
KANON

DIE KIRCHE UND DIE KIRCHEN 
AUTONOMIE UND AUT OKEPHALIE

1. Teil

IV

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR 
DAS RECHT DER OSTKIRCHEN - WIEN



KANON



KANON
THE CHURCH AND THE CHURCHES 

AUTONOMY AND AUTOCEPHALY
lst part

L'EGLISE ET LES EGLISES 
AUTONOMIE ET AUTOCEPHALIE

1er tome

YEARBOOK OF THE SOCIETY FOR THE LAW 
OF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT DES 
EGLISES ORIENTALES



KANON
DIE KIRCHE UND DIE KIRCHEN 

AUTONOMIE UND AUTOKEPHALIE
1. Teil

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR DAS 
RECHT DER OSTKIRCHEN

Verlag des Verbandes der wissenschaftlichen 
Gesellschaften Österreichs

WIEN 1980



HERAUSGEGEBEN

VON DER GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

REDAKTIONELLE LEITUNG:

UNIV.-PROF. DR. WILLIBALD M. PLÖCHL 

UNIV.-DOZENT DR. RICHARD POTZ

REDAKTIONSSEKRETARIAT:

DR. BRIGITTE SCHINKELE

CIP-Kurztitelaufnahme der Deutsdien Bibliothek

KANON: Jahrbudi d. Ges, für d. Recht d. Ostkirdien. — Wien: Verlag des Verb. d. 
Wissenschaftl. Ges. Österreichs.

4 ff. — 1980 ff.
Bis 3 im Verl. Herder, Wien.

NE: Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen

CIP-Kurztitelaufnahme der Deutschen Bibliothek

Die Ktiche und die Kirchen: Autonomie u. Autokephalie / hrsg. von d. Ges. für d. 
Recht d. Ostkirchen. — Wien: Verlag des Verb. d. Wissenschaftl. Ges. Österreichs. 
Parallelt.: The Church and the Churches. — L'eglise et les eglises.

NE: Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen: 1. PT: 2. PT

Teil 1. IV. Congress of the Society for the Law of the Oriental Churches. — 1980. 
(Kanon: 4)
ISBN 3-85369-439-X

Gefördert durch das Bundesministerium für Wissenschaft und Forschung in Wien und aus 
Mitteln des Verbandes der wissenschaftlichen Gesellschaften Österreichs.

© VERBAND DER W IS S E N S CH FTLICH E N GESELLSCHAFTEN ÖSTERREICHS, 

A - I 0 70 WIEN, LINDENGASSE 37 

ALLE RECHTE VORBEHALTEN 

PRINTED IN AUSTRIA 

DRUCK: PLOCHL, FREISTADT 1980



INHALT

The Church and Ihe Churches — Autonomy and Autocephaly
lsl Part

IV. Congress of the Society lor the Law of the Oriental Churches

Report on the 4lh Congress ol the Society for the Law of the Oriental 
Churches ...................................................................................................................... 7

Paul Mai, Regensburg
Regensburg und der Osten..................................................................................... 15

Christoph Link, Göttingen/Salzburg
Die Rechtsgrundlage der Ostkirchen nach dem Staatskirchenrecht der 
Bundesrepublik Deutschland................................................................................. 34

Wilhelm de Vries, Rom
Entstehung und Entwicklung der autonomen Ostkirchen im ersten 
Jahrtausend.................................................................................................................. 45

Hermenegild M. Biedermann, Würzburg
Die modernen Autokephalien................................................................................ 68

t Panteieimon Rodopoulos, Thessaloniki
Ecclesiological Review of the Thirty-fourth Apostolic Canon................... 92

John H. Erickson, New York
Common Comprehension of Christians Concerning Autonomy and 
Central Power in the Church in View of Orthodox Theology........................100

Hans Dombois, Heidelberg
Gemeinsames Verständnis der Christen hinsichtlich Autonomie und 
Zentralgewalt in der Kirche vom Standpunkt der Evangelischen 
Theologie...........................................................................................................................113

Yves Congar, Paris
Autonomie et pouvoir central dans l'eglise vus par la thdologie 
catholique......................................................................................................................130

5



INHALT — KANON V

The Church and /he Churches — Autonomy and Autocephaly
2“<i Part

IV. Congress of the Society for the Law of the Oriental Churches 

Klaus Mörsdorf, München
Die Autonomie der Teilkirdien und der teilkirchlichen Verbände 
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

George Nedungatt, Rome
Autonomy, Autocephaly, and the Problem of Jurisdiction Today 

Victor J. Pospishil, Philadelphia
The Constitutional Development of the Eastern Catholic Churches in 
the Light of the Re-codification of their Canon Law

Marian Zurowski, Varsovie
L'Eglise particuliere en tant qu'unite fondamentale creatrice dans 
la communaute des communautes

Vittorio Parlalo, Urbino
La politica di accentramento effettuata dal Patriarcato di Constanti- 
nopoli e conseguente lesione delT autonomia degli altri patriarcati 
orientali nel IX secolo

Stefan Dymsa, Leningrad
Die Kirche und die Kirchen — Autokephalie und Autonomie 

Michel Breydy, Cologne
L'emergere di chiese autonome ed i principi regolatori per la loro 
genesi

Joan N. Floca, Sibiu
L'autocephalie dans L'Eglise orthodoxe roumaine 

Mesrob Krikorian, Vienna
Autonomy and Autocephaly in the Theory and Practice of the An- 
cient Oriental Churdies

f Geevarghese Mar Ostathios, Kottayam
Autonomy and Autocephaly in the Theory of the Ancient Oriental 
Churches

Richard Potz, Wien
Autonomie und Autokephalie als Verfassungsstrukturen der ortho­
doxen Kirche

Spyridon Troianos, Athen
Einige Bemerkungen zu den materiellen und formellen Voraussetzun­
gen der Autokephalie in der orthodoxen Kirche

6



REPORT ON THE 4'h CONGRESS OF THE SOCIETY FOR THE LAW 
OF THE ORIENTAL CHURCHES

In the time from 19,h to 24,h of September 1978 the fourth congress of 
the international Society for the Law of the Oriental Churches took place 
in Regensburg. This ancient episcopal seat, traditionally representing the 
Connections to Eastern Europe and the Christian Orient, was a most 
appropriate site for the meeting of this Society. Already the third General 
Assembly in Ravenna had decided on this place. Prof. Landau, the canonist 
at the University of Regensburg, had been appointed chairman of the 
organizing-committee, who had been supported in his work by D.Dr. Hans 
Dombois. The general-topic of the congress was: "The Church and the 
Churches. Autonomy and Autocephaly". As already at the congresses in 
Vienna, Crete and Ravenna the Society succeeded also this time in 
convening specialists on canon law from all over the world independent of 
their confessions. The participants, members of fourteen different churches 
came from all continents. Some of them came directly from the fourth Con- 
sultation between the theologians of the Oriental Orthodox Churches and 
the Roman Catholic Church convened by the foundation "Pro Oriente” 
which took place in Vienna a few days previously. This time especially 
remarkable was the great interest of the Coptic-orthodox Church and of 
the Thomas-Christians. Thus Bishop Samuel, responsible for the foreign 
affairs of the Coptic Church, as well as Metropolitan Mar Ostathios from India 
took part in the congress. Also some of the other churches were represented 
by dignitaries, among them the greek-orthodox Metropolitan of Tyroloe 
and Serention Panteleimon Rodopoulos, the armenian-orthodox Archbishop 
of New York Tiran Nersoyan and Archbishop Chucrallah Harb from Liban. 
Protoierej Dr. Stefan Dymsa from Leningrad took part as the official repre- 
sentative of the Russian-orthodox Church.

The late Pope Johannes Paul I. and the Ecumenical Patriarch Demetrios I. 
sent messages to the participants of the congress.

The congress was opened in the historical Imperial Hall of the Old Town 
Hall of Regensburg. The mayor of Regensburg, Friedrich Viehbacher, said 
some words of welcome. Then the President of the Society, Prof. Plöchl, 
declared the congress open and expressed his great pleasure that the 
congress could take place in Regensburg. First of all he expressed his special 
gratitude to Prof. Landau for his perfect Organisation of the congress but 
also to all others who had co-operated in preparing the congress, among 
them especially D. Dr. Hans Dombois from the Forschungsstätte der Evan­
gelischen Kirchen Deutschlands. Then the President thanked the civil 
representatives for their excellent co-operation and the Bishop of Regens­
burg, Dr. Rudolf Gräber, for his well known concern for the Oriental 
Churches. The head of the Ostkirchlichen Institut, Msgr. Dr. Albert Rauch, 
also contributed largely to the success of the congress by allowing the 
institute — renowned far beyond the borders of Germany as an ecumenical 
meeting place — to be the centre of the congress events.

7



Precisely all this created the essential prerequisites for holding the 
congress.

Within the opening session Prof. Landau said the following words:

„Als Verantwortlicher für die Organisation des IV. Internationalen Kongres­
ses der Gesellschaft für das Recht, der Ostkirchen möchte ich die Teilnehmer 
und Gäste des Kongresses in der Tagungsstadt Regensburg begrüßen.

Wir freuen uns, daß es dank des Verständnisses und der Hilfe vieler gelun­
gen ist, drei Jahre nach dem großartig gestalteten Kongreß unserer Gesell­
schaft in Ravenna nunmehr in einer anderen Stadt mit alten Verbindungen 
nach Ost- und Südost-Europa und in den Orient zusammenzukommen, nämlich 
in der Donaustadt Regensburg.

Ich begrüße Vertreter vieler kirchlicher Gemeinschaften, u.a. der griechisch- 
orthodoxen Kirche, der russisch-orthodoxen Kirche, verschiedener unierter 
Kirchen, der armenischen Kirche, der koptischen Kirche, der äthiopischen 
Kirche, der indischen Thomaschristen und auch der Christen des Libanon.

Ich hoffe auf lebhafte Diskussionen zur Frage der Autokephalie und Auto­
nomie der Kirchen, in denen sowohl die ökumenische Verbundenheit der 
Christen und die Legitimität selbständiger Traditionen und Organisationen 
ihren Platz finden wird. Neben dem Vortragsprogramm im Ostkirchlichen In­
stitut wird Gelegenheit sein, auch die historische Stadt Regensburg kennenzu­
lernen und bei einer Exkursion am Freitag Niederaltaich zu besuchen, das ein­
mal das älteste bayerische Kloster ist und im übrigen seit Jahrzehnten ein 
Zentrum ökumenischer Arbeit.

Am Sonntag werden die Kongreßbesucher die Möglichkeit haben, an einem 
orthodoxen Gottesdienst in St. Klara und an der Messe im Dom teilzunehmen.

Am Nachmittag wird nach dem Empfang durch Bischof Gräber eine Schluß­
veranstaltung des Kongresses sein, die dem Geist und den Zielen unserer 
Gesellschaft entspricht, nämlich eine ökumenische Vesper in Regensburgs 
ältester Kirche St. Emmeram, die von der orthodoxen, der katholischen und 
der evangelischen Kirche gemeinsam gestaltet wird.

Ich möchte hervorheben, daß wir in Regensburg diesen Kongreß nicht hätten 
durchführen können, wenn wir nicht in großzügiger Weise von kirchlicher 
und staatlicher Seite sowie von anderen Förderern unterstützt worden wären.

Der Kongreß wird durch umfangreiche Mittel gefördert von Kardinal 
Höffner als Vorsitzendem der Deutschen Bischofskonferenz, von der Kirchen­
kanzlei der Evangelischen Kirche und vom Bevollmächtigten des Rats der 
Evangelischen Kirche in Bonn, vom Auswärtigen Amt und vom Freistaat 
Bayern. Die Bayerische Staatsregierung wird für die Teilnehmer ferner einen 
Empfang geben.

In Regensburg haben das Fürstliche Haus Thurn und Taxis, die OBAG und 
die REWAG, Stadtsparkasse und Kreissparkasse die Finanzierung des Kongres­
ses ermöglicht, insbesondere in bezug auf die Kosten der angesichts des inter­
nationalen Teilnehmerkreises wichtigen Simultanübersetzung.

Die Stadt Regensburg hat durch den Herrn Oberbürgermeister ihr beson­
deres Interesse an dem Kongreß tatkräftig bekundet.

Herr Bischol Gräber hat schon frühzeitig seine Unterstützung dem Kongreß 
gewährt — wir können die Tagung deshalb im Herzen der Altstadt, in dem 
von ihm gegründeten Ost kirchlichen Institut durchführen. Der Bischof von 
Regensburg, dessen außerordentliche Verbundenheit mit den Problemen der 
Ostkirchen bekannt ist, wird für die Kongreßteilnehmer am Sonntag einen 
Empfang geben. Am Mittwoch werden die Kongressisten Gäste der 
Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern sein; und am Freitag abend wer­
den sie die Universität kennenlernen können und damit Regensburg als wis­
senschaftliches Zentrum.

8



Die Vorbereitung dieses Kongresses, die ich zusammen mit Dr. Dombois in 
Ravenna vor 3 Jahren übernommen hatte, war für mich manchmal mit 
Schwierigkeiten verbunden. Ich konnte sie bewältigen, weil ich stets Hilfe 
hatte. Hier möchte ich hervorheben, daß mir Unterstützung und Hilfe von 
Di. Dombois und meinem Freiburger Kollegen Prof. Fürst viele Wege geebnet 
haben. In Regensburg konnte ich stets vertrauensvoll mit Monsignore Dr. 
Rauch als Leiter des Ostkirchlichen Instituts Zusammenarbeiten — ohne ihn 
hätte ich viele praktische Fragen nicht lösen können. Viel Arbeit haben mir 
Dozent Dr. Potz als Sekretär der Gesellschaft und Frau Dr. Schinkele vom 
Institut für Kirchenrecht in Wien abgenommen, und nicht zuletzt auch alle 
Mitarbeiter meines Lehrstuhls.

Es war schließlich alles viel leichter, als ich es mir in Ravenna vorgestellt 
hatte.

Von jetzt an liegt die Verantwortung für das Gelingen des Kongresses bei 
allen Teilnehmern, nicht mehr bei mir allein. Ich bin überzeugt, daß dieser 
Kongreß, der ein besonders aktuelles Problem der Ostkirchen behandelt, Aus­
wirkungen haben wird, die über die Tage in Regensburg und über den Um­
kreis einer akademischen Diskussion weit hinausreichen.''

Finally Msgr. Dr. Paul Mai read a paper on the theme "Regensburg und 
der Osten"1) and Prof. Dr. Christoph Link spoke about the "Rechtsgrundlagen 
der Ostkirchen nach dem Staatskirchenrecht der Bundesrepublik Deutsch­
land"2 3).

On the following day the assembly started its work. Within the working 
sessions papers were held by Prof. Dr. Wilhelm de Vries, Rome: Entstehung 
und Entwicklung der autonomen Ostkirchen im ersten Jahrtausend; Metro­
politan of Tyroloe and Serention Prof. Dr. Panteleimon Rodopoulos, Thessa­
loniki: Theory and Ecclesiology — Can. 34 and the Ancient Canons; Prälat Dr. 
Mesrob Krikorian, Vienna: Autonomy and Autocephaly in the Theory of the 
Ancient Oriental Churches; Prof. Dr. George Nedungatt, Rome: Autonomy 
and Autocephaly and the Problem of Jurisdictions to-day; Prof. Dr. Hermene- 
gild M, Biedermann, Würzburg: Die modernen Autokephalien; Msgr. Victor 
J. Pospishil, J.C.D., Carteret, N.J.: The Constitutional Development of the 
Eastern Catholic Churches; Prof. Dr. Klaus Mörsdorf, Munich: Autonomie 
der Teilkirchen und der teilkirchlichen Verbände nach dem II. Vatikanischen 
Konzij; Dozent Protoierej Stefan DymSa, Leningrad: Die Kirche und die 
Kirchen — Autonomie und Autokephalie; Dozent Dr. Richard Potz, Vienna: 
Autokephalie als juristisches Strukturproblem; Prof. Dr. John Erickson, 
New York: Common Comprehension of the Christians Concerning Autonomy 
and Central Power in the Church in View of the Orthodox Theology; 
D.Dr. Hans Dombois, Heidelberg: Gemeinsames Verständnis der Christen 
hinsichtliche Autonomie und Zentralgewalt in der Kirche vom Standpunkt 
der evangelischen Theologie; Prof. Dr. Yves Congar, Paris-Rome: La 
compröhension commune des chrötiens concernant autonomie et pouvoir 
central dans l’öglise vus par la thbologie catholique2).

Thus a subject was broached which, beyond its canonical concern, touched 
directly on highly topical questions of church policy. No Speaker could

1) See p. IS ss.
2) See p. 34 ss.
3) All papers held at the congress which are not published in llils volume o( Ihe year-book 

will be published in the next one which is projected to come out in February 1981.

9



escape having to deal with it in the light of current circumstances, and this 
naturally led to lively discussions.

What was the main issue? The eastern churches exist side by side, united 
in faith but not linked organisationally; there are at present no unified 
bodies for example of churches of Byzantine-Slav tradition. For a long 
time already there have been plans for a pan-orthodox Council which could 
close this gap to a certain extent. The independence of the individual 
churches in their inter-relationship is called autocephaly, a limited organi- 
sational freedom of a church from the mother-church is called autonomy.

For the eastern churches the lack of a central body of unity results in a 
number of Problems of general political and socio-cultural nature. In this 
connection reference was made to the discussion on the position of the 
churches that operate in countries Outside their own that have emerged 
from the diaspora Situation and have developed their own traditions in the 
new surroundings. ln any way the discussions during the congress made 
clear that in the past two centuries the personality-principte, which has 
gained increasing effectiveness, is generally accepted, at least as a possible 
structure. As the opening talk by Prof. Link also showed, the admissibility of 
different orthodox churches working on one territory does seem at present 
secured in Canon law, which also has effects in the civil sphere.

But also the question of the position of the church in the Yugoslav member- 
Republic of Macedonia and the discussion on the debate between the 
St. Thomas Christian groups in India clearly revealed the topicality of the 
Problem. What can be seen as the most remarkable result of the congress 
is the fact that the canonical, especially the ecclesiological discussion led 
to an obvious consensus on the relationship of the churches to the one 
Church of Christ. This also manifested itself in the spontaneous reaction of 
the Indian Metropolitan Mar Ostathios who expressed his emotion on hearing 
from a catholic ecclesiologist precisely what he, too, believes, what he has 
been teaching for decades regarding the church.

In the evening of Thursday, the 21sl of September, the fourth general- 
assembly took place. After the opening of the session the President, Prof. 
Plöchl, once more expressed his deep gratitude especially to Prof. Landau, 
the chairman of the organizing-committee, but also to all assistants for the 
perfect preparation and successful course of the congress. Then he gave a 
short report about the last three years and informed the assembly that the 
number of the members had increased from 142 to 153 since the last congress 
1975 in Ravenna.

Concerning the year-book of the Society "Kanon” the President instructed 
the participants that owing to technical and financial reasons it would be 
necessary to leave the editor Herder and to establish an own publication, 
possibly in co-operation with the printing Office.4) Then Prof. Plöchl made 
the proposal to establish an information-center at the secretariat in Vienna 
for the publications of the members of the Society. If enough material would 
arrive in Vienna the editorial Staff intended to send out an own circular-note 
with the publications of the members.

4| Meanwhile it was possible to conclude an agreement with the „Verlag der wissenschaftlichen 
Gesellschaften Österreichs" where the year-book will come out from this time.

io



Afterwards the treasurer and secretary Dozent. Potz gave a short report 
about the financial Situation of the Society and presented the closing of 
accounts for the years 1975—1977. The actual receipts and expenses were 
compared with the budget he had produced for these two years 1975 in 
Ravenna. The assembly approved the accounts of the board.

Then the assembly had to elect the council of the Society according to Art. 9 
of the Statutes, The present members expressed their regret that. it was 
necessary to nominate a new vice-president for the reason that Metropolitan 
Bartholomaios Archondonis from Constantinople often had difficulties to 
leave his country. Two proposals were made. Prof. Landau suggested to 
nominate Vartaped Mesrob Krikorian and Dr. Salachas interceded for a 
nomination of Metropolitan Panteleimon Rodopoulos. In the following voting 
by bailot thirty of the members present gave their vote to Metropolitan 
Rodopoulos, fifteen members to Rev. Krikorian and six participants abstained 
from voting. Then the assembly voted on the council collectively. The board 
as it had existed hitherto (President: Prof. Dr. Willibald M. Plöchl; 3 Coun- 
cillors: Prof. Dr. Ivan Zuzek, Prof. Dr. Rend Metz, Vartaped Dr. Mesrob 
Krikorian; Secretary and treasurer: Dozent Dr. Richard Potz, Vice-secretary 
Dr. Brigitte Schinkele) with the new vice-president was re-elected unani- 
mously with live abstentions from voting.

The next item on the agenda was the determination of the place for the 
next. congress. Five countries were suggested where the meeting could 
take place: Poland, Greece, India, USA and Austria. The members of the 
council asked the representatives of these countries to find out the circum- 
stances and conditions for organizing a congress and to inform the President 
about their investigations5).

Concerning the general-topic for the next congress nine proposals were 
made. Twentyone participants voted for "Mixed marriages" and twentythree 
for "Oikonomia, Epikeia, Aeguitas and Dispensation" and only few members 
voted for the other themes. The second bailot ended with an equality of votes: 
twentytwo votes for each of these two topics and seven abstentions from 
voting. Therefore Prof. Fürst suggested to combine both subjects which 
was accepted unanimously. Concerning the date of the next meeting twenty- 
four members wished to have the Conference in 1980, sixteen participants 
preferred an interval of three years and eleven abstained from voting6).

5) Already early in the year 1979 Metropolitan Rodopoulos informed the board that His Allholiness 
The Ecumenical Patriarch had given His approval lor the congress to take place in Thessaloniki, 
in the Patriarchal Institute of Patristic Studies and that the • Greek Minister of Education and 
Religion had agreed and asked his colleague of Culture and Sciences for financial help to the 
congress. Therefore the board decided on holding the next congress in Thessaloniki. Metropolitan 
Rodopoulos was appointed chairman of the organizing-committee.

Our members from Poland had told us that it would be impossible to have the next meeting 
there for reasons of financial difficulties.

6) On the occasion of the meeting ol the council which took place on 3rd of May 1979 in Vienna a 
first list of themes und lecturers could be worked out. A pari oi the papers will deal with ''Mixed 
marriages" and the other Conferences will be concerned with fundamental Problems of "Oikonomia, 
Epikeia, Aeguitas and Dispensation ".

The council fixed the date of the congress for the fourth week of September 1981. It decided 
on »his time owing to collisions with other congresses on simular subjects in autumn 1980 (Deutscher 
Rechtshistorikertag in Augsburg, 4. Internationaler Kongreß fiir Kirchenrecht in Fribourg and the 
Medieval Canon Law Congress in Berkeley) and for econoinical reasons.

11



Besides the working sessions many receptions were given by public and 
ecclesiastical institutions, respectively their representatives in honour of 
the members of the Society. After the general assembly a reception was 
given by the Bavarian Government. Leitender Ministerialrat Voll represented 
the Minister of Public Worship and Education, Prof. Dr. Hans Maier, who 
had been professionally prevented, and said the following words of welcome:

,,Ich habe die Ehre, Sie alle, insbesondere die Teilnehmer des IV. Internatio­
nalen Kongresses der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen namens und 
im Auftrag der Bayerischen Staatsregierung sehr herzlich zu begrüßen und 
hier in der schönen altehrwürdigen Bischofsstadt Regensburg und zu diesem 
Empfang willkommen zu heißen.

Der Herr Bayerische Staatsminister für Unterricht und Kultus, Prof. Dr. 
Hans Maier, der ursprünglich selbst Sie alle hier begrüßen wollte, bittet viel­
mals um Entschuldigung und um Nachsicht dafür, daß er schließlich doch 
nicht nach Regensburg kommen konnte. Eine Plenarsitzung des Bayer. Land­
tags findet in dieser Woche statt und die Neuwahl des Bayer. Landtags mit all 
ihren Präliminarien steht kurz bevor. So ist mir also die ehrenvolle Aufgabe 
zuteil geworden, Ihnen die Grüße und guten Wünsche der Bayer. Staatsregie­
rung zu übermitteln, was ich hiermit herzlich und gerne tue.

Erlauben Sie, meine sehr verehrten Damen und Herren, daß ich zu Ihrem 
IV. Kongreß bei diesem Staatsempfang folgendes zum Ausdruck bringe:

Die Bayerische Staatsregierung ist erfreut und empfindet lebhafte Genug­
tuung darüber, daß die Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen ihren IV. 
Kongreß nach den Tagungen 1971 in Wien, 1973 in Gonia auf der Insel Kreta 
und 1975 in Ravenna diesmal in Bayern, und zwar in Regensburg veranstaltet. 
Regensburg eignet sich deshalb schon gut als Tagungsort für Ihren Kongreß, 
weil hier besondere Anbindungen bestehen zum ostkirchlichen Raum und 
auch zum ostkirchlichen Recht, dies insbesondere durch die ostkirchlichen 
Aktivitäten und Kontakte des Bischöflichen Stuhles von Regensburg und 
durch das von der Deutschen Bischofskonferenz getragene Ostkirchliche 
Institut.

Ihr Kongreß hat sich für die diesjährige Tagung das Generalthema gestellt: 
„Die Kirche und die Kirchen. Autonomie und Autokephalie'. In einer Reihe 
von Referaten, gehalten von Gelehrten aus den verschiedensten Ländern 
haben Sie dieses Thema bereits behandelt und werden es noch weiter behan­
deln. Die Bayerische Staatsregierung ist über die bisherige fruchtbare Tätig­
keit der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen wohl unterrichtet und 
begrüßt diese Tätigkeit ausdrücklich.

Indem Sie sich, die Sie als kirchliche Würdenträger, Professoren, Theologen 
und Juristen, als Angehörige verschiedener Kirchen aus osteuropäischen und 
orientalischen Ländern, aus Amerika, aus mittel- und westeuropäischen Län­
dern kommen, gemeinsam mit dem Recht der Ostkirchen wissenschaftlich 
befassen, miteinander reden und diskutieren, stellen Sie ein wichtiges Binde­
glied dar von Kirche zu Kirche und in der menschlichen Gesellschaft. Sie hel­
fen mit, Nichtwissen, Nichtverstehen, Mißverständnisse und Antihaltungen 
abzubauen und statt dessen Verständnis, Vertrauen, Zuversicht, ja Liebe 
aufzurichten.

Die Bayerische Staatsregierung weiß darum, welch große Unterstützung Ihre 
Arbeit für die christlichen Kirchen in den Ländern Osteuropas wie in den Län­
dern des Nahen Ostens bedeutet. Sie, die Mitglieder der Gesellschaft für das 
Recht der Ostkirchen, leisten durch Ihre Arbeit und Ihre menschliche Begeg­
nung einen Beitrag zur Behauptung des Christentums in den genannten Län-

12



dern des Ostens. Sie tragen dazu bei, daß die Verbindung dieser Kirchen mit 
anderen christlichen Kirchen im ökumenischen Rahmen gewahrt wird und 
durch die Beschäftigung mit dem Kirchenrecht dieser Kirchen mit teilweise 
sehr alter kirchlicher Tradition für das Kirchenrecht eine gesamtchristliche — 
ökumenische Perspektive wiedergewonnen wird.

So möchte ich Ihnen namens der Bayerischen Staatsregierung für Ihre 
Arbeit im Rahmen Ihres IV. Internationalen Kongresses ein gutes Gedeihen, 
Erfolg und ein gutes Gelingen wünschen.

Möge der IV. Kongreß der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen, dies­
mal abgehalten in Bayern, für Sie fruchtbare wissenschaftliche Erkenntnisse 
bringen zum Wohle der Kirchen und zur Ehre Ihrer wissenschaftlichen Gesell­
schaft und am Rande nicht zuletzt auch durch das Kennenlernen von schönen 
Dingen in Bayern, der Kunst und Kultur sowie von Land und Leuten auch ein 
wenig Freude im persönlichen Bereich und damit verbunden ein wenig 
Erholung an Leib und Seele."

Receptions were also held by the City of Regensburg in the Chambers of 
the Electors in Old Town Hall, by the Lutheran Church of Bavaria and by the 
University of Regensburg. The closing-reception was given by the Bishop of 
Regensburg, Dr. Rudolf Gräber, at the Heuport-House, where he said the 
following words:

„Meine Begrüßung ist Ausdruck der Freude, daß Sie Regensburg zu Ihrem 
Tagungsort gewählt haben; denn es handelt sich hier um eine Stadt, die ihr 
Angesicht dem Osten zugewandt hat. Die „Steinerne Brücke", die ihren 
Niederschlag im Wappen der Stadt und der Universität gefunden hat, kenn­
zeichnet die Brückenfunktion unseres Raumes nach Osten hin. Diese Ver­
bindung reicht weit zurück. Der 1. Abt der berühmten Benediktiner-Abtei 
St. Emmeram Apollonius (697—710) soll aus Athen hierher gekommen sein. 
Vom Gnadenbild in Mariaort vor den Toren Regensburgs wird berichtet, daß 
es zur Zeit des Bildersturms in Byzanz ins Meer geworfen, die Donau herauf­
geschwommen sei, bis es draußen an einer Wacholderstaude des Dorfes Ort 
hängenblieb. Sicherlich Legenden, denen kein historischer Wert zukommt. 
Aber die Frage ist erlaubt, ob damit nicht angedeutet ist, daß das Christentum 
nicht nur aus dem Süden, aus Rom, sondern auch aus dem Osten, aus Kon­
stantinopel, zu uns gekommen ist. Die Frühgeschichte Regensburgs steht denn 
auch ganz im Zeichen des Bibelwortes; „Offne das Fenster gen Osten" (4 Kg 
13,17). Es kann nicht Zweck dieser Begrüßungsworte sein, all diese Kontakte 
unserer Bischofsstadt zum Osten vor Ihnen auszubreiten; es ist dies geschehen 
in meinem Büchlein .Regensburg und der Osten' (Verlag des Regensburger 
Bistumsblattes 1963), das Ihnen nachher ausgehändigt wird. Aber zwei Ereig­
nisse sollten doch erwähnt werden: Ein unrühmliches, die Verurteilung des hl. 
Methodius auf einer bayerischen Synode, wohl hier in Regensburg im Novem­
ber 870, und daneben ein unvergängliches Ruhmesblatt, nämlich der Verzicht 
des hl. Wolfgang von Regensburg auf Böhmen im Jahre 973, der dann die 
Gründung des Bistums Prag ermöglichte. Nur am Rande sei vermerkt, daß die 
Beziehungen Regensburgs im Frühmittelalter über Prag, Krakau bis nach Kiew
reichten.

Wenn die Deutsche Bischofskonferenz den Bischof von Regensburg 1963 
mit den Kontakten zu den Orthodoxen Kirchen des Ostens beauftragte, wurde 
damit nur die alte Regensburger Tradition fortgeführt. Mit großer innerer Be­
wegung denke ich an meinen ersten Besuch beim Patriarchen Athenagoras in 
Konstantinopel zurück (30. März 1967); auf der Heimreise besuchten wir die 
Patriarchen von Sofia und Belgrad. Im darauffolgenden Jahr weilten wir, wie­
der eine kleine Delegation, in Bukarest zum Besuch des rumänischen Patriar-

13



chen Justinian, der nun seinerseits nach Deutschland kam und hier weilte, 
wohl zum erstenmal, daß ein Patriarch des Ostens unsere Bischofsstadt und 
überhaupt Deutschland besuchte (Oktober 1970). Nicht vergessen sei, daß der 
erst kürzlich bei einer Papstaudienz so plötzlich verstorbene Metropolit Niko- 
dim Regensburg besuchte, mit seiner Begleitung im Dom vor dem Hochaltar 
ein Tropaion zu Ehren des hl. Petrus sang und vor dem Gnadenbild der Alten 
Kapelle betete. Ihm weihen wir in dieser Stunde ein ehrendes Gedenken.

Manches wäre zu berichten von den verschiedenen Symposien, die hier mit 
Professoren und Bischöfen der östlichen orthodoxen Kirche abgehalten wer­
den. So sind wir stolz auf unsere Brückenfunktion, die durch die Gründung 
des Ostkirchlichen Instituts einen neuen Schwerpunkt erhalten hat. Wir wün­
schen, daß Ihre Tagung ein weiteres bedeutsames Glied sei in dieser Kontakt- 
nahme und daß Ihre Arbeiten von Gott gesegnet seien.”

Wit.hin the extra-curricular program Prof. Landau organized visits to the 
most important buildings and sights of the town where he gave very interesting 
instructions. One day he arranged a guided course of the Cathedral, Cathedral 
Cloister, Allerheiligenkapelle and the Excavations beneath Niedermünster 
Church and another time of the Library of the Prince of Thurn and Taxis 
and St. Emmeram Cloister. On Friday the 22nd of September the participants 
made a trip to the Benedictine Abbey of Niederaltaich, where they were 
invited by the abbot Placidus Joseph Stiess.

The congress was closed with an impressive Ecumenical Service at St. Em­
meram by which the spirit of the Society for the Law of the Oriental Churches 
and its aims were to have been expressed.

14



REGENSBURG UND DER OSTEN

PAUL MAI 

Regensburg

Regensburg ist in vieler Hinsicht ein singuläres Phänomen in Altbayern. 
Schon in keltischer Zeit lag hier am nördlichsten Punkt der Donau, an 
dem uralte Handelswege Zusammentreffen, eine Siedlung. Mußte man 
noch vor wenigen Jahren sagen, die Kelten hatten hier ein Handelszen­
trum errichtet, von dem kaum mehr als der Name „Radasbona" überlie­
fert ist, so haben die jüngsten archäologischen Forschungsergebnisse unser 
Geschichtsbild wesentlich erweitert. Die Römer erbauten hier ihr Castra 
Regina und in den von ihnen aufgegebenen Militärischen Stützpunkt mit 
der dazugehörigen Zivilstadt, die für damalige Verhältnisse beachtliche 
Dimensionen gehabt haben muß, zogen die Bajuwaren ein und erwählten 
es zur Hauptstadt ihres Stammesherzogtums. Regensburg wurde von kei­
ner Vorbevölkerung je vollständig aufgegeben, es besteht in ununterbro­
chener Kontinuität seit mehr als 1200 Jahren.

Im Jahr 179 erbaut Kaiser Marc Aurel gegenüber der Regenmündung 
ein befestigtes Lager für die 3. italische Legion, das Castra Regina1, west­
lich dieses Kastells entsteht eine ausgedehnte römische Zivilsiedlung, und 
Kaufleute, die sowohl die Zivilbevölkerung als auch das Militär mit Wa­
ren versorgen und mit den Germanen Handel treiben, stiften hier einen 
Merkurtempel2. Trotzdem war der wirtschaftliche Faktor im Castra Re­
gina nur sekundär; die Verkehrslage war zwar günstig, doch konnte die­
ser Vorteil der nahen Grenze und der abgelegenen Position wegen nicht 
genutzt werden. Die Donau — uns heute als der Handelsweg nach Osten 
schlechthin erscheinend — hatte nur für den Truppentransport eine ge­
wisse, wenn auch nicht überragende Bedeutung.

Aber auch eine wesentliche politische Bedeutung gewann der Ort in 
den folgenden Jahrhunderten nicht, zumal der Legionslegat nicht in Re­
gensburg, sondern in Augsburg residierte. Inwieweit Regensburg ein Zen­
trum der römischen Kultausübung oder, je länger je mehr das Christen­
tum vordrang, ein Hauptort der christlichen Kirche war, geht aus den 
Quellen nicht hervor. Insgesamt überwiegen die Überreste heidnischen 
Kultes, und wenn es auch zu Ende der Römerherrschaft nicht wenige Chri­
sten in Regensburg gegeben hat, der Sitz eines Bischofs war es wohl

' H. Walderilorli, Regensburg in seiner Vergangenheit und Gegenwart, *1896, S. 78.
1 R. Seilönleld, Regensburg im Fernhandel des Mittelalters, in: Verhandlungen des Hi­

storischen Vereins für Oberpfalz und Regensburg 113 (1973), S. 7 (im folgenden gekürzt: 
Schönteld, in: VO mit Band- und Seitenangabe).

15



nicht gewesen. Die kultisch-kirchliche Bedeutung Regensburgs war also 
seinem Wesen als Militärort entsprechend nicht sehr groß1 * 3.

Dies ändert sich schlagartig mit der bajuwarischen Landnahme um die 
Mitte des 6. Jahrhunderts. Obwohl am Rande des Stammesgebiets liegend, 
entwickelte Regensburg sich doch zu dessen Vorort. Das setzt allerdings 
zweierlei voraus: 1. daß die Mauern der spätantiken Festung intakt ge­
blieben waren und 2. daß sich hier noch Rudimente einer Verwaltungs­
organisation vorfanden, auf welche aufgebaut werden konnte, und es 
spricht vieles dafür, daß eine romanische Restbevölkerung eine beschei­
dene Kontinuität des städtischen Lebens bewahrt hatte. Es ist auch nicht 
undenkbar, daß romanische Kaufleute für ihre neuen Herren wieder Han­
delsbeziehungen zu anderen Völkern und Ländern anknüpften. Tüchtige 
Händler hatten ja auch die Zeiten größter Wirren im Donauraum zu Ge­
schäften mit den durchziehenden Germanenstämmen genutzt. So wurde 
kurz vor der Einnahme Passaus durch die Alemannen der hl. Severin 
von dortigen Kaufleuten gebeten, ihnen eine Handelskonzession beim 
König der Rugier, die Noricum besetzt hielten, zu erwirken4.

Wenn auch die Vita sancti Severini, dieses unersetzliche Zeitdokument, 
nicht Regensburger Verhältnisse interpretiert, so kann man ihre Aussa­
gen doch insoweit für unsere Stadt übernehmen, als sie dokumentieren, 
daß kirchliche, kulturelle und wirtschaftliche Komponenten ineinander 
übergreifen, sich ergänzen, ja eine von der anderen abhängig ist. Ohne 
sich der überspitzten Formulierung des emeritierten Ordinarius für Kir­
chengeschichte an der kath.-theol. Fakultät Prag-Leitmeritz anzuschließen 
„es waren vielfach die Kaufleute, die das Christentum nach Osten tru­
gen", kann man doch sagen, daß die Kirchenorganisation die guten Be­
ziehungen der Händler zu den slawischen Stämmen ausnutzte und Mis­
sionare die bewaffneten Karawanen der Kaufleute begleiteten5.

Regensburg in Zusammenhang mit der Slawenmission wird erstmals 
erwähnt „als zu Emmeram, dem Bischof von Poitiers, das Gerücht drang, 
daß irgendwo in Europa das Volk von Pannonien, blind für das Licht 
der Wahrheit, den Götzen diene. Darüber war der Knecht Gottes im 
innersten Herzen betrübt und bedachte bei sich, er müsse dort Christus 
predigen. Er verließ sein Haus, seine gewaltigen Reichtümer, seine zahl­
reiche adlige Verwandtschaft und setzte in Poitiers einen anderen Bischof 
ein. Dann zog er predigend durch Gallien und überschritt den Rhein. In 
Deutschland setzte er seine religiösen Belehrungen mit Hilfe eines Dol­
metschers, des frommen Priesters Vitalis, fort, erreichte die Donau und

1 Vgl. J. Stabei, Kirchengeschichte des Bistums Regensburg, 1966, S. 1. — K. Gamber 
nimmt Regensburg als spätrömischen Bischofssitz als gesichert an, ohne allerdings stich­
haltige Beweise hierfür liefern zu können, vgl. K. Gamber, Der Kastenaltar im „Alten
Dom" zu Regensburg. Eine Confessio des Märtyrer-Bischofs Lupus (t um 490)?, in: Der 
Regensburger Dom — Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg 10 (1976), S. 55—67, 
hier bes. S. 67.

‘ Eugipius, Leben des hl. Severin, übersetzt und erläutert von M. Schuster, 1964. — 
Vgl. K. Reich, Geschichte Regensburgs in der Zeit vom 5.—7. Jahrhundert, in: VO 74
(1924), S. 18.

5 Das wörtliche Zitat ist einem 1968 in Regensburg gehaltenen Vortrag von V. Bartunek 
zur Frage des Cyrillus und Methodius Kultus in Böhmen entnommen. — Vgl. F. Zagiba, 
Regensburg und die Slawen im frühen Mittelalter, in: VO 104 (1964), S. 224.

16



ihrem Laufe folgend Regensburg, wo er sich dem Herzog der Bayern 
namens Theodo vorstellte. Dieser war gegen den Plan des Heiligen, ins 
Awarenland zu ziehen, da er sich gerade im Krieg mit diesem Volke 
befand; da es nicht ratsam war, die Enns zu überschreiten, veranlaßte er 
den Glaubensboten, in Bayern zu bleiben, und verspradi, ihn mit Gütern 
auszustatten"“. Soweit die sinngemäße Übersetzung der Vita vel Passio 
sancti Haimrhammi des Arbeo, die uns ja auch in epischer Breite das Mar­
tyrium des Heiligen erzählt. Interessant ist in diesem Zusammenhang, 
daß der König, oder in Zeiten staatlicher Unabhängigkeit der Herzog, der 
eigentliche Glaubensverkünder ist. Er schützt den Missionar und stellt 
ihm die äußeren Mittel für sein Werk zur Verfügung. Im Falle Emmerams 
ist dies wegen des Kriegszustandes nicht möglich. Wir können nicht mit 
Gewißheit sagen, ob der von Arbeo skizzierte Missionsplan für Panno­
nien in dieser Weise gefaßt wurde, denn es ist immerhin festzuhalten, 
daß Arbeo zwei oder drei Menschenalter nach dem Auftreten Emmerams 
schrieb. Die Bistumsorganisation Bayerns unter Bonifatius lag gute dreißig 
Jahre zurück, und wenn auch den einzelnen Bistümern nicht abgegrenzte 
Missionssprengel zugewiesen waren, sondern vielmehr jedes nach seinen 
Kräften und Fähigkeiten das Christentum verbreiten sollte, so hatten sich 
doch de facto gewisse Kompetenzen herausgebildet. Passau und Salzburg 
fühlten sich für die nach Süden und Südosten ausstrahlende Missions­
arbeit zuständig — nur so ist es auch zu verstehen, daß um 971 der Pas- 
sauer Bischof das Recht und die Möglichkeit hatte, den hl. Wolfgang, der 
sich — damals noch Mönch in Einsiedeln — zu einer offensichtlich schlecht 
ausgerüsteten, auf jeden Fall von keinem Erfolg gekrönten Missionsreise 
nach Ungarn aufgemacht hatte, zurückzuberufen und zu sich zu zitieren7.

Das Missionsland, das Regensburg nicht zugeteilt, für das es aber auf­
grund seiner geographischen Lage prädestiniert war, war Böhmen. Und es 
weisen viele Spuren daraufhin, daß Regensburg diesen Auftrag erfüllt 
hat, auch wenn wir keinen so vorzüglichen schriftlichen Beweis vorliegen 
haben, wie die 871 verfaßte „Conversio Bagoariorum et Carantanorum" 
ihn für Salzburg liefert; allerdings mußte Regensburg solch einen Beweis 
nie antreten, da sein missionarisches Wirken zu keiner Zeit kirchenrecht­
lich umstritten war8. Allerdings gestaltete sich die Arbeit für Regensburg 
auch schwieriger, denn während Salzburg und Passau auf einigermaßen 
festgefügte Staatsgebilde trafen, war bis zum Aufstieg der Premysliden 
gegen Ende des 10, Jahrhunderts Böhmen ein „Treibeis der Stämme"0.

' Vita vel passio sancti Haimhrammi martyris, in: MGH SS rer. germ., ed. B. Krusch, 
■nit Richtigstellungen und deutscher Übersetzung neu hrsg. von B. Bischoli, 1953.

7 Vgl. G. Schwaiger, Der heilige Bischof Wolfgang von Regensburg (972—994), in: Der 
Regensburger Dom—Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg 10 (1976) 45: M.Popp, 
St. Wolfgang, Bischof von Regensburg, in: VO 112 (1972), S. 22—23.

* De conversio Bagoariorum et Carantanorum libellus, ed. in: MGH SS 9 (1854), S. 
4—14; M. Kos, Conversio, in: Znanstvenega drustva 11, 1936. — Vgl. Staber, a. a. O, 
(3), S. 17.
’ P. Mai, Regensburg als Ausgangspunkt der Christianisierung Böhmens, in: Millen­

nium Ecclesiae Pragensis 973—1973 = Schriftenreihe des Regensburger Osteuropainsti- 
'uts 1 (1973), S. 14.

17



Als erste Frucht der Missionstätigkeit wird gemeinhin die Taufe von 
14 böhmischen duces cum hominibus am Oktavtag von Epiphanie des 
Jahres 845 angesehen10. Auch wenn die Quellen es nicht ausdrücklich 
vermerken, dürfte dieses Ereignis doch mit aller Wahrscheinlichkeit in 
Regensburg stattgefunden haben. Selbst wenn man unterstellt, daß diese 
duces mehr aus politischer Überlegung kamen, als daß diese Handlung 
von religiösem Interesse getragen war, so setzt sie doch eine gewisse 
Kenntnis des Christentums voraus, die nicht von heute auf morgen ent­
standen sein kann, sondern die Frucht jahrelangen Bemühens gewesen 
sein muß. Es ist ziemlich unwahrscheinlich und weit hergeholt, damit die 
Feldzüge Karls d. Gr. gegen die Awaren, die ihn durch die böhmischen 
Länder führten, in Verbindung zu bringen, allenfalls, daß sich im Schutz 
des Heeres Missionare dorthin begaben, die kaum woanders hergestammt 
haben dürften als von Regensburg. Diese Annahme zu stützen hilft uns 
die Patrozinien- und die Namensforschung.

Der ansonst nicht allzu breit gestreute Emmeramskult fand in Böhmen 
rasch und stark Eingang. „Jimram", wie der Heilige dort genannt wird, 
leitet sich jedoch von Haimrham ab, einer Sprachform, die uns aus der 
Vita des Arbeo bekannt ist. Doch sehr bald schon, noch vor dem Jahr 
800, wird im deutschen Sprachraum die Schreibweise „Emmeram" üblich, 
mit anderen Worten, der Kult muß noch vor der Jahrhundertwende in 
Böhmen Einzug gehalten haben, aber nicht nur hier, denn 830 weiht Erz­
bischof Adalram von Salzburg in Neutra in Südmähren — heute Slowa­
kei — eine Kirche in honorem sancti Emmerammi. Es ist keineswegs 
abwegig, hier Regensburger Einfluß zu sehen, denn Salzburg oder Passau 
hätten mit Sicherheit ein anderes Patrozinium gewählt. Und doch zu Be­
ginn des 12. Jahrhunderts gilt in Prag der hl. Emmeram nicht nur als 
Patron, sondern als Missionar des böhmischen Volkes — wofür es kei­
nerlei Anhaltspunkte gibt, denn seine schon erwähnte Vita spricht ein­
deutig von einer geplanten Reise nach Pannonien, also Ungarn — trotz­
dem preist ihn eine Homilie als „pater und protector noster“, als „praecla- 
rus et pius praedicator noster"“.

Wenn sich der Emmeramskult nicht noch stärker in Böhmen verbreiten 
konnte, so allein deshalb, weil die Verehrung des hl. Wenzel außerge­
wöhnlich rasch und stark aufblühte, wobei allerdings nicht außer acht ge­
lassen werden darf, daß gerade Wenzel ein besonderer Verehrer des 
hl, Emmeram war, daß er ihm auch ursprünglich die Kirche auf dem

111 Annales Fuldenses ad 845 = MGH SS rer. germ. 7, 35; E. Herrmann, Slawisch-ger­
manische Beziehungen im südostdeutschen Raum von der Spätantike bis zum Ungarn- 
sturm = Veröffentlichungen des Collegium Carolinum 17 (1965), S. 106; s. a. Z. Kalisla. 
Plzensko na üsvite ceskych dejin, in: Minulosti zapadoceskeho kraje, 1969, S. 309—312.

11 Vgl. K. Bosl, Der Eintritt Böhmens in den westlichen Kulturkreis im Lichte der Mis­
sionsgeschichte, in: Veröffentlichungen des Collegium Carolinum, Hist. Phil. Reihe 1 
(1958), S. 59; F. Gratis, Böhmen zwischen Bayern und Sachsen, in: Historica 17 (1969), 
S. 19; Beiträge zur Geschichte Böhmens I 1, Das Homiliar des Bischofs von Prag, hrsg. 
von F. Hecht, 1863, XXVI, S. 50. — Zur Weihe der Kirche in Neutra durch Erzbischof 
Adalram vgl. K. Bosl, Probleme der Missionierung des böhmisch-mährischen Herrschafts­
raumes, in: Slavistisdie Forschungen 6, 1964, S. 4, 9, 11.

18



Hradschin weihen lassen wollte. Wenn dies später nicht geschah, so 
zeigt sich darin der zunehmende Einfluß der deutschen Könige aus sächsi­
schem Haus'2.

Ein weiteres Indiz, das auf den starken regensburgischen Einfluß im 
böhmischen Raum hinweist, ist das Georgspatrozinium. Dem hl. Georg 
war die Grabkirche außerhalb der Mauern Regensburgs geweiht gewe­
sen, in der der heilige Emmeram seine Grablege fand und die die Pflanz­
stätte des bald mächtig aufblühenden St. Emmeramsklosters wurde, ln 
die Mitte des 8. Jahrhunderts wird als Tochtergründung des Emmerams­
klosters Chammünster datiert, das zu Ehren des hl. Georg errichtet war, 
auch wenn wir erste sichere Nachrichten erst aus der Regierungszeit 
Bischof Baturichs (817—848) haben13, als er die dem hl. Petrus und Em­
meram entrissenen Güter restituierte. Trotzdem gilt der Wissenschaft 
heute Chammünster als ein frühes Missionskloster für den böhmischen 
Raum und über diesen Weg könnte nach Prag das Georgspatrozinium 
gekommen sein, denn auch die der Legende nach von Vratislav, dem 
Vater des hl. Wenzel, erbaute Kirche auf dem Hradschin, an der später 
das erste Kloster Böhmens entstehen sollte, war dem hl. Georg geweiht14.

Der Weg dieses Patroziniums nimmt also nicht nur in Regensburg 
schlechthin seinen Ausgang, sondern näherhin im Kloster St. Emmeram. 
Es allein hatte sowohl die personelle als auch geistige Zurüstung, eine 
so große Aufgabe zu übernehmen und zu erfüllen. Gerade während der 
Regierungszeit Bischof Baturichs erhielt die Klosterbibliothek reichen Zu­
wachs, darunter Werke, die deutlich für Missionszwecke bestimmt waren. 
Einige der Handschriften, die unverwechselbar einer Regensburger 
Schreibschule entstammen, gingen mit den Missionaren nach Böhmen, 
wobei man zumindest von einer mit ziemlicher Sicherheit sagen kann, 
daß sie bereits vor 800 Regensburg verlassen haben muß. Gemeint ist das 
Tassilo-Sakramentar, heute in der Bibliothek des Prager Metropolitan­
kapitels Cod. 083 auf bewahrt. Seinem Typus nach ist es ein Gelasianum, 
so genannt, weil es angeblich auf Papst Gelasius (492—496) zurückgeht. 
Doch schon um die Wende vom 8. zum 9. Jahrhundert war in Regensburg 
das gelasianische Sacramentarium abgeschafft und man gebrauchte das * 18

“ M. WeingarI, Prvni Cesko-Cirkevneslovanska Legenda o Svatem Väclavu, in: 
Svatoväclavsky Sbornik 1, 1934, s. a. J. Staber. Die älteste Lebensbeschreibung des Für­
sten Wenzeslaus und ihr Ursprungsort Regensburg, in: Annales Instituti Slavici II,'2 
(1970) 183—193; ders., Regensburg und Böhmen bis 870, in: Beiträge zur Geschichte 
des Bistums Regensburg 6 (1972) 12. — Zur Frage des Einflusses der deutschen Könige 
v9l. K. Uhlirz, Geschichte des Erzbistums Magdeburg unter den Kaisern und Königen 
aus sächsischem Haus, 1887; W. Schlesinger, Kirchengeschichte Sachsens im Mittelalter 1, 
1962, S. 21 ff., 293 f.: V. Kaiser, Die Gründung des Bistums Prag, in: Archiv für Kir­
chengeschichte von Böhmen-Mähren-Schlesien 3 (1973), S. 10 f.

18 F. Jänner, Geschichte der Bischöfe von Regensburg 1, 1883, S. 167; E. Hertmann, 
Zur frühmittelalterlichen Regensburger Mission in Böhmen, in: VO 101 (1961), S. 177 
bes, Anm. 4. — Zu Bischof Baturich vgl. B. Bischull, Die südostdeutschen Schreibschulen 
und Bibliotheken der Karolingerzeit, Teil I: Die bayerischen Diözesen, 81960, S. 177 ff.

14 P. Mai, Regensburg als Ausgangspunkt der Christianisierung Böhmens, in: Millen­
nium Ecclesiae Pragensis 973—1973 = Schriftenreihe des Regensburger Osteuropainsti­
tuts 1, 1973, S. 11.

19



neue gregorianische. Doch wie so oft gab man den Missionaren ein schon 
veraltetes Exemplar als Meßbuch mit15.

Jüngste Untersuchungen gehen nun dahin, die Regensburger Mission 
und den Sieg der lateinischen Kirche in Böhmen im Lidit archäologischer 
Quellen aufzuzeigen. Man darf mit Interesse auf die demnächst im Druck 
erscheinenden Forschungsergebnisse von Krumphanzlovä — Prag war­
ten, denn die tschechische Geschichtsschreibung ist immer noch uneinheit­
lich in der Bewertung, ob und welchen Einfluß das mährische Christentum 
in Böhmen hatte10.

Daß Böhmen ab irgendeinem Zeitpunkt der furisdiktion des Regens­
burger Bischofs unterstanden haben muß, zeigt sich eindeutig bei der 
Errichtung des Bistums Prag, denn der Bischof gehörte zu den rechtlich 
zu Beteiligenden bei diesem Rechtsvorgang15. Für die Zugehörigkeit Böh­
mens zu Regensburg, das schon erwähnte Jahr 845 anzunehmen, erscheint 
allerdings verfrüht; denn derselbe König, dem sich die duces unterwar­
fen, kann ein Jahr später seinen Rückzug nach einem erfolgreichen Feld­
zug nach Pannonien durch Böhmen nur mit großen Verlusten erkämpfen 
und 849 erreichte Ludwig der Deutsche Regensburg nur noch „turpiter 
profligatus"18.

Die entscheidenden Vorgänge ereigneten sich kurz vor der Jahrhun­
dertwende. Im Hochsommer des Jahres 895 huldigten alle Fürsten Böh­
mens, unter denen die erlauchtesten Spitihnev und Witizla waren, Arnulf 
und unterstellten sich wieder seiner Oberherrschaft. Wie weit bei diesem 
Staatsakt die Angst der Böhmen vor einer völligen Unterwerfung und 
Versklavung durch das Großmährische Reich eine Rolle gespielt hat und 
sie es vorzogen, das kleinere, weil entferntere Übel zu wählen, kann 
nicht entschieden werden. Jedenfalls datiert von jener Huldigung in Re­
gensburg die zumindest formale Unterstellung Böhmens unter das Ost­
fränkische Reich und läßt den Schluß zu, daß von da an die Mission in 
Böhmen und die Ausbildung kirchlicher Zentren forciert wurde16. In der 
um 974 in Regensburg entstandenen Vita des hl. Wenzel „Crescente 
fide“ heißt es, der Herrscher habe Abgesandte nach Regensburg geschickt, 
um vom Bischof — es war Bischof Tuto, dem eine außergewöhnlich lange 
Regierungszeit, nämlich von 894—930, beschert war — die „licentia" zum

,s B, Bischott, in: A. Dold-L. Eizenhöler, Das Prager Sakramentar = Texte und Arbei­
ten H. 38—42 (1949), S. 37, Anm. 5; K. Gnmber, Das Tassilo-Sakramentar, in: Münchenor 
Theol. Zeitschrift 12 (1961), S. 205—209; B. Bischolt, in: Kurl der Große. Lebenswerk und 
Nachloben 2, 1965, S. 264.

18 J. Kadlec, Auf dem Wege zum Prager Bistum, in: Annales Instituti Slavici 1/3 (1967), 
S. 35 f. nimmt eine friedliche Symbiose zwischen dem lateinischen und slavischen Chri­
stentum an; F. Graus, Böhmen zwischen Bayern und Sachsen, in: Historica 17 (1969), 
S. 13 f. hält selbst Relikte der slavischen Liturgie noch im Anfang des 10. Jahrhunderts 
für unwahrscheinlich und verweist die Vorstellung eines liturgisch zweisprachigen Böh­
mens in das Reich der Fabel.

15 F. Mayer, Die Errichtung des Bistums Prag, in: Millennium Ecclesiao Pragensis 973— 
1973 = Schriftenreihe des Regensburger Osteuropainstituts 1 (1973) 23—39. hier bes. 
S. 36—37.

18 Vgl. Staber, a. a. O. (3), S. 17.
18 Vgl. E. Herrmann, Slawisch-germanische Beziehungen im Südostdeutschen Raum von 

der Spütantike bis zum Ungarnsturm *= Veröffentlichungen des Collegium Carolinum 17 
(1965), S. 179 f.; Kadlec, a. a. O. (16), S. 37.

20



Bau einer Kirche einzuholen. Aber schon vorher hatte er um eine Ver­
fügung über die liturgische Verehrung der Gebeine der hl. Ludmilla ge­
beten; später wird um die Weihe der St. Georgskirche nachgesucht, die 
das Grab der hl. Ludmilla aufnehmen sollte. Doch Bischof Tuto muß, von 
Alter und Krankheit gezeichnet, ablehnen, und schickt einen „coepisco- 
pus". Bei der zeitlichen Nähe der Vita zu den Ereignissen können wir 
mit Sicherheit schließen, daß sich der Schreiber nicht in Topoi erging, 
sondern Realitäten berichtete, die aufzeigen, daß bei bestimmten kirch­
lichen Vorhaben Regensburg um seine Zustimmung angegangen werden 
mußte”.

Die Errichtung eines selbständigen Bistums Prag unter dem heiligen 
Bischof Wolfgang zog hier einen gewissen Schlußstrich. Wenn auch die 
böhmischen Diözesanen die räumliche Entfernung für die Eintreibung von 
Benefizien als einen Vorteil empfunden haben mochten — erst bei der 
Einführung des kirchlichen Zehnls nach der Bistumsgründung kam man 
dahinter, daß die Gläubigen schon längst ein „beneficium" nach Regens­
burg zu leisten gehabt hätten, das de facto nie gezahlt wurde — für das 
bischöfliche „officium“ war sie auf jeden Fall ein Nachteil gewesen-1.

Der ottonischen Reichspolitik entsprechend wurde Prag aus dem Salz­
burger Metropolitanverband herausgelöst und Mainz unterstellt; doch 
was immer auch die Hintergründe für diese Entscheidung gewesen sein 
mochten, es konnte nicht verhindert werden, daß auch weiterhin kirch­
lich-kulturelle Beziehungen zwischen Regensburg und Prag bestanden. 
Ein Sohn des Böhmenherzogs Boleslav II. mit Namen Ulrich wurde am 
bayerischen Herzogshof in Regensburg erzogen, ebenso wie Milada, eine 
Schwester des Herzogs, die 973 an der St. Georgskirche auf dem Hradschin 
ein Nonnenkloster gründete, wobei die Annahme, daß es vom Obermün­
ster in Regensburg aus besiedelt wurde, nicht nur möglich, sondern wahr­
scheinlich ist”. Bereits um die Mitte des 10. Jahrhunderts hatte man 
Ztrahkvaz, einen Neffen des hl. Wenzel, nach St. Emmeram zu Regens- 
Burg in Erziehung gegeben, wo er als Mönch Christian — nach seinen 
eigenen Worten — freiwillig der Welt entsagt hatte; trotzdem erhob 
man ihn 997 nach der Resignation des hl. Adalbert mit Wissen und Wil­
len desselben auf den Prager Bischofsstuhl. Jedodi der plötzliche Tod 
Strachkwas vereitelte dieses Vorhaben”.

'• J. Pekar, Die Wenzels- und Ludmilla-Legenden und die Edithoit Christians, 1906, 
s. 106, Z. 33«., S. 107, Z. 8 ff.; s. a. J. Staber. Die älteste Lebensbeschreibung des Für­
sten Wenzeslaus und ihr Ursprungsort Regensburg, in: Annales Instituti Slavici 11/2, 
1970, S. 183—193. — Zu Bischof Tuto vgl. E. Herrmann, Bischof Tuto von Regensburg 
(894—930), In: Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg 6 (1972), S. 17—28.

11 Kadlec, a. a. O. (16), S. 37. . „
“ Cosmas von Prag, Chronica Boemorum, MGH SS rer. germ. nova series II ('1953) 

ed. von B. Bretholz 43 f. - Cod. dipl. Boh. I Nr. 371; s. a. V. Kaiser, Die Gründung 
des Bistums Prag, in: Archiv für Kirchengeschichto von Böhmen — Mähren — Schlesien 
3 (1973), S. 13 ff.
" Cosmas von Prag, Chronica Boemorum, MGH SS rer. germ. nova series II, I cap. 

18, 36; s. a. E. Herrmann, Zur frühmittelalterlichen Regensburger Mission in Böhmen, 
in: VO 101 (1961) 182; J. Staber, Die Missionierung Böhmens durch die Bischöfe und 
das Domklostcr von Regensburg im 10. Jahrhundert, in: Beiträge zur Geschichte des 
Bistums Regensburg 6 (1972), S. 32 f.

21



Aber auch in der Folgezeit rissen die kirchlich-kulturellen Beziehungen 
zwischen Regensburg und Böhmen nicht ab. Mit gutem Grund kann man 
annehmen, daß die Augustinerniederlassungen in Prag und Taus von 
Regensburg aus gegründet worden waren24. Zwischen den Dominikanern 
in Regensburg und jenen in Budweis bestanden ebenso Beziehungen25, 
wie sich solche zwischen dem Schottenkloster St. Jakob in Regensburg 
und Prag nachweisen lassen26. Der wortgewaltige Berthold von Regens­
burg predigte auch in Böhmen22; Regensburg, das ein Schreiber des 
11. Jahrhunderts ein zweites Athen nannte28, wo die Studien blühen und 
die wahre Philosophie überreiche Frucht trägt, ließ freizügig an seinem 
geistigen Überfluß teilhaben. Leider ist die Abhängigkeit der romanischen 
Architektur Böhmens von regensburgischen Vorbildern noch zu wenig 
erforscht, doch soll die Allerheiligenkapelle im Regensburger Domkreuz­
gang Nachahmungen in Böhmen gefunden haben, wie auch die Skulptu­
ren der St. Jakobskirche in Kuttenberg einen Einfluß der Schottenkirche 
in Regensburg — die ja übrigens auch dasselbe Patrozinium trägt — ver­
muten lassen2". Nicht zu übersehen ist die Beeinflußung der frühen böh­
mischen Buchmalerei durch Regensburger Vorbilder, und wenn es auch 
nicht in den Bereich der kirchlich-kulturellen Beziehungen fällt, sei hier 
doch an das Beispiel der 1160 erbauten Judithbrücke erinnert, die in ihrer 
architektonischen Struktur die Steinerne Brücke in Regensburg kopiert50.

Wenn eingangs gesagt wurde, daß die Kirchenorganisation die guten 
Beziehungen der Händler zu slawischen Stämmen ausnutzte und Mis­
sionare die bewaffneten Karawanen der Kaufleute begleiteten, so kann 
an Regensburgs Bedeutung als Fernhandelszentrum nicht vorbeigegan­
gen werden.

Die Völkerwanderung hatte die einzelnen Stämme oder Völker — wie 
immer wir es nennen wollen — einander näher kommen lassen und die 
Isolierung beseitigt. Der Zusammenbruch Westroms beendete auch — wie 
Aubin es in seiner Studie „Stufen und Triebkräfte der abendländischen 
Wirtschaftsentwicklung im frühen Mittelalter” nennt — den lähmenden 
römischen Staatssozialismus51. Die sagenhafte Prachtentfaltung des byzan­
tinischen Hofes in Konstantinopel war ein Begehrlichkeit erregendes Vor­
bild, dem die germanischen Emporkömmlinge nacheiferten. Aber auch die

M Vgl. M. Heimbucher, Die Orden und Kongregationen der katholischen Kirdie 1 
(1933), S. 537—564 bes. 554.
" Vgl. M. Popp, Die Dominikaner im Bistum Regensburg, in: Klöster und Orden im 

Bistum Regensburg *= Beiträge zur Geschichte des Bistums Regensburg 12 (1978), S. 
227—258.

«• Vgl. P. Mai, Das Schottenkloster St. Jakob zu Regensburg im Wandel der Zeiten, 
in: 100 Jahre Priesterseminar in St. Jakob zu Regensburg 1872—1972, 1972, S. 5—36

*» Vgl. LThK 2, «1958, Sp. 267 f.
*• Vgl. G. Schwaiger, Der heilige Bischof Wolfgang von Regensburg, in: Beiträge zur 

Geschichte des Bistums Regensburg 6 (1972), S. 51.
«* St. Jakob/Regensburg = Schnell & Steiner Kunstführer Nr. 691, *1969.
*• Vgl. W. Keßel, Zur Wirtschaftsgeschichte Regensburgs, in: Regensburg. Die Altstadt 

als Denkmal, hrsg. von R. Strobel, 1978, S. 29,
” H. Aubin, Stufen und Triebkräfte der abendländischen Wirtschaftsentwicklung im 

frühen Mittelalter, in: Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 41 (1955), 
S. 19 f.

22



Kirche, nach der Christianisierung der germanischen Stämme durch Schen­
kungen wohlhabend geworden, entwickelte einen beträchtlichen Bedarf 
an Orientwaren wie Weihrauch und Seide für Meßgewänder zu liturgi­
schen und repräsentativen Zwecken, so daß auch ihre Bedeutung für die 
Anregung des Orientwarenhandels nicht unerwähnt bleiben kann.

Konsumzentren waren die königlichen oder herzoglichen Pfalzen, Bi­
schofssitze und Klosterniederlassungen, so daß wir mit Regensburg als 
Handelsstadt seit dem Zeitpunkt rechnen können, als die Agilolfinger 
es zu ihrer Residenzstadt erwählten. Arebo beschreibt in seiner Emme- 
ramsvita die Stadt nicht nur als weitausgedehnt und uneinnehmbar, von 
gewaltigen Quadermauern und Türmen umgeben, er berichtet auch von 
reichen Vorräten an Purpurstoffen, Eisen, Wein, Honig und Salz, an Gold 
und Silber32 33, was sich fast wie ein Katalog jener Waren liest, mit wel­
chen hier gehandelt wurde. Die Machtpolitik der bayerischen Herzoge 
und nach deren Sturz der Karolinger, besonders aber seit Regensburg 
durch den Teilungsvertrag von 817 zur Hauptstadt des ostfrankischen Rei­
ches avanciert war, zeigt die entscheidende Blickrichtung der Stadt im 
frühen Mittelalter: den Osten und Südosten. Mit der Vernichtung des 
Awarenreiches 791 und der Errichtung der Pannonischen Mark hatte das 
Frankenreich seine Grenzen bis an den Westrand des Karpatenbeckens 
vorgetrieben. Und wenn man glaubt, daß nur in Zeiten des friedhc en 
Nebeneinanders der Handel geblüht hätte, so zeigen einige Verordnun­
gen aus der Regierungszeit Karls d. Gr., daß der Export von Waffen nach 
Osteuropa eine aufsehenerregende Rolle gespielt haben mußte. Waf en- 
händler waren zu keiner Zeit zimperlich, wenn es galt, das große Ge­
schäft zu machen. Die Versorgung des Gegners mit fränkischem Kriegs- 
material hatte dem kaiserlichen Heer vermutlich schon wahrend des 
Awarenfeldzuges zu schaffen gemacht, und als 805 eine Strafexpedition 
nach Böhmen unternommen wird, verbot der Kaiser im Diedenhofer Ka­
pitaler die Ausfuhr von Waffen über die östliche Reichsgrenze. Den Waf­
fenhändlern wurden bestimmte Handelsplätze nahe der fränkischen Ost­
grenze vorgeschrieben, und unter den genannten Umschlagsorten befin­
det sich auch Regensburg. Das Kapitulare bringt damit die früheste aus­
drückliche Erwähnung Regensburgs als Fernhandelsplatz •

Doch je mehr sich die Verhältnisse konsolidierten, desto großer wurde 
der Bedarf und der Wunsch nach Luxuswaren aus dem Orient den agile 
Händler ebenso gern weckten als befriedigten. Allerdings floß zunächst, 
da es sich ja vorzugsweise um Importgeschäfte handelte, das Gold in be­
trächtlichen Mengen nach dem Osten und die Handelsbilanz des Abend­
landes war passiv. Doch der Siegeszug des Islam hatte nicht nur neue 
Bezugsquellen für den Import erschlossen, er führte auch zu einer kaum 
vorstellbaren Hausse im Sklavenhandel. Der Handel mit Menschen ist 
wohl das schaurigste Beispiel von antiker Kulturkontinuität in den früh­
mittelalterlichen Staatsgebilden nördlich der Alpen. Es gibt kaum einen 
Kriegs- oder Beutezug, dem nicht der Troß der Kaufleute folgt, als Ab-

32 Vita vel passio sancti Haimhrammi martyris, 
E. Klebet, Zur Geschichte des Herzogs Theodo, in:

33 Vgl. Sdiönielä, a. a. O. (2), S. 19.

in: MGH SS rer. germ. 476, 478: s. a. 
VO 99 (1958), S. 165, 169 ff., 204.

23



nehmer der Gefangenen und verschleppten Zivilisten. Doch das Ge­
schäft beginnt erst so richtig zu blühen mit der Ausbreitung des Islams; 
die mohammedanischen Länder hatten einen Mangel an Arbeitskräften, 
aber auch in Domänen des christlichen Abendlandes herrschte eine rege 
Nachfrage nach unfreien Arbeitskräften, und die Händler selbst benötig­
ten sie als Lastenträger, denn neben Schiff, Fuhrwerk und Saumpferd war 
der menschliche Rücken als Transportmittel gang und gäbe. Der Sklaven­
export aktivierte die Handelsbilanz des Abendlandes und führte zunächst 
zu einer Einfuhr arabischer Silbermünzen in gewaltiger Zahl. Anhand 
ihrer Funde läßt sich auch das Einzugsgebiet der „Ware" ziemlich genau 
rekonstruieren: Böhmen, Westpolen und Pommern mit einer starken Ver­
dichtung in den Gegenden der Oder- und Weichselmündung, daneben 
von Kiew über das Baltikum bis nach Skandinavien — weiße Sklaven 
brachten eben die größten Profite. Doch schon im 9. Jahrhundert wechselt 
die Währung und in etwa denselben Zentren tauchen in immer stärke­
rem Maß Regensburger Münzen auf. Die arabischen Münzen, zumeist aus 
Prägestätten in Spanien und Westafrika, waren bei den slawischen Händ­
lern nicht mehr sehr gefragt — da sich darunter zum Teil Falschgeld be­
fand — bevorzugt wurden zunehmend karolingische Denare aus den kö­
niglichen Münzstätten des ostfränkischen Reiches. Nicht zuletzt der große 
Bedarf der Regensburger Fernhändler an Geld mit königlichem Siegel 
und der Wunsch des Herrschers, das private Umschmelzen und Prägen 
durch Kaufleute in geordnete Bahnen zu lenken, haben dazu beigetragen, 
daß um 820 unter Ludwig dem Frommen die Regensburger Münze errich­
tet wurde, die die erste und lange Zeit auch einzige Prägestätte im Osten 
des Karolingerreiches war“.

Es gibt zwar keinen direkten Beweis, daß sich in Regensburg ein Skla­
venmarkt befand, doch ein lebhafter Transithandel hat in jedem Fall be­
standen. Der große Umschlagplatz für Sklaven war Prag, und von dort 
führte eine wichtige Ost-West-Verbindung über Regensburg nach Ver­
dun, dem Ausgangspunkt der Lieferungen an das arabische Spanien. Ein 
zweiter Verkehrsweg zweigte von Regensburg nach Süden ab, und auf 
ihm gelangte die Ware über Chur-Pavia nach Venedig, von wo sie in 
den Orient verschifft wurde. Auf die Möglichkeit, daß Regensburg ein 
Zentrum des Sklavenhandels gewesen sein könnte, verweist Karl Bosl in 
seiner Studie über die Sozialstruktur der mittelalterlichen Residenz- und 
Fernhandelsstadt Regensburg und glaubt dies durch die internationale 
Zusammensetzung seiner bürgerlichen Bevölkerung beweisen zu können“.

u Vgl. G. v. Probszt, Arabisches und ungarisches Silber für Regensburg, in: Ostdeut­
sche Wissenschaft, Jahrbuch des Ostdeutschen Kulturrates 1 (1964), S. 226 f.; H. Buchenau, 
Die Regensburger Münze von Ludwig dem Frommen bis Heinrich dem Löwen, in: Das 
Bayerland 37 Nr. 5, 1926. — H. Gebhardt. Münzfunde als Quellen der Wirtschafts- und 
Kulturgeschichte im 10. und 11. Jahrhundert, in: Deutsches Jahrbuch für Numismatik 1 
(1938), S. 166, 169: s. a. H. Ammann, Wirtschaftsbeziehungen zwischen Oberdeutschland 
und Polen im Mittelalter, in: Vierteljahrschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 48 
(1961), S. 433.

35 K. Bosl, Die Sozialstruktur der mittelalterlichen Residenz- und Fernhandelsstadt Re­
gensburg. Die Entwicklung ihres Bürgertums vom 9. bis 14. Jahrhundert, in: Untersuchun­
gen zur gesellschaftlichen Struktur der mittelalterlichen Städte in Europa = Reichenau- 
Vorträge 1963/64 (1966), S. 112.

24



Der Handel von christlichen Unfreien war von der Kirche untersagt 
worden, und das Konzil von Meaux 845 empfahl den Königen, ihre Kauf­
leute anzuhalten, Sklaven nur in christliche Länder und nicht an Ungläu­
bige zu verkaufen; so wurde der Sklavenhandel zu einer Domäne der 
jüdischen Kaufleute. 846 berichtet der Araber Ibn Chordadbeh von jüdi­
schen Fernhändlern, die nicht nur arabisch, persisch, griechisch und latei­
nisch sprechen, sondern auch die fränkische, spanische und slawische Spra­
che beherrschen und durch Ostfranken und die slawischen Länder über 
das Kaspische Meer bis nach Indien und China reisen und neben anderen 
Waren auch Eunuchen, Sklavinnen und Knaben aus dem Westen nach 
Arabien liefern. Keinesfalls darf man nun daraus schließen, daß der Skla­
venhandel allein von jüdischen Händlern betrieben wurde, trotz des kirch­
lichen Verbots mischten auch christliche Händler bei dem gewinnträchti­
gen Geschäft mit30. Doch welchen Vorrang die Juden bis zur Karolinger­
zeit im Fernhandel hatten, zeigen zahlreiche Quellen, die sie als einzige 
Gruppe dieses Standes ausdrücklich erwähnen oder gar stellvertretend 
für alle Kaufleute37. Bei der Bedeutung Regensburgs als Drehscheibe des 
Fernhandels ist mit Sicherheit anzunehmen, daß schon ziemlich früh eine 
Ansiedlung jüdischer Fernhändler in der Stadt bestand, auch wenn die 
älteste erhaltene Urkunde, die einen Regensburger Juden nennt, erst aus 
dem Jahr 981 stammt und das Regensburger Judenviertel in einer mit 
1010/20 zu datierenden St. Emmeramer Tradition genannt wird38. Doch 
seine Lage innerhalb der Stadt — die übrigens jener der Judenquartiere 
in anderen Römerstädten ähnlich ist — am Innenrand des Kastells, ehe 
sich die Stadt über die ehemals römische Westmauer hinaus ausdehnte, 
spricht für ein höheres Alter. Im übrigen gehörte Regensburgs Juden­
gemeinde im Mittelalter mit zu den bedeutendsten, die mit Sicherheit nur 
von der Prager übertroffen wurde. Es waren nicht nur ihre merkantilen 
Fähigkeiten bemerkenswert, auch ihre kulturellen Leistungen sind zu er­
wähnen. Aus ihr ragt vor allem der berühmte Weltreisende Petachja her­
vor, der in den Jahren 1175 bis 1190 eine große Reise über Prag, durch 
Rußland, Persien und Palästina machte und von dort über Griechenland 
die Heimreise wieder antrat. Auch die jüdischen Gesetzeslehrer, die an 
der Regensburger Synagoge wirkten, wie Rabbi Ephraim ben Isaak und 
Rabbi Jehuda ben Samuel, besaßen großes Ansehen in der gesamten 
damaligen jüdischen Welt30.

Als der Sklavenhandel aufhörte, waren Gold, Silber und andere Me­
talle die bevorzugten Handelsobjekte der jüdischen Kaufleute, wie dies­
bezügliche Privilegien Kaiser Friedrich Barbarossas und Friedrichs II. er­
kennen lassen. Nach wie vor aber war ihr Handel, wie der ihrer christ-

" J. Kulischer, Allgemeine Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters und der Neuzeit 1 
(1965), S. 84 f.j S. W. Baron, A Social and Religious History of the Jews, vol. 4: Meeting 
of East and West (1960), S. 181.
" R. S. Lopez, II commercio dell' Europa post-carolingia, in: I Problemi Communi dell'

Europa Post-Carolingia, 1955, S. 584 f.
38 MGH DD Otto II, Nr. 47. — Die Traditionen des Hochstifts Regensburg und des 

Klosters S. Emmeram, bearb. von J. Widemann = Quellen und Erörterungen zur bayeri­
schen Geschichte NE 8 (1943), Nr. 324.

30 Vgl. I. Meyer, Zur Geschichte der Juden in Regensburg, 1913, hier bes. S. 14 ff.

25



liehen Berufsgenossen, nach Osten orientiert und eine hebräische Quelle 
des 12. Jahrhunderts meldet, daß Regensburger Juden bis nach Rußland 
hinein Handel trieben40.

Mit diesem kleinen Exkurs über die Regensburger Judengemeinde 
haben wir aber bereits einen zeitlichen Vorgriff getan.

Eine faszinierende Momentaufnahme der Intensität und Warenstruktur 
der Regensburger Handelsbeziehungen nach Osten um die Wende vom 
9. zum 10. Jahrhundert gibt die in den Jahren 903/906 aufgestellte Raf- 
felstetter Zollordnung. Dabei ist von besonderem Interesse, daß Regens­
burger Händler und im Ostfrankenreich ansässige Slawen besondere Zoll­
vergünstigungen genießen. Für Salz, eines der wesentlichen Exportpro­
dukte, muß eine geringe Zollgebühr gezahlt werden, alle anderen Waren 
sind zollfrei, während für den aus Rußland kommenden Transitverkehr 
ein Durchgangszoll erlegt werden muß. Die Fahrt endete zumeist in Mau- 
tern bei Krems; von hier zweigte eine Straße nach Norden ab, die nach 
Mähren und weiter nach Rußland führte41. Das zeigt aber auch, daß Re­
gensburger Kaufleute sich sehr schnell den russischen Markt eröffnet hat­
ten. Um die Mitte des 9. Jahrhunderts hatten Genossenschaften aben­
teuernder Fernhändler aus Schweden in Rußland große Reiche gegründet, 
unter denen sich schließlich Kiew durchsetzte. In ihrer neuen Heimat 
wurden sie Varäger oder Rus genannt42. Neben Sklaven waren Felle, 
Häute, Wachs und Honig ihr wesentlicher Exportartikel, eben die Waren, 
die auch in der Raffelstetter Zollordnung genannt werden. Ein Hinweis 
auf den Regensburger Rußlandhandel könnte bereits die erste Stadterwei­
terung von 916—920 unter Herzog Arnulf sein. Eine Mauer von 1400 Me­
ter wurde errichtet, die im Osten der römischen Befestigung folgte, das 
Emmeramskloster miteinbezog und mit dem Emmeramstor und dem Ruo- 
zanburgtor, das nahe bei der Einmündung der Ludwigstraße in den Ar­
nulfsplatz lag, neue Stadtöffnungen schuf45. Möglicherweise könnte es sich 
auch bei dem 1002 in einer Regensburger Urkunde auftretenden Grund­
stücksbesitzer „Ruozi" entweder um einen in Regensburg ansässig ge­
wordenen russischen Händler oder um einen im Handel mit Kiew enga­
gierten Regensburger Kaufmann handeln44. Doch im 12. Jahrhundert wird 
die Quellenüberlieferung zuverlässig. Die Vita sancti Mariani, Gründer 
des Regensburger Sdiottenklosters, erzählt, daß der Mönch Maritius, als 
der Bau des Klosters ins Stodcen geriet, in Kiew vom russischen König 
und den principes der Stadt wertvolle Pelze für 100 Mark erwarb, diese 
in Gesellschaft von Kaufleuten auf Wagen nach Regensburg brachte und

'• Monumenla Boica 53 = Regensburger Urkundenbueh 1, bearb. von J. Widemann 
(1912), Nr. 41 und 50. — Vgl. W. G. Wasiliewsky, Kiews Handel mit Regensburg in alter 
Zeit, in: VO 57 (1905), S. 203 f.

41 MGH Legum Sectio II, Capit, Reg. Franc. II, Nr. 253; s. a. M. Millerauer, Wirtschaft 
und Verfassung in der Zollordnung von Raffelstetten, in: Mitteilungen des Oberöster­
reichischen Landesarchivs 8 (1964), S. 344—373.

« Vgl. Schönleid, a. a. O. (2), S. 20.
45 Vgl. W. Kellel, Zur Wirtsdiaftsgesdiidite Regensburgs, in: Regensburg, Die Altstadt 

als Denkmal, S. 29—30.
“ MB 53 = RUB 1, Nr. 9.

26



dort zugunsten des Klosterbaus weiterveräußerte15. Eine St. Emmeramer 
Tradition von 1179 berichtet von dem Zensualen Hartwich, der in Kiew 
lebte und von dort dem Kloster 18 Talente vermachte, die ihm drei Re­
gensburger Bürger schuldig waren; dafür sollte das Kloster ein Gut für 
das Klosterspital zur Bewirtung von Armen und Fremden kaufen16 17. In den 
Rechtsverordnungen Herzog Leopolds von Österreich vom 9. Juli 1192 
sind die Zolltarife für Kaufleute, die sich auf dem Weg nach Rußland be­
finden (Ruzarri), und für diejenigen, die aus Rußland zurückkehren (in 
reditu ex Ruzia), gesondert aufgeführt".

Zwei Hauptrouten nach Rußland sind bezeugt, davon führte die eine 
auf dem Landweg über Prag, Krakau und Lemberg nach Kiew, die zweite 
die Donau entlang nach Ungarn und von dort nach Rußland weiter. Doch 
dürfte der Wasserweg wesentlich später aktiviert worden sein, denn die 
Raffelstetter Zollordnung spricht davon, daß die Schiffe in Mautern ent­
laden werden, und die Ware dann zu Land weiterverfrachtet wird18.

Ganz allgemein scheint der Donauweg für die Regensburger Fernhand- 
ler nicht die Rolle gespielt zu haben, die wir ihm heute beimessen. An­
fänglich mag das Vordringen der Ungarn in den Balkanraum einen regel­
mäßigen Warenverkehr behindert haben. Aber schon vorher waren die 
Gebiete zwischen dem abendländischen und byzantinischen Machtbereich 
von so vielen versdiiedenen Völkerschaften heimgesucht worden, daß 
wohl kaum auf die Dauer jenes Mindestmaß an durchsetzbaren Schutz- 
und Handelsrechten von den wechselnden Potentaten zu erwirken war, 
ohne das ein Handelsverkehr eben nicht denkbar ist.

Die Ungarn haben, wenn überhaupt, nur wenige Jahrzehnte, bis zur 
Niederlage auf dem Lechfeld 955, den Donauhandel beeinträchtigen kön­
nen. Denn seit ihrer Befriedung und Missionierung war es um die poli­
tischen Beziehungen zwischen Ungarn und Bayern gut bestellt. 995 hei­
ratete die Schwester des bayerischen Herzogs und späteren Kaisers Hein­
rich II., Gisela, den ersten christlichen König Ungarns, Stephan. Gi­
sela war aus dem Regensburger Bildungskreis um Bischof Wolfgang her­
vorgegangen — wie übrigens auch ihr Bruder und in den jüngsten 
Studien über das Leben des hl. Wolfgang wird diese Heirat als eine 
späte Frucht der mißglückten Missionsreise des Heiligen nach Ungarn 
gewertet18. Als König Stephan beginnt, eine eigene Münzstätte einzurich- 
ten, wird nach dem Vorbild der Regensburger Münze geprägt, wenn nicht 
gar ein Regensburger Prägemeister ins Land gerufen wurde58. Selbst ein-

15 Vita Mariani, in: Acta Sanctorum Feb. II, S. 361--372', s. a. V. KeBel, Zur W 
Schaftsgeschichte Regensburgs, in: Regensburg. Die Altstadt als Denkmal, S. 30.

10 Die Traditionen des Hochstifts Regensburg und des Klosters S. Emmeram, bearb. 
von J. Widcmann = Quellen und Erörterungen zur bayer.schen Geschichte NF 8 (1943), 
Nr. 926.

17 MB 53 = RUB 1, Nr. 44. _ ... , ,
,s Vgl. F. Bastian, Die Legende vom Donauhandel im Fruhmittelalter, in: Vierteljahr­

schrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 22 (1929), SS. 289-332, s. a. Schönfefd, 
a.a. O. (2), S. 21 f„ bes. Anm. 81.

« Vgl. M. Popp, St. Wolfgang, Bischof von Regensburg, in: VO 112 (1972), S. 28.
“ Vgl. v. Ptobszl, a. a. O. (34), S. 259.

27



zelne noch erhaltene Kunstgegenstände zeigen Regensburger Einflüsse; 
ein Zusammenhang zwischen dem Krönungsmantel der ungarischen Kö­
nige, der aus jener Zeit stammt, und dem Regensburger Kunsthandwerk 
wird für möglich, wenngleich noch nicht für bewiesen gehalten51. Bekannt 
ist jedoch, daß der St. Emmeramer Propst Arnold 1026 beim Bischof von 
Gran sich aufhielt und für ihn verschiedene liturgische Texte verfaßte”. 
1044 werden Regensburger Kaufleute in Ungarn erwähnt, die sogar Nach­
richten über das deutsche Heer verkaufen65. Regensburger Händler sind 
vor allem in das Edelmetallgeschäft eingestiegen und ungarisches Silber 
diente zunehmend der Versorgung der Regensburger Münze5'1.

Trotzdem hat es den Anschein, als ob Regensburg wie in kirchlich­
kultureller, so auch in merkantiler Sicht sich mehr auf die böhmischen 
Länder und von hier nach Osten ausgreifend konzentrierte. Wenig aus­
sagekräftig sind die Quellen über den Handel mit Byzanz, doch es wäre 
ein schlechtes Zeugnis für die Regensburger Fernhändler, wenn sie die 
Chance nicht genutzt hätten, die ihnen die Zeit der Kreuzzüge bot. 1096 
nimmt Gottfried von Bouillon mit Tausenden von Rittern und riesigen 
Pilgermassen seinen Weg nach Jerusalem über Regensburg55; 1147, auf 
dem zweiten Kreuzzug, besteigt Kaiser Konrad III. mit seinem Heer 
unterhalb der Steinernen Brücke eine Flotte, die den Strom stunden­
weit bedeckt. Wenige Wochen später folgt ihm König Ludwig VII. von 
Frankreich, den eine byzantinische Gesandtschaft in der Stadt erwartet 
hatte56. Und schließlich stellt 1189 Kaiser Friedrich Barbarossa in Regens­
burg ein gewaltiges Kreuzfahrerheer zusammen, das auf hunderttausend 
Mann geschätzt wurde5’. Bei der Einnahme Prowads, nördlich von Adria­
nopel, bedient sich der Regensburger Bischof — es war Konrad III. —, 
der sich dem Heer des Kaisers angeschlossen hatte, der Führung eines 
mit Land, Leuten und Sprache vertrauten Regensburger Bürgers58. Trotz­
dem, die Erwähnung Regensburgs in Zusammenhang mit Byzanz ist spär­
lich. Um 1020/28 erscheint in den St. Emmeramer Traditionen die Grie­
chin Maza, die Leibeigene an das Kloster St. Emmeram schenkt5“. Bevor­
zugte Handelsware scheint kostbares byzantinisches Textilgewebe gewe­
sen zu sein. In England erwähnt eine um 1135 erlassene Verordnung 11

11 Vgl. B. Höman, König Stephan I der Heilige, 1941.
«* Migne, PL 141, 994; s. a. R. Dauerreiss, Kirchengeschidite Bayerns 2 (1950), S. 61.
11 E. Klebet. Regensburg, in: Studien zu den Anfängen des europäischen Städtewesens 

= Reichenau-Vorträge (1958), S. 98.
** Vgl. v. Probszt. a. a. O. (34). S. 252 ff.
18 Vgl. S. Runciman, A Hislory of the Crusades 2 (1957), S. 259.
‘«Sieber, a. a. O. (3), S. 33 f.; Schönleid, a, a. O. (2), S. 37.
" Slaber, a. a. O. (3), S. 36 f.
5* IC. Bost, Die Sozialstruktur der mittelalterlichen Residenz- und Fernhandelsstadt Re­

gensburg, in: Untersuchungen zur gesellschaftlichen Struktur der mittelalterlichen Städte 
in Europa = Reichenau-Vorträge 1963/64 (1966). S. 154 f.

** Die Traditionen des Hochstifts Regensburg und des Klosters S. Emmeram, bearb. 
von J. Widemann — Quellen und Erörterungen zur bayerischen Geschichte NF 8 (1943), 
Nr. 332.

28



bestickte Atlasseide „de Constantinoble de Renesburgh"“. Um die Mitte 
des 12. Jahrhunderts verbietet § 18 der Cluniazenser Reformstatuten des 
Abtes Petrus Venerabilis (1122—1156) für die Ordensangehörigen die 
„scarlatae aut barracani vel preciosi burelli, qui Ratisponi, hoc est apud 
Rainesbors fiunt"61, als Luxus. Wolfram von Eschenbach bezeichnet in 
seinem um 1200 verfaßten Parzival feines Seidenzeug als „Regenspurger 
zindäl62, und in französischen Dichtungen des 13. Jahrhunderts taudien 
Seidenstoffe „de Renebors" oder „Raineborc" auf3. Bei unserer bisheri­
gen Kenntnis des Regensburger Textilgewerbes jener Zeit ist es un­
wahrscheinlich, daß diese Stoffe hier hergestellt wurden; vielmehr dürfte 
es sich um einen Standardartikel Regensburger Importeure gehandelt 
haben, der bis Frankreidi und England weitervertrieben wurde und im 
Absatzland mit dem Herkunftsort des Zwischenhändlers identifiziert 
wurde.

Doch schon im 13. Jahrhundert wird der Keim des Niedergangs der 
Stadt impliziert, der sich im 14. Jahrhundert unaufhaltsam ausbreitet und 
im 15. Jahrhundert schließlich Regensburgs einzigartige Stellung als Mitt­
ler zwischen Ost und West zum Erliegen bringt.

Wenn wir in dem Vortrag die kirchlich-kulturelle Bedeutung Regens­
burgs vor der merkantilen erwähnten, so soll auch nun vorangestellt sein, 
daß im 14. Jahrhundert die geistigen Impulse in umgekehrter Richtung 
gingen; Böhmen war der gebende Teil. Der Benediktiner Johannes von 
Kastl, der als einer der bedeutendsten mystischen Schriftsteller des Mit­
telalters gilt, und um 1399 Prior der Reformabtei Kastl war, hatte in Böh­
men studiert und war Magister der Universität Prag61. Auch der 1371 
gestorbene Regensburger Weihbischof Nikolaus von Laun war vormals 
Professor der Theologie an der Prager Universität gewesen“. Das viel­
leicht augenfälligste Beispiel dieser Entwicklung ist das Kulturprogramm 
Kaiser Karls IV. Nicht nur, daß es ihm gelang, mit Hilfe seiner persön­
lich guten Beziehungen zum päpstlichen Stuhl Prag zum Erzbistum zu 
erheben, 1365 erreichte er von Papst Urban V. für den gegenwärtigen 
Bischof von Prag und seine Nachfolger das Recht eines ständigen Lega­
ten, dem neben anderen Bistümern auch über das in der Metropole Salz­
burg liegende Regensburg die volle geistliche Leitungsgewalt zustand. 
Daß von diesem Recht auch de facto Gebrauch gemacht wurde, beweist 
ein Katalog von Rechtsstreitigkeiten, der in Prag verhandelt wurde“. Die

“ Vgl. H. Kellenbenz, Bürgertum und Wirtschaft in der Reichsstadt Regensburg, in: 
Blätter für deutsche Landesgeschiehte 98 (1962), S. 95 mit Quellenhinweisen in Anm. 24,- 
s. a. Schönield, a. a. O. (2), S. 38 bes. Anm. 168.
“ Vgl. W. Stein, Handels- und Verkehrsgeschichte der deutschen Kaiserzeit (1922), 

S. 307 f.
" Vgl. H. Heimpol, Das Gewerbe der Stadt Regensburg im Mittelalter (1926), S. 27.
** H. Heimpel, Seide aus Regensburg, in: Mitteilungen des österreichischen Instituts 

für Geschichtsforschung 62 (1954), S. 286.
“ Vgl. LThK 5, *1960, Sp. 1049.
“ G. Hable, Regensburg und der Osten, in: Adreßbuch der Stadt Regensburg (1972), 

S. 10.
M J. Staber, Die Oberpfalz und Niederbayern im Kulturprogramm Kaiser Karls IV., 

in: VO 109 (1969), S. 51—62.

29



aufkommenden hussitischen Wirren machten dieser kirchenrechtlichen 
Konstruktion des Kaisers ein Ende, doch sie allein, vor allem am wirt­
schaftlichen Niedergang der Stadt verantwortlich zu machen, wäre zu ver­
einfachend.

Noch einmal war es Regensburg in die Hand gegeben, geistlicher Mit­
telpunkt zu werden, als der evangelische Theologe Flacius Illyricus07 sich 
zwischen 1562 und 1566 in der Stadt aufhielt. Flacius Beurteilung in der 
wissenschaftlichen Literatur ist immer noch schwankend, und es wäre eine 
verdienstvolle Aufgabe, seine in Regensburg lagernde reiche schriftliche 
Hinterlassenschaft kritisch zu edieren. Flacius war 1520 in Albona in 
Istrien geboren, studierte zunächst in Venedig und kam 1541 nach Witten­
berg. Der greise Luther bezeichnete ihn als den Mann, auf dem künftig 
sein Werk ruhen werde. Seine kämpferische Unnachgiebigkeit und sein 
entschlossenes Festhalten an seinen Überzeugungen mußte er oft mit 
Ausweisungen bezahlen. Nachdem ihn seine fürstlichen Gegner von der 
Universität Jena vertrieben hatten, suchte er seine Zuflucht in Regens­
burg, wo sein Freund Gallus Superintendent war“. Mit der Wahl dieser 
Stadt verband er auch die Absicht, der beginnenden Reformation in Süd­
osteuropa näher zu sein, ln der Tat hatten auch die evangelischen Land­
stände von Krain von Regensburg einen evangelischen Prediger erbeten, 
und der Slowene Primus Trubar, der die Reformation in Laibach ein­
führte, stand mit Gallus in Verbindung“". Der Regensburger Buchdrucker 
Burger hatte Schriften in slowenischer Sprache herausgebracht, für die 
eine Sonderform des lateinischen Alphabets — vielleicht sogar von Fla­
cius Illyricus entworfen — benutzt wurde70.

Flacius Illyricus hatte für Regensburg große Pläne. Hier und in Kla- 
genfurt wollte er evangelische Akademien gründen, durch die jene intel­
lektuelle Schicht ausgebildet werden sollte, die in den Ländern Südost­
europas die Reformation zum Durchbruch bringen sollte. Seine Hoffnung, 
daß die entlassenen Theologieprofessoren der Universität Jena in Re­
gensburg ihre Tätigkeit aufnehmen würden, erfüllte sich ebenso wenig 
wie die erwartete Annäherung Kaiser Maximilians II. an die evange­
lische Konfession. Auch ein sehr reduzierter Vorlesungsbetrieb wurde 
Flacius vom Rat der Stadt untersagt, und es gehört zu den Merkwürdig­
keiten jener Zeit, daß allein auf die prahlerische Drohung eines kaiser­
lichen Rittmeisters hin Flacius Illyricus aus der Stadt ausgewiesen wurde. 
Vier Jahre lang hatte sie einen der schöpferischsten, schärfsten, aber auch 
ruhelosesten Köpfe der Reformation in ihren Mauern beherbergt. Er 
wollte der Stadt eine Akademie oder Universität bringen, was nach sei­
ner Ansicht ein Geschenk für Regensburg gewesen wäre. Nach seinen 
Vorstellungen hätte die Hochschule eine betont internationale Prägung

" Zu Flacius Illyricus allgemein vgl. LThK 4 (»I960), Sp. 161 1.; RGG 2, »1958, Sp. 971 f.
“ Vgl. L. Theobald, Die Reformationsgeschichte der Reichsstadt Regensburg 2 (1951), 

S. 194—215; G. Schlichling, Die Annahme der Konkordienformel in Regensburg, in: VO 
117 (1977), S. 71 f.

09 Zu Trubar allgemein vgl. LThK 10 (*1965), Sp. 379 f.; RGG 6 (»1962), Sp. 1050.
10 Vgl. E. Wedel, Matthias Flacius Illyricus — ein bedeutender kroatischer Humanist, 

in: Matthias Flacius Illyricus 1575—1975 ” Schriftenreihe des Regensburger Osteuropa­
instituts 2 (1975), S. 28, 32.

30



erfahren und in anderer Weise die ehemals reichen Verbindungen der 
Stadt nach dem Osten wiederaufgenommen und weitergeführt. Doch der 
vielleicht hochfliegende Plan scheiterte an der ängstlichen Haltung der 
Verantwortlichen7'.

Es wäre verfehlt, in den folgenden Jahrhunderten von Regensburg als 
einer sterbenden Stadt zu reden. Das Tor zur Welt blieb geöffnet, dafür 
sorgte schon die Institution des Immerwährenden Reichstages, auch wenn 
es nicht mehr ganz soweit aufgestoßen war wie in vergangenen Jahrhun­
derten. Allerdings, je länger je mehr, gefiel sich die Stadt in der Rolle 
einer befriedigt dahinlebenden Konsumentenstadt, in der viele Handwer­
ker, etwa 95 Gastwirte und rund 40 Brauereien ihr auskömmliches Leben 
fanden und niemand sich um die Entstehung größerer Produktionsstätten 
bemühte71 72.

Das 19. Jahrhundert begann — was die wirtschaftliche Lage der Stadt 
anbetrifft — hoffnungsvoll. 1803 erhielt Fürstprimas Carl-Theodor von 
Dalberg das neugegründete Fürstentum Regensburg. Er versprach nicht 
nur allen Bewohnern Glück und Wohlstand, seine in den Jahren 1803 
bis 1807 durchgeführte Finanzreform mit einer städtischen Schuldentil­
gung von 107.551 Gulden zeigte auch, daß eine Sanierung sehr wohl mög­
lich war. Doch der Bestand des von Napoleons Gnaden geschaffenen eigen­
ständigen Territoriums war zu kurz, um richtungsweisend zu werden73. 
1810 kam Regensburg an Bayern und blieb jahrzehntelang eine verarmte 
bayerische Provinzstadt.

Der kräftige Windstoß der industriellen Revolution ging an Regens­
burg vorüber, Kapital und Erfahrung für Neugründungen fehlten. Wäh­
rend in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts in Nürnberg, Augsburg 
und München bereits Großbetriebe der Maschinen- und Textilindustrie 
entstanden, brachten in Regensburg nur Klein- und Mittelbetriebe einen 
gewissen wirtschaftlichen Aufschwung.

Erst mit dem Ausbau des Eisenbahnnetzes in der zweiten Hälfte des 
vergangenen Jahrhunderts wurde Regensburg wieder zu einem Verkehrs­
knotenpunkt und seit 1884 gilt die Stadt als der westlichste Donauhafen, 
denn seit diesem Jahr übertraf der Regensburger Warenumschlag den 
des Passauer Hafens. Der forcierte Ausbau des Rhein-Main-Donaukanals 
•— wobei man allerdings nicht vergessen sollte, daß dessen Konzeption 
keineswegs ein originäres Geistesprodukt des 20. Jahrhunderts ist: schon 
Karl d. Gr. hatte den Plan, einen Handelsweg zu Wasser für sein Reich 
vom äußersten Westen bis zum weitesten Osten zu erschließen, ein Plan, 
der allerdings an den technischen Unzulänglichkeiten seiner Zeit schei­
tern mußte — kann dazu angetan sein, Regensburgs Stellung als Binnen­
hafen zu festigen und auszubauen74.

Aber es ist nicht nur der merkantile Zweig, der einen neuen Auf­
schwung erlebt. Regensburgs Bedeutung als Vermittler zwischen Ost und

71 Wedel, a. a. O. (70), S. 31 I.
77 Keßel, a. a. O. (30), S. 32.
73 G. Schwaiger, Fürstprimas Carl Theodor von Dalberg, in: Beiträge zur Geschichte 

des Bistums Regensburg 1 (1967), S. 23 f.
14 Keßel, a. a. O. (30), S. 33 f.

31



West beginnt auch auf kulturellem Gebiet wieder neu aufzuleben. Mit 
Landesgesetz vom 18. Juli 1962 wurde der Errichtung einer Universität 
in Regensburg zugestimmt. Damit ging ein jahrhundertealter Wunsch der 
Stadt und Ostbayerns in Erfüllung! denn bereits 1487 brachte Herzog 
Albrecht IV. von Bayern gemeinsam mit dem Rat der Stadt Regensburg 
eine Petition beim Papst ein, mit der die Gründung einer Universität zu 
Regensburg erwirkt werden sollte. Der Papst hegte auch keine Bedenken 
und eine diesbezügliche Urkunde ist heute noch im Bayer. Hauptstaats­
archiv München aufbewahrt — nur das Vorhaben kam nicht zur Aus­
führung75.

Die Universitätsgründung unserer Tage wies aber der entstehenden 
Institution die besondere Aufgabe zu, Geist und Kultur des Ostens dem 
Westen wieder näherzubringen. So kommt es auch nicht von ungefähr, 
daß hier ein Lehrstuhl für Kirchengeschichte des Donauraums eingerich­
tet wurde, dem es obliegt, die vielfältigen kirchenhistorischen Beziehun­
gen zwischen Ost und West aufzuzeigen.

Es würde in diesem Rahmen zu weit führen, sämtliche Meetings anzu­
führen, die unter dem Aspekt Regensburg und der Osten zustande kamen. 
Verweisen möchte ich in diesem Zusammenhang nur auf das am 21. 11. 
1968 durch die tatkräftige und weitblickende Initiative von Univ.-Prof. 
Dr. iur. Franz Mayer gegründete Regensburger Osteuropainstitut, das 
es sich zur Aufgabe gesetzt hat, im Dienst der Völkerverständigung wis­
senschaftliche Forschung und Lehre hinsichtlich der Zusammenhänge und 
Beziehungen zwischen den deutschsprachigen Völkern und den Völkern 
Ost- und Südosteuropas zu betreiben und zu fördern. Anläßlich der Jahr­
tausendfeier der Errichtung des Bistums Prag trat dieses Institut erst­
mals mit einer eigenständigen Publikationsreihe an die Öffentlichkeit7".

1969 tagte in Regensburg der dritte Congressus Slavicus, ein von Wien 
initiiertes Institut und im Spätsommer des Jahres 1973 das unter Leitung 
von Prof. Dr. Bernhard Stasiewski stehende Institut für osteuropäische 
Kirchen- und Kulturgeschichte.

Das jüngste Glied in der jahrtausendalten Kette der Beziehungen Re- 
gensburgs zum Osten ist das Ostkirchliche Institut in der Ostengasse. 
Am 10. Oktober 1976 wurde es gemeinsam von Diözesanbischof Dr. Ru­
dolf Gräber und dem für Westeuropa beauftragten Bischof der serbisch- 
orthodoxen Kirche, Lavrentije, feierlich eingeweiht77. Schon lange galt 
Regensburg als eine Stätte des ökumenischen Dialogs zwischen römisch- 
katholischer und orthodoxer Kirche, und bereits 1973 regte der griechisch- 
orthodoxe Metropolit Irinaios an, ein Lebenszentrum, eine Insel der Be­
gegnung zwischen orthodoxen und römisch-katholischen Christen zu schaf­
fen. Das einzige Problem, das der Verwirklichung eines solchen Planes 
im Wege stand, war die Frage nach geeigneten Gebäulichkeiten. Eine

75 Zur Entwicklung und Struktur der Universität Regensburg, in: Vorlesungsverzeichnis 
der Universität Regensburg SS 1977, S. 10.

78 Als Band 1 erschien die im Vorliegenden schon öfters zitierte Festschrift: Millen­
nium ecclesiae Pragensis 973—1973.

77 Vgl. hierzu die Berichte im Regensburger Bistumsblatt, Jg. 1976, Nr. 39, S. 24, 
Nr. 41, S. 18, Nr. 42, S. 1, 3, 4, 5.

32



allseits befriedigende Lösung bot sich erst mit dem Ankauf eines Teiles 
der ehemaligen Klostergebäude des Klarissenklosters. 1968 waren der 
aus dem 17. Jahrhundert stammende Klosterbau an die Stadt Regensburg 
verkauft worden, 1972 zogen die letzten Nonnen des Klarissenklosters 
von Regensburg weg. Das weitere Schicksal der nunmehr verlassenen 
Gebäude war völlig ungeklärt, ja es war sogar von einem Abbruch die 
Rede. Hier nun konnte sich das Bischöfliche Ordinariat einschalten und 
einen Klostertrakt und die 1614 geweihte Kirche zu akzeptablen Bedin­
gungen erwerben. Nach Abschluß umgreifender Renovierungsarbeiten 
wurde es zu der zitierten „Insel der Begegnung", zu einer Heimstätte 
des Dialogs zwischen orthodoxer und römisch-katholischer Kirche. Soll 
man von einem wenigstens vorläufigen Schlußpunkt in der Entwicklung 
der Beziehungen Regensburgs zum Osten sprechen? Der Initiativen gab 
es noch viele, beispielsweise reisten Professoren des Fachbereichs Katho­
lische Theologie der Universität nach Griechenland, um mit Kollegen der 
Universitäten Athen und Saloniki den Dialog zu suchen, theologische 
Fachliteratur geht von Regensburg aus nach Osten, nach Leningrad und 
Damaskus. Ein Schlußpunkt — weit eher ein Ansatzpunkt, neue Bezie­
hungen zu knüpfen. Regensburgs Gesicht war immer nach Osten gerich­
tet, heute mehr denn je fühlt es dieses Erbe als Verpflichtung.

33



DIE RECHTSGRUNDLAGE DER OSTKIRCHEN NACH DEM STAATS­
KIRCHENRECHT DER BUNDESREPUBLIK DEUTSCHLAND

CHRISTOPH UNK 

Göttingen / Salzburg

Das mir gestellte Thema muß unter zwei verschiedenen Gesichtspunkten 
behandelt werden. Der erste ist ein allgemeiner: Die orthodoxen Kirchen 
in der Bundesrepublik erfassen — trotz beträchtlichen Ansteigens ihrer 
Mitgliederzahl in den letzten Jahrzehnten — neben den beiden großen 
Volkskirchen nur einen relativ sehr kleinen Teil der Bevölkerung. Sie 
gehören deshalb zu den sog. „kleinen Religionsgemeinschaften" und tei­
len deren rechtliches Schicksal. In einem ersten Teil meines Vortrages 
möchte ich versuchen, diese allgemeine Stellung der orthodoxen Kirchen 
zu skizzieren. Das Hauptproblem liegt hier in der Frage, inwieweit den 
kleinen Religionsgemeinschaften die Verfassungsgarantien zugute kom­
men, durch die das Grundgesetz (im folgenden: GG) das freie Wirken 
religiöser Vereinigungen sichert. Die Diskussion ist hier unter dem Stich­
wort schematische oder gestufte Parität geführt worden. Es wird zu zei­
gen sein, daß diese Grundsatzfrage in die Behandlung der meisten Einzel­
probleme ausstrahlt. Der zweite Teil soll dann noch kurz einige Sonder­
fragen behandeln, die sich aus der historischen Entwicklung einzelner, 
vornehmlich russisch-orthodoxer Kirchengemeinschaften ergeben haben 
und die seit Jahren Ministerien, Verwaltungsbehörden und Gerichte be­
schäftigen.

I.

1) Die Entwicklung bis 1949

Anders als etwa Österreich hat es das neuere deutsche Staatskirchenrecht 
vermieden, die Rechtsstellung einzelner Kirchen durch Sondergesetze zu 
regeln (auf Ausnahmen während der NS-Ära werde ich noch zurückkom­
men). Vielmehr ist ein bedeutsamer Entwicklungsprozeß erkennbar: 

Danach wurde das alte, aus dem Recht des Hl. Römischen Reiches Deut­
scher Nation stammende kunstvolle System abgestufter erlaubter oder 
tolerierter Religionsausübung, anerkannter und geduldeter Religionsge­
meinschaften zunehmend formalisiert und nivelliert. Die alten dominieren­
den Staatskirchen verloren ihre privilegierte Stellung zugunsten einer auf 
Parität und Religionsfreiheit ausgerichteten Ordnung. Das ursprüngliche 
freie Recht der Landesherren, neue Glaubensgemeinschaften zuzulassen, 
verwandelte sich in einen formalen Anerkennungsakt bei Vorliegen be­
stimmter Voraussetzungen. Diese Entwicklung verlief in den einzelnen

34



deutschen Ländern weder synchron noch geradlinig, sie fand indes ihren 
ersten Abschluß in den Kirchenartikeln der Weimarer Verfassung von 
1919 (im folgenden: WRV). Das Ende der Monarchie und damit des lan­
desherrlichen Kirchenregiments machte eine Neuordnung erforderlich, die 
angesichts der politischen Gegensätze der Parteien nur in einem Kompro­
miß bestehen konnte, sollte das große Werk der Verfassung nicht ge­
fährdet werden. So vermochten sich insbesonders Bestrebungen nicht 
durchzusetzen, die auf eine strikte Trennung von Staat und Kirchen ab­
zielten und die Kirchen — wie etwa in Frankreich 1905 — in den Raum 
des privaten Vereinsrechts abschieben wollten. Vielmehr blieb den großen 
Kirchen ihre Rechtsstellung im wesentlichen erhalten, sie blieben Körper­
schaften des öffentlichen Rechts mit dem Recht, von ihren Mitgliedern 
Steuern zu erheben. Beamte zu haben, Religionsunterricht in den öffent­
lichen Schulen zu erteilen u. a. m.; ihr Vermögen galt weiter als öffent­
liches Gut. Andererseits enthielt Art. 137 Abs. 1 WRV die Absage an 
jede Form der Staatskirche und — gleichsam als photographisches osi 
tiv zu dieser Negativaussage - die Garantie der kirchlichen Selbstver­
waltung innerhalb der Schranken des für alle geltenden Gesetzes sowie 
das Recht der freien kirchlichen Ämterbesetzung. Die Besonderheit be 
stand indes darin, daß „die gleichen Rechte' nunmehr allen denjenigen 
Religionsgesellschaften und Weitanschauungsvereinigungen zukommen 
sollten, die durch ihre Verfassung und die Zahl ihrer Mitglieder die Ge­
währ der Dauer bieten. Ihnen sollte auf Antrag der Status emer Körper­
schaft des öffentlichen Rechts und damit die beschriebene Rechtsstellung 
zuerkannt werden. Dabei bestand unter den genannten Voraussetzungen 
ein Rechtsanspruch darauf. Das Weimarer System war also <*adur* ge­
kennzeichnet, daß es Gleichheit und Religionsfreiheit nicht dadurch zu 
verwirklichen suchte, daß es die Großkirchen jener ec i ss e g 
raubte, die ihrer Bedeutung im Sozialleben von Staat und Volk entsprach, 
sondern dadurch, daß es allen religiösen und weltanschaulichen Gemein­
schaften die Chance zu einer Teilhabe am öffentlichen Status ermöglichte, 
wenn sie es wollten und bestimmte Mindesterfordernisse erfüllten. Ab­
gekürzt kann man sagen: Die WRV nivellierte nicht nach unten, sondern 
nach oben. Die Parität, ursprünglich auf die drei großen reidisrecht 
anerkannten Religionsparteien (katholisdi, evangelis - u leris , ev g 
lisch reformiert _ später auch: evangelisch-uniert)beschrankt wurde 
nun auf alle Religionsgemeinschaften öffentlichen Rechts ausgedehnt.

Freilich, diese Rechtsstellung stand nach Auffassung der Staatsrechts 
lehre der Weimarer Zeit noch unter dem Vorbehalt weitgehender staat­
licher Aufsichtsbefugnisse. Obwohl es in Art. 137 s. . . _
■Jede Religionsgesellschaft ordnet und verwaltet ihre Angelegenheiten 
selbständig innerhalb der Schranken des für alle geltenden Gesetzes. Sie 
verleiht ihre Ämter ohne Mitwirkung des Staates oder der bürgerlichen 
Gemeinde“, blieben dodi zahlreiche landesrechtliche Aufsidits- und Ge­
nehmigungsvorbehalte in Geltung. Soweit es sich um Religionsgemein­
schaften des Privatrechts handelte, blieb es bei der relativ milden Form 
der staatlichen Vereinshoheit. Anders bei den öffentlich-rechtlich kor- 
Porierten Kirchen. Hier wurde aus der Verleihung eines offentlidien Sta­
tus, der besondere Rechte mit sich brachte, auch eine besondere Pflichten-

35



Stellung, als eine Art Aequivalent also, hergeleitet — Pflichten über 
deren Einhaltung der Staat zu wachen hatte. Das galt insbesondere für 
die Verwaltung des Kirchenvermögens, für das kirchliche Dienstredit, 
aber audi für andere Materien.

2) Die staatskirchenrechtliche Ordnung des GG: Religionsfreiheit und
Kirchenireiheit

überspringen wir die in vieler Hinsicht auch staatskirchenrechtlich exzep­
tionelle Situation während der Herrschaft des Nationalsozialismus, so 
zeigt sich, daß nach 1945 zunächst die Länder, dann aber auch die (1949) 
neu entstandene Bundesrepublik weitgehend an das Staatskirchenrecht 
von Weimar anknüpften'. ln das Grundgesetz als Verfassungsurkunde 
des neuen Staates wurden sogar die Weimarer Kirchenartikel als solche 
(mit einigen Ausnahmen) übernommen. Trotzdem: Obgleich wörtlich rezi­
piert, standen sie nun in einer anderen Verfassung und damit in einem 
veränderten Bezugssystem.

a) Die Frage nach dem „Bedeutungswandel" dieser Kirchenartikel hat die 
ersten zwei Jahrzehnte der staatskirchenrechtlichen Diskussion in der Bun­
desrepublik bestimmt. War damit ein System partnerschaftlicher Zuordnung 
von Staat und Kirche begründet, ja eine Koordination von geistlicher und 
weltlicher Gewalt, dergestalt, daß beide ihre gegenseitigen Beziehungen 
nicht mehr einseitig, sondern nur noch auf vertraglicher Basis regeln kön­
nen? Oder hatte umgekehrt das GG die weltanschauliche Neutralität stär­
ker betont und damit zugleich auch eher ein System grundsätzlicher Tren­
nung von Staat und Kirchen konzipiert? Trotz der nach wie vor gege­
benen Meinungsvielfalt hat sich heute doch so etwas wie eine Annähe­
rung in dieser Grundfrage ergeben. Unbestritten ist danach, daß der stär­
kere Ausbau des Grundrechtssystems im GG und dementsprechend auch 
der Gewährleistung von Glaubens- und Gewissensfreiheit (Art. 4) einer­
seits zwar die Rechte der einzelnen Staatsbürger gegenüber jeder Art 
von Glaubens- (und Unglaubens-!)zwang verstärkt hat, daß aber dieser 
Schutz auch positiv den Bürgern dort zugutekommt, wo sie gerade — ein­
zeln oder in Gemeinschaft — ihrer Religion entsprechend leben und han­
deln wollen. Da dies letztere aber — in besonderer Weise nach christ­
lichem Verständnis — im Rahmen der Kirchen geschieht, fällt von der

' Vgl. zum folgenden: A. v. Campenliausen, Staatskirchenrecht, München 1973, S. 59 ff-i 
M. Heckei - A. Hollerbach, Die Kirchen unter dem Grundgesetz, in: Veröffentlidiungen 
der Vereinigung der Deutschen Staatsreditslehrer H. 26, 1968, S. 5 ff,, 57 ff.; H. Weber, 
Grundprobleme des Staatskirchenrechts, Berlin - Zürich 1970: J- Lisll, Das Grundrecht 
der Religionsfreiheit in der Rechtsprechung der Gerichte der Bundesrepublik Deutschland, 
Berlin 1971: U. Scheuner, Schriften zum Staalskirchenrecht, Berlin 1973: P. Mikal, Reli­
gionsrechtliche Schriften, 2 Bände, Berlin 1974: Chr. Unk, Neuere Entwicklungen und 
Probleme des Staatskirchenrechts in Deutschland, in: I. Gampl/Chr. Unk, Deutsches und 
österreichisches Staatskirchenrecht in der Diskussion, Paderborn 1973, S. 25 ff. — alle 
mit weiterführenden Literaturhinweisen. Eine detaillierte Behandlung aller staatskirchen- 
rechtlichen Probleme jetzt in dem umfangreichen Sammelwerk: Handbuch des Staatskir­
chenrechts der Bundesrepublik Deutschland, hg. v. E. Friesenhalm und U. Scheuner, 
2 Bände, Berlin 1974/75 (HdbStKirchR).

36



verstärkten Garantie des Art. 4 auch ein neues Licht auf die Kirchenarti­
kel. Auch Freiheit der Kirchen ist Religionsfreiheit und als solche grund­
sätzlich unantastbar! Daher besteht heute weitgehend Einigkeit darüber, 
daß die alte Staatskirchenhoheit spätestens 1949 ihr Ende gefunden hat. 
Verfassungsmäßige Schranke der Kirchenhoheit im Bereich ihrer Ange­
legenheiten ist heute allein das für alle geltende Gesetz. Aber auch diese 
Verfassungsgarantie ist heute in doppelter Hinsicht in einem anderen 
Kontext zu lesen:

(1) Einmal ist es heute nicht mehr der Staat, der — wie noch im 19. Jh. 
— bestimmt, was materiell solche eigenen Angelegenheiten der Kirche 
sind. Vielmehr verwirklicht sich Religionsfreiheit gerade auch darin, daß 
der Staat — in den Grenzen seiner unverzichtbaren Gemeinwohlverant­
wortung — sich bei der Bestimmung der eigenen Angelegenheiten in 
erster Linie am Selbstverständnis der jeweiligen Religionsgemeinschaft 

orientiert.
(2) Nicht jedes beliebige Gesetz kann in der Lage sein, das 

Fundamenlaigrundrecht der Religionsfreiheit zu beschränken. Sicher 
ist, daß es kein Sondergesetz sein darf, das sich gerade gegen die Frei­
heit aller, noch weniger gegen die einer bestimmten Religionsgemein­
schaft richtet. Schwieriger ist es bei allgemeinen Gesetzen (denken Sie an 
baupolizeiliche Gesetze, die Normen des Straßenverkehrs, gesundheits­
polizeiliche Normen u. a. m.). Unbestrittenermaßen sind die Kirchen davon 
nicht einfach eximiert. Sie sind kein Staat im Staat. Aber bei ihrer An­
wendung sind doch die durch solche Gesetze im Einzelfall geschützten 
Rechtsgüter immer auf die eine Schale der Waage zu legen, auf deren 
anderen Schale das hohe Gut der Religionsfreiheit liegt. Beide Rechts­
güter sind zu einem optimalen Ausgleich zu bringen. D. h., daß nicht in 
jedem Fall jede einzelne allgemeine Norm sich als Schranke der Reli­
gionsfreiheit auswirkt. Das BVerfG hat dies jüngst bei seiner Entschei­
dung darüber, ob die Kirchen Pfarrer, die ein politisches Mandat über­
nehmen wollen, beurlauben darf, nachdrücklich bestätigt2.

Aber auch dort, wo es nicht allein um innere Angelegenheiten der Kir­
che geht, wo vielmehr zentrale staatliche Aufgabenbereiche mitbetroffen 
sind (Religionsunterricht, Theologische Fakultäten an Staatsuniversitäten, 
kirchliches Besteuerungsrecht), folgt, aus dieser verstärkten freiheitlichen 
Ordnungskonzeption des GG, daß der Staat auf die Belange des betei­
ligten kirchlichen Partners, auf sein Selbstverständnis Rücksicht zu neh­
men hat, daß er nicht einseitig seine Wertmaßstäbe anlegen kann, son­
dern kirchliche Freiheit auch in solchen Institutionen zu achten hat, die 

von ihm materiell getragen werden.

b) Endlich ist heute weitgehend anerkannt, daß diese Freiheit auch die 
Freiheit zu karitativer diakonisdier Tätigkeit (Krankenhäuser, Kinder­
gärten etc.) ebenso einschließt, w-e diejenige zu politischen und gesell­
schaftlichen Stellungnahmen.

c) Ausdruck der Kirchenfreiheit ist auch und nicht zuletzt die verfas­
sungsmäßige Garantie des Kirchenguts (Art. 138 Abs. 2 WRV/140 GG).

1 BVerfGE 42, S. 312 f.

37



Sie ergänzt die Kirchenfreiheit nach der Seite ihrer materiellen, wirt­
schaftlichen Grundlage hin und ist von daher zu interpretieren. Auch 
hier liegt die Grenze kirchlicher Eigenständigkeit auf vermögensrecht­
lichem Gebiet im „für alle geltenden Gesetz". Innerhalb dieser Grenze 
sind die Kirchen frei, ihr Vermögen nach ihren kirchenrechtlichen Normen 
zu verwalten und auch den jeweiligen Rechtsträger zu bestimmen. Nach 
1919 fortbestehende staatliche Aufsichtsrechte haben spätestens mit Erlaß 
des GG 1949 ihr Ende gefunden.

Seit der bahnbrechenden Arbeit von Johannes Heckei3 ist allgemein 
anerkannt, daß die Kirchengutsgarantie nicht allein die privatwirtschaft­
liche Vermögenslage der Kirchen gegen entschädigungslose Enteignung 
zu schützen bestimmt ist (insofern hätte sie neben der allgemeinen Eigen­
tumsgarantie4 keine selbständige Bedeutung), sondern daß sie in erster 
Linie die öffentliche Funktion des Kirchenguts gegenüber säkularisieren­
den Zugriffen des Staates sichern soll. Dieser Schutz kommt daher in be­
sonderer Weise bei den sog. res sacrae (Kirchengebäuden, Kultgegen­
ständen) zum Tragen. Eine Frage allerdings bedarf in diesem Zusammen­
hang noch der Klärung, die für die orthodoxen Kirchen gerade im Augen­
blick von nicht unerheblicher Bedeutung ist:

Zunächst war nicht unbestritten, inwieweit die Kirchengutsgarantie den 
kleineren Religionsgemeinschaften zugute kommt, und zwar auch dann, 
wenn sie nicht Körperschaften des öffentlichen Rechts sind.

Im Hinblick auf seine These, daß diese Bestimmung in erster Linie die 
öffentliche Funktion des Kirchenguts schütze, hatte insbesonders Joh. 
Heckei die Garantie aul das Vermögen der beiden großen christlichen 
Kirchen beschränkt sehen wollen5.

Diese Eingrenzung, die im Verfassungstext keine Stütze findet, bedarf 
der Korrektur. Gerade der unlösbare Zusammenhang von Kirchenfrei­
heitsgarantie (die sicherlich für alle Religionsgemeinschaften gilt), Reli­
gionsfreiheit und Kirchengutsgarantie gebietet es, die Funktion des reli­
gionsgemeinschaftlichen Vermögens insgesamt dem Schutz des Art. 138 
Abs. 2 WRV zu unterstellen.

Einige Länderverfassungen haben das nach 1945 ausdrücklich klarge­
stellt9.

Vom Standpunkt der grundrechtlichen Funktion der Kirchengutsgaran­
tie ist also festzuhalten, daß sie allen Religionsgemeinschaften zugute 
kommt, gleichgültig, ob sie als Körperschaften des öffentlichen Rechts 
anerkannt, als rechtsfähige Vereine ins Vereinsregister eingetragen oder 
als nicht rechtsfähige Vereine nicht einmal als juristische Personen kon­
stituiert sind.

d) An sich ist in der Bundesrepublik mit dem Körperschaftsstatus das 
Recht verbunden, Kirchensteuern zu erheben. Auf die damit verbundenen

1 Kirdiengut und Staatsgewalt, 1952, jetzt in: Das blinde undeutliche Wort „Kirche", 
Gesammelte Aufsätze, 1964, S. 328 ff. (354 ff.).

4 Art. 14 GG. 
s A. a. O. (3), S. 358 ff.
• Z. B. Art. 44 Verf. Rheinland-Pfalz.

38



Probleme braucht aber hier nicht eingegangen zu werden, da die meisten 
der kleineren korporierten Kirchen und Religionsgesellschaften von die­
sem Recht keinen Gebrauch machen. Das gilt auch für alle als Körper­
schaften des öffentlichen Rechts anerkannten orthodoxen Kirchen. Sie 
finanzieren sich durch Umlagen, die ohne staatlichen Beistand eingezo­
gen werden7.

e) Die Anerkennung als Körperschaft des öffentlichen Rechts setzt neben 
einem Antrag voraus, daß die Religionsgemeinschaft nach Verfassung 
und Mitgliederzahl die Gewähr der Dauer bietet. Damit soll verhindert 
werden, daß „Eintagsfliegen" die Körperschaftsrechte erhalten. Die Kul­
tusministerien der Länder (das Staatskirchenrecht ist — in den Schranken 
der Bundesverfassung — Landessache) legen hier unterschiedliche Richt­
werte zugrunde“. Danach werden die Körperschaftsrechte 1. d. K. er ei , 
wenn im jeweiligen Bundesland zwischen 1000 und 3000 Mitglieder, bzw. 
ein Anteil von 1—2% der Gesamtbevölkerung und ein Bestehen über 
eine Generation (30 Jahre) nachgewiesen werden. Derartige Verwaltungs­
übungen erscheinen allerdings allzu schematisch. Nicht nur, daß die Ver­
schiedenartigkeit der Anforderungen unter dem Gesichtspunkt des Gleich- 
heitssatzes problematisch ist. Zu berücksichtigen wäre daneben so­
wohl die Mitgliederzabl im gesamten Bundesgebiet wie auch die Be­
deutung der jeweiligen Kirche im Weltmaßstab. Nach herrschender Mei­
nung ist Art. 143 Abs. 2 BayVerf durch das GG aufgehoben der eine 
5jährige Wartefrist vorsah. - Das OVG Berlin» hat
genannten Voraussetzungen in einer Entscheidung von 1969 die Nie 
erteilung der Körperschaftsrechte an die Russisch-Orthodoxe Kirche des 
Moskauer Patriarchats durch den Berliner Senat für rechtens erklärt.

Festzuhalten ist aber, daß die Behörde die Frage der'Verleihung’von 

Körperschaftsrechten allein nach den genannten äußerlichen Kriterien zu 
überprüfen hat. Sind diese Voraussetzungen gegeben, so besteht ein 
Rechtsanspruch auf Verleihung. In keiner Weise sind damit Aussagen 
über die kirchenrechtliche oder theologische Legitimität einer religiösen 
Gruppe verbunden. Dieser Gedanke ist für die orthodoxen Kirchen m der 
BRD insofern von Bedeutung, als hier etwa im Bereich der Russisch-Ortho­
doxen Kirche mehrere einander in ihrer Legitimität grundsätzlich bestrei­
tende Jurisdiktionen Körperschaftsrechte besitzen oder beantragt haben. 
Die Behörde hat nicht zu untersuchen, ob eine solche Jurisdiktion nadr 
orthodoxem Kirchenrecht legitim ist, anders als etwa in Österreich be­
darf es auch nicht des Nachweises eines eigenen Religionsbekenntnisses. 
Hs kommt allein darauf an, daß sich die ansuchende Gruppe selbst als 
von anderen Religionsgemeinschaften nach Mitgliederbestand und Orga­
nisation abgrenzbare Gemeinschaft versteht und das aus ihrem Antrag

'Dazu und zum folgenden X Lefmonn. Die kCe»
‘■dien Rechts im heutigen Staatskirchenrecht, Ol^ ^ Bundesrepub,jk
öffentlich-rechtlichen Religionsgemeinschaften im Sta
M-nVgr /fehl, a.a.O. (7), S. 109 ff, H. Engelhardt, Die Kirchensteuer in der Bun­

desrepublik Deutschland, Berlin - Zürich 1968, S. 40 ff.
’ Urt, v. 21. 9. 1965 (Az. OVG V B 6.67).

39



hervorgeht. Mit anderen Worten: Auch nach Kirchenrecht schismatische 
Gruppen können durchaus rechtmäßig die staatliche Anerkennung als 
Körperschaften erlangen! Der religiös neutrale Staat maßt sich hier keine 
Schiedsrichterrolle an.

f) Soweit eine Anerkennung mangels der rechtlichen Voraussetzungen 
nicht möglich ist oder soweit nicht um sie angesucht wird, existieren die 
kleineren Religionsgesellschaften im deutschen Staatskirchenrecht juri­
stisch in privatrechtlicher Form als rechtsfähige oder als nicht rechtsfähige 
Vereine. Der Unterschied besteht darin, daß rechtsfähige Vereine be­
stimmte Anforderungen an Organisationsstruktur und Mitgliederzahl 
(mindestens 7) erfüllen und eine Eintragung ins Vereinsregister beantra­
gen müssen10. Dann erkennt sie die Rechtsordnung als juristische Perso­
nen an, d. h. sie sind als solche Träger von Rechten und Pflichten. Können 
oder wollen sie dies nicht, so stehen sie als nicht rechtsfähige Vereine 
den Gesellschaften gleich11: Rechte und Pflichten können nur von der Ge­
samtheit der Mitglieder getragen werden, oder es bedarf einer treuhän­
derischen Rechtsträgerschaft einzelner (etwa Geistlicher) für die Gemein­
schaft. So sind etwa als Rechtsträger der Eigentumsrechte am orthodoxen 
Kirchengut, vor allem am unbeweglichen Vermögen, der kaiserliche rus­
sische Fiskus oder Privatpersonen in Erscheinung getreten. In allen diesen 
Fällen handelt es sich um treuhänderisch gebundenes Eigentum.

g) Heute besteht weitgehende Einigkeit darüber, daß auch den privat- 
rechtlich verfaßten Religionsgesellschaften die aus der Kirchenfreiheit 
erwachsenden Rechte zugutekommen, soweit die Verfassung nicht aus­
drücklich etwas anderes bestimmt (Kirchensteuer!). Für die Kirchenguts­
garantie wurde das schon oben erwähnt. Der Sache nach ist also die 
Rechtslage beider Gruppen von Religionsgesellschaften — der korporier- 
ten und nichtkorporierten — nicht grundsätzlich verschieden12. Insbeson­
dere schließt der grundrechtliche Status auch bei letzteren eine Staatsauf­
sicht aus.

II.

Spezielle staatskirchenrechtliche Probleme der orthodoxen Kirchen

Bisher wurde die staatskirchenrechtliche Stellung der orthodoxen Kirchen 
allgemein als — in Deutschland — kleinere Religionsgesellschaften be­
handelt. Es haben sich aber einige spezielle Fragen ergeben, denen hier 
noch kurz nachgegangen werden soll.

“ §§ 21 ff. BGB.
11 §§ 54, 705 ff. BGB.
11 J. Jurina, Die Religionsgemeinschaften mit privatrechtlichem Rechtsstatus, in: Hdb 

StKircbR, a. a. O. (1), S. 587 ff.

40



1) Von den orthodoxen Kirchen sind als Körperschaft des öffentlichen 
Rechts in der Bundesrepublik derzeit anerkannt13: Die Russisch-Orthodoxe 
Kirche im Ausland, eine Teilorganisation der sog. Russisch-Orthodoxen 
Auslandskirdie mit Hauptsitz in Jordanville/USA (sog. Karlowitzer Rich­
tung) in allen Bundesländern mit Ausnahme Bremen. Weiter neuerdings 
die Griechisch-Orthodoxe Metropolie von Deutschland (Sitz Bonn) in eini­
gen Bundesländern. Die übrigen orthodoxen Gemeinden existieren teils 
in Form rechts-, teils nichtrechtsfähiger Vereine14. Zu nennen sind hier 
die russisch-orthodoxen Gemeinden und Gemeindeverbände, die zum Pa­
riser Erzbistum gehören (sog. Eulogianische Richtung) und unter der Juris­
diktion des ökumenischen Patriarchen stehen, sowie Gemeinden in Ber­
lin und Düsseldorf unter der Jurisdiktion eines vom Moskauer Patriarchat 
abhängigen Eparchats. Dem Pariser Erzbistum untersteht auch ein Teil 
der rumänischen Gemeinden. Daneben bestehen noch privatrechtlich orga­
nisierte serbisch-orthodoxe Gemeinden.

2) Besonders unerfreuliche Streitigkeiten, die seit Jahren die Gerichte 
beschäftigen, haben sich an der Frage des orthodoxen Kirchenguts ent­
zündet.

a) Vor allem zu nennen ist in diesem Zusammenhang die Russisch-Ortho­
doxe Kirche15. Hier geht es um die Rechtsnachfolge in das ehemals der 
russischen Kirche vor 1917 gehörende Eigentum. Die drei genannten Juris­
diktionen haben ihre Ansprüche darauf geltend gemacht. Während das 
Außenministerium den Ansprüchen des Moskauer Patriarchats entgegen­
getreten ist, ist die Rechtslage hinsichtlich der Russisch-Orthodoxen Aus­
landskirche und des Pariser Erzbistums noch ungeklärt. Ohne auf die 
komplizierten historischen Voraussetzungen dieses Streits einzugehen, sei 
hier nur folgendes festgehalten:

Durch die nach Oktoberrevolution und Bürgerkrieg einsetzende russi­
sche Emigration war die Russisch-Orthodoxe Kirche mit Abstand zum mit­
gliederstärksten Teil der Orthodoxie auf dem Gebiet des ehemaligen 
Deutschen Reiches angewachsen. Der 1926 endgiiliig vollzogene 
Bruch zwischen den Emigrantenkirchen führte dazu, daß die Karlowitzer 
Richtung sich als eigene Russisch-Orthodoxe Auslandskirche (ROAK) kon­
stituierte, Erzbischof Eulogius unterstellte sich dagegen dem ökumeni­
schen Patriarchat. Die Hierarchie der ROAK war durch den Moskauer 
Patriarchatsverweser Sergius 1931 exkommuniziert worden.

Während die Pariser Jurisdiktion weitgehend unpolitisch blieb, trat die 
ROAK wegen ihrer betont politisch-monarchistischen Ausrichtung in schar­
fen Gegensatz zum Moskauer Patriarchat.

"‘ Lt. Auskunlt der Kultusministerien der Kirchen in der
14 Nachweise bei W. Krahl, Verzeichnis der A Österreich 1977 s. 54 ff.

Welf IV, in: Kirchliches Jahrbuch1 für die ^‘^^en Exdkirchen in Deutschland und
14 Dazu eingehend Chr. Link, Die Rus5!5* ^ 23 (1978) S. 89 ff. (Sonderheft zum

ihr Kirchengut, in: Zeitschr. f. Evang. K.rchenrecht ZJ a- 70
70. Geburtstag von H, Dombois).

41



Zunächst unterstanden die zahlreichen deutschen Gemeinden weitge­
hend unangefochten der Eulogianischen Jurisdiktion. Dies änderte sich in 
größerem Umfang erst während der nationalsozialistischen Herrschaft.

Die ROAK setzte in die antibolschewistische Politik des „Dritten Rei­
ches" offensichtlich Hoffnungen in Richtung auf eine Änderung der poli­
tischen Zustände in der Sowjetunion. Von daher kam es nicht nur zu 
einer Annäherung der ROAK an das NS-Regime, sondern auch zu einer 
wohlwollenden Förderung deren Strebens nach Alleinvertretung für alle 
russisch-orthodoxen Glaubensangehörigen im Gebiet des Deutschen Rei­
ches (später Großdeutschlands) durch die Reichsregierung.

1936 wurden der „Russisch-Orthodoxen Kirche des orthodoxen Bischofs 
von Berlin und Deutschland" durch das Preußische Staatsministerium die 
Rechte einer Körperschaft des öffentlichen Rechts verliehen, während die 
Anhänger des Pariser Erzbistums trotz Protestes des ökumenischen Patriar­
chen zunehmend Verfolgungsmaßnahmen ausgesetzt waren. Die Gemein­
den wurden zum Teil mit politisch erheblichem Druck zum Jurisdiktions­
wechsel veranlaßt. Später wurden auch andere orthodoxe Kirchen in den 
besetzten Gebieten, so die autokephale polnische Kirche, der Leitung des 
ROAK unterstellt.

Ein ReichsG über den Grundbesitz der Russisch-Orthodoxen Kirche vom 
25. 2. 1938 ermächtigte den Reichskirchenminister, unter Ausschluß des 
Rechtsweges über die Zuordnung des russisch-orthodoxen Kirchenvermö­
gens aus eigener Machtvollkommenheit zu entscheiden. Aufgrund von 
Durchführungsverordnungen wurde daraufhin als Eigentümerin des rus­
sisch-orthodoxen Immobiliarvermögens überall die ROAK ins Grundbuch 
eingetragen. Wo keine eigenen Gemeinden dieser Richtung bestanden, 
setzte man staatliche Verwalter ein. Gerade in diesen letzteren Kirchen 
begann nach dem deutschen Zusammenbruch aber wieder das kirchliche 
Leben des russisch-orthodoxen Pariser Erzbistums. Gestützt auf ihre for­
male Eigentumsposition klagt aber nun die ROAK auf Herausgabe dieser 
Kirchen — ein Rechtsstreit, der seit Jahren die Gerichte beschäftigt und 
wohl in letzter Instanz durch das Bundesverfassungsgericht zu entschei­
den sein wird.

Es würde zu weit führen, hier die damit aufgeworfenen schwierigen 
Rechtsfragen — staatsrechtlicher und kirchenrechtlicher Art — zu behan­
deln. Was mich bedrückt, ist die Erfahrung, mit welcher Erbitterung und 
prinzipieller Feindschaft hier ohne jede Rücksichtnahme prozessiert wird. 
So besteht etwa in Bad Ems, dessen Kirche das eigentliche Streitobjekt 
bildet, gar keine Gemeinde der ROAK.

Es geht der Klägerin offensichtlich nur darum, die Positionen der ver­
haßten kirchlichen Konkurrenz auf deutschen Boden zu zerschlagen. Man 
spricht sich gegenseitig nicht nur die kirchenrechtliche Legitimität ab (das 
wäre noch verständlich), sondern ist nicht bereit, das gemeinsame ortho­
doxe Erbe auch in der kirchlichen Gemeinschaft der anderen Seite zu 
respektieren. Dies alles nicht etwa aus Bekenntnisgründen, sondern auf­
grund eines politischen und hierarchischen Gegensatzes. Die beschwörende 
Mahnung zur Einheit, Versöhnung und christlichen Liebe, die Alexander 
Solschenizyn in Amerika an die Adresse der ROAK im Interesse der ge­
samten russischen Emigration gerichtet hat, sollte auch in Deutschland

42



nicht ungehört verhallen. Dieser Rechtsstreit mit seinen Begleitumständen 
schadet hier nicht nur den orthodoxen Kirchen. Er wird die bedenkliche 
Neigung der Gerichte verstärken, sich aus der kirchenrechtlichen Beurtei­
lung kirchlicher Streitigkeiten herauszuhalten, mit anderen Worten, das 
Kirchenrecht nicht mehr zur Kenntnis zu nehmen und derartige Fragen 
allein nach kirchenfremden Maßstäben des staatlichen Rechts zu entschei­
den. Insofern geht dieser Streit alle Kirchen an, die vital daran interes­
siert sind, den Staat nicht aus seiner, auch der kirchlichen Freiheit ver­
pflichteten kulturstaatlichen Verantwortung zu entlassen.

b) Ein anderer aktueller Streitfall betrifft die Münchner griechisch-ortho­
doxe Gemeinde. Die kurzlebige Wittelsbachische Monarchie in Griechen­
land hatte in Bayern zur Gründung einer griechischen Gemeinde geführt, 
die bereits im Jahre 1831 als „Privat-Kirchengesellschaft" anerkannt wur­
de. Sie erhielt vom König für ihre Gottesdienste die Salvatorkirche zuge- 
wiesen, die freilich im Eigentum des Bayerischen Staates verblieb. Die 
Gemeinde existiert heute in der Rechtsform e. V.

Innergemeindliche Streitigkeiten, vor allem die umstrittene Wahl des 
gegenwärtigen Gemeindevorstandes, führten dazu, daß die Griechisch- 
Orthodoxe Metropolie für Deutschland (die seit 1975 auch in Bayern als 
Körperschaft des öffentlichen Rechts anerkannt ist), dem damaligen Ge­
meindepriester die weitere Amtsausübung in der Kirche untersagte. Da 
dieses Verbot nicht befolgt wurde, kündigte der Freistaat Bayern dem 
Gemeindeverein das Benützungsverhältnis auf, um die Kirche der Metro- 
Polie als zuständiger kirchlicher Oberbehörde zu überlassen. Mit Urteil 
des LG München vom 16. 12. 1977'6 wurde die Gemeindevertretung zur 
Herausgabe der Kirche verurteilt.

Auch in diesem Rechtsstreit, der sicher noch weitergehen wird, sind 
schwierige Rechtsfragen aufgeworfen. Nicht nur die, ob es sich hier nicht 
in Wahrheit um eine öffentlich-rechtliche Streitsache handelt, die vor die 
Verwaltungsgerichte gehört. Problematischer ist noch, inwieweit staat­
liche Gerichte in den komplizierten Jurisdiktionsstreitigkeiten entschei­
den dürfen. Die Gemeinde beruft sich auf ihr Naheverhältnis zur auto- 
kephalen griechischen Kirche und bestreitet die Jurisdiktion der dem öku­
menischen Patriarchat in Konstantinopel unterstehenden Metropolie. 
Trotzdem halte ich die Entscheidung des Landesgerichts sachlich für rich­
tig, wenngleich formell die Zuständigkeit der Verwaltungsgerichte gege­
ben wäre.

Auch an diesem Rechtsstreit zeigt sich, daß die verwickelten inner- 
orthodoxen Jurisdiktionsprobleme es den staatlichen Gerichten schwer 
machen, gerechte Entscheidungen zu treffen. Die Versuchung ist groß, ein­
fach auf die rein formalen Regelungen zivilrechtlicher Eigentumsansprüche

“ Az. 9 o 16826/77. Nach Abgabe des Manuskriptes hat das Oberlandesgeridit Mün­
chen als Berufungsinstanz das Urteil des Landesgerichtes aufgehoben und die Klage des 
Freistaats Bayern abgewiesen (Urt. v. 12. 4. 1979, 1 U 4948/77) — mit der Begründung, 
der weltanschaulich neutrale Staat könne sich in innerkirchliche Streitigkeiten nicht 
einmischen. Als res sacra unterfalle die Kirche dem Schutz der Kirchengutsgarantie — 
ünd diese gewähre der Beklagten als Religionsgesellschaft gegenüber dem Eigentums- 
ansprudi des Klägers ein Recht zum Besitz (§ 986 BGB). Damit haben sich die im Text 
geäußerten Befürchtungen voll bestätigt.

43



auszuweichen. Es liegt auf der Hand, daß auf diese vordergründige Weise 
nicht Streitfälle gelöst werden können, die in Wahrheit kirchenrechtlicher 
Natur sind. Wenn sich auch die staatlichen Gerichte hier Zurückhaltung 
auferlegen müssen, so können sie doch andererseits nicht den Rechts­
schutz versagen. Der freiheitlichen Ordnung des Verhältnisses von Staat 
und Kirche aber entspricht es, daß der Staat in solchen Fällen das Selbst­
verständnis der betroffenen Kirche respektiert. Konkret bedeutet das hier: 
Die Gerichte können solche Fragen nicht ohne Berücksichtigung des ortho­
doxen Kirchenrechts entscheiden.

So kann ich nur abschließend die Mahnung aussprechen, daß die ortho­
doxen Kirchen selbst eindeutige und klare Regelungen schaffen, daß sie 
eindeutig die Frage beantworten, wann eine bestimmte Gruppe eine kir­
chenrechtliche legitime Existenz hat und wann sie als im Schisma befind­
lich anzusehen ist. Das aber setzt letztlich eine Bereinigung der Jurisdik­
tionsstreitigkeiten voraus”. Hier liegt — so scheint mir — eine beson­
ders wichtige, aber auch besonders schwierige Aufgabe des geplanten 
Panorthodoxen Konzils. 17

17 Dazu grundlegend R. Potz, Der Wechsel der Jurisdiktion einer orthodoxen Kirchen­
gemeinde in Österreich, in: österr. Archiv f. Kirchenrecht 27 (1976), S. 22 ff.: ders.,
Patriarch und Synode in Konstantinopel, Wien 1971.

44



ENTSTEHUNG UND ENTWICKLUNG DER AUTONOMEN OSTKIRCHEN 
IM ERSTEN JAHRTAUSEND

WILHELM DE VRIES 

Rom

Die Entstehung kirchlicher Großverbände im Osten war eine um der bes­
seren Ordnung in der Gesamtkirche willen gegebene Notwendigkeit. Die 
Christenheit bestand niemals aus einem bloßen Nebeneinander von unter 
sich völlig gleichberechtigten bischöflichen Einzelkirchen, die nur in der 
Liebe und im Glauben eins waren. Bis zum Untergang der Stadt im Jahre 
70 war Jerusalem der unbestrittene Vorort der Christenheit, der Sitz des 
Apostelkollegiums mit Petrus an der Spitze, wo etwa auftauchende Streit­
fragen wie die über die Notwendigkeit der Beobachtung des jüdischen 
Gesetzes durch die getauften Heiden für alle verbindlich entschieden wur­
den'.

Als neuer Vorort der Kirche entwickelte sich, freilich nur recht lang­
sam, Rom, wo Petrus, der Erste unter den Aposteln, als Märtyrer gestor­
ben war, wahrscheinlich im Jahre 64. Es dauerte lange, bis Rom im Osten 
eine genügend starke einheitsbildende Kraft entfalten konnte. Ein eini­
gendes Band schuf schon lange vorher das Bewußtsein der Bischöfe, für 
das Wohl der Gesamtkirche mitverantwortlich zu sein, also das, was wir 
heute das kollegiale Prinzip nennen würden. Dieses Bewußtsein zeigte 
sich z. B. im Briefverkehr unter den Bischöfen. Bekannt sind die Briefe 
des hl. Ignatius von Antiochien, der unter Trajan in Rom den Martertod 
erlitt. Dionysius von Corinth schrieb um 170 z. B. an die weit entfernte 
Kirche von Amastris in Pontus, und zwar in einem recht autoritativen 
Ton, um dem dortigen Bischof größere Milde in der Behandlung der Sün­
der zu empfehlen1 2. Wenn Fragen auftauchten, die der einzelne Bischof 
nicht lösen konnte und die doch eine allgemein gültige Entscheidung ver­
langten, griff man zunächst zum Mittel der Synoden, auf denen sich, ohne 
daß es feste Regeln dafür gab, Bischöfe einer Region trafen, um diese 
Fragen zu entscheiden. Die ersten Synoden dieser Art waren die gegen 
die schwärmerische Sekte der Montanisten, die zwischen 170 und 180 in 
Kleinasien gehalten wurden. Solche mehr zufällige Entscheidungen konn­
ten auf die Dauer nicht genügen. Die aufkommenden Häresien zwangen 
die Kirche geradezu, sich zentral auf regionaler Ebene zu organisieren, 
die einzelnen Bischofskirchen zu einem festen Verbände zusammenzu­
schließen, an dessen Spitze ein Hauptbischof trat. Im Laufe des zweiten 
Jahrhunderts hatte sich überall der Monepiskopat für die Einzelkirchen 
durchgesetzt. Das monarchische Prinzip zeigte sich sehr bald neben dem

1 Apg. 15.
* Eusebius, Hist. Eccl. IV. 23, 6; Sources ehr. 31, S. 204.

45



kollegialen und synodalen als wirksam. So lag es nahe, daß audi die sich 
langsam aufgrund des Gewohnheitsrechtes bildenden Verbände von Bi­
schofskirchen in einem Hauptbisdiof eine monarchische Spitze erhielten. 
Diese Entwicklung, die sich innerhalb und außerhalb des Reiches parallel 
vollzog, hat schließlich zur Bildung autonomer Großkirchen geführt, für 
deren Oberhäupter später zum Teil der Titel „Patriarch", für andere die 
Bezeichnung „Katholikos" aufkam.

Die Stellung der Hauptbischöfe oder der Patriarchen bestimmter Städte 
war privilegiert nicht im Hinblick auf eine zentrale Gewalt in der Ge­
samtkirche, sondern im Hinblick auf die von diesen Hauptbischöfen ab­
hängig gewordenen Einzelbischöfe, die um der besseren Regierung der 
Kirche ihrer Region willen zu deren Gunsten auf einen Teil ihrer Rechte 
stillschweigend verzichtet hatten. Das scheint uns die plausibelste Erklä­
rung des Gewohnheitsrechtes zu sein, das nach Kanon 6 des Konzils von 
Nicäa die Grundlage der Privilegien der Bischöfe von Alexandrien und 
Antiochien darstellte1 * 3.

Natürlich handelt es sich nur um eine Hypothese. Es genügt wohl für 
den Ursprung der Gewohnheit einfach die für das Wohl der Kirche not­
wendige Vereinheitlichung.

Die Frage ist nun, welche Faktoren maßgebend waren, um gerade den 
Bischöfen bestimmter Städte eine Sonderstellung zu verschaffen. Man hat 
später zur Lösung dieser Frage zwei einander widerstreitende Theorien 
aufgestellt. Nach der einen war für diese Entwicklung allein der aposto­
lische oder gar petrinische Ursprung der Bischofssitze dieser Städte maß­
gebend, nach der anderen die politische Bedeutung der Städte oder über­
haupt die politische Situation des Landes, in dem sich eine autonome 
Großkirche entwickelte. So spricht man vom apostolischen bzw. petrini- 
schen und vom politischen Prinzip, die zueinander in Gegensatz gesetzt 
wurden. Das politische Prinzip der Kirchenführung wurde in aller Klar­
heit im Kanon 28 — sagen wir der Kürze halber — des Konzils von Chal- 
kedon ausgesprochen4, der den Grundsatz aufstellt, daß der kirchliche 
Rang einer Bischofsstadt sich nach deren politischem Rang zu richten 
habe. Als Beispiel dafür werden das Alte und das Neue Rom herange­
zogen. Dem gegenüber stellte Leo der Große das entgegengesetzte Prin­
zip auf: Der kirchliche Rang einer Stadt hat mit dem politischen nichts 
zu tun und darf sich nicht nach diesem richten. Der einzig maßgebende 
Grund für die Würde eines Bischofssitzes ist sein apostolischer, genauer 
gesagt sein petrinischer Ursprung5.

Mit diesem schroffen Entweder-Oder, das im Streit um den Kanon 28 
ausgebildet wurde, ist die komplexe historische Wirklichkeit, die hinter 
dem Werden der autonomen Kirchen des Ostens steht, nicht zu meistern. 
Beide Prinzipien sind einseitig und keines von ihnen kann für sich allein

1 C. Kirch, Enchiridion Fontium Historiae ecclesiasticae anliquae, Ed. 6. Barcelona 1947,
nr. 406.

* Kirch, a. a. O. (3), nr. 943.
5 Acta Romanorum Pontilicum a S. Clemente (c. 90) ad Coelestinum III (f 1198) (Pontif.

Commlssio ad redigendum Codicem Iuris Canonici Orientalis, Fontes, Series III, vol. I), 
Vatikan 1943 (= ARP), S. 247, 253.

46



den kirchlichen Vorrang jeder Hauptkirche im Osten ausreichend begrün­
den. Rom ist ein Sonderfall, der nicht zu unserem Thema gehört und den 
wir hier beiseite lassen. Beide Prinzipien, das apostolische wie das poli­
tische, können bei der Entstehung der Gewohnheit eine Rolle gespielt 
haben, daß der Bischof einer bestimmten Stadt, ohne Widerspruch zu 
finden, Vollmachten über Bischöfe weniger bedeutender Städte auszuüben 
begann.

Die Frage nach den bestimmenden Faktoren für die Entstehung der 
autonomen Großkirdien im Osten muß für jede dieser Kirchen geson­
dert untersucht werden. Innerhalb des Reiches sind als ursprüngliche Ein­
heiten anzusehen: die Patriarchate von Alexandrien, Antiochien und Kon­
stantinopel, historisch in dieser Reihenfolge. Von Antiochien spaltete sich 
erst 451 Jerusalem ab. Die Entwicklung zu autonomen Großkirchen ging 
— wie schon betont — innerhalb und außerhalb des Reiches parallel und 
gleichzeitig vor sich. Es ist ein historisch unhaltbares Vorurteil, daß jede 
autonome Kirche des Ostens von einem der ursprünglichen Patriarchate 
abstammen müsse. Wir haben außerhalb des Reiches die Kirchen von 
Persien und von Armenien, die nicht durch Abspaltung von Patriarchaten 
des Reiches entstanden sind und als ebenso ursprünglich anzusehen sind 
wie diese Patriarchate selbst. Die Kirchen von Äthiopien und von Nubien 
wurden von Alexandrien aus gegründet. Die georgische Kirche stand lange 
im Verhältnis einer losen Abhängigkeit von Armenien. Inwieweit und 
wie lange auch Antiochien in Georgien Einfluß ausübte, ist strittig. Die 
indische Kirche war, als sie Ende des 15. Jahrhunderts von den Portu­
giesen entdeckt wurde, schon seit unvordenklichen Zeiten von der ost­
syrischen Kirche Persiens abhängig. Die Frage, was von der Tradition 
ihrer Gründung durch den Apostel Thomas zu halten ist, können wir hier 
nicht behandeln.

Wir wollen uns auf die Untersuchung des Werdegangs der fünf ur­
sprünglichen autonomen Kirchen des Ostens beschränken.

Das Patriarchal von Alexandrien führt seinen Ursprung traditionsge­
mäß auf Marcus, den Evangelisten und Schüler des Petrus zurück. Es ist 
aber doch sehr die Frage, ob dieser apostolische Ursprung bei der Patriar- 
chatswerdung Alexandriens tatsächlich einen entscheidenden Einfluß aus­
geübt hat. Die Nachricht von Marcus als dem ersten Gründer von Kirchen 
in Alexandrien begegnet uns zuerst in der Kirchengeschichte des Euse­
bius, also recht spät, erst zu Beginn des 4. Jahrhunderts. Eusebius bringt 
sie auch nicht sehr zuversichtlich, sondern mit einem „man sagt “. In 
seiner Chronik ist er selbstsicherer. Er schreibt dort: „Marcus, der Evan­
gelist, der Dolmetscher des hl. Petrus, hat in Ägypten und Alexandrien 
Christus verkündigt"7. Die von Eusebius für Alexandrien aufgestellte Bi­
schofsliste, die mit Marcus beginnt, ist äußerst zweifelhaft8. Sobald der 
Bischofssitz von Alexandrien mit Demetrius (189—231) in das klare Licht 
der Geschichte tritt, ist er der in Ägypten einfachhin herrschende Sitz. 
Demetrius verurteilte auf einer Synode 231 den Origenes, den Leiter der *

* Hist. Eccl. II, 16, 1] Sources ehr. 31, S. 71.
7 Migne, Patrologia Graeca (= PG) 19, 539, Cron. Liber II.
8 H. Grotz, Die Hauptkirchen des Ostens, von den Anfängen bis zum Konzil von Nikaia 

(325), Orientalia Christiana Analecta (= OCA), Rom 1964, S. 249 f.

47



theologischen Schule in Alexandrien. Sein Nachfolger Heraclas (231—247) 
setzte den Bischof Ammonius von Thmuis, der trotzdem dem Origenes 
erlaubt hatte, in seiner Kirche zu predigen, kurzerhand ab0. Demetrius soll 
nach einer allerdings erst im 10. Jahrhundert durch Eutychius bezeugten 
Tradition überhaupt die ersten Bischöfe in Ägypten außerhalb Alexan­
driens eingesetzt haben'“. Dionysius von Alexandrien (249—265), der 
einen ausgedehnten Briefwechsel führte, intervenierte sogar schon in der 
Cyrenaika gegen die dort verbreitete Irrlehre des Sabellianismus". Diony­
sius übte bereits in einem weiten Gebiet eine wahre Glaubensautorität 
aus'2. Im Streit um Arius tritt die Autorität des Bischofs von Alexandrien 
klar in Erscheinung. Eine vom Bischof Alexander versammelte Synode 
von etwa hundert Bischöfen aus Ägypten und Libyen verurteilte den 
Arius und dessen Anhänger9 10 11 12 13. Der Kanon 6 von Nicäa kann also mit 
Recht von der alten Gewohnheit sprechen, daß der Bischof von Alexan­
drien über Ägypten, Libyen und die Pentapolis Autorität ausübe. Was 
uns hier interessiert, ist zunächst nicht, die Vorrechte des Bischofs von 
Alexandrien im einzelnen zu beschreiben, sondern wir wollen die Tat­
sache hervorheben, daß sich nirgendwo ein Zeugnis dafür findet, daß er 
diese Vorrechte mit dem apostolischen Ursprung seines Sitzes durch Mar­
cus begründete. Das taten auch die späteren großen Bischöfe von Alexan­
drien wie Athanasius und Cyrill nicht. Nicäa schweigt in seinem Kanon 6 
über den apostolischen Ursprung Alexandriens. Für das Konzil ist allein 
die bestehende Gewohnheit maßgebend. Es fragt nicht nach deren Ur­
sprung. Der erste, der sich auf Marcus beruft, ist meines Wissens Diosco- 
rus um die Mitte des 5. Jahrhunderts. Wir wissen dies aus einem Brief 
des Domnus von Antiochien an Flavian von Konstantinopel, in dem er 
sich über Dioscorus beklagt, weil er sich unter Berufung auf die Grün­
dung der alexandrinischen Kirche durch Marcus über Antiochien erheben 
wolle14 15. Die Bischöfe von Alexandrien üben ihre Autorität ganz selbst­
verständlich aus. Sie war einfach das Gegebene, weil man in Ägypten 
seit unvordenklichen Zeiten daran gewöhnt war, von Alexandrien aus 
regiert zu werden. So war es auf politischem Gebiet. Warum sollte es 
auf kirchlichem anders sein? Es ist richtig, daß seit Eusebius der aposto­
lische Ursprung Alexandriens wie eine selbstverständliche Sache des öfte­
ren erwähnt wurde. Aber die Bischöfe von Alexandrien berufen sich nicht 
darauf, während andere Bischöfe apostolischer Sitze auf den apostolischen 
Charakter ihrer Bischofsstadt bei Gelegenheit hinweisen. So hält z. B. 
Dionysius von Corinth in einem Brief an Soter von Rom (166—175) die­
sem die apostolische Tradition seiner Kirche entgegen1-'.

9 W. Hagemaiin, Die rechtliche Stellung der Patriarchen von Alexandrien und Antio­
chien, in: Ostkirchliche Studien 13 (1964), S. 173, beruft sich auf Pholius, Integrationes IX, 
PG 104, 1229.

10 E. R. Hardy, Christian Egypt, Church and People, New York 1952, S. 23.
11 Eusebius, Hist. Eccl. VII, 26: Sources ehr. 41, S. 210 f.
12 Ebenda,
15 Socrales, Hist. Eccl., üb. 1, cap. 6, PG 67, 48.
14 TheodoreI, Ep. 86, PG 83, 1280.
15 P. Naulin, Lettres et Ecrivains chretiens des II“ et III“ siöcles, Paris 1961, S. 29 ff.: 

vgl. Eusebius, Hist. Eccl. II, 26, 8: Sources ehr. 31, S. 93.

48



Nach allem müssen wir sagen, daß sich ein Einfluß des apostolischen 
Ursprungs des Bischofssitzes von Alexandrien auf dessen Patriarchats- 
werdung nicht nachweisen läßt und daß diese vielmehr in der politischen 
Stellung Alexandriens als Hauptstadt Ägyptens ihre wesentliche Ursache 
hat. Dazu kommt, daß Alexandrien als Hauptstadt bei der Evangelisie­
rung von ganz Ägypten eine entscheidende Rolle spielte. Das von Rom 
abgelehnte politische Prinzip erwies sich auch hier als wirksam, nicht als 
ob mit der politischen Stellung einer Stadt ohne weiteres kirchliche Rechte 
ihres Bischofssitzes gegeben wären. Aber, wie gesagt, die politische Be­
deutung der Stadt schuf die Gewohnheit, daß ihrem Bischof eine Sonder­
stellung zukam, und die Gewohnheit schuf das Recht auf diese Stellung.

Die Patriarchatswerdung von Antiochien ging sehr viel langsamer vor 
sich als die von Alexandrien. Kanon 6 von Nicäa gibt für Antiochien kein 
Territorium an, spricht audi nicht wie bei Alexandrien von i&roota, von 
Vollmacht, sondern nur vage von itpsoßeia, von Privilegien, ohne diese 
näher zu kennzeichnen. Es ist auch für Antiochien die Frage zu stellen, 
°b seine Bischöfe die Privilegien, die ihnen gemäß Nicäa bereits damals 
kraft des Gewohnheitsrechtes zukamen, bewußt mit dem Zusammenhang 
ihrer Stadt mit Petrus begründeten. In den Briefen des Ignatius von Antio­
chien findet sich nicht die geringste Andeutung, daß er sich etwa als 
Nachfolger des hl. Petrus gefühlt hätte. Bereits Origenes bezeichnet jedoch 
den Ignatius als den zweiten Bischof von Antiochien nach Petrus16. Das 

gleiche wird später von Eusebius bestätigt17.
Wir haben wenig Anhaltspunkte dafür, daß der Bischof von Antiochien 

vor Nicäa in irgendeinem weiteren Territorium Autorität ausgeübt hätte. 
Der Bischof Serapion von Antiochien (190—211) intervenierte in Rhossos 
in Cilicien in einer Glaubensfrage, indem er ein apokryphes Petrus-Evan­
gelium zurückwies. Hierüber berichtet Eusebius18. Hier wäre Gelegenheit 
gewesen, sich auf die Petrusnachfolge zu berufen. Aber nichts davon. Die 
ausgedehnte Missionstätigkeit Antiochiens, die schon mit der Aussen­
dung von Paulus und Barnabas begann, führte zu keiner dauernden Ab­
hängigkeit der von diesen missionierten Gebiete von Antiochien. Paul 
Gächter geht u. E. zu weit, wenn er den Bericht der zurückkehrenden Mis­
sionare18 als einen eigentlichen Rechenschaftsbericht deutet und daraus 
schließt, die neuen Gründungen seien Tochterkirchen Antiochiens gewor­
den, das also bereits damals eine kirchliche Metropole geworden sei20. 
Paulus missionierte als „Apostel Jesu Christi". Die Aussendung durch die 
Gemeinde von Antiochien war für ihn völlig sekundär. Die erste Ausbrei­
tung des Einflusses Antiochiens — es dürfte sich schwerlich um eine dau­
ernde gehandelt haben — hatte jedenfalls direkt nichts mit dem gele­
gentlichen Aufenthalt des Petrus in der Stadt zu tun. Antiochien wurde 
Missionszentrum, weil es eine starke und aktive Christengemeinde hatte 
und über hervorragende Persönlichkeiten wie Paulus und Barnabas ver-

16 6. Homilie zu Lukas, PG 13, 1815 A.
17 Hist. Hccl. III, 36; Sources dir. 31, S. 147.
” Hist. Eccl. VI, 12; Sources dir. 41, S. 103.
" PPGädWe/7’ Petrus und seine Zeit, Innsbruck 1958, S. 195, 199.

49



fügte. Daß Petrus dort gewesen war, mag das Prestige Antiochiens erhöht 
haben. H. Grotz sucht in seinem Buch „Die Hauptkirchen des Ostens" 
für Antiochien ein riesiges Einflußgebiet nachzuweisen. Seine „Beweise" 
sind aber recht schwach und vermögen uns nicht zu überzeugen. Er weist 
darauf hin, daß Ignatius die Kirche von Antiochien „f| £v Sup4 ixx-Xr/ala" 
nannte21, was aber doch wohl nur heißen soll, daß Antiochien die wich­
tigste Kirche in Syrien war. Daraus, daß Serapion einmal einen Brief des 
Klaudios Apollinarios von Hierapolis in Asien erhielt, schließt er, daß es 
sich „offenbar" um einen Bericht über die Zustände in Asien an den Bi­
schof der Hauptkirche von Antiochien handelte22. Ein Brief des Serapion 
ist von verschiedenen Bischöfen mitunterzeichnet. Darunter ist auch ein 
Aelios Publios aus Debeltos in Thrakien. Grotz schreibt dazu: „Aus die­
ser Unterschrift des thrakischen Bischofs ist zu ersehen, daß er gerade 
in Antiocheia war. Man geht wohl kaum fehl mit der Vermutung, daß 
auch er in Antiocheia Bericht erstatten wollte über die Vorgänge in seiner 
Kirche“23. Mehr als eine sehr gewagte Hypothese können wir hier nicht 
entdecken. Derselbe Serapion soll den dritten Bischof von Edessa, Palut, 
geweiht haben. Grotz beruft sich hierfür auf die völlig unzuverlässige 
„Doctrina Addaei"24. Die Tatsache, daß im 3. und zu Beginn des 4. Jahr­
hunderts einige Synoden in Antiochien abgehalten wurden, die immer 
aus den gleichen Gebieten beschickt wurden, nämlich aus Kleinasien, 
Syrien und Palästina, deutet darauf hin, daß Antiochien ein Gravitations­
zentrum für dieses Gebiet war. Aber es läßt sich nicht daraus schließen, 
daß diese Gebiete das Territorium eines schon fertig gebildeten kirch­
lichen Verwaltungsbezirkes, eines Patriarchates, wie man später sagte, 
geworden waren. Von der „Lostrennung des Pontos, Thrakias und Asias 
von Antiocheia“ (durch Kanon 28 von Chalkedon) zu sprechen, wie Grotz 
es tut25, entbehrt u. a. jeder Grundlage. Leo der Große, der die Rechte 
von Alexandrien und Antiochien gegen Konstantinopel entschieden ver­
teidigte, hat nicht gegen eine solche „Lostrennung" protestiert. Er hat also 
die Zuweisung dieser Gebiete an Konstantinopel nicht als ein Unrecht 
gegenüber Antiochien empfunden. Als Gebiet von Antiochien bildete sich 
vielmehr die politische Diözese „Oriens" heraus. Dabei hat die Tatsache, 
daß Antiochien die politische Hauptstadt dieses Verwaltungsbezirkes war, 
eine entscheidende Rolle gespielt.

Der erste, der klar von der Diözese Oriens als dem Territorium von 
Antiochien spricht, ist Hieronymus26. Aus dem Synodalschreiben der Sy­
node von Konstantinopel des Jahres 382 ist eindeutig klar, daß die Bi­
schöfe dieser Diözese den Bischof der „wahrhaft apostolischen Kirche 
Antiochien" wählten27. Zu Oriens gehörte auch Cilicien.

21 Grotz, a. a. O. (8), S. 173.
11 a. o. O., S. 173, 174.
21 a. a. O., S. 124.
24 Ebenda.
25 a. a. O., S. 183.
!“ Liber contra Joannem Hierosolymitanum 37, Migne, Patrologia Latina (= PL) 23. 

389 C.
21 ARP, S. 822, 823.

50



Was Antiochien betrifft, müssen wir dieselbe Feststellung machen wie 
für Alexandrien. Es läßt sich nidit nachweisen, daß die in diesem Fall 
unzweifelhafte Beziehung dieser Stadt zu Petrus für ihre Patriarchats- 
werdung eine entscheidende Bedeutung gehabt hat. Für die Annahme, 
daß Petrus je „Bischof" von Antiochien gewesen sei, haben wir keinerlei 
Beweis. Der gelegentliche Aufenthalt des Petrus in der Stadt gibt ihr für 
sich allein kein Recht auf die Stellung des Vororts eines Patriarchats. Er 
9ab ihr ein besonderes Ansehen, mehr nicht. Alexandrien und Antiochien 
sind Vororte von Patriarchaten geworden, weil sie die großen Metro­
polen des Ostens waren. Das politische Prinzip war hier entscheidend. 
Es hat die Gewohnheit geschaffen, daß den Bisdiöfen dieser Städte eine 
überragende Bedeutung zukam, und die Gewohnheit schuf ihr Recht dar­
auf. Die Insel Cypern gehörte zwar zu „Oriens", dürfte aber wohl nie 
ein Teil des Patriarchats Antiochien gewesen sein. Kaiser Zenon bestä­
tigte 488 die Unabhängigkeit der Insel28. Der Fall „Cypern" wird in einem 
anderen Referat eingehend behandelt29.

Die Theorie von drei petrinischen Sitzen, die — weil petrinisch — allein 
e>n Recht auf eine patriarchale Stellung hätten, entbehrt einer soliden 
historischen und theologischen Grundlage. Sie war ein Kampfmittel gegen 
das Neue Rom Konstantinopel, das der Rivale Roms im Osten wurde. 
Das politische Prinzip, das die Väter von Chalkedon vertraten, war keine 
Neuerung. Das Konzil von Nicäa hatte es bereits anerkannt30. In der 
Praxis war dieses Prinzip auch im Westen längst wirksam. Carthago war 
schon um die Mitte des 3. Jahrhunderts, obwohl nicht apostolisch, ein­
fach weil Hauptstadt des Landes, unbestrittener Vorort der afrikanischen 
Kirche. Mailand und Ravenna wurden Metropolien, als sie Residenz des 
Kaisers wurden31. In aller Klarheit spricht das Konzil von Chalkedon das 
Politische Prinzip in seinem Kanon 17 aus, gegen den Rom nie protestiert 
hat. Wenn der politische Rang einer Stadt erhöht wird, soll der kirchliche 

Rang dem angeglichen werden32.
Trotzdem war auch das apostolische Prinzip zur Zeit von Chalkedon 

so stark, daß die Väter des Konzils die Vorrangstellung der neuen Kai­
serstadt auch daraus zu begründen suchten. Sie wiesen in ihrem Brief 
an Leo darauf hin, daß das Neue Rom mit dem Alten dergestalt eine Ein­
heit bilde, daß ein Strahl des apostolischen Glanzes vom Alten auf das 
Neue Rom fallen müsse33. Leo lehnte freilich diese Beweisführung rund­
weg ab34. Erst später suchte man den apostolischen Ursprung Konstan­
tinopels durch die Legende von der Gründung des Bischofssitzes von 
Byzanz durch den Apostel Andreas, den „Erstberufenen", zu stützen. Diese

” H- Jedln, Handbuch der Kirchengeschi*le, Frehu^ l9G2^ 0^ ^ 0[thodoxen Kir- 
” R. Polz, Autokephalie und Autonomie als Verla g 

■he, erscheint in Kanon V.
Ic Kirch, a. a. O. (3), S. 404. . , o,[en I Die griechische
“ A. Ehr har d. Die altchristlichen Kirchen un Westen und im Osten, 

und die lateinische Kirche, Bonn 1937, S. 101.
” Kirch, a. a. O. (3), S. 942. Schwcirlz, Berlin - Leipzig 1927 ff-,
** Acta Conciliorum Oecumemcorum (— Ai_uj, ea

H, vol. I, pars III., S. 118.
ARP, S. 247.

51



Legende taucht zum erstenmal um 525 auf35. Vom 7. Jahrhundert an wird 
auch der Sitz von Konstantinopel „apostolisch" genannt38.

Der Bischoi von Jerusalem erreichte trotz des unzweifelhaft apostoli­
schen, ja petrinischen Ursprungs seines Bischofssitzes erst in Chalkedon 
(451) durch friedliche Vereinbarung mit dem Bischof Maximos von An­
tiochien die Unabhängigkeit seiner Bischofsstadt mit dem Gebiet von 
Palästina von Antiochien37. Jerusalem konnte es bis dahin zu nichts brin­
gen, weil es nach der zweimaligen Zerstörung (70 und 135) politisch be­
deutungslos war. Nicäa hatte Jerusalem in seinem Kanon 7 lediglich einen 
Ehrenvorrang unter Wahrung der Metropolitanrechte von Cäsarea in Pa­
lästina zuerkannt38. Die Stellungnahme der Päpste zum Patriarchat Jeru­
salem blieb sehr reserviert. Nodi Nikolaus I. (858—867) sagt in seiner 
bekannten Instruktion für die Bulgaren, der Bischof von Jerusalem werde 
„Patriarch" nur genannt3'.

Außerhalb des Reiches entstanden in den ersten Jahrhunderten auto­
nome Kirchen in Persien und in Armenien, die beide nicht als Gründun­
gen von Patriarchaten des Reiches angesehen werden können und nicht 
durch Abspaltung von solchen ihren Ursprung genommen haben.

Die Existenz von Christen im Perserreich ist erstmalig zweifelsfrei be­
zeugt in dem von einem Schüler des Gnostikers Bardesanes (f 222) ge­
schriebenen Buch, das „Liber legum regionum" betitelt ist, wo beiläufig 
wie von einer selbstverständlichen Sache von solchen Christen die Rede 
ist4“. Die Tendenz zu einer regionalen Zentralisierung der Kirche wurde 
in Persien eben dadurch gefördert, daß die dortigen Christen Untertanen 
eines einheitlichen Reiches waren, das ihnen zunächst — bis Ende des 
4. Jahrhunderts — feindselig gegenüberstand. In dieser Situation brauchte 
es geschlossenes Zusammenstehen der Christen. Es war das Gegebene, 
daß dem Bischof der Hauptstadt, Seleucia-Ctesiphon, die führende Rolle 
zufiel, noch mehr, als der Kirche endlich der Friede geschenkt war und 
dieser Bischof zum Verbindungsmann zum König wurde. Die Chronik 
von Arbela berichtet darüber; aber wir können sie nach den neuesten 
Untersuchungen über sie1" nicht mehr als zuverlässige Geschichtsquelle 
heranziehen. Daß der Bischof der Hauptstadt bereits im 4, Jahrhundert 
nach dem Vorrang strebte, wird glaubhaft in den Akten des Martyriums 
des hl. Miles von Susa bezeugt42. Allgemein anerkannt wurde der Primat

” H. Herman, Chalkedon und die Ausgestaltung des konstantinopolitanisdien Patriar­
chats, in: Das Konzil von Chalkedon, Gesdiichte und Gegenwart, in: A. Grillmeier - H. 
Bucht I!, S. 480.

'• Fr. Dvornik, The Idea of Apostolicity in Byzantinum and the Legend of the Apostle 
Andrew, Cambridge (Mass) 1958, S. 161 ff.

17 ACO II, III, 3, S. 3 ff. Actio VII (VIII).
>* Kirch, a. a. O. (3), S. 407.
“ ARP, S. 679.
“ Patr. Syr. II, S. 607, 608.
11 Vgl. W. F. Mucomber, The Autority ol the Patriarch of Seleucia-Ctesiphon, in: I 

Patriarcati Orientali nel primo millenio, OCA, 181, S. 180, Bibliographie zur Chronik von 
Arbela, dort Anm. 8,

42 P. Bedjun, Acta Matyrum et Sanctorum, Paris 1891, S. 266—268. Vgl. auch: J. M. 
Piey, Jalons pour une histoire de l’Eglise en Iraq, in: Corpus scriptorum Christianorum 
Orientalium (=CSCO), vol. 310, Subsidia, tom. 36, Löwen 1970, S. 72 ff.

52



dieses Bischofs erst auf der Synode von Seleucia-Ctesiphon des Jahres 
410“. Die Bischöfe versprachen, ihm als ihrem Haupt zu gehorchen44. Die 
Kirche von Persien erkannte aber damals noch ein Appellationsrecht an 
die „westlichen Väter“ an und betrachtete sich als einen untergeordneten 
Teil der Gesamtkirche. Auf den Synoden von 410 und 420 waren Legaten 
der Reichskirche anwesend45 *. Sie traten als Vertreter des Kaisers auf, 
nicht als Abgesandte etwa des Bischofs von Antiochien40. Auf der Synode 
von Markabta (424) schaffte die persische Kirche jedoch das Recht der 
Appellation an die „westlichen Väter" ab und gab als Begründung dafür: 
»Der Katholikos des Ostens kann nicht abgeurteilt werden . . . durch 
einen Patriarchaten wie er"47. Das setzt die Theorie voraus, daß die Ge­
samtkirche aus untereinander gleichen Patriarchaten besteht. Die Termini 
»Katholikos" und „Patriarch" werden als synonym gebraucht, dürften aber 
kaum in den ursprünglichen Akten der Synode gestanden haben, sondern 
auf spätere Interpolation zurückgehen: denn sie waren damals im Reich 
noch nicht üblich. Die Akten der Synoden wurden — so W. Macomber — 
unter dem Patriarchen Timotheus I. (780—823) redigiert48 *. Die Unabhän­
gigkeitserklärung bedeutete in keiner Weise eine Lostrennung vom 
Patriarchat Antiochien, zu dem die persische Kirche nie gehört hatte. 
K Devreesse erklärt in seinem Werk über das Patriarchat Antiochien 
ausdrücklich: Das Territorium dieses Patriarchats war auf das Gebiet des 
Reiches beschränkt40. H. Grotz, der in seinem Budi über die Hauptkirchen 
die griechischen Quellen zur Sache genau untersucht hat, spricht niemals 

von einer Ausübung von Autorität des Bischofs von Antiochien außer­
halb der Grenzen des Reiches50.

Die andere autonome Kirche, die schon früh außerhalb des Reiches ent­
stand, ebenso wie die persische nicht durch Abspaltung von einem Patri­
archat, ist die armenische. Einen von manchen nichtkatholischen Arme­
niern behaupteten apostolischen Ursprung dieser Kirche lehnt J. Mecörian 
in seinem Buch „Histoire et Institutions de l'Eglise Armenienne" mit Recht 
ab51. Die offizielle Bekehrung ganz Armeniens zum Christentum — die 
durchaus nicht ausschließt, daß es dort schon vorher Christen gab — 
geschah durch den hl. Gregor „den Erleuchter“, der den König Tiridates 
selbst für die christliche Religion gewann und der — zu Beginn des 
4. Jahrhunderts — in Cäsarea in Kappadozien die Bischofsweihe erhielt 
und von dort mit dem Auftrag, das Evangelium zu predigen und die 
Hierarchie zu organisieren, in sein Heimatland zurückgeschickt wurde"-.

44 J. B. Chabol, Syr.odicon Orientale ou reguei! de synodes nestoriens, Paris 1902, Ka­
non 21, S. 272.

44 a. a. O., Kanon 12, S. 266.
" a. a. O., S. 261, 283.
44 a. a. O., S. 293, 277.
47 a. a. O., S. 296.
4" OCA 181, S. 183: vgl. auch: H. Putmann, L'Eglise et l'Islam sous Timothee I (780— 

823). Beyrouth 1975, S, 64 ff.
40 R. Devreesse, Le Patriarcat d'Antiodie depuis la paix de 1, Eglise jusqu a la con- 

90010 arabe, Paris 1945, S. 3. 47, 124.
s* Grotz, a. a. O. (8), S. 170—188.
“ J. Mecerian, Histoire et Instilutions de l'Eglise Armenienne, Beyrouth 1965, S. 19.
41 a. a. O., S. 32.

53



Aus der Tatsache, daß der erste Bischof in Cäsarea geweiht wurde, folgt 
nach nichtkatholischen Autoren wie z. B. Malachia Ormanian keinerlei 
Abhängigkeit der apostolischen armenischen Kirche von dem Vorort Kap- 
padoziens5’. Was diese Kirche betrifft, stellt sich nicht die Frage, wie es 
zu einer Zentralisierung kam. Sie war von vornherein eine Nationalkir­
che eines einheitlichen Volkes und schon deswegen zentral organisiert. 
Der in Cäsarea geweihte Hauptbischof, der später den Titel „Katholikos" 
(wohl nach persischem Vorbild) annahm, konsekrierte alle anderen Bi­
schöfe. Gregor der Erleuchter hatte keinen festen Bischofssitz. Seine Ka­
thedrale stand in Aschtischat, im Süden des Landes, aber er durchzog als 
wandernder Missionar ganz Armenien, taufte das Volk, besonders die 
vornehmen und maßgebenden Leute54.

Die politische Entwicklung führte zur effektiven Unabhängigkeit der 
armenischen Kirche. Im Jahre 429 setzten die Perser den letzten arme­
nischen Vasallen-König Artasches ab und machten Armenien einfach zu 
einem Teil des persischen Reiches. Eine Verbindung mit dem römischen 
Reich war deshalb nicht mehr möglich, folglich auch nicht mehr die Weihe 
des armenischen Hauptbischofs in Cäsarea. Die Synode von Sahapivan 
(444) sah sich gezwungen, die bisherige Bindung an Cäsarea zu verleug­
nen, um so dem Perserkönig zu gehorchen. So berichtet die „Narratio 
de rebus Armeniae“, geschrieben um 700 von einem Anhänger des Kon­
zils von Chalkedon55. Die armenische Kirche machte aber nicht wie die 
persische aus der praktischen Unmöglichkeit einer Bindung an die Ge­
samtkirche eine Theorie, daß es so sein müsse, sondern sie fügte sich 
nur in das Unvermeidliche. Aber dabei blieb es, und so wurde die arme­
nische Kirche von diesem Zeitpunkt an autokephal. Es ist zu betonen, 
daß dies vor dem Konzil von Chalkedon geschah. Es waren dafür also 
keine dogmatischen Gründe maßgebend. Der Titel „Katholikos" wird von 
der historisch sehr zuverlässigen „Narratio de rebus Armeniae" zum 
erstenmal für das Jahr 506 bezeugt50. Vermutlich kam er nach der Erlan­
gung der effektiven Unabhängigkeit in Gebrauch.

Wir haben versucht, die bestimmenden Faktoren beim Ursprung der 
hauptsächlichsten autonomen Kirchen des Ostens aufzuweisen, und haben 
festgestellt, daß ihr Entstehen vor allem im Gewohnheitsrecht seine Ur­
sache hat. Beim Werden dieses Gewohnheitsrechtes hat der apostolische 
Ursprung u. E. eine zwar beachtliche, aber doch nur untergeordnete Rolle 
gespielt. Eigentlich entscheidend waren der politische Rang einer Bi­
schofsstadt oder überhaupt die politischen Verhältnisse einer Region oder 
eines Landes, in dem es zur Bildung einer autonomen, einheitlich organi­
sierten Kirche kam. Auch die missionarische Tätigkeit einzelner Städte 
ist von Bedeutung gewesen.

Die Vollmacht der Oberhäupter autonomer Kirchen ist im ersten Jahr­
tausend nicht die Summe einer Reihe von oben her konzedierter Einzel-

ss M. Ormanian, The Church of Armenia, Second English Ed., London 1955, S. 11.
“ Micerian, a. a. O. (51), S. 41.
“ G. Garille, La Narratio de Rebus Armeniae, Edition critique et commentaire, in: 

CSCO, Subsidia, tom. 4, Löwen 1952, S. 101.
« 1. c., S. 155.

54



Privilegien, sondern das Gesamtrecht, ihre Kirchen weitgehend selbstän­
dig zu verwalten, was gelegentliche Interventionen einer höheren Auto­
rität, wie sie später in der Gesamtkirche wirksam wurde, nidit ausschließt. 
Wir können hier nicht im einzelnen die Frage der Beziehungen der auto­
nomen Kirchen zu Rom behandeln.

Wir wollen vielmehr untersuchen, wie sich in der weiteren Entwicklung 
die Rechte der Kirchenhäupter gestalteten, vor allem auch in ihrer Be­
ziehung zu etwaigen synodalen Gremien, die an der Kirchenregierung 
teilnahmen.

Die weitere Entwicklung des Patriarchats von Konstantinopel

Das zeitlich jüngste Patriarchat, das von Konstantinopel, wurde in der 
Folgezeit das alle anderen überragende Patriarchat. Wir behandeln es 
deshalb hier zuerst. Alexandrien, das als autonome zentralorganisierte 
Kirche zuerst entstanden war, schied wegen der Streitigkeiten um Chal- 
kedon von der Mitte des 5. Jahrhunderts an zum größten Teil aus der 
universalen Kirche aus und verlor auf gesamtkirchlicher Ebene seine 
einstige überragende Stellung. Nach dem aus dem alten Byzanz Kon­
stantinopel, das Neue Rom, Sitz des Kaisers und des Senats geworden 
war, konnte der Bischof der Stadt nicht mehr ein Suffragan des Bischofs 
von Herakleia, der Hauptstadt Thrakiens bleiben. Das hatte man auch in 
Rom einsehen sollen. Aber dort ließ man nichts gelten als das unhalt­
bare, überspitzte petrinische Prinzip. Wenn das 1. Konzil von Konstan­
tinopel (381) in seinem Kanon 3 dem Bischof des Neuen Rom einen Ehren­
primat gleich nach dem des römischen Bischofs zuerkannte, ^brachtees 
im Grunde nur die bereits in Nicäa sanktionierten Grundsatze auf J"*' 
ster Ebene zur Anwendung. Der Bischof der Hauptstadt, der naturgemäß 
der Verbindungsmann zum Kaiserhof war und den die anderen Bischöfe 
deshalb brauchten, mußte eine entsprechende Stellung in der gesamten 
Ostkirche haben. Aus dem Ehrenprimat entwickelte sich sehr bald eine 
effektive Oberhoheit über ein bestimmtes Territorium, nämlich das der 
bürgerlichen Diözesen Thrakien, Pontus und Asien So bestimmte es der 
umstrittene Kanon 28 von Chalkedon57 58 59. Aber auch die von Ronr nicht 
angefochtenen Kanones 9 und 17 des gleichen Konzils, die den Bischof 
von Konstantinopel zur Berufungsinstanz für dieselben Diözesen mach­
ten5», wiesen in die gleiche Richtung. Die Entwicklung zum effektiven 
Primat wird bereits auf der Synode von 394 unter Nectanus (381-397) 
sichtbar, bei der die Bischöfe von Alexandrien und Antiochien anwesend 
waren und die sidi mit einer Angelegenheit des Bistums Bostra beschäf­
tigte, das zu Antiochien gehörte“". Der hl. Johannes Chrysostomus setzte

57 Kanon 4 von Nicäa, Kirch, a. a. O. (3), S. 404; Kanon 3 von Konslantinopel I, Kiich, 
S. 648.

58 Kirch, a, a. O. (3), S. 943.
58 Kirch, a. a. O. (3), S. 941 i.
,0 Th. A. Karte, The Jurisdiction of the Patriardis of the Major Sees in Antiquity and 

■n the Middle Ages, Washington 1949, S. 26.

55



Bischöfe in Bithynien und Phrygien ab und ernannte neue Bischöfe in 
Asien61. Atticus von Konstantinopel (406—426) setzte den Silvanus als 
Bischof in Philippopolis in Thrakien ein und versetzte ihn nachher nach 
Troas62. Chalkedon hatte im Grunde nur eine bereits bestehende Gewohn­
heit zu sanktionieren. Es verlieh dem Bischof von Konstantinopel das 
Recht der Weihe der Metropoliten in den drei genannten Diözesen, dazu 
das der Weihe der Bischöfe „unter den Barbaren"63. Der Sinn dieser letz­
ten Bestimmung ist strittig. Auch ist man sich nicht einig darüber, ob das 
in den Kanones 9 und 17 erwähnte Appellationsrecht an Konstantinopel 
sich nur auf die drei Diözesen oder auf das ganze Ostreich erstreckte64. 
Der Kanon 28 wurde zwar von Rom entschieden abgelehnt, aber man 
behandelte seine Bestimmungen in Konstantinopel trotzdem sofort als 
geltendes Recht. Anatolius schickte den Kanon an alle Bischöfe des Illy- 
ricum und verlangte von ihnen ihre Unterschrift, obwohl dieses Gebiet 
direkt Rom unterstand6''. Justinian sanktionierte den Inhalt des Kanons 
in seiner Novelle 131, 2“. Das Trullanum (691) inkorporierte den Kanon 
in seine Gesetzgebung67. Bereits Anatolius und nachher Acacius, der Ur­
heber des „Henotikon" (482), begannen damit, Kandidaten für die Bi­
schofssitze von Alexandrien und Antiochien die Weihe zu spenden68. Das 
„Epanagoge" benannte Rechtsbuch (vermutlich von Photius verfaßt), das 
zwar wahrscheinlich nie promulgiert wurde, aber doch großen Einfluß 
ausgeübt hat, verlieh dem Patriarchen von Konstantinopel das Recht, 
„auch die vor den anderen Patriarchen verhandelten Streitsachen zu prü­
fen, das Urteil zu verbessern und die rechte Entscheidung zu geben"68. 
Vom 6. Jahrhundert an waren die orientalischen Patriarchen in Konstan­
tinopel durch Apokrisiare vertreten. Sie zeigten ihre Wahl viel häufiger 
dem Patriarchen von Konstantinopel als dem Papst von Rom an70. Die 
sogenannte „Synodos Endimousa", auf die wir noch zurückkommen wer­
den, wurde vom 9. Jahrhundert an ein Instrument der kirchlichen Zen­
tralregierung des ganzen Ostreichs71. Der Titel „ökumenischer Patriarch" 
kam spätestens zur Zeit des acacianischen Schismas (484—519) auf. Der 
vergebliche Kampf Gregors des Großen (590—604) dagegen ist bekannt. 
Paul VI. ist der erste Papst, der diesen Titel unbedenklich gebrauchte. 81 82 * * 85 * 87 88 89

81 R. Janin, Constantinople, in: Dictionnaire d'Histoire et de Geographie Eccl. (= DHGE), 
XIII, S. 639, der die Quellenverweise bringt.

82 Kone, a. a. O. (60), S. 25.
88 Kanon 28, Kirch, a. a. O. (3), S. 943.
81 Herman, a. a. O. (35), S. 476.
85 V. Grumel, Les Regestes des Actes du Patriarcat de Constantinople, vol. I. Les 

Actes des Patriarches, fase. I, Les Regestes de 381 a 715, deuxieme edition, Paris 1972, 
nr. 132, S. 96.

88 Justinianus, Corpus Iuris Civilis, vol. III, Novellae, ed. II. R. Schoell, Berlin 1899, 
S. 655.

87 Kanon 36; vgl. Mansi XI, S. 959; vgl. A. M/che/, Der Kampf um das politische oder 
petrinische Prinzip in der Kirchenführung, in: Grillmeier-Bacht, a. a. O. (35), II, S. 495.

88 Herman, a. a. O. (35), S. 482.
89 Herman, a. a. O. (35), S. 483.
78 W. de Vrfes, Le „Collegium Patriarcharum“, in: Concilium 1(1965), nr. 8, (franz. Aus­

gabe), S. 63—67.
71 de Vrfes, a. a. O. (70), S. 76.

56



Die politischen und kirchenpolitischen Verhältnisse stärkten den Ein­
fluß Konstantinopels im ganzen Osten mehr und mehr. Durch die Ableh­
nung des Konzils von Chalkedon durch fast das ganze Patriarchiat Alexan­
drien und die Hälfte des Patriarchats Antiochien wurden die an Chalke­
don festhaltenden Teile dieser Patriarchate stark geschwächt und waren 
auf das Patriarchat Konstantinopel angewiesen. Die arabische Invasion 
hatte zur Folge, daß die Christen, die dem Glauben des Kaisers anhingen 
— deshalb von ihren Gegnern „Melkiten" genannt, d. h. Anhänger des 
..Malik", des Kaisers —, erst recht Schutz in Konstantinopel suchen muß­
ten. Ihre Patriarchensitze waren zeitweise überhaupt vakant, oder ihre 
Titulare residierten in Konstantinopel und wurden vom Kaiser ernannt. 
Die spätere zeitweise Besetzung Antiochiens und eines Teiles von Syrien 
(von der 2. Hälfte des 10. Jahrhunderts an) stärkte aufs neue den Ein­
fluß Konstantinopels dort. Das dem Patriarchat Konstantinopel unterste­
hende Gebiet wurde 733 durch den Willkürakt des ikonoklastischen Kai­
sers Leos III., der dem Patriarchat Rom das östliche Illyricum und dazu 
Sizilien und Süditalien entriß und Konstantinopel übergab, erheblich aus­
gedehnt. Durch die Missionstätigkeit unter den Slaven und Bulgaren 
wuchs das Gebiet Konstantinopels enorm. Unter Basilius I. (867—886) 
nahmen die Serben das Evangelium an. Nach anfänglichem Schwanken 
entschieden sie sich für die byzantinische Form des Christentums. Um den 
kirchlichen Einfluß bei den Bulgaren stritten sich bekanntlich Rom und 
Konstantinopel lange untereinander. Aber schließlich wurde auch Bulga­
rien byzantinisiert. Gegen Ende des Jahrtausends erfuhr Konstantinopel 
durch die Bekehrung Rußlands unter Wladimir von Kiew (989) eine unge­
heure Ausweitung.

Was die innere Struktur des Patriarchats angeht, ist für Konstantinopel 
und überhaupt für die byzantinischen Kirchen das synodale System cha­
rakteristisch. Die „Synodos Endimousa" (die Synode der in Konstantinopel 
gerade anwesenden Bischöfe) hat in der Geschichte des Patriarchats eine 
sehr bedeutende Rolle gespielt. Sie geht sehr wahrscheinlich auf die Zeit 
des Nectarius zurück. In dem Konzil, das im Jahre 394 unter ihm gehalten 
wurde, sieht man heute gewöhnlich die erste Versammlung dieser „Sy­
nodos Endimousa"71 72 73. J. Hajjar stellt die Frage, ob der Patriarch über der 
Synode stand oder nicht. Er zitiert dazu die „Epanagoge" aus der Zeit 
Basilius' I. und Leos des Weisen, und zwar deren Titel 9 und 11. Hier 
hat man ganz den Eindruck, daß die Synode nur eine beratende Körper­
schaft war. Hajjar stellt aber mit Recht die Frage, ob das hier entwor­
fene Idealbild der historischen Wirklichkeit entspricht. Die synodale Kon­
zeption ist charakteristisch für die byzantinische Kirche im Gegensatz 
zum monarchischen System der römisch-katholischen Ekklesiologie7’. 
Wenn man die von V. Grumel herausgegebenen Regesten des Patriar­
chats von Konstantinopel studiert”, so stellt man fest, daß wichtige Ent­
scheidungen manchmal durch den Patriarchen allein, manchmal durch den

71 J. Hajjar, Patriarche et Synode dans l'Eglise Byzantine, in: PrOrChr 4 (1954), S. 128;
derselbe, Synodos Endimousa, in: OCA 164, S. 180.

73 Synodos Endimousa, S. 187—189,
71 Grumel, a. a. O. (65).

57



Patriarchen mit der Synode zusammen gefällt werden. Es scheint nidit 
möglich, hier ein Prinzip herauszuschälen. Aber auch hier ist das syno­
dale System, das mindestens später für die byzantinischen Kirchen so 
charakteristisch wurde, genugsam bezeugt. Natürlich darf auch nicht der 
starke Einfluß des Kaisers übersehen werden. Der Kaiser gehörte aber 
mit zur Kirche hinzu, und so wurde dieser Einfluß, falls er sich in den 
rechten Grenzen hielt, nicht als störend empfunden.

Die weitere Entwicklung in Alexandrien

In Alexandrien blieb jedoch das Kirchenregiment, obwohl es auch dort 
natürlich Synoden gegeben hat, durch die Jahrhunderte hindurch sehr 
viel mehr autokratisch. Das gilt erst recht vom koptischen Patriarchat von 
Alexandrien, in dem hauptsächlich die ursprüngliche ägyptische Kirche 
fortlebte. Die autokratische Tradition des orthodoxen Patriarchats von 
Alexandrien führte noch zu unserer Zeit zu einem scharfen Konflikt zwi­
schen dem Patriarchen Christophorus und seiner Synode, die er jahrelang 
überhaupt nicht einberief. Um Weihnachten 1953 kam es zu einer Rege­
lung des Konflikts. Der Patriarch mußte nachgeben75.

Schon die alten großen Bischöfe von Alexandrien regierten ihre Kirche 
mit ziemlich unumschränkter Autorität, in solchem Ausmaß, daß für sie 
später der wenig schmeichelhafte Name „kirchliche Pharaonen“ aufkam. 
Das bischöfliche Gericht konnte in Alexandrien von allen statt des welt­
lichen angerufen werden. Der Bischof hatte ausschließliche Jurisdiktion 
über den Klerus und die Mönche. Wie stark sein Ansehen bei den ande­
ren ägyptischen Bischöfen war, zeigt z. B. die Tatsache, daß sich dreizehn 
von ihnen in Chalkedon weigerten, das Glaubensdekret des Konzils an­
zunehmen, weil sie ohne ihren Erzbischof — Dioscorus war abgesetzt 
worden — nichts unternehmen könnten76. Trotzdem fand sich ein Teil 
der ägyptischen Bischöfe nach dem Konzil bereit, — freilich auf Befehl 
des Kaisers — für Dioscorus einen Nachfolger zu wählen: Proterius, der 
allerdings beim Volk wenig Anhang hatte. Nach dem Tode des Kaisers 
Marcian, 457, wurde er in seiner Kathedrale während des Karfreitags- 
Gottesdienstes ermordet. Er hatte seine Wahl dem Papst, Leo dem Gro­
ßen, angezeigt, der ihm in einem Brief vom 10. 3. 454 antwortete, in dem 
er den Glauben der Kirche von Alexandrien, den diese vom Petrusschüler 
Marcus ererbt hätte, verherrlichte77. Der Glaube gerade der Kirche von 
Alexandrien war auch vorher schon von den Kaisern neben dem der 
Römischen Kirche als maßgebend anerkannt worden. Gratian, Valentinian 
und Theodosius schrieben 380 allen Völkern des Reiches vor, den Glau­
ben festzuhalten, den Damasus von Rom und Petrus von Alexandrien 
lehrten78. Leo ermahnte den Proterius, den ererbten Glauben gegen die 15 * * 18

15 PrOrChr 4 (1954), Chronique, Egypte, S. 66 ff.
" ACO II, III. 2, S. 116 ff.
” ARP, S. 275.
18 W. de Vries, Die Ostkirche und die Cathedra Petri, in: OrChrPer 40 (1974), S. 130.

58



damaligen Gegner zu verteidigen, aber auch, die Bischöfe in der tradi­
tionsgemäßen Abhängigkeit von Alexandrien zu halten79.

Nach dem Konzil von Chalkedon stritten sich die feindlichen Parteien 
fast ein Jahrhundert lang um den Patriarchensitz. Eine ständige doppelte 
Hierarchie existiert seit dem Jahre 536, in welchem Jahre Justinian in 
Alexandrien statt des antichalkedonischen Patriarchen Theodosius, den 
er nicht anerkannte, einen prochalkedonischen namens Paulus einsetzte. 
Theodosius wurde bei Konstantinopel interniert gehalten, regierte aber 
unter dem Schutz der Kaiserin Theodora sein Patriarchat weiter. Es wurde 
zur Gewohnheit, daß die prochalkedonischen Patriarchen im Ausland ge­
weiht und dann nach Alexandrien geschickt wurden, so daß sie als Ver­
treter einer fremden Macht erscheinen mußten80.

Seit der arabischen Invasion (von 640 an) wurde das prochalkedonische 
oder „melkitische" Patriarchat bedeutungslos. Wir wissen wenig über 
seine Geschichte. Der orthodoxe Metropolit Nikolaus von Aksum schreibt 
dazu: „Diese Periode der Kirche von Alexandrien unter der arabischen 
Herrschaft bleibt dunkel"81. Die Araber begünstigten die antibyzantinisch 
eingestellten Kopten und gaben ihnen den Besitz aller Kirchengebäude. 
Das melkitische Patriarchat blieb 75 Jahre lang überhaupt vakant. Später 
residierten die Patriarchen häufig in Konstantinopel und wurden dort 
ernannt. Die melkitische Kirche von Alexandrien wurde so bedeutungslos. 
Die koptische führte ein vom Leben der Gesamtkirche getrenntes Dasein. 
Der koptische Patriarch tauschte nur mit dem antichalkedonischen Patriar­
chen von Antiochien die bei der Wahl übliche Syndica aus.

Von 652 an bis ins 8. Jahrhundert hinein war der melkitische Patriar­
chensitz von Alexandrien vakant. Der Patriarch Kosmas (727—767) ver­
urteilte 764 die Bilderstürmerei. Beim 3. Konzil von Konstantinopel (680/ 
681) hatte ein Priester namens Petrus im Namen des Patriarchats von 
Alexandrien die Akten unterschrieben82.

Die koptische Kirche war im Gegensatz zur melkitischen froh, durch 
die arabische Invasion den ewigen Druck von seiten der byzantinischen 
Regierung losgeworden zu sein. Der wachsende Steuerdruck dämpfte 
allerdings bald die Sympathie für die neuen Herren. Die Patriarchen muß­
ten von ihnen beim Amtsantritt die Bestätigung ihrer Wahl teuer erkau­
fen. Das führte unter anderem zu einem der Krebsübel der Koptischen 
Kirche: der Simonie. Es kam auch zu Aufständen gegen die arabische 
Herrschaft. Allein zwischen 739 und 773 sind fünf Aufstände zu verzeich­
nen. Unter den nichtarabischen, von Bagdad praktisch unabhängigen Dy­
nastien der Tuluniden (868—905) und der Ikhschididen (935—969) bes­
serte sich die Lage der Christen. Unter den Fatimiden (969—1171) hatten 
sie nur unter der Herrschaft des wahrscheinlich geistesgestörten Kalifen 
al-Hakim (996—1021) schwere Verfolgung zu erleiden. Die Stellung des 
Patriarchen zu dieser ganzen Zeit war die eines ziemlich absoluten Herrn

79 ARP, s. 276.
80 Hardy, a. a. O. (10), S. 135 I.
81 Nikolas. Metropolite d'Aksoum, Le regime synodal dans I'Eglise d'Alexandrie, Alexan­

drien 1955, S. 39.
82 J. Faivre, Alexandrie, in: DHGE II, S. 354.

59



der Kirche. Für das ganze erste Jahrtausend sind keine koptischen Rechts­
quellen erhalten. Aus der Patriarchengeschichte des Sawirus Ibn al Mu- 
qaffa (10. Jahrhundert) ergibt sich, daß Synoden nur bei zwei Gelegen­
heiten abgehalten wurden: bei der Wahl eines neuen Patriarchen und bei 
der Weihe des Chrismas, die aber nur ein paarmal während eines Jahr­
hunderts stattfand. Wir haben neuerdings über die rechtliche Stellung 
des Patriarchen gemäß den Quellen der ersten Jahrhunderte des 2. Jahr­
tausends eine sehr gute Doktorarbeit von Marco Brogi O. F. M.83. Diese 
Synoden schränkten die absolute Vollmacht des Patriarchen nicht ein. Die 
ersten uns erhaltenen Rechtsquellen der koptischen Kirche bestätigen 
diese Situation. Die ältesten Kanones eines Patriarchen sind die des 
Christodoulos (1046—1077). Er rechtfertigt die Steuern, die vom Patriar­
chen bei Gelegenheit der Weihe von Bischöfen erhoben wurden folgen­
dermaßen: Die Bischofsstühle sind Eigentum des hl. Marcus. Deshalb muß 
der neu eingesetzte Bischof dem Nachfolger des hl. Marcus, dem Patriar­
chen, für den Bischofsstuhl Steuern zahlen84. Die Kanones sind aufgrund 
der Autorität des Patriarchen allein herausgegeben worden. Es ist nicht 
festzustellen, ob er dabei irgend jemanden um Rat gefragt hat85. Cyrill II. 
(1078—1092) veröffentlichte ebenfalls selbstherrlich Kanones, denen zu­
folge der Patriarch der höchste Richter seiner Kirche und nur Gott allein 
verantwortlich ist. Er kann von keiner menschlichen Instanz gerichtet 
werden80.

Die älteste Rechtskompilation ist die von Abu Sälih Iu'annis, die um 
das Jahr 1000 verfaßt worden ist. Der Verfasser betont sehr stark die 
Rechte des Patriarchen über die Bischöfe. Das Volk hat zwar bei der 
Bischofseinsetzung ein Vorschlagsrecht. Die Entscheidung steht aber dem 
Patriarchen zu, der freilich dem Volk keinen Bischof aufzwingen soll87. 
In dieser Rechtssammlung finden sich — wie in so vielen — Widersprü­
che. Abu Sälih hat seine Sammlung aus Kanones zusammengestellt, die 
unter irgendeiner anerkannten Autorität liefen, ohne sich darum zu 
kümmern, etwaige Widersprüche auszugleichen88. Brogi faßt sein Urteil 
über das Patriarchenamt, wie es sich nach den ältesten Rechtskompila­
tionen darstellt, folgendermaßen zusammen: Der einmal gewählte Patri­
arch ist jeder Kontrolle entzogen. Die Patriarchen sind wahre „kirchliche 
Pharaonen "fis.

M M. Brogi, II Patriarca nelle fonti giuridiche arabe della Chicsa Copta (dal sec. X al 
sec. XIII) (Estratta da „Collectanea" nr. 14, pp. 1—161), Cairo 1970—1971, S. 140, der 
sich bezieht auf: „Storia dei Patriarchi" des Sawirus Ibn al-Muqaffa (10. Jh.); vgl. „Hi- 
story of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria" veröffentlicht und ins Eng­
lische übersetzt durch H. P. Evelts in: Patrologia Orientalis (= PO) I, V, X, Paris 1904/ 
1905, 1910, 1915. Auch das neuere Buch von Iris Habib el Masri, The Story of the Copts, 
Dar el Alam el Arabi 1978, scheint uns die These Brogis nicht zu erschüttern.

81 Brogi. a. a. O. (83), S. 41.
85 Sie sind veröffentlicht und ins Englische übersetzt von O. H. E. Burmesler in: Le 

Museon 45 (1932), S. 71—84; vgl. zur Sache Brogi, a. a. O. (83), S. 43.
*• Brogi, a. a. O. (83), S. 60.
87 Brogi, a. a. O. (83), S. 101 f.
88 Beispiele dafür s. Brogi, a. a. O. (83), S. 102, 104,
88 Brogi, a. a. O. (83), S. 159.

60



Erst im 13. Jahrhundert wurde ein ernsthafter Versuch unternommen, 
die Allgewalt des Patriarchen einzuschränken. Unter dem Patriarchen 
Cyrill III. Ihn Laqlal (1235—1243) wurden Synoden abgehalten, die dem 
Patriarchen Kanones auferlegten, die seiner Autorität Schranken setz­
ten™. Diese Kanones wurden aber bald wieder vernachlässigt91. Es blieb 
praktisch alles beim alten. Gerade dieser ernsthafte Reformversuch, der 
aber schließlich fehlschlug, ist eine Bestätigung für die Stärke des auto­
matischen Regimes des Patriarchen im I. Jahrtausend und darüber hin­
aus. Gerade diese Tradition der koptischen Kirche macht uns auch der 
These gegenüber skeptisch, die neuerdings vom Metropoliten Nikolaus 
von Aksum über die ursprünglich synodale Tradition der alexandrini- 
schen Kirche aufgestellt wurde92. Erst um die Mitte des 19. Jahrhunderts 
gelang es den Laien der koptischen Kirche — auch mit Hilfe der Regie­
rung — die bislang bestehende Vorherrschaft des Patriarchen zu brechen.

Die weitere Entwicklung des Patriarchats Antiochien

Bei der Entstehung des Patriarchats von Antiochien war vor allem das 
politische Prinzip entscheidend, wenn auch der vorübergehende Aufent­
halt des hl. Petrus in der Stadt zu deren Ansehen beigetragen hat. Wel­
che Rechte kamen nun dem Bischof von Antiochien in der ersten Zeit und 
dann später in seinem Territorium zu? Devreesse schreibt in seinem schon 
zitierten Buch93, das einzige nachweisbare Recht des Patriarchen sei es 
gewesen, in Konstantinopel einen Apokrisiar zu haben. Das ist nun wirk­
lich zu wenig gesagt. Schon gemäß Papst Damasus (366—384) ist der Bi­
schof von Antiochien das Bindeglied mit Rom für alle ihm unterstehenden 
Suffraganbischöfe94. Innocenz I. (402—417) schreibt im Jahre 415 an Alex­
ander von Antiochien einen Brief, in dem er mit Berufung auf das Konzil 
von Nicäa, „das die Absicht aller Bischöfe des ganzen Erdkreises kund­
tat", der Kirche von Antiochien Autorität über alle Gläubigen und Prie­
ster der Diözese (Oriens) zuerkennt. Nicäa habe dies angeordnet, nicht 
wegen der Größe der Stadt, sondern weil Petrus in Antiochien gewesen 
sei. Innocenz beschreibt konkret die Vollmachten des Bischofs der Stadt, 
die er aufgrund von Nicäa anerkennt, als das Recht, die Metropoliten zu 
weihen und sich auch um die Weihe der einfachen Bischöfe zu kümmern, 
die ohne seine Zustimmung nicht aufgestellt werden dürfen95. Der Bischof 
von Antiochien hatte das Recht, Synoden seines Gebietes zu berufen und 
auf ihnen den Vorsitz zu führen. Es sei die eine oder andere von ihnen 
erwähnt. Auf der Synode des Jahres 447 hob Domnus von Antiochien 
eine durch Ibas von Edessa über einige Kleriker verhängte Exkommuni­
kation auf90. Flavian von Antiochien versammelte 508 eine Synode, auf

9,1 Brogi, a. a. O. (83), S. 89—96.
91 Brogi, a. a. O. (83), S. 160.
” Nikolas d'Aksoum, a. a. O. (81), S. 7.
91 Devreesse, a. a. O. (49), S. 120.
91 ARP, S. 71 f.
“ ARP, S. 103 1.
“ C. J. Heiele - H. Leder cg, Histoire des Conciles II, 1, Paris 1908, S. 490—492.

61



der er seine Suffragane das Henotikon des Kaisers Zenon (von 482) un­
terschreiben ließ, das er selbst bereits angenommen hatte97. Theodoret 
von Cyrus bemerkt in einem Brief, er sei fünf- oder sechsmal nach Antio­
chien gereist, weil er zu einer Synode berufen worden sei. Er halte den 
für schuldig, der einem Ruf zur Synode nicht Folge leisten wolle98. Ob 
es in Antiochien ähnlich wie in Konstantinopel eine ständige Synode 
gab, steht nicht fest. Aus der Gesetzgebung Justinians, der allgemein 
von Patriarchalsynoden spricht99, geht dies nicht klar hervor. — Das Kon­
zil von Chalkedon hatte, auch was das Patriarchat von Antiochien be­
trifft, eine dauernde Spaltung zur Folge. Es bildeten sich zwei etwa gleich 
große Teile heraus. Die hellenisierte Bevölkerung der Städte nahe der 
Küste hielt am Glauben von Chalkedon fest, während man auf dem syri­
schen Lande, vor allem auch im nördlichen Mesopotamien mit den Geg­
nern des Konzils gemeinsame Sache machte. Der eigentliche Organisator 
einer antichalkedonisch eingestellten Gegenhierarchie gegen die offizielle 
Reichskirche war Jacobus Baradäus, der um die Mitte des 6. Jahrhunderts 
wirkte. Bis dahin war der Patriarchenthron zwischen den beiden Par­
teien umstritten gewesen. Von 512—518 z. B. hatte ihn Severus, der 
eigentliche Vater des reinen Verbalmonophysitismus innegehabt, ohne 
einen chalkedonischen Rivalen zu haben. Severus starb 538 in Ägypten. 
Es gibt keine zuverlässige Nachricht darüber, wann genau er einen Nach­
folger erhielt. Nach Vööbus muß es zwischen 544 und 560 gewesen sein"’9. 
Sein Name war Sargis von Bet Kartise.

Die arabische Invasion, von 634 an, veränderte die Situation der Chri­
sten beider Parteien von Grund aus. Sie wurden „beschützte“ Beisassen 
im islamischen Reich. Was den Besitz der Kirchengebäude angeht, hielten 
die Eroberer hier den Status quo aufrecht. Die verschiedenen Kommuni­
täten behielten die Rechte, die sie vor der Invasion gehabt hatten. Die 
Patriarchen wurden vom Kalifen auch als die bürgerlichen Oberhäupter 
ihrer Gläubigen anerkannt. Von der weiteren Entwicklung der cbalkedo- 
nischen oder „melkitischen“ Kirche unter dem Islam wissen wir recht 
wenig. Zu Beginn des 8. Jahrhunderts war der Patriarchensitz etwa 
40 Jahre lang vakant. Es scheint, daß zu dieser Zeit eine Sondergruppe, 
nach dem Kloster des hl. Maron (f vor 423)10' „Maroniten" genannt, sich 
einen eigenen Patriarchen gab. Wir haben darüber einen Bericht in der 
Chronik Michaels des Syrers (Patriarch 1166—1199)'®*, der sich vermut­
lich auf Dionysius von Tellmahre (Patriarch 818—845) stützt, der über 
einen Streit zwischen Melkiten und Maroniten berichtet, der zwisdien 
744 und 750 stattgefunden haben muß. Die Maroniten werden als Gegner 
Maximus' des Bekenners hingestellt. Dionysius fügt dem Bericht hinzu, 
die Maroniten seien damals schon so gewesen, wie sie zu seiner Zeit

Mansi, a. a. O. (67), S. 347; vgl. Hagemann, a. a. O. (9), S. 190.
*9 Ep. 81, PG 83, 1261; vgl. Hagemann, a. a. O. (9), S. 190.
'• Novellae, a. a. O. (66), 123, cap. 22, S. 611 ff.

A. Vööbus, Syrische Kanonessammhragen, I Westsyrisdie Originalurkunden, in: 
CSCO, Subsidia, tom. 35, Löwen 1970, S. 177.

101 S. Theodorei, Religiöse Historia XVI, PG 82, 1418.
105 J. B. Chabol, Chronique de Michel, Patriarche jacobite d'Antioche, Paris 1900— 

1910, tom. II, S. 511.

62



waren: „Sie weihen einen Patriarchen und Bischöfe ihres Klosters'"03. 
Das ist der einzige uns bekannte beachtenswerte Bericht, den wir über 
die frühe Existenz eines maronitischen Patriarchats haben. Der Grund der 
Trennung der Maroniten von den Melkiten war offenbar ein dogmati­
scher. Das besagt nicht, daß sie „Häretiker" gewesen seien, und es folgt 
auch nichts daraus über ihre Beziehungen mit Rom.

über das antichalkedonische Patriarchat, im wissenschaftlichen Sprach­
gebrauch nach dem Begründer seiner Hierarchie das „jakobitische" ge­
nannt, sind wir besser informiert als über das melkitische. Der jakobiti­
sche Patriarch konnte kaum je in Antiochien residieren. Für gewöhnlich 
nahm er seinen Wohnsitz in einem der syrischen Klöster Mesopotamiens. 
Nur der Patriardi Elias hat 721 für kurze Zeit sich in Antiochien aufhal­
ten können101.

Unter islamischer Herrschaft waren die Jakobiten froh, das verhaßte 
Joch der Byzantiner loszusein. Die ersten Kontakte mit den Kalifen waren 
freundschaftlich. Es hat zwar bisweilen Verfolgungen gegeben, aber 
daran war wohl mehr die Ungeschicklichkeit der Kirchenführung schuld 
als der etwaige böse Wille der muslimischen Machthaber. Der bedeutende 
Patriarch Dionysius von Tellmahre (818—845) erreichte das Aufhören der 
Verfolgungsmaßnahmen. Unter den Abassiden in Bagdad (von 754 an) 
war es Brauch geworden, daß der Patriarch seine Stellung durch den Ka­
lifen bestätigen lassen mußte. Dionysius wurde sogar vom Kalifen nach 
Ägypten geschickt, um in der koptischen Kirche Frieden zu stiften10- * *'. 
Dionysius strebte wohl danach, sein Patriarchat im Kalifenreich als herr­
schende Kirche anerkennen zu lassen. Wir haben einen Bericht über eine 
Diskussion, die er mit dem Kalifen al-Ma'mun führte, in der er diesem 
den Ursprung und die Vollmachten des Patriarchats auseinandersetzte. 
Es heißt da: „Darum erstreckt sich die Vollmacht des Patriarchen auf Bi­
schöfe, Presbyter und Diakone, und niemand von denen, die dem Patriar­
chen unterstellt sind, darf wider ihn auftreten, noch einen von seinen Be­
fehlen aufheben oder mit ihm über irgendeinen Vorgang rechten"100 *. Der 
Patriarch konnte Bischöfe absetzen und in seinem Amtsbereich, der die 
ganze frühere politische Diözese „Oriens" mit Einschluß Palästinas um­
faßte, konnte er allein Bischöfe weihen. Auch konnte er Neueinteilungen 
von Eparchien vornehmen107. Die Stellung des Patriarchen bei den Jako­
biten war wohl stärker als die seines Amtsgenossen bei den Melkiten. 
Aber es hat auch nicht an Opposition gegen den jakobitischen Patriar­
chen gefehlt. Ein Beispiel dafür ist, was dem Patriarchen Qyriaqos (793— 
817) widerfuhr. Auf einer Synode des Jahres 794 mußte er in einer dog­
matischen Frage nachgeben. Er hatte die liturgische Formel „Das himm-

101 Chabot, a. a. O. (102).
101 Bar Hebraeus, Chronik I, S. 298.
1,5 R. Abramowski, Dionysius von Tellmahre, Jakobilischer Patriardi von Antiochien,

818—845, Leipzig 140, S. 112.
,M Abromowski, a. a. O. (105), S. 119, verweist auf Midief, Chronique, lib. XII, cap. 14;

Cliabol, a. a. O. (102), III, S. 68.
107 W. Hage, Die syrisch-jakobitische Kirdie in frühislamischer Zeit, Wiesbaden 1966, 

S. 17.

63



lische Brot brechen wir", die er als unorthodox ansah, streng verboten, 
mußte sie aber unter dem Druck der Synodalväter freigeben108.

Die Macht des Patriarchen war also praktisch nicht unbegrenzt. Große 
Schwierigkeiten bereitete nicht wenigen Patriarchen die Tatsache, daß 
für den Osten des Patriarchats ein anderer Hierarch, der „Maphrian" zu­
ständig war, der in Tagrit (am Tigris zwischen Mossul und Bagdad) resi­
dierte. Der Ursprung des Maphrianats hat seinen Grund in dem Umstand, 
daß die jakobitische Kirche bis zur arabischen Invasion für gewöhnlich 
in zwei einander feindlichen Reichen existierte: dem byzantinischen und 
dem persischen. Schon Jacobus Baradäus weihte 558/59 einen „Metro­
politen des Ostens", der das Recht hatte, auch Bischöfe zu weihen. Er 
hatte zunächst keine feste Residenz. Die Synode, die 629 im Kloster Mar 
Mattai bei Mossul abgehalten wurde, ernannte einen Metropoliten für 
Tagrit namens Marütä, der später den Titel „Maphrian", d. h. „Frucht­
bringer" annahm, eben weil er Bischöfe weihen konnte. Er wurde der 
höchste Hierarch des persischen Gebietes der jakobitischen Kirche, der 
dem Patriarchen fast gleichgeordnet war. Auch als durch die arabische 
Invasion die politischen Grenzen zwischen dem ehemals byzantinischen 
bzw. persischen Reich gefallen waren, blieb die Würde des Maphrians 
erhalten. Das Kloster Mar Mattai hatte zudem seinen eigenen Metropo­
liten, dem Bischöfe unterstanden109. Der Maphrian wird später — nach 
persischem Vorbild — auch „Katholikos" genannt110. Sein Verhältnis zum 
Patriarchen, das zu Unzuträglichkeiten geführt hatte, wurde schließlich 
auf einer gemeinsamen Synode der „westlichen und östlichen Väter" 
(869) in Kephartuta in Mesopotamien geregelt111.

Die Weiterentwicklung der ostsyrischen oder „nestorionischen“ Kirche

In Persien lebte das jakobitische Patriarchat in Konkurrenz mit der ost­
syrischen Kirche, die von vornherein für die Zwei-Naturen-Lehre einge­
treten war und schließlich auf einer Synode von Seleucia-Ctesiphon (486) 
nestorianische Formeln annahm119. Ob es sich dabei um eine eigentliche 
Häresie handelte, sei dahingestellt. Wenn wir der Einfachheit halber von 
„nestorianischer" Kirche sprechen, soll damit über diese Frage kein Ur­
teil gefällt werden. Der Name „Nestorianer" kommt auch bei ostsyrischen 
Autoren selbst vor, z. B. bei Ebedjesu113. Die Vollmachten des nestoriani- 
schen Patriarchen gingen sehr weit. Er regierte seine Kirche sehr autori­
tativ, stieß dabei freilich nicht selten auf Widerstand. Der Patriarch reser­
vierte sich das Recht, Metropoliten und Bischöfe zu weihen114. Eine Weihe

ln' Vööbus, a. a. O. (100), S. 21, 
a. a. O., S. 90—93.

"• a. a. O., S. 223.
111 a. a. O., S. 55—57.
nt Chabot, Synodicon, a. a. O. (43), S. 302.
"* Liber Margeritae, in: A. Maius, Scriptorum Veterum Nova Collectio, (= Mai), tom. 

X, 2, Rom 1938, S. 353.
114 Synode de Mar Aba 544, Chabot, Synodicon, a. a. O. (43), S, 319.

64



ohne Autorisierung durch den Patriarchen galt als ungültig115 *, was natür­
lich bei inneren Streitigkeiten, die nicht selten vorkamen, zu großen Un­
zuträglichkeiten führen konnte110. Gemäß Iso'yahb III. (647—658), der sidi 
mit Rebellen auseinandersetzen mußte, haben diese durch ihren Abfall 
von der wahren Kirche sich selbst der priesterlichen Kraft beraubt117.

Der nestorianische Patriarch übte zur Zeit der Herrschaft der Abassiden 
in seinem Gebiet die bürgerliche Gerichtsbarkeit auch über die Melkiten 
und Jakobiten aus118.

Die Vollmachten, die der Patriarch in Anspruch nahm, wurden nicht 
immer widerspruchslos angenommen. Wahrscheinlich sind die Akten der 
Synoden, wie sie Chabot veröffentlicht hat, zugunsten des Patriarchen 
gefärbt11". Es ist aber im Synodicon doch auch von Widerstand gegen 
tyrannisch regierende Patriarchen die Rede120. Macomber urteilt aber doch 
abschließend, für gewöhnlich sei die streng zentralisierte Patriarchen- 
Autorität anerkannt worden121. Freilich konnte sich der Patriarch nicht 
immer durchsetzen. Ein Beispiel dafür ist der schwere Konflikt Ende des 
5. Jahrhunderts zwischen dem Bischof Barsauma und dem Patriarchen 
Babowai. Barsauma erreichte beim König sogar die Hinrichtung des Pa­
triarchen. Dessen Nachfolger, Acacius zwang zunächst den Barsauma zur 
Unterwerfung. Später lehnte dieser sich aber wieder gegen den Patriar­
chen auf. Beide starben unversöhnt122.

Weitere Entwicklung der armenischen Kirche

Schon vor der Unabhängigkeitserklärung durch die Synode von Sahapi- 
van (444) war der letzte Katholikos, Sahak, der noch zu der Dynastie 
Gregors des Erleuchters gehört hatte, 439 gestorben. Es ist für Armenien 
charakteristisch, daß mehr als ein Jahrhundert lang dort eine regelrechte 
Dynastie, in der normalerweise der Sohn auf den Vater folgte, die Kirche 
beherrschte. In dem einheitlichen nationalen Königreich gab es nur einen 
Hauptbischof, später „Katholikos" genannt, der alle andern Bischöfe 
"weihte. Eine Metropolitanverfassung war in Armenien unbekannt. Die 
Wechselnden politischen Verhältnisse führten jedoch auch zu kirchlichen 
Wirren und zu Gegensätzen zwischen untereinander rivalisierenden Ka- 
tholikoi und damit zur Schwächung der Autorität des Katholikos.

Die armenische Kirche hat sich durch die Ablehnung des Konzils von 
Chalkedon in Gegensatz zur Gesamtkirche gestellt. Wann genau diese

115 Chabot, Synodicon a. a. O. (43), S. 263, 271, Synode des Jahres 410.
118 Vgl, zur Sadie W. de Vries, Der Kirchenbegriff der von Rom getrennten Syrer, OCA, 

US, Rom 1955, S. 133.
117 Iso'yahb III. (647—58): R. Duval, Iso'yahb patriardiae III, Liber Epistolarum (CSCO 

Scr. Syri Series II, tom. 64), Paris 1904, S. 186.
Macomber, a. a. O. (41), in: OCA 181, S. 193.
Ebenda.

1,0 Vgl. z. B. die Synode des Jahres 554, Chabot, Synodicon, a. a. O. (43), S. 353. f,
111 1 c„ S. 200.
1!! Vgl. G. Bardy, Barsauma in: DHGE VI, S. 948—959.

65



Ablehnung geschah, ist strittig. Karekin Sarkissian, der die Vorgeschichte 
und die Gründe der Verwerfung des Konzils von Chalkedon sehr genau 
und sachlich dargelegt hat, ist der Auffassung, daß diese im Zusammen­
hang mit dem Konzil von Dwin (506) geschah'23. Anderen zufolge hat die 
armenische Kirche erst auf der Kirchenversammlung zu Dwin im Jahre 
551 oder 554 Chalkedon verurteilt. Mecerian verwirft die z. B. von Ga- 
ritte und Toumanoff vertretene These, daß die armenische Kirche bereits 
506 das Henotikon, das damals im byzantinischen Reich herrschend war 
und in einem antichalkedonischen Sinn verstanden wurde, angenommen 
habe’24. Dwin war, nebenbei gesagt, seit 471 Sitz des Katholikos.

Chalkedonische und antichalkedonische Tendenzen rivalisierten in Ar­
menien miteinander. Die große Masse des Volkes war freilich gegen 
Chalkedon eingestellt. Im Jahre 551 (oder 554) verurteilte eine zweite 
Synode von Dwin, berufen durch den Katholikos Nerses II., formell das 
Konzil, dazu auch die gemäßigte Lehre des Severus von Antiochien, und 
nahm die radikalere des Julian von Halikarnas an125. Der Kaiser Mau­
ritius (582—602) eroberte einen Teil Armeniens und suchte dort mit 
Gewalt das Konzil von Chalkedon wieder zur Annahme zu bringen. Der 
Katholikos Moses widerstand dem energisch. Aber die meisten Bischöfe 
nahmen, freilich unter Druck, das Konzil an126. Sie stellten gegen Moses 
einen chalkedonfreundlichen Katholikos, Johannes III. Bagarantsi (593— 
611), auf.

Der Sieg des Heraklius über die Perser hatte eine Union der Arme­
nier mit den Byzantinern zur Folge, die 632 in Karin unter dem Katho­
likos Ezr (630—641) abgeschlossen wurde, freilich unter monotheletischem 
Vorzeichen127. Diese Union hatte keinen langen Bestand, weil bald dar­
auf, ab 640 die Einfälle der Araber nach Armenien einsetzten. Armenien 
stand 640—862 unter arabischer Herrschaft, was freilich, vor allem zur 
ersten Zeit nicht eine feste Zugehörigkeit zum arabischen Reich bedeu­
tete. Armenien war ein Streitobjekt zwischen den Byzantinern und den 
Arabern. Eine Synode von Dwin 649 scheint sich wieder gegen Chalkedon 
ausgesprochen zu haben128.

Die Armenier verstanden es, geschickt zwischen Arabern und Byzan­
tinern zu manövrieren. Der Katholikos Anastasius I. erreichte, zusam­
men mit Laiennotablen, von Moawia, dem ersten Kalifen der Omajaden- 
Dynastie in Damaskus, die Ernennung eines Armeniers zum Gouverneur 
einer Kernzone von Armenien, die noch eine gewisse Autonomie be­
hielt120. Gleichzeitig suchten die Armenier aber auch gute Beziehungen 
mit den Byzantinern. Der Katholikos Sahak III. ging sogar mit einigen 
Bischöfen nach Konstantinopel, wo er im Jahre 690 mit dem Kaiser Justi-

1113 K. Sarkissian, The Council of Chalcedon and the Armenian Church, London 1965, 
S. 213.

1,4 Mecdrian, a. a. O. (51), S. 64—66.
a. a. O., S. 66 f.

1!« a. a. O., S. 73.
a. a. O., S. 77.

,!S a. a. O., S. 81. 
a. a. O., S. 83.

66



nian II. in Gemeinschaft trat. Freilich mußte er, in die Heimat zurüdege­
kehrt, doch wieder die Byzantiner anathematisieren130.

Der Niedergang des Kalifenreiches gestattete die Wiederherstellung 
einer gewissen, zuletzt fast vollständigen Autonomie Armeniens von 
862—1071. Aschot Bagratuni wurde vom Kalifen zuerst zum „Fürsten der 
Fürsten" und schließlich zum König ernannt, freilich unter der Oberho­
heit der Kalifen. In Byzanz war damals die starke mazedonische Dyna­
stie mit Basilius I. an die Macht gekommen. Auch die Byzantiner erkann­
ten die Wiederherstellung der Königswürde bei den Armeniern an.

Gegen Ende des Jahrtausends setzte die Auswanderung vieler Arme­
nier aus ihrer kaukasischen Heimat ein, zuerst unter dem Druck der By­
zantiner und später unter dem der seldschukischen Türken.

Bis zum Ende des ersten Jahrtausends blieb das Katholikat aber noch 
geeint. Die verschiedenen Spaltungen entstanden erst im 2. Jahrtausend.

Die armenische Kirche ist als autonome Nationalkirche bereits vor der 
Ablehnung des Konzils von Chalkedon entstanden. Die Haltung der Ar­
menier dem Konzil gegenüber war nicht immer einheitlich und hing weit­
gehend von den politischen Wechselfällen ab, denen Armenien damals 
ausgesetzt war. Dies verursachte manchen Streit, der der Autorität des 
Katholikos abträglich war.

Wir haben versucht, die Entstehung und die Weiterentwicklung der 
wichtigsten autonomen Kirchen des Ostens kurz darzustellen. Die Exi­
stenz autonomer Kirchen ist für den Osten von fundamentaler Bedeutung; 
sie charakterisiert seine ganze Geschichte und seine gegenwärtige Eigen­
art. Man hat im Westen im 2. Jahrtausend zur Zeit des Entstehens der 
unierten Kirchen für diese Tatsache nicht das nötige Verständnis aufge­
bracht131. Dieser Mangel an Achtung war für den geringen Erfolg der 
Unionsbemühungen tatsächlich mitverantwortlich. Nur ein erneuertes 
Verständnis für die Existenzberechtigung autonomer Kirchen im Osten 
kann dazu helfen, die Spaltung zu überwinden.

130 Garitle, a. a. O. (55), Text: S. 46 f., Kommentar: S. 350—356; vgl. Micirian a a O 
(51), S. 86.

131 W. de Vries, Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963, S. 296 ff.

67



DIE MODERNEN AUTOKEPHALIEN

HERMENEGILD M. BIEDERMANN 

Würzburg

Immer, wenn das Wort „modern" in einer Themenstellung begegnet, mel­
det sich bei mir gleich ein gewisses Unbehagen: Was soll mit dem Wort 
eigentlich angezeigt oder ausgesagt werden? Ist es eine Zeitangabe, meint 
es ganz einfach so viel wie „gegenwärtig", „heutig"? Oder zielt es auf 
eine inhaltliche Bestimmtheit, in Richtung auf eben jetzt „gängige" An­
schauungen, auf so etwas wie zeitgenössische Strömungen, auf modische 
Denkweisen gar, gesteuert vom anonymen „man sagt heute" und „man 
tut doch"?

Natürlich, in unserem Fall handelt es sich offenbar um sachliche Gege­
benheiten — um Autokephalien, d. h. um Kirchen, die sich selbst mit 
diesem Prädikat näher bezeichnen als selbständige oder unabhängige 
Kirchen. So jedenfalls werden Wort und Begriff „autokephal“ in der Re­
gel übersetzt und zugleich umschrieben, interpretiert; denn Übersetzung 
ist Interpretation. Wobei man sofort vor der Notwendigkeit steht, zurück­
zufragen, ob denn die Übersetzung den wirklichen bzw. den ganzen In­
halt trifft. Hinsichtlich unseres Terminus ist diese Frage unbedingt be­
rechtigt, sogar gefordert: Kann es überhaupt „unabhängige Kirchen" ge­
ben? Oder selbständige"? Jesus, so sagen die Dogmatiker, wollte nur 
eine Kirche, er hat nur eine gegründet, und sie ist der eine Leib, dessen 
einziges Haupt Christus selber ist. Also, so müssen wir dann folgern, 
ist jede autokephale oder selbständige oder unabhängige Kirche dies alles 
nur in einem sehr relativen Sinn. Christen und ihre Kirchen dürfen ein­
fach nicht an der apostolischen Mahnung vorbei ihr Kirchesein aufbauen: 
„Seid eifrig bedacht, die Einheit des Geistes zu wahren durch das Band 
des Friedens. Es ist nur ein Leib und ein Geist, wie ihr ja auch, als ihr 
berufen wurdet, zu einer Hoffnung berufen worden seid: Es ist nur ein 
Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der da über allen 
und durch alle und in allen ist" (Eph 4, 3—6). Eine „Rundum-Autokepha- 
lie" kann es demnach niemals geben; Christen, ob im Osten oder We­
sten, die ihre Kirche als eine absolut und vollkommen selbständige pro­
klamierten, verstießen gegen das Wesen der Kirche überhaupt, wenn sie 
sich mit ihrer Proklamation von der Verantwortung gegenüber den ande­
ren Kirchen lossagen wollten. Dagegen steht für immer die Forderung 
des einen Glaubens an den einen Herrn und des einen und selben neuen 
Lebens aus der einen Taufe, daraus sich in dem einen Geist der eine Leib 
auferbaut.

68



Zu Wort und Sache der Autokephalie heute

Nun verbinden sich Wort und Begriff „Autokephalie" in unserem Denken 
*n der Regel sofort mit einem bestimmten Kirchentum, das wir hierzu­
lande gewohnt sind als Orthodoxe Kirche oder als die Orthodoxie ein- 
fachhin zu bezeichnen. Wir akzeptieren damit einen wesentlichen Aus­
druck ihres Selbstverständnisses, ohne den darin u. U. enthaltenen exklu­
siven Anspruch in jedem Fall hinsichtlich dieser Ausschließlichkeit mit­
zuübernehmen. Richtiger oder unmißverständlicher müßten wir sagen: die 
»östliche Orthodoxie" — diese Bezeichnung hat sich jedenfalls als Unter­
scheidung gegenüber der „orientalischen Orthodoxie" eingebürgert — 
oder noch genauer: die östliche Orthodoxie byzantinischer Tradition. Da­
bei verstehen wir „byzantinisch" ausschließlich als Hinweis auf das ge­
schichtliche Zentrum, an dem und durch das diese Kirche samt der Weise 
ihres Lebens ursprunghaft geprägt wurde. Auch mein Thema: „Die mo­
dernen Autokephalien" glaube ich von dieser östlichen Orthodoxie und 
ihrer Kirche bzw. ihren Kirchen verstehen zu sollen. Und gerade von ihr 
in ihrer Gesamtheit wird man sagen müssen, daß sie sich des apostoli­
schen Auftrags, bemüht zu sein um den einen Glauben und um die eine 
Taufe, immer bewußt war, ihn auch heute ohne Abstriche wahrnehmen 
'will, nicht zuletzt in der ökumenischen Zusammenarbeit mit den ande­
ren Kirchen. Aber ebenso entschieden hält sie in ihren einzelnen Orts­
kirchen fest an ihrer jeweiligen Autokephalie, so sehr, daß man durchaus 
mit Recht sagen kann: Die Orthodoxe Kirche des Ostens ist die Gemein­
schaft und die Einheit der durdi den einen Glauben und das eine sakra­
mentale Leben verbundenen autokephalen Ortskirchen. Autokephalie 
wird dann gewissermaßen zum Verfassungsprinzip der heutigen Ortho­
doxie.

Von diesem Tatbestand her fragen wir von neuem nach Sinn und In­
halt des Wortes „autokephal", „Autokephalie". Seine griechische Her­
kunft ist ihm gleichsam auf die Stirn geschrieben. Doch merkwürdiger­
weise findet es sich in keinem der Kanones des ersten Jahrtausends, die 
doch bis heute die Verfassungslandschaft der orthodoxen Kirchen wenig­
stens mitbestimmen. Im Zusammenhang mit der Erhebung der russischen 
Metropolie in Amerika zur Autokephalie durch das Patriarchat von Mos­
kau konnte man gelegentlich die Bemerkung lesen, man gebrauche den 
Begriff, speziell von griechischer Seite, eher sparsam. Im Register der 
großen Dogmatik von P. Trembelas aus der jüngsten Zeit (1959 ff.) wird 
man das Wort tatsächlich vergebens suchen. Und schlägt man die grie­
chische Enzyklopädie für Religion und Ethik auf, dann findet sich unter 
dem Stichwort Aüxov.e^aXov lediglich der Verweis auf das Lemma ’Kxv.Xrpia. 
Aber nicht etwa in dem von J. Karmiris gezeichneten Korpus des Arti­
kels über die Kirche, erst in einer Art von Anhang, unter der in Klam­

mern gesetzten Überschrift: „Die Teile der Orthodoxen Kirche heute" und 
nicht gezeichnet, wird darüber gehandelt. Ich darf diesen Text vollständig 
zitieren: „Die gesamte Orthodoxe Kirche ist heute aufgeteilt in Patriar­
chate und autokephale National- oder Ortskirchen. Die autokephalen Kir­
chen unterstanden früher einem Patriarchat; hauptsächlich versteht man 
aber unter diesem Begriff die verschiedenen Ortskirchen, die selbständig

69



geworden sind (genauer: „die sich emanzipiert haben") und ein eigenes 
administratives und geistliches „Haupt" haben (einen Vorsteher-Erzbi­
schof und eine Hl. Synode), vor allem aufgrund des Zusammenfallens der 
Grenzen ihres Gebietes mit denen des entsprechenden Staates. Aus die­
sem zuletzt genannten Grund wurden auch die neueren Patriarchate außer 
den älteren (Konstantinopel, Alexandreia, Antiocheia, Jerusalem) gegrün­
det: das russische, serbische, rumänische, bulgarische, georgische (iberi­
sche). Einige Kirchen sind nicht, vollkommen autokephal, sondern auto­
nom, wie z. B. die Kirche von Kreta, die zum ökumenischen Patriarchat 
gehört, aber ein eigenes Leitungsorgan, die Lokalsynode, besitzt. In vol­
lem Sinn ist es z. B. die Kirche von Cypern, seit 410, die Kirche von Grie­
chenland (außer Kreta und Dodekanes), seit 1833, und die von Albanien, 
seit 1922, anerkannt 1935."

Soweit der Text. Dazu wären viele Anmerkungen zu machen, etwa zu 
den verschiedenen Jahreszahlen, oder dann zum Umfang der griechischen 
autokephalen Kirche. Und man könnte auch fragen, warum einige Kirchen 
in der Aufzählung fehlen. Der Artikel kann sich damit rechtfertigen, daß 
er ja von Beispielen nur reden wollte, ohne eine Vollständigkeit in der 
Aufzählung anzustreben. Doch kann auch die Auswahl von Beispielen 
für die dargestellte Sache wie für den Darstellenden recht aufschlußreich 
sein oder Anlaß zu Vermutungen geben. Wichtiger ist vielleicht die Wahl 
des Wortes für die Gewinnung der Autokephalie: — „emanzi­
pieren": diese Kirchen wurden also „freigelassen" oder haben sich auch 
wohl selbst „emanzipiert", eine möglicherweise intendierte Anspielung 
auf den Weg, den sie jeweils gingen, um ihre Autokephalie zu erlangen. 
Konstantinopel, das fast immer Partner im Prozeß der Freilassung oder 
Emanzipation war, hat ihnen ja den Weg in die „Freiheit" und zur „Selb­
ständigkeit" in der Regel nicht leicht gemacht, und umgekehrt haben diese 
nicht sehr auf die oft bedrängte Situation des ersteren Rücksicht genom­
men. Die Geschichte der Kirche von Hellas seit dem Befreiungskampf im 
19. Jh. ist da ein besonders instruktives Beispiel.

Was uns aber vor allem angeht, ist die Aussage über die wesentlichen 
Voraussetzungen oder Eigenschaften einer Autokephalie wie über ihre 
hauptsächliche Grundlage. Danach ist sie gekennzeichnet durch den Be­
sitz eines eigenen administrativen und geistlichen „Hauptes" (xecpaXij), und 
dieses wieder wird umschrieben mit „Vorsteher-Erzbischof und Hl. Sy­
node". Es braucht also einen Ersthierarchen, allgemein als itposora>s 
dpxcsctlaxoTios bezeichnet: doch wird weder über dessen Wahl oder Bestel­
lung Näheres gesagt noch über seine Aufgaben oder Rechte. Hierüber 
muß man wohl die „Verfassungen" der einzelnen Kirchen befragen. Da­
gegen wird als hauptsächliche, d. h. doch: nicht als einzige, Basis für die 
Errichtung einer Autokephalie angegeben das „Zusammenfallen der Gren­
zen ihres (seil, der Kirche) Gebietes mit denen des entsprechenden Staa­
tes". Damit wird das Territorialprinzip als normale Grundlage einer auto­
kephalen Kirche benannt, und zwar in dem Sinn, daß sich das Territo­
rium der Kirche und des Staates, auf dessen Boden sie existiert, decken 
sollen. Das Prinzip könnte also umschrieben werden: Selbständiger Staat 
— autokephale Kirche. Es habe — nach der Enzyklopädie — bei der Er­
richtung der „neueren Patriarchate" zugrunde gelegen, die Ausnahme

70



seien dagegen die vier „älteren“, d. i. Konstantinopel, Alexandreia, An- 
tiocheia und Jerusalem. Sicher, sie lagen einmal alle innerhalb des byzan­
tinischen Reiches, doch gerade bei ihnen war von Anfang an das Terri­
torialprinzip ausschlaggebend, wie schon vor ihnen bei den Metropolien 
als den „Urautokephalien“. Neu ist also nicht das Territorialprinzip als 
solches, sondern seine Identifizierung mit dem jeweiligen Staatsgebiet. 
Es war diese Identifizierung, die noch 1872 — gegen das Nationalprinzip 
— die Grundlage für die Verurteilung der bulgarischen Kirche abgab, 
und sie gibt umgekehrt wesentlich die Grundlage ab für die Forderung 
einer einzigen autokephalen orthodoxen Kirche auf dem Gebiet der Ver­
einigten Staaten von Amerika.

Demgegenüber spielt das Prinzip der Nationalität — wenigstens dem 
Anschein nach — erst eine zweitrangige Rolle, schaut man auf die Ge­
schichte der Orthodoxie in den letzten 200 Jahren. Tatsächlich weiten 
oder verengen sich die Grenzen einer Kirche jeweils mit denen des be­
treffenden Staates; ja, eine Kirche verliert ihre Selbständigkeit, wenn ihr 
Staatsgebiet einem anderen eingegliedert wird. So geschehen an der 
georgischen Kirche, als sich das Zarenreich Georgien einverleibte, und 
ähnlich an den Kirchen der Baltischen Staaten, als diese durch den Sowjet­
staat annektiert wurden. Die Kirchen auf dem Balkan wuchsen und 
schrumpften mit den Staaten, ohne Rücksicht darauf, welcher Nationalität 
die Bevölkerung der gewonnenen oder verlorenen Gebiete war. Audi 
das ist freilich keine neue Erscheinung, sondern bereits wohlbekannt aus 
der byzantinischen wie aus der osmanischen Zeit Konstantinopels. Die 
Tatsache, daß innerhalb der Sowjetunion die georgische Kirche — gewis­
sermaßen als Pendant zur georgischen Sowjetrepublik — ihre Selbstän­
digkeit zurückgewann, kann andererseits wie ein Vorbild für das Ver­
halten der makedonischen Kirche in den 50er und 60er Jahren innerhalb 
der jugoslawischen Bundesrepublik gelten. Das bedeutet, daß bei der 
Errichtung von Autokephalien das Territorialprinzip und das National­
prinzip durchaus in Konkurrenz treten können. Die eine große Ausnahme 
ist die griechische Kirche in ihrem Verhältnis zum ökumenischen Patriar­
chat von Konstantinopel. Weder sind die Autokephale Kirche von Hellas 
und die Kirche von Griechenland deckungsgleich, noch umfaßt die letztere 
das ganze Staatsgebiet des griechischen Staates; schließlich kann der 
Name „griechische Orthodoxie“ ein ungleich größeres Feld als die Be­
zeichnung „Griechisch-Orthodoxe Kirche" decken, und beide begegnen 
uns in der Literatur zuweilen gleichbedeutend mit der gesamten Ortho­
doxie des Ostens.

Andererseits möchten wir unsere Zweifel gegen die Behauptung von 
Bas. Stavridis in der genannten Enzyklopädie unter dem Stichwort 
’OpltoSogia1 anmelden, gegenwärtig seien nur noch die Kirchen von Grie­
chenland und die von Finnland tatsächlich „Nationalkirchen". Er verweist 
für diese Aussage einerseits auf die Entfremdung der russischen Jugend 
gegenüber der Kirche durch die atheistische Erziehung, andererseits auf 
die Trennung von Staat und Kirche in den Balkanstaaten unter kommu-

' Enzyklopädie für Religion und Ethik, Bd. IX, S. 951.

71



nistischer Herrschaft. Es ist natürlich richtig, daß sich in Rußland infolge 
der atheistischen Erziehung Kirche und Volk nicht mehr decken können; 
doch wird sich die Kirche trotzdem als „russisch-orthodoxe“ verstehen, 
wie sie es auch vordem getan hat, als sie die georgische sich eingeglie­
dert hatte und nicht-russische Völker missionierte und sich unterstellte. 
Vollends verstehen sich die Balkankirchen jeweils als nationale, und das 
weithin mit Recht. Die Bedeutung des Nationalgedankens hat sich eben 
neu erwiesen bei der Gründung der erwähnten makedonischen Kirche, 
ob man ihre Existenz anerkennt oder verneint.

Wir müssen also sowohl das Territorialprinzip als auch das National­
prinzip, wie in der Geschichte, so noch heute an der Wurzel der Auto- 
kephalie erkennen. Und die Gesamtorthodoxie wird immer wieder mit 
beiden konfrontiert werden, auch auf dem geplanten panorthodoxen Kon­
zil, wenn die Vorzeichen in der laufenden Diskussion nicht trügen.

Einheit aber wird darüber bestehen, daß zum Wesen einer autokepha- 
len Kirche die selbständige und unabhängige Leitung in geistlicher wie 
jurisdiktioneller Hinsicht gegenüber jeder anderen Kirche gehört, d. h., 
es geht hier voll und ganz um die innerkirchliche Ordnung. Die Beziehun­
gen zum Staat und zu seiner Regierung stehen nicht im Blickfeld der 
kanonistischen und juristischen Überlegungen. Freiheit der Kirchen meint 
darum stets die Unabhängigkeit von jeder gesamtkirchlichen und zentra­
len Leitungsinstanz in der Form eines Primats. Wenn von einer Leitung 
der Gesamtkirche überhaupt gesprochen werden kann, dann geht es dabei 
nur um das ökumenische Konzil. Anders ist die Situation in der ein­
zelnen autokephalen Orlskirche. Ihre Leitung wird umschrieben als be­
stehend aus einem Vorsteher-Erzbischof, d. h. Ersthierarchen, und einer 
Hl. Synode. Das ist im Grunde noch immer die „Verfassung" einer früh­
christlichen Metropolie, ausgeweitet jetzt auf die je größere Kirchenein­
heit. Traut man der Geschichte, dann wäre auf die Synode niemals zu 
verzichten; weniger gesichelt erscheint die Position des Ersthierarchen. 
Denn die russische Kirche mußte seiner fast 200 Jahre entbehren. Sie 
wurde trotzdem als autokephale Kirche anerkannt, nur scheint diese An­
erkennung keine vollherzige gewesen zu sein. Sie entsprach aber auf 
jeden Fall dem Grundsatz, den Bas. Stavridis an dem angegebenen Ort 
als maßgeblich für die kirchliche Organisation so formuliert: „In Überein­
stimmung mit dem kanonischen Recht besitzt jedes Patriarchat oder eine 
autokephale Kirche kirchliche Jurisdiktion innerhalb ihrer geographischen 
Grenzen, und keine Orthodoxe Kirche kann auf die inneren Fragen einer 
anderen Kirche Einfluß nehmen“2. Wir haben hier nicht zu untersuchen, 
ob und wieweit in jedem Fall dieser Grundsatz oder dieses Grundgesetz 
in der Geschichte eingehalten wurde. Ein weites Feld voller Probleme 
hat sich freilich inzwischen durch die orthodoxe Diaspora aufgetan. „Geo­
graphische Grenzen" scheinen zu versagen, von neuem begegnen, kreu­
zen und — widerstreiten sich das territoriale und das nationale Prinzip, 
geschichtliche Traditionen und Gegebenheiten wie Bedürfnisse der Ge­
genwart.

! A. a. O.. (1), Bd. IX, S. 951.

72



Wenn wir dieser heutigen Darstellung der Autokephalie von griechi­
scher Sicht noch eine aus rumänischer Feder zur Seite stellen dürfen, dann 
möchte ich gern auf den sehr gründlichen Artikel von Liviu Stan in der 
Zeitschrift „Ortodoxia"3 verweisen. Das Ergebnis seiner Untersuchung 
faßt er dahin zusammen, „daß die Autokephalie eine traditionelle Form 
der Organisation einer kirchlichen Verwaltungseinheit bildet im Rahmen 
der Orthodoxie und daß sie hinreichende Grundlagen hat im Naturrecht 
und im Kirchenrecht und daß sie gleicherweise gerechtfertigt werden kann 
vom dogmatischen Standpunkt aus"4. Wir können hier den Weg seiner 
Analyse nicht nachgehen, die ihn zu diesem Ergebnis hinführt. Doch inter­
essiert uns auf jeden Fall seine Aussage über Begrilf und Inhalt der 
Autokephalie. Sie bedeutet für ihn „die administrativ-jurisdiktionelle Un­
abhängigkeit einer orthodoxen kirchlichen Einheit, konstituiert auf syno­
daler Basis, hervorgegangen aus einer anderen, auf die gleiche Weise 
konstituierten Einheit, im Rahmen der Gesamtorthodoxie." Dabei betont 
er besonders: „Es handelt sich demnach um keine andere Unabhängigkeit 
als um eine administrativ-jurisdiktionelle oder hinsichtlich der Leitung, 
in dem Sinn, daß sie (die Autokephalie) entsprechend dem griechischen 
Grundwort — autokephal — bezeichnet die Leitung durch das eigene 
Haupt, d. h. durch den eigenen Leiter einer Kirche." Eine solche kirchliche 
Einheit mit eigener Leitung, so führt er weiter aus, kann darum keiner 
anderen Kirche unterworfen sein, vielmehr führt jede ihre Angelegen­
heiten in selbständiger Regie. In etwa erinnere dies an die Souveränität 
in den zwischenstaatlichen Beziehungen, doch sei da ein bedeutsamer 
Unterschied: Souveränität meine die uneingeschränkte Unabhängigkeit 
eines Staates gegenüber den anderen, Autokephalie dagegen stelle eine 
begrenzte Unabhängigkeit dar, begrenzt nämlich durch Normen, die für 
alle Kirchen verpflichtend seien — Normen vor allem mit dogmatischem, 
liturgischem und kanonisch-disziplinärem Charakter5. — übrigens be­
rührt sich die Darstellung bei Stan im Kern mit der sehr knappen Aus­
sage Al. Schmemanns, wonach Autokephalie „eine besondere Weise oder 
ein besonderer Ausdruck für das Verhältnis der Kirchen untereinan­
der"6 ist.

Für beide Theologen bedeutet die Autokephalie also einen Ausdruck 
der innerkirchlichen Ordnung. Sie regelt das Verhältnis der Ortskirchen 
zueinander und untereinander. Zugleich betont aber Liviu Stan die unlös­
bare Bindung an die Gesamtkirche und ihre unverletzlichen Normen des 
einen Glaubens und des gemeinsamen geistlichen und praktischen Lebens. 
Autokephalie kann es für ihn nur innerhalb der einen orthodoxen Kirche 
geben. Umgekehrt gehört die Verfassung in Autokephalien, so wie sie 
nun einmal existieren, nicht zum Wesen der Kirche, stellt keine Wesens­
form ihrer Organisation dar. Gewiß hat sie sich wie eine Konsequenz 
der Geschichte ihr auferlegt, und Stan findet diese Entwicklung als voll­
kommen natürlich; insofern muß sie auch mit all ihren Ordnungen als

1 8 (1356), S. 369—396.
4 S. 395.
5 Vgl. zum Ganzen a. a. O., (3), S. 375.
6 SVTQ 15 (1971), S. 7.

73



kanonisch-juristische Grundlegung respektiert werden. Trotzdem bleibt 
die Autokephalie eine Erscheinung der Geschichte. Die Kirche aber hat 
unbegrenzte Möglichkeiten, fortwährend auch neue Formen der Organi­
sation und des Handelns zu schaffen; sie bewahrt dabei den ihr natür­
lichen Rahmen, in dem sie berufen ist, ihre Tätigkeit zu entfalten, auch 
die Gleichförmigkeit ihrer zeitlosen Sendung, mögen die Formen in der 
Zeit erscheinen und wieder verschwinden, und sie kann jede Form über­
nehmen, die ihrer Sendung entspricht. Darum hält er selbst die Möglich­
keit nicht für ausgeschlossen, daß jede autokephale Einheit im Bereich 
der allgemeinen Orthodoxie aufhört, weil sich die Kirche, organisatorisch 
gesehen, als vollkommen einheitliche konstituiert. Keinesfalls bildet die 
Nationalität für ihn eine zwingende Voraussetzung als einzige Basis oder 
als einzigen natürlichen Rahmen, um die Organisation einer Autokepha­
lie zu fordern oder zu rechtfertigen. Das ist sie in einer bestimmten histo­
rischen Epoche. Mit dieser kann sie auch wieder zu Ende gehen. Jeden­
falls besteht nach seiner Auffassung immer die Möglichkeit, auch in Zu­
kunft als Grundlage für die Organisation einer Autokephalie das Terri­
torialprinzip zu nehmen, oder den politischen oder den multinationalen 
Rahmen des Staates, oder jede andere Form, in der sich das menschliche 
Leben in seiner historischen Entwicklung organisiert7.

An diesen Ausführungen scheint mir besonders wichtig zu sein, daß 
sie offen sind für jede historische Entwicklung in der kirchlichen Orga­
nisation auf der einen Seite, auf der anderen sich zugleich zur Achtung 
vor dem historisch Gewachsenen bekennen. Achtung vor der Geschichte 
und Offenheit für die tatsächlichen Bedürfnisse der Kirche hier und jetzt 
sind in der Tat die einzig sinnvollen Voraussetzungen, die organisatori­
schen Probleme einer Gemeinschaft, also auch der Kirche als einer Ge­
meinschaft aus Menschen, anzugehen. Daß es solche im Bereich der mo­
dernen Orthodoxie gibt, wird niemand bestreiten. Freilich kann auch 
nicht leicht übersehen werden, wie sehr das Gewicht der Geschichte den 
Fuß der Kirche hemmen kann, entschiedenen Schrittes in die Zukunft 
hineinzuschreiten.

Es ist nicht unsere Aufgabe, Liviu Stan bei der Darstellung der Vor­
aussetzungen für die Errichtung oder Erklärung einer Autokephalie, der 
Rechte und Pflichten einer autokephalen Kirche zu folgen. Doch müssen 
wir im Interesse unserer weiteren Ausführungen über die gegenwärtigen 
Autokephalien wenigstens darauf hinweisen, daß für ihn offenbar die 
jeweilige Mutterkirche zur Errichtung einer neuen autokephalen Kirche 
zuständig ist, daß aber ebenso die Anerkennung aller Kirchen ihm als 
selbstverständlich erscheint; denn keine Kirche handelt nach seiner Über­
zeugung für sich, sondern sie vollzieht die Errichtung der neuen Kirche 
im Namen der gesamten Orthodoxie. Das ist bei seiner Grundeinstellung 
selbstverständlich. Er kennt natürlich alle die Kanones, die man bei sol­
cher Gelegenheit anführen kann, um sich auf sie zu berufen. Entscheidend 
für ihn ist aber offenbar die tatsächliche Situation, das Bedürfnis und das 
Wohl der Ortskirche und der Gesamtorthodoxie, beider gleicherweise.

1 Vgl. a. a. O., (3), S. 396.

74



Vielleicht sollten wir diese Grundeinstellung uns gegenwärtig halten, 
wenn wir nun versuchen, die „modernen Autokephalien" — ich verstehe 
darunter vor allem Begründung und Verfassung der autokephalen Kirche 
heute — in etwa darzustellen. Daß es dabei wesentlich um die rechtlichen 
Grundlagen gehen muß, ergibt sich wohl aus dem Rahmen unseres Kon­
gresses für das Recht der Ostkirchen.

Der gegenwärtige Stand

Ich setze voraus, daß uns die Reihe der gegenwärtigen autokephalen Kir­
chen innerhalb der östlichen Orthodoxie bekannt ist. Nur zur leichteren 
Orientierung darf ich sie kurz nennen. Dabei folge ich, um jedem Miß­
verständnis und aller Eigenmächtigkeit in Geschichte und Wertung zu 
entgehen, dem Himerologion der Kirche von Hellas, soweit dessen An­
gaben reichen. Es versteht sich leicht, daß auch diese Ordnung nicht un­
widersprochen ist. An gegebenem Ort werden wir darauf aufmerksam 
machen müssen.

Bei aller Betonung der vollkommenen Gleichheit aller Kirchen nach 
Rang und Gewicht nehmen noch immer die vier „alten Patriarchate" eine 
besondere Stellung ein, und unter ihnen noch einmal das Patriarchat von 
Konstantinopel oder das ökumenische Patriarchat. Demnach sind zuerst 
zu nennen das ökumenische Patriarchat von Konstantinopel, dann die 
Patriarchate von Alexandreia, Antiocheia und Jerusalem. Ihnen folgen 
die „neueren Patriarchate" und ihre Kirchen: Rußland, Serbien, Rumänien 
und Bulgarien, Die Reihenfolge entspricht sowohl der zeitlichen Ordnung 
ihrer Erhebung zur Autokephalie wie zum Patriarchat, sieht man von der 
sog. bulgarischen Frage zwischen 1870 und 1945 ab. Offenbar ist es aber 
die „Würde" des Patriarchats, die noch einmal einer Kirche ihren beson­
deren Platz in der Gesamtorthodoxie zuweist. Denn erst nach ihnen wer­
den die übrigen Autokephalien aufgeführt, trotz eines teilweise ungleich 
höheren Alters. Es sind die Kirchen von Cypern, von Griechenland und 
von Polen; genannt wird auch noch die Kirche von Albanien, über deren 
Schicksal wir freilich nichts aussagen können, als daß ihre Hierarchie mit 
Sicherheit beseitigt, ihren Gläubigen jede religiöse Betätigung verwehrt 
ist.

Das sind zwölf autokephale Kirchen, gesehen und gezählt wie aufge­
zählt aus der Sicht der Kirche von Griechenland, und d. h. auch aus der 
Sicht des ökumenischen Patriarchats, oder, wenn Sie wollen, einfach aus 
„griechischer" Sicht. Wir vermissen die Kirche von Georgien, die auf ein 
hohes Alter zurückblicken kann und sich bis 1811, d. h. bis zur Eroberung 
Georgiens durch Rußland und bis zur Eingliederung seiner Kirche in die 
russische, als selbständiges Katholikat verstand und leitete. Wenn auch 
die Katholikoi bis ins 8. Jahrhundert von Antiocheia ihre Weihe erhiel­
ten, so müßte man die Georgische Kirche mindestens von da an als 
autokephal betrachten; praktisch war sie es seit dem 5. Jh. Mit dem 
Ende des Zarenreiches erklärte ihr Episkopat bereits im März 1917 die 
Autokephalie der Kirche. Konstantinopel und der griechische Teil der 
Orthodoxie wollen nur von einer Autonomie sprechen. Das Himerologion

75



führt Georgien dementsprechend unter den autonomen Kirchen im Ver­
band des ökumenischen Patriarchats auf, was kaum den wirklichen Ver­
hältnissen gerecht werden wird. — Wir vermissen weiter die Kirche der 
Tschechoslowakei, obwohl, hier die Situation eine ganz andere ist. Wir 
finden sie ebenso unter den autonomen Kirchen, die mit Konstantinopel 
verbunden sind, wenn das Himerologion der Kirche von Griechenland 
auch vermerkt, daß die russische Synode 1951 der tschechoslowakischen 
Kirche die Autokephalie verliehen habe; diese warte aber noch auf die 
vom ökumenischen Patriarchat zu gegebener Zeit zu gewährende Aner­
kennung ihrer Autokephalie. Man mag fragen, ob sie diese wirklich noch 
erwartet. Zwischen den beiden Weltkriegen war die Lage der Kirche 
eher unsicher, ihre Bischöfe und Gemeinden schwankten zwischen Kon­
stantinopel, das 1923, und der serbischen Kirche, die 1927 die Autonomie 
gewährte. Die völlig gewandelte Situation nach dem Zweiten Weltkrieg 
führte notwendigerweise zur Anlehnung an das Patriarchat von Moskau, 
das dann auch 1951 die Autokephalie gewährte.

Zusammen mit den bereits genannten 12 autokephalen Kirchen sind 
es mit diesen beiden 14 Kirchen, die wir als autokephal bezeichnen kön­
nen, trotz der Vorbehalte von seiten des ökumenischen Patriarchats und 
einiger „griechischer" Kirchen gegenüber den beiden zuletzt genannten. 
Sie berühren jedenfalls nicht das innere Leben der betreffenden Kirchen 
und scheinen auch die interorthodoxen Beziehungen nicht zu belasten. 
Doch ist es immerhin auffallend, daß selbst ein „Katholikos-Patriarch", 
wie der offizielle Titel des Oberhaupts der Georgischen Kirche lautet, als 
Vorsteher einer „nur" autonomen Kirche innerhalb der Jurisdiktion des 
ökumenischen Patriarchats hier geführt wird. Mindestens für die Geor­
gische Kirche gilt, daß sie sich selbst einen anderen Status zuschreibt.

Anders wieder ist die Lage zweier weiterer Kirchen, die sich als jüng­
ste autokephale Kirchen vorstellen. Wir meinen die autokephale Kirche 
von Makedonien und die Orthodoxe Autokephale Kirche in Amerika. In 
unserer Aufzählung folgen wir lediglich dem geschichtlichen Ablauf der 
Ereignisse, die jeweils mit einer Autokephalie-Erklärung zum Abschluß 
kamen, wenn auch auf verschiedene Weise.

Die Kirche von Makedonien, d. h. im Bundesstaat Makedonien inner­
halb der jugoslawischen Bundesrepublik, erklärte sich auf ihrer dritten 
nationalen Kirchenversammlung am 17. Juli 1967 selbst als autokephal. 
Sie stützte sich dabei geschichtlich auf die Autokephalie der alten Erz­
diözese Ochrid, die sie als eine makedonische von ihrem Ursprung her 
ansehen will, zugleich aber auf die Tatsache, daß nach Jahrhunderten 
das makedonische Volk wieder einen eigenen Staat bildete. Man verband 
also historische Erinnerungen — wieweit sie rechtens hier angeführt wer­
den konnten, müssen wir nicht untersuchen — mit dem nationalen wie 
territorialen Prinzip. Es verwundert kaum, daß die serbische Kirche ihren 
Einspruch anmeldete. Allerdings verhängte sie keine kanonischen Sank­
tionen. Bis zur Stunde wurde die makedonische Autokephalie, soweit 
uns bekannt ist, freilich auch von keiner anderen orthodoxen Ortskirche 
anerkannt. Stellt man sich andererseits auf den makedonischen Stand­
punkt, dann mag man aus der ganzen Geschichte der Orthodoxie heraus 
den Schritt wohl verstehen. Man kann fragen, ob sich ihr Vorgehen wirk-

76



lieh so sehr vom Vorgehen anderer Kirchen auf ihrem Weg zur Auto- 
kephalie unterscheide. Wir jedenfalls können kaum einen Unterschied 
sehen. Schwieriger scheint es, die Frage zu beantworten, welche Kirche 
in diesem Fall als Mutterkirche die Autokephalie hätte gewähren sollen. 
„Mutterkirche" im historischen Sinn ist sicher die Kirche von Konstan­
tinopel. Tatsächlich aber schied Makedonien aus der Kirche von Serbien 
aus, unter deren Jurisdiktion die betreffenden Gebiete bei der Neuord­
nung des Balkans in unserem Jahrhundert gekommen waren. Die Proble­
matik des Verfassungsrechtes der Orthodoxie wird hier wenigstens nach 
einer Seite offenkundig. Wir haben schon auf eine gewisse Parallelität 
zur jüngsten Geschichte der Kirche von Georgien hingewiesen. Auch in 
ihrem Fall ergab sich nach der Auflösung des russischen Reiches unter 
den Zaren und einer beginnenden, wenn auch damals noch keineswegs 
überschaubaren Neuordnung der politischen Verhältnisse auf ihrem Ter­
ritorium so etwas wie eine Möglichkeit, vielleicht in ihren Augen eine 
Notwendigkeit, sich auf ihre frühere Selbständigkeit zu besinnen.

Einfacher scheinen die Verhältnisse bei der neuesten Autokephalie zu 
liegen, bei der Autokephalen Orthodoxen Kirche in Amerika. Dann jeden­
falls, wenn man sich auf den von ihr selber wie von anderen vertretenen 
Standpunkt stellt, daß nämlich die Mutterkirche zunächst, vielleicht sogar 
ausschließlich für die Errichtung einer neuen Autokephalie zuständig sei. 
Den Grundstock dieser Kirche bildet die aus der russischen Mission in 
Alaska und der russisch-orthodoxen Immigration in Amerika hervorge­
gangene Metropolie. Begründet als eine Diözese der russischen Kirche, 
hatte sie sich 1924 für eine gewisse Autonomie entschieden. Sie wollte 
damit nicht eigentlich aus der Kirche der Heimat ausscheiden, aber eine 
Basis für ihre Organisation und ihr kirchliches Leben schaffen, solange 
eine volle Verbindung zu dieser nicht möglich war. Allerdings erschien 
manchen der Weg in die Selbständigkeit bereits vorgezeichnet. Die Hierar­
chie wollte ihn aber nicht zu Ende gehen ohne den Segen der Mutter­
kirche, den sie schließlich 1970 erhielt. Durch einen feierlichen Tomos 
des Patriarchen und der Synode der Russisch-Orthodoxen Kirche wurde 
die Metropolie in die Autokephalie entlassen. Es war genau das gleiche 
Vorgehen, nach dem im Laufe des 19. Jahrhunderts Konstantinopel den 
Kirchen von Griechenland, Serbien und Rumänien die Autokephalie „ver­
liehen" hatte, ohne Zweifel in dem Bewußtsein, als „Mutterkirche" zu 
solchem Handeln berechtigt zu sein. Tatsächlich hat niemand dem öku­
menischen Patriarchen das Recht bestritten. Die neuen Kirchen wurden 
von allen anderen jeweils als „Schwesterkirche" angenommen. Im Falle 
der amerikanischen Autokephalie aber protestierte der ökumenische 
Patriarch, und die „griechischen" Kirchen verweigerten ihr zusammen mit 
letzterem die Anerkennung. Als einzige Instanz zur Errichtung autoke- 
phaler Kirchen wurde von Konstantinopel — u. E. entgegen dem ge­
schichtlichen Befund von Anfang an und noch durch die letzten anderthalb 
Jahrhunderte — die ökumenische Synode eingeführt. Einer solchen Sy­
node müßten danach alle nach dem 5. Jh. errichteten Autokephalien zur 
Entscheidung und Ratifizierung vorgelegt werden. Das ergibt ein nicht 
leicht aufzulösendes Dilemma. Nach heute allgemein angenommenem 
orthodoxem Verständnis einer panorthodoxen, und dann gegebenenfalls

77



ökumenischen, Synode kann diese nur einberufen und durchgeführt wer­
den, wenn alle Ortskirchen ihre Zustimmung gegeben haben und geben. 
Das jedenfalls ist das Ergebnis der bisherigen Vorverhandlungen. Die 
jüngste, vom ökumenischen Patriarchat vorgetragene Auffassung über 
die Errichtung neuer Ortskirchen stellt praktisch alle Autokephalien außer 
den vier alten Patriarchaten und Cypern als „Provisorien" dar, deren 
endgültige Anerkennung noch aussteht; andererseits hängen Einberufung 
und Durchführung der dafür zuständigen Synode bereits von der Zustim­
mung derselben Kirchen ab. Sie würden also völlig, nimmt man die Dinge 
so, wie sie hier gesagt wurden, in eigener Sache handeln, als Antragstel­
ler und entscheidende Instanz zugleich.

Die Verfassungswirklichkeit der einzelnen Kirchen, ihre interne Ver­
waltung und Leitung und die interorthodoxen Beziehungen wissen nichts 
von einem Provisorium. Schon ihre jeweilige Entstehung weist in eine 
andere Richtung. Jede hat sich selbst aus eigener Initiative, um nicht 
zu sagen: aus der Initiative der jeweiligen Landesregierung heraus, als 
autokephal erklärt. Am deutlichsten läßt sich dieser Prozeß an der rus­
sischen und an der griechischen Kirche absehen. Erstere datiert ihre Auto- 
kephalie auf das Jahr 1448, d. i. mehr als 140 Jahre vor der Zustimmung 
des ökumenischen Patriarchen und der anderen drei alten Patriarchate 
im Jahr 1589. Die Kirche von Griechenland entschied sich für die Selb­
ständigkeit 1833, und erst 1850 wurde sie durch den Tomos des Patriar­
chen und der Synode von Konstantinopel anerkannt, übrigens ist nicht 
zu übersehen, daß die Regierungen und Parlamente der neuen Staaten 
im 19. Jh., wie schon im 16. Jh. im Fall des Moskauer Patriarchats, ent­
scheidend an der Errichtung der neuen autokephalen Kirchen beteiligt 
waren und aus ihrem Verständnis von Staat und Nation auch daran 
interessiert waren. So betrachtet, offenbarte das Verhalten der russi­
schen Metropolie in Amerika gegenüber ihrer Mutterkirche und deren 
Patriarchat ein hohes Maß von kirchlicher Gesinnung und Achtung.

Richtig ist auf der anderen Seite allerdings, wie dies die Untersuchung 
von Liviu Stan, aber ebenso die Geschichte selbst zeigen, daß Autoke­
phalien kommen und wieder gehen können, insofern sie ein Provisorium 
sind und bleiben, und das vor allem dort, wo sie sich zu sehr an den 
nationalstaatlichen Gedanken gebunden haben. So haben wir heute die 
dritte Autokephalie auf serbischem Boden, ebenso die dritte bulgarische 
autokephale Kirche. Nicht anders wandeln sich die Grenzen und jurisdik­
tioneilen Zuständigkeiten der einzelnen Kirchen, je nach den Verände­
rungen auf staatlich-politischer Ebene. Davon in der neueren Zeit am 
stärksten betroffen ist das ökumenische Patriarchat. Zu Beginn des 19. Jh. 
reichte sein Gebiet vom Dnjestr und den Karpaten im Norden bis nach 
Kreta im Süden, wenn der unmittelbare Einfluß des Phanar auch nicht 
überall im gleichen Maße wirksam war. Als Ethnarch des orthodoxen 
Millet war der ökumenische Patriarch zudem oberste Instanz für alle 
Gläubigen im Osmanischen Reich. Das Reich zerfiel, die Türkei ver­
schwand zuletzt fast vollkommen vom europäischen Boden, und mit ihm 
schrumpfte auch die Kirche von Konstantinopel. Der byzantinische Dop­
peladler ist kaum mehr noch als das Symbol einer großen Geschichte, 
stellt man sich auf den Boden der Fakten.

78



Das große Erbe des alten Byzanz und seiner Kirche freilich blieb in 
allen neu erstandenen Kirchen — und nicht nur in ihnen — lebendig. 
Nicht zuletzt wurde dieses Erbe nach seiner kirchenpolitischen Seite ge­
rade bei der Entstehung dieser Kirchen offenkundig und wirksam, wenn 
auch nicht zur Freude und zum Gewinn für das ökumenische Patriarchat. 
Sie alle berufen sich auf den Kanon 17 des 4. ökumenischen Konzils von 
Chalkedon 451 und auf den wenig älteren 34. Apostolischen Kanon, wenn 
sie die Forderung nach Autokephalie erheben. Sicher hatte Kanon 17 von 
Chalkedon konkret die Verhältnisse im Reich des byzantinischen Basileus 
im Auge, wollte hier kirchliche und staatliche Ordnungen in Einklang 
bringen. Nicht zu übersehen ist dabei, daß wie selbstverständlich die 
Initiative bei der paaihxi) Igoooio liegt und diese die -cd£i; der ^xxkvjocaimxal 
xapoixtai bestimmt. Genau diesen Weg verfolgen Staaten und Regierungen 
im 19. Jh., und die Hierarchien und Kirchen vollziehen, unter tatkräftiger 
Mitwirkung der letzteren, die entsprechende „Anpassung" der eigenen 
Organisation; man wird sagen dürfen, sie haben es nicht ungern getan. 
Das überlieferte kanonische System und die nationale Mentalität, beide 
von Byzanz geformt, wirkten zusammen. Dabei hatte Konstantinopel durch 
Jahrhunderte selbst den negativen Anschauungsunterricht erteilt; hatte 
es doch jedesmal bei der Auflösung eines andersnationalen Staatswesens 
und seiner Eingliederung, sei es in das byzantinische, sei es in das osma- 
nische Reich, sich beeilt, die „kirchliche Ordnung" der neugeschaffenen 
staatlichen so schnell als möglich „anzupassen", und das jeweils zu sei­
nen eigenen Gunsten.

Eine andere Bedeutung bei der Errichtung der neuen Autokephalien 
kommt dem ebenfalls immer angeführten 34. Apostolischen Kanon zu: Er 
begründet die synodale Ordnung der Kirchenleitung, auf die die ortho­
doxe Überlieferung mit Recht immer großes Gewicht gelegt hat und auch 
heute noch legt. Daß auch sie „Anpassungen" erfahren mußte und bis in 
unsere Tage erfährt, ist die notwendige Folge der absoluten Koinzidenz 
von Kirchen- und Staatsterritorium; die einzige Ausnahme unter den 
neueren autokephalen Kirchen ist, wie schon bemerkt, die Kirche von 
Griechenland, was diese Koinzidenz beider Territorien angeht; keine Aus­
nahme ist sie, was die Anpassung der synodalen Verfassung jeweils an 
die staatlichen Verhältnisse betrifft.

Die einzelnen Kirchen

Es kann nicht unsere Aufgabe sein, die einzelnen autokephalen Kirchen, 
die heute innerhalb der Gesamtorthodoxie bestehen, in ihrem Bestand 
darzustellen. Uns muß vor allem ihre rechtliche Grundlegung interessie­
ren. Darüber orientiert uns umfassend, soweit es sich um Patriarchats­
kirchen handelt, Metropolit Barnabas Tzortzatos in seinem Buch: „Die 
Grundgesetze für die Leitung der Orthodoxen Patriarchate", 1972 grie­
chisch erschienen. Das gleiche gilt von der Griechischen Kirche, deren 
Weg hinsichtlich ihrer Verfassungsgeschichte er nachgezeichnet hat von 
ihren Anfängen bis in die neueste Zeit, zunächst in einer historischen 
Untersuchung über „Die konstitutionelle Gesetzgebung der Kirche von

79



Griechenland seit der Gründung des griechischen Königreichs", Athen 
1967, ergänzt durch zwei umfangreiche Spezialstudien, einer historischen 
und einer zur gegenwärtigen Situation, in der Zeitschrift BeoXo^fa8. Die 
zuletzt genannte Arbeit bietet auch den neuesten Verfassungstext der 
Kirche von Griechenland. Die wichtigsten Gesetzestexte zur Frage „Kirche 
und Staat in der Sowjetunion" bzw. „ in Bulgarien und Jugoslawien" 
hat Robert Stupperich veröffentlicht“. Während die zuletzt genannte Stu­
die nur die jeweiligen staatlichen Gesetze und Verordnungen enthält, 
bietet jene über die Sowjetunion auch das kirchliche Statut über die Ver­
waltung der Russisch-Orthodoxen Kirche von 1945 und dessen einschnei­
denden Abänderungen durch die Bischofssynode 1961, bestätigt durch das 
Landeskonzil 1971. Es versteht sich leicht, daß über die Errichtung der 
Autokephalen Orthodoxen Kirche in Amerika eine ganze Literatur über 
Für und Wider entstand. Die Dokumente selber, einschließlich des Brief­
wechsels zwischen Moskau und Konstantinopel. bringt, freilich in engli­
scher Übersetzung, vollständig und objektiv die von den Jesuiten an der 
Fordham University herausgegebene Zeitschrift „diakonia“'". Diese we­
nigen Quellenhinweise müssen an dieser Stelle wohl genügen.

Die Reihe der Autokephalien wird, wie schon erwähnt, auch heute noch 
durch die vier östlichen Patriarchate des ersten Jahrtausends angeführt. 
Ihre Existenz gründen sie wie im Anfang so auch heute auf die Kanones 
der ökumenischen Konzilien, genauer: der vier ersten unter ihnen. Nicht 
weniger entscheidend für sie ist die gesamte Tradition der Katholischen 
Orthodoxen Kirche des Ostens. Darüber besteht jedenfalls Einvernehmen. 
Schwieriger wird die Lage, fragt man nach Grundgesetz oder Verfassung 
dieser Patriarchate und der ihnen zugehörigen Kirchen in unserer Zeit. 
Die zuerst genannte Untersuchung des Metropoliten Barnabas muß sich 
etwa hinsichtlich des ökumenischen Patriarchats damit bescheiden, das 
aufzuführen, „was jetzt in Kraft ist" (ta v3v tayucov-a). Das sind keine Ge­
setzestexte, sondern es ist eine beschreibende Darstellung der tatsäch­
lichen Praxis in Konstantinopel bei der Leitung des Patriarchats im enge­
ren Sinn, erweitert um eine Aufzählung der Bischofssitze in der (griechi­
schen) Diaspora: genannt werden auch die Metropolien in den sog. „Neuen 
Gebieten" in Nordgriechenland, mit dem Vermerk, daß ihre „Verwaltung" 
1928 der Kirche von Hellas überlassen wurde, ferner die „halbautonome 
Kirche von Kreta" und die vier Metropolien der Dodekanes. Nur zwi­
schen den Zeilen erfährt man etwas über die Einschränkungen und Be­
hinderungen durch die türkische Gesetzgebung. Und nur in einer Fuß­
note wird vermerkt, die autonomen Kirchen von Estland und Lettland 
seien bei der Annektierung der entsprechenden Gebiete durch die UdSSR 
mit dem Patriarchat von Rußland „mitvereinigt" worden; die gleiche Fuß­
note vermeldet die Ablehnung der russischen Autokephalieerklärung 
für die Kirche in Amerika. Nur erwähnt wird schließlich die autonome 
Kirche von Finnland. Natürlich wüßten wir gern mehr über die recht­
lichen Beziehungen zu den Sitzen außerhalb des Patriarchatsgebietes, d. h.

8 Vol. 48 (1977), Heft 3 und 4. 
• Witten 1962, 1971.
'• Vol. 5 (1970), Heft 2.

80



gegen klingt der Einschub: „bekannt als Griechisch-orthodoxes Patriarchat 
über die Leitung der Diaspora. Der hier gewöhnlich angezogene Kanon 28 
des Konzils von Chalkedon wird erstaunlicherweise nicht zitiert. Uns 
scheint, mit vollem Recht. Er gibt in Wirklichkeit keine kanonische Be­
gründung aufgrund seines Wortlautes. Allein die Interpretation der Über­
lieferung könnte als Quelle eines Gewohnheitsrechtes gelten, das freilich 
zu keiner Zeit allgemein anerkannt wurde. Für die Tatsache der Nicht­
anerkennung durch die Mehrzahl der orthodoxen Kirchen zeugt am besten 
die Not der Diaspora mit ihrer Konkurrenz der verschiedenen Hierarchien 
und Jurisdiktionen in Westeuropa, Amerika, Australien, entgegen dem 
kanonischen Grundprinzip des Anfangs: Eine Stadt — ein Bischof. Ohne 
Zweifel stellt darum die Frage der orthodoxen Diaspora ein Verfassungs­
problem für die Orthodoxie dar, das dringend nach einer Lösung ver­
langt. Sie kann nicht vom ökumenischen Patriarchat aus allein gefunden 
werden, sondern braucht die Zusammenarbeit aller Kirdien. Wir können 
aber auch die Scheu verstehen, mit der sie dieser Aufgabe gegenüber­
stehen. Quelle der Not ist nicht zuletzt die nationale Bindung der Kir­
chen und ihres Kirchenvolkes, auf die besonders Alex. Schmemann mit 
Recht immer wieder verweist".

Anders ist die Situation im Patriarchat Alexandreia. Es gibt eine Fülle 
von Kanonismoi aus den letzten 50 Jahren, doch keiner hat die Aner­
kennung der ägyptischen Regierung gefunden. Das bedeutet faktisch eine 
Art Schwebezustand für die Kirche in ihrem Zentrum, das um so mehr, 
als sie, im modernen wie im alten Ägypten nach Chalkedon, eher für 
ein fremdnationales Element angesehen wird, aufgrund der Betonung 
ihres griechischen Charakters in ihrer ganzen Geschichte bis in die Ge­
genwart herein. Andererseits ist es dem Patriarchat gelungen, wenigstens 
im wesentlichen, seine alleinige Zuständigkeit für die Orthodoxie in ganz 
Afrika durchzusetzen, wie es umgekehrt darauf verzichtet hat, seine 
eigene Hierarchie in Amerika aufzurichten. Erste Schritte in Richtung auf 
eine einheimische schwarzafrikanische Hierarchie in Ostafrika im Ver­
band des Patriarchats wurden unternommen. Die Integration des neuen 
Elements ist keine leichte Aufgabe. Gerade Alexandreia hatte sich ja 
lange bewußt „hellenisch" verstanden. — Ein Charakteristikum der 
alexandrinischen Kirche ist die starke Beteiligung des Laienelements in 
ihrer Leitung und Verwaltung.

Eine Verfassung konnte sich die Kirche von Antiocheia geben. Ihre 
neueste Fassung stammt aus dem Jahr 1955. Sie beginnt mit der Fest­
stellung: „Die Kirche von Antiocheia, bekannt als Griechisch-orthodoxes 
Patriarchat von Antiocheia, ist eine Apostolische Kirche, verbunden mit 
den übrigen Orthodoxen Kirchen durch die Einheit des Glaubens, der 
Mysterien und der kirchlichen Überlieferung." Die Verfassung legt also 
Wert auf die Apostolizilät der Kirche von Antiocheia. Die Aussage über 
ihre Verbindung mit den anderen orthodoxen Kirchen könnte so am Ein­
gang jeder Kirchen-Verfassung auf dem Boden der Orthodoxie stehen. 
Es ist die sehr knappe, aber umfassende Begründung der kirchlichen Ein­
heit nach orthodoxem Verständnis. Wie eine historische Reminiszenz da- 11

11 Vgl, sein Buch: The Historical Road of Eastern Christianity, New York 1963.

81



von Antiocheia", Antiocheia hat nämlich auf seinen national-hellenischen 
Charakter zugunsten des arabischen oder arabisierten Elements verzich­
tet. In allen Fragen der Verwaltung, des Gemeindelebens, der Rechtspre­
chung und der Bildung sind auch hier die Vertreter des Kirchenvolkes 
unmittelbar beteiligt.

Von anderer Art ist die „Verfassung" des Patriarchats und der Kirche 
von Jerusalem aus dem Jahr 1958, die laut Tzortzatos noch in Kraft ist. 
„Wir, Husein I. König des Ilaschimitischen Königreichs Jordanien . .
Das ist noch der Tenor der „alten Zeit", des Staatskirchentums. Sicher, 
vorausgegangen waren Schritte des Patriarchen Benediktos, aber Beschluß 
faßten Senat und Parlament des — mohammedanischen — Staates, und 
der König publizierte ein Staatsgesetz. Das Gesetz betont die Identität 
des Patriarchats als des Griechisch-Orthodoxen Patriarchats mit dem Klo­
ster oder der Bruderschaft vom Hl. Grab! Das griechische und das mona- 
stische Element sind damit gleicherweise hervorgehoben und im dritten 
Teil über die Hl. Synode noch einmal unterstrichen. Allerdings enthielt 
die Verfassung in Art. 26 die Auflage, daß der Patriarch innerhalb dreier 
Jahre zwei Araber mit jordanischer Staatsangehörigkeit zu Metropoliten 
oder Bischöfen weihe müsse. Ebenso bestimmt Art. 28/3, daß der Patriarch 
in die Bruderschaft vom Hl, Grab eine angemessene Anzahl von Mit­
gliedern aus den arabisch-orthodoxen Gemeinschaften aufnehmen müsse. 
Deutlich ist also das Bestreben, das Anliegen der arabischen Christen 
innerhalb der Kirche von Jerusalem zu fördern. Wieweit dieses Ziel er­
reicht wurde, wieweit die Verfassung in dieser Form heute wirklich noch 
in Kraft ist oder sein kann, entzieht sich unserer Kenntnis.

Gemeinsam ist den vier alten Patriarchaten, daß sie ihren Sitz in Län­
dern haben, deren Bevölkerung mehrheitlich und deren Regierung jeden­
falls sich nicht zur christlichen Religion bekennen. Die Türkei ist nach 
ihrer Verfassung ein laizistischer Staat, doch dem Islam verpflichtet. In 
Syrien ist der Islam Staatsreligion und der Koran Staatsgesetz. In Ägyp­
ten bestimmt der Islam die Haltung der Regierenden, auch wenn tradi­
tionsgemäß ein Kopte Mitglied der Regierung ist. Für Jerusalem vollzog 
sich inzwischen ein Wandel vom mohammedanischen Königreich zum 
israelischen Staat, und in beiden Fällen hatte und hat der Staat seine 
Staatsreligion; doch war und ist den Christen die Freiheit ihrer Religion 
garantiert. Ganz sicher sind die Kirchen heute in allen Staaten freier 
als in den vergangenen Jahrhunderten. Dennoch sind ihrer Betätigung 
ziemlich enge Grenzen gesetzt, die notwendigerweise auf ihre Verfas­
sungswirklichkeit zurückwirken müssen, nicht in jedem Fall auf die inner­
kirchliche Ordnung unmittelbar, wohl aber auf deren Ausfaltung und auf 
notwendige oder erwünschte Reformen. Die härteste Erprobung muß das 
ökumenische Patriarchat durchstehen. Verlor es schon seit 1922 seine 
Gläubigen außerhalb der Stadt, so wandern jetzt auch die Griechen aus 
Konstantinopel immer schneller aus. Die Theologische Hochschule von 
Chalki und nun auch die übrigen Schulen müssen schließen. Alle Publi­
kationsmöglichkeiten sind eingestellt. Die Gesamtsituation wird vor allem 
dadurch immer schwieriger, daß die Regierung die Forderung der türki­
schen Staatsangehörigkeit für die Mitglieder des Klerus im Patriarchat 
immer mehr ausdehnt. So ist im Augenblick zwar der jurisdiktioneile

82



Bereich weltweit, doch am Sitz des Patriarchats wird der Ring immer 
enger.

Von anderer Art und dazu, sieht man vom ökumenischen Patriarchat 
ab, teilweise größer und drückender sind die Schwierigkeiten und Ein­
schränkungen, denen sich die vier neueren Patriarchatskirchen und die 
beiden anderen autokephalen Kirchen im slavischen Bereich gegenüber­
sehen. Allerdings bestehen zugleich bedeutende Unterschiede von Kirche 
zu Kirche, d. h. natürlich auch von Land zu Land und von Staat zu Staat. 
Betroffen sind grundsätzlich das religiöse Leben der Gläubigen und oft 
auch ihre gesellschaftliche Stellung, betroffen die seelsorgliche und die 
Pastorale und erzieherische Tätigkeit der Kirche und ihres Klerus, betrof­
fen auch noch die kanonische Ordnung und Verfassung der Kirchen. Seit 
dem Ende des Zweiten Weltkriegs leben sie alle unter bolschewistischem 
bzw. kommunistischem Regime, das in einem weiteren Fall, bei der Alba­
nischen Kirche, zum Erliegen jeden kirchlichen Lebens, ja jeden religiösen, 
wenigstens in der Öffentlichkeit, geführt hat. Dabei dürfen wir allerdings 
nicht übersehen, daß besonders die vier Patriarchatskirchen auch vor der 
kommunistischen Machtübernahme als jeweils ausgesprochene National­
kirchen für unsere Begriffe sehr eng mit den betreffenden Staaten und 
deren Regierungen verbunden waren. Wir möchten versucht sein zu 
sagen, sie hätten schon damals in besonderem Maße unter staatlicher 
Aufsicht gestanden. Aber diese Aussage würde ihnen nicht eigentlich 
gerecht; denn im Grunde war es nur eine andere Art, die byzantinische 
Tradition fortzusetzen. Viele ihrer Theologen wollten die Situation ihrer 
Kirchen darum auch in unserer Zeit von der großen Symphonia zwischen 
Kirche und Reich, zwischen Basileus und Patriarchen verstehen, wie sie 
in der wohl von Photios konzipierten Epanagoge vorgezeichnet war. Wie 
im alten Byzanz, so waren ja auch in Rußland und Rumänien, in Serbien 
und Bulgarien Regierung und Kirchenleitung, Staatsvolk und Kirchenvolk 
geeint im gleichen orthodoxen Glauben, und kein Kirchenfest fand statt 
ohne die Teilnahme von Zar und König, kein Staatsakt ohne den Segen 
des Patriarchen. Von daher, von dieser Tradition, die nicht von einem 
Tag auf den anderen wegzuwischen war, gewinnt mancher Zug im Ver­
halten kirchlicher Persönlichkeiten unter der neuen Herrschaft, so sehr 
er westliche Beobachter aufs erste verwundern mag, ein anderes Aus­
sehen und verlangt nach einer vorsichtigeren Wertung und Deutung.

Die russische Kirche, die erste unter ihnen, setzt ihre Autokephalie mit 
dem Jahr 1448 an; anderswo möchte man lieber das Jahr 1589 dafür neh­
men — das Jahr, als der Metropolit von Moskau zum Patriarchen von 
ganz Rußland erhoben wurde, und das mit dem Segen des Patriarchen 
von Konstantinopel, dem die Zustimmung der übrigen Patriarchate folgte. 
Als 1948 Moskau zur 500-Jahrfeier der russischen Autokephalie einlud, 
entsandten dennoch alle ihre Vertreter oder kamen selbst — ein Bei­
spiel der audi im interorthodoxen Leben geltenden „Oikonomia", will 
mir scheinen; denn an der grundsätzlich verschiedenen Sicht und Einstel­
lung änderte sich ganz und gar nichts.

Ohne auf die reiche Geschichte der russischen Kirche eingehen zu kön­
nen, müssen wird wenigstens einige Bemerkungen zum gegenwärtigen 
Stand ihrer Verfassung vortragen. Schon das Landeskonzil 1917/18 hatte

83



eine solche erarbeitet. Sie konnte nicht zum Tragen kommen, da die 
Räterepublik es von sich aus unternahm, das religiöse wie kirchliche Le­
ben nach ihren eigenen Vorstellungen zu ordnen, genauer: es zum Ab­
sterben zu bringen. Grundsätzlich wurde der Kirche als solcher die Aner­
kennung verweigert. Die unter Opfern 1927 erreichte Registrierung des 
Patriarchats stellte gewissermaßen ein Unikum dar: Es war die Registrie­
rung eines Hauptes ohne Leib, einer Kirchenleitung ohne Kirche, wie der 
„Beschluß über religiöse Vereinigungen" vom Jahr 1929 deutlich zeigen 
sollte. Erst 1945 konnte eine zweite Landessynode, zugleich mit der Wahl 
des dritten Patriarchen seit der Wiedererrichtung des Patriarchats, eine 
„Verordnung über die Verwaltung der Russisch-Orthodoxen Kirche" her­
ausbringen. Sie darf als „Verfassung" gelten und konnte für einige Jahre 
relativ gute Wirkungen erbringen. Die Wende ließ jedoch nicht lange 
auf sich warten. Sie trat ein unter Chruscev, der seit 1958 auf dem Ver­
waltungswege die Lebensgrundlage der Kirche einzuengen begann. Das 
bitterste Ereignis: Eine Bischofssynode vom Jahr 1961 mußte die Verfas­
sung von 1945 den staatlichen Bestimmungen von 1929 „anpassen" und 
das Vorgehen der Regierung und der Behörden gegen Kirche und Reli­
gion gewissermaßen kirchlich sanktionieren und absegnen, der Landes- 
sobor des Jahres 1971 noch einmal diese Beschlüsse der Bischofssynode 
von 1961 bestätigen. Die synodale Verfassung ist offiziell beibehalten, 
doch nur in der Form der „Ständigen Synode", in der wiederum nur drei 
Bischöfe periodisch wechseln. Als höchste Autorität wird zwar der Lan- 
dessobor gleich im Proömion erklärt, es ist auch von seiner periodischen 
Einberufung die Rede. Doch über die Periodizität selber werden keine 
Angaben gemacht. Eine Bischofssynode als regelmäßige Einrichtung wird 
nicht erwähnt. Die Erfahrung der Jahre 1943 und 1961 zeigen klar, daß 
es eine solche dennoch geben kann bzw. geben muß, wenn die Regierung 
dies wünscht. Die nachträglichen Abänderungen der Verfassung aber tref­
fen das gesamte Pfarrleben schwer und bedeuten den Ausschluß des Pfarr- 
klerus aus der Leitung und Verwaltung der Pfarrei. Er ist wieder voll 
und ganz zum „Kultdiener" degradiert, angestellt von den Laien im Pfarrei­
rat, der ihm selbst den Zutritt zur Kirdie verwehren kann. Es ist nicht 
möglich, an dieser Stelle die Konsequenzen einer solchen „Verfassung" 
aufzuzeigen, sie können nur auf die Zerstörung der Gemeinde und der 
Kirche zielen.

Gegenüber der russischen Kirche sind die drei übrigen Patriarchalkir­
chen relativ freier in ihrer pastoralen wie kanonischen Betätigung. Kraft 
staatlichen Gesetzes gilt zwar auch in Serbien und Bulgarien die Tren­
nung von Kirche und Staat, doch konnten sich die Kirchen ihre eigene 
Verfassung erarbeiten, wenn auch natürlich unter Berücksichtigung der 
neuen Verhältnisse und Gesetze in den nach dem Zweiten Weltkrieg 
errichteten Volksrepubliken. Dabei hatten beide Kirchen in der Vergan­
genheit manches Gemeinsame, etwa die wiederholt erlangte und wieder 
verlorene Autokephalie. Die serbische Kirche hatte dabei die geringeren 
Schwierigkeiten oder die glücklicheren Umstände. Vielleicht war darin 
der Umstand einfach wirksam, daß es, von Konstantinopel aus gesehen, 
weiter ablag. Auch in seiner neuesten Geschichte seit dem 19. Jahrhun­
dert blieb es dabei.

84



Kaum hatte nämlich Serbien seine politische Halbautonomie unter tür­
kischer Oberhoheit erhalten, zog das ökumenische Patriarchat mit der 
Verleihung der kirchlichen Autonomie 1831 nach. Als es durch den Ber­
liner Vertrag 1878 die volle staatliche Unabhängigkeit erlangte, folgte 
ein Jahr später die volle Autokephalie durch den Tomos des ökumeni­
schen Patriarchats. Als nach dem Ersten Weltkrieg das „vereinigte Kö­
nigreich der Serben, Kroaten und Slowenen" geschaffen wurde, vereinig­
ten sich auch die bis dahin getrennten serbischen Jurisdiktionen zur einen 
serbischen Kirche, die sich 1920 ihren ersten Patriarchen wählte. Die Re­
gierung verlangte die Wiederholung der Wahl nach einem von ihr ge­
billigten Wahlmodus. Das Ergebnis war das gleiche und 1922 erfolgte die 
Anerkennung des Patriarchats durch Konstantinopel. Die Kirche gab sich 
eine Verfassung, die durch die Regierung anerkannt und von ihr auch 
veröffentlicht wurde (1931). Darin versteht sich die Kirche als National- 
und Staatskirche. Nach dem Zweiten Weltkrieg, unter dem Gesetz der 
Trennung von Staat und Kirche, mußte diese Verfassung natürlich von 
Grund auf geändert werden. Die Bischolssynode konnte die erforderli­
chen Änderungen 1947 von sich aus vornehmen und 1953 die Verfassung 
von neuem dem Gesetz des Staates über die Stellung der religiösen Ge­
meinschaften anpassen. Heute gilt die Fassung vom Jahr 1961. Darin wird 
die Autokephalie gleich im ersten Artikel proklamiert, zugleich mit der 
unaufgebbaren Einheit mit der ganzen Orthodoxie. Alle Jurisdiktion in 
der Kirche auf geistlichem, administrativem und richterlichem Gebiet wird 
der Hierarchie allein zugesprochen, wie überhaupt der Klerus innerhalb 
der Kirche die überwiegende Rolle spielt. Das Laienelement tritt fast 
ganz zurück; doch hat es besonders im Leben der Pfarrgemeinde, d. h. 
an der Basis, einen wichtigen Platz. Das Patriarchat und die Kirche wis­
sen sich heute noch aufs engste dem serbischen Volkstum verbunden und 
verpflichtet. Möglicherweise hat gerade diese Haltung dem makedoni­
schen Volk und seiner Kirche den Schritt in die eigene Autokephalie erst 
recht nahegelegt.

Die mehr als 70 Jahre dauernde Trennung zwischen der bulgarischen 
Kirche und dem ökumenischen Patriarchat (1870/72—1945) ist bekannt 
und muß hier nicht nachgezeichnet werden. Doch muß wohl die Tatsache 
vermerkt werden, daß die Exkommunikation, die eine Synode von Kon­
stantinopel 1872 über die Bulgaren verhängte, im wesentlichen nur von 
den „griechischen" Kirchen beachtet wurde. Man kann hier genau so 
nachdenklich werden hinsichtlich des Sinns kirchlicher „Strafen" wie ange­
sichts ähnlicher Vorfälle in der abendländischen Kirche. Kirchenführer 
werden sie immer für notwendig erachten, Kanonisten sie mit. allem 
Scharfsinn begründen und rechtfertigen. Auch die Hl. Schrift wird dazu 
ihren Beitrag liefern müssen. Ihre Bedeutung ist am ehesten einsichtig, 
wenn es sich um Fragen des Glaubens handelt, um Klarheit für das christ­
liche Leben aufzuzeigen. Im Kampf um Rechte und Vorrechte, um Macht 
und Besitzstand eingesetzt, hatten und haben sie stets ein makabres Ge­
sicht. Doch das ist nicht unser Thema. Jedenfalls fand die bulgarische Kir­
che, die sich seit 1870 als autokephal verstand und verwaltete, 1945 auch 
die Anerkennung durch den ökumenischen Patriarchen und damit durch 
alle anderen Kirchen, die noch abseits standen. Von den slavischen und

85



von der rumänischen Kirche war sie den Bulgaren nie verweigert wor­
den. 1953 erklärte sie sich selber zum Patriarchat, was wiederum erst 
1961 von Konstantinopel anerkannt wurde. Natürlich kann niemand be­
streiten, daß die byzantinische Kirche „Mutterkirche" für das bulgarische 
Christentum war. Audi das bulgarische Exarchat im 19. Jahrhundert wollte 
das nicht tun. Die Anklage auf Phyletismus d. i. Nationalismus, eine 
„Häresie", die man dabei erst entdeckte, entbehrt nicht einer gewissen 
Tragik, schaut man auf die orthodoxe Diaspora von heute. Und merkwür­
dig ist noch einmal der Vorwurf eines antikanonischen Vorgehens der 
Bulgaren. Im Grunde gingen alle „neueren" Autokephalien den gleichen 
Weg: Sie haben sich — wir sahen es — fast alle die Autokephalie erkämp­
fen, um nicht zu sagen: ertrotzen müssen. Wir sind nicht Richter der ande­
ren, und können diesen Weg doch nur bedauern, gerade aus Achtung vor 
der Orthodoxie als Kirche.

Die neue bulgarische Verfassung, auf dem Hintergrund der Trennung 
von Staat und Kirche, beginnt mit dem Bekenntnis zur Einheit in der 
einen Kirche gemäß dem gemeinsamen Glaubensbekenntnis. Sie betont 
den Patriarchalstatus, kennt eine Synode der Hierarchie und eine Stän­
dige Synode, ebenso eine Versammlung und einen Rat aus Vertretern 
des Klerus und des Kirchenvolkes. Großes Gewicht wird auf die Regelung 
der Zuständigkeiten innerhalb der Kirche gelegt. In bestimmten Fällen 
wird die Unterrichtung der Regierung angeordnet und ihre Zustimmung 
wohl auch gemäß den staatlichen Gesetzen über die Kulte vorausgesetzt.

Durch Jahrhunderte waren die beiden Metropolien der Donaufürsten­
tümer Moldau und Walachei dem ökumenischen Patriarchat besonders 
eng verbunden. Die Fürsten, und hier besonders die einheimischen, lei­
steten den oft bedrängten Patriarchen immer großzügige Hilfe. Der Ge­
danke an eine Autokephalie schien den politischen wie kirchlichen Füh­
rern gleicherweise ferngelegen zu haben. Aber wie die Fürsten es ver­
standen, auch innerhalb des osmanischen Reiches sich eine weitgehende 
Autonomie zu bewahren, so waren auch die Metropoliten von Jasi und 
Bukarest faktisch Vorsteher autonomer Kirchen. Erst das 19. Jh. brachte 
die einschneidende Wende, besonders seit der Vereinigung der beiden 
Fürstentümer zu einem einzigen Staat unter Alexander Cuza im Jahr 
1859. Von sich aus erklärte dieser die rumänische Kirche für selbständig, 
doch nur, um sie vollkommen dem Staat zu unterwerfen. Es ist richtig, 
daß infolge der kirchlichen Bindung an Konstantindpel, teilweise auch an 
die Bruderschaft vom Hl. Grab in Jerusalem, hohe finanzielle Abgaben 
aus dem Land hinausgingen. Man wird zugeben müssen, daß damit dem 
Aufbau des neuen Staates notwendige Mittel entzogen wurden. Doch 
Cuza konfiszierte das Kirchenvermögen radikal und schränkte die Tätig­
keit der Kirche auch auf dem pastoralen Sektor gewaltsam ein. Erst nach 
seiner Beseitigung konnte sich das kirchliche Leben normalisieren. Zwar 
war die Autokephalie noch von keiner Seite offiziell anerkannt, doch 
zugleich mit dem neuen Königreich Rumänien konsolidierte sich auch die 
rumänische Kirche, natürlich in enger Verbindung mit dem Staat. Und 
1885 erfolgte dann auch die Autokephalieerklärung durch das ökumeni­
sche Patriarchat. Nach dem Ersten Weltkrieg erlangte Rumänien seine 
größte Ausdehnung, für die Kirche bedeutete es die Einigung der ganzen

86



rumänischen Orthodoxie. Dem trug die Erhebung zum Patriarchat Rech­
nung im Jahre 1925, ebenso die Zusammenfassung der vorausgegangenen 
gesetzgeberischen Tätigkeit in einer Verfassung, deren besonderes Ziel 
es war, die einzelnen Teile der Kirche zur vollen Einheit zu verbinden. 
Der Ausgang des Zweiten Weltkrieges brachte für Staat und Kirche Ver­
luste an Rußland, zugleich die politische und gesellschaftliche Wandlung. 
Unter dem Patriarchen Justinian gelang es, die Umstellung der kirchli­
chen Ordnung so an die neuen Verhältnisse anzupassen, daß es in Ru­
mänien allein unter allen kommunistisch regierten Ländern nicht zu einer 
offiziellen Trennung von Staat und Kirche kam. Die 1948 von der Kirche 
erarbeitete Verfassung wurde zu Anfang 1949 vom Präsidium der Natio­
nalversammlung bestätigt. Gemäß ihrem ersten Artikel gehören ihr alle 
Orthodoxen in der Volksrepublik an, gemäß Art. 2 ist sie autokephal, 
einheitlich in ihrer Organisation und zugleich in dogmatischer, kanoni­
scher und liturgischer Einheit mit der Allgemeinen östlichen Kirche ver­
bunden. Dementsprechend ist sie synodal und hierarchisch verfaßt; sie 
führt ihre Angelegenheiten selbständig durch Organe, die von Klerus 
und Volk gewählt werden. Die Aufsicht des Staates, vorgesehen durch 
die Verfassung der Volksrepublik und das Gesetz über den allgemeinen 
Status der Religionen, wird vom Kultusministerium ausgeübt. Die rumä­
nische Diaspora wird in Art. 6 ausdrücklich einbezogen, ihre Betreuung 
vorgesehen, „mit Zustimmung der Regierung" allerdings. Organisatori­
sche Änderungen bedürfen stets auch der Bestätigung von seiten des 
Präsidiums der Nationalversammlung. Neben die Bischofssynode und die 
Ständige Synode treten eine nationale Kirchenversammlung und ein natio­
naler Kirchenrat, in denen auch das Laienelement voll vertreten ist.

Nur erwähnen möchten wir die beiden anderen slavischen Autokepha- 
lien in Polen und in der CSSR. Zur Geschichte der letzteren mußten wir 
schon die wichtigsten Daten erwähnen. In Polen, wie es 1918 als Staat 
wiedererstand, waren die Orthodoxen als Metropolie organisiert, der der 
ökumenische Patriarch bereits 1924 die Autokephalie verlieh. Der Aus­
gang des Zweiten Weltkrieges brachte den Verlust der Ostgebiete an 
die Sowjetunion, wovon natürlich vor allem die Orthodoxie betroffen 
wurde. Auf dem Hintergrund der Einbeziehung des polnischen Staates 
in den Block der kommunistisch regierten Länder in Osteuropa ist es 
allein zu verstehen, daß nunmehr das Patriarchat von Moskau sich für 
berechtigt hielt, der Polnischen Kirche 1948 von seiner Seite noch einmal 
die Autokephalie zu gewähren. Wir haben über die Vorgänge keine 
genauen Unterlagen, doch liegt die Vermutung nahe, die Russische Kirche 
habe damit ihre Zuständigkeit als „Mutterkirche“ geltend machen wollen. 
Wir hätten es dann mit einem Vorgriff auf das spätere Vorgehen Mos­
kaus in Amerika (und in Japan) zu tun. Nicht zu bestreiten ist die Tat­
sache, daß es sich bei den Orthodoxen in Polen zumeist um Gläubige 
handelt, deren Vorfahren oder die noch selbst einmal zur russisch-ortho­
doxen Kirche gehörten.

Besondere Beachtung verdient die Kirche von Griechenland innerhalb 
der Orthodoxie heute. Sie scheint noch die ursprüngliche Situation aller 
orthodoxen Kirchen in der Vergangenheit darzustellen; die ursprüngliche 
und vollkommene Einheit von Staat, Volk und Kirche. Wir können sicher

87



nicht beurteilen, wieweit die Kreise reidien, die sogar an ein Fortleben 
der großen byzantinischen Tradition glauben wollen; es gibt sie auf jeden 
Fall, und in manchen Reden griechischer Metropoliten und in Artikeln 
der kirchenoffiziellen Zeitschrift „Ekklisia" ist diese Haltung deutlich zu 
spüren. Es ist nicht möglich, die Geschichte der Kirche im einzelnen hier 
nachzuzeichnen. Aufschlußreich aber ist der Satz bei Tzortzatos12: „Mit 
der selbständigen Verwaltung beginnt die Kirche in Griechenland von 
ihrer Unabhängigkeit an, die aus der politischen Unabhängigkeit folgte", 
wofür sich der Verfasser ausdrücklich auf Kanon 38 des Trullanum II be­
ruft und zitiert: „Den politischen und nationalen Ordnungen soll auch die 
Ordnung der kirchlichen Angelegenheiten folgen"; ebenso bemüht er 
dafür Photios. Die offizielle Verkündigung der Selbständigkeit geschah 
dann 1833 von seiten der königlichen Regierung; sie erließ auch eine 
Kirchenverfassung, die freilich der Orthodoxie fremd sein mußte. Erst 
recht verweigerte das ökumenische Patriarchat die Anerkennung dieses 
eigenmächtigen Vorgehens der griechischen Regierung. Es dauerte bis 
1850, ehe sich Konstantinopel bereit fand, auch von seiner Seite die Auto- 
kephalie durch einen Tomos zu gewähren. Noch zweimal im 19. Jh. wur­
den die Grenzen der autokephalen Kirche von Griechenland neu um­
schrieben, d. h. jeweils auf Kosten des ökumenischen Patriarchats erwei­
tert: 1866 werden die Eparchien der Jonischen Inseln eingegliedert, 1882 
ebenso Eparchien im Epirus und in Thessalien, deren Gebiete inzwischen 
dem griechischen Staat angeschlossen worden waren. Die Eingliederung 
wird jedesmal mit den politischen Veränderungen begründet, was an sich 
durchaus verständlich ist. Charakteristisch ist aber, daß dabei wieder 
Photios zitiert wird, d. h. man will auf jeden Fall den Anschluß zur Tra­
dition und zu den Kanones des ersten Jahrtausends herstellen.

Zu Beginn unseres Jahrhunderts kommt auch die Frage der Diaspora 
schon ins Blickfeld der griechischen Orthodoxie. Ein Tomos von 1908 
unterstellt deren pastorale Betreuung der Kirche von Griechenland, worin 
man in Konstantinopel aber bezeichnenderweise eine Abtretung der eige­
nen kanonischen wie jurisdiktioneilen Rechte sah. 1922 wurde dieser To­
mos außer Kraft gesetzt, als das ökumenische Patriarchat damit begann, 
selbst in Europa und in Amerika griechische Metropolien und Eparchien 
unter seiner Jurisdiktion zu errichten. Die Griechische Kirche fügte sich 
dem Vorgehen, wenn auch nicht ohne einen gewissen Vorbehalt, „aus 
unendlicher Ehrfurcht gegenüber dem Ökumenischen Patriarchat und aus 
dem Verlangen, es moralisch zu unterstützen, im übrigen auch in Über­
einstimmung mit alten kanonischen Anordnungen"; mit letzteren könnte 
vor allem der Kanon 28 von Chalkedon gemeint sein13. Ohne Zweifel be­
deutete die Umstrukturierung der Diaspora für die Kirche von Griechen­
land eine bittere Pille. Das kirchliche und nationale Empfinden waren ge­
troffen. Noch einmal ein anderes Gewicht erhielt das Vorgehen des öku­
menischen Patriarchats vor allem in Amerika, wo schon eine russische 
Hierarchie bestand: Neben eine orthodoxe Hierarchie, die bereits über 
Jahrzehnte im Lande wirkte und sich bisher nach guter orthodoxer Tra-

'* 8eoXofla 48 (1977), S. 452. ,
,s Vgl. Tzortzatos, a. a. O. (S. 79H S. 469.

88



dition für alle Gläubigen zuständig wußte, trat eine zweite, sehr bald 
sogar in ein und derselben Stadt, was der gleichen orthodoxen Tradition 
widersprach. Es war nur natürlich, daß bald die Heimatkirchen anderer 
orthodoxer Emigrantengruppen folgten und ebenfalls eigene kirchliche 
Organisationen für ihre Gläubigen aufbauten. Der Nationalismus feierte 
seine Triumphe, feiert sie noch. Der 1872 verurteilte „Phyletismus" ist 
heute in der orthodoxen Diaspora geradezu die Regel, und den wesent­
lichen Anstoß, in den Augen vieler die Rechtfertigung, hat das ökumeni­
sche Patriarchat geboten, das ihn einmal so scharf verdammt hatte. Wir 
sagen das als einfache historische Feststellung, nicht als moralisches Ur­
teil, das uns nicht zusteht.

Heute umfaßt die Autokephale Kirche von Griechenland noch immer 
nur die gleichen Gebiete wie 1882. Zur Kirche von Griechenland, wie wir 
sie gewöhnlich verstehen, gehören dagegen auch die Metropolien der 
„neuen Gebiete", d. h. jener Teile Nordgriechenlands, die erst zu Beginn 
unseres Jahrhunderts dem griechischen Staat eingegliedert wurden. Nach 
der Verfassung von 1977 zählt die Autokephale Kirche 42 Metropolien, 
die Hierarchie des ökumenischen Thrones 35 Metropoliten. Durch einen 
Tomos von 1928 wurden die Diözesen der „neuen Gebiete" der Kirche 
von Griechenland zur Verwaltung übergeben, unbeschadet ihrer Zuge­
hörigkeit zur Kirche von Konstantinopel. Umgekehrt haben ihre Metro­
politen Sitz und Stimme in der Synode der Hierarchie wie in der Stän­
digen Synode. Gelegentliche Versuche, diesen gewiß ungewöhnlichen Zu­
stand zu beendigen, sind bisher stets gescheitert, sicher vor allem aus 
Rücksicht auf die bedrängte Lage des ökumenischen Patriarchats, Daß sie 
dem sonst beschworenen Territorialprinzip widersprechen, ist offenkun­
dig. Daß sich das griechische Nationalempfinden, sonst stets wach und 
selbstbewußt, dennoch damit abfindet, bisher jedenfalls abgefunden hat, 
ist nur von daher zu verstehen, daß man das ökumenische Patriarchat 
und seine Kirche in das Hellenentum integriert sieht, einfacher gesagt, 
als „griechische Angelegenheit" betrachtet. Dahinter steht der unbewußt 
niemals aufgegebene Anspruch auf „die Stadt" als Mittelpunkt des Grie­
chentums wie der griechischen Kirche. Das erklärt ebenso den sicher 
nicht weniger schmerzlichen Verzicht auf die Eingliederung der Dodeka­
nes wie der kretischen Metropolien. Die Erhebung der letzteren zum 
(halb) autonomen Erzbistum mit eigener Lokalsynode im Jahr 1967 sollte 
auch da und dort schon angemeldete Ansprüche Athens abwehren.

Die Verfassungsgeschichte der Kirche von Griechenland ist überaus 
wechselvoll. Die jüngste Verfassung stammt aus dem Jahr 1977. Sie löste 
die Verfassung und die kirchliche bzw. staatskirchliche Gesetzgebung 
unter der Militärregierung ab. Ihr Ziel war nicht zuletzt, der Kirche ein 
größeres Maß an Freiheit und Unabhängigkeit gegenüber der Regierung 
und den staatlichen Behörden zu gewährleisten. Ansätze dafür sind gewiß 
gegeben. Doch ist auch diese Verfassung Staatsgesetz und als solches 
publiziert nach ihrer Billigung durch Parlament und Regierung. Die enge 
Verbindung von Staat und Kirche ist keineswegs aufgegeben, sieht man 
auf den Tenor der Verfassung im Ganzen. So werden etwa alle Beschlüsse 
der Heiligen wie der Ständigen Synode im Regierungsblatt veröffentlicht 
und erhalten dadurch Gesetzeskraft. Das entspricht der gleich in Art. 2

89



festgelegten Zusammenarbeit der Kirdie mit dem Staat, dessen Schutz 
sie umgekehrt bei Gefahr für die Religion in Ansprudi nimmt. Dieser 
Schutz erstreckt sich noch auf die Tracht der Mönche und Kleriker der 
orthodoxen Kirche: Sie zu tragen wird allen nichtorthodoxen Klerikern 
und Mönchen bei Strafe untersagt (Art. 54).

Wir müssen vieles beiseite lassen, um noch kurz auf die neuesten, noch 
umstrittenen Autokephalien eingehen zu können. Der „Autokephalen Kir­
che von Makedonien" sind wird bereits wiederholt begegnet. 1967, genau 
200 Jahre nach der Unterdrückung der autokephalen Erzdiözese von 
Ochrid im Jahr 1767, erklärte sie durch ihre Synode von neuem ihre 
Autokephalie als Wiedergutmachung jener „unkanonischen Auflösung". 
Sie hatte sich zuvor schon eine eigene Verfassung gegeben. Territorial­
prinzip und Nationalprinzip werden gleicherweise angerufen, letzteres 
auch durch die gleichzeitige Errichtung einer eigenen Diözese für die 
makedonische Diaspora in Canada und den Vereinigten Staaten. Man 
wird der Kirchenleitung bestätigen müssen, daß sie für ihr Vorgehen 
ihre Lektion aus der neueren Geschichte der Orthodoxie gut gelernt und 
in die Praxis übersetzt hat. Vielleicht liegt es daran, daß zwar keine 
andere autokephale Kirche, soweit wir wissen, bisher offiziell die Ge­
meinschaft mit dieser Kirche aufgenommen, keine aber auch gegen sie 
eine Verurteilung in kanonischem Sinn ausgesprochen hat.

Große Probleme mußte dagegen die Errichtung einer Autokephalen 
Orthodoxen Kirche in Amerika bringen, von welcher Seite sie auch ge­
schehen mochte. Es sei denn, die dort vertretenen Hierarchien und ihre 
Gläubigen hätten sich gemeinsam dazu entschlossen. Tatsächlich bildete 
sich 1960 „The Standing Conference of Canonical Orthodox Bishops of 
the Americans", angeregt durch den Vertreter Konstantinopels, Erzbischof 
Jakobos Koukouzis. Es war ein guter Versuch, die Einheit auf längere 
Sicht vorzubereiten; er mußte zuletzt scheitern allein schon an der Tat­
sache, daß der Begriff „kanonisch" im Titel des Unternehmens nicht von 
allen in gleichem Sinn verstanden wurde, nicht auf alle Mitglieder der 
Konferenz gleicherweise anwendbar war. Die Initiative des ökumenischen 
Patriarchats mußte zudem über kurz oder lang Moskau auf den Plan rufen. 
Ohne Zweifel hatte die Russische Kirche die älteren Rechte, jedenfalls, 
wenn man die Dinge mit deren Augen sah. Der erste orthodoxe Bischof 
war von ihr entsandt, dazu hatten russische Missionare als erste auf 
amerikanischem Boden gewirkt, mochte das Gebiet zunächst auch noch 
Teil des russischen Reiches gewesen sein. Und seit 1872 existierte bereits 
San Francisco als russisch-orthodoxer Bischofssitz unter der Jurisdiktion 
des Hl. Dirigierenden Synods. Auf der anderen Seite war die Zahl der 
orthodoxen Griechen inzwischen bedeutend größer als die der Russen. 
Und zudem hatten sich innerhalb der russischen Einwanderung nach der 
Oktoberrevolution in der Heimat Spannungen und bald auch Spaltungen 
ergeben; letztere sind bis heute nicht überwunden. Es war darum vor­
auszusehen, daß auch eine autokephale russische Metropolie in Amerika 
nicht einmal alle Gläubigen russischer Abstammung würde vereinigen 
können. Möglicherweise glaubte man in Konstantinopel, sich mehr Chan­
cen ausrechnen zu können, bei geduldigem Vorgehen die gesamte Ortho­
doxie jenseits des Ozeans sammeln zu können unter einer einzigen Juris-

90



diktion. Sicher dachte man dort auch an den Kanon 28 von Chalkedon. 
Von ihm leitete der ökumenische Thron seine Verantwortung und Zu­
ständigkeit für die ganze orthodoxe Diaspora, d. h. für alle Orthodoxen 
außerhalb ihrer Heimatkirchen und Heimatländer ab. Diese Interpreta­
tion ist sachlich nicht zu halten, sooft der Kanon auch in diesem Sinn 
angezogen wurde und noch immer angezogen wird. In der Tat hat sich 
Patriarch Athenagoras in seinem Protest gegen den Schritt Moskaus nicht 
darauf berufen. Er stellte vielmehr die Forderung auf, nur ein ökumeni­
sches Konzil könne die Autokephalie verleihen. Auch sie ist historisch 
unhaltbar und würde außerdem die gesamte Struktur der Orthodoxie, 
so wie sie heute besteht, in Frage stellen. Wir haben bereits darauf hin- 
gewiesen.

Die Situation der orthodoxen Diaspora in Amerika betrifft nun freilich 
viele Kirchen des Ostens. Darum hätte eine wirklich umfassende Lösung 
auch die Mitwirkung und schließlich die Zustimmung aller beteiligten 
Kirchen gebraucht. Und nicht nur dies, sondern auch die Mitwirkung der 
Gläubigen in Amerika selber, schaut man auf die Tradition der Ortho­
doxie. Zunächst sind nun einmal die Spannungen gewachsen, dazu die 
Unsicherheit innerhalb der verschiedenen Jurisdiktionen. Die Fluktuation 
von Gemeinden und selbst Bischöfen scheint eher zugenommen zu haben. 
Um der Einheit willen, auf die die Orthodoxe Kirche so großen Wert legt 
und um die zu beten sie nie aufhört, können wir die Entwicklung nur 
bedauern. Darin wissen wir uns einig mit vielen Theologen der betrof­
fenen Kirchen selbst, dafür zeugt das umfangreiche Schrifttum über die 
Fragen zur Autokephalie und zur Diaspora. U. E. hat die Panorthodoxe 
Synode hier eine Aufgabe, die mehr als die Lösung nur eines innerortho­
doxen Strukturproblems umfaßt. Das Leben jeder Kirche, ihre Verfassung 
und ihr Dogma, ihre Einheit und ihre Uneinheit, das Auf und Ab ihrer 
geschichtlichen Entfaltung, das alles trifft zuletzt die ganze Christenheit, 
trifft sie über Jahrhunderte hinweg, mögen die Zeitgenossen es sehen 
oder übersehen.

91



ECCLESIOLOGICAL REVIEW OF THE THIRTY-FOURTH APOSTOLIC
CANON

* PANTELEIMON RODOPOULOS 

Thessaloniki

The thirty-fourth Apostolic Canon reads as follows:
"The bishops of each nation ("ethnous") are obliged to look up to the 

first among them (the "protos"), to consider him as head, and to do 
nothing without his consent Each one is to do only what is pertinent 
to his diocese and to the villages within it. Nor, on the other hand, is 
the "protos" to take any action without the consent of all. For thus there 
will be concord, and God will be glorified, through the Lord, in the Holy 
Spirit, the Father, the Son, and the Holy Spirit."

This canon as well as the similar ninth canon of the Synod of Antioch 
(341) refer to the canonical and synodical relations which prevail be- 
tween the bishops of a metropolitan eparchy and the first-ranking bishop 
in the metropolis1 * * *. It has to do, we may say, with an autocephalous metro­
politan eparchy. In antiquity, however, all the local churches were auto­
cephalous5 * * 8.

The purpose for which the thirty-fourth Apostolic Canon was 
decreed, as it emerges from its content as well as from the similar ninth 
canon of the Synod of Antioch, was to assure unity and canonical 
Order in the Church.

"Just as bodies, if the head does not maintain its activity in good 
health, function faultily or are completely useless, so also the body of

1 The term, "nation" ("ethnos") used in this canon, certainly, does not have the modern 
sense of the term, but the sense found in the canon itself, that is, ecciesiastical metro­
politan epardiy, which presupposes also the administrative and geographical division 
of the Roman Empire at the time of composition of the Apostolic Canons. The ninth
canon of the Synod of Antioch, however, which is similar to the one under consideration,
does not use the term "nation" ("ethnos") at all, but rather the term "eparchy" to express 
the same thing:

"The bishops of each eparchy are obliged to look up to the first-ranking bishop in 
the metropolis and to take care of the whole epardiy . . .". Elsewhere, likewise, the 
leoding canonologists Zonaras, Baisamon and Aristinos have explained the term: "... the 
present canon bids the first-ranking ("protous") bishops of each eparchy, that is to say
the high priests of the metropolitan cities, to be considered as head by the other bishops 
of the same epardiy . . ." (Zonaras)

Regarding the sense of the term "nation" ("ethnos") in the canons, see further Maxi- 
mos, Metropolitan ol Sardeis, The Oecumenical Patriarchate in the Orthodox Church
(in Greek), pp. 232 ff.

8 Historically, "autocephalous" implies that jurisdiction given to an ecciesiastical 
district, that is, to a group of local churches, to elect the first among themselves to be 
metropolitan or patriarch, whereas "autonomous" implies that jurisdiction given to elect 
the bishops, the election, however, of the Metropolitan (protos) being subject to rati- 
flcation by the Patriarch or being conducted directly by the Patriarch with the synod 
assembled around him.

92



the Church, if its preeminent member, who occupies the Position of head, 
is not maintained in his proper honor, functions in a disorderly and faulty 
manner. Therefore, the present canon bids the first-ranking ("protous") 
bishops of each eparchy, that is to say, the high priests of the Metro­
politan cities, to be considered as heads by the other bishops of the 
same eparchy, and without them to do nothing which concerns the com­
mon condition of the Church, such as dogmatical questions, arrangements 
concerning errors common to the Church, installation of high priests, 
and the like. But concerning these matters it is best to confer with him 
(that is the protos) and to vote for that which seems best to all.“ (Zonaras)

The ninth canon of the Synod of Antioch gives a practical reason why 
the bishops ought to accept the Position of ieadership of the first-ranking 
bishop of the metropolis, who undertakes the care of the entire eparchy. 
From everywhere all those who have business or other matters to attend 
to, converge upon the metropolis to dispose or expedite them, whether 
they require ecclesiastical consultation or presentation before political 
officials situated in the metropolis, presentation being often through me- 
diation by the protos. Consequently, the primacy of honor has, in this 
instance, the meaning of “diakonia“.

Such dependence of the bishops of an eparchy upon the first-ranking 
bishop in the metropolis is not one-sided and unbalanced, reversing and 
changing the Church's teaching concerning the equality of bishops in 
the priesthood. The protos "is not to take any action without the con­
sent of all . . ."* on matters of general concern to the metropolitan epar­
chy. With respect to special pastoral or other matters of their own dioce- 
ses, the bishops and the protos are independent, as "... each bishop 
has authority over his own district both to administer in accordance 
with the reverence incumbent upon him and to take care of the entire 
region subordinate to his city, as well as authority to ordain elders and 
deacons and to handle each matter according to his judgment . .

This freedom in the conduct of the pastoral work of each diocese by 
its bishop comprises an inalienable episcopal right, independent of the 
value or size of the diocese, inherent in the priesthood, and acquired 
in the episcopal consecration.

Through the enactments of the thirty-fourth Apostolic Canon 
a balance is derived in the relations of bishops with the metropolitan; 
mutual respect between them is preserved and at the same time the 
co-responsibility of all the bishops for the administration and pastoral 
care of the entire Church is emphasized. The thirty-fourth canon, as Zona­
ras aptly observes, "... bids the first-ranking bishops of eadi eparchy, 
that is to say, the high priests of the metropolitan cities, to be considered 
as head by the other bishops of the same eparchy and without them to 
do nothing which concerns the common condition of the Churdi . . . nor 
does it allow the first-ranking ("protos") bishop to abuse his honor to 
the point that it becomes tyranny, to act high-handedly, or without 
having the common consent of his co-celebrants to do any of the afore- 
mentioned, or anything similar to them . . .".

s Cf. canon 9 of the Synod of Antioch: “. . . nor without the consent of the rest. 
* Canon 9 of the Synod of Antioch.

93



Thus is achieved the great good of the unity of the Church. This canon, 
as Zonaras goes on to observe, "... intends . . . the High priests to he 
in concord and bound together by the bond of love, and to be an example 
of love and concord both to the clergy under them and to the multitudes, 
so that God may thus be glorified in accordance with the evangelical 
teaching which says, let your light shine before men so that they may 
see your good works and glorify your Father who is in heaven . . .“.

This unity through the interdependence of bishops and Metropolitan 
is manifested especially in the regulär functioning of the synodical System 
in a local Church. Factionalisms, cladestine meetings, and chance schis- 
matic tendencies of bishops, on the one hand, and on the other high- 
handedness and tyrannical dispositions which might be expected of the 
protos, are eliminated. All the general issues of the eparchy come to the 
synod and are examined in common by all the bishops of the eparchy 
together with the protos, who make decisions in common about these 
issues, and even more importantly, elect and consecrate bishops.

Such an interdependence, or, in other words, co-responsibility of the bish­
ops with their protos, reinforces the synodical system without diminution 
or change of the rule which prevails in it concerning making decisions 
according to majority vote. The assembling of the synod and decision- 
making with the consent and presence of the protos,— "the bishops of 
each nation (eparchy) are to do nothing without his consent" — does 
not mean that the decisions of a local synod, made by majority vote, are 
subject to the approval or rejection of the protos, but that the subjects 
of general concern in a metropolitan eparchy and especially the election 
of bishops are discussed in the synod in common and decisions are made 
there, always with the first-ranking bishop of the metropolis presiding. 
It is not possible either for bishops without the protos to convene a 
synod, hold a discussion or make a decision, or for the protos without 
the synod of bishops around him to decide or to act upon subjects con­
cerning the entire eparchy. Majority vote is the rule in synodical de- 
cision-making. The sixth canon of the First Oecumenical Council estab- 
lishes canonically what was the practice in this matter according to 
"ancient custom": "It is entirely clear that if anyone without the consent 
of the metropolitan would become a bishop, the great synod has deter- 
mined that such a one is not to be a bishop. Nevertheless, if in the ge­
neral vote of all, which has been conducted fairly and in accordance 
with ecclesiastical rule, two or three are opposed in a dispute, the vote 
of the majority shall be valid."

The same points are formulated even more clearly in the nineteenth 
canon of the Synod of Antioch5.

‘ “• - • that a bishop is not to be consecrated without (being elected by) a synod 
and without the presence of the Metropolitan bishop of the eparchy; and since he must 
always be present, it is better for all co-celebrants in the eparchy to be with him; it 
is also fitting for the one in the metropolis to summon them by a letter. It is better if 
all answer, but if this be difficult, the majority without fail (must answer). They must 
be present, or through letters becoming co-voters and thus the election will take place 
with the majority, i. e. present, or through a vote. If the election be otherwise than 
that defined, the consecration shall not be valid. But if the election be in accord with 
the canon specified, even though some be in disagreement, the vote of the majority 
shall be valid."

94



As we see in the entire process of the life of a local churdi, the demo- 
cratic principle of the synodical System prevails, that is, decision-making 
according to majority vote, and in this principle the co-responsibility 
of all the bishops together with the Metropolitan is emphasized.

This dependency of the bishops of a local church, of a metropolis or a 
Patriarchate, upon their protos, as well as his upon his co-celebrant bish­
ops in the eparchy, which is expressed and promulgated through the 
thirty-fourth Apostolic Canon, as well as through other canons of the 
ancient, undivided Church, does not come into conflict with the eccle- 
siological teaching concerning the equality of bishops, from the point 
of view of priesthood and concerning their communion as equal co-cele- 
brants in the Mysteries. In fact, since the Mysteries and their celebra- 
tion under the individual bishop, who is in sacramental communion with 
the rest of the canonical bishops and with the first-ranking bishop of 
the metropolis are always combined with the Holy Eucharist, they are in- 
separably und organically connected with the structure and administration 
of the Church. The administration or structure or "canonical jurisdiction" 
springs directly and inevitably from the sacramental life of the Church 
and it is its expression, manifested even in the functioning of the syno­
dical System. The Churdi is built and realized in place and time through 
the Holy Eucharist as a local fellowship assembled around the individual 
bishop. Thus we have at the same time the local, but also the catholic 
Church; we have an internal sacramental communion of the whole Church. 
The bishops, then, being co-celebrants of the one Mystery, the "mystery 
of Christ", expressed and fulfilled in the Holy Spirit as the Mystery of 
the Church, are in an internal sacramental communion between themsel- 
ves and the protos, who himself, also, celebrates the Holy Eucharist in 
the local church of the metropolis. This eucharistic unity is expressed 
also in the ecclesiastical structure and the "canonical jurisdiction" of 
the bishops and the protos, in the gathering and work of the synod, 
which, as the canon under consideration determines, must comprise an 
expression of the unity of the bishops and the Church. In fact, wherever 
the Holy Eucharist is celebrated under the individual bishop, Christ is 
present and there the "catholic Church" exists. Every local church in 
whidi the Holy Eucharist is celebrated, under the individual bishop or 
under the individual bishop-Metropolitan, or under the individual bishop- 
Patriardi, and in which Christ is present, is of equal value. Christ is 
everywhere and always the same. This presence of Christ in every local 
churdi is an absolute, not something that grows in value and efficacy 
from churdi to church. Every local church, then, under the individual bish­
op, is simultaneously the local and the catholic Churdi, therefore in the 
Holy Eucharist the catholic Churdi is realized in place and in time and 
the visible and invisible Church is perfectly United. Around the 
slaughtered lamb on the Holy Table the whole Churdi is concentrated 
and United, the living and the dead, the All-TIoly Mother of God, Saint 
John the Forerunner and Baptist, the Apostles, all the Forefathers, Fathers, 
Patriarchs, Prophets, Evangelists, and Martyrs who have fallen asleep, 
and all who rest in the hope of the resurrection of eternal life. Moreover, 
the living, that is the bishops of every Orthodox diocese who are in

95



sacramental communion and expound correctly the word of truth, all 
Presbyters, the diaconate in Christ, every priestly and monastic Order, 
those in authority, the entire body of the faithful, the whole oecumene. 
This Union in the Holy Eucharist, which is not surpassed by any other, 
more perfect Union, finds its expression, among other expressions of 
ecclesiastical life, also, in the structure and administration of the Church.

The Lord called the Apostles and committed to thexn and their suc- 
cessors the work of the evangelization of men and the responsibility 
for the sacramental life of the Church. Thus, He was the founder of the 
Christian priesthood. He was not, however, only historically, the founder 
of the Christian priesthood, but also eternally, He is the high priest of the 
Church "having become a high priest for ever in the succession of Mel- 
chizedek“0; "the priesthood which Jesus holds is inviolate, because he 
remains for ever"7. It is He Who receives unceasingly and forever the 
gifts of the Holy Eucharist 11 at His holy, heavenly and spiritual altar“ 
and sends down to us in return "the divine grace and the gift of the 
Holy Spirit ..." It is He Who unifies Heaven and Earth in the Myste- 
ries, "who on high is seated with the Father, and here abides invisibly 
with us", the bond between this world and other realities beyond it, 
"who has dominion over the heavenly and the earthly . . .", "the Only- 
Holy who receives the sacrifice of praise from those who invoke" Hirn 
"and brings it forward to His holy altar" and makes us worthy "to find 
grace before Hirn" and our sacrifice "to be acceptable"8. Christ, then, 
is the "High priest", the Offerer and the Offered, the one who celebrates 
and is present in the Holy Eucharist and the other Mysteries.

The bishop of every local church who celebrates the Holy Eucharist 
does not represent Christ and does not sit in his place as a substitute 
for Christ the high priest. The bishop in his diocese is the image and 
type of Christ; “. . . the . . . bishop being the type (in the greek sense) 
of Christ is to fulfill his work . . But the image, as is well known, 
does not take the place of one who is absent, but communicates the invis- 
ible one, whom he portrays, to those who behold his image, and makes 
him visible and truly present: ". . . it is clear that it is necessary to 
behold the bishop as the Lord himself, since he is in the presence of 
the Lord . . ."10. Thus, each bishop occupies the throne of Christ, dispo- 
sing reverently the matters of His Church“.

The bishops, then, in their priesthood, can not be classified in any 
categories or ranks worthy of mention. The bishop of one diocese does 
not have a greater or lesser priesthood or episcopal value than the bishop 
of any other diocese. His Office is determined from the fact of his elec- 
tion and consecration to a particular diocese, whatever one it might be, 
the fact of the celebration by him of the Holy Eucharist and the My- *

* Hebrews 6, 20.
I Hebrews 7, 24.
8 The Liturgies of Basil the Great and Saint Chrysostom.
• Isidore ol Pelusium, Fife Books of Epistles, I, 136, PG 78, 272 C; cf. Maximus the 

Conlessor, Epistle 30, PG 91, 624 B.
10 Ignatius ol Anlioch, Epistle to the Ephesians XI, BEP 2, p. 287.
II Clementia, Homilies 3, 60 and 3, 70, Apost. Const. B 26, 4.

96



steries in a local church, and from the fact that he comprises the image 
of Christ in a local church. But the image of Christ is everywhere the 
image of Christ; it never has greater worth or authenticity in episcopal 
diocese A and less in B, etc12.

All the bishops, finally, as images of Christ the eternal high priest, 
successors of the Apostles, share alike in the same precious high priest- 
hood and have the same rights, each in his own diocese, to celebrate 
the Mysteries, to preserve and teach the true Christian tradition, to 
shepherd the people of God and to make decisions related to matters in 
their own dioceses. All, in the communion of faith and Mysteries be- 
tween themselves and the protos, as co-celebrants and heads of local chur- 
ches, have responsibility also for the whole Church, taking part together, 
without distinction, in the local and oecumenical councils of the Church 
and making decisions by majority vote.

As we see in the thirty-fourth Apostolic Canon, however, and in other 
ancient synodical canons, and as we know from history, the bishops of 
certain cities, the metropolitans and later the patriarchs, held a more 
prominent position than the other bishops. Do we have, then, a differen- 
tiation in episcopal rank with respect to the content and nature of the 
priesthood? Is the metropolitan-bishop or the patriarch-bishop of a pree- 
minent local church, President also of a local synod, a more perfect bish- 
op, with greater priestly value, than a bishop of a small diocese? The 
answer to this question has already been given, and is clearly negative. 
All the bishops, from the point of view of their priesthood, are equal. 
In the meantime, however, we have the development of the primacy of 
honor. The mother churches, as it happens, are held in great veneration 
in the sense of preference for the witness of the mother church. This 
veneration is expressed in the gatherings of bishops, in the synods, to 
the bishop of the mother church, to whose person was rendered the honor 
due to the mother church. Consequently, the worldly position of the city 
and especially of the first ranking city (the metropolis) of the (Roman) 
eparchy gave to its bishop in addition, even in the title (metropolitan), 
a preeminent stature above the other bishops of the eparchy. This stature 
did not influence in any more profound respect the essence of the cleri- 
cal Station, the priesthood; rather, its sense was limited to the recogni- 
tion of the honor which was naturally rendered to the first among equals. 
The bishop of the preeminent city (the metropolis) of the eparchy, the 
Metropolitan, and later the bishop of the preeminent city of the theme, 
which was a greater administrative district, and further the bishop of 
Rome, the Capital city of the Empire, that is, the Patriarch and Pope, 
and the bishop of New Rome, the new Capital, the Oecumenical Patriarch, 
were recognized as first ("protoi") among equals, primi inter pares. In 
their relations with the other bishops of the eparchy, of the theme, or 
of the Empire, these bishops possessed the preeminent position of the 
first brother, without this position's bringing about any change in the 
essence of the episcopal Station or imparting to them any superior 
priestly rights or any essential prerogatives, as derived from their priest-

'* Cf. Ph. Sherrord, The Greek East and the Latin West, London 1956, pp. 73 ff.

97



hood, above their brother bishops. Determining factors also in the for- 
mation and assertion of primacy were the apostolicity of the thrones, 
the scope of the missionary activity, or more generally the ecclesiastical 
Prestige of a diocese.

The primacy of honor is manifested mainly, as we see also from the 
thirty-fourth Apostolic Canon, in the local synods, at which usually the 
bishops of the mother churches preside. The gathering of neighbouring 
bishops at the same place for the election and consecration of a new 
bishop of the region was especially favorable to the development of 
primacy. These synods of bishops had as their purpose the preservation 
of the unity of the Church through confirmation of the communion of 
the body of bishops, in which even the newly ordained was included. 
Presiding at the Ordination was always the bishop of the church honored 
by primacy, the metropolitan church. It is characteristic that the conse­
cration of a bishop is celebrated before the Holy Eucharist, but imme- 
diately after the consecration the consecrated presides over the Synaxis 
and the Holy Eucharist. This practice shows that the local church pre- 
ceives itself as the full church and also that the newly consecrated al- 
ready is in communion with the other bishops, and the local church with 
the other churches'3. Primacy in the synods, then, has a rather presiden- 
tial character, but for the consecration of bishops it extends more deeply 
into the action and consciousness of the synod. This merging of presiden- 
tial honor in the synods and of preeminence and active participation 
comprised the axis of the whole development and of the customary 
Order of the primacy of honor, as well as the main content of the canoni- 
cal administrative seniority, which was later ratified through the well 
known decisions of local and oecumenical councils. As we see from 
the thirty-fourth Apostolic Canon and from the other canons of 
this nature, this primacy of honor, without changing the teaching 
and ecclesiological basis concerning the equality of all bishops 
with respect to the priesthood, does not constitute, in the course 
of its development, merely an expression of simple honor or 
"presidency" of the parliamentary type, but moreover, an expression 
of real presidential regulatory authority. The first-ranking bishops 
in the metropolis, as presidents of local synods, in a reciprocity 
of rights and obligations in their relations with the bishops around them, 
comprise the canonical organ of ecclesiastical administration in the 
ancient oecumenical Church, in which are combined harmoniously the 
collectivity of the bishops and the presidential authority in the person 
of the protos. Special emphasis is given to the authority to elect and 
consecrate the bishops of the eparchy: "a bishop is not to be consecrated 
without (being elected by) a synod and without the presence of the 
Metropolitan bishop of the eparchy; and since he must always be pre­
sent, it is better for all co-celebrants in the eparchy to be with him . . 18

18 Maximoa, Melr. ol Sardeis, op. cit. (1),; cf. Al. Schmemann, La notion de primauth 
dans l'Eglise orlhodoxe, Neudiätel-Paris 1960, p. 133.

14 The 19th canon of the Synod of Antiodi (341), cf. canon 4 of the First Oecumenical 
Council, canon 8 of the Third Oecumenical Council et alii.

98



Likewise, the metropolitan dioceses were later unified around the more 
ancient among them or around the bishops of the preeminent seats of 
political administration, who were called patriarchs and possessed the 
same rights and prerogatives over the metropolitans as the latter posses­
sed over the bishops15.

As has been stated, this differentiation as to the Position and the 
regulatory influence of the protoi in their relation to the other bishops 
of a local church, but always in a reciprocity of rights and obligations 
between themselves and the bishops manifested always in the function 
of the synod, does not have any bearing on the nature and essence of 
the clerical Station of the bishops and does not introduce a change in 
the ecclesiological teaching concerning equality of the bishops, who are 
the successors of the Apostles. This ecclesiological teaching stems from 
their Office as presidents over the local eucharistic and sacramental 
gatherings and their role as images of Christ, the Great high priest. This 
differentiation has basically the sense of administrative diakonia in the 
disposition of ecclesiastical matters, in imitation of the example of our 
Lord Jesus Christ, who as Lord and God and Great high priest after the 
Order of Melchizedek and in Order to accomplish in accordance with His 
high priestly Station the salvation of the human race, "did not come to 
be served, but to serve ..." (Mt. 20, 28).

Such a disposition of matters as this, without any change in ecclesio- 
logy or in teaching concerning episcopal rank, indeed resolving that each 
eudiaristic assembly under the individual bishop comprises a manifesta- 
tion and realization of the Church in place and time, was made for the 
unity of the Church and concord within it, and found its juridical con- 
firmation in the thirty-fourth Apostolic Canon, the ninth canon of the 
Synod of Antioch, and elsewhere.

"The present canon intends the high priests to be in agreement and 
bound together by the bond of love, and to be an example of love and 
harmony both to the clergy under them and to the multitudes, so that 
God may thus be glorified, in accordance with the evangelical teaching 
which says, let your light shine before men that they may see your 
good works and glorify your Father who is in Heaven“. (Zonaras) 16

16 Maximos, Melr, ol Sardeis, op. cit. (1), pp. 346—47.



COMMON COMPREHENSION OF CHRISTIANS 
CONCERNING AUTONOMY AND CENTRAL POWER IN THE CHURCH 

IN VIEW OF ORTHODOX THEOLOGY

JOHN H. ERICKSON 

New York

In the Creed we confess our belief in "one holy, catholic and apostolic 
Church", just as we confess "one God, the Father almighty", "one Lord 
Jesus Christ" and "the Holy Spirit, the Lord, the Giver of life". The 
Church is an object of belief, a part of our faith. Yet there exists — for 
the Orthodox at least — no dogma of the Church analogous to the trini- 
tarian dogma of Nicaea and I Constantinople or the diristological dogma 
of Ephesus, Chalcedon and the subsequent ecumenical councils. Even 
a fully developed doctrine — like that concerning the procession of the 
Holy Spirit — is lacking. The Church is described, or rather she is magni- 
fied: new Paradise, the spiritual Eden, the sanctuary of God, an earthly 
heaven1. But she is not defined. Even in the Roman Catholic Church — 
precocious in the writing of treatises de ecclesia — the elaboration of 
dogmatic definitions is comparatively recent, and the initial stage of 
this elaboration, Vatican I's Pastor Aeternus, could prompt Newman's 
complaint: "When has definition of doctrine de tide been a luxury of 
devotion and not a stern painful necessity?"2

This Situation certainly has changed over the last Century, for Ortho­
dox and non-Orthodox alike. Ecclesiology has become a major element 
in the theological enterprise. And central to virtually every discussion 
of ecclesiology is the theme of this Congress: the relationship between 
local autonomy and central power in the Church. In part this is due to 
internal needs of the churches. For example, post-Vatican II Roman Cath­
olic theologians have had the delicate task of harmonizing Lumen Gen- 
tium's Statements on collegiality with Pastor Aeternus' declaration that 
the Roman Pontiff is endowed with a "power of jurisdiction over the 
universal Church" that is "full and supreme . . . ordinary and imme- 
diate" (c. 3), and that his ex cathedra statements are "infallible and irre- 
formable ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae" (c. 4)3. So also, inter-

■ Cf. the texts presented by Y. Congar, Ecclesiological Awareness in the East and 
in the West from the Sixth to the Eleventh Century, in: The Unity of the Churches of 
God, ed. P. Sherwood, Baltimore 1963, pp. 127—184.

! Letter of January 28, 1870, quoted in W. Ward, The Life of John Henry Cardinal 
Newman, vol. II, London 1912, pp. 287—89.

s Some would even speak of the need for “revision“ of Vatican I: G. Thils, La pri- 
maute ponUficale: La doctrine de Vatican I, les voies dune revision, Gembloux 1972, 
and The Theology of the Primacy: Towards a Revision, in: One in Christ 10 (1974), 
pp. 13—30.

100



nal needs have compelled the Orthodox to examine the meaning of pri- 
macy in the Church, and more concretely, the role of the Patriarchate 
of Constantinople. !n the nineteenth Century, Orthodox responses to 
Vatican I could argue that the System of autocephalous churches — 
utterly independent yet united in faith — was an alternative to papal- 
ism4. The weaknesses of this argument have become increasingly appar- 
ent. Like the pre-World War I System of sovereign States, on which in 
many respects it was modeled, the System of autocephalous churches has 
failed to meet the demands made on it in our tragic Century. Yet there 
is no consensus on alternatives. While the Patriarch of Constantinople 
is acknowledged by all as "first among equals", what this priority in- 
volves in the actual life of the Orthodox churches in our day is by no 
means clear. The line between legitimate primacy and “neo-papalism“ 
has not been drawn. The result has been a series of confrontations: What 
is the status of the Church of Poland, the Church of Czechoslovakia, the 
"Paris exarchate“, the Orthodox Church in America? What is the Status 
of the so-called diaspora in general? And who is to determine these mat- 
ters? With good reason the latest Commission charged with preparing a 
"Great and Holy Council" of the Orthodox churches has placed the Prob­
lems of autocephaly, the diaspora and the diptychs (i. e. the ranking of 
the churches) high on the agenda.

Yet these various internal needs cannot alone account for the pres­
ent preoccupation with ecclesiology. Ecclesiology has become an ecu- 
menical enterprise. Certainly Orthodox theology — and indeed the very 
existence of the ancient, but distinctly non-Roman churches of the East
— has influenced modern Roman Catholic thinking on ecclesiological 
questions. And at the same time, Vatican II has stimulated not only Ro­
man Catholic, but also Protestant and Orthodox thought. Certainly for 
the Orthodox, discussion of the place in the Church of Constantinople, 
New Rome, inevitably raises the subject of Old Rome and of its role 
not only in the Church's first millenium but also in the future.

The main lines of the modern Orthodox contribution to ecclesiology 
are well known and need only to be sketched here:

(1) The point of departure is the Ignatian Vision of the local church: 
the faithful coming together as Church, epi to auto (I Cor. 11:17, 20; 
14:23, 26), becoming the body of Christ in the eucharist, becoming one 
out of many ("As this piece of bread was scattered over the hills and 
then was brought together and made one . . ." Didache 9); with the 
bishop personifying this unity, summing up the local church in himself 
("I received your large congregation in the person of Onesimus, your 
bishop in this world . . ." Ignatius, Eph. 1), Standing — like Christ — 
before God in the place of all the faithful, standing — again like Christ
— before the faithful in the place of God (“Let the bishop preside in 
the place of God . . ." Ignatius, Magn. 6).

‘ P. Evdokimov, Les principaux courants de l'ecciesiologie orthodoxe au XIXe siede, 
in: Revue des Sciences religicuscs 34 (1960), pp. 70—72.

101



(2) This eucharistic assembly under the presidency of the bishop is the 
Church in all its fulness, not just a part of the Church. The body of 
Christ, the temple of the Holy Spirit, possessing all the notae ecclesiae, 
it is the basic unit on whidi all subsequent speculation must be based, 
the primary experience underlying all effort at definition. But the Church 
that dwells in Corinth has the same unity, the same fulness as the Church 
that dwells in Jerusalem, Antioch, Rome . . .

(3) This essential unity of the local churches means the essential unity 
and equality of their bishops. Hence episcopal consecration, with its 
plurality of consecrators: "It is not the transfer of a gift by those who 
possess it, but the manifestation of the fact that the same gift, whidi 
they have received in the Church from God, has now been given to 
this bishop in this Church"5. Hence the council of bishops, with its empha- 
sis on unanimity, with each bishop subscribing, giving his own testimony 
to the truth held by all: Here we have an expression of the common 
mind of the episcopate, an expression of the authority of all, not a 
supreme power over all6.

(4) But this equality of local churches and of bishops does not mean 
uniformity, just as unity of essence does not exclude plurality of utterly 
unique hypostases. Each local church is unique; and of these, some may 
"preside in love“ (Ignatius, Rom. prol.), some may more completely and 
perfectly express the common faith because they do not try to possess 
it for themselves alone but share all that they are with the others. Many 
factors may contribute to the potential for presidency: antiquity and 
apostolicity of foundation, the glory of martyrdom and suffering for 
Christ, geopolitical advantages, size, wealth. But the presidency itself 
consists not in having any or all of these elements but in Sharing them, 
in making the patrimony of one church — of the first church — the patri- 
mony of all. A favorite comparison at this point: God the Father, who 
shares all that He is with the Son, the precise image of the person of 
the Father, coequal and consubstantial with Hirn7. A favorite proof-text: 
Apostolic Canon 34, with its careful balance of conciliarity and primacy 
and its striking trinitarian doxology8 *:

The bishops of every nation must acknowledge him who is first 
among them and account him as their head, and do nothing of 
consequence without his consent; but each may do those things 
which concern his own parish, and the country places which belong 
to it. But neither let him who is the first do anything without the

5 A. Schmemann, The Idea of Primacy in Orthodox Ecclesiology, in: The Primacy of 
Peter, London 1963, p. 41. Cf. Bp. Pierre (L'Huillier), La pluralitd des consecrateurs dans 
les chirotonies episcopales, Messager de l'Exarchat du Patriarchat Russe en Europe Occi- 
dentale, 1963, no. 42—43, pp. 102 ff.

° On this point see J. Zizioulas, The Development of Conciliar Structures to the Time 
of the First Ecumenical Council, in: Councils and the Ecumenical Movement, World 
Council of Churches Studies 5, Geneva 1968, pp. 34—51.

7 Thus O. Clement, Orthodox Ecclesiology as an Ecclesiology of Communion, in: One
in Christ 6 (1970), pp. 114—15.

“ Cf. P. Duprey, The Synodical Structure of the Church in Eastern Theology, in: One 
in Christ 7 (1971), pp. 153—55.

102



consent of all. For so there will be oneness of mind, and God will 
be glorified through the Lord in the Holy Spirit.

This ecclesiology, at least in its broad outlines, today is generally 
accepted among the Orthodox. Once identified chiefly with the late Fr. 
Afanasieff and eraigre Russian theologians, "eucharistic ecclesiology" 
has been given both balance and scholarly precision quite independently 
by Prof. John Zizioulas, a Greek“. It is also worth noting that its funda­
mental presuppositions underlie Metropolitan Maximos of Sardes' remark- 
able recent study of The Oecumenicai Patriarchate in the Orthodox 
Church10 11. Yet this approach to ecclesiology is not limited to the Ortho­
dox. A very similar approach may be found among Protestants (witness 
Werner Elert's remarkable study of Eucharist and Church Fellowship in 
the First Four Centuries") and also Roman Catholics: Hertling, Congar, 
Lecuyer, Le Guillou, Hamer, Ratzinger . . -12. Contrasted with the heavily 
juridical "universal ecclesiology" that has developed from the Middle 
Ages is the ‘communio ecclesiology" of the Early Church, with its empha- 
sis on the local eucharistic community: the Church of God, the effective 
presence of the whole Christ in a given place, and not just the branch 
Office of a universal Organization; with its emphasis as well on the com- 
munion existing between these local churches, as expressed both by 
episcopal collegiality and by reference to the central church of this com­
munio, the Church of Rome.

After centuries of divergence it seems that Christians are now moving 
towards convergence, towards an ecumenical ecclesiology. The Lutheran/ 
Roman Catholic dialogue in the United States has produced an impor­
tant common Statement on the papal primacy13; Anglicans and Roman 
Catholics meeting in Venice in 1976 elaborated a major declaration on 
authority in the church14; a recent American book can raise the question 
of A Pope for AU Christians?15 Today ecclesiology is not only the focus 
of ecumenical activity. It is also an area which conjures up the prospect 
of ecumenical agreement, of common definition of doctrine arising neither

* Of Alanasiell's major Works only one has been franslafed from the Russian: L’Eglise 
du Saint-Esprit, Paris 1975; the main lines of his thought can be discerned in his essay: 
"The Church Whidi Presides in Love", in: The Primacy of Peter, London 1963, pp. 57—110. 
The title of Zlzioulas's major book, The Unity of the Church in the Eucharist and the 
Bishop during the First Three Centuries (in Greek), Athens 1965, suggests the main lines 
followed in recent versions of this approach to ecclesiology.

Thessaloniki 1976.
11 Saint Louis, Missouri 1966.
“ L. Hertling, Communio. Churdi and Papacy in Early Christianity, Chicago 1972; the 

German original appeared in Miscellanea historiae pontificiae 7 (1943). Y. Congar, in: 
Le concile et les conciles, Paris 1960, pp. 300—34; L'episcopat et et l'eglise universelle, 
Paris 1962, esp. pp. 227—60 — to mention but two of Congar's Works in this area. 
J. Lecuyer, Etudes sur la collegiality episcopale, Paris 1964. M.-J. Le Guillou, Mission et 
unite. Les exigences de la communion, Paris 1960. J. Hamer, L'eglise est une communion, 
Paris 1962; J. Ratzinger, Das neue Volk Gottes. Entwürfe zur Ekklesiologie, Düsseldorf 
1969, esp, pp. 121—224.

13 Printed with supporting documents in: Papal Primacy and the Universal Churdi, 
ed. P. Empie and T. A. Murphy, Minneapolis, Minnesota 1974.

14 Cf. “L'autority dans l'Eglise", Irenikon 50 (1977), pp. 59—68.
15 Ed. J. McCord, New York 1976.

103



from “luxury of devotion“ nor from the "stern painful necessity“ of 
excluding heretics.

Yet here a note of caution must be sounded. Certainly great strides 
have been made toward a "common comprehension of Christians“ on 
ecclesiological matters. We use the same words; we refer to the same 
sources. Yet do we understand these words, do we approadi these sourc- 
es, in the same way? Or do differences of emphasis, often hidden but 
inevitably present after centuries of estrangement, still make our eccle- 
siologies not only different, but fundamentally incompatible, despite their 
considerable concordance on a verbal level? It is to the task of locating 
and exploring some of these differences that I should like to turn today.

A first area that must be explored is our very understanding of "com- 
munion“ — certainly one of the key words in current ecumenical dis- 
cussion. Both Roman Catholics and Orthodox speak of the deleterious 
effects of "universal ecclesiology" and of the need for an "ecclesiology 
of communion". Yet a difference in emphasis can be noted. Typical of 
the Roman Catholic approadi, I would say, is Hertling's classic study 
of communio: "Communio is the bond that United the bishops and the 
faithful, the bishops among themselves, and the faithful among them- 
selves. . It is "the Union of believers, the Community of the faithful, 
and therefore the Churdi itself“16. Stress is on the horizontal fellowship 
that exists between Christians and between their churches, and also on 
the ways of maintaining this fellowship: the diptychs, exdiange of let- 
ters, reference to preeminent churches in the communion . . . Though 
Hertling tries not to enter into controversy over the original meaning 
of the phrase communio sanctorum in the “Apostles' Creed“, he clearly 
is inclined to see sanctorum as the genetive of sancti (masc.) rather than 
of sancta (neut.), making the phrase refer to fellowship with the saints 
rather than to partaking of the Holy Things, i. e. the Eudiarist”.

Quite different is the Orthodox approadi. When theologians like Oli- 
vier Clement write on "Orthodox Ecclesiology as an Ecclesiology of 
Communion"18, it is to stress that communion — koinönia — is first of 
all communion with the Father through participation — rnetalepsis — in 
Hirn who alone is holy, Jesus Christ, whom the Spirit makes present 
for us in the sacrament of the eudiarist'*. While by no means denying 
the horizontal aspect of communion, Orthodox theology would empha- 
size the priority of the vertical: the Church as Community and fellow­
ship must have as its basis communion with God, as achieved above all 
in the eucharist.

But to speak of the vertical is at once to speak of the eschatological. 
The eucharist is the banquet of the Kingdom. Through it we commune 
here and now in realities yet to come. It is not simply a remembrance 
of Him who walked on earth with us and was crucified and rose again

'« Pp. 16—17.
« P. 16.
18 In: One in Christ 6 (1970), pp. 101—122.
18 On the close relationship between the words koinonia and rnetalepsis see Eiert, 

pp. 27—28.

104



for our sakes. In the anamnesis of the Liturgy of St. John Chrysostom 
we remember the future as well: "Remembering the cross, the tomb, 
the resurrection on the third day, the ascension into heaven, the sitting 
at the right hand, and the second and glorious coming ..." Christ — 
of whom we partake sacramentally in the eucharist, whose body we be- 
come — is not just a figure from the past. He is also the "last Adam" — 
eschatos Adam (I Cor. 15:45) — the eschatological man.

The eschatological thrust of the Orthodox understanding of commun- 
ion has important corollaries for ecclesiology, and above all for the 
understanding of apostolicity, as Prof. Zizioulas has shown20. Zizioulas 
has distinguished two principle images used in Biblical and early Chris­
tian literature to describe the nature and role of the apostles. In the 
first, spatial and historical, they are seen as individuals sent out by 
Christ's command into all the world to preach the Gospel and to found 
churdies. But in the other, the eschatological, they are gathered in one 
place as an indivisible College around the one Lord: "when the Son of 
Man shall sit on His glorious throne, you who have followed Me will 
also sit on twelve thrones, judging the twelve tribes of Israel" (Matt. 
19:28). Historically one diurch may be established by Peter, another by 
Paul, another by a missionary hundreds of years later. Yet all are equally 
and fully apostolic, just as they are one, holy and catholic. For the struc- 
ture of each local churdi — the bishop surrounded by the College of Pres­
byters, the deacons and all the faithful — has a direct iconic relationship 
to the Kingdom where Christ Stands surrounded by the apostles.

This eschatological image, so striking especially in Ignatius, shifts with 
Cyprian to that of the apostolic College surrounding St. Peter. For Igna­
tius, the bishop had held "the place of God" or was the image of Christ21. 
For Cyprian, the bishop occupies the cathedra Petri. Yet even in this 
altered image, the eschatological is not completely subsumed in the his­
torical and spatial. For each bishop occupies the cathedra Petri22: the pro­
tos is not separated from the rest of the apostolic College; the keys 
which he wields are the keys of the Kingdom.

In Byzantium such images continue to shift, often with bewildering 
abruptness. A wide variety of sources must be considered: works 
of exegesis, hagiography and the like as well as controversial 
literature, whether appealing to Rome or polemicizing against 
her. Consequently any attempt to pick out a single and al- 
togelher consistent line of thought must be held suspect. However 
a few general observations may be made. First, there is little interest in 
what we have termed the "historical“ argument for apostolicity, apart 
from some clumsy efforts to oppose the apostolicity of Constantinople — 
supposedly founded by St. Andrew, the "first-called" and elder brother 
of Peter — to that of Rome23. For the most part Byzantine writers reject

” Apostolic Continuity and Orthodox Theology: Towards a Synthesis of Two Per­
spectives, in: St. Vladimir s Theological Quarterly 19 (1975), pp. 75—108.

Jl Magn. 6:1,3: 1—2, Tral. 3 : 1.
11 Ep. 69 (66) : 5. 43 (40) : 5; De unitate 4.
!S Exposed by F. Dvornik, The Idea of Apostolicity in Byzantium and the Legend of 

the Apostle Andrew, Cambridge, Mass. 1958.

105



emphatically any Suggestion that apostolic authority — or Petrine or 
"Andrean" authority — is limited or uniquely linked to a particular see. 
"The Italians have made the universal teacher (i. e. Peter) the bishop of 
one city", complains Mesarites24. Or as another populär argument goes: 
the Church is not of Paul or of Apollo or of Cephas but of Christ, its 
one foundation, and is established on one rock, the confession of Peter25. 
Constantinople could — and did — call herseif apostolic without any 
reference to the Andrew legend26; a late Byzantine writer could speak 
of the Pope as "the successor of Peter and of all the apostles“17-, Byzan­
tine ecclesiastical literature could see the image of Peter in every faith- 
ful bishop28: all this was possible because in the East apostolicity — and 
for that matter "Petrinity" — was not just a product of history. A later 
Byzantine polemicist expresses the Eastern Position with almost painful 
precision: "Every orthodox bishop is the vicar of Christ and the succes­
sor of the apostles, so that, if all the bishops of the world detach them- 
selves from the true faith and there remains but one guardian of the 
true dogmas . . . it is in him that the faith of the divine Peter will be 
preserved"20. And: "Bishops established by Peter are successors not only 
of Peter, but also of the other apostles; just as the bishops established 
by other apostles are successors of Peter"30. The eschatological perspec­
tive still prevails: in each local church the bishop "Stands in the place 
of God"; in each local church the apostolic College gathered around Peter 
is reflected.

Given this radical equality of bishops — and of the local churches to 
which they are so intimately linked — whence arises primacy? Byzan­
tine writers are quite explicit on this point: “It is not according to a 
plan or arrangement of a spiritual nature that the thrones of our church­
es have acquired superiority or inferiority, but according to the Order 
of preeminence and Subordination of the principalities of the world . . . 
Preeminence is not accorded to the churches on account of the burial 
places of the apostles, but on account of the disposition of the holy and 
ecumenical councils"31. Primacy arises not from "apostolicity" understood 
in the strictly historical sense, as Rome would Claim, but from that "prin- 
ciple of accommodation" of church Organization to the structures of civil 
government, which the late Fr. Dvornik has so ably described32.

” Dialogue with Morosini, cd. A. Heisenberg, Neue Quellen zur Geschichte des latei­
nischen Kaisertums und der Kirchenunion, II (Sitzungsberichte der Bayrischen Akademie 
der Wissenschaften, Philos., philol. und hist. Klasse, 2. Abh., München 1923), p. 22.

!5 G. Tornikes, Letter to the Pope in the name of the Emperor, ed. J, Darrouzes, 
Georges et Demetrios Tornikes. Lettres et discours, Paris 1970, pp. 326, 332.

!0 CI. Dvornik, op. cit. (23), pp. 163—171. Though the author wishes to demonstrate 
growing Byzantine awareness of "the importance of apostolic origins" (p. 171), the 
passages which he cites by no means reduce apostolicity to the question of "origins“.

!I N. Cabasilas, On the Primacy of the Pope, PG 149, 728D—729A.
Cf. the examples given by J. Meyendoril, St. Peter in Byzantine Theology, in: The 

Primacy of Peter, London 1963, pp. 10—11.
19 Barlaam ot Calabria, quoted by Meyendoril, p. 23.
« Ibid.
sl D. Tornikes, Letter to the Pope in the name of the Patriarch, ed. Darrouzes, p. 351.
11 Byzantium and the Roman Primacy, New Jork 1966.

106



The strengths and weaknesses of this "principle" are manifest. At its 
best, accommodation can be the Church's "dynamic and living ability 
to preserve her own norms, her own principles of polity, her own divinely 
established eucharistic structures in the midst of Contemporary realities"33 *. 
But what is to prevent accommodation from becoming Subordination? 
What is to prevent a complete identification of the interests of the Church 
with those of the civil authority? If this fate was averted in Byzantium 
it was precisely because the Byzantines, however avidly they might have 
sought Privileges and honors, prerogatives and primacies, never identi- 
fied these with the esse of the Church, which is revealed in the eschato- 
logical perspective of her sacramental life. The thrones of this world 
are not the thrones of the Kingdom.

But if primacy and other forms of church Organization above the level 
of the local church do not belong to the esse of the Church, they certainly 
do belong to her bene esse, to use the favorite expression of many these 
days. Primacy exists "for the good Order — eutaxia — of the Church"54. 
The need for eutaxia, or simply for taxis (for the Byzantines always 
viewed Order as a great good): this, and not an abstract principle of con- 
formity to civil structure, is the reason for the preeminence or Subor­
dination of sees. Interesting in this regard are Byzantine discussions of 
the "pentarchy“. The subject, so far removed from reality, gave perfect 
opportunity for speculation on the ideal: an ideal of harmony, coordina- 
tion, mutual support, in which "he that holds the first place does not 
boast or lord it over the second, or the second over the third“35.

And while Order is the principle theme of the Byzantine canonists, 
that of Service is not altogether absent. Our canonical texts speak far 
more often of presbeia and time than they do of diakonia or leitourgia. 
Yet it was not completely forgotten that precedence and honor in the 
Church exist only in view of ministry and Service. Certainly the Service 
especially of St. John Chrysostom gave substance to talk of Constan- 
tinople's presbeia times, and paved the way for the specific rights which 
Chalcedon later gave to that see. While most Byzantine polemicists 
dated Rome’s primacy in the Church only to the time of Constantine, at 
least one conceded that it was of pre-Constantinian origin and had been 
established in Order to give the Bishop of Rome greater authority in 
defending the interests of the Church before the pagan authorities36. Pri­
macy may follow "the Order of preeminence and Subordination of the 
principalities of the world“, but it exists for the benefit and Service of 
the Church.

At this point it is important to note not only how and why primacy 
arises, but also how it is expressed — and how it is not expressed, The 
West since the thirteenth Century has distinguished between the "power

33 J. Meyendorfl, in an unpubl. lecture on "The Ecumenical Patriarch, Seen in the 
Light of Orthodox Ecclesiology and History“, delivered at the Third International Con- 
gress of Orthodox Theologians, Brookline, Mass., August 27—30, 1978.

31 Darlaam ot Calabria, quoted by Meyendorll, op. cit. (28), p. 21.
33 Baisamon, in: Rhalles and Potles, Syntagma tön Theiön kai Hierön Kanonön, IV, 

Athens 1858, p. 548.
33 Mesariles, ed. Heisenberg, pp. 22—23.

107



of Orders" and the "power of jurisdiction", sometimes to the point of 
Separation, and has understood primacy above all in terms of jurisdic­
tion37. The East, however, never developed a notion of jurisdiction apart 
from Orders. The very term dikaiodösia is a modern one, an effort to 
translate the Latin jurisdictio, and has no resonance in the eastern canon- 
ical tradition. On the one hand, ordination for the East is never "abso­
lute", but rather is always tied to pastoral ministry in a specific local 
church38. On the other hand, any form of pastoral ministry is viewed as 
inconceivable without a sacramental expression of this in the context 
of the church community, for it is a diarism — a gift — bestowed in and 
for the community. A primacy of supra-episcopal jurisdictional power 
would necessarily presuppose the existence of a distinct and new sacra­
mental order. So at least argues Nilus Cabasilas: "When the Pope is or- 
dained by bishops he does not receive a higher power than bishop: no one 
can give what he does not have. Therefore he is not superior to bishops; 
he is as one of them, and subject to all the laws to whidi the episcopal 
order is subject . . . Whence he cannot regulate ecclesiastical matters 
without their counsel, as canon 34 of the apostles indicates"30. For the 
eastern canonical tradition — at least in its earliest expressions — a pri- 
mate, whether regional or universal, does not possess superior "juris­
diction" which could be superimposed upon that of his brother bishops. 
As a bishop, he enjoys full authority of pastoral ministry in his own 
church; there he "Stands in the place of God". But his supra-diocesan 
function is not of the same nature as this diocesan authority. He does 
not "stand in the place of God" in another's diocese unless by invitation. 
He is by no means a universal bishop with "power of jurisdiction over 
the universal Church" that is "full and supreme . . . ordinary and imme- 
diate".

As Cabasilas' reference to Apostolic Canon 34 suggests, the primate's 
supra-diocesan role is placed a collegial context: The bishops of the prov- 
ince may "do nothing of consequence without his consent . . . but nei- 
ther let him who is the first do anything without the consent of all". 
He does not, properly speaking, have power over his suffragans since 
he cannot choose or consecrate them by himself nor judge or transfer 
them from one see to another without synodal action. But his primacy 
is not simply one of honor: a high title, chairmanship of meetings and 
the first seat at banquets. Something more is involved in primacy. And 
that something, I suggest, may be found in the concept of phrontis, sollici- 
tudo.

According to canon 9 of the Council of Antiodi, for the most part a 
reiteration of the provisions of Apostolic Canon 34: "It behooves the 
bishops in every province to acknowledge the bishop who presides in 
the metropolis, and who is charged with concern for the whole province

37 See especially G. Alherlgo, Lo svillupo della doltrina sui poteri nella Chiesa uni­
versale, Rome 1964, and also the comments oi P. Duprey, Brief Reflections on the Title 
Primus inter pares', in: One in Christ 10 (1974), pp. 7—12.

38 On the subject see Dp. Pierre (L'Huillier), Rapport entre pouvoirs d'ordre et de 
juridiction dans la tradition orientale“, Revue de droit canonique 23 (1973), pp. 281—289.

33 On the Primacy of the Pope, PG 149, 716 AB, 728 A.

108



— ten phrontida anadechesthai pases (es eparchias — because all men 
of business come together from every quarter to the metropolis." Con- 
cern, care, supervision, solllcitude: this is exercised on the provincial 
level in a number of concrete ways, but chiefly in the supervision of 
episcopal elections (Antioch canon 19) and in the reception of appeals 
(Sardica canon 14). The metropolitan's phrontis is to see that the canons 
are observed, that due process is maintained. But this phrontis is not 
limited to the provincial level. “All men of business come together to 
the metropolis — en te metropolei syntrechein . . One's thought turns 
to St. Irenaeus' words about Rome: "Ad hanc enim ecclesiam propter 
potentiorem principalitatem necesse est omnem convenire ecclesiam . .
Is it not likely that the lost Greek original for convenire ad was syntre­
chein en, as in the canon of Antioch? In any case, just as everyone has 
recourse to the metropolis on a provincial level, so on the universal 
level, all roads lead to Rome, whose “presidency in love“ in the early 
Church consisted precisely in her solicitude. It is interesting to note that 
Batiffol, after examining virtually all early Christian evidence on the 
role of Rome in the Church, concludes: "The papacy of the first centuries 
is the authority exercised by the Church of Rome among other churches 
which consists in caring alter their conformity with the authentic tra- 
dition of faith . . ."40.

The solicitude — the "all-embracing pastoral concern"41 — of the first 
see knows no limits of time and place, but it does have juridical limits. 
It possesses moral authority, but it is not a "central power" in the Church. 
Its only power — but that a great one — is the power of love, which 
does not demand, but rather elicits acceptance. "Acceptance”, or "recep­
tion": the importance of this concept for the Orthodox is well-known42. 
If the ways in which solicitude is exercised are to have the force of law, 
they must be "received" or "accepted" as having that force. An example 
can be seen in the Sardican appeal canons. They were not "received“ 
in Africa at the time of the affair of Apiarius, and hence their provisions 
for transmarine appeal were rejected. However they were "received" in 
the East via the Synagoge in Fifty Titles and the Syntagma in Fourteen 
Titles in the mid-sixth Century. Therefore at the time of the Council of 
Constantinople in 861, appeal to Rome was accepted as a distinct pos- 
sibility, but only within the terms of the canons. These provided that, 
if appeal is made, the Pope may review the evidence and Order a new 
trial, and if need be yet another trial, this time with the participation 
of presbyters sent by Rome a latere. U appeal is made: that was the *•

*• Cathedra Petri, Paris 1938, p. 28; noted by A. Sdimemann, The Idea of Primacy 
in Orthodox Theology, in: The Primacy of Peter, London 1963, p. 49n.

" The expression is Fr. Kallistos Ware's, in: Primacy, Collegiality, and the People 
of God, Eastern Churches Review 3.1, Spring 1970, pp. 18—29.

11 See, for example, J. Meyendorti, Living Tradition, Crestwood, N. Y., 1978, p. 37; 
"A conciliar decree needed the 'reception' of the whole Church to be considered a true 
expression of Tradition. This 'reception', however, was not a populär referendum or 
an expression of lay ’democracy' as opposed to clerical 'aristocracy’. It simply implied 
that no authority suppresses man's freedom to believe or not to believe. Any conciliar 
decree itself implied the risk of faith, and it was not supposed Io suppress this risk in 
others . . .'.

1Ü9



difficulty in 861, for Ignatius — supposedly on whose behalf the Roman 
legates had come — categorically declared: "Ego non appellavi Romam, 
nec appello"43. When expressions of solicitude go beyond the canons 
accepted by all, they may be accepted, but they also may be rejected, 
as was the case e. g. with Rome's decision in favor of Emperor Leo VTs 
fourth marriage.

By this period, however, Rome had quite a different understanding of 
"acceptance". Fr. Congar describes this very well:

For Rome, the papal decisions . . , had the force of law in the 
universal church ex sese, it may be said. Of course, Rome spoke of 
"acceptance", but she did not understand it in the sense that this 
acceptance gave the decisions their force. Acceptance is but obe- 
dience to decisions having their force in themselves, by reason of 
the authority which promulgated them44.

The language of sollicitudo has given way to that of plenitudo 
poteslatis. The "ocular" imagery which characterized the former: oversight, 
supervision, review . . . has given way to imagery drawn from law and 
government, to words like "rule", "power" and "dominion".

In the East, too, there are changes in the course of the Middle Ages. 
Ties of bishop to his local church, of metropolitan to his province, erode 
as transfers become common and election and ordination are removed 
from the context of the local church. From an ad hoc gathering, the syno- 
dos endemousa becomes a permanent organ of government, making the 
bishops separated from their churches a collective "central power" over 
those actually involved in the pastoral ministry. In short, we find the 
necessary preconditions for a "universal ecclesiology". Yet the expres- 
sion that this new ecclesiology takes in the East is quite different from 
that in the West. In the West, the Church comes to be seen above all as a 
body politic, as a society; its hierarchy has the Obligation to sanctify, to 
teach, but above all to rule45. In the East the characteristic note is caught 
by Nicetas Stethatos in his treatise On the Hierarchy40. Distressed that 
Pseudo-Dionysius had not fully worked out parallels between the celes- 
tial and the ecclesiastical hierarchies, Stethatos adds — in an extremely 
wooden fashion — patriarchs, metropolitans and archbishops to the Orders 
of those who are divinely chosen as illuminators and sanctifiers. The 
Church spread over all the earth is United in a liturgy which reflects 
that of the heavenly choirs.

This difference in emphasis can be seen in many aspects of church life. 
The political image of the Church favored in the West readily lends 
itself to expression in concrete forms. For example, in the Dictatus Papae 
of Gregory VII we read that "The Pope alone may use the imperial insig-

“ Acts of the Council of 861, ed. W. v, Glanveil, Die Kanonessammlung des Kardinals 
Deusdedit, Paderborn 1905, p. 607.
“ "Ecclesiological Awareness . . op. cit (1), p. 157.
*5 See the comments by A. Dulles, Models of the Church, New York 1974, p. 36.
“ Ed. J. Darrouzes, Nicetas Stethatos: Opuscules et lettres, Sources Chretiennes 81, 

Paris 1961, pp. 292—365.

110



nia" (c. 8). "That he may depose emperors" (c. 12). "That for him alone it 
is lawful to enact new laws according to the needs of the time . .
(c. 7). The Pope is seen as supreme monarch, and as such he also is 
supreme legislator. In the East, on the other hand, the Patriarch of Con- 
stantinople has never — to the best of my knowledge — been called 
nomothetes, though the Emperor may be. His task is not "to enact laws", 
but, in the words of the Epanagoge, to "interpret the canons passed by 
the men of old and the decrees enacted by the holy councils" (c. 5) and 
to "handle and decide matters on the basis of what has been done and 
arranged . . . by the early fathers in the ecumenical and provincial coun­
cils" (c. 6).

Examples of this sort could be multiplied showing that juridically the 
role of the Patriarch — or of any other "central power" — is a very 
limited one. Even within the "universal ecclesiology" which developed 
in Byzantium in the course of the Middle Ages, the Patriarch's primacy 
is expressed above all in terms of . . . solicitude. Particularly interesting 
in this regard are the patriarchal acta of the later Middle Ages, a period 
in which many have detected a Byzantine "neo-papalism"47. Here is 
what Patriarch Philotheos Kokkinos writes in 1370 to the Russian princes 
who had seceded from their Metropolitan Alexis, who at the time was 
regent of the Muscovite state:

Since God has appointed Our Humility as leader of all Christians 
found anywhere in the oikoumene, as protector and guardian — 
kedemona kai phrontisten — of their souls, all of them depend on 
me, the father and teacher of them all. If that were possible, there- 
fore, it would have been my duty to walk through the cities and 
countries everywhere on earth and teach in them the Word of 
God, doing so unfailingly, since such is our duty. But since it is 
beyond the capacity of one weak and helpless man to walk around 
the entire oikoumene, Our Humility chooses the best among men, 
the most eminent in virtue, establishes and ordains them as pastors, 
teachers and high-priests, and sends them to the ends of the universe. 
One of them goes to your great country, to the multitudes which 
inhabit it, another reaches other areas of the earth, and still another 
goes elsewhere, so that each, in the country and place appointed 
him, enjoys territorial rights, and episcopal see, and all the rights 
of Our Humility48.

If read in the context of Western church history, this text would indeed 
suggest papalism. Read in the context of Byzantine history, it can in part 
be dismissed as an example of Byzantine rhetoric. But note also the 
choice of words: "protector and guardian", "father and teacher". This 
is quite different from the language of Innocent III and Boniface VIII, or 
even of Leo I and Gelasius I. Phrases like kedemonia pantön might sug-

" See A. Pavlov, Teoriia vostochnogo papisma v novieshei Russkoi literaturie kanoni- 
cheskogo prava, Pravoslavonie Obozreniie 1879.

,s Miklosich and Müller, Acta et diplomata ... I, Vienna 1860, p. S21.

111



gest a less-than-felicitous ecclesiology, but they should not be identified 
with plenitudo polestatis.

Our brief historical survey suggests a paradox: In the course of late 
antiquity and the Middle Ages, the Roman Catholic Church insisted that 
its primacy was due not to contingencies of politics and history but to 
Christ's promise to Peter. Yet the vocabulary used to describe this pri­
macy comes more and more to be that of the principalities of this world. 
The Byzantine Church, on the other hand, freely acknowledged that pri- 
macies depend on the Order of the principalities of this world. Yet the 
vocabulary used for the most part sounds eminently evangelical. Once 
stated, this paradox may be discarded as a caricature, an oversimplifi- 
cation. Yet our histories have been different. Our vocabularies have been 
different. Certainly we need not be prisoners of history or of its words, 
as developments particularly within the Roman Catholic Church over 
the last two decades have shown. How we all rejoiced at greeting the 
late Pope John Paul I as Supreme Pastor rather than as Supreme Pontiff! 
Yet as we come to use the same words, will we mean the same thing? Will 
there in fact be "oneness of mind", so that "God will be glorified through 
the Lord in the Holy Spirit"? Much depends on how well we learn to 
listen both to each other and to what our histories have to say to us 
today.

112



GEMEINSAMES VERSTÄNDNIS DER CHRISTEN HINSICHTLICH AUTO­
NOMIE UND ZENTRALGEWALT IN DER KIRCHE VOM STANDPUNKT 

DER EVANGELISCHEN THEOLOGIE

HANS DOMBOIS 

Heidelberg

I.

Die Fülle der Untersuchungen über Geschichte und Struktur von Auto- 
kephalie und Autonomie der Kirchen machen am Ende eine Zusammen­
fassung, einen Blick auf Grund und Ziel der Einheit erforderlich. Aber 
eben dies verbindet sich für midi mit einer Frage nach der Basis unserer 
gemeinsamen Arbeit. Ich bringe damit zugleich eine Beschwernis zum 
Ausdruck, die ich seit langem empfinde.

Als sich unsere Gesellschaft zum ersten Kongreß in Wien versam­
melte, ging gerade ein Nachruf für einen bedeutenden Kenner des Orients 
durch die Presse, Helmut Ritter, lange Zeit Professor der orientalischen 
Sprachen in Ankara. Aber in diesem Nachruf wurde auf eine Aussage 
Goethes in den Kommentaren zum West-östlichen Diwan verwiesen, wo 
es heißt: „Wenn ihr an diesen erhabensten Geistern teilhaben wollt, so 
müßt ihr euch selbst orientalisieren; sie werden nicht zu euch kommen."

Drei Dinge haben mir nach dem Kriege die Ostkirche nahegebracht: 
die großen Liturgien der Heiligen Basilius und Chrysostomos, die Ein­
sicht in die sakramentale Struktur des kanonischen Rechts ursprünglicher 
Tradition und schließlich die bedeutenden Beiträge orthodoxer Theolo­
gen zur christlichen Staatslehre auf den ökumenischen Konferenzen von 
Oxford und Edinburgh in den dreißiger Jahren. Seither habe ich mich oft 
bemüht, evangelischen Christen in Deutschland das Wesen und Selbst­
verständnis der Ostkirche nahezubringen. Die anwesenden Vertreter der 
Ostkirche haben mir regelmäßig bestätigt, daß meine Darstellung zutref­
fend sei. Und doch konnte der hochgeschätzte, inzwischen verstorbene 
Professor Zander aus Paris dann sagen: „Was Sie sagten, war ganz rich­
tig, und doch war es nicht orthodox." Wenn aber eine solche Schranke 
des Verständnisses besteht, so sind auch unsere hiesigen Bemühungen 
in Frage gestellt. Es bestehen also offenbar nidit nur sachliche Unter­
schiede, sondern eine hindernde Schwelle der Methode und des Verste­
hens. Die Sprache unserer unterschiedlichen Traditionen in West und Ost 
wäre dann ein Hindernis, welches das Ereignis von Pfingsten demen­
tierte. Ich kann auch nicht absehen von Äußerungen, die auf der Konfe­
renz europäischer Kirchen in Chantilly in diesem Jahre ein repräsenta­
tiver Sprecher der Ostkirche, Zabolotsky, getan hat. Dort hatte der Erz­
bischof von Westminster, Kardinal Hume, ein Benediktiner, das Verhält-

113



nis zwischen Primat und Konziliarität in einer wesentlich offeneren Form 
dargestellt, als es bisher der katholischen Doktrin entsprach. Demgegen­
über plädierte Zabolotsky für ein Abrücken vom Rationalismus in Rich­
tung eines „mystischen Ansatzes"; statt strikt analytisch solle man die 
Unterschiede eher „mit Hilfe einer konstruktiven Synthese („spirituell­
materieller Realismus") dialektisch angehen." Ausschlaggebend sei, daß 
der Übergang von der Spaltung zur Einheit nicht ohne eine Vervollkomm­
nung in der Liebe verwirklicht werden könne. Deshalb sei praktizierte 
Nächstenliebe als Einheit im Dienst an der Welt das deutlichste Zeichen 
von koinonia.

Zuvor hatte Zabolotsky den Verdacht artikuliert, die verwendeten Be­
griffe beschrieben nur „eine Struktur und bezögen zu wenig die verti­
kale Dimension, die vom Heiligen Geist getragene Gemeinschaft mit ein", 
obwohl auch Hume von der Dreifaltigkeit als Urtyp der Kirche gespro­
chen hatte.

Mißtrauen und Ablehnung gegenüber „Strukturen" ist mir seit langem 
von Seiten eines spiritualistischen oder/und liberalen Protestantismus ver­
traut. Nach allem, was hier vorgetragen worden ist, kann die orientali­
sche Kanonistik sich diese Haltung unmöglich zu eigen machen. Sie ist 
überall auf ekklesiale und liturgische Strukturen zurückgegangen, welche 
sie als legitim und unverzichtbar betrachten muß. Ohne diese ist sie gar 
nicht denkbar. R. Potz hat übrigens mit hervorragender Klarheit über 
die Auslegung von Strukturen gesprochen (siehe Kanon V).

Daher muß geklärt werden, was hier Rationalismus als mißbräuchliche 
Ausuferung theologischer Rationalität eigentlich meint.

Zabolotsky benutzt selbst den Begriff der Dialektik. Die Herkunft sei­
ner Gesamtanschauung und Methode ist uns allen einigermaßen zuläng­
lich bekannt. Aber der Gebrauch auch dieses philosophischen Begriffs 
muß legitimiert werden. Diese Form, die Verbundenheit zweier verschie­
dener Elemente auszudrücken, ist keineswegs die einzige. Es gibt gleich­
wertige Begriffe, etwa den der Antinomie, der Paradoxie, auch der Kom­
plementarität. Der Entdecker der Komplementarität, der dänische Physi­
ker und Nobelpreisträger Niels Bohr, hat seine Formel ausdrücklich zu 
dem Verhältnis von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit in der Gotteslehre 
in Analogie gestellt. Aufgrund der Folgerungen aus dem Phänomen der 
Komplementarität sind wesentliche Entscheidungen der theologischen 
Ethik im Raum der Evangelischen Kirche in Deutschland hervorgegangen. 
Eine dialektische Methode ist eine rationale, auch wenn sie hier offenbar 
als frei von dem Verdacht des Rationalismus eingeführt wird. Aber wo 
beginnt dann der Rationalismus? Waren die Väter der Kirche Rationa­
listen, welche in der großartigen Doxologie des nicaenischen Glaubens­
bekenntnisses die heilige Trinität verherrlichten, gleichzeitig aber fast 
mit jedem Wort in äußerster Begriffsschärfung eine gefährliche Häresie 
abwehrten?

Wir würden uns indessen über eine angemessene Begrifflichkeit ohne 
Mühe verständigen, wenn die — auch im Begriff der Dialektik notwendig 
enthaltene Spannung der Gegensätze in jenem Denken durchgehalten, 
nicht schon im gleichen Augenblick aufgehoben würde, wenn nicht das 
in der Dialektik enthaltene Moment des (geschichtlichen) Prozesses völlig

114



fehlte. So wird die Versöhnung anstelle der geistlichen Wirklichkeit zum 
idealistischen Postulat.

Beides aber, Dialektik und Struktur, ist uns in zwei Tatsachen vor­
gegeben, einer geistlich-theologischen und einer ekklesiologisch-geschicht- 
lichen. Es ist die Komplexität der Kirche, welche nach der Kirchenkonsti­
tution „Lumen Gentium" des II. Vaticanums aus einem göttlichen und 
einem menschlichen Element zusammengewachsen ist; es ist sodann die 
Dualität von bischöflichem Amt und konziliarer Gemeinschaft als den 
miteinander verschränkten Grundformen kirchlicher Institutionalität, in 
welcher die Apostolizität und die Katholizität der Kirche verbunden sind. 
Der Verfassungshistoriker muß sagen, daß kein Weltreich und kein Staat 
der uns bekannten Geschichte einen vergleichbaren monumentalen Grund­
riß, und zwar für einen weltumspannenden Verband!, gefunden hat — 
in der Verbundenheit und Gleichheit eines Amtstypus für eine unend­
liche Zahl von Partikularitäten.

Drittens ist hier aber der personale Charakter der episkope mit der 
Identität des gemeinsam zu bekennenden Glaubens, persona und doc- 
trina, fides qua und fides quae miteinander ins Gleichgewicht gebracht.

Ich frage hier mit solcher Dringlichkeit nach der inhaltlichen und metho­
dischen Grundlage unserer gemeinsamen Bemühungen, weil in unserer 
Zeit sowohl die evangelische wie die katholische Kirchenrechtslehre einen 
tiefgreifenden Wandel durchgemacht hat. Karl Barth hat in der bewuß­
ten Abwehr einer von Emil Brunner vertretenen humanistischen Spiri­
tualität mit der Wucht eines Anathema das Kirchenrecht als „liturgisches 
und bekennendes" Recht begründet und beschrieben, also auf den der 
Kirche selbst zentral eigenen Weisen des geistlichen Handelns aufgebaut. 
Barth, der wie Heiler als Theologe seine These kirchenrechtlich nicht 
selbst durchführen konnte, ist der Anstoß gewesen, aus welchem auf­
grund der Erfahrungen des Kirchenkampfs eine neue methodische Lage 
entstand. Die Durchführung haben der kürzlich verstorbene Erik Wolf — 
auf der anderen Seite ich selbst — unternommen. Auf der katholischen 
Seite hat Klaus Mörsdorf seit zwei Jahrzehnten die Begründung des Kir­
chenrechts in Wort und Sakrament verfochten. Seine zahlreichen Schüler 
haben diese Position weitergeführt und vertreten. Schließlich und endlich 
hat Papst Paul VI. in seiner Ansprache an die Teilnehmer des Mailänder 
Kongresses der lateinischen Kanonisten 1973 einen dogmatisch wichtigen 
Schritt getan, indem er unter Preisgabe einer — dem Einwand des Ra­
tionalismus mindestens raumgebenden — scholastischen Tradition die Ka- 
nonistik ausdrücklich auf diese Grundlage gestellt hat. Er hat die Kir­
chenrechtslehre als eine theologische Disziplin anerkannt und den Begriff 
der communio als ihr Zentrum bezeichnet.

Diese Grundaussage hat dann neuerdings in den Entwurf des Prooe- 
miums einer Lex Ecclesiae fundamentalis Eingang gefunden, ist dort in­
dessen noch keineswegs sinngemäß durchgeführt worden. Hierfür fehlen 
offenbar noch die Voraussetzungen. Mit alledem hat jedoch die westliche 
Kirchenrechtslehre im Rückgriff auf Liturgie, Bekenntnis, Sakramentalität 
der Kirche sich methodisch und in der Sache den Grundlagen und Motiven 
der Ostkirche in bedeutendem Maße angenähert. Wie es scheint, ist aber 
in der orientalischen Ekklesiologie, an deren Fragen wir mit aller brüder-

115



liehen Bescheidenheit helfend teilnehmen wollen, von dieser theologie­
geschichtlichen Tatsache keine Vormerkung genommen und ihre Trag­
weite nicht bedacht worden.

Vertreter orthodoxer Traditionen betonen, ihr Kirchenbegriff sei nicht 
„juridisch". Aber welchen Rechtsbegriff verwendet die östliche Kirchen­
rechtslehre? Daß dieser nicht primär dezisiv und imperativ, sondern inte- 
grativ und kommunikativ orientiert sein wird, liegt auf der Hand. Sich 
darüber aber allseits zu verständigen, sind heute die Voraussetzungen 
besser denn je.

Unter diesen Umständen sollten die Voraussetzungen für unsere Be­
gegnung geklärt, aber auch ein gemeinsamer Weg eröffnet werden. An 
erläuterndem Material zu dieser lehrgeschichtlichen Entwicklung fehlt es 
auf alle Fälle nicht. Und wir befinden uns hier nicht allein auf dem Boden 
der altkirchlichen Bekenntnisse, sondern vor allem auch der Heiligen 
Schrift selbst. Denn wenn der Apostel Paulus in der Vorrede zum Römer­
brief sein Damaskus schildert (aphorismenos eläbomen chärin kai apo- 
stolen), so beschreibt er eben das, was in jeder Taufe und jeder Ordi­
nation liturgisch und zugleich kirchenrechtlich geschieht. Es genügt, daß 
er es bezeugt — wir können und sollen auch erkennen, was wir in der 
apostolischen Nachfolge, auf den Sinngehalt und Zusammenhang — und 
das ist „Struktur" — betrachtet, tun.

II.

Wenn ich unser Thema der Einheit im Horizont der reformatorischen 
Theologie betrachte, so muß ich eine gewisse Bestandsaufnahme an den 
Anfang stellen. Unter Protestantismus versteht man eine geschichtliche 
Bewegung, welche nach Vorläufern in Böhmen und England seit dem 
Thesenanschlag Luthers von 1517 einen großen Teil der Christenheit — 
aber diese nicht im Ganzen — von der Tiefe her erschüttert und umge­
formt hat. Die Reformation ist eine Art tektonisches Beben in den Grund­
festen der Kirche, welche von säkularen Motiven und Bewegungen be­
gleitet war, aus ihnen aber nicht abgeleitet und verstanden werden kann.

Protestantismus ist freilich keine ekklesiologische Bezeichnung, sondern 
eine allgemein-historische. Eine protestierende Negation kann niemals 
die Basis einer kirchlichen Gemeinschaft sein. Ich selbst würde es mir 
verbitten, mich als „Protestanten" zu bezeichnen. Unsere wechselseitigen 
Bezeichnungen sind ohnehin ganz untauglich. Denn eine evangelische 
Kirche kann nicht evangelisch sein, wenn sie nicht katholisch ist, und eine 
katholische nicht katholisch, wenn sie nicht evangelisch ist und beide 
nicht, wenn sie nicht orthodox sind — und das heißt: auf jener allgemein 
anerkannten Grundlage der drei altkirchlichen Bekenntnisse fortfahren zu 
stehen.

Das Endergebnis der reformatorisdien Gesamtbewegung hat vier Teile. 
Drei davon sind die großen verfaßten Kirchen, die lutherische, die refor­
mierte und die anglikanische. Der vierte Teil umfaßt eine große Anzahl 
von Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften, welche teils im bewußten 
Gegensatz zu, teils in Fortschreibung von reformatorischen Motiven ent-

116



standen ist. Es ist wichtig, dies zu erwähnen. Denn Sie begegnen im Be­
reich der Ostkirchen häufig den Missionen solcher Kirchen, vor allem aus 
dem angelsächsischen Bereich, die sich von den reformatorischen Kirchen 
wesentlich unterscheiden, aber von Ihnen leicht mit diesen identifiziert 
werden. Christen des Ostens sind dann oft erstaunt, im Bereich der refor­
matorischen Konfessionskirchen wesentlich andere Lebens- und Gottes­
dienstformen und ein ebenso anderes Kirchenverständnis zu finden. Für 
jene vierte Gruppe kann ich mich weder kompetent noch verantwortlich 
erklären. Die anglikanische Kirche scheide ich aus meinen Erwägungen 
aus, weil sie sich bekanntlich selbst als ein Mittelglied zwischen Refor­
mation und vorreformatorischen Kirchen, als eine romfreie „westliche 
Orthodoxie“ versteht.

Die lutherische und die reformierte Kirche verhalten sich zueinander 
wie ein älterer und ein jüngerer Bruder, welche zwar dieselben Eltern, 
aber verschiedene Charaktere haben. In beiden spielt der Gemeindebe- 
griff eine überragende Rolle. Beide vertreten die altkirchliche Auffassung, 
daß die durch Wort und Sakrament versammelte Gemeinde als solche 
„ekklesia" im Vollsinne ist. Daraus ergibt sich bekanntlich in der alten 
Kirche der Grundsatz der Äquivalenz der Ekklesien, auf welchem schon 
die frühe Synodalbildung und heute noch die Gleichberechtigung der Bi­
schöfe auf den Konzilien beruht. Jene Kirchen haben aber auch den — 
wirklich rationalistischen — Fehlschluß vermieden, als ob die Kirche aus 
einer Summe von möglichst autonomen Einzelgemeinden bestehe, wie 
dies der sogenannte „Independentismus" vertritt. Es gibt deshalb trotz 
eines weit verbreiteten Mißverständnisses kein „Gemeindeprinzip'', wie 
der verstorbene Kirchenhistoriker Ernst Wolf/Göttingen herausgearbeitet 
hat. Beide Kirchen haben daher von Anfang an ihre Gemeinden in regio­
nalen Verbänden, also Partikularkirchen, zusammengeschlossen. Diese 
haben sich in volkskirchlichen Verhältnissen nach den vorfindlichen poli­
tischen Einheiten abgegrenzt, weil in fast allen Gebieten die staatskir­
chenrechtliche Legitimität dieser Kirchen von der Deckung durch die ihnen 
zugewandten weltlichen Autoritäten abhing. Wo sie aber neue Minder­
heitsgemeinden bildeten, wie insbesondere in Frankreich, oder bei den 
sogenannten „Gemeinden unter dem Kreuz" in Westdeutschland, haben 
sie diese zu autonomen Synodalverbänden vereinigt.

Beide Kirchen haben also, was für unsere Betrachtung des Einheits­
problems wichtig ist, von vornherein eine Entwicklung vollzogen, die 
derjenigen der vorkonstantinischen Epoche einigermaßen vergleichbar 
ist. In der Bildung von partikularen Regionalkirchen haben sie sowohl 
einen geistlichen Antrieb verwirklicht, der jede Gemeinde mit den übri­
gen notwendig verbindet, wie auch der praktischen Notwendigkeit Rech­
nung getragen, die es der Einzelgemeinde auf die Länge unmöglich macht, 
sich ohne Zusprudi, Hilfe und gemeinsame Ordnung zu erhalten.

Diese Gemeinsamkeiten vorausgesetzt, unterscheidet sich das innere 
Gefüge ganz wesentlich. Die lutherische Kirche hat in Artikel XXVIII des 
Augsburgischen Bekenntnisses das Bischofsamt ex iure divino rezipiert 
und überall — auch ohne den Titel — verwirklicht, wenn man darunter 
ein personales Amt versteht, welches die geistlichen Verrichtungen und 
die regiminale Verantwortung für die Leitung miteinander verbindet. So

117



beruht die lutherische Kirche erklärtermaßen auf der Dualität von Amt 
und Gemeinde, deren sachgemäße Verbindung sich ihr als ständige Auf­
gabe stellt. Die reformierte Kirche dagegen hat zwar die Unabhängigkeit 
des apostolischen Amtes der Verkündigung und Sakramentsverwaltung 
von jeglicher Einschränkung oder Mitsprache freigehalten, aber einen ge­
wissen der Frühaufklärung verwandten Verdacht tradiert, daß die Ver­
bindung von geistlichem Handeln und Gemeindeleitung zu einer Über­
ziehung des Einflusses und der Macht führen könne. Sie hat daher die 
Gemeindeleitung unter Einschluß des geistlichen Amtes in Presbyterkol­
legien verwirklicht. Sie hat im Presbyterat wohl als einzige Kirche den 
deutlich geistlich geprägten Typus eines Laienamtes geschaffen, welches 
mit großer Wirksamkeit die überaus strenge und eingreifende Gemeinde­
zucht wahrgenommen hat. Die reformierte Kirchenverfassung versteht sich 
als „synodal-presbyteral“, weil das Amt auf dem Presbyteraltypus auf­
ruht, die ganze Kirche sich aber mit entschiedenem Antrieb immer wie­
der in synodalen Formen zusammenfindet.

Auf der lutherischen Seite spielt die Synodalbildung eine geringe Rolle. 
Von den beiden in der Theorie ausgebildeten Formen ist die engere be­
vorzugt worden, welche wesentlich solche Mitglieder umfaßte, die einen 
förderlichen Beitrag für die Verkündigung leisten können. Der Gedanke, 
daß in der Synode sich die pneumatische Präsenz der Kirche als solche 
darstelle, ist im lutherischen Bereich vermöge des Vorranges des Wort­
gedankens nur gering entwickelt. Die in der Gegenwart geschaffenen — 
übrigens nicht überall vorhandenen (so z. B. in Dänemark) — lutherischen 
Synoden sind sozusagen auf dem Wege der Ergänzung und Anwachsung 
entstanden, zunächst eher als fremd beargwöhnt worden.

Von den beiden großen Elementen der alten Kirche hat also die eine 
der beiden Kirchen das personale Bischofsamt, die andere dagegen den 
synodalen Gedanken betont, ohne daß beide in einen fundamentalen Aus­
gleich gebracht wurden. Denn die lutherischen Bischöfe bilden im Gegen­
satz zur alten Kirche keine übergreifende Bischofsgemeinschaft und die 
reformierte Synodaltradition steht im deutlichen und bewußten Gegen­
satz zum episkopalen Gedanken.

Beide Kirchen beruhen auf ausführlichen, als Lehrschriften gestalteten 
Bekenntnissen, welche zugleich auch die verbindlichen Rechtsformen der 
Kirche vorzeichnen. Die lutherische Kirche beruht primär auf dem Augs- 
burgischen Bekenntnis von 1530, welchem in einem Korpus der Bekennt­
nisschriften weitere maßgebliche Texte angefügt sind, bis hin zu der 
„Formula Concordiae" von 1580, in welcher zwischenzeitlich entstandene 
Lehrstreitigkeiten aufgefangen sind. Die reformierte Kirche hat kein all­
gemeinverbindliches Bekenntnis, sondern eine Reihe konvergenter Be­
kenntnisse, von welchen die Confessio Helvetica posterior von 1566 die 
bedeutendste ist. Alle Bekenntnisse setzen die Gültigkeit der altkirch­
lichen Bekenntnisse ebenso voraus wie auch die vergleichbare Professio 
fidei Tridentina der katholischen Kirche, die durch das nicaenische Glau­
bensbekenntnis eingeleitet wird.

Im Marburger Religionsgespräch von 1529 über die Sakramentenlehre 
haben sich die Lutheraner von den Zwinglianern, der ihnen durch Sprach­
gemeinschaft nächstgelegenen reformierten Kirchenform, für die Dauer

118



getrennt. Für unsere Frage der Kircheneinheit ist wichtig, daß die lutheri­
schen Theologen in der Wittenberger Konkordie von 1536 ausdrücklich 
die Möglichkeit anerkannt haben, daß der gleiche Glaube in anderer 
theologischer Begrifflichkeit ausgedrückt werde.

Ich kann über beide reformatorischen Kirchen sprechen, weil meine 
französischen Vorfahren hugenottische Calvinisten waren, während meine 
deutschen Vorfahren schon im Jahrhundert der Reformation das ministe- 
rium ecclesiasticum der lutherischen Kirche innegehabt haben.

Beide Kirchen beruhten auf zwei geschichtlichen Erfahrungen. Sie wen­
deten sich gegen die zentralistische päpstliche Gewalt, nachdem diese 
seit dem Schisma Urbans VI. (1378—89) anderthalb Jahrhunderte hindurch 
durch den Mißbrauch gerade der Vollgewalt und trotz aller Reformver­
suche zunehmend außerstande geworden war, die unbestrittenen Verfalls­
erscheinungen zu überwinden, sich selbst zu reformieren und die Gemein­
den wirksam mit Verkündigung und Sakrament zu versorgen. Mitbestim­
mend war hier auch die weitgehende Zerstörung der bischöflichen Ver­
fassung und die Verweltlichung der Bischöfe als Fürsten.

Auf der anderen Seite aber war die konziliare und episkopale Reform­
bewegung der gleichen Epoche nicht imstande gewesen, Einheit und Lei­
tung der Kirche wirksam darzustellen. Denn sie entbehrte eines legiti­
mierenden Mittelpunktes wie der dazu erforderlichen durchhaltenden Ein­
mütigkeit. Aus der theoretischen Überordnung des Konzils über die päpst­
liche Gewalt konnte keine vollmächtige Kirchenverfassung, keine geist­
liche Einheit der Kirche hervorgehen. Die konziliare Bewegung war also 
keine für die Reformation als Möglichkeit gegebene Zielrichtung, obwohl 
diese immer wieder auf die Notwendigkeit und Möglichkeit einer kon- 
ziliaren Klärung der aufgebrochenen Gegensätze drängte.

Für die Haltung der reformatorischen Kirchen ist sodann die evidente 
Tatsache unbewußt wirksam geworden, daß die Reformation trotz ihres 
universalen Sinns und Anspruchs nur eine regional begrenzte Wirkung 
auszuüben vermocht hatte. Ihre umwälzende, in die Tiefen des Glaubens 
wirkende Kraft wirkte sich nur in einem Bereich des mittleren Europa 
aus, der etwa von Polen bis Schottland reicht. Die Bewegung kam erst 
nach blutigen Kriegen zweier Jahrhunderte zur Ruhe, in denen sie diese 
großen Nationen in der Tiefe gespalten hatte. Dagegen sind die Mittel­
meervölker und der gesamte Osten trotz mancher Berührung gerade in 
der Tiefe unbewegt geblieben. Die Anliegen der Reformation waren hier 
fremd. Kein Volk des slawischen Ostens, kein Volk des christlichen 
Orients hat die Reformation angenommen. Die lutherischen Reformatoren 
etwa, die mit aufrichtiger Freundlichkeit das Tübinger Gespräch mit Ver­
tretern der Ostkirche geführt und eine griechische Übersetzung des Augs- 
burgischen Bekenntnisses dem Patriarchat von Konstantinopel übersandt 
haben, haben sich — ich bin versucht zu sagen, in aller Unschuld — dar­
über getäuscht, daß ihre Aussagen und Motive dem Osten in der Tiefe 
unverständlich waren und blieben. Hier ging es nicht oder nur zum Teil 
um eine Überschätzung der Tragkraft und Relevanz theologischer Aus­
sagen, sondern auch um den Ausfall bestimmter Traditionen und Dimen­
sionen im inneren Gefüge der Kirche.

119



Aus dieser doppelten Tatsache, dem Versagen von Primat und Konzil, 
und der begrenzten Wirksamkeit eines auf die gesamte Kirche zielenden 
Anliegens ergab sich aber auch, daß die reformatorischen Kirchen je für 
sich keine eigenen Gesamtkirchen angestrebt und gebildet haben. Es 
haben zwar die Reformierten in der Synode von Dordrecht 1620 in einer 
überregionalen Versammlung richtungsweisende dogmatische Beschlüsse 
gefaßt. Bei dieser einmaligen Bezeugung gesamtkirchlich-konziliarer Ein­
heit ist es aber geblieben. Denn einerseits konnte keine noch so große, 
aber letztlich partikular begrenzte Konfessionskirche lediglich aufgrund 
ihres Wahrheitsanspruches unternehmen, die Universalität der Kirche zur 
Darstellung zu bringen. Auf der anderen Seite fürchtete man nicht ohne 
Grund, daß die Bildung einer Superkirdie mit einer eingreifenden zen­
tralen Autorität ein neues konfessionelles Papsttum hervorbringen werde. 
So ist also den reformatorischen Kirchen für ihre eigenen Kirchen wie 
für den modernen ökumenischen Verbund der Gedanke einer eingreifen­
den gesamtkirchlichen Autorität ein Gegenstand der Besorgnis und der 
Ablehnung. Andererseits haben sich bei beiden Kirchen die Vorausset­
zungen dafür abgelebt, daß durch eine bischöfliche Repräsentation kon- 
ziliarer Form ein Ausgleich zwischen Universalität und Partikularität ver­
wirklicht werden könne. Denn die Bedingung der Möglichkeit dafür wäre 
eine Ausbildung des Bischofsamtes gewesen, welches sich von vornherein 
in einer konstitutiven Gemeinsamkeit verstanden hätte, und dies wie­
derum hätte an dem Glauben gehangen, daß in einem pneumatischen 
Sinne die Ekklesia im Bischof repräsentiert sei. Durch den Auseinander­
fall des für sich bewahrten apostolischen Amtes auf der einen und des 
konziliaren Gedankens auf der anderen war der Zugang zu dieser Lö­
sung nach beiden Seiten verbaut.

Zur Frage der Einheit sagt das Augsburgische Bekenntnis in Art. Vif 
nur sehr wenig und zu wenig. Wenn es zur Einheit der Kirche genüge, 
daß man über die Verkündigung des Wortes und die Verwaltung der 
Sakramente im Konsens stehe, so war nicht gesagt, auf welchem legitimen 
Wege dieser Konsens gewonnen werden könne und solle. So hätte auch 
möglicherweise ein professoraler Konsens im Ausgleich von Lehrstreitig­
keiten genügen können. Der begründende Nachsatz, daß zur Einheit nicht 
die Einheit der Riten erforderlich sei, trifft nur den, der Ostkirche sehr 
wohl als ärgerlich und hinderlich bekannten Trieb der römischen Kirche 
zur Unifizierung des gottesdienstlichen Lebens, verkennt aber, daß grund­
sätzlich eine diversitas rituum unbestritten war, wenn man etwa an das 
Unionskonzil von Florenz-Ferrara von 1438/39 denkt. Der Gedanke der 
Einheit ist hier, so wirksam diese Aussage geworden ist, schon deswegen 
nicht voll zu Ende gedacht, weil das Augsburgische Bekenntnis noch weit­
gehend im Horizont der Erwartung geschrieben ist, es werde und müsse 
über die zentralen Streitfragen eine Verständigung zu erreichen sein, 
so daß man dann unter dem Dach einer gereinigten Kirche weiterhin 
zusammen leben könne. Die reformierte Kirche hat sich sehr viel strikter 
die Reform der Kirchengestalt nach dem Worte Gottes nach ihrem Ver­
stände als Ziel gesetzt.

Ein bedeutender lutherischer Theologe der Gegenwart, Dietrich Bon- 
hoeffer, ein Märtyrer des Widerstandes gegen den Nationalsozialismus,

120



hat die Frage erwogen, ob die lutherische Kirche nicht von vornherein 
sich besser als Minderheitskirche oder als Sekte konstituiert hätte. Dies 
hätte den Verzicht auf eine sichtbare geschichtliche Einheit der Kirche 
und ihre verantwortliche Darstellung zur Voraussetzung gehabt. Luther 
selbst aber hat sehr grundsätzlich die Bildung einer Minderheitskirche, 
einer Heiligkeitskirche der wahren Gläubigen von sich gewiesen und 
eben darum die von ihm verantwortete Neubildung unvermeidlich in 
die Kanäle der volkskirchlichen Partikularität leiten müssen. Denn nur 
hier kam die der Subjektivität des einzelnen vorausliegende objektive 
Gesamtheit der Kirche in ihrer Fülle, wenn auch notwendig in oft sehr 
engen Regionen begrenzt, zum Ausdruck. So hat gerade die Abwehr einer 
bloßen Subjektivität des Glaubens, die Bewahrung der pneumatischen 
Realität auch im Sakramentsverständnis, der Einheit tragisch entgegen­
gestanden. Das Zusammenwirken von mehreren, keineswegs nur äußer­
lichen Entwicklungslinien zur Zerspaltung der Kirche in Partikularkirchen 
ist bisher nicht voll ins Bewußtsein gekommen. Es kam hinzu, daß die 
lutherische Kirche nicht nur zwischen Primat und konziliarer Kirche zu 
stehen kam, sondern auch zwischen katholischer Einheit und einer unab­
sehbaren Verderbnis schwärmerischer Auflösung jeder konkreten und 
verantwortlichen Kirchenbildung. Dies alles betraf zentral die Pneuma- 
tologie. Denn wenn die im römischen Verständnis objektive sakramen­
tale Ordination nicht den pneumatischen Charakter der Kirche verbürgte, 
so löste die Subjektivität eines schwärmerischen Geistesverständnisses 
die christliche Existenz in die vollendete Willkür und Zuchtlosigkeit auf. 
In dieser Frontstellung nach zwei Seiten wurde die Reformation auf die 
Unmittelbarkeit, auf die Evidenz, auf die Selbstausrichtung des Wortes 
Gottes zurückverwiesen. Zwischen dem Teufel und der tiefen See, zwi­
schen einem weltlich gewordenen und mit Macht regierenden Primat und 
dem Chaos vermeintlicher Geistwirkungen lag nur der schmale Weg die­
ser Unmittelbarkeit des Wortes Gottes. Denn die ecclesia perpetuo man- 
sura ist ein fundamentaler Satz gerade des Augsburgischen Bekenntnis­
ses.

III.

Für unsere Frage der Einheit scheint mir die Einsicht von hervorragender 
Bedeutung zu sein, daß sich in der Differenz der beiden reformatorischen 
Konfessionen der Gegensatz zwischen lateinischer und orientalischer Kir­
che wiederholt und abspiegelt. Diese Sicht wird Ihnen verwunderlich sein, 
da sich ja die Reformation ganz auf dem Traditionsboden der lateinischen 
Kirche vollzogen hat.

Die reformierte Kirche ist jedoch deutlich eine Rechtskirche. Bekenntnis 
und Ordnung sind in ihr konstitutiv und strikt verbunden. Der schon 
erwähnte Erik Wolf hat in seinem Kirchenrechtslehrbuch formuliert, daß 
„Geistkirche und Rechtskirche eins" seien. Man muß diesen Satz freilich 
cum grano salis verstehen und nicht überlasten. Es besteht hier auch 
eine merkliche Differenz zwischen Theorie und Praxis. Dieser Satz be­
steht aber auch deswegen zu Recht, weil die reformierte Kirche ein sehr

121



scharf ausgebildetes Trennungsbewußtsein besitzt, welches die Eigenstän­
digkeit der Kirche auch im Rechtssinne betont und durchhält. Sie hat es 
deswegen auch wesentlich leichter gehabt als die Lutheraner, während 
des deutschen Kirchenkampfes sich gegen eine Theologie des Volkstums 
abzugrenzen. Aus dieser Differenz erklären sich auch die sehr harten 
Auseinandersetzungen, die sich in und nach dem Kirchenkampf im deut­
schen Protestantismus vollzogen haben. Daß es sich hier keineswegs um 
eine speziell deutsche Situation handelt, zeigt das Beispiel der luthe­
rischen Kirche in Dänemark. Der Kirchenvater des dänischen Luthertums 
im 19. Jahrhundert, Grundtvig, dem diese Kirche ihre Spiritualität — übri­
gens in Verbindung mit einer großartigen Entwicklung des Volksbildungs­
wesens — verdankt, mußte von einem namhaften dänischen Theologen 
unserer Zeit, Harald Koch, in einer ausführlichen Arbeit gegen den Vor­
wurf des Ethnizismus verteidigt werden. Sie sehen daraus, wie sehr diese 
Fragen mit den Ihrigen parallel liegen. Wenn die orthodoxen Patriarchen 
schon vor einem Jahrhundert veranlaßt waren, den Ethnizismus ausdrück­
lich zu verwerfen, so muß Veranlassung dazu bestanden haben, in Ge­
stalt einer Versuchung, die den aufstrebenden Völkern des orthodoxen 
Bereichs nahegelegen hat und naheliegt. Die Begegnungen, die uns Prof. 
Heyer in Heidelberg ermöglicht hat, haben auch deutlich gemacht, daß 
es namhaften Vertretern aus diesem Bereich heute noch begrifflich und 
praktisch nicht leicht fällt, die Grenze zu einer problematischen Identifi­
kation mit ihren Völkern zu ziehen, den Völkern, die sehr wohl wissen, 
was sie bei ihrer Volkwerclung ihrer orthodoxen Kirche zu verdanken 
haben.

Eine ausdrückliche Legitimation der Autokephalie aufgrund des Merk­
mals, daß eine Kirche die originale Kirche eines bestimmten Volkes sei 
und mindestens den größeren Teil dieses Volkes umfasse, kommt als 
Begründung für die Eigenständigkeit von Partikularkirchen im reforma- 
torischen Bereich nicht vor. Man beschränkt sich auf die reine Tatsäch­
lichkeit einer engen Verbindung mit geschichtlich-nationalen Traditionen 
und räumt dem keine theologische Dignität bei. Der Kampf mit dem 
Nationalsozialismus hat diese Haltung befestigt und vertieft, übrigens 
hat auch die zentralistische katholische Kirche die Abgrenzung ihrer Di­
özesen mit Selbstverständlichkeit den politischen Lebensbedingungen und 
Entwicklungen der Kirchengebiete angepaßt.

Was diesem Geschehen zugrunde liegt, ist aber weit mehr als die Pro­
bleme der Verselbständigung einzelner Nationen in der Moderne. In der 
Antithese zwischen Eigenständigkeit und eigenem Recht der Kirche und 
der tragenden, oft auch nur duldenden Verbindung mit der Kondition 
der Völker, zwischen Vollmacht und Hingabe, liegt jener Gegensatz be­
schlossen, der schon in der Formel von Chalcedon ausgedrückt worden 
ist.

Aber eben dieser Gegensatz, diese Spannung, die hier zutage treten, 
können, wie die Geschichte zeigt, nie vollständig bewältigt werden. Kata 
pneuma kann und muß die Kirche die Grenzen der Häresie vermeiden; 
kata sarka aber muß sie einen bestimmten Standort einnehmen, der der 
einen oder anderen Alternative unvermeidlich näher liegt. Zwischen der 
Behauptung ihrer Eigenständigkeit und ihrer dienstwilligen Eingliederung

122



in die Situation der ihr anvertrauten und ihr vertrauenden Völker be­
steht eine harte Spannung. Die Gnade macht uns frei — die Schwerkraft 
nötigt uns, einen Platz zu wählen und einzunehmen. So kann die strei­
tende Kirche, wenn man so sagen darf, nur hinkend in das Reich Gottes 
eingehen. Die Idealität ist ihr grundsätzlich versagt. Sie kann den Kelch 
nicht trinken, den allein der Herr zu trinken vermochte, und der selbst 
den Aposteln vorenthalten bleiben mußte. Wer also an den jeweiligen 
Tendenzen des anderen Teils Anstoß nimmt, muß damit rechnen, daß ihm 
selbst gerade das abgeht, dessen Überziehung er dem anderen vorhält. 
Dies ist noch etwas anderes als das Verhältnis zwischen Balken und 
Splitter nach dem biblischen Gleichnis. Diese Spannungen sind durch die 
der Kirche vorgegebenen Strukturen selbst bedingt und liegen allen Mög­
lichkeiten der Entscheidung und Gestaltung voraus. Nur unter dieser 
Voraussetzung, nur unter dieser Begrenzung haben wir die Wahl.

Von hier aus erst kann ich die mir gestellte Frage zu beantworten ver­
suchen, welche spezifischen Antworten die reformatorische Theologie auf 
die Einheitsfrage besitzt.

Auch hier unterscheiden sich die beiden Konfessionen. Die lutherischen 
Reformatoren haben die Einheit der Kirche nicht mutwillig aufgegeben. 
Sie waren bereit, es sich etwas kosten zu lassen, um sie aufrechtzuerhal­
ten, ebensosehr aus geistlichen Gründen wie aus zwingenden Gründen 
der Selbsterhaltung. Luther und Melanchthon waren bereit, den Papst 
anzuerkennen, sofern er dem Evangelium Raum gebe und das Papsttum 
de iure humano begründet werde. Die Vorstellung eines Papsttums 
menschlichen Rechts ist jedoch ein hölzernes Eisen. Wenn überhaupt die 
universale Kirche ein personales Haupt in der Geschichte besitzen kann 
— eine Vorstellung, die der alten Kirche fremd gewesen ist —, so muß 
dieses Amt auf alle Fälle einen geistlichen Charakter haben. Es kann 
nicht funktional begründet und verstanden werden. Es muß vielmehr — 
in der Formulierung seines Selbstverständnisses und in der Umschrei­
bung seiner Befugnisse — eine Gestalt gefunden werden, in welcher die 
ganze Kirche den vicarius Christi wiederzufinden imstande ist. Darum 
gehen ja auch heute über die Konfessionsgrenzen hinweg die vielfältig­
sten Erwägungen.

Die zweite Linie des Einheitsproblems stellte sich den Lutheranern in 
der Frage nach dem Konzil. Sie erhofften Abstellung ihrer Beschwerden 
von einem sogenannten „freien Konzil" ohne Abhängigkeit vom Papst 
nach dem Vorbild der altkirchlichen Konzilien. Damals aber war die Ver­
fassungsgeschichte der Kirche allen Beteiligten nur unvollständig bekannt. 
Unbekannt war die entscheidende Tatsache, daß das Konzilsrecht der 
alten Kirche sich in der lateinischen Kirche wesentlich verändert hatte. 
Denn wenn in der alten Kirche die Beschlüsse auch der Universalkonzi­
lien nur durch die Rezeption der Partikularkirchen, also durch das Rechts­
institut der pneumatischen Rezeption, verbindlich wurden, so beanspruch­
ten die lateinischen Konzilien ihre unmittelbare Gültigkeit: die Frage 
der Rezeption hatte sich genau umgekehrt in die Bestätigung der Konzils­
beschlüsse durch den Papst. Hätte die ältere Rechtslage noch bestanden, 
so hätten auch die Lutheraner sich unbedenklich der Autorität des Kon­
zils unterwerfen können. Infolge der Abschaffung der Rezeption aber ge­

123



rieten sie in eine schiefe Lage, in den falschen Schein, als ob es sich 
gegenüber dem Konzil um den Vorbehalt des subjektiven Urteils der 
jeweilig Dissentierenden handele.

Das Rechtsinstitut der Rezeption haben in unserer Zeit Sohm, Congar 
und ich zum Gegenstand ihrer Darstellung gemacht. Der letzte Rest des 
Rezeptionsrechts ist im Ersten Vaticanum, nunmehr im Verhältnis von 
Papst und Konzil beseitigt worden. Wenn es schon dieses Rechtsinstitut 
nicht mehr gab, so kann doch seine geistliche Bedeutung und Wahrheit 
niemals beseitigt werden. Wenn die gegenwärtige katholische Kirche nach 
dem Zweiten Vaticanum sich dieses Tatbestandes bewußt gewesen wäre 
und vermieden hätte, die Konzilsdekrete ohne weitere Vermittlung impe­
rativ in Kraft zu setzen, so hätte sie sich viele ärgerliche Schwierigkeiten 
ersparen können. Am allerwenigsten kann sie diese Schwierigkeiten durch 
einen verstärkten Appell an den Glaubensgehorsam wettmachen.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß die lutherische Kirche von ihrer 
episkopalen Tradition her keinen grundsätzlichen Anstoß an der Vor­
stellung einer personalen Leitung der Gesamtkirche genommen, aber nicht 
vermocht hat, dem noch eine sinnvolle Gestalt zu verleihen, während die 
beschriebene Lage einer wirksamen konziliaren Gemeinschaft entgegen­
gestanden hat. Trotz des grundsätzlichen Festhaltens an der Einheit der 
Kirche ist die sichtbare Einheit nicht mehr als geistlich schlechthin not­
wendig verstanden worden. In dem am meisten umstrittenen und der 
ökumenischen Problematik gegenüber zweifellos unzulänglichen Arti­
kel VII des Augsburgischen Bekenntnisses wird der Konsensgedanke 
einer materialen Einheit der Lehre festgehalten. Aber in Verbindung mit 
einem deutlichen kirchenrechtlichen Minimalismus und der Beschränkung 
auf die Doktrin findet sich kein konkreter Anhalt für eine Verwirklichung 
dieser Einheit.

In der Tendenz zur Reduktion kirchenrechtlicher Formen, in einem kon­
stitutiven Mißtrauen gegenüber rechtlicher Ordnung und einem bedeu­
tenden Element mystischen Verständnisses der Kirche werden Sie An­
triebe und Haltungen wiederfinden, die sich auch in der Ostkirche immer 
wieder erneuern und in der Sie das eigentliche Kirchesein empfinden 
und verstehen.

Ganz anders haben sich die Reformierten verhalten. Sie haben kom­
promißlos jede personale Repräsentation der Einheit der Kirche abge­
lehnt und Christus als das alleinige Haupt der Kirche proklamiert. Hier 
ist also die Frage nach dem personalen Haupt wenigstens konsequent 
beantwortet. Wichtig ist dabei zugleich, daß für die Reformierten die Ein­
heit der formulierten Lehre als solche gegenüber der Gemeinsamkeit einer 
strikt biblisch abgeleiteten Verfassung auf der einen und der Bewährung 
des Glaubens auf der anderen nicht die gleiche Rolle spielt, wie bei den 
Lutheranern und überhaupt in der Tradition der lateinischen Kirche. Sie 
rechnen viel unbefangener mit dogmatischen Differenzen, Streitigkeiten, 
ja sogar Spaltungen. Während es auf der lutherischen Seite, mit Aus­
nahme geringer Separationen, die sich regelmäßig an der Frage nach dem 
Verhältnis zur staatlichen Autorität entzündeten, überhaupt keine Spal­
tungen gab, insbesondere auch keine Streitigkeiten um die Jurisdiktion, 
zeigt der Calvinismus vielfältige, oft langdauernde Spaltungen, die aber

124



auch ebenso oft durch Zusammenschlüsse wieder behoben werden. Nur 
so ist auch das große Feld derjenigen Kirchenbildungen zu verstehen, 
welche ich eingangs als den vierten Teil der Wirkungen des Protestan­
tismus geschildert und aus meiner Darstellung dann ausgeschlossen habe.

Von diesen Voraussetzungen aus würde der reformierten Seite der 
Gedanke der konziliaren Gemeinschaft am nächsten liegen. Sie selbst 
haben aus den beschriebenen Gründen — mit Ausnahme der schon er­
wähnten Synode von Dordredit 1620 — keinen Versuch überregionaler 
Synodalbildung unternommen. Um so kräftiger war die nationale Syno­
dalbildung. So hat die französische Kirche bis zu ihrer Unterdrückung 
zwanzig Nationalsynoden gehalten, etwa ebensoviel wie die durch ihre 
Synodaltradition berühmt gewordene Kirche von Toledo. Fiel also bei 
den Reformierten das episkopale Moment einer personalen Leitung ganz 
aus, so blieb bei ihnen für die Einheitsfrage wesentlich der Synodalge­
danke übrig.

Beide reformatorischen Konfessionen haben sich in der Moderne zu 
Weltbünden zusammengeschlossen, welche sich ausdrücklich nicht als Kir­
chen verstehen. Stillschweigend haben sich die Kirchen trotz des Wahr­
heitsanspruches ihres Bekenntnisses insofern ihrer tatsächlichen Partiku- 
larität gebeugt, so wie umgekehrt im gewissen Umfang die Professio fidei 
Tridentinae auch die katholische Kirche im Gewände einer Konfessions­
kirche darstellt. Uber die Rechtsqualität des Lutherischen Weltbundes 
zeigen kirchenrechtliche Gutachten, daß die Bünde im gewissen Umfange, 
in einem Mindestmaß Kirchen sind, weil sie der Entscheidung nicht aus- 
weichen können, ob die beitretenden Partikularkirchen konfessionskon­
form sind oder die dem Bund Angehörigen sich etwa von dieser Basis 
durch verbindliche Entscheidungen getrennt haben. In diesem Mindest­
maß unausweichlicher Jurisdiktion liegt also ein sowohl ekklesiales wie 
auch kirchenrechtlich relevantes Element.

Ich muß hier das mir gestellte Thema abwandeln. Ich verzichte bewußt 
darauf, aus der Flut der Äußerungen, Pläne, Projekte und Spekulationen, 
einen notwendig willkürlichen Querschnitt oder Extrakt vorzutragen. Das 
würde sowohl der inneren Notwendigkeit des Glaubens wie der Verbind­
lichkeit des Kirchenrechts selbst widersprechen. Man kann in keinem 
Sinne eine Kirchenverfassung durch die kluge Benutzung verfassungs­
rechtlicher Gestaltungsmöglichkeiten entwerfen. Wir sind eine kirchen­
rechtliche Vereinigung. Unseres Amtes ist, die der Kirche eingestifteten, 
konstitutiven Lebensformen herauszuarbeiten und ins Bewußtsein zu 
heben. Die möglichen Elemente der Einheit sind durch jene Dualität vor­
gezeichnet, die in ihrem tiefsten Grunde auf Chalcedon aufruht und nur 
in der Verbindung von zwei Momenten, dem der personalen Verantwor­
tung, der episcope, und der konziliaren Gemeinschaft bestehen kann. Ent- 
schlägt man sich also aller Spekulation, so sind die beiden in der Gegen­
wart hervorgetretenen Gedankenrichtungen repräsentativ. Nach vielen 
Phasen der ökumenischen Bewegung hat diese in den letzten Jahren den 
Gedanken der Konziliarität zum Programm erhoben. Sie schließt die wech­
selseitige Anerkennung der geschichtlichen Legitimität der Beteiligten und 
die verpflichtende Verwiesenheit aller aufeinander ein. Das miteinander 
Leben, Sprechen und Arbeiten als solches, in tieferem Sinne die com-

125



munio sanctorum, wird als konstitutiver Wesenszug der Kirche überhaupt 
erkannt und soll verwirklicht werden. Es scheint mir nicht zufällig, daß 
diesem Gedanken von seiten des Lutherischen Weltbundes der Gedanke 
der „versöhnten Verschiedenheit“ gegenübergestellt worden ist. Denn 
hier steht gegenüber der wechselseitigen Verbundenheit die geschichtliche 
Identität der einzelnen Kirchen als solche im Vordergrund. Hier erneuert 
sich noch einmal der episkopale Gedanke, der der geschichtlichen Eigen­
ständigkeit, aber abgelöst von der Personalität. Nicht der Bischof oder 
Patriarch ist das Haupt, der pneumatische Repräsentant, sondern die ge­
schichtliche Identität eines Konfessionstypus, einer Kirchenfamilie bean­
sprucht ihr Recht neben anderen. Dies widerspricht bis zu einem gewis­
sen Grade jenen wechselseitigen Ansprüchen, welche man sich im Ge­
danken der Konziliarität gegenseitig einräumt. Erneut zeigt sich also, daß 
die beiden Momente auseinandertreten und nicht ohne weiteres zuein­
ander finden.

Dem entspricht aber auch die Tatsache, daß die vorreformatorischen 
Kirchen Schwierigkeiten haben, eine allgemeine Konziliarität anzuerken­
nen, wenn sie nicht zugleich die historische Legitimität der jeweiligen 
Kirchen in der apostolischen Tradition und Sukzession zu erkennen im­
stande sind.

Bei alledem ist zu beachten, daß auch wir hier zur gleichen Stunde am 
gleichen Ort nicht einfach Gleichzeitige sind. Die orientalischen Kirchen 
sind geschichtlich gesehen vorpäpstliche Kirchen. Auch wenn die Linierten 
die ecclesiastica communio mit dem römischen Primat für wesentlich hal­
ten und angenommen haben, so wird doch ihre legitime Existenz voraus­
gesetzt und dadurch nicht begründet, sondern höchstens in einem be­
stimmten Sinne perfiziert.

Umgekehrt jedoch sind die reformatorischen Kirchen nachpäpstiich. Sie 
haben sich, wie die Ostkirchen, gegen den päpstlichen Primat auf die 
altkirchliche Tradition der Kirchenverfassung berufen. Sie haben aber 
deutlich nach ihrem Verstände der Schrift und der guten Tradition der 
Kirche neue Formen der Kirche geschaffen.

Von dieser Unterschiedlichkeit der geschichtlichen Basis können wir 
nicht absehen. Aber diese Situation hat noch eine bisher unbeachtet ge­
bliebene Folge.

Sohm hat seinerzeit der katholischen Kirche den Vorwurf gemacht, daß 
sie sich aus einer Kirche in eine klug geleitete, dem weltlichen Vorbild 
folgende Körperschaft verwandelt habe. Dieses Urteil ist nur eine halbe 
Wahrheit. Trotz der geistlich inadäquaten Analogien zum Staat, die heute 
vom Katholizismus selbst abgestoßen werden, handelte es sich um eine 
wesentlich tiefere Entscheidung. Die lateinische Kirche vollzog einen in 
der Geschichte unausweichlich gewordenen Schritt, den Übergang zur 
Subjektivität. Hier ist nicht die willkürliche Subjektivität des je Einzel­
nen gemeint, sondern die durch den christlichen Glauben selbst bewirkte 
Herausarbeitung eines Subjektbegriffs. Die Kirche wagte es — im Ver­
trauen und unter Berufung auf den Beistand des Heiligen Geistes —, 
selbst ein handelndes und entscheidendes Rechtssubjekt zu sein und sich 
konsequent so zu organisieren. An dieser Entwicklung aber haben auch 
diejenigen teilgenommen, die sich gerade gegen jene gewagte und mit

126



unermeßlichen Gefahren verknüpfte Entscheidung gestellt haben, sei es 
die Ostkirche, die ihn nicht mitging, seien es die Reformatoren, die sich 
lossagten. Die gleiche Reditssubjektivität in der Gestalt einer großen 
Zahl autonomer Partikularkirchen hat sich auch in den vom Papsttum 
dissentierenden Kirchen herausgebildet und durchgesetzt. Das Verfas­
sungsrecht der Ostkirchen selbst ist, wie wir hier vernommen haben, nicht 
allein auf dem Missionsrecht der apostolischen Kirchen in der Pentarchie 
der Patriarchate aufgebaut worden, sondern auch auf zahlreichen örtli­
chen Missionen, die wir nicht eindeutig auf eine konkrete apostolische 
Tradition zurückführen können. Inzwischen ist sie je länger je mehr aber 
durch das Nachwachsen autonomer Kirchen zu einem Bund von Parti­
kularkirchen geworden.

Sie hat also in ihrer Art eine geistesgeschichtliche Entwicklung unab­
sichtlich mitvollzogen, deren Merkmale und Formen sie bei den getrenn­
ten Kirchen abgelehnt, ja verdammt hat. Eine Tradition höchsten Ranges, 
die diesen Rang in Nicaea und Chalcedon erwiesen hat, kann nicht dar­
auf verzichten, sich einer solchen Lage zu stellen. Dieser Tatbestand zeigt 
sich an den Folgen. Sie hält an dem Gedanken der koinonia fest. Aber 
die Autokephalie steht quer zu dieser Lebensform und macht sie unwirk­
sam.

Sie hat nicht nur darauf verzichtet, ökumenisches Konzil zu halten, 
weil sie als unabsichtlich partikular gewordene Kirche keine allgemein­
gültigen Entscheidungen treffen könne. Sie hat sich auch dessen längst 
entwöhnt, daß jeder einzelne ihrer Bischöfe ad personam Mitglied des 
Konzils ist, so daß die anstehenden Entscheidungen auch quer durch die 
regionalen Bindungen hindurchgehen. Obwohl ihr traditionelles Ziel ist, 
wiederum als konziliare Kirche wirksam zu werden, hat sie bisher nicht 
die Kraft besessen, sich zu geschichtlicher Gemeinsamkeit und Entschei­
dung zu erheben. Sie versucht etwas, was die nachpüpstlichen Kirchen 
als Ziel entweder von vornherein aufgegeben oder nur theoretisch ver­
folgt haben. Beide sind aber seit der Trennung nicht mehr imstande ge­
wesen, ihre Lehre, Liturgie und Verfassung verantwortlich weiterzubil­
den. Auch die Lutheraner haben auf dem Kongreß von Helsinki 1961 nicht 
vermocht, die als notwendig erkannte Klärung ihrer zentralen Lehre von 
der Rechtfertigung herbeizuführen.

Was sich hier zeigt, ist eine Spaltung zwischen geschichtlicher und 
ungeschichtlicher Kirche. Eine geschichtliche Fortbildung ihres Selbstver­
ständnisses und ihres Kirchenrechts hat in der Moderne allein die römisch- 
katholische Kirche vermocht. Es hat sich zudem gezeigt, daß eine ver­
bindliche konziliare Entscheidung immer einen Vereinigungspunkt mit 
legitimierender Kraft braucht, um die Gesamtheit zusammenzuführen und 
den Beschlüssen Bedeutung zu verschaffen. Die Differenz zwischen per­
sonaler Repräsentation und konziliarer Gemeinschaft als Grundbestim­
mung kehrt also in veränderter Form noch einmal in der Differenz zwi­
schen geschichtlicher und ungeschichtlicher Kirche in deutlichen Auswir­
kungen wieder. Damit stimmt überein, daß in den entscheidungsfähigen 
Kirchengemeinschaften die Tradition, sei es die patristische, sei es die 
reformatorische, eine unproportionale und zugleich auch wieder unge­
klärte, nicht zu bewältigende Bedeutung gewonnen hat — auch unter der

127



Voraussetzung geurteilt, daß die Tradition der Kirche eines ihrer Lebens­
elemente ist.

Zabolotsky hat auch die Frage der sozialethischen Verantwortlichkeit 
der Kirche in Zusammenhang mit dieser Einheit gebracht. Diese Dimen­
sion ist nicht neu. Alle diversen Kirchen haben je nach ihrer Eigenart 
unternommen, ihrer Weltverantwortung gerecht zu werden und der lex 
Christi zu folgen. Aber nach dem Gang unserer Verhandlungen kann 
diese sehr weitreichende Perspektive hier nicht eingebracht werden, und 
ich habe meine Ausführungen dazu deshalb für diesmal zurückgestellt.

Die Frage des Verhältnisses zwischen geschichtlicher und nichtge­
schichtlicher Kirche, zwischen Behauptung und Duldung stellt sich auf 
diese Weise für uns neu. Ist es also zweifelhaft, ob es uns gelingen kann, 
das episkopale und das konziliare Moment, welche der Kirche von ihrer 
Existenz her selbst eingestiftet sind, zur konkreten Einheit zu versöhnen 
und zu verbinden, so stellt sich erst recht die Frage, ob wir das sehr unter­
schiedliche Verhältnis von Kirche und Welt gemeinschaftlich auf eine 
Ebene zu bringen vermögen. Wir sollten aber einander nicht bestreiten, 
daß wir in den verschiedenen Wegen der großen Konfessionen, gerade 
in ihrer Unterschiedlichkeit legitime Wege beschritten haben. Sie können 
nicht nach der zweiwertigen Wahrheit von richtig und falsch beurteilt 
werden. Weit eher würden diese Wege und Gestaltungen in einem kom­
plementären Verhältnis zu begreifen sein. Auf der Hand liegt vor allem, 
daß es hier keine Idealität gibt, die als ein Ziel der Bemühungen vorzu­
stellen wäre. Eine Bedingung ist freilich hier unnachsichtig zu stellen: 
In diesem Sinne wäre Kirche nur dort, wo die Verantwortung für so weit­
reichende Entscheidungen gesehen und wahrgenommen wird. „Selig bist 
du, wenn du weißt, was du tust." Sie wäre auch nur dort, wo das Ganze 
der universalen Kirche als einer geistlichen Wirklichkeit unverrückbar im 
Blick bleibt, niemals preisgegeben wird. Die nüchterne Einsicht in die 
konstitutiven Widersprüche könnte als solche uns weiterführen.

Ich schließe mit dem Wort eines lateinischen Kirchenvaters, den man 
als den Vater aller lateinischen Konfessionen bezeichnet hat, des Heili­
gen Augustin. Ich hoffe, daß sein Wort auch von unseren ostkirchlichen 
Freunden angenommen wird. Er sagt: Ein jedes Ding wird nur in dem 
Maße erkannt, als es geliebt wird. Welch ein Wort! Denn wenn die Liebe 
die Bedingung der Möglichkeit der Erkenntnis ist, so brauchten wir Er­
kenntnis nicht zu scheuen — wenn sie sich nicht gegen uns kehrt. Es 
würde heißen, daß mangelnde Erkenntnis auch auf einen Mangel an Liebe 
zurückverwiese. Wenn wir dem folgen, müßten wir auch unsere Unter­
schiede und Kontroversen nicht aufheben oder als Irrtümer aburteilen, 
sondern in ihnen das Moment der Wahrheit auch gegen uns zu finden 
vermögen. Ein allzufrüh verstorbener kritischer Beobachter der Ökumene, 
der Berliner Oberkirchenrat Ernst Lange, hat die Frage ernsthaft gestellt, 
warum die ökumenische Bewegung trotz so großer Bemühungen nicht 
wirklich vorankomme. Als Theologe war er gewiß kein Episkopalist. 
Aber gerade er hat in einem berühmten „Brief an die Bischöfe" die Auf­
fassung vertreten, daß nicht die Repräsentanz von Kirchen und die Arbeit 
von Kommissionen, sondern die personale Autorität und das Engagement 
der Bischöfe die Dinge voranbringen könne und müsse. Sehr merkwür-

128



digl Der Kern der Wahrheit in dieser Kritik läßt sich dahin formulieren: 
die universale Kirche kann weder eine Organisation der Vermittlung noch 
ein Völkerbund von Regionalkirchen sein. Die Kirche hat mit dem bi­
schöflichen Amt regionale Partikularkirchen geschaffen, welche rückge­
bunden blieben auf die Basis. Eine weitere organisatorische Stufe würde 
sie von ihrer eigenen Basis so weit entfernen, daß sie damit der Voll­
macht entbehren müßte.

Ad intra sind der Kirche Autorität der episkope und Brüderlichkeit der 
communio sanctorum vorgegeben, ad extra die Spannung zwischen be­
wußt wahrgenommener Verantwortlichkeit und leidender, mittragender 
Identifikation.

Unter gewissen, zu ihrem eigenen Wesen nicht notwendig gehörenden 
geschichtlichen Bedingungen hat sie vermocht, beides in einer großen 
Synthese zu verschränken. Als Postulat oder Idealziel kann man das nicht 
aufstellen, ist es eine Quadratur des Zirkels. Aber ich habe die hoff­
nungsvolle Zuversicht, daß gerade die liebevolle Erkenntnis des gemein­
samen Grundes unserer Gegensätze uns „ungetrennt und unvermischt" 
zusammenführen wird. Und waren die einen die Kirchen eines sehr be­
stimmten Weges, die anderen einer von den Läufen der Zeit unbeirr­
baren Wahrheit, so wird doch der Geist beide gemeinsam in die Zukunft 
des Lebens führen.

Am Anfang dieses Referates habe ich Zabolotsky zitiert, der auf den 
Heiligen Geist und die Liebe verwies. Am Ende hat Yves Congar auf 
die Perichorese der Trinität zurückgegriffen. Zur Vermeidung von Miß­
verständnissen füge ich dem nachträglich einiges Wenige hinzu.

Die Liturgie rühmt den Vater und den Sohn, die in der Einheit des 
Heiligen Geistes leben und herrschen. Diese Einheit ist die sie verbin­
dende Liebe. Sie setzt also die Unterschiedenheit von Vater und Sohn 
voraus.

Die Kirche des Geistes weist sich dadurch aus, daß sie nach der lex 
charitatis Autorität und Brüderlichkeit zu verbinden vermag.

129



AUTONOMIE ET POUVOIR CENTRAL DANS L'EGLISE VUS PAR LA 
THEOLOGIE CATHOLIQUE

YVES CONGAR 

Paris

Ce sujet, comme tant d'autres, gagne ä etre introduit de faqon historique. 
De cette histoire, ä laquelle Fr. Heiler a consacre naguere une etude 
documentee, Altkirchliche Autonomie und päpstlicher Zentralismus (Mün­
chen 1941), nous evoquerons seulement deux chapitres, et cela de faqon 
thematique, sous l'angle des idees.

1°) II existe une tradition ferme et continue selon laquelle, etant assurüe 
l'unite de la Foi, substance de l'unite de 1‘Eglise elle-meme, des prati- 
ques differentes peuvent etre legitimes et admises sans nuire ä la com- 
munion1. C’etait un principe professe dejä dans l'Eglise des Martyrs: par 
un S. Justin en faveur de freres chretiens pratiquant encore quelques 
observances mosalques2; par un S. Irenee intervenant aupres du pape 
Victor en faveur de 1‘observances asiate du jeüne et de la date de Pä- 
ques, „la difference du jeüne confirme Punanimite de la foi“. Avant 
Victor, le pape Anicet n'ayant ni ete convaincu par Polycarpe, ni pu 
convaincre le meme Polycarpe, l'avait cependant requ ä sa communion, 
en signe de quoi il lui avait cede sa place dans la celebration de l'Eucha- 
ristie3 *. Et voici la formule dans laquelle S. Augustin a traduit, en la 
reproduisant presque ä la lettre, la Position de Cyprien, l'eveque mar- 
tyr: „Licet, salvo iure communionis, diversum sentire“1. Interroge en 
400 par Januarius, S. Augustin lui-meme repondait qu' „il y a des choses 
qui varient selon les lieux et les regions", que le mieux est de se con- 
former aux usages de l'eglise oü l'on se trouve: ainsi avait fait Ambroise 
pour la pratique du jeüne5 * * * 9. Il y a ce qui s'impose ä tous — le contenu 
des Ecritures, les canons d'un concile comme Nicee — mais il existe une

1 La question est traitde dans E. Lonne, Les difierences compatibles avec l'unite dans 
la tradition de l'Eglise ancienne (jusqu'au XII“ siede), in: Istina 8 (1961—62), p. 227—253.

* Dialogue, XLVII, 2. Cf. G. Bardy, La theologie de l'Eglise de S. Clement de Rome
it S. Irenee (Unam Sanclam 13), Paris 1945, p. 35.

1 Dans Eusibe, Hist. Eccl. V, XXIV, 13—16.
‘ S. Augustin, De baptismo III, 3, 5 (PL 43, 141—142). La sententia de Cyprien, au

concile de 256, annee meme de son martyre, etait: „superest ut de hac ipsa re singuli 
quid sentiamus proferamus, neminem iudicantes aut a iure communicationis aliqucm si 
diversum senserit amoventes" (Hartei I, p. 435). Ecrivant a Cyprien, Firmilien de Cdsaree 
s'indignait que le pape Etienne ait menace de rompre la communion avec ceux qui
(re)baptiseraient les heretiques, alors que ses predecesseurs avaient admis des obser­
vances differentes en matiere de cdlebration pascale: inter Cypriani Epist. 75, 6 (HarteI 
III, p. 813).

s Epist. 54, 3 (PL 33, 200—201). Et cf. Epist. 55, 18 (col. 220—221): Epist. 36 ä Casulanus
9 sv (33, 140 sv); Lonne, art. citd (1), p. 233 sv.

130



large zone de liberte, oü la variete des usages contribue ä la plenitude 
et ä la beaute de l'Eglise: l'idee deviendra classique. A la meme epoque, 
en 399, Jeröme ecrivait ä Lucien: „Que chaque province abonde en son 
sens" selon la tradition qui lui a ete leguee8.

Gregoire le Grand merite ici une mention particuliere. Des le debut 
de son pontificat, repondant ä Leandre de Seville, faut-il trois immer- 
sions pour le bapteme, ou une seule suffit-elle?, il a la formule classique: 
„ln una fide, nil officit sanctae Ecclesiae consuetudo diversa"1. Plus tard, 
le moine Augustin, envoye en Angleterre, s'etonne qu'on celebre la 
Messe en Gaule autrement qu'ä Rome: „cum una sit fides, cur sunt Eccle­
siarum consuetudines tarn diversae?"8 Le pape met son envoye ä l'aise; 
il l'invite ä creer la liturgie qui convient, en choisissant ce qui lui parait 
le meilleur dans celle des Gaules ou de toute autre Eglise“.

Si d'Occident nous passons en Orient, nous pouvons recueillir des 
temoignages semblables. Il y a l'exemple des Champions de l'orthodoxie 
niceenne, Athanase, Hilaire et Basile: ils admettaient des differences 
dans le langage theologique pourvu que I on s'accordät sur le sens de la 
Foi de Nicee10. Il y a l'exemple de S. Cyrille d'Alexandrie qui sut depas- 
ser sa propre theologie pour accepter la profession de foi de Jean d'An- 
tioche, exprimee dans une autre perspective theologique mais qui con- 
fessait la „Theotokos" du concile d'Ephese. Cet exemple a ete evoque 
par le pape Paul VI lors de sa Visite ä Istanbul le 25 juillet 1967, comme 
une modele dont il faut s'inspirer“. Les historiens byzantins du milieu 
du V” siede, Socrat et Sozomene qui le suit, ont insiste, ä partir de l’epi- 
sode historique touchant la date de Päques au II' siede, sur la legitimite 
et meme la valeur positive d’une variete d'usages, etant assuree 1' unani- 
mite sur le fond de la religion12. C'est ce que professait encore le pa- 
triarche Photius (878—886):

Quand les differences ne touchent pas la Foi ni ne vont contre un 
decret general et catholique, divers rites et usages etant tenus par 
des peuples differents, tout homme de jugement droit estimera que 
ni ceux qui font ainsi agissent ä tort, ni que ceux qui ne tiennent 
pas ces observances contreviennent ä la loi,s.

“ Epist. 71 (PL 22, 672).
7 Epist. I, 43 (PL 77, 497); Mon. Germ. Epp.: Reg. I, 41 en avril 591 (t. I, p. 57).
8 Dans PL 77, 1186—87.
I Grägoire, Reg. XI, 562, juillet 601; MG, Epp. II, p. 332 sv (PL: Ep. XI, 64; t. 77 

col. 1187); B&de le V6n6rable, Hist. Eccl. I, 27, 2 (PL 95, 53—59). Et voir P. Meyvaerf, 
Diversity within Unity. A Gregorian Theme, in: Heythrop Journal 4 (1963), p. 141—162.

Cf. Lonne, op. cit. (1), p. 242—247.
II Cf. Tomos Agapis, Rome et Istanbul, 1971, ne 172, p. 374 (texte frangais) et 375 

(texte grec). Sur Cyrille et Jean d'Antioche, cf. Lonne, op. cit. (1), p. 247—250.
17 Socrate, Hist. Eccl. V, XXII (PG 67, 625 sv); Lonne, op. cit. (1), p. 230—233.
18 Lettre II au pape Nicolas 1" (PG 102, 604—605). Et voici une declaration du concile 

de 879—880, qui a rÄtabli la communion entre le patriarche Photius et le Siege romain: 
„Chaque Eglise a certaines anciennes coutumes qu elle a regues par heritage. On ne 
doit pas se quereller et discuter ä leur sujet. Que l'Eglise de Rome observe ses fagons 
de faire: c'est ldgitime. Mais que l'Eglise de Constantinople garde certaines coutumes 
qui lui viennent d un antique passd. Qu'il en soit de meme dans les (autres) Sieges 
d'Orient . . . Bien des choses auraient ete epargnees si les Eglises avaient suivi cette 
regle dans le passe“, Mansi XVII, 489.

131



On trouve un Sentiment semblable ä l'epoque et dans les demeles du 
patriarche Michel Cerulaire, non, helas, chez ce dernier — il a au con- 
traire exaspere les differences et absolutise les usages byzantins — mais, 
du cöte latin, diez le pape Leon IX et meme son fougueux legat le Car­

dinal Humbert, du cöte oriental chez Pierre, patriarche d'Antioche, et 
Theophylacte, archeveque de Bulgarie11 * * 14. Ce sont de beaux textes, qu'on 
aimerait avoir la place de citer.

Nous pourrions en citer de nombreux autres reprenant, parfois dans 
les termes memes de S. Gregoire, l'idöe classique selon laquelle, au sein 
d'une unite de foi, les coutumes diverses representent une richesse15. 
Apres la rupture de 1054, on pense en Occident que celebrer avec du 
pain azyme ou du pain fermente n’atteint ni la charite ni l’unite”1. S. An­
selme admet comme egalement valables deux vocabulaires differents 
pour parier de la Tri-unite de Dieu17. Arretons lä une enquete qu’on pour- 
rait prolonger jusqu’ä nos jours.

II faut, c’est tres important pour notre sujet, completer et, en quelque 
sorte, contrebalancer ce mouvement par la reconnaissance d'un mouve- 
ment contraire. S’agit-il des relations entre Orient et Occident? Ceux-lä 
memes qui parlaient legitime diversite jugeaient les autres en reference 
ä leurs propres usages eriges en absolu18. A Rome l'affirmation de la 
primaute papale s'est accompagnee d'une pretention ä aligner les usages 
liturgiques et les observances sur la pratique de l’Eglise romaine, et cela 
au nom d’un principe qui etait le contraire meme du principe tradition- 
nel, ä savoir: si vous avez la foi de Pierre, vous devez observer la tra- 
dition de Pierre en matiere de discipline et de liturgiel On trouve cela 
chez Damase (366—384) et son successeur Sirice (384—399)”\ Innocent I°r

11 Leon IX ä Midiei Cerulaire, redigee par Humbert, n. 29 (septembre 1053: Jaile- 
Loewerilekl 4302): PL 143, 64 ou C. Will, Acta et Scripta de controversiis, saec. XI,
Leipzig - Marburg 1861, p. 181; pour Humbert, cf. A. Michel, Humbert und Kerullarios, 
t, I (1924, p. 120 SV; t. II (1930), p. 105, n. 4 et p. 425; Pierre d'Antioche, PG 120, 796, sv
(M. Jugie, Le sdiisme byzantin, Paris 1941, p. 225 sv); Thöophylacte, PC 126, 221 sv
(Jugie, p. 243). Et voir A. Palmieri, Theologie dogmatica orthodoxa, t. II, Firenze 1913, 
p. 4—13.

15 Citons Ratramme de Corhie, contemporain de Photius, Contra Graecorum opposita 
IV, 1 sv (PL 121, 303 sv); Fulbert de Chartres, Epist. 3, en 1006 (PL 141, 192); Jean de 
Fecamp, Confessio fidei 3, 26 (inter Opera Alcuini, PL 101, 1072); S. Anselme, Quaest. 
de sacramentis Ecclesiae, 1 (PL 158, 552 D; Schmitt II, 240).

'• Ainsi Grigoire VII, Reg. VIII, 1 (ed. Caspar, p. 513); S. Anselme, Epist. de sacri- 
ficio azimi et fermentati, 1 (Schmitt, II, p. 223); Pierre le Venerable, inter Epist. Bernardi 
(PL 182, 403),
” Epist. I, 83 et II, 204 (Schmitt III, p. 208 et IV, p. 96—97). Monolog., prol. (Schmitt 

I, p. 81 14—18); Epist. de Incarn. Verbi, c. 16 (Schmitt II, p. 35).
18 Ainsi au temps de Photius, Jugie, op. cit. (14), p. 141 sv; au temps de Ceru­

laire, le Cardinal Humbert attaque violemment et mesquinement le mariage des pretres 
byzantins (Dial, c. 66, in: C. Will, op. cit. (14), p. 126) et Cerulaire lui-mfime condamne 
chez les Latins tout ce qui diifere des usages byzantins . . . !

,s Damase, Decretum ad Gallos: „Si ergo una fides est, manere debet et una traditio. 
Si una traditio est, una debet disciplina per omnes ecclesias custodiri" (ed. Babul, p. 78). 
Sirice, Epist. I ä Minerius de Tarragone, 2 fev. 385: „Nunc praefatam regulam omnes 
teneant sacerdotes, qui nolunt ab apostolicae petrae, super quam Christus universalem 
construxit ecclesiam, soliditate divelli" (PL 13, 1135—36).

132



(401—417)“, Leon le Grand (440—461}2', Vitalien en 667 au sujet de l'Ir- 
lande22, Zacharie (741—762), Gregoire VII (1073—1085), qui liquide ainsi 
la liturgie hispano-wisigothique improprement denommee parfois „mo- 
zarabe"23. Nous avons eu depuis les latinisations en Orient sous Benoit 
XIV, la „praestantia ritus latini"24, les majorations romaines dans le sens 
de l'uniformite sous Pie IX et meme Leon XIII25.

Comment Rome intervenait-elle de fait? L'unite-uniformite se reali- 
sait-elle dans les faits? On a generalement agree I'idee proposee en 1922 
par Mgr P. Batiffol des trois zones de la potestas papale“, eventuellement 
en signalant une quatrieme, celle des Eglises situees au-delä des fron- 
tieres de l'empire romain ou byzantin27. La zone africaine, assez farouche- 
ment autonome, a ete mise hors de cause au milieu du VIII0 siede par 
l'invasion musulmane. Si, jusque lä et ä la meme epoque, la reconnais- 
sance d'une primaute petrino-romaine a ete fervente en Occident, eile 
n'a pas empeche une autonomie des Eglises locales ou nationales pour 
la conduite de Ieur vie ordinaire28. L'Orient, lui, a toujours resiste ä des 
interventions romaines dans sa vie canonique. II y en a eu cependant, 
et telles que le concept de „primaute d'honneur" est historiquement 
insuffisant, ä moins d'y mettre ce que l'histoire contient de reelles inter­
ventions impliquant une autorite qui reste ä preciser. Finalement, cepen­
dant, Pautorite et l'action du Siege romain ont ete effectives en Occident 
sans l'Afrique, c'est-ä-dire dans un patriarcat latin, certes vaste et plein 
de vitalite, mais limite. Dans la suite, l'expansion du catholicisme a porte

M „Si instituta ecclesiastica, ut sunt a beatis apostolis tradita, integra vellent servare 
Domini sacerdotes, nulla diversitas, nulla varietas in ipsis ordinibus et consecrationibus 
haberetur. Sed dum unusquisque non quod traditum est, sed quod sibi Visum fuerit, 
hoc aestimat esse tenendum, inde diversa in diversis locis vel ecclesiis aut teneri aut 
celebrari videntur; ac fit scandalum populis, qui dum nesciunt traditiones antiquas hu- 
mana praesumptione corruptas, putent sibi aut ecclesias non convenire aut ab apostolis 
vel apostolicis viris contrarietatem inductam.

Quis autem nesciat aut non advertat id quod a principe apostolorum Petro Romanae 
ecclesiae traditum est ac nunc usque custoditur, ab Omnibus debere servari, nec super- 
duci aut introduci aliquid, quod auctoritatem non habeat aut aliunde accipere videatur 
exemplum? praesertim cum sit manifestum in omnem Italiam, Gallias, Hispanias, Afri- 
cam atque Siciliam et insulas interiacenl.es nullum instituisse ecclesias nisi eos quos 
venerabilis apostolus Petrus aut eius successores constituerint sacerdotes": Epist. 25 
(PL 20, 551 sv; Jaf/d 311) a Decentius de Gubbio.

!1 Cf. Fr. Heiler, Altkirdilidie Autonomie und päpstlicher Zentralismus, München 1941, 
p. 216.
“ Heiler, op. cit. (21), p. 157 sv.
" Reg. I, 64 (Caspar, p. 93). Cf. P. Gy, L unification liturgique de l'Occident et la 

liturgie de la Curie romaine, in: Rev. Sciences philos. et theol. 59 (1975), p. 601—612 
(p. 602).

21 Cf. H. L. Hollmann, De Benedico XIV1 latinisationibus, Rome 1958. La Constitution 
conciliaire sur la Liturgie a aboli ces dispositions (n" 4: cf. La Maison-Dieu n" 76, 1963, 
p. 39, qui donne des references).

!S Cf. par exemple A. Battandier, Vie du Cardinal Pitra, Paris 1893, p. 249.
'* P. Baliliol, Cathedra Petri, Etudes d'Histoire ancienne de l'Eglise (Unam sanctam 4), 

Paris 1938, p. 21—79.
!! Sur ce sujet cf. Fr. Dvornik, National Churches and the Churdi Universal, Londres 

1944; H. Morot, Unite de l'Eglise et diversite geographique aux Premiers siecles, et 
C. Vogel, Unite de l'Eglise et pluralite des formes historiques d'organisation ecclesiasti- 
que du 111" au Vc siede, in: L'Episcopat et l'Eglilse universelle, Paris 1962, respective- 
ment p. 565—590 et 591—636 (surtout 628 sv).

18 Voir notre Ecclesiologie du Haut Moyen Age, Paris 1968.

133



cette influence aux dimensions du monde, mais, malgre l'existence d'Egli- 
ses uniates sans triompher d'un certain blocage entre catholicisme et 
latinisme, primaute universelle patriarcat d’Occident.

2°) On a pu dire qu'au fond le catholicisme a manque d'une vision 
et d'une theologie des Eglises locales: il etait l'Eglise locale de Rome 
etendue ä des dimensions progressivement dilatees jusqu'ä celle du mon­
de". De fait, nous pouvons reconnaitre, dans le passe, une conception 
insuffisante des Eglises particulieres ou locales. C'est lä certainement 
un manque dans l'ecclesiologie latine teile qu'elle s'est orientee et fixee 
pour longtemps ä la suite de la reforme dite gregorienne, qui en tut le 
tournant decisif. L'Eglise est d'abord congue comme un corps d'extension 
universelle dont les congregations particulieres sont comme des mem- 
bres, et l'Eglise romaine la tete30. Cela a ete parfois jusqu'ä presenter 
l'Eglise universelle comme un unique diocese dont le pape serait l'eve- 
que . . .3‘.

Cette Vision des droses avait un contexte non seulement ecclesiologi- 
que, mais theologique. Le contexte ecclesiologique etait determine par 
une dominante des aspects et de concepts juridiques, sinon dans la vie 
concrete, du moins dans l'explicitation theorique de la realite „Eglise“. 
Ces concepts resteront dominants jusqu'ä la fin du pontificat de Pie XII, 
malgre l'interet donne par celui-ci ä une conception du „Corps mystique" 
et, en ce corps, au Saint-Esprit et aux charismes. C'etaient les concepts 
de societas inaequalis, hierarchica, et de Societas periecta, societe com- 
plete, ayant en soi tous les moyens necessaires ou utiles pour realiser 
sa fin propre. Parmi ces moyens on insistait, par reaction contre les 
sequelles de Marsile de Padoue, contre les regimes regaliens et les theses 
des juristes protestants du XVIH° siede, sur la potestas legislativa, judi- 
ciaria et coactivasz. 33

33 Idee plusieurs fois exprimee par J. J. von Allmen; en dernier lieu dans La Pri- 
maute de l'Eglise de Pierre et de Paul. Remarques d un Protestant, Fribourg et Paris 1977.

30 Texte caracteristique: Jean d'Andrö, in: c. 4. X, 1, 6 n“ 13: .ecclesia universalis est 
unum Christi corpus . . . cuius caput est Romana ecclesia; . . . inferiorae ecclesiae sunt 
huius capitis membra, quae sunt vel membra ex capite vel membra ex membris, sicut 
in corpore humano a brachio manus, a manu digiti, a digitis ungulae proveniunt", (de 
O. v. Gierke, Genossenschaften, 111, p. 251). Et cf. Congar, art. Schisme, Dict. Theol. 
Cath. XIV, col. 1286—1312; De la communion des Eglises ä une ecclesiologie de l'Eglise 
universelle, in: LEpiscopat et l'Eglise universelle (Unam Sanctam 39), Paris 1962, p. 
227—260; E. Corecco, Lorigine del potere di giurisdizione episcopale: Aspetti storico- 
giuridico e metodologico-sistematico nella questione, in; La Scuola cattolica 94 (1968), 
p. 3—42, 107—141.

31 Quelques references dans notre etude citee note precedente (p. 238—239). Citons 
ici seulement S. Pierre Damien: Cum unus omni mundo papa praesideat (...) papa 
vero quia solus est omnium Ecclesiarum universalis episcopus . . .“ (Opus c. 33 c, 1: 
PL 145, 474 A et C).

33 Nous ne pouvons ici, ni refaire cette histoire, ni meme donner une bibliographie 
complfite, Contentons-nous de trois indications: K, Schlaich, Kollegialtheorie: Kirche,
Recht und Staat in der Aufklärung, München 1969. — A Vatican I, critique d'une ddfini- 
tion de l’Eglise comme .Corps mystique" et volonte d'une definition .ab externis", comme 
.societe“: J, Beümer, Das für das erste Vatikanische Konzil entworfene Schema De Eccle­
sia im Urteil der Konzilsväter, in: Scholastik 38 (1963), p. 392—401. — Notion de „societas 
perfecta": K. Wall, Die katholische Kirche — eine .societas perfecta?", in: Theolog. Quar­
talschrift 157 (1977), p. 107—118.

134



Cela entrainait pour autant une insistance sur le pouvoir papal, corres- 
pondant ä la consideration privilegiee de l'Eglise universelle. Inutile de 
donner des references, c'est l'ecclesiologie romaine classique depuis Ca- 
jetan et Bellarmin qu'il faudrait evoquer. Dans ces conditions, les Eglises 
locales — les dioceses — n'etaient pas societas periecta, n'ayant pas la 
plenitude du pouvoir juridictionnel, bien qu'elles jouissent de toute la 
vie sacramentelle et mystique33.

Cette Situation est profondement changee dans la theologie et meme 
la pratique catholiques, surtout depuis le concile Vatican II. Non qu'on 
ait ecarte ou meme humilie la primaute de l'eveque de Rome, mais parce 
qu'on a retrouve la verite des Eglises locales. K. Rahner voit en cela 
ce que Vatican II a apporte de plus neuf33 34; le Pere Lanne parle d une 
revolution copernicienne: ce n'est plus l'Eglise locale qui gravite autour 
de l'Eglise universelle, c'est l'Eglise de Dieu qui existe dans chaque cele- 
bration de l'Eglise locale35. Bref, nous assumons le positif incontestable 
de ce que, du cöte orthodoxe, on appelle l'eccclesiologie eucharistique. 
II est normal que Rahner ait, contre la Position evoquee supra (note 33), 
tenu que, du fait que le mystere total de l'Eglise se trouve actualise au 
maximum dans l'Eucharistie de l'Eglise locale, on ne peut considerer le 
concept de „societas perfecta" comme süffisant ä caracteriser l'Eglise, 
meme en sa vie exterieure36.

Ce n'est le lieu ici, ni de faire l histoire du destin de la notion d'Eglise 
locale et de sa redecouverte avant Vatican II, au concile et depuis le 
concile37, ni de donner une bibliographie de ce chapitre d'ecclesiologie38, 
ni enfin de l’exposer pour Iui-meme. Nous le supposons connu. Pour ce 
diapitre comme pour tant d'autres, Vatican II n'a pas innove: il a bien 
plutöt conclu et consacre un processus de recuperation de valeurs tra- 
ditionnelles, d'une tradition plus profonde que celle des siecles de Scola- 
stique, de Contre-Reforme et de Restauration catholique post-revoiution- 
naire. Rappeions seulement la belle et profonde definition donnee par la 
Constitution dogmatique Lumen Gentium et par le decret Christus Do­
minus:

33 Position tenue par L. Billot, De Ecclesia, 5" ed. Rome 1927, p. 451; P. Larcher-Schla- 
genhaulen, Institutiones theol. dogmat. I, Barcelone 1945, p. 241; Ch. Journet, L'Eglise 
du Verbe Incarne, II. Sa structure interne et son unite catholique, Paris 1951, p. 485.

s< K. Rahner, Das neue Bild der Kirche, in: Schriften zur Theologie, VIII, Einsiedeln 
1967, p. 329—354 (p. 333 sv).

35 E. Lanne, L'Eglise locale et l'Eglise universelle, in: Irenikon 43 (1970), p. 481—511 
(p. 490).

86 K. Rahner, De praesentia Domini in communitate cultus: syntlresis theologica, in: 
Acta Congressus internat., de Theologia Concilii Vaticani II, Vatican 1968, p. 330—338 
(p. 333).

31 Antecedents, par exemple chez Dom Grea: röle du mouvement liturgique, des recher- 
ches en vue d'une theologie revalorisant l'eveque; etudes bibliques (K. L. Schmidt, L. 
Certaux, J. Y. Campbell, S. Slepien . . .), oecumenisme, apport des Orthodoxes (N. Ata- 
nasieti, A. Schmemann, .1. Meyendorfi; et cf. E. Lanne, in: Irenikon 1962, p. 171—212) . . . 
Bilan des textes et surtout du vocabulaire du concile: W. Aymans, Die Communio Eccle­
siarum als Gestaltgesetz der einen Kirche, in: Archiv für Kathol. Kirchenrecht 139 (1970), 
p. 69—90. Pour les enjeux theologiques, H. Legrand, Nature de l'Eglise particuliere et 
röle de l'evöque dans l'Eglise, in Vatican II. La Charge pastorale des Eveques (Unam 
Sanctam 74), Paris 1969, p. 103 sv.
“ Voir, entre autres, M. Mariotti, Orientamenti bibliogralici sulla Chiesa particolare, 

extrait de Vita e Pensiere, N. S., avril-mai 1971, p. 155—183.

135



. . . Les Eglises particulieres (sont) formees ä l'image de l'Eglise 
universelle, eiles en qui et ä partir de qui existe l'Eglise catholique 
une et unique (in quibus et ex quibus una et unica Ecclesia catho- 
lica existit: LG n" 23 § 1).
Cette Eglise du Christ est vraiment presente en tous les legitimes 
groupements locaux de fideles qui, unis ä leurs pasteurs, reqoivent 
dans le Nouveau Testament eux aussi le nom d'Eglises (en note: 
cf. Act. 8, 1; 14, 22—23; 20, 17 et passim). Elles sont, en effet, chacune 
sur son territoire, le peuple nouveau appele par Dieu dans l'Esprit 
Saint et dans une grande assurance (cf. 1 Th 1, 5). En eiles, les fide­
les sont rassembles par la predication de l'Evangile du Christ, le 
mystere de la Cene du Seigneur est celebre „pour que, par le moyen 
de la Chair et du Sang du Seigneur, se resserre, en un seul corps, 
toute fraternite" (Liturgie mozarabe). Chaque fois que la communaute 
de l'autel se realise en dependance du ministere sacre de leveque 
(S. Ignace, Smyrn. 8, 1) se manifeste le Symbole de cette charite et 
„de cette unite du Corps mystique sans laquelle le salut n'est pas 
possible" (S. Thomas). Dans ces communautes, si petites et pauvres 
qu’elles puissent etre souvent ou dispersees, le Christ est present, 
par la vertu de qui se constitue l'Eglise une, sainte, catholique et 
apostolique (S. Augustin). (LG n° 26 et comp. 13 § 3; 28 § 2).
Un diocese est une portion du peuple de Dieu confiee ä un eveque 
pour qu'avec l'aide de son presbyterium, il en soit le pasteur: ainsi 
le diocese, lie ä son pasteur et par lui rassemble dans le Saint-Esprit 
gräce ä l'Evangile et ä l'Eucharistie, constitue une Eglise particuliere 
en laquelle est vraiment presente et agissante l'Eglise du Christ, une, 
sainte, catholique et apostolique. (Chr. D. n° 11).

Ainsi les Eglises locales sont des Eglises completes. Elles le sont par 
l'action des principes de ce qu'on peut appeler la communion „verticale“, 
par la participation auxquels un grand nombre sont constitues en com­
munion entre eux, selon une communion que l'on peut dire „horizontale“ 
(1 Jn 1, 3 et 7; cf. Ga 2, 9). Ces principes avec lesquels nous avons „koi- 
nönia" par la foi (Plm 6) sont: Dieu (1 Jn 1. 6), le Christ (1 Co 1. 9; Ph 
3. 10), son Evangile (Ph 1. 5), l'Eucharistie (1 Co 10. 16), le Saint-Esprit 
(2 Co 13. 13; Ph 2. 1). Ce sont ceux-lä memes qui sont evoques par le 
concile. Et c’est parce qu'il a mis l'Eglise en dependance de ces principes 
transcendants que le concile a pu reconnaitre une qualite ecclesiale ä 
d'autres communautes chretiennes que la catholique-romaine. S'agissant 
des Eglises Orthodoxes, la qualite de veritables Eglises locales.

Dans cette Vision des Eglises locales on peut aussi donner pleinement 
une valeur positive aux diversites et originalites. Si eiles sont authenti- 
ques en christianisme, eiles devront trouver un Statut dans l'ordonnance- 
ment juridique. Car — c’est ici que nous nous separons de R, Sohm39 — 50

50 Dans son Kirdienrecht, t. I, Leipzig 1892, p. 161, 248, 391, Sohm a une Vision de 
l'Eglise locale tres proche de la nötre: c'est l'Eglise, il n'y en a pas d’autre. Mais cela 
n a rien a faire avec une Organisation ou un droit. Pour l'ensemble de la Position de 
Sohm, cf. notre article Rudolf Sohm nous interroge encore, in; Rev. Sciences philos. 
thfeol. 57 (1973), p. 263—294.

136



l'Eglise est une communion en forme de societe, dont la vie comporte 
une Organisation de droit.

Si diaque Eglise locale ou particuliere est l'Eglise de Dieu, une, sainte, 
catholique et apostolique, eile ne Test pas seule. D'autres le sont comme 
eile. Elle ne Test vraiment que dans la reconnaissance et la communion 
des autres. L'Eglise universelle precede-t-elle logiquement les Eglises 
locales ou particulieres, ou inversement? C'est une question ä laquelle 
on peut repondre Oui ou Non4“. Au point de vue de l'ontologie surnatu- 
relle, tant l'eveque que le chretien baptise sont agreges a l'Eglise, pure- 
ment et simplement: au point de vue de la demarche concrete, ils le sont 
ä l'Eglise en tant qu'elle existe ici ou lä, en un lieu . . . Quoi qu'il en 
soit, il n'existe pas seulement des Eglises locales ou particulieres, mais 
une communion de ces Eglises qu'on peut appeler aussi Eglise univer­
selle. La communion a ses exigences, ses moyens, ses regles. Le pouvoir 
central, celui du Siege Romain, sans etre la source qu'il a pretendu etre, 
a la mission, et donc le charisme et le pouvoir, de moderer la communion 
des Eglises, en veillant au maintien de la Tradition et ä la Confession 
de Foi, en organisant la vie oecumenique des Eglises, en jugeant les cas 
conflictuels, en favorisant l'exercice de la mission, etc.

FondemenLs theologiques des rapports entre Eglise locale et Eglise uni­
verselle, entre une communaute et son che1

J'annonce tout de suite le concept theologique qui rend compte, premiere­
ment de l'ecclesiologie des Eglises locales et de leur relation avec l'Eglise 
universelle, secondement des rapports entre 1 'ecclesia — locale ou uni­
verselle — et son pasteur ou son chef. C'est le concept de „circuminces- 
sion" ou „circuminsession“4'. C'est ce que nous allons exposer. Apres 
quoi il nous restera la täche d'esquisser les applications pratiques, even- 
tuellement les determinations canoniques que cette theologie appelle.

„Peridiorese", „circumincession“ signifie etymologiquement: aller au- 
tour. Le terme signifie, en theologie trinitaire, la presence des Personnes 
divines l'une dans l'autre, leur interiorite reciproque. L'Evangile de Jean 
abonde en enonces ä ce sujet42. C'est l'expression la plus forte, non seu­
lement de la communion mais de l'unite des Personnes qui ont en com- 
mun toute la divinite et ses attributs. Le Pere n'est pas le Fils, le Fils 
n'est pas le Pere, mais la divinite (essence, nature) n'existe que dans les 
Personnes: ainsi, en ayant cette divinite, le Fils possede toute la divinite

10 Comparer notre contribution aux Miscellanea Cardinal Parente (Rome 1967, p. 29— 
40): La consecration episcopale et la succession apostolique constituent-elles chef d'une 
Eglise locale ou membre du College? repr. in Ministeres et Communion ecclesiale, Paris 
1971, p. 123—140.

41 Les deux graphies existent, la premiere (plus dynamique, exprimant le mouvement) 
etant plus ancienne. Cf. A. Denelte, Perichoresis, circuminsessio, circumincessio. Eine 
terminologische Untersuchung, in: Zeitschrift f. kath. Theol. 47 (1923), p. 497—532: L. 
Prestige, Perichoreo und perichoresis in the Fathers, in: The Journal of Theol. Studies 29 
(1928), p. 242—252.

Jn 10. 38: 14. 11 et 20: 17. 21: comp. 1 Cor 2, 10 sv.

137



qui existe en la Personne du Pere et en celle de l'Esprit. Aussi Jesus 
peut-il dire ä son Pere „tout ce qui est ä moi est ä toi, et ce qui est ä 
toi est ä moi" (Jn 17. 10) et, au sujet du Paraclet, „c'est de mon bien 
qu'il prendra" (16. 15).

Si, dans sa priere apostolique, Jesus demande pour l'Eglise une unit6 
semblable ä celle qui existe entre le Pere et lui (Jn 17. 11 et 21—23), il 
semble legitime d'appliquer aux Eglises et ä l'Eglise un scheme de cir- 
cuminsession. La Tri-unite de Dieu sera le modele supreme de l'Eglise. 
Celle-lä n'existe que dans les Personnes: de meme l'Eglise une et catho- 
lique n'existe que dans les Eglises locales et ä partir d'elles (in quibus 
et ex quibus). II n'existe pas de super-Eglise separee des Eglises locales. 
Nous empruntons, pour ce qui suit, une voie tracee par le professeur 
Robert Kress, d'Evansville (USA, Indiana)43.

Chez S. Paul, le terme ekklesia designe la communaute des fideles 
d’une localite donnee“, eventuellement meme celle qui se reunit dans 
une maison45. Dans Ephesiens et Colossiens „l'Eglise” est, en dependance 
du mystere du Christ dans et par lequel se realise le Dessein de Dieu, 
la traduction visible ici-bas de ce mystere, le Corps dont le Christ est 
la Tete. Elle est unique et supra-locale, mais cela ne l'empeche pas d'etre 
locale aussi (cf. Col 4. 15). Les ekklesiai locales — K.-L. Schmidt et L, 
Cerfaux avec ses nuances propres l'ont depuis longtemps montre — sont 
l'Eglise de Dieu, l'Eglise une et unique, pour autant qu'elle se trouve 
exister ä Corinthe, etc. On trouve la meme formule, avec le meme sens, 
chez Clement de Rome (Cor 1), Polycarpe (aux Philippiens), de la part 
de l'Eglise de Smyrne narrant le martyre de Polycarpe ä celle de Philo- 
melium. Ainsi l'Eglise au sens absolu existe dans les Eglises, et les Egli­
ses locales sont l'Eglise.

Dans les Actes, S. Luc appelle „l'Eglise" la communaute de Jerusalem, 
origine premiere des autres46. Mais ce terme est aussi applique ä la com­
munaute d'Antioche47. Et il y a encore „les Eglises" (15. 41; 16. 5). A la 
suite du trouble cause ä Antiodie par des gens venus de Judee, Paul, 
Barnabe et quelques autres freres sont envoyes ä Jerusalem: „apres avoir 
ete escortes par l'Eglise (d'Antioche) . . . arrives ä Jerusalem, ils furent 
accueillis par l'Eglise" (15. 3 et 4). Il y a deux Eglises (locales) et elles 
sont toutes deux l'Eglise. C'est „l'Eglise de Dieu", comme il est dit pour 
les episcopes d'Ephese (20. 28). Bref, chez S. Luc comme chez S. Paul, 
les Eglises sont dans l'Eglise et l'Eglise est dans les Eglises.

Nous pouvons tirer la meme conclusion des lettres aux sept Eglises 
des chapitres 2 et 3 de l'Apocalypse. Le message de dracune est adresse 
„aux Eglises": ä toutes, qui forment une seule Eglise dont le destin se 
reflete dans la Situation des diverses Eglises locales, qui est cependant 
propre ä chacune, avec ses defauts et ses gräces.

13 Cf. R. Kress, The Churdi as communio. Trinity and Incarnation as the Foundation 
of Ecclesiology, in: The Jurist (1976), p. 127—158; surtout p. 140 sv. Mais Kress se trompe 
sur 1‘etymologie du terme grec: il a confondu perichöieö avec perichoreuö.
“ De Thessalonique (1 Th 1.2; 2 Th 1.1), de Corinthe (1 Cor 1,2; 2 Cor 1.1), de Cen- 

chr6es (Rm 16.1), les Eglises de Galatie et d'Asie (1 Cor 16.1 et 19).
“ Cf. Rm 16.5; 1 Cor 16.19.
•> Act 5.11; 8. 1 et 3; 15. 4 et 22; 12. 1 et 5.
" Act 11.26; 13.11, 14.27; 15.3; 20.17.

138



Si les Eglises locales et l'Eglise universelle sont ainsi l'une dans l'autre, 
une relation analogue de presence et d'interiorite mutuelle existe entre 
la communaute et son chef ou son pasteur, entre l'Eglise locale et son 
eveque. Le bien de l'Eglise est en quelque sorte personnalise, comme en 
son sujet, en celui qui en a la surintendance: Act 20. 28. Cela n'elimine 
evidemment pas faiblesses et defaillances. Cette interiorite mutuelle de 
la communaute et de son pasteur existe originellement dans les Douze, 
qui furent „en meme temps les germes du Nouvel Israel et l'origine de 
la hierarchie sacree"48. Aussi Jesus englobe les deux realites dans la 
meme priere, cf. Jn 17. 20. Dans l'antiquite chretienne, les lettres par 
lesquelles s'actualisaient les liens d'Eglise ä Eglise etaient indistincte- 
ment de la communaute ou de son pasteur48. Apres Ignace d'Antioche, 
en l'an 1 1050, S. Cyprien, en 254, donnera, de cette circuminsession eccle- 
siale, une formule d'une densite insurpassable: „illi sunt ecclesia plebs 
sacerdoti adunata et pastori suo grex adhaerens. Unde scire debes epis- 
copum in ecclesia esse et ecclesiam in episcopo: sont l'Eglise le peuple 
uni ä son eveque et le troupeau adherant ä son pasteur. Ainsi tu dois 
savoir que l'eveque est dans l'Eglise et l'Eglise dans l'eveque"51. Plus 
tard, cette presence et interiorite mutuelles de l'eveque et de son Eglise 
seront comme materialisees dans la symbolique des epousailles52, dans 
la regle sacree d'apres laquelle il ne doit y avoir qu'un eveque par eite53, 
et jusque dans la loi canonique de residence54.

Transposerons-nous ces idees profondement traditonnelles au plan de 
l'Eglise universelle? Oui, si son chef est le Christ: c'est biblique, c'est 
traditionnel, il est inutile d'aligner des references (Ignace eite n. 50). Le 
Christ — Chef et Pasteur, le Christ — Epoux de l'Eglise universelle aura- 
t-il une representation au plan des ministeres? On sait que la reponse 
catholique-romaine est: oui, le Pape est cela, au titre deveque de Rome, 
Eglise de Pierre et de Paul. Que Pierre ait cette valeur de representation 
du Christ et, en consequence, d' une representation-personnification de 
l'Eglise, on peut le lire dans Matthieu 16. 18, Jean 21. 15—17, dans le 
röle de representation des Douze et meme de l'Eglise que manifestent 
les Evangiles et les Actes. Du reste, cela meme etablit qu'on ne peut 
l’isoler du College des Douze ni de l'Eglise.

D'autre part, l'Eglise de Jerusalem avait valeur, non seulement d'Eglise- 
souche, d'origine (cf. Lc 24. 47), mais d'Eglise-modele et reference. C'est

,K Decret concüiaire Ad Gentes divinitus, n” 5.
** Ainsi celle de Clement de Rome a l'Eglise de Corinthe, ou celle de Denys de Co- 

rinthe ä Xiste et a l'Eglise de Rome (cf. Euscbe, H. E. VII, 9, 6), celle de Polycrate 
d'Ephese et ä Victor et ä l'Eglise de Rome (ib., V, 24, 1) et, en meme temps, celle 
d'Irende (V, 24, 11).

.Ne faites jamais rien sans l'eveque de ce qui concerne l'Eglise (...) Partout oü 
parait l'eveque, que la aussi soit la communaute, de meme que, partout oü est le Christ 
Jesus, la est l'Eglise catholique": Smyrn. VIII, 1 et 2.

51 Epist. 66, 8, 3; Hattet, p. 732.
5! Theme qui apparait au IV" s. (S. Ephrem, S. Ambroise) et dont un Innocent III en 

particulier tirera nombre d'applications canoniques: cf. J. Trümmer, Mystisches im alten 
Kirchenrecht. Die geistige Ehe zwischen Bischof und Diözese, in: österr. Archiv f. Kirchen­
recht 2 (1951), p. 62—75.

s* Cf. Nicde, can. 15.
s‘ Cf. Nicee, can. 16: Sardique, c. 11 et 12: Elvire, c. 19, etc.

139



par eile que tout avait commence. S. Luc montre l'accroissement de 
l'Eglise comme une „adjonction au" premier groupe de la Pentecöte55,- 
S. Paul loue les chretiens de la region d'Ephese d'etre devenus „conci- 
toyens des saints" ayant pour fondations „les apötres et les prophetes" 
(Eph 2. 19 et 20): c'est la communaute de Jerusalem qui, la premiere, 
s'est appelee „Eglise“ en reference ä l'assemblee du desert. S. Paul y 
envoie comme ä un modele5“. I) y a cherche l'approbation de sa predica- 
tion de l'Evangile „de peur de courir ou d'avoir couru en vain“ (Gal. 
2. 2). On lui a tendu la main de communion en lui demandant seulement 
de „songer aux pauvres". La collecte pour „les saints", ä laquelle il a 
donne tant de soin, a eu ce sens d'etre le moyen et l’expression de la 
communion avec l'Eglise-mere de Jerusalem, en lui reconnaissant une 
autorite.

Nous ne pouvons evidemment entrer ici ni dans un expose touchant 
la logique d'un transfert de röle et d'autorite de Jerusalem ä Rome, ni 
dans une discussion sur la primaute de l'Eglise de Rome et du Siege 
romain. Si Ton accepte cette primaute ä titre d'hypothese — pour les 
catholiques romains, c'est une these — on peut en Interpreter la position 
dans la ligne de circumincession que nous avons esquissee. C'est appele 
par le sujet qu'on nous a demande de traiter, „Autonomie et pouvoir 
central dans l'Eglise". On a ajoute „vus par la theologie catholique". 
L'idee de modele trinitaire pour l'Eglise a ete, au moins depuis quelques 
siecles, plus presente ä la pensee orientale Orthodoxe qui, pour n'etre 
pas romaine, n'en est pas moins catholique. Le renouveau, chez nous, 
de la theologie de l'Eglise locale, nous en rapproche beaucoup, et l'on 
sait que Lumen Gentium a mis l'Eglise dans une lumiere trinitaire57. Aussi 
allons-nous proposer trois grands et beaux textes de la tradition orien­
tale. Le premier est le 34' Canon des Apötres, vers l'an 400. II parle de 
la primaute au niveau regional.

Les eveques de chaque peuple doivent savoir qui est parmi eux le 
premier et le regarder comme leur tete (kephalen)-, ils ne doivent 
rien faire de quelque importance sans son avis (gnöme). Chacun 
ne doit entreprendre que ce qui concerne son territoire (paroikia : 
diocese) et les fermes qui en dependent. Mais que celui-lä [le pre­
mier] ne fasse rien sans l'avis (gnöme) de tous. Ainsi, en effet, il 
y aura Concorde (homonoia) et Dieu sera glorifie par le Christ dans 
le Saint-Esprit“.

Cet admirable texte enonce, dans un climat de doxologie trinitaire, 
deux regles complementaires, une de distribution des röles ou compe- 
tences, l'autre de communication mutuelle teile qu'entre l'ensemble des * 50 51

!S Cf. Act 2.41 et 47; 5.14; 11.24.
50 1 Thes 2.14; 1 Cor 11.16; 14.33 sv. Cf. L. Certaux, La theologie de l'Eglise suivant 

saint Paul (Unam Sanctam 10), Paris 1942, p. 91 sv; pour „les saints", p. 105 sv.
51 Cf. M. Philipon, La tres sainte Trinite et l'Eglise, in: L'Eglise de Vatican II, sous 

dir. Y. Baraüna (Unam Sanctam 51b), Paris 1966, p. 275—298; notre article, La Tri-unite 
de Dieu et l'Eglise, in; La Vie spirituelle. n° 604, sept.-oct. 1974, p. 687—703.
“ Const. Apost. VIII, 47; Punk I, p. 572—74 grec, 573—75 latin; PL 137, 103.

140



eveques et leur tete se realise une presence de tous ä chacun et de 
chacun ä tous. N'est-ce pas le fond de ce que dira, en 1357, le Grec Atha- 
nase en repondant au legat romain Pierre Thomas? Celui-ci objectait 
qu'il faut, dans l'Eglise, une tete unique: or il y a douze apötres, devra- 
t-on admettre douze tetes? Athanase repondit: Les douze apötres (l'epis- 
copat) ne forment qu'une tete comme les Personnes divines ne font qu'un 
et que, de meme, tous les fideles ne forment qu'un corps. Et Athanase 
eite Jean 17. 11 et 20—-22, „Qu'ils soient un comme nous sommes un"“. 
C'est bien un modele trinitaire de circuminsession. Nous trouvons la 
meme inspiration dans la theologie orthodoxe contemporaine, et cela 
expressement au sujet de la primaute de l’eveque de Rome. Voici en 
quels termes en parle le Pere Alexandre Schmemann:

On peut appliquer ä l'Eglise, par analogie, la theologie triadologi- 
que. De meme que les trois Hypostases de la Sainte Trinite ne divi- 
sent pas la nature divine, chacune d'elles la possedant entierement 
et en vivant, ainsi la nature de l'Eglise — Corps du Christ n'est pas 
divisee par la multiplicite des Eglises. Mais de meme que les Per­
sonnes divines se „denombrent", premiere, deuxieme, troisieme — 
selon l'expression de saint Basile le Grand — ainsi se „denombrent" 
les Eglises et il y a parmi elles une hierarchie. Dans cette hierarchie 
il y a une premiere Eglise et un premier eveque. Cette hierarchie 
ne diminue pas les Eglises, ne les subordonnant pas Tune ä l'autre, 
eile est seulement destinee ä faire vivre chaque Eglise de toutes, 
et toutes de chacune, car c'est cette vie de toutes en chacune et de 
chacune en toutes qui est le mystere du Corps du Christ, „de la 
plönitude qui emplit tout en tous"60.

La primaute papale teile que conpue par Gregoire VII, Innocent III, 
Innocent IV, Boniface VIII, teile meme que definie par le premier con- 
cile du Vatican, ne se reduit pas ä une simple Situation de premiere Eglise 
et de premier Siege, mais, d'autre part, on ne peut faire comme si n'exi- 
staient pas une histoire seculaire et la reception par l'immense corps 
de l'Eglise catholique-romaine, faite de tant d'Eglises locales, dune doc- 
trine de la papaute qui depasse les categories de premiere Eglise, pre­
mier Siege. De cette doctrine, notre conviction, fondee sur la connais- 
sance de l'histoire, est que plusieurs paragraphes, plusieurs enonces peu- 
vent, et peut-etre meme doivent etre revises, mais aussi que sa veritö 
essentielle peut etre situee et vue dans une conception trinitaire de cir­
cuminsession. C'est la ligne du travail commence par des theologiens, 
des historiens, par le concile Vatican II, dans les categories d'Eglise — 
communion d'Eglises et de collegialite. La premiere Eglise, le premier 
Siege ont-ils une mission, donc un charisme et un pouvoir qualitative- 
ment originaux? Si oui — et la reponse catholique-romaine est oui — 08

08 J. Darrouzes, Conference sur la primaute du Pape ä Constantinople en 1357, in: 
Revue des Etudes Byzantines 19 (19öl), p. 76—109 (il s'agit du n° 26, p. 104—107).

A. Schmemann, La notion de primaute dans l'Eglise orthodoxe, in: N. Aianasieil 
et alii, La Primaute de Pierre dans l'Eglise orthodoxe, Neudiätel et Paris 1960, p 117—150 
(p. 143).

141



l'etre des Eglises locales dans cette premiöre Eglise est aussi original. 
C'est celui d'une representation-personnification qui est assez bien ce 
qu'on voit dans le personnage de Pierre dans les Evangiles et les Actes. 
La doctrine de l'infaillibilite (etroitement limitee et conditionnee) du ma- 
gistere du Pontife romain, dont Vatican II nous dit quelle n'est pas autre 
que celle de l'Eglise8', suppose une teile representation-personnification 
et n'est comprehensible que par eile. Pour S. Augustin, Pierre etait la 
personnification de toute 1 ‘ecclesia. Ajoutons que ce privilege, qui inter- 
esse la structure de l'Eglise, vient d'une volonte et d'un don du Seigneur, 
dont les textes petriniens bien connus des Evangiles portent temoignage. 
Serait-ce forcer le sens et la portee du texte celebre de S. Irenee que 
de l'interpreter dans la perspective que nous avons esquissen? Le voici:

Car c'est avec cette Eglise (de Rome), en raison de sa plus puissante 
autorite de fondation, que doit necessairement s'accorder toute eglise, 
c'est-ä-dire les fideles qui proviennent de partout, eile en qui tou- 
jours, par ceux qui proviennent de partout, a ete conservee la tra- 
dition qui vient des Apötres62.

Rome serait une certaine materialisation de l'ideal de presence de 
toutes les Eglises ä chacune; ici, dans des conditions singulieres, ä une, 
d'une faqon particuliere.

Nous tenons donc ces conclusions:
Toutes les Eglises (episcopales) locales sont l'Eglise du Christ en un 

lieu.
Leur unite est faite par l'identite substantielle de Foi et de Sacrements. 

II est legitime qu'elles aient des observances et coutumes differentes, 
etant sauves les exigences de la communion.

Une Eglise, celle de Pierre et de Paul, a une responsabilite (solliciludo) 
originale, ä l'egard de la communion de toutes, et donc un charisme et 
un pouvoir (exousia, potestas) correspondants. En eile, la presence des 
Eglises ä chacune prend une valeur de representation-personnification.

Dans l'histoire, cette Eglise a parfois, de fait, confondu unite et uni- 
formite. Mais ses principes ne sont pas tels et lepoque presente est fa- 
vorable ä un sain pluralisme, ä une vitalite des Eglises locales, ä une 
ecclesiologie de l'Eglise comme communion d'Eglises.

II nous reste ä tädier de formuler quelques applications pratiques de 
ces conclusions.

Quelques suggestions pratiques

II en est de morales, de l'ordre du comportement plus que de regles juri- 
diques proprement dites. Ce sont des comportements de communication, 
appeles par la communion.

•’ Cf. Lumen Gentium n° 25 § 3, „in quo Charisma infallibilitatis ipsius Ecclesiae sin- 
gulariter inest“.

" Adv. Haer. III, 3, 2: PG 7, 848; Harvey II, p. 3, Traduction F. Sagnard (Sources 
ehret, n“ 34), Paris 1952, p. 103.

142



Tenir compte de l'autre, de fagon ä faire Eglise avec lui en la diver- 
site meine. On y a manque quand on a pose, sans lui, des determinations 
interessant ce qui doit etre commun, la foi. S. Ambroise qui, ä tant 
d'egards, a introduit des apports orientaux en Occident, se plaint de ce 
qu'aucun eveque latin n'ait ete appele au concile de Constantinople de 
381 qui a complete le Symbole de Nicee surtout sur l'article du Saint- 
Esprit:

Non praerogativam vindicamus examinis, sed consortium tarnen de- 
buit esse arbitrii (...) Cohaerere communionem nostram cum orien- 
talibus non videmus (...) Nec quaedam nos angit de domestico 
studio et ambitione contentio, sed communio soluta et dissociata 
perturbat (...) Postulams ut ubi una communio est, commune velit 
esse iudicium concordantemque consensum03.

La partie latine de l'Eglise a „repu" Constantinople, son Symbole, 
l'article du Saint-Esprit. La communion n'a pas ete rompue, mais eile 
avait ete blessee. Elle a, par contre, finalement ete rompue sur ce meme 
article du Saint-Esprit ä la suite de l'insertion unilaterale du „Filioque" 
dans le Symbole. Non que l'affirmation elle-meme füt contraire ä la com­
munion dans la Foi: S. Ambroise, S. Augustin, S. Leon la tenaient et eile 
est necessaire, dans notre approche du mystere de la Triadologie, pour 
sauver la consubstantialite de la troisieme Personne. Mais l'addition uni­
laterale de ce terme a ete ressentie en Orient, dans un climat d'oppo- 
sition, comme „un fratricide moral" (A. S. Khomiakov). Helas! Nous 
avons depuis lors dogmatise comme si les Eglises Orthodoxes n'etaient 
pas des Eglises-soeurs: 1854, 1870, 1950 . . . Dans le climat et sous la 
gräce d'aujourd'hui, on ne peut pas ne pas poser la question courageuse- 
ment abordee par le Pere Louis Bouyer, le Cardinal Joseph Ratzinger, 
le Pere Avery Dulles04: peut-on imposer ä une autre Eglise des determina­
tions, meme dogmatiques, auxquelles cette Eglise n'a eu aucune part 
et qui, au moins dans leur formulation materielle, n ont pas de conso- 
nance avec sa tradition? A quelles conditions cela serait-il possible et 
sain, des deux cötes? Le Pere Bouyer a traite la question et nous ren- 
voyons ä son texte sans pouvoir le citer ici, bien qu’il soit d'une brie- 
vete dense et forte. Cela revient ä se reconnaitre et s'admettre diffe- 
rents, chacun avec son histoire propre, dans la communaute profonde de 
foi et de sacrements. Dans un tel climat, il est possible de reconnaitre

” Hpist. 13, 4 ä 8 (PL 16, 952 sv): cf. P. Datillol, Cathedra Petri, p. 78; Le Concile et 
les conciles, Chevetogne - Paris 1959, p. 73—76.
“ L. Bouyer, Reflexions sur le retablissement possible de la communion entre les 

Eglises orthodoxe et catholique, Perspectives actuelles, in: Istina 20 (1975), p. 112—115, 
(Colloque „Koinönia" de la Fondation „Pro Oriente", Vienne, avril 1974); J. Ratzinger, 
Prognosen für die Zukunft des ökumenismus, in: Ökumene — Konzil — Unfehlbarkeit, 
Innsbruck - Wien - München 1979, p. 208—217. A. Dulles, Dogma as an Ecumenical Pro­
blem, in: Theological Studies 29 (1968), p. 397—416 (p.398). — Cette Position est encore 
tenue par L. Voronov, Unite et diversite dans la tradition orthodoxe, in: Istina 17 (1972), 
p. 21—26 par E. L. Doriqua, Jerarquia, infalibilidad y comuniön intereclesial, Barcelone 
1973 (cf. p. 329 sv).

143



l'equivalence reelle et l'homogeneite de visee, donc de sens et d'affir- 
mation, bref l'homonoia, sous des demarches et expressions differentes“.

Cela suppose en particulier que, derriere la materialite des expressions, 
on cherdie l'intention, le sens. L'histoire abonde en exemples de faibles- 
ses ä cet egard. On sait ce que fut, par exemple, le schisme d'Antiocbe 
(362—413!). Rome, s'attachant ä l'equivalence des termes hypostcisis = 
subslantia, ne voit pas l'orthodoxie reelle de Melece, et eile l'excommu- 
nie, tandis que S. Basile, conscient de cette Orthodoxie, car il comprend 
le vocabulaire de Melece, garde la communion avec celui-ci. Chacun a 
raison selon sa reference ä soi, mais on ne s'entend pas, alors qu'on etait 
d'accord au niveau de l'intention doctrinale.

II faut donc que les Eglises aient un interet les unes pour les autres, 
et des moyens effectifs d'information. Si l'Eglise de Rome a le röle de 
surintendance universelle et de moderatrice de la communion de toutes 
les Eglises, il faut evidemment qu'elle ait les moyens de cette täche, non 
seulement dans l'ordre juridique mais au plan de l'organisation, de l'in- 
formation, de la communication. Les savants ont leur place ici, en parti­
culier les historiens: c'est leur travail honnete qui permet la revision 
de tant de mauvaises querelies dont nous avons tristement herite comme 
on herite de blocages contractes dans l'enfance ou transmis dans l'ambi- 
ance familiale. Ce n’est pas qu'il faudrait reproduire telles quelles au- 
jourd'hui les structures et formes qui ont regle la communion des Eglises 
aux IIIC ou IVe siecles: ce serait irrealisme. Le monde est different, l'ex- 
pansion de l'Eglise catholique toute autre, la papaute assume des röles 
qui ne peuvent se reduire ä ceux d'un lointain passe. Mais l'histoire vient 
en aide ä l'ecclesiologie pour reconnaitre au Siege romain un röle de 
centre, de gardien et d'harmonisateur de la communion des Eglises — 
avec l'autorite que cela comporte — sans etre pour autant la source 
(caput, Ions) de l'ecclesialite des autres Eglises. Cette autorite est celle 
de l'eveque de Rome, du Siege de Pierre et de Paul: titre preferable ä 
celui de „vicaire du Christ", titre ambigu et qui a l'inconvenient de lais- 
ser de cöte celui d'eveque de Rome, comme n'hesitait pas ä le faire un 
Agostino Trionfo au debut du XIV” siede.

“ Nous avons montre que teile etait l'attitude de S. Thomas d'Aquin: Valeur et 
port6e oecumeniques de quelques principes hermeneutiques de saint Thomas d'Aquin, 
in: Rev. Sciences philos. theol. 57 (1973), p. 611—626.

144




