KANON

DIE KIRCHE UND DIE KIRCHEN
AUTONOMIE UND AUTOKEPHALIE

1. Tell

AV4

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FUR
DAS RECHT DER OSTKIRCHEN - WIEN



KANON



KANON

THE CHURCH AND THE CHURCHES
AUTONOMY AND AUTOCEPHALY

Ist part

L'EGLISE ET LES EGLISES
AUTONOMIE ET AUTOCEPHALIE

ler tome

YEARBOOK OF THE SOCIETY FOR THE LAW
OF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT DES
EGLISES ORIENTALES



KANON

DIE KIRCHE UND DIE KIRCHEN
AUTONOMIE UND AUTOKEPHALIE
L Tell

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FUR DAS
RECHT DER OSTKIRCHEN

Verlag des Verbandes der wissenschaftlichen
Gesellschaften Osterreichs

WIEN 1980



HERAUSGEGEBEN
VON DER GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

REDAKTIONELLE LEITUNG:
UNIV.-PROF. DR. WILLIBALD M. PLOCHL
UNIV.-DOZENT DR. RICHARD POTZ

REDAKTIONSSEKRETARIAT:
DR. BRIGITTE SCHINKELE

CIP-Kurztitelaufnahme der Deutsdien Bibliothek

KANON: Jahrbudi d. Ges, fur d. Recht d. Ostkirdien. — Wien: Verlag des Verb. d.
Wissenschaftl. Ges. Osterreichs.
4 ff. — 1980 ff.

Bis 3 im Verl. Herder, Wien.
NE: Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

CIP-Kurztitelaufnahme der Deutschen Bibliothek

Die Ktiche und die Kirchen: Autonomie u. Autokephalie / hrsg. von d. Ges. fur d.
Recht d. Ostkirchen. — Wien: Verlag des Verb. d. Wissenschaftl. Ges. Osterreichs.

Parallelt.: The Church and the Churches. — L'eglise et les eglises.

NE: Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen: 1. PT: 2. PT

Teil 1. IV. Congress of the Society for the Law of the Oriental Churches. — 1980.
(Kanon: 4)

ISBN 3-85369-439-X

Gefordert durch das Bundesministerium fur Wissenschaft und Forschung in Wien und aus
Mitteln des Verbandes der wissenschaftlichen Gesellschaften Osterreichs.

© VERBAND DER WISSENSCHFTLICHEN GESELLSCHAFTEN OSTERREICHS,
A-1070 WIEN, LINDENGASSE 37
ALLE RECHTE VORBEHALTEN
PRINTED IN AUSTRIA
DRUCK: PLOCHL, FREISTADT 1980



INHALT

The Church and lhe Churches — Autonomy and Autocephaly
Isl Part

IV. Congress of the Society lor the Law of the Oriental Churches

Report on the 4lh Congress ol the Society for the Law of the Oriental
CRUICNES .o e e e e e 7

Paul Mai, Regensburg
Regensburg und der OSTeN..........oo e 15

Christoph Link, Géttingen/Salzburg
Die Rechtsgrundlage der Ostkirchen nach dem Staatskirchenrecht der

Bundesrepublik Deutschland.............ccccoooiiiiiiiiiii e 34

Wilhelm de Vries, Rom
Entstehung und Entwicklung der autonomen Ostkirchen im ersten
JANMTAUSENd......ccooiiii e e 45

Hermenegild M. Biedermann, Wurzburg
Die modernen Autokephali€n............ccooiiiiiiii e 68

t Panteieimon Rodopoulos, Thessaloniki
Ecclesiological Review of the Thirty-fourth ApostolicCanon................... 92

John H. Erickson, New York
Common Comprehension of Christians Concerning Autonomy and
Central Power in the Church in View of Orthodox Theology..........ccccceue.... 100

Hans Dombois, Heidelberg

Gemeinsames Verstandnis der Christen hinsichtlich Autonomie und
Zentralgewalt in der Kirche vom Standpunkt der Evangelischen
TREOIOGIE. ... s 113

Yves Congar, Paris
Autonomie et pouvoir central dans l'eglise vus par la thdologie
CAtNOIIQUE.......o ettt e e e be e aeeeees 130



INHALT — KANON V

The Church and /he Churches — Autonomy and Autocephaly
2“<i Part

IVV. Congress of the Society for the Law of the Oriental Churches

Klaus Morsdorf, Munchen
Die Autonomie der Teilkirdien und der teilkirchlichen Verbande
nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil

George Nedungatt, Rome
Autonomy, Autocephaly, and the Problem of Jurisdiction Today

Victor J. Pospishil, Philadelphia
The Constitutional Development of the Eastern Catholic Churches in
the Light of the Re-codification of their Canon Law

Marian Zurowski, Varsovie
L'Eglise particuliere en tant qu'unite fondamentale creatrice dans
la communaute des communautes

Vittorio Parlalo, Urbino
La politica di accentramento effettuata dal Patriarcato di Constanti-
nopoli e conseguente lesione delT autonomia degli altri patriarcati
orientali nel IX secolo

Stefan Dymsa, Leningrad
Die Kirche und die Kirchen — Autokephalie und Autonomie

Michel Breydy, Cologne
L'emergere di chiese autonome ed i principi regolatori per la loro
genesi

Joan N. Floca, Sibiu
L'autocephalie dans L'Eglise orthodoxe roumaine

Mesrob Krikorian, Vienna
Autonomy and Autocephaly in the Theory and Practice of the An-
cient Oriental Churdies

f Geevarghese Mar Ostathios, Kottayam
Autonomy and Autocephaly in the Theory of the Ancient Oriental
Churches

Richard Potz, Wien
Autonomie und Autokephalie als Verfassungsstrukturen der ortho-
doxen Kirche

Spyridon Troianos, Athen
Einige Bemerkungen zu den materiellen und formellen Voraussetzun-
gen der Autokephalie in der orthodoxen Kirche



REPORT ON THE 4'h CONGRESS OF THE SOCIETY FOR THE LAW
OF THE ORIENTAL CHURCHES

In the time from 19,h to 24,h of September 1978 the fourth congress of
the international Society for the Law of the Oriental Churches took place
in Regensburg. This ancient episcopal seat, traditionally representing the
Connections to Eastern Europe and the Christian Orient, was a most
appropriate site for the meeting of this Society. Already the third General
Assembly in Ravenna had decided on this place. Prof. Landau, the canonist
at the University of Regensburg, had been appointed chairman of the
organizing-committee, who had been supported in his work by D.Dr. Hans
Dombois. The general-topic of the congress was: "The Church and the
Churches. Autonomy and Autocephaly”. As already at the congresses in
Vienna, Crete and Ravenna the Society succeeded also this time in
convening specialists on canon law from all over the world independent of
their confessions. The participants, members of fourteen different churches
came from all continents. Some of them came directly from the fourth Con-
sultation between the theologians of the Oriental Orthodox Churches and
the Roman Catholic Church convened by the foundation "Pro Oriente”
which took place in Vienna a few days previously. This time especially
remarkable was the great interest of the Coptic-orthodox Church and of
the Thomas-Christians. Thus Bishop Samuel, responsible for the foreign
affairs of the Coptic Church, as well as Metropolitan Mar Ostathios from India
took part in the congress. Also some of the other churches were represented
by dignitaries, among them the greek-orthodox Metropolitan of Tyroloe
and Serention Panteleimon Rodopoulos, the armenian-orthodox Archbishop
of New York Tiran Nersoyan and Archbishop Chucrallah Harb from Liban.
Protoierej Dr. Stefan Dymsa from Leningrad took part as the official repre-
sentative of the Russian-orthodox Church.

The late Pope Johannes Paul I. and the Ecumenical Patriarch Demetrios |.
sent messages to the participants of the congress.

The congress was opened in the historical Imperial Hall of the Old Town
Hall of Regensburg. The mayor of Regensburg, Friedrich Viehbacher, said
some words of welcome. Then the President of the Society, Prof. Plochl,
declared the congress open and expressed his great pleasure that the
congress could take place in Regensburg. First of all he expressed his special
gratitude to Prof. Landau for his perfect Organisation of the congress but
also to all others who had co-operated in preparing the congress, among
them especially D. Dr. Hans Dombois from the Forschungsstatte der Evan-
gelischen Kirchen Deutschlands. Then the President thanked the civil
representatives for their excellent co-operation and the Bishop of Regens-
burg, Dr. Rudolf Graber, for his well known concern for the Oriental
Churches. The head of the Ostkirchlichen Institut, Msgr. Dr. Albert Rauch,
also contributed largely to the success of the congress by allowing the
institute — renowned far beyond the borders of Germany as an ecumenical
meeting place — to be the centre of the congress events.



Precisely all this created the essential prerequisites for holding the
congress.
Within the opening session Prof. Landau said the following words:

»Als Verantwortlicher fur die Organisation des IV. Internationalen Kongres-
ses der Gesellschaft fur das Recht, der Ostkirchen mochte ich die Teilnehmer
und Gaste des Kongresses in der Tagungsstadt Regensburg begrif3en.

Wir freuen uns, dal? es dank des Verstandnisses und der Hilfe vieler gelun-
gen ist, drei Jahre nach dem groRRartig gestalteten Kongref3 unserer Gesell-
schaft in Ravenna nunmehr in einer anderen Stadt mit alten Verbindungen
nach Ost- und Sidost-Europa und in den Orient zusammenzukommen, namlich
in der Donaustadt Regensburg.

Ich begriufRe Vertreter vieler kirchlicher Gemeinschaften, u.a. der griechisch-
orthodoxen Kirche, der russisch-orthodoxen Kirche, verschiedener unierter
Kirchen, der armenischen Kirche, der koptischen Kirche, der &athiopischen
Kirche, der indischen Thomaschristen und auch der Christen des Libanon.

Ich hoffe auf lebhafte Diskussionen zur Frage der Autokephalie und Auto-
nomie der Kirchen, in denen sowohl die dkumenische Verbundenheit der
Christen und die Legitimitat selbstandiger Traditionen und Organisationen
ihren Platz finden wird. Neben dem Vortragsprogramm im Ostkirchlichen In-
stitut wird Gelegenheit sein, auch die historische Stadt Regensburg kennenzu-
lernen und bei einer Exkursion am Freitag Niederaltaich zu besuchen, das ein-
mal das alteste bayerische Kloster ist und im Ubrigen seit Jahrzehnten ein
Zentrum 6kumenischer Arbeit.

Am Sonntag werden die Kongref3besucher die Mdéglichkeit haben, an einem
orthodoxen Gottesdienst in St. Klara und an der Messe im Dom teilzunehmen.

Am Nachmittag wird nach dem Empfang durch Bischof Graber eine Schlul3-
veranstaltung des Kongresses sein, die dem Geist und den Zielen unserer
Gesellschaft entspricht, namlich eine Okumenische Vesper in Regensburgs
altester Kirche St. Emmeram, die von der orthodoxen, der katholischen und
der evangelischen Kirche gemeinsam gestaltet wird.

Ich moéchte hervorheben, dal wir in Regensburg diesen Kongref3 nicht hatten
durchfuhren kénnen, wenn wir nicht in gro3zugiger Weise von kirchlicher
und staatlicher Seite sowie von anderen Férderern unterstitzt worden wéren.

Der Kongre3 wird durch umfangreiche Mittel gefordert von Kardinal
Hoéffner als Vorsitzendem der Deutschen Bischofskonferenz, von der Kirchen-
kanzlei der Evangelischen Kirche und vom Bevollméchtigten des Rats der
Evangelischen Kirche in Bonn, vom Auswartigen Amt und vom Freistaat
Bayern. Die Bayerische Staatsregierung wird fur die Teilnehmer ferner einen
Empfang geben.

In Regensburg haben das Firstliche Haus Thurn und Taxis, die OBAG und
die REWAG, Stadtsparkasse und Kreissparkasse die Finanzierung des Kongres-
ses ermoglicht, insbesondere in bezug auf die Kosten der angesichts des inter-
nationalen Teilnehmerkreises wichtigen Simultanibersetzung.

Die Stadt Regensburg hat durch den Herrn Oberblurgermeister ihr beson-
deres Interesse an dem Kongref3 tatkraftig bekundet.

Herr Bischol Graber hat schon fruhzeitig seine Unterstitzung dem Kongref3
gewahrt — wir kdnnen die Tagung deshalb im Herzen der Altstadt, in dem
von ihm gegriundeten Ostkirchlichen Institut durchfuhren. Der Bischof von
Regensburg, dessen auf3erordentliche Verbundenheit mit den Problemen der
Ostkirchen bekannt ist, wird fur die Kongref3teilnehmer am Sonntag einen
Empfang geben. Am Mittwoch werden die Kongressisten Gaste der
Evangelisch-Lutherischen Kirche in Bayern sein; und am Freitag abend wer-
den sie die Universitat kennenlernen kénnen und damit Regensburg als wis-
senschaftliches Zentrum.



Die Vorbereitung dieses Kongresses, die ich zusammen mit Dr. Dombois in
Ravenna vor 3 Jahren uUbernommen hatte, war fur mich manchmal mit
Schwierigkeiten verbunden. Ich konnte sie bewaltigen, weil ich stets Hilfe
hatte. Hier moéchte ich hervorheben, dal mir Unterstitzung und Hilfe von
Di. Dombois und meinem Freiburger Kollegen Prof. Furst viele Wege geebnet
haben. In Regensburg konnte ich stets vertrauensvoll mit Monsignore Dr.
Rauch als Leiter des Ostkirchlichen Instituts Zusammenarbeiten — ohne ihn
hatte ich viele praktische Fragen nicht l6sen kénnen. Viel Arbeit haben mir
Dozent Dr. Potz als Sekretar der Gesellschaft und Frau Dr. Schinkele vom
Institut fur Kirchenrecht in Wien abgenommen, und nicht zuletzt auch alle
Mitarbeiter meines Lehrstuhls.

Es war schlief3lich alles viel leichter, als ich es mir in Ravenna vorgestellt

hatte.
Von jetzt an liegt die Verantwortung fur das Gelingen des Kongresses bei

allen Teilnehmern, nicht mehr bei mir allein. Ich bin Uberzeugt, daR dieser
Kongrel3, der ein besonders aktuelles Problem der Ostkirchen behandelt, Aus-
wirkungen haben wird, die Uber die Tage in Regensburg und Uber den Um-
kreis einer akademischen Diskussion weit hinausreichen."

Finally Msgr. Dr. Paul Mai read a paper on the theme "Regensburg und
der Osten"l) and Prof. Dr. Christoph Link spoke about the "Rechtsgrundlagen
der Ostkirchen nach dem Staatskirchenrecht der Bundesrepublik Deutsch-
land"2)3

On the following day the assembly started its work. Within the working
sessions papers were held by Prof. Dr. Wilhelm de Vries, Rome: Entstehung
und Entwicklung der autonomen Ostkirchen im ersten Jahrtausend; Metro-
politan of Tyroloe and Serention Prof. Dr. Panteleimon Rodopoulos, Thessa-
loniki: Theory and Ecclesiology — Can. 34 and the Ancient Canons; Prélat Dr.
Mesrob Krikorian, Vienna: Autonomy and Autocephaly in the Theory of the
Ancient Oriental Churches; Prof. Dr. George Nedungatt, Rome: Autonomy
and Autocephaly and the Problem of Jurisdictions to-day; Prof. Dr. Hermene-
gild M, Biedermann, Wiurzburg: Die modernen Autokephalien; Msgr. Victor
J. Pospishil, J.C.D., Carteret, N.J.: The Constitutional Development of the
Eastern Catholic Churches; Prof. Dr. Klaus Madorsdorf, Munich: Autonomie
der Teilkirchen und der teilkirchlichen Verbande nach dem Il. Vatikanischen
Konzij; Dozent Protoierej Stefan DymSa, Leningrad: Die Kirche und die
Kirchen — Autonomie und Autokephalie; Dozent Dr. Richard Potz, Vienna:
Autokephalie als juristisches Strukturproblem; Prof. Dr. John Erickson,
New York: Common Comprehension of the Christians Concerning Autonomy
and Central Power in the Church in View of the Orthodox Theology;
D.Dr. Hans Dombois, Heidelberg: Gemeinsames Verstadndnis der Christen
hinsichtliche Autonomie und Zentralgewalt in der Kirche vom Standpunkt
der evangelischen Theologie; Prof. Dr. Yves Congar, Paris-Rome: La
comprbéhension commune des chrdtiens concernant autonomie et pouvoir
central dans I'Gglise vus par la thbologie catholique?).

Thus a subject was broached which, beyond its canonical concern, touched
directly on highly topical questions of church policy. No Speaker could

1) See p. IS ss.

2) See p. 34 ss.

3) All papers held at the congress which are not published in llils volume o( Ihe year-book
will be published in the next one which is projected to come out in February 1981.



escape having to deal with it in the light of current circumstances, and this
naturally led to lively discussions.

What was the main issue? The eastern churches exist side by side, united
in faith but not linked organisationally; there are at present no unified
bodies for example of churches of Byzantine-Slav tradition. For a long
time already there have been plans for a pan-orthodox Council which could
close this gap to a certain extent. The independence of the individual
churches in their inter-relationship is called autocephaly, a limited organi-
sational freedom of a church from the mother-church is called autonomy.

For the eastern churches the lack of a central body of unity results in a
number of Problems of general political and socio-cultural nature. In this
connection reference was made to the discussion on the position of the
churches that operate in countries Outside their own that have emerged
from the diaspora Situation and have developed their own traditions in the
new surroundings. In any way the discussions during the congress made
clear that in the past two centuries the personality-principte, which has
gained increasing effectiveness, is generally accepted, at least as a possible
structure. As the opening talk by Prof. Link also showed, the admissibility of
different orthodox churches working on one territory does seem at present
secured in Canon law, which also has effects in the civil sphere.

But also the question of the position of the church in the Yugoslav member-
Republic of Macedonia and the discussion on the debate between the
St. Thomas Christian groups in India clearly revealed the topicality of the
Problem. What can be seen as the most remarkable result of the congress
is the fact that the canonical, especially the ecclesiological discussion led
to an obvious consensus on the relationship of the churches to the one
Church of Christ. This also manifested itself in the spontaneous reaction of
the Indian Metropolitan Mar Ostathios who expressed his emotion on hearing
from a catholic ecclesiologist precisely what he, too, believes, what he has
been teaching for decades regarding the church.

In the evening of Thursday, the 21sl of September, the fourth general-
assembly took place. After the opening of the session the President, Prof.
Plochl, once more expressed his deep gratitude especially to Prof. Landau,
the chairman of the organizing-committee, but also to all assistants for the
perfect preparation and successful course of the congress. Then he gave a
short report about the last three years and informed the assembly that the
number of the members had increased from 142 to 153 since the last congress
1975 in Ravenna.

Concerning the year-book of the Society "Kanon” the President instructed
the participants that owing to technical and financial reasons it would be
necessary to leave the editor Herder and to establish an own publication,
possibly in co-operation with the printing Office.4d) Then Prof. Pléchl made
the proposal to establish an information-center at the secretariat in Vienna
for the publications of the members of the Society. If enough material would
arrive in Vienna the editorial Staff intended to send out an own circular-note
with the publications of the members.

4| Meanwhile it was possible to conclude an agreement with the ,Verlag der wissenschaftlichen
Gesellschaften Osterreichs" where the year-book will come out from this time.

io



Afterwards the treasurer and secretary Dozent. Potz gave a short report
about the financial Situation of the Society and presented the closing of
accounts for the years 1975—1977. The actual receipts and expenses were
compared with the budget he had produced for these two years 1975 in
Ravenna. The assembly approved the accounts of the board.

Then the assembly had to elect the council of the Society according to Art. 9
of the Statutes, The present members expressed their regret that. it was
necessary to nominate a new vice-president for the reason that Metropolitan
Bartholomaios Archondonis from Constantinople often had difficulties to
leave his country. Two proposals were made. Prof. Landau suggested to
nominate Vartaped Mesrob Krikorian and Dr. Salachas interceded for a
nomination of Metropolitan Panteleimon Rodopoulos. In the following voting
by bailot thirty of the members present gave their vote to Metropolitan
Rodopoulos, fifteen members to Rev. Krikorian and six participants abstained
from voting. Then the assembly voted on the council collectively. The board
as it had existed hitherto (President: Prof. Dr. Willibald M. Pléchl; 3 Coun-
cillors: Prof. Dr. lvan Zuzek, Prof. Dr. Rend Metz, Vartaped Dr. Mesrob
Krikorian; Secretary and treasurer: Dozent Dr. Richard Potz, Vice-secretary
Dr. Brigitte Schinkele) with the new vice-president was re-elected unani-
mously with live abstentions from voting.

The next item on the agenda was the determination of the place for the
next. congress. Five countries were suggested where the meeting could
take place: Poland, Greece, India, USA and Austria. The members of the
council asked the representatives of these countries to find out the circum-
stances and conditions for organizing a congress and to inform the President
about their investigationsb).

Concerning the general-topic for the next congress nine proposals were
made. Twentyone participants voted for "Mixed marriages" and twentythree
for "Oikonomia, Epikeia, Aeguitas and Dispensation" and only few members
voted for the other themes. The second bailot ended with an equality of votes:
twentytwo votes for each of these two topics and seven abstentions from
voting. Therefore Prof. Furst suggested to combine both subjects which
was accepted unanimously. Concerning the date of the next meeting twenty-
four members wished to have the Conference in 1980, sixteen participants
preferred an interval of three years and eleven abstained from votingé).

5) Already early in the year 1979 Metropolitan Rodopoulos informed the board that His Allholiness
The Ecumenical Patriarch had given His approval lor the congress to take place in Thessaloniki,
in the Patriarchal Institute of Patristic Studies and that the +Greek Minister of Education and
Religion had agreed and asked his colleague of Culture and Sciences for financial help to the
congress. Therefore the board decided on holding the next congress in Thessaloniki. Metropolitan
Rodopoulos was appointed chairman of the organizing-committee.

Our members from Poland had told us that it would be impossible to have the next meeting

there for reasons of financial difficulties. . . o
6) On the occasion of the meeting ol the council which took place on 3rd of May 1979 in Vienna a

first list of themes und lecturers could be worked out. A pari oi the papers will deal with "Mixed
marriages” and the other conferences will be concerned with fundamental Problems of "Oikonomia,
Epikeia, Aeguitas and Dispensation "

The council fixed the date of the congress for the fourth week of September 1981. It decided
on »his time owing to collisions with other congresses on simular subjects in autumn 1980 (Deutscher
Rechtshistorikertag in Augsburg, 4. Internationaler Kongre fiir Kirchenrecht in Fribourg and the
Medieval Canon Law Congress in Berkeley) and for econoinical reasons.

1



Besides the working sessions many receptions were given by public and
ecclesiastical institutions, respectively their representatives in honour of
the members of the Society. After the general assembly a reception was
given by the Bavarian Government. Leitender Ministerialrat VVoll represented
the Minister of Public Worship and Education, Prof. Dr. Hans Maier, who
had been professionally prevented, and said the following words of welcome:

,,Ich habe die Ehre, Sie alle, insbesondere die Teilnehmer des IV. Internatio-
nalen Kongresses der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen namens und
im Auftrag der Bayerischen Staatsregierung sehr herzlich zu begrifRen und
hier in der schonen altehrwirdigen Bischofsstadt Regensburg und zu diesem
Empfang willkommen zu hei3en.

Der Herr Bayerische Staatsminister fur Unterricht und Kultus, Prof. Dr.
Hans Maier, der ursprunglich selbst Sie alle hier begrifRen wollte, bittet viel-
mals um Entschuldigung und um Nachsicht dafur, dal er schlielRlich doch
nicht nach Regensburg kommen konnte. Eine Plenarsitzung des Bayer. Land-
tags findet in dieser Woche statt und die Neuwahl des Bayer. Landtags mit all
ihren Praliminarien steht kurz bevor. So ist mir also die ehrenvolle Aufgabe
zuteil geworden, lhnen die GrifRe und guten Winsche der Bayer. Staatsregie-
rung zu Ubermitteln, was ich hiermit herzlich und gerne tue.

Erlauben Sie, meine sehr verehrten Damen und Herren, dal3 ich zu lhrem
IV. Kongrel3 bei diesem Staatsempfang folgendes zum Ausdruck bringe:

Die Bayerische Staatsregierung ist erfreut und empfindet lebhafte Genug-
tuung daruber, dall die Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen ihren IV.
Kongrel3 nach den Tagungen 1971 in Wien, 1973 in Gonia auf der Insel Kreta
und 1975 in Ravenna diesmal in Bayern, und zwar in Regensburg veranstaltet.
Regensburg eignet sich deshalb schon gut als Tagungsort fur Ihren Kongref3,
weil hier besondere Anbindungen bestehen zum ostkirchlichen Raum und
auch zum ostkirchlichen Recht, dies insbesondere durch die ostkirchlichen
Aktivitaten und Kontakte des Bischoflichen Stuhles von Regensburg und
durch das von der Deutschen Bischofskonferenz getragene Ostkirchliche
Institut.

Ihr Kongrel3 hat sich fur die diesjahrige Tagung das Generalthema gestellt:
»,Die Kirche und die Kirchen. Autonomie und Autokephalie'. In einer Reihe
von Referaten, gehalten von Gelehrten aus den verschiedensten L&ndern
haben Sie dieses Thema bereits behandelt und werden es noch weiter behan-
deln. Die Bayerische Staatsregierung ist Uuber die bisherige fruchtbare Tatig-
keit der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen wohl unterrichtet und
begruf3t diese Tatigkeit ausdrucklich.

Indem Sie sich, die Sie als kirchliche Wurdentrager, Professoren, Theologen
und Juristen, als Angehoérige verschiedener Kirchen aus osteuropéaischen und
orientalischen Landern, aus Amerika, aus mittel- und westeuropéischen Lan-
dern kommen, gemeinsam mit dem Recht der Ostkirchen wissenschaftlich
befassen, miteinander reden und diskutieren, stellen Sie ein wichtiges Binde-
glied dar von Kirche zu Kirche und in der menschlichen Gesellschaft. Sie hel-
fen mit, Nichtwissen, Nichtverstehen, Miverstandnisse und Antihaltungen
abzubauen und statt dessen Verstandnis, Vertrauen, Zuversicht, ja Liebe
aufzurichten.

Die Bayerische Staatsregierung weil3 darum, welch gro3e Unterstutzung lhre
Arbeit fur die christlichen Kirchen in den Landern Osteuropas wie in den Lan-
dern des Nahen Ostens bedeutet. Sie, die Mitglieder der Gesellschaft fur das
Recht der Ostkirchen, leisten durch Ihre Arbeit und Ihre menschliche Begeg-
nung einen Beitrag zur Behauptung des Christentums in den genannten Lan-

12



dern des Ostens. Sie tragen dazu bei, da die Verbindung dieser Kirchen mit
anderen christlichen Kirchen im okumenischen Rahmen gewahrt wird und
durch die Beschéftigung mit dem Kirchenrecht dieser Kirchen mit teilweise
sehr alter kirchlicher Tradition fur das Kirchenrecht eine gesamtchristliche —
okumenische Perspektive wiedergewonnen wird.

So moéchte ich lhnen namens der Bayerischen Staatsregierung fur lhre
Arbeit im Rahmen lhres IV. Internationalen Kongresses ein gutes Gedeihen,
Erfolg und ein gutes Gelingen winschen.

Moge der IV. Kongrel3 der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen, dies-
mal abgehalten in Bayern, fur Sie fruchtbare wissenschaftliche Erkenntnisse
bringen zum Wohle der Kirchen und zur Ehre lhrer wissenschaftlichen Gesell-
schaft und am Rande nicht zuletzt auch durch das Kennenlernen von schénen
Dingen in Bayern, der Kunst und Kultur sowie von Land und Leuten auch ein
wenig Freude im persdnlichen Bereich und damit verbunden ein wenig
Erholung an Leib und Seele."

Receptions were also held by the City of Regensburg in the Chambers of
the Electors in Old Town Hall, by the Lutheran Church of Bavaria and by the
University of Regensburg. The closing-reception was given by the Bishop of
Regensburg, Dr. Rudolf Graber, at the Heuport-House, where he said the
following words:

.Meine Begruf3ung ist Ausdruck der Freude, dal} Sie Regensburg zu lhrem
Tagungsort gewahlt haben; denn es handelt sich hier um eine Stadt, die ihr
Angesicht dem Osten zugewandt hat. Die ,Steinerne Bricke", die ihren
Niederschlag im Wappen der Stadt und der Universitat gefunden hat, kenn-
zeichnet die Briuckenfunktion unseres Raumes nach Osten hin. Diese Ver-
bindung reicht weit zuriick. Der 1. Abt der berihmten Benediktiner-Abtei
St. Emmeram Apollonius (697—710) soll aus Athen hierher gekommen sein.
Vom Gnadenbild in Mariaort vor den Toren Regensburgs wird berichtet, dal
es zur Zeit des Bildersturms in Byzanz ins Meer geworfen, die Donau herauf-
geschwommen sei, bis es draufRen an einer Wacholderstaude des Dorfes Ort
hangenblieb. Sicherlich Legenden, denen kein historischer Wert zukommt.
Aber die Frage ist erlaubt, ob damit nicht angedeutet ist, dal das Christentum
nicht nur aus dem Suden, aus Rom, sondern auch aus dem Osten, aus Kon-
stantinopel, zu uns gekommen ist. Die Frihgeschichte Regensburgs steht denn
auch ganz im Zeichen des Bibelwortes; ,,Offne das Fenster gen Osten" (4 Kg
13,17). Es kann nicht Zweck dieser BegrufRungsworte sein, all diese Kontakte
unserer Bischofsstadt zum Osten vor lhnen auszubreiten; es ist dies geschehen
in meinem Buchlein .Regensburg und der Osten' (Verlag des Regensburger
Bistumsblattes 1963), das lhnen nachher ausgehéndigt wird. Aber zwei Ereig-
nisse sollten doch erwahnt werden: Ein unrihmliches, die Verurteilung des hl.
Methodius auf einer bayerischen Synode, wohl hier in Regensburg im Novem-
ber 870, und daneben ein unvergangliches Ruhmesblatt, namlich der Verzicht
des hl. Wolfgang von Regensburg auf Béhmen im Jahre 973, der dann die
Grundung des Bistums Prag ermdéglichte. Nur am Rande sei vermerkt, dafl3 die
Beziehungen Regensburgs im Fruhmittelalter Uber Prag, Krakau bis nach Kiew
reichten.

Wenn die Deutsche Bischofskonferenz den Bischof von Regensburg 1963
mit den Kontakten zu den Orthodoxen Kirchen des Ostens beauftragte, wurde
damit nur die alte Regensburger Tradition fortgefuhrt. Mit grof3er innerer Be-
wegung denke ich an meinen ersten Besuch beim Patriarchen Athenagoras in
Konstantinopel zurtck (30. Marz 1967); auf der Heimreise besuchten wir die
Patriarchen von Sofia und Belgrad. Im darauffolgenden Jahr weilten wir, wie-
der eine kleine Delegation, in Bukarest zum Besuch des rumanischen Patriar-

13



chen Justinian, der nun seinerseits nach Deutschland kam und hier weilte,
wohl zum erstenmal, da3 ein Patriarch des Ostens unsere Bischofsstadt und
Uberhaupt Deutschland besuchte (Oktober 1970). Nicht vergessen sei, dal} der
erst kidrzlich bei einer Papstaudienz so plotzlich verstorbene Metropolit Niko-
dim Regensburg besuchte, mit seiner Begleitung im Dom vor dem Hochaltar
ein Tropaion zu Ehren des hl. Petrus sang und vor dem Gnadenbild der Alten
Kapelle betete. Inm weihen wir in dieser Stunde ein ehrendes Gedenken.

Manches waéare zu berichten von den verschiedenen Symposien, die hier mit
Professoren und Bischofen der ostlichen orthodoxen Kirche abgehalten wer-
den. So sind wir stolz auf unsere Bruckenfunktion, die durch die Grindung
des Ostkirchlichen Instituts einen neuen Schwerpunkt erhalten hat. Wir win-
schen, dal3 lhre Tagung ein weiteres bedeutsames Glied sei in dieser Kontakt-
nahme und dal3 lhre Arbeiten von Gott gesegnet seien.”

Wit.hin the extra-curricular program Prof. Landau organized visits to the
most important buildings and sights of the town where he gave very interesting
instructions. One day he arranged a guided course of the Cathedral, Cathedral
Cloister, Allerheiligenkapelle and the Excavations beneath Niedermunster
Church and another time of the Library of the Prince of Thurn and Taxis
and St. Emmeram Cloister. On Friday the 22nd of September the participants
made a trip to the Benedictine Abbey of Niederaltaich, where they were
invited by the abbot Placidus Joseph Stiess.

The congress was closed with an impressive Ecumenical Service at St. Em-
meram by which the spirit of the Society for the Law of the Oriental Churches
and its aims were to have been expressed.

14



REGENSBURG UND DER OSTEN

PAUL MAI

Regensburg

Regensburg ist in vieler Hinsicht ein singulares Phanomen in Altbayern.
Schon in keltischer Zeit lag hier am ndrdlichsten Punkt der Donau, an
dem uralte Handelswege Zusammentreffen, eine Siedlung. Mul3te man
noch vor wenigen Jahren sagen, die Kelten hatten hier ein Handelszen-
trum errichtet, von dem kaum mehr als der Name ,Radasbona" Uberlie-
fert ist, so haben die jungsten archéologischen Forschungsergebnisse unser
Geschichtsbild wesentlich erweitert. Die Romer erbauten hier ihr Castra
Regina und in den von ihnen aufgegebenen Militarischen Stutzpunkt mit
der dazugehdrigen Zivilstadt, die fur damalige Verhaltnisse beachtliche
Dimensionen gehabt haben muf3, zogen die Bajuwaren ein und erwahlten
es zur Hauptstadt ihres Stammesherzogtums. Regensburg wurde von kei-
ner Vorbevolkerung je vollstandig aufgegeben, es besteht in ununterbro-
chener Kontinuitat seit mehr als 1200 Jahren.

Im Jahr 179 erbaut Kaiser Marc Aurel gegenuber der Regenmindung
ein befestigtes Lager fur die 3. italische Legion, das Castra Reginal, west-
lich dieses Kastells entsteht eine ausgedehnte rémische Zivilsiedlung, und
Kaufleute, die sowohl die Zivilbevilkerung als auch das Militar mit Wa-
ren versorgen und mit den Germanen Handel treiben, stiften hier einen
Merkurtempel2. Trotzdem war der wirtschaftliche Faktor im Castra Re-
gina nur sekundar; die Verkehrslage war zwar gunstig, doch konnte die-
ser Vorteil der nahen Grenze und der abgelegenen Position wegen nicht
genutzt werden. Die Donau — uns heute als der Handelsweg nach Osten
schlechthin erscheinend — hatte nur fur den Truppentransport eine ge-
wisse, wenn auch nicht Uberragende Bedeutung.

Aber auch eine wesentliche politische Bedeutung gewann der Ort in
den folgenden Jahrhunderten nicht, zumal der Legionslegat nicht in Re-
gensburg, sondern in Augsburg residierte. Inwieweit Regensburg ein Zen-
trum der romischen Kultausubung oder, je langer je mehr das Christen-
tum vordrang, ein Hauptort der christlichen Kirche war, geht aus den
Quellen nicht hervor. Insgesamt Uberwiegen die Uberreste heidnischen
Kultes, und wenn es auch zu Ende der Romerherrschaft nicht wenige Chri-
sten in Regensburg gegeben hat, der Sitz eines Bischofs war es wohl

' H. Walderilorli, Regensburg in seiner Vergangenheit und Gegenwart, *1896, S. 78.

1 R. Seildnleld, Regensburg im Fernhandel des Mittelalters, in: Verhandlungen des Hi-
storischen Vereins fur Oberpfalz und Regensburg 113 (1973), S. 7 (im folgenden gekirzt:
Schoénteld, in: VO mit Band- und Seitenangabe).

15



nicht gewesen. Die kultisch-kirchliche Bedeutung Regensburgs war also
seinem Wesen als Militarort entsprechend nicht sehr grof3i *

Dies andert sich schlagartig mit der bajuwarischen Landnahme um die
Mitte des 6. Jahrhunderts. Obwohl am Rande des Stammesgebiets liegend,
entwickelte Regensburg sich doch zu dessen Vorort. Das setzt allerdings
zweierlei voraus: 1. daB die Mauern der spatantiken Festung intakt ge-
blieben waren und 2. dalR sich hier noch Rudimente einer Verwaltungs-
organisation vorfanden, auf welche aufgebaut werden konnte, und es
spricht vieles dafur, dall eine romanische Restbevdlkerung eine beschei-
dene Kontinuitat des stadtischen Lebens bewahrt hatte. Es ist auch nicht
undenkbar, da3 romanische Kaufleute fur ihre neuen Herren wieder Han-
delsbeziehungen zu anderen Voélkern und Landern anknipften. Tilchtige
Handler hatten ja auch die Zeiten grof3ter Wirren im Donauraum zu Ge-
schéaften mit den durchziehenden Germanenstammen genutzt. So wurde
kurz vor der Einnahme Passaus durch die Alemannen der hl. Severin
von dortigen Kaufleuten gebeten, ihnen eine Handelskonzession beim
Konig der Rugier, die Noricum besetzt hielten, zu erwirken4.

Wenn auch die Vita sancti Severini, dieses unersetzliche Zeitdokument,
nicht Regensburger Verhaltnisse interpretiert, so kann man ihre Aussa-
gen doch insoweit fur unsere Stadt Ubernehmen, als sie dokumentieren,
dal3 kirchliche, kulturelle und wirtschaftliche Komponenten ineinander
Ubergreifen, sich erganzen, ja eine von der anderen abhangig ist. Ohne
sich der Uberspitzten Formulierung des emeritierten Ordinarius fur Kir-
chengeschichte an der kath.-theol. Fakultat Prag-Leitmeritz anzuschlie3en
.es waren vielfach die Kaufleute, die das Christentum nach Osten tru-
gen", kann man doch sagen, dal die Kirchenorganisation die guten Be-
ziehungen der Handler zu den slawischen Stdmmen ausnutzte und Mis-
sionare die bewaffneten Karawanen der Kaufleute begleitetenb.

Regensburg in Zusammenhang mit der Slawenmission wird erstmals
erwahnt ,als zu Emmeram, dem Bischof von Poitiers, das Gerlucht drang,
dal irgendwo in Europa das Volk von Pannonien, blind fur das Licht
der Wahrheit, den Gotzen diene. Daruber war der Knecht Gottes im
innersten Herzen betrubt und bedachte bei sich, er misse dort Christus
predigen. Er verliel3 sein Haus, seine gewaltigen Reichtumer, seine zahl-
reiche adlige Verwandtschaft und setzte in Poitiers einen anderen Bischof
ein. Dann zog er predigend durch Gallien und Uberschritt den Rhein. In
Deutschland setzte er seine religidosen Belehrungen mit Hilfe eines Dol-
metschers, des frommen Priesters Vitalis, fort, erreichte die Donau und

1 Vgl. J. Stabei, Kirchengeschichte des Bistums Regensburg, 1966, S. 1. — K. Gamber
nimmt Regensburg als spatrémischen Bischofssitz als gesichert an, ohne allerdings stich-
haltige Beweise hierfur liefern zu kénnen, vgl. K. Gamber, Der Kastenaltar im ,Alten
Dom" zu Regensburg. Eine Confessio des Martyrer-Bischofs Lupus (t um 490)?, in: Der
Regensburger Dom — Beitrdge zur Geschichte des Bistums Regensburg 10 (1976), S. 55—67,
hier bes. S. 67.

‘ Eugipius, Leben des hl. Severin, Ubersetzt und erlautert von M. Schuster, 1964. —
Vgl. K. Reich, Geschichte Regensburgs in der Zeit vom 5—7. Jahrhundert, in: VO 74
(1924), S. 18.

5 Das wdrtliche Zitat ist einem 1968 in Regensburg gehaltenen Vortrag von V. Bartunek
zur Frage des Cyrillus und Methodius Kultus in Bohmen enthommen. — Vgl. F. Zagiba,
Regensburg und die Slawen im frihen Mittelalter, in: VO 104 (1964), S. 224.

16



ihrem Laufe folgend Regensburg, wo er sich dem Herzog der Bayern
namens Theodo vorstellte. Dieser war gegen den Plan des Heiligen, ins
Awarenland zu ziehen, da er sich gerade im Krieg mit diesem Volke
befand; da es nicht ratsam war, die Enns zu Uberschreiten, veranlal3te er
den Glaubensboten, in Bayern zu bleiben, und verspradi, ihn mit Gitern
auszustatten™. Soweit die sinngemaRe Ubersetzung der Vita vel Passio
sancti Haimrhammi des Arbeo, die uns ja auch in epischer Breite das Mar-
tyrium des Heiligen erzahlt. Interessant ist in diesem Zusammenhang,
daR der Koénig, oder in Zeiten staatlicher Unabhéngigkeit der Herzog, der
eigentliche Glaubensverkiinder ist. Er schitzt den Missionar und stelit
ihm die auRBeren Mittel fur sein Werk zur Verfugung. Im Falle Emmerams
ist dies wegen des Kriegszustandes nicht mdéglich. Wir kdnnen nicht mit
GewilBheit sagen, ob der von Arbeo skizzierte Missionsplan fur Panno-
nien in dieser Weise gefal3t wurde, denn es ist immerhin festzuhalten,
dal Arbeo zwei oder drei Menschenalter nach dem Auftreten Emmerams
schrieb. Die Bistumsorganisation Bayerns unter Bonifatius lag gute dreif3ig
Jahre zuriick, und wenn auch den einzelnen Bistumern nicht abgegrenzte
Missionssprengel zugewiesen waren, sondern vielmehr jedes nach seinen
Kraften und Fahigkeiten das Christentum verbreiten sollte, so hatten sich
doch de facto gewisse Kompetenzen herausgebildet. Passau und Salzburg
fahlten sich fur die nach Siden und Suddosten ausstrahlende Missions-
arbeit zustandig — nur so ist es auch zu verstehen, dal um 971 der Pas-
sauer Bischof das Recht und die Mdglichkeit hatte, den hl. Wolfgang, der
sich — damals noch Ménch in Einsiedeln — zu einer offensichtlich schlecht
ausgerusteten, auf jeden Fall von keinem Erfolg gekronten Missionsreise
nach Ungarn aufgemacht hatte, zurlickzuberufen und zu sich zu zitieren?.

Das Missionsland, das Regensburg nicht zugeteilt, fur das es aber auf-
grund seiner geographischen Lage pradestiniert war, war B6hmen. Und es
weisen viele Spuren daraufhin, dal Regensburg diesen Auftrag erfullt
hat, auch wenn wir keinen so vorzuglichen schriftichen Beweis vorliegen
haben, wie die 871 verfal3te ,Conversio Bagoariorum et Carantanorum”
ihn far Salzburg liefert; allerdings mufB3te Regensburg solch einen Beweis
nie antreten, da sein missionarisches Wirken zu keiner Zeit kirchenrecht-
lich umstritten war8. Allerdings gestaltete sich die Arbeit fur Regensburg
auch schwieriger, denn wéahrend Salzburg und Passau auf einigermaf3en
festgeflugte Staatsgebilde trafen, war bis zum Aufstieg der Premysliden
gegen Ende des 10, Jahrhunderts Bohmen ein ,Treibeis der Stamme"0.

" Vita vel passio sancti Haimhrammi martyris, in: MGH SS rer. germ., ed. B. Krusch,
mnit Richtigstellungen und deutscher Ubersetzung neu hrsg. von B. Bischoli, 1953.

7 Vgl. G. Schwaiger, Der heilige Bischof Wolfgang von Regensburg (972—994), in: Der
Regensburger Dom—Beitradge zur Geschichte des Bistums Regensburg 10 (1976) 45: M.Popp,
St. Wolfgang, Bischof von Regensburg, in: VO 112 (1972), S. 22—23.

* De conversio Bagoariorum et Carantanorum libellus, ed. in: MGH SS 9 (1854), S.
4—14; M. Kos, Conversio, in: Znanstvenega drustva 11, 1936. — Vgl. Staber, a.a. O,
(3), S. 17.

> P. Mai, Regensburg als Ausgangspunkt der Christianisierung Boéhmens, in: Millen-
nium Ecclesiae Pragensis 973—1973 = Schriftenreihe des Regensburger Osteuropainsti-
'uts 1 (1973), S. 14.

17



Als erste Frucht der Missionstatigkeit wird gemeinhin die Taufe von
14 bdhmischen duces cum hominibus am Oktavtag von Epiphanie des
Jahres 845 angesehenll. Auch wenn die Quellen es nicht ausdrucklich
vermerken, durfte dieses Ereignis doch mit aller Wahrscheinlichkeit in
Regensburg stattgefunden haben. Selbst wenn man unterstellt, dal diese
duces mehr aus politischer Uberlegung kamen, als daR diese Handlung
von religidsem Interesse getragen war, so setzt sie doch eine gewisse
Kenntnis des Christentums voraus, die nicht von heute auf morgen ent-
standen sein kann, sondern die Frucht jahrelangen Bemihens gewesen
sein muf3. Es ist ziemlich unwahrscheinlich und weit hergeholt, damit die
Feldzige Karls d. Gr. gegen die Awaren, die ihn durch die b6hmischen
Lander fuhrten, in Verbindung zu bringen, allenfalls, daf3 sich im Schutz
des Heeres Missionare dorthin begaben, die kaum woanders hergestammt
haben durften als von Regensburg. Diese Annahme zu stutzen hilft uns
die Patrozinien- und die Namensforschung.

Der ansonst nicht allzu breit gestreute Emmeramskult fand in Bdhmen
rasch und stark Eingang. ,Jimram", wie der Heilige dort genannt wird,
leitet sich jedoch von Haimrham ab, einer Sprachform, die uns aus der
Vita des Arbeo bekannt ist. Doch sehr bald schon, noch vor dem Jahr
800, wird im deutschen Sprachraum die Schreibweise ,Emmeram" ublich,
mit anderen Worten, der Kult mu3 noch vor der Jahrhundertwende in
Bohmen Einzug gehalten haben, aber nicht nur hier, denn 830 weiht Erz-
bischof Adalram von Salzburg in Neutra in Stdmahren — heute Slowa-
kei — eine Kirche in honorem sancti Emmerammi. Es ist keineswegs
abwegig, hier Regensburger Einflu3 zu sehen, denn Salzburg oder Passau
hatten mit Sicherheit ein anderes Patrozinium gewaé&hlt. Und doch zu Be-
ginn des 12. Jahrhunderts gilt in Prag der hl. Emmeram nicht nur als
Patron, sondern als Missionar des bdhmischen Volkes — woflr es kei-
nerlei Anhaltspunkte gibt, denn seine schon erwéhnte Vita spricht ein-
deutig von einer geplanten Reise nach Pannonien, also Ungarn — trotz-
dem preist ihn eine Homilie als ,pater und protector noster”, als ,praecla-
rus et pius praedicator noster"“.

Wenn sich der Emmeramskult nicht noch starker in Bohmen verbreiten
konnte, so allein deshalb, weil die Verehrung des hl. Wenzel auBerge-
wohnlich rasch und stark aufbluhte, wobei allerdings nicht au3er acht ge-
lassen werden darf, dal gerade Wenzel ein besonderer Verehrer des
hl, Emmeram war, dal er ihm auch ursprunglich die Kirche auf dem

I Annales Fuldenses ad 845 = MGH SS rer. germ. 7, 35; E. Herrmann, Slawisch-ger-
manische Beziehungen im sudostdeutschen Raum von der Spéatantike bis zum Ungarn-
sturm = Veroéffentlichungen des Collegium Carolinum 17 (1965), S. 106; s. a. Z. Kalisla.
Plzensko na uUsvite ceskych dejin, in: Minulosti zapadoceskeho kraje, 1969, S. 309—312.

11 Vgl. K. Bosl, Der Eintritt Béhmens in den westlichen Kulturkreis im Lichte der Mis-
sionsgeschichte, in: Veroffentlichungen des Collegium Carolinum, Hist. Phil. Reihe |
(1958), S. 59; F. Gratis, Bohmen zwischen Bayern und Sachsen, in: Historica 17 (1969),
S. 19; Beitrage zur Geschichte Béhmens | 1, Das Homiliar des Bischofs von Prag, hrsg.
von F. Hecht, 1863, XXVI, S. 50. — Zur Weihe der Kirche in Neutra durch Erzbischof
Adalram vgl. K. Bosl, Probleme der Missionierung des béhmisch-mahrischen Herrschafts-
raumes, in: Slavistisdie Forschungen 6, 1964, S. 4, 9, 11

18



Hradschin weihen lassen wollte. Wenn dies spater nicht geschah, so
zeigt sich darin der zunehmende Einflu3 der deutschen Kdénige aus séchsi-
schem Haus'2

Ein weiteres Indiz, das auf den starken regensburgischen Einflu3 im
béhmischen Raum hinweist, ist das Georgspatrozinium. Dem hl. Georg
war die Grabkirche aufRerhalb der Mauern Regensburgs geweiht gewe-
sen, in der der heilige Emmeram seine Grablege fand und die die Pflanz-
statte des bald maéachtig aufblihenden St. Emmeramsklosters wurde, In
die Mitte des 8. Jahrhunderts wird als Tochtergriindung des Emmerams-
klosters Chammunster datiert, das zu Ehren des hl. Georg errichtet war,
auch wenn wir erste sichere Nachrichten erst aus der Regierungszeit
Bischof Baturichs (817—=848) habenl3, als er die dem hl. Petrus und Em-
meram entrissenen Glulter restituierte. Trotzdem gilt der Wissenschaft
heute Chammunster als ein fruhes Missionskloster fur den bdhmischen
Raum und Uber diesen Weg kénnte nach Prag das Georgspatrozinium
gekommen sein, denn auch die der Legende nach von Vratislav, dem
Vater des hl. Wenzel, erbaute Kirche auf dem Hradschin, an der spater
das erste Kloster Bobhmens entstehen sollte, war dem hl. Georg geweihtl4.

Der Weg dieses Patroziniums nimmt also nicht nur in Regensburg
schlechthin seinen Ausgang, sondern n&herhin im Kloster St. Emmeram.
Es allein hatte sowohl die personelle als auch geistige Zurlstung, eine
so groBe Aufgabe zu Ubernehmen und zu erfillen. Gerade wahrend der
Regierungszeit Bischof Baturichs erhielt die Klosterbibliothek reichen Zu-
wachs, darunter Werke, die deutlich fur Missionszwecke bestimmt waren.
Einige der Handschriften, die unverwechselbar einer Regensburger
Schreibschule entstammen, gingen mit den Missionaren nach Béhmen,
wobei man zumindest von einer mit ziemlicher Sicherheit sagen kann,
daR sie bereits vor 800 Regensburg verlassen haben muf3. Gemeint ist das
Tassilo-Sakramentar, heute in der Bibliothek des Prager Metropolitan-
kapitels Cod. 083 aufbewahrt. Seinem Typus nach ist es ein Gelasianum,
so genannt, weil es angeblich auf Papst Gelasius (492—496) zuruckgeht.
Doch schon um die Wende vom 8. zum 9. Jahrhundert war in Regensburg
das gelasianische Sacramentarium abgeschafft und man gebrauchte das* 18

““ M. Weingarl, Prvni Cesko-Cirkevneslovanska Legenda o Svatem Véaclavu, in:
Svatovéaclavsky Sbornik 1, 1934, s. a. J. Staber. Die é&lteste Lebensbeschreibung des Fur-

sten Wenzeslaus und ihr Ursprungsort Regensburg, in: Annales Instituti Slavici II,'2
(1970) 183—193; ders., Regensburg und Bohmen bis 870, in: Beitrdge zur Geschichte
des Bistums Regensburg 6 (1972) 12. — Zur Frage des Einflusses der deutschen Kénige

vIl. K. Uhlirz, Geschichte des Erzbistums Magdeburg unter den Kaisern und Konigen
aus sachsischem Haus, 1887; W. Schlesinger, Kirchengeschichte Sachsens im Mittelalter 1,
1962, S. 21 ff.,, 293 f.: V. Kaiser, Die Grindung des Bistums Prag, in: Archiv fur Kir-
chengeschichte von Bdhmen-Mahren-Schlesien 3 (1973), S. 10 f.

18 F. Janner, Geschichte der Bischdfe von Regensburg 1, 1883, S. 167; E. Hertmann,
Zur fruhmittelalterlichen Regensburger Mission in Bdhmen, in: VO 101 (1961), S. 177
bes, Anm. 4. — Zu Bischof Baturich vgl. B. Bischull, Die sidostdeutschen Schreibschulen
und Bibliotheken der Karolingerzeit, Teil I: Die bayerischen Didzesen, 81960, S. 177 ff.

14 P. Mai, Regensburg als Ausgangspunkt der Christianisierung Béhmens, in: Millen-
nium Ecclesiae Pragensis 973—1973 = Schriftenreihe des Regensburger Osteuropainsti-

tuts 1, 1973, S. 1L

19



neue gregorianische. Doch wie so oft gab man den Missionaren ein schon
veraltetes Exemplar als MefRbuch mitl5.

Jungste Untersuchungen gehen nun dahin, die Regensburger Mission
und den Sieg der lateinischen Kirche in Bohmen im Lidit arch&ologischer
Quellen aufzuzeigen. Man darf mit Interesse auf die demnéchst im Druck
erscheinenden Forschungsergebnisse von Krumphanzlovd — Prag war-
ten, denn die tschechische Geschichtsschreibung ist immer noch uneinheit-
lich in der Bewertung, ob und welchen EinfluR das méahrische Christentum
in Bohmen hattelo.

DalR Bbhmen ab irgendeinem Zeitpunkt der furisdiktion des Regens-
burger Bischofs unterstanden haben muf3, zeigt sich eindeutig bei der
Errichtung des Bistums Prag, denn der Bischof gehérte zu den rechtlich
zu Beteiligenden bei diesem Rechtsvorgangls. Fur die Zugehorigkeit Boh-
mens zu Regensburg, das schon erwéhnte Jahr 845 anzunehmen, erscheint
allerdings verfruht; denn derselbe Konig, dem sich die duces unterwar-
fen, kann ein Jahr spater seinen Ruckzug nach einem erfolgreichen Feld-
zug nach Pannonien durch Béhmen nur mit groBen Verlusten erk&dmpfen
und 849 erreichte Ludwig der Deutsche Regensburg nur noch ,turpiter
profligatus"i8.

Die entscheidenden Vorgénge ereigneten sich kurz vor der Jahrhun-
dertwende. Im Hochsommer des Jahres 895 huldigten alle Fursten Boh-
mens, unter denen die erlauchtesten Spitihnev und Witizla waren, Arnulf
und unterstellten sich wieder seiner Oberherrschaft. Wie weit bei diesem
Staatsakt die Angst der B6hmen vor einer volligen Unterwerfung und
Versklavung durch das GroBméahrische Reich eine Rolle gespielt hat und
sie es vorzogen, das kleinere, weil entferntere Ubel zu wéahlen, kann
nicht entschieden werden. Jedenfalls datiert von jener Huldigung in Re-
gensburg die zumindest formale Unterstellung Bdhmens unter das Ost-
frankische Reich und laft den Schlul zu, dal von da an die Mission in
Bohmen und die Ausbildung kirchlicher Zentren forciert wurdel6. In der
um 974 in Regensburg entstandenen Vita des hl. Wenzel ,Crescente
fide" heil3t es, der Herrscher habe Abgesandte nach Regensburg geschickt,
um vom Bischof — es war Bischof Tuto, dem eine auf3ergewohnlich lange
Regierungszeit, namlich von 894—930, beschert war —die ,licentia" zum

,$ B, Bischott, in: A. Dold-L. Eizenhdler, Das Prager Sakramentar = Texte und Arbei-
ten H. 38—42 (1949), S. 37, Anm. 5; K. Gnmber, Das Tassilo-Sakramentar, in: Minchenor
Theol. Zeitschrift 12 (1961), S. 205—209; B. Bischolt, in: Kurl der GroRRe. Lebenswerk und
Nachloben 2, 1965, S. 264.

18 J. Kadlec, Auf dem Wege zum Prager Bistum, in: Annales Instituti Slavici 1/3 (1967),
S. 35f. nimmt eine friedliche Symbiose zwischen dem lateinischen und slavischen Chri-
stentum an; F. Graus, Bohmen zwischen Bayern und Sachsen, in: Historica 17 (1969),
S. 13 f. halt selbst Relikte der slavischen Liturgie noch im Anfang des 10. Jahrhunderts
fur unwahrscheinlich und verweist die Vorstellung eines liturgisch zweisprachigen Boh-
mens in das Reich der Fabel.

15 F. Mayer, Die Errichtung des Bistums Prag, in: Millennium Ecclesiao Pragensis 973—
1973 = Schriftenreine des Regensburger Osteuropainstituts 1 (1973) 23—39. hier bes.
S. 36—37.

18 VVgl. Staber, a. a. 0. (3), S. 17.

18 Vgl. E. Herrmann, Slawisch-germanische Beziehungen im Sidostdeutschen Raum von
der Sputantike bis zum Ungarnsturm *= Verdffentlichungen des Collegium Carolinum 17
(1965), S. 179 f.; Kadlec, a. a. O. (16), S. 37.

20



Bau einer Kirche einzuholen. Aber schon vorher hatte er um eine Ver-
flgung uUber die liturgische Verehrung der Gebeine der hl. Ludmilla ge-
beten; spater wird um die Weihe der St. Georgskirche nachgesucht, die
das Grab der hl. Ludmilla aufnehmen sollte. Doch Bischof Tuto muf3, von
Alter und Krankheit gezeichnet, ablehnen, und schickt einen ,coepisco-
pus". Bei der zeitlichen N&ahe der Vita zu den Ereignissen kdnnen wir
mit Sicherheit schlieRen, daR sich der Schreiber nicht in Topoi erging,
sondern Realitaten berichtete, die aufzeigen, dal bei bestimmten kirch-
lichen Vorhaben Regensburg um seine Zustimmung angegangen werden
muflte””.

Die Errichtung eines selbstdndigen Bistums Prag unter dem heiligen
Bischof Wolfgang zog hier einen gewissen Schlu3strich. Wenn auch die
béhmischen Dibzesanen die raumliche Entfernung fur die Eintreibung von
Benefizien als einen Vorteil empfunden haben mochten — erst bei der
EinfUhrung des kirchlichen Zehnls nach der Bistumsgrindung kam man
dahinter, dal die Glaubigen schon langst ein ,beneficium" nach Regens-
burg zu leisten gehabt hatten, das de facto nie gezahlt wurde — fur das
bischoéfliche ,officium* war sie auf jeden Fall ein Nachteil gewesen-1

Der ottonischen Reichspolitik entsprechend wurde Prag aus dem Salz-
burger Metropolitanverband herausgelost und Mainz unterstellt; doch
was immer auch die Hintergrunde fur diese Entscheidung gewesen sein
mochten, es konnte nicht verhindert werden, dal auch weiterhin kirch-
lich-kulturelle Beziehungen zwischen Regensburg und Prag bestanden.
Ein Sohn des Bohmenherzogs Boleslav Il. mit Namen Ulrich wurde am
bayerischen Herzogshof in Regensburg erzogen, ebenso wie Milada, eine
Schwester des Herzogs, die 973 an der St. Georgskirche auf dem Hradschin
ein Nonnenkloster grindete, wobei die Annahme, daR es vom Obermin-
ster in Regensburg aus besiedelt wurde, nicht nur mdéglich, sondern wahr-
scheinlich ist”’. Bereits um die Mitte des 10. Jahrhunderts hatte man
Ztrahkvaz, einen Neffen des hl. Wenzel, nach St. Emmeram zu Regens-
Burg in Erziehung gegeben, wo er als Monch Christian — nach seinen
eigenen Worten — freiwillig der Welt entsagt hatte; trotzdem erhob
man ihn 997 nach der Resignation des hl. Adalbert mit Wissen und Wil-
len desselben auf den Prager Bischofsstuhl. Jedodi der plotzliche Tod

Strachkwas vereitelte dieses Vorhaben”.

‘e J. Pekar, Die Wenzels- und Ludmilla-Legenden und die Edithoit Christians, 1906,
S. 106, Z. 33«., S. 107, Z. 8ff.; s. a. J. Staber. Die &lteste Lebensbeschreibung des Fur-
sten Wenzeslaus und ihr Ursprungsort Regensburg, in: Annales Instituti Slavici 11/2,
1970, S. 183—193. — Zu Bischof Tuto vgl. E. Herrmann, Bischof Tuto von Regensburg
(894—0930), In: Beitrage zur Geschichte des Bistums Regensburg 6 (1972), S. 17—28.

11 Kadlec, a.a.O. (16), S. 37. . vs

““ Cosmas von Prag, Chronica Boemorum, MGH SS rer. germ. nova series Il ('1953)
I Nr. 371; s. a. V. Kaiser, Die Grindung

ed. von B. Bretholz 43f. — Cod. dipl. Boh.
des Bistums Prag, in: Archiv fur Kirchengeschichto von Béhmen — Mahren — Schlesien
3 (1973), S. 13 ff.

' Cosmas von Prag, Chronica Boemorum, MGH SS rer. germ. nova series IlI, | cap.

18, 36; s. a. E. Herrmann, Zur frihmittelalterlichen Regensburger Mission in Bohmen,
in: VO 101 (1961) 182; J. Staber, Die Missionierung Bohmens durch die Bischéfe und
das Domklostcr von Regensburg im 10. Jahrhundert, in: Beitrage zur Geschichte des

Bistums Regensburg 6 (1972), S. 32 f.

21



Aber auch in der Folgezeit rissen die kirchlich-kulturellen Beziehungen
zwischen Regensburg und Bdhmen nicht ab. Mit gutem Grund kann man
annehmen, dal? die Augustinerniederlassungen in Prag und Taus von
Regensburg aus gegrindet worden waren24. Zwischen den Dominikanern
in Regensburg und jenen in Budweis bestanden ebenso Beziehungen2s
wie sich solche zwischen dem Schottenkloster St. Jakob in Regensburg
und Prag nachweisen lassen2. Der wortgewaltige Berthold von Regens-
burg predigte auch in Bb6hmen22; Regensburg, das ein Schreiber des
11. Jahrhunderts ein zweites Athen nannte28, wo die Studien blihen und
die wahre Philosophie Uberreiche Frucht tragt, lie3 freizugig an seinem
geistigen UberfluR teilhnaben. Leider ist die Abhangigkeit der romanischen
Architektur B6hmens von regensburgischen Vorbildern noch zu wenig
erforscht, doch soll die Allerheiligenkapelle im Regensburger Domkreuz-
gang Nachahmungen in Bohmen gefunden haben, wie auch die Skulptu-
ren der St. Jakobskirche in Kuttenberg einen Einflul der Schottenkirche
in Regensburg — die ja Ubrigens auch dasselbe Patrozinium tragt — ver-
muten lassen?'. Nicht zu Ubersehen ist die BeeinfluBung der fruhen bd6h-
mischen Buchmalerei durch Regensburger Vorbilder, und wenn es auch
nicht in den Bereich der kirchlich-kulturellen Beziehungen fallt, sei hier
doch an das Beispiel der 1160 erbauten Judithbriicke erinnert, die in ihrer
architektonischen Struktur die Steinerne Briicke in Regensburg kopiert50.

Wenn eingangs gesagt wurde, dal3 die Kirchenorganisation die guten
Beziehungen der Handler zu slawischen Stdmmen ausnutzte und Mis-
sionare die bewaffneten Karawanen der Kaufleute begleiteten, so kann
an Regensburgs Bedeutung als Fernhandelszentrum nicht vorbeigegan-
gen werden.

Die Volkerwanderung hatte die einzelnen Stamme oder Volker — wie
immer wir es nennen wollen — einander naher kommen lassen und die
Isolierung beseitigt. Der Zusammenbruch Westroms beendete auch — wie
Aubin es in seiner Studie ,Stufen und Triebkrafte der abendlandischen
Wirtschaftsentwicklung im fruhen Mittelalter” nennt — den ldhmenden
romischen Staatssozialismus5l. Die sagenhafte Prachtentfaltung des byzan-
tinischen Hofes in Konstantinopel war ein Begehrlichkeit erregendes Vor-
bild, dem die germanischen Emporkdmmlinge nacheiferten. Aber auch die

M Vgl. M. Heimbucher, Die Orden und Kongregationen der katholischen Kirdie !
(1933), S. 537—564 bes. 554.

" Vgl. M. Popp, Die Dominikaner im Bistum Regensburg, in: Kldster und Orden im
Bistum Regensburg *= Beitrdge zur Geschichte des Bistums Regensburg 12 (1978), S.
227—258.

« Vgl. P. Mai, Das Schottenkloster St. Jakob zu Regensburg im Wandel der Zeiten,
in: 100 Jahre Priesterseminar in St. Jakob zu Regensburg 1872—1972, 1972, S. 5—36

*» Vgl. LThK 2, «1958, Sp. 267 f.

*» Vgl. G. Schwaiger, Der heilige Bischof Wolfgang von Regensburg, in: Beitrage zur
Geschichte des Bistums Regensburg 6 (1972), S. 51.

«* St. Jakob/Regensburg = Schnell & Steiner Kunstfuhrer Nr. 691, *1969.

* Vgl. W. KeRel, Zur Wirtschaftsgeschichte Regensburgs, in: Regensburg. Die Altstadt
als Denkmal, hrsg. von R. Strobel, 1978, S. 29,

> H. Aubin, Stufen und Triebkrafte der abendlandischen Wirtschaftsentwicklung im
frihen Mittelalter, in: Vierteljahrschrift fur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 41 (1955),
S. 19f.

22



Kirche, nach der Christianisierung der germanischen Stamme durch Schen-
kungen wohlhabend geworden, entwickelte einen betrachtlichen Bedarf
an Orientwaren wie Weihrauch und Seide fur MefRgewander zu liturgi-
schen und reprasentativen Zwecken, so daf3 auch ihre Bedeutung fur die
Anregung des Orientwarenhandels nicht unerwéahnt bleiben kann.

Konsumzentren waren die koniglichen oder herzoglichen Pfalzen, Bi-
schofssitze und Klosterniederlassungen, so dal3 wir mit Regensburg als
Handelsstadt seit dem Zeitpunkt rechnen koénnen, als die Agilolfinger
es zu ihrer Residenzstadt erwéahlten. Arebo beschreibt in seiner Emme-
ramsvita die Stadt nicht nur als weitausgedehnt und uneinnehmbar, von
gewaltigen Quadermauern und Turmen umgeben, er berichtet auch von
reichen Vorraten an Purpurstoffen, Eisen, Wein, Honig und Salz, an Gold
und Silber3,38vas sich fast wie ein Katalog jener Waren liest, mit wel-
chen hier gehandelt wurde. Die Machtpolitik der bayerischen Herzoge
und nach deren Sturz der Karolinger, besonders aber seit Regensburg
durch den Teilungsvertrag von 817 zur Hauptstadt des ostfrankischen Rei-
ches avanciert war, zeigt die entscheidende Blickrichtung der Stadt im
frihen Mittelalter: den Osten und Siudosten. Mit der Vernichtung des
Awarenreiches 791 und der Errichtung der Pannonischen Mark hatte das
Frankenreich seine Grenzen bis an den Westrand des Karpatenbeckens
vorgetrieben. Und wenn man glaubt, dal nur in Zeiten des friedhc en
Nebeneinanders der Handel gebluht hatte, so zeigen einige Verordnun-
gen aus der Regierungszeit Karls d. Gr., da der Export von Waffen nach
Osteuropa eine aufsehenerregende Rolle gespielt haben muBte. Waf en-
handler waren zu keiner Zeit zimperlich, wenn es galt, das groBe Ge-
schéaft zu machen. Die Versorgung des Gegners mit frankischem Kriegs-
material hatte dem Kkaiserlichen Heer vermutlich schon wahrend des
Awarenfeldzuges zu schaffen gemacht, und als 805 eine Strafexpedition
nach B6hmen unternommen wird, verbot der Kaiser im Diedenhofer Ka-
pitaler die Ausfuhr von Waffen Uber die Ostliche Reichsgrenze. Den Waf-
fenhandlern wurden bestimmte Handelsplatze nahe der frankischen Ost-
grenze vorgeschrieben, und unter den genannten Umschlagsorten befin-
det sich auch Regensburg. Das Kapitulare bringt damit die frUheste aus-
druckliche Erwé&hnung Regensburgs als Fernhandelsplatz -

Doch je mehr sich die Verhaltnisse konsolidierten, desto gro3er wurde
der Bedarf und der Wunsch nach Luxuswaren aus dem Orient den agile
Handler ebenso gern weckten als befriedigten. Allerdings flo3 zunachst,
da es sich ja vorzugsweise um Importgeschéfte handelte, das Gold in be-
trachtlichen Mengen nach dem Osten und die Handelsbilanz des Abend-
landes war passiv. Doch der Siegeszug des Islam hatte nicht nur neue
Bezugsquellen fur den Import erschlossen, er fuhrte auch zu einer kaum
vorstellbaren Hausse im Sklavenhandel. Der Handel mit Menschen ist
wohl das schaurigste Beispiel von antiker Kulturkontinuitat in den fruh-
mittelalterlichen Staatsgebilden nordlich der Alpen. Es gibt kaum einen
Kriegs- oder Beutezug, dem nicht der Trof3 der Kaufleute folgt, als Ab-

% Vita vel passio sancti Haimhrammi martyris, N: MGH SS rer. germ. 476, 478 s. a.
E. Klebet, Zur Geschichte des Herzogs Theodo, in: VO 99 (1958), S. 165, 169 ff., 204.
3B Vgl. Sdidniela, a.a. 0. (2), S. 19.

23



nehmer der Gefangenen und verschleppten Zivilisten. Doch das Ge-
schéft beginnt erst so richtig zu blihen mit der Ausbreitung des Islams;
die mohammedanischen Lander hatten einen Mangel an Arbeitskraften,
aber auch in Doméanen des christlichen Abendlandes herrschte eine rege
Nachfrage nach unfreien Arbeitskraften, und die Handler selbst bendtig-
ten sie als Lastentrager, denn neben Schiff, Fuhrwerk und Saumpferd war
der menschliche Rucken als Transportmittel gang und gébe. Der Sklaven-
export aktivierte die Handelsbilanz des Abendlandes und fuhrte zunéchst
zu einer Einfuhr arabischer Silberminzen in gewaltiger Zahl. Anhand
ihrer Funde laRt sich auch das Einzugsgebiet der ,Ware" ziemlich genau
rekonstruieren: Béhmen, Westpolen und Pommern mit einer starken Ver-
dichtung in den Gegenden der Oder- und Weichselmundung, daneben
von Kiew uUber das Baltikum bis nach Skandinavien — wei3e Sklaven
brachten eben die gro3ten Profite. Doch schon im 9. Jahrhundert wechselt
die Wahrung und in etwa denselben Zentren tauchen in immer starke-
rem Mal3 Regensburger Minzen auf. Die arabischen Munzen, zumeist aus
Pragestatten in Spanien und Westafrika, waren bei den slawischen Hand-
lern nicht mehr sehr gefragt — da sich darunter zum Teil Falschgeld be-
fand — bevorzugt wurden zunehmend karolingische Denare aus den Kko-
niglichen Munzstatten des ostfrankischen Reiches. Nicht zuletzt der grof3e
Bedarf der Regensburger Fernhandler an Geld mit koniglichem Siegel
und der Wunsch des Herrschers, das private Umschmelzen und Préagen
durch Kaufleute in geordnete Bahnen zu lenken, haben dazu beigetragen,
dalR um 820 unter Ludwig dem Frommen die Regensburger Munze errich-
tet wurde, die die erste und lange Zeit auch einzige Pragestatte im Osten
des Karolingerreiches war**.

Es gibt zwar keinen direkten Beweis, dal} sich in Regensburg ein Skla-
venmarkt befand, doch ein lebhafter Transithandel hat in jedem Fall be-
standen. Der groRe Umschlagplatz fur Sklaven war Prag, und von dort
fuhrte eine wichtige Ost-West-Verbindung uUber Regensburg nach Ver-
dun, dem Ausgangspunkt der Lieferungen an das arabische Spanien. Ein
zweiter Verkehrsweg zweigte von Regensburg nach Suden ab, und auf
ihm gelangte die Ware uber Chur-Pavia nach Venedig, von wo sie in
den Orient verschifft wurde. Auf die MOoglichkeit, dal Regensburg ein
Zentrum des Sklavenhandels gewesen sein kénnte, verweist Karl Bosl in
seiner Studie Uber die Sozialstruktur der mittelalterlichen Residenz- und
Fernhandelsstadt Regensburg und glaubt dies durch die internationale
Zusammensetzung seiner burgerlichen Bevolkerung beweisen zu kénnen“*.

u Vgl. G. v. Probszt, Arabisches und ungarisches Silber fur Regensburg, in: Ostdeut-
sche Wissenschaft, Jahrbuch des Ostdeutschen Kulturrates 1 (1964), S. 226 f.; H. Buchenau,
Die Regensburger Minze von Ludwig dem Frommen bis Heinrich dem Ldéwen, in: Das
Bayerland 37 Nr. 5, 1926. — H. Gebhardt. MUnzfunde als Quellen der Wirtschafts- und
Kulturgeschichte im 10. und 11. Jahrhundert, in: Deutsches Jahrbuch fur Numismatik 1
(1938), S. 166, 169: s. a. H. Ammann, Wirtschaftsbeziehungen zwischen Oberdeutschland
und Polen im Mittelalter, in: Vierteljahrschrift fur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 48
(1961), S. 433.

3% K. Bosl, Die Sozialstruktur der mittelalterlichen Residenz- und Fernhandelsstadt Re-
gensburg. Die Entwicklung ihres Birgertums vom 9. bis 14. Jahrhundert, in: Untersuchun-
gen zur gesellschaftlichen Struktur der mittelalterlichen Stadte in Europa = Reichenau-
Vortrage 1963/64 (1966), S. 112.

24



Der Handel von christlichen Unfreien war von der Kirche untersagt
worden, und das Konzil von Meaux 845 empfahl den Kdnigen, ihre Kauf-
leute anzuhalten, Sklaven nur in christliche Lander und nicht an Unglau-
bige zu verkaufen; so wurde der Sklavenhandel zu einer Doméne der
judischen Kaufleute. 846 berichtet der Araber Ibn Chordadbeh von judi-
schen Fernhandlern, die nicht nur arabisch, persisch, griechisch und latei-
nisch sprechen, sondern auch die frankische, spanische und slawische Spra-
che beherrschen und durch Ostfranken und die slawischen Lander uber
das Kaspische Meer bis nach Indien und China reisen und neben anderen
Waren auch Eunuchen, Sklavinnen und Knaben aus dem Westen nach
Arabien liefern. Keinesfalls darf man nun daraus schlieRen, dal3 der Skla-
venhandel allein von judischen Handlern betrieben wurde, trotz des kirch-
lichen Verbots mischten auch christliche Handler bei dem gewinntrachti-
gen Geschaft mit3). Doch welchen Vorrang die Juden bis zur Karolinger-
zeit im Fernhandel hatten, zeigen zahlreiche Quellen, die sie als einzige
Gruppe dieses Standes ausdrucklich erwadhnen oder gar stellvertretend
fur alle Kaufleute3d’. Bei der Bedeutung Regensburgs als Drehscheibe des
Fernhandels ist mit Sicherheit anzunehmen, daf3 schon ziemlich frih eine
Ansiedlung judischer Fernhandler in der Stadt bestand, auch wenn die
alteste erhaltene Urkunde, die einen Regensburger Juden nennt, erst aus
dem Jahr 981 stammt und das Regensburger Judenviertel in einer mit
1010/20 zu datierenden St. Emmeramer Tradition genannt wird3. Doch
seine Lage innerhalb der Stadt — die Ubrigens jener der Judenquartiere
in anderen ROmerstaddten ahnlich ist — am Innenrand des Kastells, ehe
sich die Stadt Uber die ehemals romische Westmauer hinaus ausdehnte,
spricht fur ein héheres Alter. Im uUbrigen gehdrte Regensburgs Juden-
gemeinde im Mittelalter mit zu den bedeutendsten, die mit Sicherheit nur
von der Prager Ubertroffen wurde. Es waren nicht nur ihre merkantilen
Fahigkeiten bemerkenswert, auch ihre kulturellen Leistungen sind zu er-
wahnen. Aus ihr ragt vor allem der berihmte Weltreisende Petachja her-
vor, der in den Jahren 1175 bis 1190 eine grofRe Reise uUber Prag, durch
RuBland, Persien und Paléastina machte und von dort uUber Griechenland
die Heimreise wieder antrat. Auch die judischen Gesetzeslehrer, die an
der Regensburger Synagoge wirkten, wie Rabbi Ephraim ben Isaak und
Rabbi Jehuda ben Samuel, besalRen groBes Ansehen in der gesamten
damaligen judischen Welt30.

Als der Sklavenhandel aufhérte, waren Gold, Silber und andere Me-
talle die bevorzugten Handelsobjekte der judischen Kaufleute, wie dies-
bezugliche Privilegien Kaiser Friedrich Barbarossas und Friedrichs Il. er-
kennen lassen. Nach wie vor aber war ihr Handel, wie der ihrer christ-

" J. Kulischer, Allgemeine Wirtschaftsgeschichte des Mittelalters und der Neuzeit 1
(1965), S. 84f.j S. W. Baron, A Social and Religious History of the Jews, vol. 4: Meeting
of East and West (1960), S. 181.

" R. S. Lopez, Il commercio dell' Europa post-carolingia, in: 1 Problemi Communi dell'
Europa Post-Carolingia, 1955, S. 584 f.

38 MGH DD Otto Il, Nr. 47. — Die Traditionen des Hochstifts Regensburg und des
Klosters S. Emmeram, bearb. von J. Widemann = Quellen und Erdrterungen zur bayeri-
schen Geschichte NE 8 (1943), Nr. 324.

30 Vgl. I. Meyer, Zur Geschichte der Juden in Regensburg, 1913, hier bes. S. 14 ff.

25



liehen Berufsgenossen, nach Osten orientiert und eine hebraische Quelle
des 12. Jahrhunderts meldet, dal Regensburger Juden bis nach Ruf3land
hinein Handel trieben40.

Mit diesem kleinen Exkurs uber die Regensburger Judengemeinde
haben wir aber bereits einen zeitlichen Vorgriff getan.

Eine faszinierende Momentaufnahme der Intensitat und Warenstruktur
der Regensburger Handelsbeziehungen nach Osten um die Wende vom
9. zum 10. Jahrhundert gibt die in den Jahren 903/906 aufgestellte Raf-
felstetter Zollordnung. Dabei ist von besonderem Interesse, dal Regens-
burger Handler und im Ostfrankenreich anséassige Slawen besondere Zoll-
vergunstigungen genieRen. Fur Salz, eines der wesentlichen Exportpro-
dukte, mu3 eine geringe Zollgebuhr gezahlt werden, alle anderen Waren
sind zollfrei, wahrend fur den aus RuBland kommenden Transitverkehr
ein Durchgangszoll erlegt werden muf3. Die Fahrt endete zumeist in Mau-
tern bei Krems; von hier zweigte eine StraBe nach Norden ab, die nach
Mahren und weiter nach RuBland fuhrte4l. Das zeigt aber auch, dal Re-
gensburger Kaufleute sich sehr schnell den russischen Markt eroffnet hat-
ten. Um die Mitte des 9. Jahrhunderts hatten Genossenschaften aben-
teuernder Fernhandler aus Schweden in RufZland grol3e Reiche gegriundet,
unter denen sich schlie3lich Kiew durchsetzte. In ihrer neuen Heimat
wurden sie Varager oder Rus genanntd2. Neben Sklaven waren Felle,
Haute, Wachs und Honig ihr wesentlicher Exportartikel, eben die Waren,
die auch in der Raffelstetter Zollordnung genannt werden. Ein Hinweis
auf den Regensburger Rul3landhandel kdnnte bereits die erste Stadterwei-
terung von 916—920 unter Herzog Arnulf sein. Eine Mauer von 1400 Me-
ter wurde errichtet, die im Osten der romischen Befestigung folgte, das
Emmeramskloster miteinbezog und mit dem Emmeramstor und dem Ruo-
zanburgtor, das nahe bei der Einmundung der Ludwigstrale in den Ar-
nulfsplatz lag, neue Stadtdéffnungen schufds. Moglicherweise kdnnte es sich
auch bei dem 1002 in einer Regensburger Urkunde auftretenden Grund-
stucksbesitzer ,Ruozi" entweder um einen in Regensburg anséassig ge-
wordenen russischen Handler oder um einen im Handel mit Kiew enga-
gierten Regensburger Kaufmann handeln44. Doch im 12. Jahrhundert wird
die Quellenuberlieferung zuverlassig. Die Vita sancti Mariani, Grunder
des Regensburger Sdiottenklosters, erzahlt, dal der Mdnch Maritius, als
der Bau des Klosters ins Stodcen geriet, in Kiew vom russischen Koénig
und den principes der Stadt wertvolle Pelze fur 100 Mark erwarb, diese
in Gesellschaft von Kaufleuten auf Wagen nach Regensburg brachte und

‘e Monumenla Boica 53 = Regensburger Urkundenbueh 1, bearb. von J. Widemann
(1912), Nr. 41 und 50. — Vgl. W. G. Wasiliewsky, Kiews Handel mit Regensburg in alter
Zeit, in: VO 57 (1905), S. 203 f.

4 MGH Legum Sectio Il, Capit, Reg. Franc. Il, Nr. 253; s. a. M. Millerauer, Wirtschaft
und Verfassung in der Zollordnung von Raffelstetten, in: Mitteilungen des Oberoster-
reichischen Landesarchivs 8 (1964), S. 344—373.

« Vgl. Schoénleid, a.a.O. (2), S. 20.

45 Vgl. W. Kellel, Zur Wirtsdiaftsgesdiidite Regensburgs, in: Regensburg, Die Altstadt
als Denkmal, S. 29—30.

““ MB 53 = RUB 1, Nr. 9.

26



dort zugunsten des Klosterbaus weiterverauf3ertels. Eine St. Emmeramer
Tradition von 1179 berichtet von dem Zensualen Hartwich, der in Kiew
lebte und von dort dem Kloster 18 Talente vermachte, die ihm drei Re-
gensburger Burger schuldig waren; dafur sollte das Kloster ein Gut far
das Klosterspital zur Bewirtung von Armen und Fremden kaufenl6.1lh den
Rechtsverordnungen Herzog Leopolds von Osterreich vom 9. Juli 1192
sind die Zolltarife fur Kaufleute, die sich auf dem Weg nach RuBlland be-
finden (Ruzarri), und fur diejenigen, die aus RuBlland zuruckkehren (in
reditu ex Ruzia), gesondert aufgefuhrt".

Zwei Hauptrouten nach Rufl3land sind bezeugt, davon fuhrte die eine
auf dem Landweg uUber Prag, Krakau und Lemberg nach Kiew, die zweite
die Donau entlang nach Ungarn und von dort nach Ruf3land weiter. Doch
durfte der Wasserweg wesentlich spater aktiviert worden sein, denn die
Raffelstetter Zollordnung spricht davon, daR die Schiffe in Mautern ent-
laden werden, und die Ware dann zu Land weiterverfrachtet wird18

Ganz allgemein scheint der Donauweg fur die Regensburger Fernhand-
ler nicht die Rolle gespielt zu haben, die wir ihm heute beimessen. An-
fanglich mag das Vordringen der Ungarn in den Balkanraum einen regel-
manigen Warenverkehr behindert haben. Aber schon vorher waren die
Gebiete zwischen dem abendlandischen und byzantinischen Machtbereich
von so vielen versdiiedenen Volkerschaften heimgesucht worden, daR
wohl kaum auf die Dauer jenes Mindestmal3 an durchsetzbaren Schutz-
und Handelsrechten von den wechselnden Potentaten zu erwirken war,
ohne das ein Handelsverkehr eben nicht denkbar ist.

Die Ungarn haben, wenn Uberhaupt, nur wenige Jahrzehnte, bis zur
Niederlage auf dem Lechfeld 955, den Donauhandel beeintrachtigen kon-
nen. Denn seit ihrer Befriedung und Missionierung war es um die poli-
tischen Beziehungen zwischen Ungarn und Bayern gut bestellt. 995 hei-
ratete die Schwester des bayerischen Herzogs und spéateren Kaisers Hein-

rich 1l., Gisela, den ersten christichen Konig Ungarns, Stephan. Gi-
sela war aus dem Regensburger Bildungskreis um Bischof Wolfgang her-
vorgegangen — wie Ubrigens auch ihr Bruder und in den jungsten

Studien Uber das Leben des hl. Wolfgang wird diese Heirat als eine
spate Frucht der miRRglickten Missionsreise des Heiligen nach Ungarn
gewertetl8. Als Konig Stephan beginnt, eine eigene Munzstatte einzurich-
ten, wird nach dem Vorbild der Regensburger Miinze gepragt, wenn nicht
gar ein Regensburger Pragemeister ins Land gerufen wurde58. Selbst ein-

15 Vita Mariani, in: Acta Sanctorum Feb. Il, S. 361--372', s. a. V. KeBel, Zur W
Schaftsgeschichte Regensburgs, in: Regensburg. Die Altstadt als Denkmal, S. 30.

10 Die Traditionen des Hochstifts Regensburg und des Klosters S. Emmeram, bearb.
von J. Widcmann = Quellen und Erodrterungen zur bayer.schen Geschichte NF 8 (1943),
Nr. 926.

17 MB 53 = RUB 1, Nr. 44. _ e, ,
.5 Vgl. F. Bastian, Die Legende vom Donauhandel im Fruhmittelalter, in: Vierteljahr-

schrift fur Sozial- und Wirtschaftsgeschichte 22 (1929), SS. 289-332, s. a. Schonfefd,

a.a.0. (2, S. 21 f,, bes. Anm. 81.
« Vgl. M. Popp, St. Wolfgang, Bischof von Regensburg, in: VO 112 (1972), S. 28.

““ Vgl. v. Ptobszl, a.a.O. (34), S. 259.

27



zelne noch erhaltene Kunstgegenstande zeigen Regensburger Einflusse;
ein Zusammenhang zwischen dem Kronungsmantel der ungarischen Ko-
nige, der aus jener Zeit stammt, und dem Regensburger Kunsthandwerk
wird fur mdéglich, wenngleich noch nicht fur bewiesen gehalten5l. Bekannt
ist jedoch, dal der St. Emmeramer Propst Arnold 1026 beim Bischof von
Gran sich aufhielt und fur ihn verschiedene liturgische Texte verfal3te.
1044 werden Regensburger Kaufleute in Ungarn erwéahnt, die sogar Nach-
richten Uber das deutsche Heer verkaufen6s. Regensburger Handler sind
vor allem in das Edelmetallgeschaft eingestiegen und ungarisches Silber
diente zunehmend der Versorgung der Regensburger Munze5l

Trotzdem hat es den Anschein, als ob Regensburg wie in Kkirchlich-
kultureller, so auch in merkantiler Sicht sich mehr auf die b6hmischen
Lander und von hier nach Osten ausgreifend konzentrierte. Wenig aus-
sagekraftig sind die Quellen Uber den Handel mit Byzanz, doch es ware
ein schlechtes Zeugnis fur die Regensburger Fernhandler, wenn sie die
Chance nicht genutzt hatten, die ihnen die Zeit der Kreuzzige bot. 1096
nimmt Gottfried von Bouillon mit Tausenden von Rittern und riesigen
Pilgermassen seinen Weg nach Jerusalem uber Regensburgss 1147, auf
dem zweiten Kreuzzug, besteigt Kaiser Konrad IIl. mit seinem Heer
unterhalb der Steinernen Briicke eine Flotte, die den Strom stunden-
weit bedeckt. Wenige Wochen spater folgt ihm Konig Ludwig VII. von
Frankreich, den eine byzantinische Gesandtschaft in der Stadt erwartet
hatte56. Und schlie3lich stellt 1189 Kaiser Friedrich Barbarossa in Regens-
burg ein gewaltiges Kreuzfahrerheer zusammen, das auf hunderttausend
Mann geschéatzt wurde5’. Bei der Einnahme Prowads, nordlich von Adria-
nopel, bedient sich der Regensburger Bischof — es war Konrad Ill. —,
der sich dem Heer des Kaisers angeschlossen hatte, der Fuhrung eines
mit Land, Leuten und Sprache vertrauten Regensburger Birgers58. Trotz-
dem, die Erwahnung Regensburgs in Zusammenhang mit Byzanz ist spar-
lich. Um 1020/28 erscheint in den St. Emmeramer Traditionen die Grie-
chin Maza, die Leibeigene an das Kloster St. Emmeram schenkt. Bevor-
zugte Handelsware scheint kostbares byzantinisches Textilgewebe gewe-
sen zu sein. In England erwahnt eine um 1135 erlassene Verordnungll

11 Vgl. B. H6man, Konig Stephan | der Heilige, 1941.

« Migne, PL 141, 994; s. a. R. Dauerreiss, Kirchengeschidite Bayerns 2 (1950), S. 61.

11 E. Klebet. Regensburg, in: Studien zu den Anfadngen des europédischen Stadtewesens
= Reichenau-Vortrage (1958), S. 98.

* Vgl. v. Probszt. a.a. O. (34). S. 252 ff.

18 Vgl. S. Runciman, A Hisloryof the Crusades 2 (1957), S. 259.

‘«Sieber, a.a.O. (3), S. 33 f.;Schonleid, a, a. 0. (2), S. 37.

** Slaber, a.a.O. (3), S. 36 f.

5% IC. Bost, Die Sozialstruktur der mittelalterlichen Residenz- und Fernhandelsstadt Re-
gensburg, in: Untersuchungen zur gesellschaftlichen Struktur der mittelalterlichen Stadte
in Europa = Reichenau-Vortrage 1963/64 (1966). S. 154f.

** Die Traditionen des Hochstifts Regensburg und des Klosters S. Emmeram, bearb.
von J. Widemann — Quellen und Erdrterungen zur bayerischen Geschichte NF 8 (1943),
Nr. 332.

28



bestickte Atlasseide ,de Constantinoble de Renesburgh™“. Um die Mitte
des 12. Jahrhunderts verbietet § 18 der Cluniazenser Reformstatuten des
Abtes Petrus Venerabilis (1122—1156) fur die Ordensangehorigen die
,Scarlatae aut barracani vel preciosi burelli, qui Ratisponi, hoc est apud
Rainesbors fiunt"6l, als Luxus. Wolfram von Eschenbach bezeichnet in
seinem um 1200 verfal3ten Parzival feines Seidenzeug als ,Regenspurger
zindal62, und in franzdsischen Dichtungen des 13. Jahrhunderts taudien
Seidenstoffe ,de Renebors" oder ,Raineborc" aufl. Bei unserer bisheri-
gen Kenntnis des Regensburger Textilgewerbes jener Zeit ist es un-
wahrscheinlich, dal3 diese Stoffe hier hergestellt wurden; vielmehr durfte
es sich um einen Standardartikel Regensburger Importeure gehandelt
haben, der bis Frankreidi und England weitervertrieben wurde und im
Absatzland mit dem Herkunftsort des Zwischenhandlers identifiziert
wurde.

Doch schon im 13. Jahrhundert wird der Keim des Niedergangs der
Stadt impliziert, der sich im 14. Jahrhundert unaufhaltsam ausbreitet und
im 15. Jahrhundert schlief3lich Regensburgs einzigartige Stellung als Mitt-
ler zwischen Ost und West zum Erliegen bringt.

Wenn wir in dem Vortrag die kirchlich-kulturelle Bedeutung Regens-
burgs vor der merkantilen erwéhnten, so soll auch nun vorangestellt sein,
dal im 14. Jahrhundert die geistigen Impulse in umgekehrter Richtung
gingen; Bohmen war der gebende Teil. Der Benediktiner Johannes von
Kastl, der als einer der bedeutendsten mystischen Schriftsteller des Mit-
telalters gilt, und um 1399 Prior der Reformabtei Kastl war, hatte in B6h-
men studiert und war Magister der Universitat Prag6l. Auch der 1371
gestorbene Regensburger Weihbischof Nikolaus von Laun war vormals
Professor der Theologie an der Prager Universitat gewesen‘. Das viel-
leicht augenfalligste Beispiel dieser Entwicklung ist das Kulturprogramm
Kaiser Karls IV. Nicht nur, da es ihm gelang, mit Hilfe seiner person-
lich guten Beziehungen zum péapstlichen Stuhl Prag zum Erzbistum zu
erheben, 1365 erreichte er von Papst Urban V. fur den gegenwartigen
Bischof von Prag und seine Nachfolger das Recht eines standigen Lega-
ten, dem neben anderen Bistimern auch Uber das in der Metropole Salz-
burg liegende Regensburg die volle geistliche Leitungsgewalt zustand.
Dall von diesem Recht auch de facto Gebrauch gemacht wurde, beweist
ein Katalog von Rechtsstreitigkeiten, der in Prag verhandelt wurde“‘. Die

““ Vgl. H. Kellenbenz, Burgertum und Wirtschaft in der Reichsstadt Regensburg, in:
Blatter fur deutsche Landesgeschiehte 98 (1962), S. 95 mit Quellenhinweisen in Anm. 24-
s. a. Schonield, a.a. O. (2), S. 38 bes. Anm. 168.

“ Vgl. W. Stein, Handels- und Verkehrsgeschichte der deutschen Kaiserzeit (1922),
S. 307 f.

"* Vgl. H. Heimpol, Das Gewerbe der Stadt Regensburg im Mittelalter (1926), S. 27.

* H. Heimpel, Seide aus Regensburg, in: Mitteilungen des Osterreichischen Instituts
fur Geschichtsforschung 62 (1954), S. 286.

““ Vgl. LThK 5, *1960, Sp. 1049.

““ G. Hable, Regensburg und der Osten, in: AdreBbuch der Stadt Regensburg (1972),
S. 10.

M J. Staber, Die Oberpfalz und Niederbayern im Kulturprogramm Kaiser Karls 1V.,
in: VO 109 (1969), S. 51—62.

29



aufkommenden hussitischen Wirren machten dieser kirchenrechtlichen
Konstruktion des Kaisers ein Ende, doch sie allein, vor allem am wirt-
schaftlichen Niedergang der Stadt verantwortlich zu machen, ware zu ver-
einfachend.

Noch einmal war es Regensburg in die Hand gegeben, geistlicher Mit-
telpunkt zu werden, als der evangelische Theologe Flacius lllyricus(? sich
zwischen 1562 und 1566 in der Stadt aufhielt. Flacius Beurteilung in der
wissenschaftlichen Literatur ist immer noch schwankend, und es wére eine
verdienstvolle Aufgabe, seine in Regensburg lagernde reiche schriftliche
Hinterlassenschaft kritisch zu edieren. Flacius war 1520 in Albona in
Istrien geboren, studierte zunachst in Venedig und kam 1541 nach Witten-
berg. Der greise Luther bezeichnete ihn als den Mann, auf dem kunftig
sein Werk ruhen werde. Seine kampferische Unnachgiebigkeit und sein
entschlossenes Festhalten an seinen Uberzeugungen muRte er oft mit
Ausweisungen bezahlen. Nachdem ihn seine furstlichen Gegner von der
Universitat Jena vertrieben hatten, suchte er seine Zuflucht in Regens-
burg, wo sein Freund Gallus Superintendent war*. Mit der Wahl dieser
Stadt verband er auch die Absicht, der beginnenden Reformation in Sud-
osteuropa néher zu sein, In der Tat hatten auch die evangelischen Land-
stdande von Krain von Regensburg einen evangelischen Prediger erbeten,
und der Slowene Primus Trubar, der die Reformation in Laibach ein-
fuhrte, stand mit Gallus in Verbindung*'. Der Regensburger Buchdrucker
Burger hatte Schriften in slowenischer Sprache herausgebracht, fur die
eine Sonderform des lateinischen Alphabets — vielleicht sogar von Fla-
cius lllyricus entworfen — benutzt wurdeT0.

Flacius lllyricus hatte fur Regensburg groBe Plane. Hier und in Kla-
genfurt wollte er evangelische Akademien griunden, durch die jene intel-
lektuelle Schicht ausgebildet werden sollte, die in den Landern Sudost-
europas die Reformation zum Durchbruch bringen sollte. Seine Hoffnung,
dalR die entlassenen Theologieprofessoren der Universitat Jena in Re-
gensburg ihre Tatigkeit aufnehmen wurden, erfullte sich ebenso wenig
wie die erwartete Annaherung Kaiser Maximilians Il. an die evange-
lische Konfession. Auch ein sehr reduzierter Vorlesungsbetrieb wurde
Flacius vom Rat der Stadt untersagt, und es gehort zu den Merkwurdig-
keiten jener Zeit, dal3 allein auf die prahlerische Drohung eines kaiser-
lichen Rittmeisters hin Flacius lllyricus aus der Stadt ausgewiesen wurde.
Vier Jahre lang hatte sie einen der schopferischsten, scharfsten, aber auch
ruhelosesten Kopfe der Reformation in ihren Mauern beherbergt. Er
wollte der Stadt eine Akademie oder Universitat bringen, was nach sei-
ner Ansicht ein Geschenk fur Regensburg gewesen ware. Nach seinen
Vorstellungen hatte die Hochschule eine betont internationale Pragung

"* Zu Flacius lllyricus allgemein vgl. LThK 4 (»1960), Sp. 161 1.; RGG 2, »1958, Sp. 971 f.

““ Vgl. L. Theobald, Die Reformationsgeschichte der Reichsstadt Regensburg 2 (1951),
S. 194—215; G. Schlichling, Die Annahme der Konkordienformel in Regensburg, in: VO
117 (1977), S. 71 f.

09 Zu Trubar allgemein vgl. LThK 10 (*1965), Sp. 379 f.; RGG 6 (»1962), Sp. 1050.

10 Vgl. E. Wedel, Matthias Flacius lllyricus — ein bedeutender kroatischer Humanist,
in: Matthias Flacius lllyricus 1575—1975 *” Schriftenreihe des Regensburger Osteuropa-
instituts 2 (1975), S. 28, 32.

30



erfahren und in anderer Weise die ehemals reichen Verbindungen der
Stadt nach dem Osten wiederaufgenommen und weitergefuhrt. Doch der
vielleicht hochfliegende Plan scheiterte an der angstlichen Haltung der
Verantwortlichen7".

Es waéare verfehlt, in den folgenden Jahrhunderten von Regensburg als
einer sterbenden Stadt zu reden. Das Tor zur Welt blieb geotffnet, dafur
sorgte schon die Institution des Immerwahrenden Reichstages, auch wenn
es nicht mehr ganz soweit aufgestoRen war wie in vergangenen Jahrhun-
derten. Allerdings, je langer je mehr, gefiel sich die Stadt in der Rolle
einer befriedigt dahinlebenden Konsumentenstadt, in der viele Handwer-
ker, etwa 95 Gastwirte und rund 40 Brauereien ihr auskommliches Leben
fanden und niemand sich um die Entstehung groRRerer Produktionsstatten
bemuhte71

Das 19. Jahrhundert begann — was die wirtschaftliche Lage der Stadt
anbetrifft — hoffnungsvoll. 1803 erhielt Fiurstprimas Carl-Theodor von
Dalberg das neugegrindete Fiurstentum Regensburg. Er versprach nicht
nur allen Bewohnern Glick und Wohlstand, seine in den Jahren 1803
bis 1807 durchgefuhrte Finanzreform mit einer stadtischen Schuldentil-
gung von 107.551 Gulden zeigte auch, daf3 eine Sanierung sehr wohl mag-
lich war. Doch der Bestand des von Napoleons Gnaden geschaffenen eigen-
stdndigen Territoriums war zu kurz, um richtungsweisend zu werden73.
1810 kam Regensburg an Bayern und blieb jahrzehntelang eine verarmte
bayerische Provinzstadt.

Der kraftige Windstol3 der industriellen Revolution ging an Regens-
burg voruber, Kapital und Erfahrung fur Neugrindungen fehlten. Wah-
rend in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts in Nurnberg, Augsburg
und Munchen bereits Grol3betriebe der Maschinen- und Textilindustrie
entstanden, brachten in Regensburg nur Klein- und Mittelbetriebe einen
gewissen wirtschaftlichen Aufschwung.

Erst mit dem Ausbau des Eisenbahnnetzes in der zweiten Halfte des
vergangenen Jahrhunderts wurde Regensburg wieder zu einem Verkehrs-
knotenpunkt und seit 1884 gilt die Stadt als der westlichste Donauhafen,
denn seit diesem Jahr uUbertraf der Regensburger Warenumschlag den
des Passauer Hafens. Der forcierte Ausbau des Rhein-Main-Donaukanals
— wobei man allerdings nicht vergessen sollte, dal dessen Konzeption
keineswegs ein originares Geistesprodukt des 20. Jahrhunderts ist: schon
Karl d. Gr. hatte den Plan, einen Handelsweg zu Wasser fur sein Reich
vom &ufl3ersten Westen bis zum weitesten Osten zu erschlieRen, ein Plan,
der allerdings an den technischen Unzulanglichkeiten seiner Zeit schei-
tern muf3te — kann dazu angetan sein, Regensburgs Stellung als Binnen-
hafen zu festigen und auszubauenii.

Aber es ist nicht nur der merkantile Zweig, der einen neuen Auf-
schwung erlebt. Regensburgs Bedeutung als Vermittler zwischen Ost und

1 Wedel, a. a.O. (70), S. 31 I

77 KeRel, a.a. O. (30), S. 32.

73 G. Schwaiger, Furstprimas Carl Theodor von Dalberg, in: Beitrdge zur Geschichte
des Bistums Regensburg 1 (1967), S. 23f.

14 KeRel, a.a. O. (30), S. 33 f.

31



West beginnt auch auf kulturellem Gebiet wieder neu aufzuleben. Mit
Landesgesetz vom 18. Juli 1962 wurde der Errichtung einer Universitat
in Regensburg zugestimmt. Damit ging ein jahrhundertealter Wunsch der
Stadt und Ostbayerns in Erfullung! denn bereits 1487 brachte Herzog
Albrecht IV. von Bayern gemeinsam mit dem Rat der Stadt Regensburg
eine Petition beim Papst ein, mit der die Grundung einer Universitat zu
Regensburg erwirkt werden sollte. Der Papst hegte auch keine Bedenken
und eine diesbezugliche Urkunde ist heute noch im Bayer. Hauptstaats-
archiv Munchen aufbewahrt — nur das Vorhaben kam nicht zur Aus-
fuhrungts.

Die Universitatsgrindung unserer Tage wies aber der entstehenden
Institution die besondere Aufgabe zu, Geist und Kultur des Ostens dem
Westen wieder naherzubringen. So kommt es auch nicht von ungeféahr,
dafl} hier ein Lehrstuhl fur Kirchengeschichte des Donauraums eingerich-
tet wurde, dem es obliegt, die vielfaltigen kirchenhistorischen Beziehun-
gen zwischen Ost und West aufzuzeigen.

Es wirde in diesem Rahmen zu weit fuhren, samtliche Meetings anzu-
fuhren, die unter dem Aspekt Regensburg und der Osten zustande kamen.
Verweisen mdchte ich in diesem Zusammenhang nur auf das am 21. 11.
1968 durch die tatkraftige und weitblickende Initiative von Univ.-Prof.
Dr. iur. Franz Mayer gegrundete Regensburger Osteuropainstitut, das
es sich zur Aufgabe gesetzt hat, im Dienst der Volkerverstandigung wis-
senschaftliche Forschung und Lehre hinsichtlich der Zusammenhange und
Beziehungen zwischen den deutschsprachigen Voélkern und den Voélkern
Ost- und Sudosteuropas zu betreiben und zu fordern. AnlaRlich der Jahr-
tausendfeier der Errichtung des Bistums Prag trat dieses Institut erst-
mals mit einer eigenstandigen Publikationsreine an die Offentlichkeit?".

1969 tagte in Regensburg der dritte Congressus Slavicus, ein von Wien
initilertes Institut und im Spatsommer des Jahres 1973 das unter Leitung
von Prof. Dr. Bernhard Stasiewski stehende Institut fur osteuropaische
Kirchen- und Kulturgeschichte.

Das jungste Glied in der jahrtausendalten Kette der Beziehungen Re-
gensburgs zum Osten ist das Ostkirchliche Institut in der Ostengasse.
Am 10. Oktober 1976 wurde es gemeinsam von Dibdzesanbischof Dr. Ru-
dolf Graber und dem fur Westeuropa beauftragten Bischof der serbisch-
orthodoxen Kirche, Lavrentije, feierlich eingeweiht’’. Schon lange galt
Regensburg als eine Statte des dkumenischen Dialogs zwischen réomisch-
katholischer und orthodoxer Kirche, und bereits 1973 regte der griechisch-
orthodoxe Metropolit Irinaios an, ein Lebenszentrum, eine Insel der Be-
gegnung zwischen orthodoxen und romisch-katholischen Christen zu schaf-
fen. Das einzige Problem, das der Verwirklichung eines solchen Planes
im Wege stand, war die Frage nach geeigneten Gebaulichkeiten. Eine

75 Zur Entwicklung und Struktur der Universitdt Regensburg, in: Vorlesungsverzeichnis
der Universitat Regensburg SS 1977, S. 10.

78 Als Band 1 erschien die im Vorliegenden schon ofters zitierte Festschrift: Millen-
nium ecclesiae Pragensis 973—1973.

77 Vgl. hierzu die Berichte im Regensburger Bistumsblatt, Jg. 1976, Nr. 39, S. 24,
Nr. 41, S. 18, Nr. 42, S. 1, 3, 4, 5.

32



allseits befriedigende L6sung bot sich erst mit dem Ankauf eines Teiles
der ehemaligen Klostergebdude des Klarissenklosters. 1968 waren der
aus dem 17. Jahrhundert stammende Klosterbau an die Stadt Regensburg
verkauft worden, 1972 zogen die letzten Nonnen des Klarissenklosters
von Regensburg weg. Das weitere Schicksal der nunmehr verlassenen
Gebaude war vollig ungeklart, ja es war sogar von einem Abbruch die
Rede. Hier nun konnte sich das Bischofliche Ordinariat einschalten und
einen Klostertrakt und die 1614 geweihte Kirche zu akzeptablen Bedin-
gungen erwerben. Nach Abschlu umgreifender Renovierungsarbeiten
wurde es zu der zitierten ,lnsel der Begegnung", zu einer Heimstatte
des Dialogs zwischen orthodoxer und rdmisch-katholischer Kirche. Soll
man von einem wenigstens vorlaufigen SchluBpunkt in der Entwicklung
der Beziehungen Regensburgs zum Osten sprechen? Der Initiativen gab
es noch viele, beispielsweise reisten Professoren des Fachbereichs Katho-
lische Theologie der Universitat nach Griechenland, um mit Kollegen der
Universitaten Athen und Saloniki den Dialog zu suchen, theologische
Fachliteratur geht von Regensburg aus nach Osten, nach Leningrad und
Damaskus. Ein Schlupunkt — weit eher ein Ansatzpunkt, neue Bezie-
hungen zu knupfen. Regensburgs Gesicht war immer nach Osten gerich-
tet, heute mehr denn je fuhlt es dieses Erbe als Verpflichtung.

33



DIE RECHTSGRUNDLAGE DER OSTKIRCHEN NACH DEM STAATS-
KIRCHENRECHT DER BUNDESREPUBLIK DEUTSCHLAND

CHRISTOPH UNK

Gottingen / Salzburg

Das mir gestellte Thema mul3 unter zwei verschiedenen Gesichtspunkten
behandelt werden. Der erste ist ein allgemeiner: Die orthodoxen Kirchen
in der Bundesrepublik erfassen — trotz betrachtlichen Ansteigens ihrer
Mitgliederzahl in den letzten Jahrzehnten — neben den beiden grof3en
Volkskirchen nur einen relativ sehr kleinen Teil der Bevolkerung. Sie
gehoren deshalb zu den sog. ,kleinen Religionsgemeinschaften” und tei-
len deren rechtliches Schicksal. In einem ersten Teil meines Vortrages
mochte ich versuchen, diese allgemeine Stellung der orthodoxen Kirchen
zu skizzieren. Das Hauptproblem liegt hier in der Frage, inwieweit den
kleinen Religionsgemeinschaften die Verfassungsgarantien zugute kom-
men, durch die das Grundgesetz (im folgenden: GG) das freie Wirken
religioser Vereinigungen sichert. Die Diskussion ist hier unter dem Stich-
wort schematische oder gestufte Paritat gefuhrt worden. Es wird zu zei-
gen sein, dalR diese Grundsatzfrage in die Behandlung der meisten Einzel-
probleme ausstrahlt. Der zweite Teil soll dann noch kurz einige Sonder-
fragen behandeln, die sich aus der historischen Entwicklung einzelner,
vornehmlich russisch-orthodoxer Kirchengemeinschaften ergeben haben
und die seit Jahren Ministerien, Verwaltungsbehtérden und Gerichte be-
schéftigen.

1) Die Entwicklung bis 1949

Anders als etwa Osterreich hat es das neuere deutsche Staatskirchenrecht
vermieden, die Rechtsstellung einzelner Kirchen durch Sondergesetze zu
regeln (auf Ausnahmen wahrend der NS-Ara werde ich noch zuriickkom-
men). Vielmehr ist ein bedeutsamer Entwicklungsprozeld erkennbar:
Danach wurde das alte, aus dem Recht des HI. Romischen Reiches Deut-
scher Nation stammende kunstvolle System abgestufter erlaubter oder
tolerierter Religionsausubung, anerkannter und geduldeter Religionsge-
meinschaften zunehmend formalisiert und nivelliert. Die alten dominieren-
den Staatskirchen verloren ihre privilegierte Stellung zugunsten einer auf
Paritat und Religionsfreiheit ausgerichteten Ordnung. Das ursprungliche
freie Recht der Landesherren, neue Glaubensgemeinschaften zuzulassen,
verwandelte sich in einen formalen Anerkennungsakt bei Vorliegen be-
stimmter Voraussetzungen. Diese Entwicklung verlief in den einzelnen

34



deutschen Landern weder synchron noch geradlinig, sie fand indes ihren
ersten AbschluR in den Kirchenartikeln der Weimarer Verfassung von
1919 (im folgenden: WRYV). Das Ende der Monarchie und damit des lan-
desherrlichen Kirchenregiments machte eine Neuordnung erforderlich, die
angesichts der politischen Gegenséatze der Parteien nur in einem Kompro-
mi3 bestehen konnte, sollte das groRe Werk der Verfassung nicht ge-
fahrdet werden. So vermochten sich insbesonders Bestrebungen nicht
durchzusetzen, die auf eine strikte Trennung von Staat und Kirchen ab-
zielten und die Kirchen — wie etwa in Frankreich 1905 — in den Raum
des privaten Vereinsrechts abschieben wollten. Vielmehr blieb den grofRen
Kirchen ihre Rechtsstellung im wesentlichen erhalten, sie blieben Korper-
schaften des offentlichen Rechts mit dem Recht, von ihren Mitgliedern
Steuern zu erheben. Beamte zu haben, Religionsunterricht in den o6ffent-
lichen Schulen zu erteilen u. a. m.; ihr Vermdégen galt weiter als offent-
liches Gut. Andererseits enthielt Art. 137 Abs. 1| WRYV die Absage an
jede Form der Staatskirche und — gleichsam als photographisches osi
tiv zu dieser Negativaussage — die Garantie der kirchlichen Selbstver-
waltung innerhalb der Schranken des fur alle geltenden Gesetzes sowie
das Recht der freien kirchlichen Amterbesetzung. Die Besonderheit be
stand indes darin, dal ,die gleichen Rechte' nunmehr allen denjenigen
Religionsgesellschaften und Weitanschauungsvereinigungen zukommen
sollten, die durch ihre Verfassung und die Zahl ihrer Mitglieder die Ge-
wahr der Dauer bieten. lhnen sollte auf Antrag der Status emer Korper-
schaft des offentlichen Rechts und damit die beschriebene Rechtsstellung
zuerkannt werden. Dabei bestand unter den genannten Voraussetzungen
ein Rechtsanspruch darauf. Das Weimarer System war also <adur® ge-
kennzeichnet, daRR es Gleichheit und Religionsfreiheit nicht dadurch zu
verwirklichen suchte, dal es die GroRkirchen jener eci ss e g
raubte, die ihrer Bedeutung im Sozialleben von Staat und Volk entsprach,
sondern dadurch, dal3 es allen religidsen und weltanschaulichen Gemein-
schaften die Chance zu einer Teilhabe am o6ffentlichen Status ermdglichte,
wenn sie es wollten und bestimmte Mindesterfordernisse erflliten. Ab-
gekirzt kann man sagen: Die WRV nivellierte nicht nach unten, sondern
nach oben. Die Paritat, urspringlich auf die drei groRen reidisrecht
anerkannten Religionsparteien (katholisdi, evangelis -u leris , ev g
lisch reformiert __ spater auch: evangelisch-uniert)beschrankt wurde
nun auf alle Religionsgemeinschaften 6ffentlichen Rechts ausgedehnt.

Freilich, diese Rechtsstellung stand nach Auffassung der Staatsrechts
lehre der Weimarer Zeit noch unter dem Vorbehalt weitgehender staat-
licher Aufsichtsbefugnisse. Obwohl es in Art. 137 S.
mJede Religionsgesellschaft ordnet und verwaltet ihre Angelegenhelten
selbstandig innerhalb der Schranken des fur alle geltenden Gesetzes. Sie
verleiht ihre Amter ohne Mitwirkung des Staates oder der burgerlichen
Gemeinde*, blieben dodi zahlreiche landesrechtliche Aufsidits- und Ge-
nehmigungsvorbehalte in Geltung. Soweit es sich um Religionsgemein-
schaften des Privatrechts handelte, blieb es bei der relativ milden Form
der staatlichen Vereinshoheit. Anders bei den o&ffentlich-rechtlich kor-
Porierten Kirchen. Hier wurde aus der Verleihung eines offentlidien Sta-
tus, der besondere Rechte mit sich brachte, auch eine besondere Pflichten-

35



Stellung, als eine Art Aequivalent also, hergeleitet — Pflichten Uber
deren Einhaltung der Staat zu wachen hatte. Das galt insbesondere fur
die Verwaltung des Kirchenvermogens, fur das kirchliche Dienstredit,
aber audi fur andere Materien.

2) Die staatskirchenrechtliche Ordnung des GG: Religionsfreiheit und
Kirchenireiheit

Uberspringen wir die in vieler Hinsicht auch staatskirchenrechtlich exzep-
tionelle Situation wéahrend der Herrschaft des Nationalsozialismus, so
zeigt sich, dalR nach 1945 zunachst die Lander, dann aber auch die (1949)
neu entstandene Bundesrepublik weitgehend an das Staatskirchenrecht
von Weimar anknupften'. In das Grundgesetz als Verfassungsurkunde
des neuen Staates wurden sogar die Weimarer Kirchenartikel als solche
(mit einigen Ausnahmen) uUbernommen. Trotzdem: Obgleich wortlich rezi-
piert, standen sie nun in einer anderen Verfassung und damit in einem
veranderten Bezugssystem.

a) Die Frage nach dem ,Bedeutungswandel" dieser Kirchenartikel hatdie
ersten zwei Jahrzehnte der staatskirchenrechtlichen Diskussion in der Bun-
desrepublik bestimmt. War damit ein System partnerschaftlicher Zuordnung
von Staat und Kirche begrundet, ja eine Koordination von geistlicher und
weltlicher Gewalt, dergestalt, dal3 beide ihre gegenseitigen Beziehungen
nicht mehr einseitig, sondern nur noch auf vertraglicher Basis regeln kon-
nen? Oder hatte umgekehrt das GG die weltanschauliche Neutralitat star-
ker betont und damit zugleich auch eher ein System grundsétzlicher Tren-
nung von Staat und Kirchen konzipiert? Trotz der nach wie vor gege-
benen Meinungsvielfalt hat sich heute doch so etwas wie eine Annahe-
rung in dieser Grundfrage ergeben. Unbestritten ist danach, dal3 der star-
kere Ausbau des Grundrechtssystems im GG und dementsprechend auch
der Gewahrleistung von Glaubens- und Gewissensfreiheit (Art. 4) einer-
seits zwar die Rechte der einzelnen Staatsbirger gegenuber jeder Art
von Glaubens- (und Unglaubens-!)zwang verstarkt hat, dalR aber dieser
Schutz auch positiv den Burgern dort zugutekommt, wo sie gerade — ein-
zeln oder in Gemeinschaft — ihrer Religion entsprechend leben und han-
deln wollen. Da dies letztere aber — in besonderer Weise nach christ-
lichem Verstandnis — im Rahmen der Kirchen geschieht, fallt von der

' Vgl. zum folgenden: A. v. Campenliausen, Staatskirchenrecht, Minchen 1973, S. 59 ff-i
M. Heckei - A. Hollerbach, Die Kirchen unter dem Grundgesetz, in: Veroéffentlidiungen
der Vereinigung der Deutschen Staatsreditslehrer H. 26, 1968, S. 5 ff,, 57 ff.; H. Weber,
Grundprobleme des Staatskirchenrechts, Berlin - Zurich 1970: J- Lisll, Das Grundrecht
der Religionsfreiheit in der Rechtsprechung der Gerichte der Bundesrepublik Deutschland,
Berlin 1971: U. Scheuner, Schriften zum Staalskirchenrecht, Berlin 1973: P. Mikal, Reli-
gionsrechtliche Schriften, 2 Béande, Berlin 1974: Chr. Unk, Neuere Entwicklungen und
Probleme des Staatskirchenrechts in Deutschland, in: I. Gampl/Chr. Unk, Deutsches und
Osterreichisches Staatskirchenrecht in der Diskussion, Paderborn 1973, S. 25ff. — alle
mit weiterfuhrenden Literaturhinweisen. Eine detaillierte Behandlung aller staatskirchen-
rechtlichen Probleme jetzt in dem umfangreichen Sammelwerk: Handbuch des Staatskir-
chenrechts der Bundesrepublik Deutschland, hg. v. E. Friesenhalm und U. Scheuner,
2 Bande, Berlin 1974/75 (HdbStKirchR).

36



verstarkten Garantie des Art. 4 auch ein neues Licht auf die Kirchenarti-
kel. Auch Freiheit der Kirchen ist Religionsfreiheit und als solche grund-
satzlich unantastbar! Daher besteht heute weitgehend Einigkeit daruber,
dalR die alte Staatskirchenhoheit spatestens 1949 ihr Ende gefunden hat.
VerfassungsméafRige Schranke der Kirchenhoheit im Bereich ihrer Ange-
legenheiten ist heute allein das fur alle geltende Gesetz. Aber auch diese
Verfassungsgarantie ist heute in doppelter Hinsicht in einem anderen
Kontext zu lesen:

(1) Einmal ist es heute nicht mehr der Staat, der — wie noch im 19. Jh.
— bestimmt, was materiell solche eigenen Angelegenheiten der Kirche
sind. Vielmehr verwirklicht sich Religionsfreiheit gerade auch darin, daf
der Staat — in den Grenzen seiner unverzichtbaren Gemeinwohlverant-
wortung — sich bei der Bestimmung der eigenen Angelegenheiten in
erster Linie am Selbstverstandnis der jeweiligen Religionsgemeinschaft
orientiert.

(2) Nicht jedes beliebige Gesetz kann in der Lage sein, das
Fundamenlaigrundrecht der Religionsfreiheit zu beschréanken. Sicher
ist, daR es kein Sondergesetz sein darf, das sich gerade gegen die Frei-
heit aller, noch weniger gegen die einer bestimmten Religionsgemein-
schaft richtet. Schwieriger ist es bei allgemeinen Gesetzen (denken Sie an
baupolizeiliche Gesetze, die Normen des StralBenverkehrs, gesundheits-
polizeiliche Normen u. a. m.). Unbestrittenermaf3en sind die Kirchen davon
nicht einfach eximiert. Sie sind kein Staat im Staat. Aber bei ihrer An-
wendung sind doch die durch solche Gesetze im Einzelfall geschutzten
Rechtsgiter immer auf die eine Schale der Waage zu legen, auf deren
anderen Schale das hohe Gut der Religionsfreiheit liegt. Beide Rechts-
guter sind zu einem optimalen Ausgleich zu bringen. D. h., dal nicht in
jedem Fall jede einzelne allgemeine Norm sich als Schranke der Reli-
gionsfreiheit auswirkt. Das BVerfG hat dies jungst bei seiner Entschei-
dung daruber, ob die Kirchen Pfarrer, die ein politisches Mandat Uber-
nehmen wollen, beurlauben darf, nachdricklich bestatigt2.

Aber auch dort, wo es nicht allein um innere Angelegenheiten der Kir-
che geht, wo vielmehr zentrale staatliche Aufgabenbereiche mitbetroffen
sind (Religionsunterricht, Theologische Fakultaten an Staatsuniversitaten,
kirchliches Besteuerungsrecht), folgt, aus dieser verstarkten freiheitlichen
Ordnungskonzeption des GG, daR der Staat auf die Belange des betei-
ligten kirchlichen Partners, auf sein Selbstverstandnis Ricksicht zu neh-
men hat, dal er nicht einseitig seine Wertmal3stabe anlegen kann, son-
dern kirchliche Freiheit auch in solchen Institutionen zu achten hat, die

von ihm materiell getragen werden.

b) Endlich ist heute weitgehend anerkannt, dall diese Freiheit auch die
Freiheit zu karitativer diakonisdier Tatigkeit (Krankenhauser, Kinder-
garten etc.) ebenso einschliel3t, w-e diejenige zu politischen und gesell-

schaftlichen Stellungnahmen.

c) Ausdruck der Kirchenfreiheit ist auch und nicht zuletzt die verfas-
sungsmafRige Garantie des Kirchenguts (Art. 138 Abs. 2 WRV/140 GG).

1 BVerfGE 42, S. 312f.

37



Sie erganzt die Kirchenfreiheit nach der Seite ihrer materiellen, wirt-
schaftlichen Grundlage hin und ist von daher zu interpretieren. Auch
hier liegt die Grenze Kkirchlicher Eigenstandigkeit auf vermégensrecht-
lichem Gebiet im ,fur alle geltenden Gesetz". Innerhalb dieser Grenze
sind die Kirchen frei, ihr Vermdgen nach ihren kirchenrechtlichen Normen
zu verwalten und auch den jeweiligen Rechtstrager zu bestimmen. Nach
1919 fortbestehende staatliche Aufsichtsrechte haben spatestens mit ErlalR
des GG 1949 ihr Ende gefunden.

Seit der bahnbrechenden Arbeit von Johannes Heckeild ist allgemein
anerkannt, dal die Kirchengutsgarantie nicht allein die privatwirtschaft-
liche Vermogenslage der Kirchen gegen entschadigungslose Enteignung
zu schitzen bestimmt ist (insofern hatte sie neben der allgemeinen Eigen-
tumsgarantiel keine selbstandige Bedeutung), sondern dafl} sie in erster
Linie die offentliche Funktion des Kirchenguts gegentber sakularisieren-
den Zugriffen des Staates sichern soll. Dieser Schutz kommt daher in be-
sonderer Weise bei den sog. res sacrae (Kirchengebauden, Kultgegen-
stdnden) zum Tragen. Eine Frage allerdings bedarf in diesem Zusammen-
hang noch der Klarung, die fur die orthodoxen Kirchen gerade im Augen-
blick von nicht unerheblicher Bedeutung ist:

Zunachst war nicht unbestritten, inwieweit die Kirchengutsgarantie den
kleineren Religionsgemeinschaften zugute kommt, und zwar auch dann,
wenn sie nicht Korperschaften des offentlichen Rechts sind.

Im Hinblick auf seine These, dall diese Bestimmung in erster Linie die
offentliche Funktion des Kirchenguts schitze, hatte insbesonders Joh.
Heckei die Garantie aul das Vermdgen der beiden grof3en christlichen
Kirchen beschrénkt sehen wollens.

Diese Eingrenzung, die im Verfassungstext keine Stutze findet, bedarf
der Korrektur. Gerade der unlésbare Zusammenhang von Kirchenfrei-
heitsgarantie (die sicherlich fur alle Religionsgemeinschaften gilt), Reli-
gionsfreiheit und Kirchengutsgarantie gebietet es, die Funktion des reli-
gionsgemeinschaftlichen Vermoégens insgesamt dem Schutz des Art. 138
Abs. 2 WRYV zu unterstellen.

Einige L&nderverfassungen haben das nach 1945 ausdricklich klarge-
stellto.

Vom Standpunkt der grundrechtlichen Funktion der Kirchengutsgaran-
tie ist also festzuhalten, daR sie allen Religionsgemeinschaften zugute
kommt, gleichgultig, ob sie als Korperschaften des o6ffentlichen Rechts
anerkannt, als rechtsfahige Vereine ins Vereinsregister eingetragen oder
als nicht rechtsfahige Vereine nicht einmal als juristische Personen kon-
stituiert sind.

d) An sich ist in der Bundesrepublik mit dem Ko&rperschaftsstatus das
Recht verbunden, Kirchensteuern zu erheben. Auf die damit verbundenen

1 Kirdiengut und Staatsgewalt, 1952, jetzt in: Das blinde undeutliche Wort ,Kirche",
Gesammelte Aufsatze, 1964, S. 328 ff. (354 ff.).

4 Art. 14 GG.

s A.a. 0. (3), S. 358 ff.

* Z. B. Art. 44 Verf. Rheinland-Pfalz.

38



Probleme braucht aber hier nicht eingegangen zu werden, da die meisten
der kleineren korporierten Kirchen und Religionsgesellschaften von die-
sem Recht keinen Gebrauch machen. Das gilt auch fur alle als Korper-
schaften des offentlichen Rechts anerkannten orthodoxen Kirchen. Sie
finanzieren sich durch Umlagen, die ohne staatlichen Beistand eingezo-

gen werdenT.

e) Die Anerkennung als Korperschaft des offentlichen Rechts setzt neben
einem Antrag voraus, daB die Religionsgemeinschaft nach Verfassung
und Mitgliederzahl die Gewahr der Dauer bietet. Damit soll verhindert
werden, dal3 ,Eintagsfliegen" die Koérperschaftsrechte erhalten. Die Kul-
tusministerien der Lander (das Staatskirchenrecht ist — in den Schranken
der Bundesverfassung — Landessache) legen hier unterschiedliche Richt-
werte zugrunde“. Danach werden die Korperschaftsrechte 1. d. K. er ei ,
wenn im jeweiligen Bundesland zwischen 1000 und 3000 Mitglieder, bzw.
ein Anteil von 1—2% der Gesamtbevodlkerung und ein Bestehen uUber
eine Generation (30 Jahre) nachgewiesen werden. Derartige Verwaltungs-
Ubungen erscheinen allerdings allzu schematisch. Nicht nur, dal die Ver-
schiedenartigkeit der Anforderungen unter dem Gesichtspunkt des Gleich-
heitssatzes problematisch ist. Zu bericksichtigen ware daneben so-
wohl die Mitgliederzabl im gesamten Bundesgebiet wie auch die Be-
deutung der jeweiligen Kirche im Weltmalstab. Nach herrschender Mei-
nung ist Art. 143 Abs. 2 BayVerf durch das GG aufgehoben der eine
5jahrige Wartefrist vorsah. — Das OVG Berlin» hat
genannten Voraussetzungen in einer Entscheidung von 1969 die Nie
erteilung der Korperschaftsrechte an die Russisch-Orthodoxe Kirche des
Moskauer Patriarchats durch den Berliner Senat fur rechtens erklart.

Festzuhalten ist aber, da die Behorde die Frage der'Verleihung'von
Korperschaftsrechten allein nach den genannten auf3erlichen Kriterien zu
Uberprufen hat. Sind diese Voraussetzungen gegeben, so besteht ein
Rechtsanspruch auf Verleihung. In keiner Weise sind damit Aussagen
uber die kirchenrechtliche oder theologische Legitimitat einer religidsen
Gruppe verbunden. Dieser Gedanke ist fur die orthodoxen Kirchen m der
BRD insofern von Bedeutung, als hier etwa im Bereich der Russisch-Ortho-
doxen Kirche mehrere einander in ihrer Legitimitat grundséatzlich bestrei-
tende Jurisdiktionen Korperschaftsrechte besitzen oder beantragt haben.
Die Behorde hat nicht zu untersuchen, ob eine solche Jurisdiktion nadr
orthodoxem Kirchenrecht legitim ist, anders als etwa in Osterreich be-
darf es auch nicht des Nachweises eines eigenen Religionsbekenntnisses.
Hs kommt allein darauf an, daR sich die ansuchende Gruppe selbst als
von anderen Religionsgemeinschaften nach Mitgliederbestand und Orga-
nisation abgrenzbare Gemeinschaft versteht und das aus ihrem Antrag

'Dazu und zum folgenden X Lefmonn. Die kCe>»
‘mdien Rechts im heutigen Staatskirchenrecht, <OI1™ <~ Bundesrepub,jk

offentlich-rechtlichen Religionsgemeinschaften im Sta
M-nVvgr /fehl, a.a.O. (7), S. 109 ff, H. Engelhardt, Die Kirchensteuer in der Bun-

desrepublik Deutschland, Berlin - Zurich 1968, S. 40 ff.
*Urt, v. 21, 9. 1965 (Az. OVG V B 6.67).

39



hervorgeht. Mit anderen Worten: Auch nach Kirchenrecht schismatische
Gruppen konnen durchaus rechtmaBig die staatliche Anerkennung als
Korperschaften erlangen! Der religids neutrale Staat malf3t sich hier keine
Schiedsrichterrolle an.

f) Soweit eine Anerkennung mangels der rechtlichen Voraussetzungen
nicht mdéglich ist oder soweit nicht um sie angesucht wird, existieren die
kleineren Religionsgesellschaften im deutschen Staatskirchenrecht juri-
stisch in privatrechtlicher Form als rechtsfahige oder als nicht rechtsfahige
Vereine. Der Unterschied besteht darin, daR rechtsfahige Vereine be-
stimmte Anforderungen an Organisationsstruktur und Mitgliederzahl
(mindestens 7) erfullen und eine Eintragung ins Vereinsregister beantra-
gen miussenl). Dann erkennt sie die Rechtsordnung als juristische Perso-
nen an, d. h. sie sind als solche Trager von Rechten und Pflichten. K&nnen
oder wollen sie dies nicht, so stehen sie als nicht rechtsfahige Vereine
den Gesellschaften gleichll: Rechte und Pflichten kdnnen nur von der Ge-
samtheit der Mitglieder getragen werden, oder es bedarf einer treuhan-
derischen Rechtstrdgerschaft einzelner (etwa Geistlicher) fur die Gemein-
schaft. So sind etwa als Rechtstrager der Eigentumsrechte am orthodoxen
Kirchengut, vor allem am unbeweglichen Vermdégen, der kaiserliche rus-
sische Fiskus oder Privatpersonen in Erscheinung getreten. In allen diesen
Fallen handelt es sich um treuhanderisch gebundenes Eigentum.

g) Heute besteht weitgehende Einigkeit daruber, dal auch den privat-
rechtlich verfalten Religionsgesellschaften die aus der Kirchenfreiheit
erwachsenden Rechte zugutekommen, soweit die Verfassung nicht aus-
drucklich etwas anderes bestimmt (Kirchensteuer!). Fur die Kirchenguts-
garantie wurde das schon oben erwahnt. Der Sache nach ist also die
Rechtslage beider Gruppen von Religionsgesellschaften — der korporier-
ten und nichtkorporierten — nicht grundsatzlich verschieden!2. Insbeson-
dere schlie3t der grundrechtliche Status auch bei letzteren eine Staatsauf-
sicht aus.

Spezielle staatskirchenrechtliche Probleme der orthodoxen Kirchen

Bisher wurde die staatskirchenrechtliche Stellung der orthodoxen Kirchen
allgemein als — in Deutschland — kleinere Religionsgesellschaften be-
handelt. Es haben sich aber einige spezielle Fragen ergeben, denen hier
noch kurz nachgegangen werden soll.

“ 8§ 21 ff. BGB.

11 §§ 54, 705 ff. BGB.

11 J. Jurina, Die Religionsgemeinschaften mit privatrechtlichem Rechtsstatus, in: Hdb
StKircbR, a.a.O. (1), S. 587 ff.

40



1) Von den orthodoxen Kirchen sind als Kérperschaft des 6ffentlichen
Rechts in der Bundesrepublik derzeit anerkanntl3: Die Russisch-Orthodoxe
Kirche im Ausland, eine Teilorganisation der sog. Russisch-Orthodoxen
Auslandskirdie mit Hauptsitz in Jordanville/USA (sog. Karlowitzer Rich-
tung) in allen Bundeslandern mit Ausnahme Bremen. Weiter neuerdings
die Griechisch-Orthodoxe Metropolie von Deutschland (Sitz Bonn) in eini-
gen Bundeslandern. Die ubrigen orthodoxen Gemeinden existieren teils
in Form rechts-, teils nichtrechtsfahiger Vereineld. Zu nennen sind hier
die russisch-orthodoxen Gemeinden und Gemeindeverbénde, die zum Pa-
riser Erzbistum gehoren (sog. Eulogianische Richtung) und unter der Juris-
diktion des 6kumenischen Patriarchen stehen, sowie Gemeinden in Ber-
lin und Dusseldorf unter der Jurisdiktion eines vom Moskauer Patriarchat
abhéangigen Eparchats. Dem Pariser Erzbistum untersteht auch ein Teil
der rumanischen Gemeinden. Daneben bestehen noch privatrechtlich orga-
nisierte serbisch-orthodoxe Gemeinden.

2) Besonders unerfreuliche Streitigkeiten, die seit Jahren die Gerichte
beschaftigen, haben sich an der Frage des orthodoxen Kirchenguts ent-
zlUndet.

a) Vor allem zu nennen ist in diesem Zusammenhang die Russisch-Ortho-
doxe Kirchels. Hier geht es um die Rechtsnachfolge in das ehemals der
russischen Kirche vor 1917 gehdrende Eigentum. Die drei genannten Juris-
diktionen haben ihre Anspriche darauf geltend gemacht. Wéahrend das
AufBenministerium den Ansprichen des Moskauer Patriarchats entgegen-
getreten ist, ist die Rechtslage hinsichtlich der Russisch-Orthodoxen Aus-
landskirche und des Pariser Erzbistums noch ungeklart. Ohne auf die
komplizierten historischen Voraussetzungen dieses Streits einzugehen, sei
hier nur folgendes festgehalten:

Durch die nach Oktoberrevolution und Burgerkrieg einsetzende russi-
sche Emigration war die Russisch-Orthodoxe Kirche mit Abstand zum mit-
gliederstéarksten Teil der Orthodoxie auf dem Gebiet des ehemaligen
Deutschen Reiches angewachsen. Der 1926 endgiilig vollzogene
Bruch zwischen den Emigrantenkirchen fuhrte dazu, daR die Karlowitzer
Richtung sich als eigene Russisch-Orthodoxe Auslandskirche (ROAK) kon-
stituierte, Erzbischof Eulogius unterstellte sich dagegen dem o©kumeni-
schen Patriarchat. Die Hierarchie der ROAK war durch den Moskauer
Patriarchatsverweser Sergius 1931 exkommuniziert worden.

Wahrend die Pariser Jurisdiktion weitgehend unpolitisch blieb, trat die
ROAK wegen ihrer betont politisch-monarchistischen Ausrichtung in schar-
fen Gegensatz zum Moskauer Patriarchat.

" Lt. Auskunlt der Kultusministerien der Kirchen in der

14 Nachweise bei W. Krahl, Verzeichnis der A Osterreich. 1977 S. 54 ff.
Welf IV, in: Kirchliches Jahrbuch! fur die “~~&r Exdkirchen in Deutschland und

14 Dazu eingehend Chr. Link, Die Rus5!5* -~ 23 (1978) S. 89 ff. (Sonderheft zum
ihr Kirchengut, in: Zeitschr. f. Evang. K.rchenrecht ZJ a-70
70. Geburtstag von H, Dombois).

41



Zunachst unterstanden die zahlreichen deutschen Gemeinden weitge-
hend unangefochten der Eulogianischen Jurisdiktion. Dies &anderte sich in
groRerem Umfang erst wahrend der nationalsozialistischen Herrschaft.

Die ROAK setzte in die antibolschewistische Politik des ,Dritten Rei-
ches" offensichtlich Hoffnungen in Richtung auf eine Anderung der poli-
tischen Zustande in der Sowjetunion. Von daher kam es nicht nur zu
einer Annaherung der ROAK an das NS-Regime, sondern auch zu einer
wohlwollenden Foérderung deren Strebens nach Alleinvertretung fuar alle
russisch-orthodoxen Glaubensangehoérigen im Gebiet des Deutschen Rei-
ches (spéater GrofRRdeutschlands) durch die Reichsregierung.

1936 wurden der ,Russisch-Orthodoxen Kirche des orthodoxen Bischofs
von Berlin und Deutschland" durch das PreuBische Staatsministerium die
Rechte einer Korperschaft des o6ffentlichen Rechts verliehen, wahrend die
Anhanger des Pariser Erzbistums trotz Protestes des Okumenischen Patriar-
chen zunehmend VerfolgungsmalRhahmen ausgesetzt waren. Die Gemein-
den wurden zum Teil mit politisch erheblichem Druck zum Jurisdiktions-
wechsel veranlaf3t. Spater wurden auch andere orthodoxe Kirchen in den
besetzten Gebieten, so die autokephale polnische Kirche, der Leitung des
ROAK unterstellt.

Ein ReichsG uber den Grundbesitz der Russisch-Orthodoxen Kirche vom
25. 2. 1938 erméchtigte den Reichskirchenminister, unter Ausschluf3 des
Rechtsweges uUber die Zuordnung des russisch-orthodoxen Kirchenvermo-
gens aus eigener Machtvollkommenheit zu entscheiden. Aufgrund von
Durchfuhrungsverordnungen wurde daraufhin als Eigentimerin des rus-
sisch-orthodoxen Immobiliarvermégens Uberall die ROAK ins Grundbuch
eingetragen. Wo keine eigenen Gemeinden dieser Richtung bestanden,
setzte man staatliche Verwalter ein. Gerade in diesen letzteren Kirchen
begann nach dem deutschen Zusammenbruch aber wieder das kirchliche
Leben des russisch-orthodoxen Pariser Erzbistums. Gestiutzt auf ihre for-
male Eigentumsposition klagt aber nun die ROAK auf Herausgabe dieser
Kirchen — ein Rechtsstreit, der seit Jahren die Gerichte beschaftigt und
wohl in letzter Instanz durch das Bundesverfassungsgericht zu entschei-
den sein wird.

Es wurde zu weit fuhren, hier die damit aufgeworfenen schwierigen
Rechtsfragen — staatsrechtlicher und kirchenrechtlicher Art — zu behan-
deln. Was mich bedriuckt, ist die Erfahrung, mit welcher Erbitterung und
prinzipieller Feindschaft hier ohne jede Rucksichtnahme prozessiert wird.
So besteht etwa in Bad Ems, dessen Kirche das eigentliche Streitobjekt
bildet, gar keine Gemeinde der ROAK.

Es geht der Klagerin offensichtlich nur darum, die Positionen der ver-
haf3ten kirchlichen Konkurrenz auf deutschen Boden zu zerschlagen. Man
spricht sich gegenseitig nicht nur die kirchenrechtliche Legitimitat ab (das
ware noch verstandlich), sondern ist nicht bereit, das gemeinsame ortho-
doxe Erbe auch in der kirchlichen Gemeinschaft der anderen Seite zu
respektieren. Dies alles nicht etwa aus Bekenntnisgrinden, sondern auf-
grund eines politischen und hierarchischen Gegensatzes. Die beschwdrende
Mahnung zur Einheit, Vers6hnung und christlichen Liebe, die Alexander
Solschenizyn in Amerika an die Adresse der ROAK im Interesse der ge-
samten russischen Emigration gerichtet hat, sollte auch in Deutschland

42



nicht ungehort verhallen. Dieser Rechtsstreit mit seinen Begleitumstanden
schadet hier nicht nur den orthodoxen Kirchen. Er wird die bedenkliche
Neigung der Gerichte verstarken, sich aus der kirchenrechtlichen Beurtei-
lung kirchlicher Streitigkeiten herauszuhalten, mit anderen Worten, das
Kirchenrecht nicht mehr zur Kenntnis zu nehmen und derartige Fragen
allein nach kirchenfremden Maf3stdben des staatlichen Rechts zu entschei-
den. Insofern geht dieser Streit alle Kirchen an, die vital daran interes-
siert sind, den Staat nicht aus seiner, auch der kirchlichen Freiheit ver-
pflichteten kulturstaatlichen Verantwortung zu entlassen.

b) Ein anderer aktueller Streitfall betrifft die Munchner griechisch-ortho-
doxe Gemeinde. Die kurzlebige Wittelsbachische Monarchie in Griechen-
land hatte in Bayern zur Grundung einer griechischen Gemeinde gefiuhrt,
die bereits im Jahre 1831 als ,Privat-Kirchengesellschaft" anerkannt wur-
de. Sie erhielt vom Koénig fur ihre Gottesdienste die Salvatorkirche zuge-
wiesen, die freilich im Eigentum des Bayerischen Staates verblieb. Die
Gemeinde existiert heute in der Rechtsform e. V.

Innergemeindliche Streitigkeiten, vor allem die umstrittene Wahl des
gegenwartigen Gemeindevorstandes, fuhrten dazu, daR die Griechisch-
Orthodoxe Metropolie fur Deutschland (die seit 1975 auch in Bayern als
Korperschaft des offentlichen Rechts anerkannt ist), dem damaligen Ge-
meindepriester die weitere Amtsaustibung in der Kirche untersagte. Da
dieses Verbot nicht befolgt wurde, kindigte der Freistaat Bayern dem
Gemeindeverein das Benutzungsverhaltnis auf, um die Kirche der Metro-
Polie als zustandiger kirchlicher Oberbehérde zu Uberlassen. Mit Urteil
des LG Munchen vom 16. 12. 1977'6¢ wurde die Gemeindevertretung zur
Herausgabe der Kirche verurteilt.

Auch in diesem Rechtsstreit, der sicher noch weitergehen wird, sind
schwierige Rechtsfragen aufgeworfen. Nicht nur die, ob es sich hier nicht
in Wahrheit um eine o6ffentlich-rechtliche Streitsache handelt, die vor die
Verwaltungsgerichte gehort. Problematischer ist noch, inwieweit staat-
liche Gerichte in den komplizierten Jurisdiktionsstreitigkeiten entschei-
den durfen. Die Gemeinde beruft sich auf ihr Naheverhaltnis zur auto-
kephalen griechischen Kirche und bestreitet die Jurisdiktion der dem 6ku-
menischen Patriarchat in Konstantinopel unterstehenden Metropolie.
Trotzdem halte ich die Entscheidung des Landesgerichts sachlich fur rich-
tig, wenngleich formell die Zustandigkeit der Verwaltungsgerichte gege-
ben waére.

Auch an diesem Rechtsstreit zeigt sich, daB die verwickelten inner-
orthodoxen Jurisdiktionsprobleme es den staatlichen Gerichten schwer
machen, gerechte Entscheidungen zu treffen. Die Versuchung ist grof3, ein-
fach auf die rein formalen Regelungen zivilrechtlicher Eigentumsanspriche

“ Az. 9 o 16826/77. Nach Abgabe des Manuskriptes hat das Oberlandesgeridit Mun-
chen als Berufungsinstanz das Urteil des Landesgerichtes aufgehoben und die Klage des
Freistaats Bayern abgewiesen (Urt. v. 12. 4. 1979, 1 U 4948/77) — mit der Begriindung,
der weltanschaulich neutrale Staat koénne sich in innerkirchliche Streitigkeiten nicht
einmischen. Als res sacra unterfalle die Kirche dem Schutz der Kirchengutsgarantie —
und diese gewahre der Beklagten als Religionsgesellschaft gegeniber dem Eigentums-
ansprudi des Klagers ein Recht zum Besitz (§ 986 BGB). Damit haben sich die im Text
geauBerten Befiirchtungen voll bestatigt.

43



auszuweichen. Es liegt auf der Hand, daRR auf diese vordergrundige Weise
nicht Streitfalle gelost werden kénnen, die in Wahrheit kirchenrechtlicher
Natur sind. Wenn sich auch die staatlichen Gerichte hier Zuriickhaltung
auferlegen muissen, so kdnnen sie doch andererseits nicht den Rechts-
schutz versagen. Der freiheitlichen Ordnung des Verhaltnisses von Staat
und Kirche aber entspricht es, da} der Staat in solchen Fallen das Selbst-
verstandnis der betroffenen Kirche respektiert. Konkret bedeutet das hier:
Die Gerichte kdnnen solche Fragen nicht ohne Bericksichtigung des ortho-
doxen Kirchenrechts entscheiden.

So kann ich nur abschlieRend die Mahnung aussprechen, dal3 die ortho-
doxen Kirchen selbst eindeutige und klare Regelungen schaffen, dalR sie
eindeutig die Frage beantworten, wann eine bestimmte Gruppe eine Kir-
chenrechtliche legitime Existenz hat und wann sie als im Schisma befind-
lich anzusehen ist. Das aber setzt letztlich eine Bereinigung der Jurisdik-
tionsstreitigkeiten voraus”. Hier liegt — so scheint mir — eine beson-
ders wichtige, aber auch besonders schwierige Aufgabe des geplanten
Panorthodoxen Konzils.17

17 Dazu grundlegend R. Potz, Der Wechsel der Jurisdiktion einer orthodoxen Kirchen-
gemeinde in Osterreich, in: 0Osterr. Archiv f. Kirchenrecht 27 (1976), S. 22ff.: ders,,
Patriarch und Synode in Konstantinopel, Wien 1971.

44



ENTSTEHUNG UND ENTWICKLUNG DER AUTONOMEN OSTKIRCHEN
IM ERSTEN JAHRTAUSEND

WILHELM DE VRIES

Rom

Die Entstehung kirchlicher GrofRverbande im Osten war eine um der bes-
seren Ordnung in der Gesamtkirche willen gegebene Notwendigkeit. Die
Christenheit bestand niemals aus einem bloBen Nebeneinander von unter
sich vOllig gleichberechtigten bischoflichen Einzelkirchen, die nur in der
Liebe und im Glauben eins waren. Bis zum Untergang der Stadt im Jahre
70 war Jerusalem der unbestrittene Vorort der Christenheit, der Sitz des
Apostelkollegiums mit Petrus an der Spitze, wo etwa auftauchende Streit-
fragen wie die uUber die Notwendigkeit der Beobachtung des judischen
Gesetzes durch die getauften Heiden fur alle verbindlich entschieden wur-
den'.

Als neuer Vorort der Kirche entwickelte sich, freilich nur recht lang-
sam, Rom, wo Petrus, der Erste unter den Aposteln, als Martyrer gestor-
ben war, wahrscheinlich im Jahre 64. Es dauerte lange, bis Rom im Osten
eine genugend starke einheitsbildende Kraft entfalten konnte. Ein eini-
gendes Band schuf schon lange vorher das Bewul3tsein der Bischoéfe, fur
das Wohl der Gesamtkirche mitverantwortlich zu sein, also das, was wir
heute das kollegiale Prinzip nennen wirden. Dieses Bewufitsein zeigte
sich z. B. im Briefverkehr unter den Bischodfen. Bekannt sind die Briefe
des hl. Ignatius von Antiochien, der unter Trajan in Rom den Martertod
erlitt. Dionysius von Corinth schrieb um 170 z. B. an die weit entfernte
Kirche von Amastris in Pontus, und zwar in einem recht autoritativen
Ton, um dem dortigen Bischof gréRRere Milde in der Behandlung der Sin-
der zu empfehlenl Wenn Fragen auftauchten, die der einzelne Bischof
nicht 16sen konnte und die doch eine allgemein gultige Entscheidung ver-
langten, griff man zunachst zum Mittel der Synoden, auf denen sich, ohne
dal es feste Regeln daflir gab, Bischoéfe einer Region trafen, um diese
Fragen zu entscheiden. Die ersten Synoden dieser Art waren die gegen
die schwérmerische Sekte der Montanisten, die zwischen 170 und 180 in
Kleinasien gehalten wurden. Solche mehr zufallige Entscheidungen konn-
ten auf die Dauer nicht genugen. Die aufkommenden Haresien zwangen
die Kirche geradezu, sich zentral auf regionaler Ebene zu organisieren,
die einzelnen Bischofskirchen zu einem festen Verbande zusammenzu-
schlieBen, an dessen Spitze ein Hauptbischof trat. Im Laufe des zweiten
Jahrhunderts hatte sich uUberall der Monepiskopat fur die Einzelkirchen
durchgesetzt. Das monarchische Prinzip zeigte sich sehr bald neben dem

1 Apg. 15.
* Eusebius, Hist. Eccl. V. 23, 6; Sources ehr. 31, S. 204.

45



kollegialen und synodalen als wirksam. So lag es nahe, dal? audi die sich
langsam aufgrund des Gewohnheitsrechtes bildenden Verbande von Bi-
schofskirchen in einem Hauptbisdiof eine monarchische Spitze erhielten.
Diese Entwicklung, die sich innerhalb und auRerhalb des Reiches parallel
vollzog, hat schlief3lich zur Bildung autonomer Grol3kirchen gefuhrt, fur
deren Oberh&upter spater zum Teil der Titel ,Patriarch”, fur andere die
Bezeichnung ,Katholikos" aufkam.

Die Stellung der Hauptbisch6éfe oder der Patriarchen bestimmter Stadte
war privilegiert nicht im Hinblick auf eine zentrale Gewalt in der Ge-
samtkirche, sondern im Hinblick auf die von diesen Hauptbischofen ab-
hangig gewordenen Einzelbischotfe, die um der besseren Regierung der
Kirche ihrer Region willen zu deren Gunsten auf einen Teil ihrer Rechte
stillschweigend verzichtet hatten. Das scheint uns die plausibelste Erkla-
rung des Gewohnheitsrechtes zu sein, das nach Kanon 6 des Konzils von
Nicaa die Grundlage der Privilegien der Bischtéfe von Alexandrien und
Antiochien darstelltel *

Naturlich handelt es sich nur um eine Hypothese. Es genugt wohl fur
den Ursprung der Gewohnheit einfach die fur das Wohl der Kirche not-
wendige Vereinheitlichung.

Die Frage ist nun, welche Faktoren mafRgebend waren, um gerade den
Bischofen bestimmter Stédte eine Sonderstellung zu verschaffen. Man hat
spéater zur LOsung dieser Frage zwei einander widerstreitende Theorien
aufgestellt. Nach der einen war fur diese Entwicklung allein der aposto-
lische oder gar petrinische Ursprung der Bischofssitze dieser Stadte mal3-
gebend, nach der anderen die politische Bedeutung der Stadte oder uUber-
haupt die politische Situation des Landes, in dem sich eine autonome
GrofR3kirche entwickelte. So spricht man vom apostolischen bzw. petrini-
schen und vom politischen Prinzip, die zueinander in Gegensatz gesetzt
wurden. Das politische Prinzip der Kirchenfuhrung wurde in aller Klar-
heit im Kanon 28 — sagen wir der Kurze halber — des Konzils von Chal-
kedon ausgesprochen4, der den Grundsatz aufstellt, dal der kirchliche
Rang einer Bischofsstadt sich nach deren politischem Rang zu richten
habe. Als Beispiel dafir werden das Alte und das Neue Rom herange-
zogen. Dem gegenuber stellte Leo der GrolRe das entgegengesetzte Prin-
zip auf: Der kirchliche Rang einer Stadt hat mit dem politischen nichts
zu tun und darf sich nicht nach diesem richten. Der einzig maflgebende
Grund fur die Wurde eines Bischofssitzes ist sein apostolischer, genauer
gesagt sein petrinischer Ursprungb.

Mit diesem schroffen Entweder-Oder, das im Streit um den Kanon 28
ausgebildet wurde, ist die komplexe historische Wirklichkeit, die hinter
dem Werden der autonomen Kirchen des Ostens steht, nicht zu meistern.
Beide Prinzipien sind einseitig und keines von ihnen kann fur sich allein

1 C. Kirch, Enchiridion Fontium Historiae ecclesiasticae anliquae, Ed. 6. Barcelona 1947,
nr. 406.

* Kirch, a.a. O. (3), nr. 943.

5 Acta Romanorum Pontilicum a S. Clemente (c. 90) ad Coelestinum IIl (f 1198) (Pontif.
Commissio ad redigendum Codicem luris Canonici Orientalis, Fontes, Series 11, vol. 1),
Vatikan 1943 (= ARP), S. 247, 253.

46



den kirchlichen Vorrang jeder Hauptkirche im Osten ausreichend begrin-
den. Rom ist ein Sonderfall, der nicht zu unserem Thema geh6rt und den
wir hier beiseite lassen. Beide Prinzipien, das apostolische wie das poli-
tische, kénnen bei der Entstehung der Gewohnheit eine Rolle gespielt
haben, daR der Bischof einer bestimmten Stadt, ohne Widerspruch zu
finden, Vollmachten Uber Bischofe weniger bedeutender Stadte auszuliben
begann.

Die Frage nach den bestimmenden Faktoren fur die Entstehung der
autonomen Grof3kirdien im Osten muf3 fur jede dieser Kirchen geson-
dert untersucht werden. Innerhalb des Reiches sind als urspringliche Ein-
heiten anzusehen: die Patriarchate von Alexandrien, Antiochien und Kon-
stantinopel, historisch in dieser Reihenfolge. Von Antiochien spaltete sich
erst 451 Jerusalem ab. Die Entwicklung zu autonomen GrofRkirchen ging
— wie schon betont — innerhalb und auRerhalb des Reiches parallel und
gleichzeitig vor sich. Es ist ein historisch unhaltbares Vorurteil, da’ jede
autonome Kirche des Ostens von einem der ursprunglichen Patriarchate
abstammen miuisse. Wir haben aufRerhalb des Reiches die Kirchen von
Persien und von Armenien, die nicht durch Abspaltung von Patriarchaten
des Reiches entstanden sind und als ebenso urspringlich anzusehen sind
wie diese Patriarchate selbst. Die Kirchen von Athiopien und von Nubien
wurden von Alexandrien aus gegrundet. Die georgische Kirche stand lange
im Verhaltnis einer losen Abhangigkeit von Armenien. Inwieweit und
wie lange auch Antiochien in Georgien EinfluR ausubte, ist strittig. Die
indische Kirche war, als sie Ende des 15. Jahrhunderts von den Portu-
giesen entdeckt wurde, schon seit unvordenklichen Zeiten von der ost-
syrischen Kirche Persiens abhangig. Die Frage, was von der Tradition
ihrer Grindung durch den Apostel Thomas zu halten ist, kbnnen wir hier
nicht behandeln.

Wir wollen uns auf die Untersuchung des Werdegangs der funf ur-
sprunglichen autonomen Kirchen des Ostens beschranken.

Das Patriarchal von Alexandrien fuhrt seinen Ursprung traditionsge-
mafR auf Marcus, den Evangelisten und Schuiler des Petrus zuriick. Es ist
aber doch sehr die Frage, ob dieser apostolische Ursprung bei der Patriar-
chatswerdung Alexandriens tatsachlich einen entscheidenden Einflul3 aus-
gelbt hat. Die Nachricht von Marcus als dem ersten Grinder von Kirchen
in Alexandrien begegnet uns zuerst in der Kirchengeschichte des Euse-
bius, also recht spéat, erst zu Beginn des 4. Jahrhunderts. Eusebius bringt
sie auch nicht sehr zuversichtlich, sondern mit einem ,man sagt“ In
seiner Chronik ist er selbstsicherer. Er schreibt dort: ,Marcus, der Evan-
gelist, der Dolmetscher des hl. Petrus, hat in Agypten und Alexandrien
Christus verkundigt'7. Die von Eusebius fur Alexandrien aufgestellte Bi-
schofsliste, die mit Marcus beginnt, ist aulerst zweifelhaft8. Sobald der
Bischofssitz von Alexandrien mit Demetrius (189—231) in das klare Licht
der Geschichte tritt, ist er der in Agypten einfachhin herrschende Sitz.
Demetrius verurteilte auf einer Synode 231 den Origenes, den Leiter der*

* Hist. Eccl. Il, 16, 1] Sources ehr. 31, S. 71.

7 Migne, Patrologia Graeca (= PG) 19, 539, Cron. Liber II.

8 H. Grotz, Die Hauptkirchen des Ostens, von den Anfangen bis zum Konzil von Nikaia
(325), Orientalia Christiana Analecta (= OCA), Rom 1964, S. 249 f.

47



theologischen Schule in Alexandrien. Sein Nachfolger Heraclas (231—247)
setzte den Bischof Ammonius von Thmuis, der trotzdem dem Origenes
erlaubt hatte, in seiner Kirche zu predigen, kurzerhand ab0. Demetrius soll
nach einer allerdings erst im 10. Jahrhundert durch Eutychius bezeugten
Tradition Uberhaupt die ersten Bischofe in Agypten auRerhalb Alexan-
driens eingesetzt haben™ Dionysius von Alexandrien (249—265), der
einen ausgedehnten Briefwechsel fuhrte, intervenierte sogar schon in der
Cyrenaika gegen die dort verbreitete Irrlehre des Sabellianismus". Diony-
sius Ubte bereits in einem weiten Gebiet eine wahre Glaubensautoritat
aus'2. Im Streit um Arius tritt die Autoritat des Bischofs von Alexandrien
klar in Erscheinung. Eine vom Bischof Alexander versammelte Synode
von etwa hundert Bischéfen aus Agypten und Libyen verurteilte den
Arius und dessen Anhanger8l@édrlXanon 6 von Nicaa kann also mit
Recht von der alten Gewohnheit sprechen, dal der Bischof von Alexan-
drien Uber Agypten, Libyen und die Pentapolis Autoritat ausiibe. Was
uns hier interessiert, ist zunachst nicht, die Vorrechte des Bischofs von
Alexandrien im einzelnen zu beschreiben, sondern wir wollen die Tat-
sache hervorheben, dal3 sich nirgendwo ein Zeugnis dafur findet, dal er
diese Vorrechte mit dem apostolischen Ursprung seines Sitzes durch Mar-
cus begrindete. Das taten auch die spateren grof3en Bischofe von Alexan-
drien wie Athanasius und Cyrill nicht. Nicaa schweigt in seinem Kanon 6
Uber den apostolischen Ursprung Alexandriens. Fur das Konzil ist allein
die bestehende Gewohnheit maRgebend. Es fragt nicht nach deren Ur-
sprung. Der erste, der sich auf Marcus beruft, ist meines Wissens Diosco-
rus um die Mitte des 5. Jahrhunderts. Wir wissen dies aus einem Brief
des Domnus von Antiochien an Flavian von Konstantinopel, in dem er
sich Uber Dioscorus beklagt, weil er sich unter Berufung auf die Grun-
dung der alexandrinischen Kirche durch Marcus uUber Antiochien erheben
wolleld 1Die Bischofe von Alexandrien Uben ihre Autoritat ganz selbst-
verstandlich aus. Sie war einfach das Gegebene, weil man in Agypten
seit unvordenklichen Zeiten daran gewohnt war, von Alexandrien aus
regiert zu werden. So war es auf politischem Gebiet. Warum sollte es
auf kirchlichem anders sein? Es ist richtig, dalR seit Eusebius der aposto-
lische Ursprung Alexandriens wie eine selbstverstandliche Sache des ofte-
ren erwéahnt wurde. Aber die Bischtfe von Alexandrien berufen sich nicht
darauf, wahrend andere Bischofe apostolischer Sitze auf den apostolischen
Charakter ihrer Bischofsstadt bei Gelegenheit hinweisen. So halt z. B.
Dionysius von Corinth in einem Brief an Soter von Rom (166—175) die-
sem die apostolische Tradition seiner Kirche entgegen!'.

9 W. Hagemaiin, Die rechtliche Stellung der Patriarchen von Alexandrien und Antio-
chien, in: Ostkirchliche Studien 13 (1964), S. 173, beruft sich auf Pholius, Integrationes IX,
PG 104, 1229.

10 E. R. Hardy, Christian Egypt, Church and People, New York 1952, S. 23.

11 Eusebius, Hist. Eccl. VII, 26: Sources ehr. 41, S. 210f.

12 Ebenda,

15 Socrales, Hist. Eccl., Ub. 1, cap. 6, PG 67, 48.

14 Theodorel, Ep. 86, PG 83, 1280.

15 P. Naulin, Lettres et Ecrivains chretiens des II“ et IlI* siocles, Paris 1961, S. 29 ff.:
vgl. Eusebius, Hist. Eccl. Il, 26, 8: Sources ehr. 31, S. 93.

48



Nach allem muissen wir sagen, daf sich ein Einflu3 des apostolischen
Ursprungs des Bischofssitzes von Alexandrien auf dessen Patriarchats-
werdung nicht nachweisen a3t und dafl} diese vielmehr in der politischen
Stellung Alexandriens als Hauptstadt Agyptens ihre wesentliche Ursache
hat. Dazu kommt, daR Alexandrien als Hauptstadt bei der Evangelisie-
rung von ganz Agypten eine entscheidende Rolle spielte. Das von Rom
abgelehnte politische Prinzip erwies sich auch hier als wirksam, nicht als
ob mit der politischen Stellung einer Stadt ohne weiteres kirchliche Rechte
ihres Bischofssitzes gegeben waren. Aber, wie gesagt, die politische Be-
deutung der Stadt schuf die Gewohnheit, da3 ihrem Bischof eine Sonder-
stellung zukam, und die Gewohnheit schuf das Recht auf diese Stellung.

Die Patriarchatswerdung von Antiochien ging sehr viel langsamer vor
sich als die von Alexandrien. Kanon 6 von Nic&a gibt fur Antiochien kein
Territorium an, spricht audi nicht wie bei Alexandrien von i&roota, von
Vollmacht, sondern nur vage von itpsoBeia, von Privilegien, ohne diese
nadher zu kennzeichnen. Es ist auch fur Antiochien die Frage zu stellen,
°b seine Bischofe die Privilegien, die ihnen gemal Nicéda bereits damals
kraft des Gewohnheitsrechtes zukamen, bewuf3t mit dem Zusammenhang
ihrer Stadt mit Petrus begriindeten. In den Briefen des Ignatius von Antio-
chien findet sich nicht die geringste Andeutung, daf3 er sich etwa als
Nachfolger des hl. Petrus gefuhlt hatte. Bereits Origenes bezeichnet jedoch
den Ignatius als den zweiten Bischof von Antiochien nach Petruslé. Das
gleiche wird spater von Eusebius bestatigtly.

Wir haben wenig Anhaltspunkte daftr, dal der Bischof von Antiochien
vor Nicda in irgendeinem weiteren Territorium Autoritat ausgeubt hétte.
Der Bischof Serapion von Antiochien (190—211) intervenierte in Rhossos
in Cilicien in einer Glaubensfrage, indem er ein apokryphes Petrus-Evan-
gelium zurickwies. Hieruber berichtet Eusebiusls. Hier wéare Gelegenheit
gewesen, sich auf die Petrusnachfolge zu berufen. Aber nichts davon. Die
ausgedehnte Missionstatigkeit Antiochiens, die schon mit der Aussen-
dung von Paulus und Barnabas begann, fuhrte zu keiner dauernden Ab-
hangigkeit der von diesen missionierten Gebiete von Antiochien. Paul
Gachter geht u. E. zu weit, wenn er den Bericht der zurickkehrenden Mis-
sionarel8 als einen eigentlichen Rechenschaftsbericht deutet und daraus
schlie3t, die neuen Grundungen seien Tochterkirchen Antiochiens gewor-
den, das also bereits damals eine kirchliche Metropole geworden sei.
Paulus missionierte als ,Apostel Jesu Christi". Die Aussendung durch die
Gemeinde von Antiochien war fur ihn vollig sekundar. Die erste Ausbrei-
tung des Einflusses Antiochiens — es durfte sich schwerlich um eine dau-
ernde gehandelt haben — hatte jedenfalls direkt nichts mit dem gele-
gentlichen Aufenthalt des Petrus in der Stadt zu tun. Antiochien wurde
Missionszentrum, weil es eine starke und aktive Christengemeinde hatte
und Uber hervorragende Personlichkeiten wie Paulus und Barnabas ver-

16 6. Homilie zu Lukas, PG 13, 1815 A.
17 Hist. Hccl. 111, 36; Sources dir. 31, S. 147.
’* Hist. Eccl. VI, 12; Sources dir. 41, S. 103.

"* PPGadWe/7’ Petrus und seine Zeit, Innsbruck 1958, S. 195, 199.

49



fugte. DalR Petrus dort gewesen war, mag das Prestige Antiochiens erhdht
haben. H. Grotz sucht in seinem Buch ,Die Hauptkirchen des Ostens"
fur Antiochien ein riesiges EinfluRgebiet nachzuweisen. Seine ,Beweise"
sind aber recht schwach und vermdgen uns nicht zu uUberzeugen. Er weist
darauf hin, daB Ignatius die Kirche von Antiochien ,f| £v Sup4 ixx-Xr/ala"
nannte?l, was aber doch wohl nur heiRen soll, dall Antiochien die wich-
tigste Kirche in Syrien war. Daraus, da3 Serapion einmal einen Brief des
Klaudios Apollinarios von Hierapolis in Asien erhielt, schliel3t er, dal es
sich ,offenbar® um einen Bericht Uber die Zustande in Asien an den Bi-
schof der Hauptkirche von Antiochien handelte?2. Ein Brief des Serapion
ist von verschiedenen Bischoéfen mitunterzeichnet. Darunter ist auch ein
Aelios Publios aus Debeltos in Thrakien. Grotz schreibt dazu: ,Aus die-
ser Unterschrift des thrakischen Bischofs ist zu ersehen, dal3 er gerade
in Antiocheia war. Man geht wohl kaum fehl mit der Vermutung, dal
auch er in Antiocheia Bericht erstatten wollte Uber die Vorgange in seiner
Kirche“23. Mehr als eine sehr gewagte Hypothese kdnnen wir hier nicht
entdecken. Derselbe Serapion soll den dritten Bischof von Edessa, Palut,
geweiht haben. Grotz beruft sich hierfur auf die vollig unzuverlassige
,Doctrina Addaei"24. Die Tatsache, dal im 3. und zu Beginn des 4. Jahr-
hunderts einige Synoden in Antiochien abgehalten wurden, die immer
aus den gleichen Gebieten beschickt wurden, namlich aus Kleinasien,
Syrien und Paléastina, deutet darauf hin, da? Antiochien ein Gravitations-
zentrum fur dieses Gebiet war. Aber es laf3t sich nicht daraus schlie3en,
daR diese Gebiete das Territorium eines schon fertig gebildeten kirch-
lichen Verwaltungsbezirkes, eines Patriarchates, wie man spéater sagte,
geworden waren. Von der ,Lostrennung des Pontos, Thrakias und Asias
von Antiocheia“ (durch Kanon 28 von Chalkedon) zu sprechen, wie Grotz
es tut?, entbehrt u. a. jeder Grundlage. Leo der GroRe, der die Rechte
von Alexandrien und Antiochien gegen Konstantinopel entschieden ver-
teidigte, hat nicht gegen eine solche ,Lostrennung" protestiert. Er hat also
die Zuweisung dieser Gebiete an Konstantinopel nicht als ein Unrecht
gegenuber Antiochien empfunden. Als Gebiet von Antiochien bildete sich
vielmehr die politische Dibzese ,Oriens" heraus. Dabei hat die Tatsache,
dal? Antiochien die politische Hauptstadt dieses Verwaltungsbezirkes war,
eine entscheidende Rolle gespielt.

Der erste, der klar von der Dibzese Oriens als dem Territorium von
Antiochien spricht, ist Hieronymus2. Aus dem Synodalschreiben der Sy-
node von Konstantinopel des Jahres 382 ist eindeutig klar, dal die Bi-
schofe dieser Didzese den Bischof der ,wahrhaft apostolischen Kirche
Antiochien" wahlten?’. Zu Oriens gehorte auch Cilicien.

21 Grotz, a. a.O. (8), S. 173.

11 a.0.0., S. 173, 174.

21 a.a. 0., S. 124.

24 Ebenda.

2% a.a. O, S. 183

I“ Liber contra Joannem Hierosolymitanum 37, Migne, Patrologia Latina (= PL) 23.
389 C.

21 ARP, S. 822, 823.

50



Was Antiochien betrifft, missen wir dieselbe Feststellung machen wie
fur Alexandrien. Es laf3t sich nidit nachweisen, dal die in diesem Fall
unzweifelhafte Beziehung dieser Stadt zu Petrus fur ihre Patriarchats-
werdung eine entscheidende Bedeutung gehabt hat. Fur die Annahme,
daB Petrus je ,Bischof' von Antiochien gewesen sei, haben wir keinerlei
Beweis. Der gelegentliche Aufenthalt des Petrus in der Stadt gibt ihr far
sich allein kein Recht auf die Stellung des Vororts eines Patriarchats. Er
9ab ihr ein besonderes Ansehen, mehr nicht. Alexandrien und Antiochien
sind Vororte von Patriarchaten geworden, weil sie die groRen Metro-
polen des Ostens waren. Das politische Prinzip war hier entscheidend.
Es hat die Gewohnheit geschaffen, dal den Bisdidéfen dieser Stadte eine
Uberragende Bedeutung zukam, und die Gewohnheit schuf ihr Recht dar-
auf. Die Insel Cypern gehoérte zwar zu ,Oriens", durfte aber wohl nie
ein Teil des Patriarchats Antiochien gewesen sein. Kaiser Zenon besta-
tigte 488 die Unabhangigkeit der Insel28. Der Fall ,Cypern" wird in einem
anderen Referat eingehend behandelt29.

Die Theorie von drei petrinischen Sitzen, die — weil petrinisch — allein
e>n Recht auf eine patriarchale Stellung hatten, entbehrt einer soliden
historischen und theologischen Grundlage. Sie war ein Kampfmittel gegen
das Neue Rom Konstantinopel, das der Rivale Roms im Osten wurde.
Das politische Prinzip, das die Vater von Chalkedon vertraten, war keine
Neuerung. Das Konzil von Nicda hatte es bereits anerkannt}. In der
Praxis war dieses Prinzip auch im Westen langst wirksam. Carthago war
schon um die Mitte des 3. Jahrhunderts, obwohl nicht apostolisch, ein-
fach weil Hauptstadt des Landes, unbestrittener Vorort der afrikanischen
Kirche. Mailand und Ravenna wurden Metropolien, als sie Residenz des
Kaisers wurden3l. In aller Klarheit spricht das Konzil von Chalkedon das
Politische Prinzip in seinem Kanon 17 aus, gegen den Rom nie protestiert
hat. Wenn der politische Rang einer Stadt erhdht wird, soll der kirchliche
Rang dem angeglichen werden3?.

Trotzdem war auch das apostolische Prinzip zur Zeit von Chalkedon
so stark, daR die Vater des Konzils die Vorrangstellung der neuen Kai-
serstadt auch daraus zu begrinden suchten. Sie wiesen in ihrem Brief
an Leo darauf hin, dal das Neue Rom mit dem Alten dergestalt eine Ein-
heit bilde, dal3 ein Strahl des apostolischen Glanzes vom Alten auf das
Neue Rom fallen misse33 Leo lehnte freilich diese Beweisfuhrung rund-
weg ab34. Erst spater suchte man den apostolischen Ursprung Konstan-
tinopels durch die Legende von der Grundung des Bischofssitzes von
Byzanz durch den Apostel Andreas, den ,Erstberufenen”, zu stutzen. Diese

> H- Jedin, Handbuch der Kirchengeschi*le, Frehu” 19G2» O™ -~ O[thodoxen Kir-
> R. Polz, Autokephalie und Autonomie als Verla g
mhe, erscheint in Kanon V.

Ic Kirch, a. a. O. (3), S. 404. ., o,[en | Die griechische
““ A. Ehrhard. Die altchristlichen Kirchen un Westen und im Osten,

und die lateinische Kirche, Bonn 1937, S. 101.
7 Kirch, a. a. O. (3), S. 942. Schwecirlz, Berlin - Leipzig 1927 ff-,
** Acta Conciliorum Oecumemcorum (— Ai_uj, ea
H, vol. I, pars IlIl., S. 118.
ARP, S. 247.

51



Legende taucht zum erstenmal um 525 auf35. Vom 7. Jahrhundert an wird
auch der Sitz von Konstantinopel ,apostolisch" genannt3g.

Der Bischoi von Jerusalem erreichte trotz des unzweifelhaft apostoli-
schen, ja petrinischen Ursprungs seines Bischofssitzes erst in Chalkedon
(451) durch friedliche Vereinbarung mit dem Bischof Maximos von An-
tiochien die Unabhangigkeit seiner Bischofsstadt mit dem Gebiet von
Paléstina von Antiochien3’. Jerusalem konnte es bis dahin zu nichts brin-
gen, weil es nach der zweimaligen Zerstérung (70 und 135) politisch be-
deutungslos war. Nicaa hatte Jerusalem in seinem Kanon 7 lediglich einen
Ehrenvorrang unter Wahrung der Metropolitanrechte von Céasarea in Pa-
lastina zuerkannt38. Die Stellungnahme der Papste zum Patriarchat Jeru-
salem blieb sehr reserviert. Nodi Nikolaus |I. (858—867) sagt in seiner
bekannten Instruktion fur die Bulgaren, der Bischof von Jerusalem werde
L,Patriarch" nur genannt3'.

Aul3erhalb des Reiches entstanden in den ersten Jahrhunderten auto-
nome Kirchen in Persien und in Armenien, die beide nicht als Grindun-
gen von Patriarchaten des Reiches angesehen werden kénnen und nicht
durch Abspaltung von solchen ihren Ursprung genommen haben.

Die Existenz von Christen im Perserreich ist erstmalig zweifelsfrei be-
zeugt in dem von einem Schiler des Gnostikers Bardesanes (f 222) ge-
schriebenen Buch, das ,Liber legum regionum" betitelt ist, wo beilaufig
wie von einer selbstverstandlichen Sache von solchen Christen die Rede
ist4“. Die Tendenz zu einer regionalen Zentralisierung der Kirche wurde
in Persien eben dadurch gefordert, dal die dortigen Christen Untertanen
eines einheitlichen Reiches waren, das ihnen zunachst — bis Ende des
4. Jahrhunderts — feindselig gegenuberstand. In dieser Situation brauchte
es geschlossenes Zusammenstehen der Christen. Es war das Gegebene,
dal dem Bischof der Hauptstadt, Seleucia-Ctesiphon, die fuhrende Rolle
zufiel, noch mehr, als der Kirche endlich der Friede geschenkt war und
dieser Bischof zum Verbindungsmann zum Koénig wurde. Die Chronik
von Arbela berichtet dartuber; aber wir konnen sie nach den neuesten
Untersuchungen uber sie" nicht mehr als zuverlassige Geschichtsquelle
heranziehen. DalRR der Bischof der Hauptstadt bereits im 4, Jahrhundert
nach dem Vorrang strebte, wird glaubhaft in den Akten des Martyriums
des hl. Miles von Susa bezeugtf2. Allgemein anerkannt wurde der Primat

> H. Herman, Chalkedon und die Ausgestaltung des konstantinopolitanisdien Patriar-
chats, in: Das Konzil von Chalkedon, Gesdiichte und Gegenwart, in: A. Grillmeier - H.
Bucht 1!, S. 480.

‘e Fr. Dvornik, The Idea of Apostolicity in Byzantinum and the Legend of the Apostle
Andrew, Cambridge (Mass) 1958, S. 161 ff.

17 ACO I, 11, 3, S. 3ff. Actio VII (VIII).

>* Kirch, a.a. O. (3), S. 407.

““ ARP, S. 679.

¢ Patr. Syr. II, S. 607, 608.

11 Vgl. W. F. Mucomber, The Autority ol the Patriarch of Seleucia-Ctesiphon, in: |
Patriarcati Orientali nel primo millenio, OCA, 181, S. 180, Bibliographie zur Chronik von
Arbela, dort Anm. 8,

42 P. Bedjun, Acta Matyrum et Sanctorum, Paris 1891, S. 266—268. Vgl. auch: J. M.
Piey, Jalons pour une histoire de I’Eglise en Iraq, in: Corpus scriptorum Christianorum
Orientalium (=CSCO), vol. 310, Subsidia, tom. 36, Léwen 1970, S. 72 ff.

52



dieses Bischofs erst auf der Synode von Seleucia-Ctesiphon des Jahres
410““. Die Bischofe versprachen, ihm als ihrem Haupt zu gehorchen44. Die
Kirche von Persien erkannte aber damals noch ein Appellationsrecht an
die ,westlichen Vater* an und betrachtete sich als einen untergeordneten
Teil der Gesamtkirche. Auf den Synoden von 410 und 420 waren Legaten
der Reichskirche anwesend#.* Sie traten als Vertreter des Kaisers auf,
nicht als Abgesandte etwa des Bischofs von Antiochiend0. Auf der Synode
von Markabta (424) schaffte die persische Kirche jedoch das Recht der
Appellation an die ,westlichen Vater" ab und gab als Begrindung dafir:
»Der Katholikos des Ostens kann nicht abgeurteilt werden . . . durch
einen Patriarchaten wie er"47. Das setzt die Theorie voraus, dalR die Ge-
samtkirche aus untereinander gleichen Patriarchaten besteht. Die Termini
»Katholikos" und ,Patriarch" werden als synonym gebraucht, durften aber
kaum in den urspringlichen Akten der Synode gestanden haben, sondern
auf spatere Interpolation zuriickgehen: denn sie waren damals im Reich
noch nicht ublich. Die Akten der Synoden wurden — so W. Macomber —
unter dem Patriarchen Timotheus |. (780—823) redigiert48.* Die Unabhéan-
gigkeitserklarung bedeutete in keiner Weise eine Lostrennung vom
Patriarchat Antiochien, zu dem die persische Kirche nie gehoért hatte.
K Devreesse erklart in seinem Werk Uber das Patriarchat Antiochien
ausdrucklich: Das Territorium dieses Patriarchats war auf das Gebiet des
Reiches beschrankt4. H. Grotz, der in seinem Budi Uber die Hauptkirchen
die griechischen Quellen zur Sache genau untersucht hat, spricht niemals

von einer Ausubung von Autoritdt des Bischofs von Antiochien auf3er-
halb der Grenzen des Reiches50.

Die andere autonome Kirche, die schon fruh auBBerhalb des Reiches ent-
stand, ebenso wie die persische nicht durch Abspaltung von einem Patri-
archat, ist die armenische. Einen von manchen nichtkatholischen Arme-
niern behaupteten apostolischen Ursprung dieser Kirche lehnt J. Mecdérian
in seinem Buch ,Histoire et Institutions de I'Eglise Armenienne" mit Recht
ab5l. Die offizielle Bekehrung ganz Armeniens zum Christentum — die
durchaus nicht ausschlie3t, dal es dort schon vorher Christen gab —
geschah durch den hl. Gregor ,den Erleuchter*, der den Ko&nig Tiridates
selbst fur die christliche Religion gewann und der — zu Beginn des
4. Jahrhunderts — in Céasarea in Kappadozien die Bischofsweihe erhielt

und von dort mit dem Auftrag, das Evangelium zu predigen und die
Hierarchie zu organisieren, in sein Heimatland zurickgeschickt wurde"-.

44 J. B. Chabol, Syr.odicon Orientale ou reguei! de synodes nestoriens, Paris 1902, Ka-
non 21, S. 272.

4 a.a O. Kanon 12, S. 266.

"a.a. O, S. 261, 283.

4 a.a.O., S. 293, 277.

47 a.a. O., S. 296.
4" OCA 181, S. 183: vgl. auch: H. Putmann, L'Eglise et I'lslam sous Timothee | (780—

823). Beyrouth 1975, S, 64 ff.
40 R. Devreesse, Le Patriarcat d'Antiodie depuis la paix de 1, Eglise jusqua la con-

90010 arabe, Paris 1945, S. 3. 47, 124.
s* Grotz, a.a. O. (8), S. 170—188.
““ J. Mecerian, Histoire et Instilutions de I'Eglise Armenienne, Beyrouth 1965, S. 19.

4 a. a0, S. 32

53



Aus der Tatsache, dal} der erste Bischof in Casarea geweiht wurde, folgt
nach nichtkatholischen Autoren wie z. B. Malachia Ormanian keinerlei
Abhangigkeit der apostolischen armenischen Kirche von dem Vorort Kap-
padoziens5’. Was diese Kirche betrifft, stellt sich nicht die Frage, wie es
zu einer Zentralisierung kam. Sie war von vornherein eine Nationalkir-
che eines einheitlichen Volkes und schon deswegen zentral organisiert.
Der in Casarea geweihte Hauptbischof, der spater den Titel ,Katholikos"
(wohl nach persischem Vorbild) annahm, konsekrierte alle anderen Bi-
schofe. Gregor der Erleuchter hatte keinen festen Bischofssitz. Seine Ka-
thedrale stand in Aschtischat, im Suden des Landes, aber er durchzog als
wandernder Missionar ganz Armenien, taufte das Volk, besonders die
vornehmen und mafRgebenden Leute54

Die politische Entwicklung fuhrte zur effektiven Unabhéangigkeit der
armenischen Kirche. Im Jahre 429 setzten die Perser den letzten arme-
nischen Vasallen-Konig Artasches ab und machten Armenien einfach zu
einem Teil des persischen Reiches. Eine Verbindung mit dem rdmischen
Reich war deshalb nicht mehr mdglich, folglich auch nicht mehr die Weihe
des armenischen Hauptbischofs in Céasarea. Die Synode von Sahapivan
(444) sah sich gezwungen, die bisherige Bindung an Céasarea zu verleug-
nen, um so dem Perserkdnig zu gehorchen. So berichtet die ,Narratio
de rebus Armeniae*, geschrieben um 700 von einem Anhanger des Kon-
zils von Chalkedon5. Die armenische Kirche machte aber nicht wie die
persische aus der praktischen Unmoglichkeit einer Bindung an die Ge-
samtkirche eine Theorie, dall es so sein misse, sondern sie flugte sich
nur in das Unvermeidliche. Aber dabei blieb es, und so wurde die arme-
nische Kirche von diesem Zeitpunkt an autokephal. Es ist zu betonen,
daRl dies vor dem Konzil von Chalkedon geschah. Es waren dafur also
keine dogmatischen Grunde maflgebend. Der Titel ,Katholikos" wird von
der historisch sehr zuverlassigen ,Narratio de rebus Armeniae" zum
erstenmal fur das Jahr 506 bezeugts0. Vermutlich kam er nach der Erlan-
gung der effektiven Unabhangigkeit in Gebrauch.

Wir haben versucht, die bestimmenden Faktoren beim Ursprung der
hauptséchlichsten autonomen Kirchen des Ostens aufzuweisen, und haben
festgestellt, dal’ ihr Entstehen vor allem im Gewohnheitsrecht seine Ur-
sache hat. Beim Werden dieses Gewohnheitsrechtes hat der apostolische
Ursprung u. E. eine zwar beachtliche, aber doch nur untergeordnete Rolle
gespielt. Eigentlich entscheidend waren der politische Rang einer Bi-
schofsstadt oder Uberhaupt die politischen Verhaltnisse einer Region oder
eines Landes, in dem es zur Bildung einer autonomen, einheitlich organi-
sierten Kirche kam. Auch die missionarische Téatigkeit einzelner Stadte
ist von Bedeutung gewesen.

Die Vollmacht der Oberhaupter autonomer Kirchen ist im ersten Jahr-
tausend nicht die Summe einer Reihe von oben her konzedierter Einzel-

ss M. Ormanian, The Church of Armenia, Second English Ed., London 1955, S. 11.

““ Micerian, a. a. O. (51), S. 41.

““ G. Garille, La Narratio de Rebus Armeniae, Edition critique et commentaire, in:
CSCO, Subsidia, tom. 4, Léwen 1952, S. 101.

« 1. c., S. 155.

54



Privilegien, sondern das Gesamtrecht, ihre Kirchen weitgehend selbstan-
dig zu verwalten, was gelegentliche Interventionen einer hdheren Auto-
ritat, wie sie spéater in der Gesamtkirche wirksam wurde, nidit ausschlief3t.
Wir kénnen hier nicht im einzelnen die Frage der Beziehungen der auto-
nomen Kirchen zu Rom behandeln.

Wir wollen vielmehr untersuchen, wie sich in der weiteren Entwicklung
die Rechte der Kirchenhaupter gestalteten, vor allem auch in ihrer Be-
ziehung zu etwaigen synodalen Gremien, die an der Kirchenregierung

teilnahmen.

Die weitere Entwicklung des Patriarchats von Konstantinopel

Das zeitlich jungste Patriarchat, das von Konstantinopel, wurde in der
Folgezeit das alle anderen uUberragende Patriarchat. Wir behandeln es
deshalb hier zuerst. Alexandrien, das als autonome zentralorganisierte
Kirche zuerst entstanden war, schied wegen der Streitigkeiten um Chal-
kedon von der Mitte des 5. Jahrhunderts an zum grof3ten Teil aus der
universalen Kirche aus und verlor auf gesamtkirchlicher Ebene seine
einstige uUberragende Stellung. Nach dem aus dem alten Byzanz Kon-
stantinopel, das Neue Rom, Sitz des Kaisers und des Senats geworden
war, konnte der Bischof der Stadt nicht mehr ein Suffragan des Bischofs
von Herakleia, der Hauptstadt Thrakiens bleiben. Das hatte man auch in
Rom einsehen sollen. Aber dort liel3 man nichts gelten als das unhalt-
bare, Uberspitzte petrinische Prinzip. Wenn das 1. Konzil von Konstan-
tinopel (381) in seinem Kanon 3 dem Bischof des Neuen Rom einen Ehren-
primat gleich nach dem des romischen Bischofs zuerkannte, “brachtees
im Grunde nur die bereits in Nicaa sanktionierten Grundsatze auf J3"'**
ster Ebene zur Anwendung. Der Bischof der Hauptstadt, der naturgeman
der Verbindungsmann zum Kaiserhof war und den die anderen Bischofe
deshalb brauchten, muf3te eine entsprechende Stellung in der gesamten
Ostkirche haben. Aus dem Ehrenprimat entwickelte sich sehr bald eine
effektive Oberhoheit Uber ein bestimmtes Territorium, namlich das der
burgerlichen Dibzesen Thrakien, Pontus und Asien So bestimmte es der
umstrittene Kanon 28 von Chalkedon5% 58ber auch die von Ronr nicht
angefochtenen Kanones 9 und 17 des gleichen Konzils, die den Bischof
von Konstantinopel zur Berufungsinstanz fur dieselben Dibzesen mach-
ten5», wiesen in die gleiche Richtung. Die Entwicklung zum effektiven
Primat wird bereits auf der Synode von 394 unter Nectanus (381-397)
sichtbar, bei der die Bischéfe von Alexandrien und Antiochien anwesend
waren und die sidi mit einer Angelegenheit des Bistums Bostra beschéaf-
tigte, das zu Antiochien gehorte*. Der hl. Johannes Chrysostomus setzte

57 Kanon 4 von Nicéda, Kirch, a.a.O. (3), S. 404; Kanon 3 von Konslantinopel I, Kiich,
S. 648.

58 Kirch, a, a. O. (3), S. 943.

58 Kirch, a.a.0. (3), S. 941i.

,0 Th. A. Karte, The Jurisdiction of the Patriardis of the Major Sees in Antiquity and
mn the Middle Ages, Washington 1949, S. 26.

55



Bischéfe in Bithynien und Phrygien ab und ernannte neue Bischofe in
Asien6l. Atticus von Konstantinopel (406—426) setzte den Silvanus als
Bischof in Philippopolis in Thrakien ein und versetzte ihn nachher nach
Troas62. Chalkedon hatte im Grunde nur eine bereits bestehende Gewohn-
heit zu sanktionieren. Es verlieh dem Bischof von Konstantinopel das
Recht der Weihe der Metropoliten in den drei genannten Di6zesen, dazu
das der Weihe der Bischofe ,unter den Barbaren"6l. Der Sinn dieser letz-
ten Bestimmung ist strittig. Auch ist man sich nicht einig daruber, ob das
in den Kanones 9 und 17 erwahnte Appellationsrecht an Konstantinopel
sich nur auf die drei Dib6zesen oder auf das ganze Ostreich erstreckte6s
Der Kanon 28 wurde zwar von Rom entschieden abgelehnt, aber man
behandelte seine Bestimmungen in Konstantinopel trotzdem sofort als
geltendes Recht. Anatolius schickte den Kanon an alle Bischofe des llly-
ricum und verlangte von ihnen ihre Unterschrift, obwohl dieses Gebiet
direkt Rom unterstand6". Justinian sanktionierte den Inhalt des Kanons
in seiner Novelle 131, 2*“. Das Trullanum (691) inkorporierte den Kanon
in seine Gesetzgebung6?. Bereits Anatolius und nachher Acacius, der Ur-
heber des ,Henotikon" (482), begannen damit, Kandidaten fur die Bi-
schofssitze von Alexandrien und Antiochien die Weihe zu spenden68. Das
-Epanagoge" benannte Rechtsbuch (vermutlich von Photius verfaf3t), das
zwar wahrscheinlich nie promulgiert wurde, aber doch groRen Einflul3
ausgeubt hat, verlieh dem Patriarchen von Konstantinopel das Recht,
-auch die vor den anderen Patriarchen verhandelten Streitsachen zu pruo-
fen, das Urteil zu verbessern und die rechte Entscheidung zu geben"6s.
Vom 6. Jahrhundert an waren die orientalischen Patriarchen in Konstan-
tinopel durch Apokrisiare vertreten. Sie zeigten ihre Wahl viel haufiger
dem Patriarchen von Konstantinopel als dem Papst von Rom an?0. Die
sogenannte ,Synodos Endimousa”, auf die wir noch zurickkommen wer-
den, wurde vom 9. Jahrhundert an ein Instrument der kirchlichen Zen-
tralregierung des ganzen Ostreichs7’l. Der Titel ,6kumenischer Patriarch"
kam spatestens zur Zeit des acacianischen Schismas (484—519) auf. Der
vergebliche Kampf Gregors des GrofRen (590—604) dagegen ist bekannt.
Paul VI. ist der erste Papst, der diesen Titel unbedenklich gebrauchte.8182** 8

8l R. Janin, Constantinople, in: Dictionnaire d'Histoire et de Geographie Eccl. (= DHGE),
XIlIl, S. 639, der die Quellenverweise bringt.

82 Kone, a.a. O. (60), S. 25.

88 Kanon 28, Kirch, a.a. O. (3), S. 943.

8l Herman, a. a. O. (35), S. 476.

85 V. Grumel, Les Regestes des Actes du Patriarcat de Constantinople, vol. I. Les
Actes des Patriarches, fase. |, Les Regestes de 381 a 715, deuxieme edition, Paris 1972,
nr. 132, S. 96.

88 Justinianus, Corpus luris Civilis, vol. IlIl, Novellae, ed. Il. R. Schoell, Berlin 1899,
S. 655.

87 Kanon 36; vgl. Mansi Xl, S. 959; vgl. A. M/che/, Der Kampf um das politische oder
petrinische Prinzip in der Kirchenfuhrung, in: Grillmeier-Bacht, a.a. O. (35), Il, S. 495.

88 Herman, a. a. O. (35), S. 482.

89 Herman, a. a. O. (35), S. 483.

78 W. de Vrfes, Le ,Collegium Patriarcharum®, in: Concilium 1(1965), nr. 8, (franz. Aus-
gabe), S. 63—67.

71 de Vrfes, a.a. O. (70), S. 76.

56



Die politischen und kirchenpolitischen Verhaltnisse starkten den Ein-
fluR Konstantinopels im ganzen Osten mehr und mehr. Durch die Ableh-
nung des Konzils von Chalkedon durch fast das ganze Patriarchiat Alexan-
drien und die Halfte des Patriarchats Antiochien wurden die an Chalke-
don festhaltenden Teile dieser Patriarchate stark geschwécht und waren
auf das Patriarchat Konstantinopel angewiesen. Die arabische Invasion
hatte zur Folge, dalR die Christen, die dem Glauben des Kaisers anhingen
— deshalb von ihren Gegnern ,Melkiten" genannt, d. h. Anhanger des
..Malik", des Kaisers —, erst recht Schutz in Konstantinopel suchen muf3-
ten. lhre Patriarchensitze waren zeitweise Uberhaupt vakant, oder ihre
Titulare residierten in Konstantinopel und wurden vom Kaiser ernannt.
Die spatere zeitweise Besetzung Antiochiens und eines Teiles von Syrien
(von der 2. Halfte des 10. Jahrhunderts an) starkte aufs neue den Ein-
fluB Konstantinopels dort. Das dem Patriarchat Konstantinopel unterste-
hende Gebiet wurde 733 durch den Willkirakt des ikonoklastischen Kai-
sers Leos Ill., der dem Patriarchat Rom das 0Ostliche lllyricum und dazu
Sizilien und Suditalien entril und Konstantinopel Ubergab, erheblich aus-
gedehnt. Durch die Missionstatigkeit unter den Slaven und Bulgaren
wuchs das Gebiet Konstantinopels enorm. Unter Basilius |. (867—=886)
nahmen die Serben das Evangelium an. Nach anfanglichem Schwanken
entschieden sie sich fur die byzantinische Form des Christentums. Um den
kirchlichen Einflul3 bei den Bulgaren stritten sich bekanntlich Rom und
Konstantinopel lange untereinander. Aber schliefllich wurde auch Bulga-
rien byzantinisiert. Gegen Ende des Jahrtausends erfuhr Konstantinopel
durch die Bekehrung Ruf3lands unter Wladimir von Kiew (989) eine unge-
heure Ausweitung.

Was die innere Struktur des Patriarchats angeht, ist fur Konstantinopel
und Uberhaupt fur die byzantinischen Kirchen das synodale System cha-
rakteristisch. Die ,Synodos Endimousa"” (die Synode der in Konstantinopel
gerade anwesenden Bischéfe) hat in der Geschichte des Patriarchats eine
sehr bedeutende Rolle gespielt. Sie geht sehr wahrscheinlich auf die Zeit
des Nectarius zuriick. In dem Konzil, das im Jahre 394 unter ihm gehalten
wurde, sieht man heute gewohnlich die erste Versammlung dieser ,Sy-
nodos Endimousa"7173. Hajjar stellt die Frage, ob der Patriarch Uber der
Synode stand oder nicht. Er zitiert dazu die ,Epanagoge" aus der Zeit
Basilius' |I. und Leos des Weisen, und zwar deren Titel 9 und 11. Hier
hat man ganz den Eindruck, dall die Synode nur eine beratende Korper-
schaft war. Hajjar stellt aber mit Recht die Frage, ob das hier entwor-
fene Idealbild der historischen Wirklichkeit entspricht. Die synodale Kon-
zeption ist charakteristisch fur die byzantinische Kirche im Gegensatz
zum monarchischen System der romisch-katholischen Ekklesiologie?’.
Wenn man die von V. Grumel herausgegebenen Regesten des Patriar-
chats von Konstantinopel studiert’, so stellt man fest, dal wichtige Ent-
scheidungen manchmal durch den Patriarchen allein, manchmal durch den

71 J. Hajjar, Patriarche et Synode dans I'Eglise Byzantine, in: PrOrChr 4 (1954), S. 128;
derselbe, Synodos Endimousa, in: OCA 164, S. 180.

73 Synodos Endimousa, S. 187—189,

71 Grumel, a.a.O. (65).

57



Patriarchen mit der Synode zusammen gefallt werden. Es scheint nidit
moglich, hier ein Prinzip herauszuschalen. Aber auch hier ist das syno-
dale System, das mindestens spater fur die byzantinischen Kirchen so
charakteristisch wurde, genugsam bezeugt. Naturlich darf auch nicht der
starke EinfluR des Kaisers uUbersehen werden. Der Kaiser gehorte aber
mit zur Kirche hinzu, und so wurde dieser Einflu3, falls er sich in den
rechten Grenzen hielt, nicht als stérend empfunden.

Die weitere Entwicklung in Alexandrien

In Alexandrien blieb jedoch das Kirchenregiment, obwohl es auch dort
naturlich Synoden gegeben hat, durch die Jahrhunderte hindurch sehr
viel mehr autokratisch. Das gilt erst recht vom koptischen Patriarchat von
Alexandrien, in dem hauptséchlich die ursprungliche &agyptische Kirche
fortlebte. Die autokratische Tradition des orthodoxen Patriarchats von
Alexandrien fuhrte noch zu unserer Zeit zu einem scharfen Konflikt zwi-
schen dem Patriarchen Christophorus und seiner Synode, die er jahrelang
Uberhaupt nicht einberief. Um Weihnachten 1953 kam es zu einer Rege-
lung des Konflikts. Der Patriarch muf3te nachgeben?s.

Schon die alten gro3en Bischdfe von Alexandrien regierten ihre Kirche
mit ziemlich unumschrankter Autoritat, in solchem Ausmaf3, daB3 fur sie
spater der wenig schmeichelhafte Name ,Lkirchliche Pharaonen* aufkam.
Das bischoéfliche Gericht konnte in Alexandrien von allen statt des welt-
lichen angerufen werden. Der Bischof hatte ausschliel3liche Jurisdiktion
Uber den Klerus und die Ménche. Wie stark sein Ansehen bei den ande-
ren agyptischen Bischidfen war, zeigt z. B. die Tatsache, dal3 sich dreizehn
von ihnen in Chalkedon weigerten, das Glaubensdekret des Konzils an-
zunehmen, weil sie ohne ihren Erzbischof — Dioscorus war abgesetzt
worden — nichts unternehmen kénnten76. Trotzdem fand sich ein Teil
der agyptischen Bischdfe nach dem Konzil bereit, — freilich auf Befehl
des Kaisers — fur Dioscorus einen Nachfolger zu wahlen: Proterius, der
allerdings beim Volk wenig Anhang hatte. Nach dem Tode des Kaisers
Marcian, 457, wurde er in seiner Kathedrale wahrend des Karfreitags-
Gottesdienstes ermordet. Er hatte seine Wahl dem Papst, Leo dem Gro-
Ren, angezeigt, der ihm in einem Brief vom 10. 3. 454 antwortete, in dem
er den Glauben der Kirche von Alexandrien, den diese vom Petrusschuler
Marcus ererbt hatte, verherrlichte?’l. Der Glaube gerade der Kirche von
Alexandrien war auch vorher schon von den Kaisern neben dem der
RoOmischen Kirche als maRgebend anerkannt worden. Gratian, Valentinian
und Theodosius schrieben 380 allen VVolkern des Reiches vor, den Glau-
ben festzuhalten, den Damasus von Rom und Petrus von Alexandrien
lehrten’8. Leo ermahnte den Proterius, den ererbten Glauben gegen diel5**1

15 PrOrChr 4 (1954), Chronique, Egypte, S. 66 ff.

* ACO I, IIl. 2, S. 116ff.

>> ARP, S. 275.

18 W. de Vries, Die Ostkirche und die Cathedra Petri, in: OrChrPer 40 (1974), S. 130.

1=}

58



damaligen Gegner zu verteidigen, aber auch, die Bischéfe in der tradi-
tionsgeméaRen Abhangigkeit von Alexandrien zu halten?.

Nach dem Konzil von Chalkedon stritten sich die feindlichen Parteien
fast ein Jahrhundert lang um den Patriarchensitz. Eine standige doppelte
Hierarchie existiert seit dem Jahre 536, in welchem Jahre Justinian in
Alexandrien statt des antichalkedonischen Patriarchen Theodosius, den
er nicht anerkannte, einen prochalkedonischen namens Paulus einsetzte.
Theodosius wurde bei Konstantinopel interniert gehalten, regierte aber
unter dem Schutz der Kaiserin Theodora sein Patriarchat weiter. Es wurde
zur Gewohnheit, da3 die prochalkedonischen Patriarchen im Ausland ge-
weiht und dann nach Alexandrien geschickt wurden, so dal sie als Ver-
treter einer fremden Macht erscheinen muf3teng0.

Seit der arabischen Invasion (von 640 an) wurde das prochalkedonische
oder ,melkitische" Patriarchat bedeutungslos. Wir wissen wenig uber
seine Geschichte. Der orthodoxe Metropolit Nikolaus von Aksum schreibt
dazu: ,Diese Periode der Kirche von Alexandrien unter der arabischen
Herrschaft bleibt dunkel'8l. Die Araber beglnstigten die antibyzantinisch
eingestellten Kopten und gaben ihnen den Besitz aller Kirchengebaude.
Das melkitische Patriarchat blieb 75 Jahre lang Uberhaupt vakant. Spater
residierten die Patriarchen haufig in Konstantinopel und wurden dort
ernannt. Die melkitische Kirche von Alexandrien wurde so bedeutungslos.
Die koptische fuhrte ein vom Leben der Gesamtkirche getrenntes Dasein.
Der koptische Patriarch tauschte nur mit dem antichalkedonischen Patriar-
chen von Antiochien die bei der Wahl ubliche Syndica aus.

Von 652 an bis ins 8. Jahrhundert hinein war der melkitische Patriar-
chensitz von Alexandrien vakant. Der Patriarch Kosmas (727—767) ver-
urteilte 764 die Bildersturmerei. Beim 3. Konzil von Konstantinopel (680/
681) hatte ein Priester namens Petrus im Namen des Patriarchats von
Alexandrien die Akten unterschriebensg2

Die koptische Kirche war im Gegensatz zur melkitischen froh, durch
die arabische Invasion den ewigen Druck von seiten der byzantinischen
Regierung losgeworden zu sein. Der wachsende Steuerdruck dampfte
allerdings bald die Sympathie fur die neuen Herren. Die Patriarchen muf3-
ten von ihnen beim Amtsantritt die Bestatigung ihrer Wahl teuer erkau-
fen. Das fuhrte unter anderem zu einem der Krebsibel der Koptischen
Kirche: der Simonie. Es kam auch zu Aufstdnden gegen die arabische
Herrschaft. Allein zwischen 739 und 773 sind funf Aufstdnde zu verzeich-
nen. Unter den nichtarabischen, von Bagdad praktisch unabhéngigen Dy-
nastien der Tuluniden (868—905) und der lkhschididen (935—969) bes-
serte sich die Lage der Christen. Unter den Fatimiden (969—1171) hatten
sie nur unter der Herrschaft des wahrscheinlich geistesgestérten Kalifen
al-Hakim (996—1021) schwere Verfolgung zu erleiden. Die Stellung des
Patriarchen zu dieser ganzen Zeit war die eines ziemlich absoluten Herrn

19 ARP, S. 276.

80 Hardy, a. a. O. (10), S. 1351.

81 Nikolas. Metropolite d'Aksoum, Le regime synodal dans I'Eglise d'Alexandrie, Alexan-
drien 1955, S. 39.

82 J. Faivre, Alexandrie, in: DHGE II, S. 354.

59



der Kirche. Fiur das ganze erste Jahrtausend sind keine koptischen Rechts-
quellen erhalten. Aus der Patriarchengeschichte des Sawirus Ibn al Mu-
qaffa (10. Jahrhundert) ergibt sich, dal Synoden nur bei zwei Gelegen-
heiten abgehalten wurden: bei der Wahl eines neuen Patriarchen und bei
der Weihe des Chrismas, die aber nur ein paarmal wahrend eines Jahr-
hunderts stattfand. Wir haben neuerdings uber die rechtliche Stellung
des Patriarchen gemafRl den Quellen der ersten Jahrhunderte des 2. Jahr-
tausends eine sehr gute Doktorarbeit von Marco Brogi O. F. M.83. Diese
Synoden schrankten die absolute Vollmacht des Patriarchen nicht ein. Die
ersten uns erhaltenen Rechtsquellen der koptischen Kirche bestatigen
diese Situation. Die altesten Kanones eines Patriarchen sind die des
Christodoulos (1046—1077). Er rechtfertigt die Steuern, die vom Patriar-
chen bei Gelegenheit der Weihe von Bischéfen erhoben wurden folgen-
dermaf3en: Die Bischofsstuhle sind Eigentum des hl. Marcus. Deshalb mufR3
der neu eingesetzte Bischof dem Nachfolger des hl. Marcus, dem Patriar-
chen, fur den Bischofsstuhl Steuern zahlen84. Die Kanones sind aufgrund
der Autoritat des Patriarchen allein herausgegeben worden. Es ist nicht
festzustellen, ob er dabei irgend jemanden um Rat gefragt hat8s. Cyrill Il.
(1078—1092) veroffentlichte ebenfalls selbstherrlich Kanones, denen zu-
folge der Patriarch der hdchste Richter seiner Kirche und nur Gott allein
verantwortlich ist. Er kann von keiner menschlichen Instanz gerichtet
werdeng.

Die alteste Rechtskompilation ist die von Abu Sé&lih lu'annis, die um
das Jahr 1000 verfa3t worden ist. Der Verfasser betont sehr stark die
Rechte des Patriarchen uUber die Bischofe. Das Volk hat zwar bei der
Bischofseinsetzung ein Vorschlagsrecht. Die Entscheidung steht aber dem
Patriarchen zu, der freilich dem Volk keinen Bischof aufzwingen sollg7.
In dieser Rechtssammlung finden sich — wie in so vielen — Widerspru-
che. Abu Salih hat seine Sammlung aus Kanones zusammengestellt, die
unter irgendeiner anerkannten Autoritat liefen, ohne sich darum zu
kiimmern, etwaige Widerspriche auszugleichen88. Brogi fal3t sein Urteil
Uber das Patriarchenamt, wie es sich nach den altesten Rechtskompila-
tionen darstellt, folgendermalBen zusammen: Der einmal gewéahite Patri-
arch ist jeder Kontrolle entzogen. Die Patriarchen sind wahre ,kirchliche
Pharaonen "fis.

M M. Brogi, Il Patriarca nelle fonti giuridiche arabe della Chicsa Copta (dal sec. X al
sec. XIlIl) (Estratta da ,Collectanea" nr. 14, pp. 1—161), Cairo 1970—1971, S. 140, der
sich bezieht auf: ,Storia dei Patriarchi" des Sawirus Ibn al-Mugaffa (10. Jh.); vgl. ,Hi-
story of the Patriarchs of the Coptic Church of Alexandria" verdffentlicht und ins Eng-
lische Ubersetzt durch H. P. Evelts in: Patrologia Orientalis (= PO) I, V, X, Paris 1904/
1905, 1910, 1915. Auch das neuere Buch von Iris Habib el Masri, The Story of the Copts,
Dar el Alam el Arabi 1978, scheint uns die These Brogis nicht zu erschuttern.

81 Brogi. a. a. O. (83), S. 41.

85 Sie sind veroéffentlicht und ins Englische Ubersetzt von O. H. E. Burmesler in: Le
Museon 45 (1932), S. 71—84; vgl. zur Sache Brogi, a. a. O. (83), S. 43.

*e Brogi, a.a. O. (83), S. 60.

87 Brogi, a. a. O. (83), S. 101 f.

88 Beispiele dafur s. Brogi, a.a. O. (83), S. 102, 104,

88 Brogi, a. a. O. (83), S. 159.

60



Erst im 13. Jahrhundert wurde ein ernsthafter Versuch unternommen,
die Allgewalt des Patriarchen einzuschranken. Unter dem Patriarchen
Cyrill Ill. Thn Laglal (1235—1243) wurden Synoden abgehalten, die dem
Patriarchen Kanones auferlegten, die seiner Autoritat Schranken setz-
ten™. Diese Kanones wurden aber bald wieder vernachléssigtil. Es blieb
praktisch alles beim alten. Gerade dieser ernsthafte Reformversuch, der
aber schlieRlich fehlschlug, ist eine Bestatigung fur die Starke des auto-
matischen Regimes des Patriarchen im |. Jahrtausend und daruber hin-
aus. Gerade diese Tradition der koptischen Kirche macht uns auch der
These gegenuber skeptisch, die neuerdings vom Metropoliten Nikolaus
von Aksum Uuber die ursprunglich synodale Tradition der alexandrini-
schen Kirche aufgestellt wurde9. Erst um die Mitte des 19. Jahrhunderts
gelang es den Laien der koptischen Kirche — auch mit Hilfe der Regie-
rung — die bislang bestehende Vorherrschaft des Patriarchen zu brechen.

Die weitere Entwicklung des Patriarchats Antiochien

Bei der Entstehung des Patriarchats von Antiochien war vor allem das
politische Prinzip entscheidend, wenn auch der vorubergehende Aufent-
halt des hl. Petrus in der Stadt zu deren Ansehen beigetragen hat. Wel-
che Rechte kamen nun dem Bischof von Antiochien in der ersten Zeit und
dann spéter in seinem Territorium zu? Devreesse schreibt in seinem schon
zitierten Buch93, das einzige nachweisbare Recht des Patriarchen sei es
gewesen, in Konstantinopel einen Apokrisiar zu haben. Das ist nun wirk-
lich zu wenig gesagt. Schon gemalRl Papst Damasus (366—384) ist der Bi-
schof von Antiochien das Bindeglied mit Rom fur alle ihm unterstehenden
Suffraganbischofed. Innocenz I. (402—417) schreibt im Jahre 415 an Alex-
ander von Antiochien einen Brief, in dem er mit Berufung auf das Konzil
von Nicda, ,das die Absicht aller Bischtéfe des ganzen Erdkreises kund-
tat", der Kirche von Antiochien Autoritat uUber alle Glaubigen und Prie-
ster der Didzese (Oriens) zuerkennt. Nicda habe dies angeordnet, nicht
wegen der GrofRe der Stadt, sondern weil Petrus in Antiochien gewesen
sei. Innocenz beschreibt konkret die Vollmachten des Bischofs der Stadt,
die er aufgrund von Nicda anerkennt, als das Recht, die Metropoliten zu
weihen und sich auch um die Weihe der einfachen Bischofe zu kiimmern,
die ohne seine Zustimmung nicht aufgestellt werden durfen%. Der Bischof
von Antiochien hatte das Recht, Synoden seines Gebietes zu berufen und
auf ihnen den Vorsitz zu fuhren. Es sei die eine oder andere von ihnen
erwahnt. Auf der Synode des Jahres 447 hob Domnus von Antiochien
eine durch Ibas von Edessa Uber einige Kleriker verhangte Exkommuni-
kation auf9. Flavian von Antiochien versammelte 508 eine Synode, auf

91 Brogi, a. a. O. (83), S. 89—096.

91 Brogi, a. a.O. (83), S. 160.

>* Nikolas d'Aksoum, a.a.O. (81), S. 7.

91 Devreesse, a.a.O. (49), S. 120.

91 ARP, S. 71 f.

“ ARP, S. 103 1.

““ C. J. Heiele-H. Ledercg, Histoire des Conciles Il, 1, Paris 1908, S. 490—492.

61



der er seine Suffragane das Henotikon des Kaisers Zenon (von 482) un-
terschreiben lie3, das er selbst bereits angenommen hatte97. Theodoret
von Cyrus bemerkt in einem Brief, er sei funf- oder sechsmal nach Antio-
chien gereist, weil er zu einer Synode berufen worden sei. Er halte den
fur schuldig, der einem Ruf zur Synode nicht Folge leisten wolle%. Ob
es in Antiochien &hnlich wie in Konstantinopel eine standige Synode
gab, steht nicht fest. Aus der Gesetzgebung Justinians, der allgemein
von Patriarchalsynoden spricht%, geht dies nicht klar hervor. — Das Kon-
zil von Chalkedon hatte, auch was das Patriarchat von Antiochien be-
trifft, eine dauernde Spaltung zur Folge. Es bildeten sich zwei etwa gleich
groRe Teile heraus. Die hellenisierte Bevolkerung der Stadte nahe der
Kuste hielt am Glauben von Chalkedon fest, wahrend man auf dem syri-
schen Lande, vor allem auch im ndérdlichen Mesopotamien mit den Geg-
nern des Konzils gemeinsame Sache machte. Der eigentliche Organisator
einer antichalkedonisch eingestellten Gegenhierarchie gegen die offizielle
Reichskirche war Jacobus Baradaus, der um die Mitte des 6. Jahrhunderts
wirkte. Bis dahin war der Patriarchenthron zwischen den beiden Par-
teien umstritten gewesen. VVon 512—518 z. B. hatte ihn Severus, der
eigentliche Vater des reinen Verbalmonophysitismus innegehabt, ohne
einen chalkedonischen Rivalen zu haben. Severus starb 538 in Agypten.
Es gibt keine zuverlassige Nachricht dariber, wann genau er einen Nach-
folger erhielt. Nach V66bus mul3 es zwischen 544 und 560 gewesen sein™9.
Sein Name war Sargis von Bet Kartise.

Die arabische Invasion, von 634 an, veranderte die Situation der Chri-
sten beider Parteien von Grund aus. Sie wurden ,beschitzte" Beisassen
im islamischen Reich. Was den Besitz der Kirchengebaude angeht, hielten
die Eroberer hier den Status quo aufrecht. Die verschiedenen Kommuni-
taten behielten die Rechte, die sie vor der Invasion gehabt hatten. Die
Patriarchen wurden vom Kalifen auch als die burgerlichen Oberhaupter
ihrer Glaubigen anerkannt. Von der weiteren Entwicklung der cbalkedo-
nischen oder ,melkitischen” Kirche unter dem Islam wissen wir recht
wenig. Zu Beginn des 8. Jahrhunderts war der Patriarchensitz etwa
40 Jahre lang vakant. Es scheint, daR zu dieser Zeit eine Sondergruppe,
nach dem Kloster des hl. Maron (f vor 423)10' ,Maroniten" genannt, sich
einen eigenen Patriarchen gab. Wir haben daruber einen Bericht in der
Chronik Michaels des Syrers (Patriarch 1166—1199)'®*, der sich vermut-
lich auf Dionysius von Tellmahre (Patriarch 818—845) stutzt, der uUber
einen Streit zwischen Melkiten und Maroniten berichtet, der zwisdien
744 und 750 stattgefunden haben muf3. Die Maroniten werden als Gegner
Maximus' des Bekenners hingestellt. Dionysius fugt dem Bericht hinzu,
die Maroniten seien damals schon so gewesen, wie sie zu seiner Zeit

Mansi, a.a. O. (67), S. 347; vgl. Hagemann, a.a. O. (9), S. 190.
*9 Ep. 81, PG 83, 1261; vgl. Hagemann, a.a. O. (9), S. 190.
'* Novellae, a. a. O. (66), 123, cap. 22, S. 611 ff.
A. V0oobus, Syrische Kanonessammhragen, | Westsyrisdie Originalurkunden, in:
CSCO, Subsidia, tom. 35, Lowen 1970, S. 177.
101 S. Theodorei, Religidse Historia XVI, PG 82, 1418.
105 J. B. Chabol, Chronique de Michel, Patriarche jacobite d'Antioche, Paris 1900—
1910, tom. 11, S. 511

62



waren: ,Sie weihen einen Patriarchen und Bischofe ihres Klosters™03.
Das ist der einzige uns bekannte beachtenswerte Bericht, den wir Uber
die fruhe Existenz eines maronitischen Patriarchats haben. Der Grund der
Trennung der Maroniten von den Melkiten war offenbar ein dogmati-
scher. Das besagt nicht, dalR sie ,Haretiker" gewesen seien, und es folgt
auch nichts daraus Uber ihre Beziehungen mit Rom.

Uber das antichalkedonische Patriarchat, im wissenschaftlichen Sprach-
gebrauch nach dem Begrinder seiner Hierarchie das ,jakobitische" ge-
nannt, sind wir besser informiert als Uber das melkitische. Der jakobiti-
sche Patriarch konnte kaum je in Antiochien residieren. Fur gewo6hnlich
nahm er seinen Wohnsitz in einem der syrischen Kloéster Mesopotamiens.
Nur der Patriardi Elias hat 721 fur kurze Zeit sich in Antiochien aufhal-
ten kdnnenlll

Unter islamischer Herrschaft waren die Jakobiten froh, das verhaldte
Joch der Byzantiner loszusein. Die ersten Kontakte mit den Kalifen waren
freundschaftlich. Es hat zwar bisweilen Verfolgungen gegeben, aber
daran war wohl mehr die Ungeschicklichkeit der Kirchenfiihrung schuld
als der etwaige bdse Wille der muslimischen Machthaber. Der bedeutende
Patriarch Dionysius von Tellmahre (818—845) erreichte das Aufhoren der
VerfolgungsmafRnahmen. Unter den Abassiden in Bagdad (von 754 an)
war es Brauch geworden, dafl3 der Patriarch seine Stellung durch den Ka-
lifen bestatigen lassen muf3te. Dionysius wurde sogar vom Kalifen nach
Agypten geschickt, um in der koptischen Kirche Frieden zu stiftenit'**
Dionysius strebte wohl danach, sein Patriarchat im Kalifenreich als herr-
schende Kirche anerkennen zu lassen. Wir haben einen Bericht Uber eine
Diskussion, die er mit dem Kalifen al-Ma'mun fuhrte, in der er diesem
den Ursprung und die Vollmachten des Patriarchats auseinandersetzte.
Es heil3t da: ,Darum erstreckt sich die Vollmacht des Patriarchen auf Bi-
schofe, Presbyter und Diakone, und niemand von denen, die dem Patriar-
chen unterstellt sind, darf wider ihn auftreten, noch einen von seinen Be-
fehlen aufheben oder mit ihm uUber irgendeinen Vorgang rechten"100.* Der
Patriarch konnte Bischéfe absetzen und in seinem Amtsbereich, der die
ganze frihere politische Didzese ,Oriens” mit Einschlul3 Paldstinas um-
falte, konnte er allein Bischofe weihen. Auch konnte er Neueinteilungen
von Eparchien vornehmenl(i. Die Stellung des Patriarchen bei den Jako-
biten war wohl starker als die seines Amtsgenossen bei den Melkiten.
Aber es hat auch nicht an Opposition gegen den jakobitischen Patriar-
chen gefehlt. Ein Beispiel dafur ist, was dem Patriarchen Qyriagqos (793—
817) widerfuhr. Auf einer Synode des Jahres 794 muf3te er in einer dog-
matischen Frage nachgeben. Er hatte die liturgische Formel ,Das himm-

101 Chabot, a. a.O. (102).

101 Bar Hebraeus, Chronik 1, S. 298.

15 R. Abramowski, Dionysius von Tellmahre, Jakobilischer Patriardi von Antiochien,
818—845, Leipzig 140, S. 112.

,M Abromowski, a.a. O. (105), S. 119, verweist auf Midief, Chronique, lib. XII, cap. 14;
Cliabol, a.a. O. (102), I, S. 68.

107 W. Hage, Die syrisch-jakobitische Kirdie in frahislamischer Zeit, Wiesbaden 1966,
S. 17.

63



lische Brot brechen wir", die er als unorthodox ansah, streng verboten,
mufdte sie aber unter dem Druck der Synodalvater freigebeni(8

Die Macht des Patriarchen war also praktisch nicht unbegrenzt. Grof3e
Schwierigkeiten bereitete nicht wenigen Patriarchen die Tatsache, dafl
fur den Osten des Patriarchats ein anderer Hierarch, der ,Maphrian" zu-
standig war, der in Tagrit (am Tigris zwischen Mossul und Bagdad) resi-
dierte. Der Ursprung des Maphrianats hat seinen Grund in dem Umstand,
dalR die jakobitische Kirche bis zur arabischen Invasion fur gewdhnlich
in zwei einander feindlichen Reichen existierte: dem byzantinischen und
dem persischen. Schon Jacobus Baradaus weihte 558/59 einen ,Metro-
politen des Ostens", der das Recht hatte, auch Bischéfe zu weihen. Er
hatte zunachst keine feste Residenz. Die Synode, die 629 im Kloster Mar
Mattai bei Mossul abgehalten wurde, ernannte einen Metropoliten fur
Tagrit namens Marutéd, der spater den Titel ,Maphrian”, d. h. ,Frucht-
bringer" annahm, eben weil er Bischotfe weihen konnte. Er wurde der
hdchste Hierarch des persischen Gebietes der jakobitischen Kirche, der
dem Patriarchen fast gleichgeordnet war. Auch als durch die arabische
Invasion die politischen Grenzen zwischen dem ehemals byzantinischen
bzw. persischen Reich gefallen waren, blieb die Wurde des Maphrians
erhalten. Das Kloster Mar Mattai hatte zudem seinen eigenen Metropo-
liten, dem Bischofe unterstandenl(d. Der Maphrian wird spater — nach
persischem Vorbild — auch ,Katholikos" genanntlll. Sein Verhaltnis zum
Patriarchen, das zu Unzutraglichkeiten gefuhrt hatte, wurde schlief3lich
auf einer gemeinsamen Synode der ,westlichen und O6stlichen Vater"
(869) in Kephartuta in Mesopotamien geregeltlll

Die Weiterentwicklung der ostsyrischen oder ,nestorionischen“ Kirche

In Persien lebte das jakobitische Patriarchat in Konkurrenz mit der ost-
syrischen Kirche, die von vornherein fur die Zwei-Naturen-Lehre einge-
treten war und schliel3lich auf einer Synode von Seleucia-Ctesiphon (486)
nestorianische Formeln annahmlld. Ob es sich dabei um eine eigentliche
Héaresie handelte, sei dahingestellt. Wenn wir der Einfachheit halber von
s,hestorianischer" Kirche sprechen, soll damit Uber diese Frage kein Ur-
teil gefallt werden. Der Name ,Nestorianer" kommt auch bei ostsyrischen
Autoren selbst vor, z. B. bei Ebedjesulld. Die Vollmachten des nestoriani-
schen Patriarchen gingen sehr weit. Er regierte seine Kirche sehr autori-
tativ, stielR dabei freilich nicht selten auf Widerstand. Der Patriarch reser-
vierte sich das Recht, Metropoliten und Bischofe zu weihenlld Eine Weihe

In* Vodbus, a. a. O. (100), S. 21,
a.a. 0., S. 90—93.

"e a.a. 0., S. 223.

111 a.a. 0., S. 55—57.

nt Chabot, Synodicon, a. a.O. (43), S. 302.

"* Liber Margeritae, in: A. Maius, Scriptorum Veterum Nova Collectio, (= Mai), tom.
X, 2, Rom 1938, S. 353.

114 Synode de Mar Aba 544, Chabot, Synodicon, a. a.O. (43), S, 319.

64



ohne Autorisierung durch den Patriarchen galt als ungultigll5,*was natur-
lich bei inneren Streitigkeiten, die nicht selten vorkamen, zu gro3en Un-
zutraglichkeiten fuhren konntelll. GemaR Iso'yahb Ill. (647—658), der sidi
mit Rebellen auseinandersetzen muf3te, haben diese durch ihren Abfall
von der wahren Kirche sich selbst der priesterlichen Kraft beraubtll’.

Der nestorianische Patriarch Ubte zur Zeit der Herrschaft der Abassiden
in seinem Gebiet die burgerliche Gerichtsbarkeit auch tber die Melkiten
und Jakobiten ausll8

Die Vollmachten, die der Patriarch in Anspruch nahm, wurden nicht
immer widerspruchslos angenommen. Wabhrscheinlich sind die Akten der
Synoden, wie sie Chabot veroffentlicht hat, zugunsten des Patriarchen
gefarbtll". Es ist aber im Synodicon doch auch von Widerstand gegen
tyrannisch regierende Patriarchen die Redel2. Macomber urteilt aber doch
abschlieBend, fur gewohnlich sei die streng zentralisierte Patriarchen-
Autoritat anerkannt worden!?l. Freilich konnte sich der Patriarch nicht
immer durchsetzen. Ein Beispiel daftr ist der schwere Konflikt Ende des
5. Jahrhunderts zwischen dem Bischof Barsauma und dem Patriarchen
Babowai. Barsauma erreichte beim Konig sogar die Hinrichtung des Pa-
triarchen. Dessen Nachfolger, Acacius zwang zunéchst den Barsauma zur
Unterwerfung. Spater lehnte dieser sich aber wieder gegen den Patriar-
chen auf. Beide starben unversohntl22

Weitere Entwicklung der armenischen Kirche

Schon vor der Unabhangigkeitserklarung durch die Synode von Sahapi-
van (444) war der letzte Katholikos, Sahak, der noch zu der Dynastie
Gregors des Erleuchters gehért hatte, 439 gestorben. Es ist fur Armenien
charakteristisch, dalR mehr als ein Jahrhundert lang dort eine regelrechte
Dynastie, in der normalerweise der Sohn auf den Vater folgte, die Kirche
beherrschte. In dem einheitlichen nationalen Konigreich gab es nur einen
Hauptbischof, spater ,Katholikos" genannt, der alle andern Bischofe
"weihte. Eine Metropolitanverfassung war in Armenien unbekannt. Die
Wechselnden politischen Verhaltnisse fuhrten jedoch auch zu kirchlichen
Wirren und zu Gegensatzen zwischen untereinander rivalisierenden Ka-
tholikoi und damit zur Schwéachung der Autoritat des Katholikos.

Die armenische Kirche hat sich durch die Ablehnung des Konzils von
Chalkedon in Gegensatz zur Gesamtkirche gestellt. Wann genau diese

115 Chabot, Synodicon a. a. O. (43), S. 263, 271, Synode des Jahres 410.
118 Vgl, zur Sadie W. de Vries, Der Kirchenbegriff der von Rom getrennten Syrer, OCA,
US, Rom 1955, S. 133.
117 Iso'yahb I1l. (647—58): R. Duval, Iso'yahb patriardiae Ill, Liber Epistolarum (CSCO
Scr. Syri Series Il, tom. 64), Paris 1904, S. 186.
Macomber, a.a. O. (41), in: OCA 181, S. 193.
Ebenda.
10 Vgl. z. B. die Synode des Jahres 554, Chabot, Synodicon, a. a.O. (43), S. 353. f,
11 ¢, S. 200.
1" Vgl. G. Bardy, Barsauma in: DHGE VI, S. 948—959.

65



Ablehnung geschah, ist strittig. Karekin Sarkissian, der die Vorgeschichte
und die Grunde der Verwerfung des Konzils von Chalkedon sehr genau
und sachlich dargelegt hat, ist der Auffassung, dal3 diese im Zusammen-
hang mit dem Konzil von Dwin (506) geschah23. Anderen zufolge hat die
armenische Kirche erst auf der Kirchenversammlung zu Dwin im Jahre
551 oder 554 Chalkedon verurteilt. Mecerian verwirft die z. B. von Ga-
ritte und Toumanoff vertretene These, dal3 die armenische Kirche bereits
506 das Henotikon, das damals im byzantinischen Reich herrschend war
und in einem antichalkedonischen Sinn verstanden wurde, angenommen
habe’2d. Dwin war, nebenbei gesagt, seit 471 Sitz des Katholikos.

Chalkedonische und antichalkedonische Tendenzen rivalisierten in Ar-
menien miteinander. Die grolRe Masse des Volkes war freilich gegen
Chalkedon eingestellt. Im Jahre 551 (oder 554) verurteilte eine zweite
Synode von Dwin, berufen durch den Katholikos Nerses Il., formell das
Konzil, dazu auch die geméafigte Lehre des Severus von Antiochien, und
nahm die radikalere des Julian von Halikarnas anl%. Der Kaiser Mau-
ritius (582—602) eroberte einen Teil Armeniens und suchte dort mit
Gewalt das Konzil von Chalkedon wieder zur Annahme zu bringen. Der
Katholikos Moses widerstand dem energisch. Aber die meisten Bischdfe
nahmen, freilich unter Druck, das Konzil anl. Sie stellten gegen Moses
einen chalkedonfreundlichen Katholikos, Johannes Ill. Bagarantsi (593—
611), auf.

Der Sieg des Heraklius uber die Perser hatte eine Union der Arme-
nier mit den Byzantinern zur Folge, die 632 in Karin unter dem Katho-
likos Ezr (630—641) abgeschlossen wurde, freilich unter monotheletischem
Vorzeichenl?7. Diese Union hatte keinen langen Bestand, weil bald dar-
auf, ab 640 die Einfélle der Araber nach Armenien einsetzten. Armenien
stand 640—862 unter arabischer Herrschaft, was freilich, vor allem zur
ersten Zeit nicht eine feste Zugehorigkeit zum arabischen Reich bedeu-
tete. Armenien war ein Streitobjekt zwischen den Byzantinern und den
Arabern. Eine Synode von Dwin 649 scheint sich wieder gegen Chalkedon
ausgesprochen zu habenl28

Die Armenier verstanden es, geschickt zwischen Arabern und Byzan-
tinern zu mandvrieren. Der Katholikos Anastasius |. erreichte, zusam-
men mit Laiennotablen, von Moawia, dem ersten Kalifen der Omajaden-
Dynastie in Damaskus, die Ernennung eines Armeniers zum Gouverneur
einer Kernzone von Armenien, die noch eine gewisse Autonomie be-
hieltl2. Gleichzeitig suchten die Armenier aber auch gute Beziehungen
mit den Byzantinern. Der Katholikos Sahak Ill. ging sogar mit einigen
Bischéfen nach Konstantinopel, wo er im Jahre 690 mit dem Kaiser Justi-

113 K. Sarkissian, The Council of Chalcedon and the Armenian Church, London 1965,
S. 213.
14 Mecdrian, a.a. O. (51), S. 64—66.
a.a. 0., S. 66 f.
l« a.a. 0., S. 73.
a.a. 0., S. 77.
'S a.a O, S. 81
a.a. 0., S. 83

66



nian Il. in Gemeinschaft trat. Freilich mul3te er, in die Heimat zuridege-
kehrt, doch wieder die Byzantiner anathematisieren!3.

Der Niedergang des Kalifenreiches gestattete die Wiederherstellung
einer gewissen, zuletzt fast vollstandigen Autonomie Armeniens von
862—1071. Aschot Bagratuni wurde vom Kalifen zuerst zum ,Fursten der
Fursten" und schlieBlich zum Konig ernannt, freilich unter der Oberho-
heit der Kalifen. In Byzanz war damals die starke mazedonische Dyna-
stie mit Basilius I. an die Macht gekommen. Auch die Byzantiner erkann-
ten die Wiederherstellung der Koénigswirde bei den Armeniern an.

Gegen Ende des Jahrtausends setzte die Auswanderung vieler Arme-
nier aus ihrer kaukasischen Heimat ein, zuerst unter dem Druck der By-
zantiner und spater unter dem der seldschukischen Turken.

Bis zum Ende des ersten Jahrtausends blieb das Katholikat aber noch
geeint. Die verschiedenen Spaltungen entstanden erst im 2. Jahrtausend.

Die armenische Kirche ist als autonome Nationalkirche bereits vor der
Ablehnung des Konzils von Chalkedon entstanden. Die Haltung der Ar-
menier dem Konzil gegenuber war nicht immer einheitlich und hing weit-
gehend von den politischen Wechselfallen ab, denen Armenien damals
ausgesetzt war. Dies verursachte manchen Streit, der der Autoritat des
Katholikos abtraglich war.

Wir haben versucht, die Entstehung und die Weiterentwicklung der
wichtigsten autonomen Kirchen des Ostens kurz darzustellen. Die Exi-
stenz autonomer Kirchen ist fur den Osten von fundamentaler Bedeutung;
sie charakterisiert seine ganze Geschichte und seine gegenwartige Eigen-
art. Man hat im Westen im 2. Jahrtausend zur Zeit des Entstehens der
unierten Kirchen fur diese Tatsache nicht das notige Verstandnis aufge-
brachti3l. Dieser Mangel an Achtung war fur den geringen Erfolg der
Unionsbemihungen tatsachlich mitverantwortlich. Nur ein erneuertes
Verstandnis fur die Existenzberechtigung autonomer Kirchen im Osten
kann dazu helfen, die Spaltung zu Uberwinden.

130 Garitle, a. a. O. (55), Text: S. 46f., Kommentar: S. 350—356; vgl. Micirian a a O

(51), S. 86.
131 W. de Vries, Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963, S. 296 ff.

67



DIE MODERNEN AUTOKEPHALIEN

HERMENEGILD M. BIEDERMANN

Wurzburg

Immer, wenn das Wort ,modern"” in einer Themenstellung begegnet, mel-
det sich bei mir gleich ein gewisses Unbehagen: Was soll mit dem Wort
eigentlich angezeigt oder ausgesagt werden? Ist es eine Zeitangabe, meint
es ganz einfach so viel wie ,gegenwartig”, ,heutig"? Oder zielt es auf
eine inhaltliche Bestimmtheit, in Richtung auf eben jetzt ,gangige" An-
schauungen, auf so etwas wie zeitgendssische Stromungen, auf modische
Denkweisen gar, gesteuert vom anonymen ,man sagt heute"” und ,man
tut doch"?

Naturlich, in unserem Fall handelt es sich offenbar um sachliche Gege-
benheiten — um Autokephalien, d. h. um Kirchen, die sich selbst mit
diesem Pradikat naher bezeichnen als selbstandige oder unabhangige
Kirchen. So jedenfalls werden Wort und Begriff ,autokephal“ in der Re-
gel Ubersetzt und zugleich umschrieben, interpretiert; denn Ubersetzung
ist Interpretation. Wobei man sofort vor der Notwendigkeit steht, zurtick-
zufragen, ob denn die Ubersetzung den wirklichen bzw. den ganzen In-
halt trifft. Hinsichtlich unseres Terminus ist diese Frage unbedingt be-
rechtigt, sogar gefordert: Kann es uUberhaupt ,unabhéngige Kirchen" ge-
ben? Oder selbstandige"? Jesus, so sagen die Dogmatiker, wollte nur
eine Kirche, er hat nur eine gegrundet, und sie ist der eine Leib, dessen
einziges Haupt Christus selber ist. Also, so mussen wir dann folgern,
ist jede autokephale oder selbstandige oder unabhéngige Kirche dies alles
nur in einem sehr relativen Sinn. Christen und ihre Kirchen durfen ein-
fach nicht an der apostolischen Mahnung vorbei ihr Kirchesein aufbauen:
.Seid eifrig bedacht, die Einheit des Geistes zu wahren durch das Band
des Friedens. Es ist nur ein Leib und ein Geist, wie ihr ja auch, als ihr
berufen wurdet, zu einer Hoffnung berufen worden seid: Es ist nur ein
Herr, ein Glaube, eine Taufe, ein Gott und Vater aller, der da Uber allen
und durch alle und in allen ist" (Eph 4, 3—6). Eine ,,Rundum-Autokepha-
lie" kann es demnach niemals geben; Christen, ob im Osten oder We-
sten, die ihre Kirche als eine absolut und vollkommen selbstandige pro-
klamierten, verstielRen gegen das Wesen der Kirche uUberhaupt, wenn sie
sich mit ihrer Proklamation von der Verantwortung gegeniuber den ande-
ren Kirchen lossagen wollten. Dagegen steht fur immer die Forderung
des einen Glaubens an den einen Herrn und des einen und selben neuen
Lebens aus der einen Taufe, daraus sich in dem einen Geist der eine Leib
auferbaut.

68



Zu Wort und Sache der Autokephalie heute

Nun verbinden sich Wort und Begriff ,Autokephalie” in unserem Denken
*n der Regel sofort mit einem bestimmten Kirchentum, das wir hierzu-
lande gewohnt sind als Orthodoxe Kirche oder als die Orthodoxie ein-
fachhin zu bezeichnen. Wir akzeptieren damit einen wesentlichen Aus-
druck ihres Selbstverstandnisses, ohne den darin u. U. enthaltenen exklu-
siven Anspruch in jedem Fall hinsichtlich dieser Ausschlie3lichkeit mit-
zuUbernehmen. Richtiger oder unmiR3verstandlicher mu3ten wir sagen: die
»Ostliche Orthodoxie" — diese Bezeichnung hat sich jedenfalls als Unter-
scheidung gegenuber der ,orientalischen Orthodoxie" eingeburgert —
oder noch genauer: die ostliche Orthodoxie byzantinischer Tradition. Da-
bei verstehen wir ,byzantinisch" ausschliel3lich als Hinweis auf das ge-
schichtliche Zentrum, an dem und durch das diese Kirche samt der Weise
ihres Lebens ursprunghaft gepragt wurde. Auch mein Thema: ,Die mo-
dernen Autokephalien" glaube ich von dieser 6stlichen Orthodoxie und
ihrer Kirche bzw. ihren Kirchen verstehen zu sollen. Und gerade von ihr
in ihrer Gesamtheit wird man sagen muissen, dafl} sie sich des apostoli-
schen Auftrags, bemiht zu sein um den einen Glauben und um die eine
Taufe, immer bewuf3t war, ihn auch heute ohne Abstriche wahrnehmen
‘will, nicht zuletzt in der 6kumenischen Zusammenarbeit mit den ande-
ren Kirchen. Aber ebenso entschieden halt sie in ihren einzelnen Orts-
kirchen fest an ihrer jeweiligen Autokephalie, so sehr, da man durchaus
mit Recht sagen kann: Die Orthodoxe Kirche des Ostens ist die Gemein-
schaft und die Einheit der durdi den einen Glauben und das eine sakra-
mentale Leben verbundenen autokephalen Ortskirchen. Autokephalie
wird dann gewissermalen zum Verfassungsprinzip der heutigen Ortho-
doxie.

Von diesem Tatbestand her fragen wir von neuem nach Sinn und In-
halt des Wortes ,autokephal", ,Autokephalie”. Seine griechische Her-
kunft ist ihm gleichsam auf die Stirn geschrieben. Doch merkwurdiger-
weise findet es sich in keinem der Kanones des ersten Jahrtausends, die
doch bis heute die Verfassungslandschaft der orthodoxen Kirchen wenig-
stens mitbestimmen. Im Zusammenhang mit der Erhebung der russischen
Metropolie in Amerika zur Autokephalie durch das Patriarchat von Mos-
kau konnte man gelegentlich die Bemerkung lesen, man gebrauche den
Begriff, speziell von griechischer Seite, eher sparsam. Im Register der
groBen Dogmatik von P. Trembelas aus der jungsten Zeit (1959 ff.) wird
man das Wort tatsé&chlich vergebens suchen. Und schlagt man die grie-
chische Enzyklopadie fur Religion und Ethik auf, dann findet sich unter
dem Stichwort Aixov.e*aXov lediglich der Verweis auf das Lemma ’'Kxv.Xrpia.
Aber nicht etwa in dem von J. Karmiris gezeichneten Korpus des Arti-
kels Uber die Kirche, erst in einer Art von Anhang, unter der in Klam-
mern gesetzten Uberschrift: ,Die Teile der Orthodoxen Kirche heute" und
nicht gezeichnet, wird daruber gehandelt. Ich darf diesen Text vollstandig
zitieren: ,Die gesamte Orthodoxe Kirche ist heute aufgeteilt in Patriar-
chate und autokephale National- oder Ortskirchen. Die autokephalen Kir-
chen unterstanden fruher einem Patriarchat; hauptséchlich versteht man
aber unter diesem Begriff die verschiedenen Ortskirchen, die selbstandig

69



geworden sind (genauer: ,die sich emanzipiert haben") und ein eigenes
administratives und geistliches ,Haupt® haben (einen Vorsteher-Erzbi-
schof und eine HI. Synode), vor allem aufgrund des Zusammenfallens der
Grenzen ihres Gebietes mit denen des entsprechenden Staates. Aus die-
sem zuletzt genannten Grund wurden auch die neueren Patriarchate aul3er
den alteren (Konstantinopel, Alexandreia, Antiocheia, Jerusalem) gegrun-
det: das russische, serbische, rumanische, bulgarische, georgische (iberi-
sche). Einige Kirchen sind nicht, vollkommen autokephal, sondern auto-
nom, wie z. B. die Kirche von Kreta, die zum 6kumenischen Patriarchat
gehort, aber ein eigenes Leitungsorgan, die Lokalsynode, besitzt. In vol-
lem Sinn ist es z. B. die Kirche von Cypern, seit 410, die Kirche von Grie-
chenland (auRR3er Kreta und Dodekanes), seit 1833, und die von Albanien,
seit 1922, anerkannt 1935."

Soweit der Text. Dazu wéaren viele Anmerkungen zu machen, etwa zu
den verschiedenen Jahreszahlen, oder dann zum Umfang der griechischen
autokephalen Kirche. Und man kénnte auch fragen, warum einige Kirchen
in der Aufzahlung fehlen. Der Artikel kann sich damit rechtfertigen, daR
er ja von Beispielen nur reden wollte, ohne eine Volistandigkeit in der
Aufzahlung anzustreben. Doch kann auch die Auswahl von Beispielen
fur die dargestellte Sache wie fur den Darstellenden recht aufschluBBreich
sein oder Anla3 zu Vermutungen geben. Wichtiger ist vielleicht die Wahl
des Wortes fur die Gewinnung der Autokephalie: — ,emanzi-
pieren": diese Kirchen wurden also ,freigelassen" oder haben sich auch
wohl selbst ,emanzipiert”, eine mdglicherweise intendierte Anspielung
auf den Weg, den sie jeweils gingen, um ihre Autokephalie zu erlangen.
Konstantinopel, das fast immer Partner im Prozel3 der Freilassung oder
Emanzipation war, hat ihnen ja den Weg in die ,Freiheit" und zur ,Selb-
standigkeit” in der Regel nicht leicht gemacht, und umgekehrt haben diese
nicht sehr auf die oft bedrangte Situation des ersteren Ricksicht genom-
men. Die Geschichte der Kirche von Hellas seit dem Befreiungskampf im
19. Jh. ist da ein besonders instruktives Beispiel.

Was uns aber vor allem angeht, ist die Aussage Uber die wesentlichen
Voraussetzungen oder Eigenschaften einer Autokephalie wie uber ihre
hauptséchliche Grundlage. Danach ist sie gekennzeichnet durch den Be-
sitz eines eigenen administrativen und geistlichen ,Hauptes" (xecpaXij), und
dieses wieder wird umschrieben mit ,Vorsteher-Erzbischof und HI. Sy-
node". Es braucht also einen Ersthierarchen, allgemein als itposora>s
dpxcsctlaxoTios bezeichnet: doch wird weder Uber dessen Wahl oder Bestel-
lung Néaheres gesagt noch uUber seine Aufgaben oder Rechte. Hiertuber
muf3 man wohl die ,Verfassungen" der einzelnen Kirchen befragen. Da-
gegen wird als hauptsachliche, d. h. doch: nicht als einzige, Basis fur die
Errichtung einer Autokephalie angegeben das ,Zusammenfallen der Gren-
zen ihres (seil, der Kirche) Gebietes mit denen des entsprechenden Staa-
tes". Damit wird das Territorialprinzip als normale Grundlage einer auto-
kephalen Kirche benannt, und zwar in dem Sinn, daf sich das Territo-
rium der Kirche und des Staates, auf dessen Boden sie existiert, decken
sollen. Das Prinzip konnte also umschrieben werden: Selbstandiger Staat
— autokephale Kirche. Es habe — nach der Enzyklopadie — bei der Er-
richtung der ,neueren Patriarchate" zugrunde gelegen, die Ausnahme

70



seien dagegen die vier ,alteren“, d. i. Konstantinopel, Alexandreia, An-
tiocheia und Jerusalem. Sicher, sie lagen einmal alle innerhalb des byzan-
tinischen Reiches, doch gerade bei ihnen war von Anfang an das Terri-
torialprinzip ausschlaggebend, wie schon vor ihnen bei den Metropolien
als den ,Urautokephalien“. Neu ist also nicht das Territorialprinzip als
solches, sondern seine Identifizierung mit dem jeweiligen Staatsgebiet.
Es war diese Identifizierung, die noch 1872 — gegen das Nationalprinzip
— die Grundlage fur die Verurteilung der bulgarischen Kirche abgab,
und sie gibt umgekehrt wesentlich die Grundlage ab fur die Forderung
einer einzigen autokephalen orthodoxen Kirche auf dem Gebiet der Ver-
einigten Staaten von Amerika.

Demgegenuber spielt das Prinzip der Nationalitat — wenigstens dem
Anschein nach — erst eine zweitrangige Rolle, schaut man auf die Ge-
schichte der Orthodoxie in den letzten 200 Jahren. Tatsachlich weiten
oder verengen sich die Grenzen einer Kirche jeweils mit denen des be-
treffenden Staates; ja, eine Kirche verliert ihre Selbstandigkeit, wenn ihr
Staatsgebiet einem anderen eingegliedert wird. So geschehen an der
georgischen Kirche, als sich das Zarenreich Georgien einverleibte, und
ahnlich an den Kirchen der Baltischen Staaten, als diese durch den Sowjet-
staat annektiert wurden. Die Kirchen auf dem Balkan wuchsen und
schrumpften mit den Staaten, ohne Rucksicht darauf, welcher Nationalitat
die Bevolkerung der gewonnenen oder verlorenen Gebiete war. Audi
das ist freilich keine neue Erscheinung, sondern bereits wohlbekannt aus
der byzantinischen wie aus der osmanischen Zeit Konstantinopels. Die
Tatsache, daRR innerhalb der Sowjetunion die georgische Kirche — gewis-
sermal3en als Pendant zur georgischen Sowjetrepublik — ihre Selbstan-
digkeit zurickgewann, kann andererseits wie ein Vorbild fur das Ver-
halten der makedonischen Kirche in den 50er und 60er Jahren innerhalb
der jugoslawischen Bundesrepublik gelten. Das bedeutet, dal bei der
Errichtung von Autokephalien das Territorialprinzip und das National-
prinzip durchaus in Konkurrenz treten kdnnen. Die eine gro3e Ausnahme
ist die griechische Kirche in ihrem Verhaltnis zum 6kumenischen Patriar-
chat von Konstantinopel. Weder sind die Autokephale Kirche von Hellas
und die Kirche von Griechenland deckungsgleich, noch umfait die letztere
das ganze Staatsgebiet des griechischen Staates; schlieBlich kann der
Name ,griechische Orthodoxie“ ein ungleich groRBeres Feld als die Be-
zeichnung ,Griechisch-Orthodoxe Kirche" decken, und beide begegnen
uns in der Literatur zuweilen gleichbedeutend mit der gesamten Ortho-
doxie des Ostens.

Andererseits mochten wir unsere Zweifel gegen die Behauptung von
Bas. Stavridis in der genannten Enzyklopadie unter dem Stichwort
‘OpltoSogial anmelden, gegenwartig seien nur noch die Kirchen von Grie-
chenland und die von Finnland tatsachlich ,Nationalkirchen". Er verweist
fur diese Aussage einerseits auf die Entfremdung der russischen Jugend
gegenuber der Kirche durch die atheistische Erziehung, andererseits auf
die Trennung von Staat und Kirche in den Balkanstaaten unter kommu-

' Enzyklopadie fur Religion und Ethik, Bd. IX, S. 951.

71



nistischer Herrschaft. Es ist naturlich richtig, daf sich in RuBZland infolge
der atheistischen Erziehung Kirche und Volk nicht mehr decken kdnnen;
doch wird sich die Kirche trotzdem als ,russisch-orthodoxe“ verstehen,
wie sie es auch vordem getan hat, als sie die georgische sich eingeglie-
dert hatte und nicht-russische Vo6lker missionierte und sich unterstellte.
Vollends verstehen sich die Balkankirchen jeweils als nationale, und das
weithin mit Recht. Die Bedeutung des Nationalgedankens hat sich eben
neu erwiesen bei der Grindung der erwa&hnten makedonischen Kirche,
ob man ihre Existenz anerkennt oder verneint.

Wir missen also sowohl das Territorialprinzip als auch das National-
prinzip, wie in der Geschichte, so noch heute an der Wurzel der Auto-
kephalie erkennen. Und die Gesamtorthodoxie wird immer wieder mit
beiden konfrontiert werden, auch auf dem geplanten panorthodoxen Kon-
zil, wenn die Vorzeichen in der laufenden Diskussion nicht trigen.

Einheit aber wird daruber bestehen, dal zum Wesen einer autokepha-
len Kirche die selbstandige und unabhangige Leitung in geistlicher wie
jurisdiktioneller Hinsicht gegenuber jeder anderen Kirche gehort, d. h.,
es geht hier voll und ganz um die innerkirchliche Ordnung. Die Beziehun-
gen zum Staat und zu seiner Regierung stehen nicht im Blickfeld der
kanonistischen und juristischen Uberlegungen. Freiheit der Kirchen meint
darum stets die Unabhangigkeit von jeder gesamtkirchlichen und zentra-
len Leitungsinstanz in der Form eines Primats. Wenn von einer Leitung
der Gesamtkirche Uberhaupt gesprochen werden kann, dann geht es dabei
nur um das Okumenische Konzil. Anders ist die Situation in der ein-
zelnen autokephalen Orlskirche. lhre Leitung wird umschrieben als be-
stehend aus einem Vorsteher-Erzbischof, d. h. Ersthierarchen, und einer
HI. Synode. Das ist im Grunde noch immer die ,Verfassung" einer fruh-
christlichen Metropolie, ausgeweitet jetzt auf die je gréRBere Kirchenein-
heit. Traut man der Geschichte, dann ware auf die Synode niemals zu
verzichten; weniger gesichelt erscheint die Position des Ersthierarchen.
Denn die russische Kirche muflte seiner fast 200 Jahre entbehren. Sie
wurde trotzdem als autokephale Kirche anerkannt, nur scheint diese An-
erkennung keine vollherzige gewesen zu sein. Sie entsprach aber auf
jeden Fall dem Grundsatz, den Bas. Stavridis an dem angegebenen Ort
als maRgeblich fur die kirchliche Organisation so formuliert: ,In Uberein-
stimmung mit dem kanonischen Recht besitzt jedes Patriarchat oder eine
autokephale Kirche kirchliche Jurisdiktion innerhalb ihrer geographischen
Grenzen, und keine Orthodoxe Kirche kann auf die inneren Fragen einer
anderen Kirche EinfluR nehmen“2. Wir haben hier nicht zu untersuchen,
ob und wieweit in jedem Fall dieser Grundsatz oder dieses Grundgesetz
in der Geschichte eingehalten wurde. Ein weites Feld voller Probleme
hat sich freilich inzwischen durch die orthodoxe Diaspora aufgetan. ,Geo-
graphische Grenzen" scheinen zu versagen, von neuem begegnen, kreu-
zen und — widerstreiten sich das territoriale und das nationale Prinzip,
geschichtliche Traditionen und Gegebenheiten wie Bedlrfnisse der Ge-
genwart.

1A a. 0. (1), Bd. IX, S. 951.

72



Wenn wir dieser heutigen Darstellung der Autokephalie von griechi-
scher Sicht noch eine aus rumanischer Feder zur Seite stellen durfen, dann
mochte ich gern auf den sehr grundlichen Artikel von Liviu Stan in der
Zeitschrift ,Ortodoxia"3 verweisen. Das Ergebnis seiner Untersuchung
fat er dahin zusammen, ,daf3 die Autokephalie eine traditionelle Form
der Organisation einer kirchlichen Verwaltungseinheit bildet im Rahmen
der Orthodoxie und daf} sie hinreichende Grundlagen hat im Naturrecht
und im Kirchenrecht und dal3 sie gleicherweise gerechtfertigt werden kann
vom dogmatischen Standpunkt aus"4 Wir konnen hier den Weg seiner
Analyse nicht nachgehen, die ihn zu diesem Ergebnis hinfuhrt. Doch inter-
essiert uns auf jeden Fall seine Aussage Uber Begrilf und Inhalt der
Autokephalie. Sie bedeutet fur ihn ,die administrativ-jurisdiktionelle Un-
abhangigkeit einer orthodoxen kirchlichen Einheit, konstituiert auf syno-
daler Basis, hervorgegangen aus einer anderen, auf die gleiche Weise
konstituierten Einheit, im Rahmen der Gesamtorthodoxie." Dabei betont
er besonders: ,Es handelt sich demnach um keine andere Unabhangigkeit
als um eine administrativ-jurisdiktionelle oder hinsichtlich der Leitung,
in dem Sinn, dal sie (die Autokephalie) entsprechend dem griechischen
Grundwort — autokephal — bezeichnet die Leitung durch das eigene
Haupt, d. h. durch den eigenen Leiter einer Kirche." Eine solche kirchliche
Einheit mit eigener Leitung, so fuhrt er weiter aus, kann darum keiner
anderen Kirche unterworfen sein, vielmehr fuhrt jede ihre Angelegen-
heiten in selbstandiger Regie. In etwa erinnere dies an die Souveranitat
in den zwischenstaatlichen Beziehungen, doch sei da ein bedeutsamer
Unterschied: Souveranitat meine die uneingeschrankte Unabhangigkeit
eines Staates gegenuber den anderen, Autokephalie dagegen stelle eine
begrenzte Unabhangigkeit dar, begrenzt namlich durch Normen, die fur
alle Kirchen verpflichtend seien — Normen vor allem mit dogmatischem,
liturgischem und kanonisch-disziplinarem Charakter5. — ubrigens be-
rihrt sich die Darstellung bei Stan im Kern mit der sehr knappen Aus-
sage Al. Schmemanns, wonach Autokephalie ,eine besondere Weise oder
ein besonderer Ausdruck fur das Verhaltnis der Kirchen untereinan-
der"6 ist.

Fur beide Theologen bedeutet die Autokephalie also einen Ausdruck
der innerkirchlichen Ordnung. Sie regelt das Verhéaltnis der Ortskirchen
zueinander und untereinander. Zugleich betont aber Liviu Stan die unl6s-
bare Bindung an die Gesamtkirche und ihre unverletzlichen Normen des
einen Glaubens und des gemeinsamen geistlichen und praktischen Lebens.
Autokephalie kann es fur ihn nur innerhalb der einen orthodoxen Kirche
geben. Umgekehrt gehort die Verfassung in Autokephalien, so wie sie
nun einmal existieren, nicht zum Wesen der Kirche, stellt keine Wesens-
form ihrer Organisation dar. Gewi3 hat sie sich wie eine Konsequenz
der Geschichte ihr auferlegt, und Stan findet diese Entwicklung als voll-
kommen naturlich; insofern muf3 sie auch mit all ihren Ordnungen als

18 (1356), S. 369—396.

4 'S. 395.

5 Vgl. zum Ganzen a.a. O., (3), S. 375.
6 SVTQ 15 (1971), S. 7.

73



kanonisch-juristische Grundlegung respektiert werden. Trotzdem bleibt
die Autokephalie eine Erscheinung der Geschichte. Die Kirche aber hat
unbegrenzte Moglichkeiten, fortwahrend auch neue Formen der Organi-
sation und des Handelns zu schaffen; sie bewahrt dabei den ihr nattr-
lichen Rahmen, in dem sie berufen ist, ihre Tatigkeit zu entfalten, auch
die Gleichformigkeit ihrer zeitlosen Sendung, mégen die Formen in der
Zeit erscheinen und wieder verschwinden, und sie kann jede Form uber-
nehmen, die ihrer Sendung entspricht. Darum halt er selbst die Moglich-
keit nicht fur ausgeschlossen, dal3 jede autokephale Einheit im Bereich
der allgemeinen Orthodoxie aufhort, weil sich die Kirche, organisatorisch
gesehen, als vollkommen einheitliche konstituiert. Keinesfalls bildet die
Nationalitat fur ihn eine zwingende Voraussetzung als einzige Basis oder
als einzigen naturlichen Rahmen, um die Organisation einer Autokepha-
lie zu fordern oder zu rechtfertigen. Das ist sie in einer bestimmten histo-
rischen Epoche. Mit dieser kann sie auch wieder zu Ende gehen. Jeden-
falls besteht nach seiner Auffassung immer die Moglichkeit, auch in Zu-
kunft als Grundlage fur die Organisation einer Autokephalie das Terri-
torialprinzip zu nehmen, oder den politischen oder den multinationalen
Rahmen des Staates, oder jede andere Form, in der sich das menschliche
Leben in seiner historischen Entwicklung organisiert’.

An diesen Ausfihrungen scheint mir besonders wichtig zu sein, daf
sie offen sind fur jede historische Entwicklung in der kirchlichen Orga-
nisation auf der einen Seite, auf der anderen sich zugleich zur Achtung
vor dem historisch Gewachsenen bekennen. Achtung vor der Geschichte
und Offenheit fur die tatsachlichen Bedurfnisse der Kirche hier und jetzt
sind in der Tat die einzig sinnvollen Voraussetzungen, die organisatori-
schen Probleme einer Gemeinschaft, also auch der Kirche als einer Ge-
meinschaft aus Menschen, anzugehen. Dal3 es solche im Bereich der mo-
dernen Orthodoxie gibt, wird niemand bestreiten. Freilich kann auch
nicht leicht Ubersehen werden, wie sehr das Gewicht der Geschichte den
FuR der Kirche hemmen kann, entschiedenen Schrittes in die Zukunft
hineinzuschreiten.

Es ist nicht unsere Aufgabe, Liviu Stan bei der Darstellung der Vor-
aussetzungen fur die Errichtung oder Erklarung einer Autokephalie, der
Rechte und Pflichten einer autokephalen Kirche zu folgen. Doch muissen
wir im Interesse unserer weiteren Ausfihrungen uUber die gegenwartigen
Autokephalien wenigstens darauf hinweisen, daR fur ihn offenbar die
jeweilige Mutterkirche zur Errichtung einer neuen autokephalen Kirche
zustandig ist, daB aber ebenso die Anerkennung aller Kirchen ihm als
selbstverstandlich erscheint; denn keine Kirche handelt nach seiner Uber-
zeugung fur sich, sondern sie vollzieht die Errichtung der neuen Kirche
im Namen der gesamten Orthodoxie. Das ist bei seiner Grundeinstellung
selbstverstandlich. Er kennt naturlich alle die Kanones, die man bei sol-
cher Gelegenheit anfihren kann, um sich auf sie zu berufen. Entscheidend
far ihn ist aber offenbar die tatsachliche Situation, das Bedirfnis und das
Wohl der Ortskirche und der Gesamtorthodoxie, beider gleicherweise.

1Vgl. a.a 0., (3), S 39.

74



Vielleicht sollten wir diese Grundeinstellung uns gegenwartig halten,
wenn wir nun versuchen, die ,modernen Autokephalien” — ich verstehe
darunter vor allem Begrindung und Verfassung der autokephalen Kirche
heute — in etwa darzustellen. Dal3 es dabei wesentlich um die rechtlichen
Grundlagen gehen muf3, ergibt sich wohl aus dem Rahmen unseres Kon-
gresses fur das Recht der Ostkirchen.

Der gegenwartige Stand

Ich setze voraus, dall uns die Reihe der gegenwartigen autokephalen Kir-
chen innerhalb der 6stlichen Orthodoxie bekannt ist. Nur zur leichteren
Orientierung darf ich sie kurz nennen. Dabei folge ich, um jedem Mif3-
verstandnis und aller Eigenméachtigkeit in Geschichte und Wertung zu
entgehen, dem Himerologion der Kirche von Hellas, soweit dessen An-
gaben reichen. Es versteht sich leicht, dal auch diese Ordnung nicht un-
widersprochen ist. An gegebenem Ort werden wir darauf aufmerksam
machen mussen.

Bei aller Betonung der vollkommenen Gleichheit aller Kirchen nach
Rang und Gewicht nehmen noch immer die vier ,alten Patriarchate" eine
besondere Stellung ein, und unter ihnen noch einmal das Patriarchat von
Konstantinopel oder das o6kumenische Patriarchat. Demnach sind zuerst
zu nennen das Okumenische Patriarchat von Konstantinopel, dann die
Patriarchate von Alexandreia, Antiocheia und Jerusalem. lhnen folgen
die ,neueren Patriarchate" und ihre Kirchen: Ruf3land, Serbien, Rumanien
und Bulgarien, Die Reihenfolge entspricht sowohl der zeitlichen Ordnung
ihrer Erhebung zur Autokephalie wie zum Patriarchat, sieht man von der
sog. bulgarischen Frage zwischen 1870 und 1945 ab. Offenbar ist es aber
die ,Wurde" des Patriarchats, die noch einmal einer Kirche ihren beson-
deren Platz in der Gesamtorthodoxie zuweist. Denn erst nach ihnen wer-
den die uUbrigen Autokephalien aufgefuhrt, trotz eines teilweise ungleich
hoheren Alters. Es sind die Kirchen von Cypern, von Griechenland und
von Polen; genannt wird auch noch die Kirche von Albanien, Uber deren
Schicksal wir freilich nichts aussagen koénnen, als dal3 ihre Hierarchie mit
Sicherheit beseitigt, ihren Glaubigen jede religibse Betéatigung verwehrt
ist.

Das sind zwolf autokephale Kirchen, gesehen und gezahilt wie aufge-
zahlt aus der Sicht der Kirche von Griechenland, und d. h. auch aus der
Sicht des 6kumenischen Patriarchats, oder, wenn Sie wollen, einfach aus
.griechischer" Sicht. Wir vermissen die Kirche von Georgien, die auf ein
hohes Alter zurlckblicken kann und sich bis 1811, d. h. bis zur Eroberung
Georgiens durch Ruf3land und bis zur Eingliederung seiner Kirche in die
russische, als selbstandiges Katholikat verstand und leitete. Wenn auch
die Katholikoi bis ins 8. Jahrhundert von Antiocheia ihre Weihe erhiel-
ten, so muBte man die Georgische Kirche mindestens von da an als
autokephal betrachten; praktisch war sie es seit dem 5. Jh. Mit dem
Ende des Zarenreiches erklarte ihr Episkopat bereits im Maéarz 1917 die
Autokephalie der Kirche. Konstantinopel und der griechische Teil der
Orthodoxie wollen nur von einer Autonomie sprechen. Das Himerologion

75



fuhrt Georgien dementsprechend unter den autonomen Kirchen im Ver-
band des 6kumenischen Patriarchats auf, was kaum den wirklichen Ver-
haltnissen gerecht werden wird. — Wir vermissen weiter die Kirche der
Tschechoslowakei, obwohl, hier die Situation eine ganz andere ist. Wir
finden sie ebenso unter den autonomen Kirchen, die mit Konstantinopel
verbunden sind, wenn das Himerologion der Kirche von Griechenland
auch vermerkt, daB die russische Synode 1951 der tschechoslowakischen
Kirche die Autokephalie verliehen habe; diese warte aber noch auf die
vom okumenischen Patriarchat zu gegebener Zeit zu gewéahrende Aner-
kennung ihrer Autokephalie. Man mag fragen, ob sie diese wirklich noch
erwartet. Zwischen den beiden Weltkriegen war die Lage der Kirche
eher unsicher, ihre Bischtéfe und Gemeinden schwankten zwischen Kon-
stantinopel, das 1923, und der serbischen Kirche, die 1927 die Autonomie
gewahrte. Die vollig gewandelte Situation nach dem Zweiten Weltkrieg
fuhrte notwendigerweise zur Anlehnung an das Patriarchat von Moskau,
das dann auch 1951 die Autokephalie gewahrte.

Zusammen mit den bereits genannten 12 autokephalen Kirchen sind
es mit diesen beiden 14 Kirchen, die wir als autokephal bezeichnen kon-
nen, trotz der Vorbehalte von seiten des 6kumenischen Patriarchats und
einiger ,griechischer" Kirchen gegenuber den beiden zuletzt genannten.
Sie beruhren jedenfalls nicht das innere Leben der betreffenden Kirchen
und scheinen auch die interorthodoxen Beziehungen nicht zu belasten.
Doch ist es immerhin auffallend, daR selbst ein ,Katholikos-Patriarch",
wie der offizielle Titel des Oberhaupts der Georgischen Kirche lautet, als
Vorsteher einer ,nur" autonomen Kirche innerhalb der Jurisdiktion des
O6kumenischen Patriarchats hier gefuhrt wird. Mindestens fur die Geor-
gische Kirche gilt, dal3 sie sich selbst einen anderen Status zuschreibt.

Anders wieder ist die Lage zweier weiterer Kirchen, die sich als jung-
ste autokephale Kirchen vorstellen. Wir meinen die autokephale Kirche
von Makedonien und die Orthodoxe Autokephale Kirche in Amerika. In
unserer Aufzahlung folgen wir lediglich dem geschichtlichen Ablauf der
Ereignisse, die jeweils mit einer Autokephalie-Erklarung zum Abschluf3
kamen, wenn auch auf verschiedene Weise.

Die Kirche von Makedonien, d. h. im Bundesstaat Makedonien inner-
halb der jugoslawischen Bundesrepublik, erklarte sich auf ihrer dritten
nationalen Kirchenversammlung am 17. Juli 1967 selbst als autokephal.
Sie stiutzte sich dabei geschichtlich auf die Autokephalie der alten Erz-
didzese Ochrid, die sie als eine makedonische von ihrem Ursprung her
ansehen will, zugleich aber auf die Tatsache, dal nach Jahrhunderten
das makedonische Volk wieder einen eigenen Staat bildete. Man verband
also historische Erinnerungen — wieweit sie rechtens hier angefuhrt wer-
den konnten, missen wir nicht untersuchen — mit dem nationalen wie
territorialen Prinzip. Es verwundert kaum, daf} die serbische Kirche ihren
Einspruch anmeldete. Allerdings verhangte sie keine kanonischen Sank-
tionen. Bis zur Stunde wurde die makedonische Autokephalie, soweit
uns bekannt ist, freilich auch von keiner anderen orthodoxen Ortskirche
anerkannt. Stellt man sich andererseits auf den makedonischen Stand-
punkt, dann mag man aus der ganzen Geschichte der Orthodoxie heraus
den Schritt wohl verstehen. Man kann fragen, ob sich ihr Vorgehen wirk-

76



lieh so sehr vom Vorgehen anderer Kirchen auf ihrem Weg zur Auto-
kephalie unterscheide. Wir jedenfalls kdnnen kaum einen Unterschied
sehen. Schwieriger scheint es, die Frage zu beantworten, welche Kirche
in diesem Fall als Mutterkirche die Autokephalie héatte gewéhren sollen.
~Mutterkirche" im historischen Sinn ist sicher die Kirche von Konstan-
tinopel. Tatsachlich aber schied Makedonien aus der Kirche von Serbien
aus, unter deren Jurisdiktion die betreffenden Gebiete bei der Neuord-
nung des Balkans in unserem Jahrhundert gekommen waren. Die Proble-
matik des Verfassungsrechtes der Orthodoxie wird hier wenigstens nach
einer Seite offenkundig. Wir haben schon auf eine gewisse Parallelitat
zur jungsten Geschichte der Kirche von Georgien hingewiesen. Auch in
ihrem Fall ergab sich nach der Auflosung des russischen Reiches unter
den Zaren und einer beginnenden, wenn auch damals noch keineswegs
Uberschaubaren Neuordnung der politischen Verhaltnisse auf ihrem Ter-
ritorium so etwas wie eine Moglichkeit, vielleicht in ihren Augen eine
Notwendigkeit, sich auf ihre frUhere Selbstandigkeit zu besinnen.

Einfacher scheinen die Verhaltnisse bei der neuesten Autokephalie zu
liegen, bei der Autokephalen Orthodoxen Kirche in Amerika. Dann jeden-
falls, wenn man sich auf den von ihr selber wie von anderen vertretenen
Standpunkt stellt, da namlich die Mutterkirche zunachst, vielleicht sogar
ausschlieBBlich fur die Errichtung einer neuen Autokephalie zustandig sei.
Den Grundstock dieser Kirche bildet die aus der russischen Mission in
Alaska und der russisch-orthodoxen Immigration in Amerika hervorge-
gangene Metropolie. Begrundet als eine Dibzese der russischen Kirche,
hatte sie sich 1924 fur eine gewisse Autonomie entschieden. Sie wollte
damit nicht eigentlich aus der Kirche der Heimat ausscheiden, aber eine
Basis fur ihre Organisation und ihr kirchliches Leben schaffen, solange
eine volle Verbindung zu dieser nicht moglich war. Allerdings erschien
manchen der Weg in die Selbstandigkeit bereits vorgezeichnet. Die Hierar-
chie wollte ihn aber nicht zu Ende gehen ohne den Segen der Mutter-
kirche, den sie schlie3lich 1970 erhielt. Durch einen feierlichen Tomos
des Patriarchen und der Synode der Russisch-Orthodoxen Kirche wurde
die Metropolie in die Autokephalie entlassen. Es war genau das gleiche
Vorgehen, nach dem im Laufe des 19. Jahrhunderts Konstantinopel den
Kirchen von Griechenland, Serbien und Rumaénien die Autokephalie ,ver-
liehen" hatte, ohne Zweifel in dem Bewuldtsein, als ,Mutterkirche" zu
solchem Handeln berechtigt zu sein. Tatsachlich hat niemand dem Oku-
menischen Patriarchen das Recht bestritten. Die neuen Kirchen wurden
von allen anderen jeweils als ,Schwesterkirche" angenommen. Im Falle
der amerikanischen Autokephalie aber protestierte der O6kumenische
Patriarch, und die ,griechischen" Kirchen verweigerten ihr zusammen mit
letzterem die Anerkennung. Als einzige Instanz zur Errichtung autoke-
phaler Kirchen wurde von Konstantinopel — u. E. entgegen dem ge-
schichtlichen Befund von Anfang an und noch durch die letzten anderthalb
Jahrhunderte — die o6kumenische Synode eingefuhrt. Einer solchen Sy-
node muRten danach alle nach dem 5. Jh. errichteten Autokephalien zur
Entscheidung und Ratifizierung vorgelegt werden. Das ergibt ein nicht
leicht aufzulésendes Dilemma. Nach heute allgemein angenommenem
orthodoxem Verstandnis einer panorthodoxen, und dann gegebenenfalls

77



okumenischen, Synode kann diese nur einberufen und durchgefuhrt wer-
den, wenn alle Ortskirchen ihre Zustimmung gegeben haben und geben.
Das jedenfalls ist das Ergebnis der bisherigen Vorverhandlungen. Die
jungste, vom o©okumenischen Patriarchat vorgetragene Auffassung uber
die Errichtung neuer Ortskirchen stellt praktisch alle Autokephalien aul3er
den vier alten Patriarchaten und Cypern als ,Provisorien" dar, deren
endgultige Anerkennung noch aussteht; andererseits hdngen Einberufung
und Durchfuhrung der dafur zustandigen Synode bereits von der Zustim-
mung derselben Kirchen ab. Sie wirden also véllig, nimmt man die Dinge
so, wie sie hier gesagt wurden, in eigener Sache handeln, als Antragstel-
ler und entscheidende Instanz zugleich.

Die Verfassungswirklichkeit der einzelnen Kirchen, ihre interne Ver-
waltung und Leitung und die interorthodoxen Beziehungen wissen nichts
von einem Provisorium. Schon ihre jeweilige Entstehung weist in eine
andere Richtung. Jede hat sich selbst aus eigener Initiative, um nicht
zu sagen: aus der Initiative der jeweiligen Landesregierung heraus, als
autokephal erklart. Am deutlichsten lait sich dieser Proze3 an der rus-
sischen und an der griechischen Kirche absehen. Erstere datiert ihre Auto-
kephalie auf das Jahr 1448, d. i. mehr als 140 Jahre vor der Zustimmung
des Okumenischen Patriarchen und der anderen drei alten Patriarchate
im Jahr 1589. Die Kirche von Griechenland entschied sich fur die Selb-
standigkeit 1833, und erst 1850 wurde sie durch den Tomos des Patriar-
chen und der Synode von Konstantinopel anerkannt, Ubrigens ist nicht
zu Ubersehen, dal} die Regierungen und Parlamente der neuen Staaten
im 19. Jh., wie schon im 16. Jh. im Fall des Moskauer Patriarchats, ent-
scheidend an der Errichtung der neuen autokephalen Kirchen beteiligt
waren und aus ihrem Verstandnis von Staat und Nation auch daran
interessiert waren. So betrachtet, offenbarte das Verhalten der russi-
schen Metropolie in Amerika gegenuber ihrer Mutterkirche und deren
Patriarchat ein hohes Malz von kirchlicher Gesinnung und Achtung.

Richtig ist auf der anderen Seite allerdings, wie dies die Untersuchung
von Liviu Stan, aber ebenso die Geschichte selbst zeigen, dal Autoke-
phalien kommen und wieder gehen kdnnen, insofern sie ein Provisorium
sind und bleiben, und das vor allem dort, wo sie sich zu sehr an den
nationalstaatlichen Gedanken gebunden haben. So haben wir heute die
dritte Autokephalie auf serbischem Boden, ebenso die dritte bulgarische
autokephale Kirche. Nicht anders wandeln sich die Grenzen und jurisdik-
tioneilen Zustandigkeiten der einzelnen Kirchen, je nach den Verande-
rungen auf staatlich-politischer Ebene. Davon in der neueren Zeit am
starksten betroffen ist das 6kumenische Patriarchat. Zu Beginn des 19. Jh.
reichte sein Gebiet vom Dnjestr und den Karpaten im Norden bis nach
Kreta im Siuden, wenn der unmittelbare Einflul3 des Phanar auch nicht
Uberall im gleichen MafRe wirksam war. Als Ethnarch des orthodoxen
Millet war der Okumenische Patriarch zudem oberste Instanz fur alle
Glaubigen im Osmanischen Reich. Das Reich zerfiel, die Turkei ver-
schwand zuletzt fast vollkommen vom europaischen Boden, und mit ihm
schrumpfte auch die Kirche von Konstantinopel. Der byzantinische Dop-
peladler ist kaum mehr noch als das Symbol einer groRen Geschichte,
stellt man sich auf den Boden der Fakten.

78



Das grof3e Erbe des alten Byzanz und seiner Kirche freilich blieb in
allen neu erstandenen Kirchen — und nicht nur in ihnen — lebendig.
Nicht zuletzt wurde dieses Erbe nach seiner kirchenpolitischen Seite ge-
rade bei der Entstehung dieser Kirchen offenkundig und wirksam, wenn
auch nicht zur Freude und zum Gewinn fur das 6kumenische Patriarchat.
Sie alle berufen sich auf den Kanon 17 des 4. 6kumenischen Konzils von
Chalkedon 451 und auf den wenig alteren 34. Apostolischen Kanon, wenn
sie die Forderung nach Autokephalie erheben. Sicher hatte Kanon 17 von
Chalkedon konkret die Verhaltnisse im Reich des byzantinischen Basileus
im Auge, wollte hier kirchliche und staatliche Ordnungen in Einklang
bringen. Nicht zu Ubersehen ist dabei, dall wie selbstverstandlich die
Initiative bei der paaihxi) Igoooio liegt und diese die -cdfi; der ”xxkvjocaimxal
xapoixtai bestimmt. Genau diesen Weg verfolgen Staaten und Regierungen
im 19. Jh., und die Hierarchien und Kirchen vollziehen, unter tatkraftiger
Mitwirkung der letzteren, die entsprechende ,Anpassung" der eigenen
Organisation; man wird sagen durfen, sie haben es nicht ungern getan.
Das uberlieferte kanonische System und die nationale Mentalitat, beide
von Byzanz geformt, wirkten zusammen. Dabei hatte Konstantinopel durch
Jahrhunderte selbst den negativen Anschauungsunterricht erteilt; hatte
es doch jedesmal bei der Auflosung eines andersnationalen Staatswesens
und seiner Eingliederung, sei es in das byzantinische, sei es in das osma-
nische Reich, sich beeilt, die ,kirchliche Ordnung" der neugeschaffenen
staatlichen so schnell als moglich ,anzupassen”, und das jeweils zu sei-
nen eigenen Gunsten.

Eine andere Bedeutung bei der Errichtung der neuen Autokephalien
kommt dem ebenfalls immer angefuhrten 34. Apostolischen Kanon zu: Er
begrindet die synodale Ordnung der Kirchenleitung, auf die die ortho-
doxe Uberlieferung mit Recht immer groRes Gewicht gelegt hat und auch
heute noch legt. Da3 auch sie ,Anpassungen” erfahren muf3te und bis in
unsere Tage erfahrt, ist die notwendige Folge der absoluten Koinzidenz
von Kirchen- und Staatsterritorium; die einzige Ausnahme unter den
neueren autokephalen Kirchen ist, wie schon bemerkt, die Kirche von
Griechenland, was diese Koinzidenz beider Territorien angeht; keine Aus-
nahme ist sie, was die Anpassung der synodalen Verfassung jeweils an
die staatlichen Verhaltnisse betrifft.

Die einzelnen Kirchen

Es kann nicht unsere Aufgabe sein, die einzelnen autokephalen Kirchen,
die heute innerhalb der Gesamtorthodoxie bestehen, in ihrem Bestand
darzustellen. Uns muf3 vor allem ihre rechtliche Grundlegung interessie-
ren. Daruber orientiert uns umfassend, soweit es sich um Patriarchats-
kirchen handelt, Metropolit Barnabas Tzortzatos in seinem Buch: ,Die
Grundgesetze fur die Leitung der Orthodoxen Patriarchate”, 1972 grie-
chisch erschienen. Das gleiche gilt von der Griechischen Kirche, deren
Weg hinsichtlich ihrer Verfassungsgeschichte er nachgezeichnet hat von
ihren Anfangen bis in die neueste Zeit, zunachst in einer historischen
Untersuchung uUber ,Die konstitutionelle Gesetzgebung der Kirche von

79



Griechenland seit der Grundung des griechischen Konigreichs"”, Athen
1967, erganzt durch zwei umfangreiche Spezialstudien, einer historischen
und einer zur gegenwartigen Situation, in der Zeitschrift BeoXo"a8. Die
zuletzt genannte Arbeit bietet auch den neuesten Verfassungstext der
Kirche von Griechenland. Die wichtigsten Gesetzestexte zur Frage ,Kirche
und Staat in der Sowjetunion" bzw. , in Bulgarien und Jugoslawien”
hat Robert Stupperich veroffentlicht*. Wahrend die zuletzt genannte Stu-
die nur die jeweiligen staatlichen Gesetze und Verordnungen enthalt,
bietet jene Uber die Sowjetunion auch das kirchliche Statut Uber die Ver-
waltung der Russisch-Orthodoxen Kirche von 1945 und dessen einschnei-
denden Abanderungen durch die Bischofssynode 1961, bestatigt durch das
Landeskonzil 1971. Es versteht sich leicht, daR Uber die Errichtung der
Autokephalen Orthodoxen Kirche in Amerika eine ganze Literatur Uber
Fur und Wider entstand. Die Dokumente selber, einschlie3lich des Brief-
wechsels zwischen Moskau und Konstantinopel. bringt, freilich in engli-
scher Ubersetzung, volilstandig und objektiv die von den Jesuiten an der
Fordham University herausgegebene Zeitschrift ,diakonia‘“". Diese we-
nigen Quellenhinweise missen an dieser Stelle wohl genugen.

Die Reihe der Autokephalien wird, wie schon erwéahnt, auch heute noch
durch die vier 06stlichen Patriarchate des ersten Jahrtausends angefiuhrt.
lhre Existenz grinden sie wie im Anfang so auch heute auf die Kanones
der 6kumenischen Konzilien, genauer: der vier ersten unter ihnen. Nicht
weniger entscheidend fur sie ist die gesamte Tradition der Katholischen
Orthodoxen Kirche des Ostens. Daruber besteht jedenfalls Einvernehmen.
Schwieriger wird die Lage, fragt man nach Grundgesetz oder Verfassung
dieser Patriarchate und der ihnen zugehorigen Kirchen in unserer Zeit.
Die zuerst genannte Untersuchung des Metropoliten Barnabas muf3 sich
etwa hinsichtlich des 6kumenischen Patriarchats damit bescheiden, das
aufzufihren, ,was jetzt in Kraft ist" (tav3v tayucov-a). Das sind keine Ge-
setzestexte, sondern es ist eine beschreibende Darstellung der tatséach-
lichen Praxis in Konstantinopel bei der Leitung des Patriarchats im enge-
ren Sinn, erweitert um eine Aufzahlung der Bischofssitze in der (griechi-
schen) Diaspora: genannt werden auch die Metropolien in den sog. ,Neuen
Gebieten" in Nordgriechenland, mit dem Vermerk, dal3 ihre ,Verwaltung"
1928 der Kirche von Hellas Uberlassen wurde, ferner die ,halbautonome
Kirche von Kreta" und die vier Metropolien der Dodekanes. Nur zwi-
schen den Zeilen erfahrt man etwas uUber die Einschrankungen und Be-
hinderungen durch die turkische Gesetzgebung. Und nur in einer Ful3-
note wird vermerkt, die autonomen Kirchen von Estland und Lettland
seien bei der Annektierung der entsprechenden Gebiete durch die UdSSR
mit dem Patriarchat von Ruf3land ,mitvereinigt" worden; die gleiche Ful3-
note vermeldet die Ablehnung der russischen Autokephalieerklarung
fur die Kirche in Amerika. Nur erwahnt wird schlie3lich die autonome
Kirche von Finnland. Naturlich wul3ten wir gern mehr Uber die recht-
lichen Beziehungen zu den Sitzen aul3erhalb des Patriarchatsgebietes, d. h.

8 Vol. 48 (1977), Heft 3 und 4.
. Witten 1962, 1971.
‘e Vol. 5 (1970), Heft 2.

80



gegen klingt der Einschub: ,bekannt als Griechisch-orthodoxes Patriarchat
Uber die Leitung der Diaspora. Der hier gew6hnlich angezogene Kanon 28
des Konzils von Chalkedon wird erstaunlicherweise nicht zitiert. Uns
scheint, mit vollem Recht. Er gibt in Wirklichkeit keine kanonische Be-
grindung aufgrund seines Wortlautes. Allein die Interpretation der Uber-
lieferung konnte als Quelle eines Gewohnheitsrechtes gelten, das freilich
zu keiner Zeit allgemein anerkannt wurde. Fir die Tatsache der Nicht-
anerkennung durch die Mehrzahl der orthodoxen Kirchen zeugt am besten
die Not der Diaspora mit ihrer Konkurrenz der verschiedenen Hierarchien
und Jurisdiktionen in Westeuropa, Amerika, Australien, entgegen dem
kanonischen Grundprinzip des Anfangs: Eine Stadt — ein Bischof. Ohne
Zweifel stellt darum die Frage der orthodoxen Diaspora ein Verfassungs-
problem fur die Orthodoxie dar, das dringend nach einer Lo6sung ver-
langt. Sie kann nicht vom okumenischen Patriarchat aus allein gefunden
werden, sondern braucht die Zusammenarbeit aller Kirdien. Wir kénnen
aber auch die Scheu verstehen, mit der sie dieser Aufgabe gegenuber-
stehen. Quelle der Not ist nicht zuletzt die nationale Bindung der Kir-
chen und ihres Kirchenvolkes, auf die besonders Alex. Schmemann mit
Recht immer wieder verweist".

Anders ist die Situation im Patriarchat Alexandreia. Es gibt eine Fulle
von Kanonismoi aus den letzten 50 Jahren, doch keiner hat die Aner-
kennung der agyptischen Regierung gefunden. Das bedeutet faktisch eine
Art Schwebezustand fur die Kirche in ihrem Zentrum, das um so mehr,
als sie, im modernen wie im alten Agypten nach Chalkedon, eher fur
ein fremdnationales Element angesehen wird, aufgrund der Betonung
ihres griechischen Charakters in ihrer ganzen Geschichte bis in die Ge-
genwart herein. Andererseits ist es dem Patriarchat gelungen, wenigstens
im wesentlichen, seine alleinige Zustandigkeit fur die Orthodoxie in ganz
Afrika durchzusetzen, wie es umgekehrt darauf verzichtet hat, seine
eigene Hierarchie in Amerika aufzurichten. Erste Schritte in Richtung auf
eine einheimische schwarzafrikanische Hierarchie in Ostafrika im Ver-
band des Patriarchats wurden unternommen. Die Integration des neuen
Elements ist keine leichte Aufgabe. Gerade Alexandreia hatte sich ja
lange bewul3t ,hellenisch” verstanden. — Ein Charakteristikum der
alexandrinischen Kirche ist die starke Beteiligung des Laienelements in
ihrer Leitung und Verwaltung.

Eine Verfassung konnte sich die Kirche von Antiocheia geben. lhre
neueste Fassung stammt aus dem Jahr 1955. Sie beginnt mit der Fest-
stellung: ,Die Kirche von Antiocheia, bekannt als Griechisch-orthodoxes
Patriarchat von Antiocheia, ist eine Apostolische Kirche, verbunden mit
den ubrigen Orthodoxen Kirchen durch die Einheit des Glaubens, der
Mysterien und der kirchlichen Uberlieferung." Die Verfassung legt also
Wert auf die Apostolizilat der Kirche von Antiocheia. Die Aussage Uuber
ihre Verbindung mit den anderen orthodoxen Kirchen kénnte so am Ein-
gang jeder Kirchen-Verfassung auf dem Boden der Orthodoxie stehen.
Es ist die sehr knappe, aber umfassende Begriindung der kirchlichen Ein-
heit nach orthodoxem Verstandnis. Wie eine historische Reminiszenz da-11

11 Vgl, sein Buch: The Historical Road of Eastern Christianity, New York 1963.

81



von Antiocheia"”, Antiocheia hat namlich auf seinen national-hellenischen
Charakter zugunsten des arabischen oder arabisierten Elements verzich-
tet. In allen Fragen der Verwaltung, des Gemeindelebens, der Rechtspre-
chung und der Bildung sind auch hier die Vertreter des Kirchenvolkes
unmittelbar beteiligt.

Von anderer Art ist die ,Verfassung" des Patriarchats und der Kirche
von Jerusalem aus dem Jahr 1958, die laut Tzortzatos noch in Kraft ist.
»Wir, Husein |. Kénig des llaschimitischen Konigreichs Jordanien . .
Das ist noch der Tenor der ,alten Zeit", des Staatskirchentums. Sicher,
vorausgegangen waren Schritte des Patriarchen Benediktos, aber Beschlul3
faRten Senat und Parlament des — mohammedanischen — Staates, und
der Konig publizierte ein Staatsgesetz. Das Gesetz betont die ldentitat
des Patriarchats als des Griechisch-Orthodoxen Patriarchats mit dem Klo-
ster oder der Bruderschaft vom HI. Grab! Das griechische und das mona-
stische Element sind damit gleicherweise hervorgehoben und im dritten
Teil Uber die HI. Synode noch einmal unterstrichen. Allerdings enthielt
die Verfassung in Art. 26 die Auflage, dalR der Patriarch innerhalb dreier
Jahre zwei Araber mit jordanischer Staatsangehérigkeit zu Metropoliten
oder Bischofen weihe misse. Ebenso bestimmt Art. 28/3, da3 der Patriarch
in die Bruderschaft vom HI, Grab eine angemessene Anzahl von Mit-
gliedern aus den arabisch-orthodoxen Gemeinschaften aufnehmen musse.
Deutlich ist also das Bestreben, das Anliegen der arabischen Christen
innerhalb der Kirche von Jerusalem zu fordern. Wieweit dieses Ziel er-
reicht wurde, wieweit die Verfassung in dieser Form heute wirklich noch
in Kraft ist oder sein kann, entzieht sich unserer Kenntnis.

Gemeinsam ist den vier alten Patriarchaten, dal3 sie ihren Sitz in Lan-
dern haben, deren Bevolkerung mehrheitlich und deren Regierung jeden-
falls sich nicht zur christlichen Religion bekennen. Die Turkei ist nach
ihrer Verfassung ein laizistischer Staat, doch dem Islam verpflichtet. In
Syrien ist der Islam Staatsreligion und der Koran Staatsgesetz. In Agyp-
ten bestimmt der Islam die Haltung der Regierenden, auch wenn tradi-
tionsgeméal ein Kopte Mitglied der Regierung ist. Fur Jerusalem vollzog
sich inzwischen ein Wandel vom mohammedanischen Konigreich zum
israelischen Staat, und in beiden Fallen hatte und hat der Staat seine
Staatsreligion; doch war und ist den Christen die Freiheit ihrer Religion
garantiert. Ganz sicher sind die Kirchen heute in allen Staaten freier
als in den vergangenen Jahrhunderten. Dennoch sind ihrer Betéatigung
ziemlich enge Grenzen gesetzt, die notwendigerweise auf ihre Verfas-
sungswirklichkeit zurickwirken mussen, nicht in jedem Fall auf die inner-
kirchliche Ordnung unmittelbar, wohl aber auf deren Ausfaltung und auf
notwendige oder erwinschte Reformen. Die harteste Erprobung muf3 das
6kumenische Patriarchat durchstehen. Verlor es schon seit 1922 seine
Glaubigen aulRerhalb der Stadt, so wandern jetzt auch die Griechen aus
Konstantinopel immer schneller aus. Die Theologische Hochschule von
Chalki und nun auch die uUbrigen Schulen muissen schlieBen. Alle Publi-
kationsmoglichkeiten sind eingestellt. Die Gesamtsituation wird vor allem
dadurch immer schwieriger, dal? die Regierung die Forderung der turki-
schen Staatsangehdrigkeit fur die Mitglieder des Klerus im Patriarchat
immer mehr ausdehnt. So ist im Augenblick zwar der jurisdiktioneile

82



Bereich weltweit, doch am Sitz des Patriarchats wird der Ring immer
enger.

Von anderer Art und dazu, sieht man vom Okumenischen Patriarchat
ab, teilweise groRer und drickender sind die Schwierigkeiten und Ein-
schrankungen, denen sich die vier neueren Patriarchatskirchen und die
beiden anderen autokephalen Kirchen im slavischen Bereich gegenuber-
sehen. Allerdings bestehen zugleich bedeutende Unterschiede von Kirche
zu Kirche, d. h. naturlich auch von Land zu Land und von Staat zu Staat.
Betroffen sind grundsatzlich das religidse Leben der Glaubigen und oft
auch ihre geselischaftliche Stellung, betroffen die seelsorgliche und die
Pastorale und erzieherische Tatigkeit der Kirche und ihres Klerus, betrof-
fen auch noch die kanonische Ordnung und Verfassung der Kirchen. Seit
dem Ende des Zweiten Weltkriegs leben sie alle unter bolschewistischem
bzw. kommunistischem Regime, das in einem weiteren Fall, bei der Alba-
nischen Kirche, zum Erliegen jeden kirchlichen Lebens, ja jeden religiésen,
wenigstens in der Offentlichkeit, gefuhrt hat. Dabei durfen wir allerdings
nicht Ubersehen, dall besonders die vier Patriarchatskirchen auch vor der
kommunistischen Machtubernahme als jeweils ausgesprochene National-
kirchen fur unsere Begriffe sehr eng mit den betreffenden Staaten und
deren Regierungen verbunden waren. Wir mdochten versucht sein zu
sagen, sie hatten schon damals in besonderem MalRe unter staatlicher
Aufsicht gestanden. Aber diese Aussage wirde ihnen nicht eigentlich
gerecht; denn im Grunde war es nur eine andere Art, die byzantinische
Tradition fortzusetzen. Viele ihrer Theologen wollten die Situation ihrer
Kirchen darum auch in unserer Zeit von der grof3en Symphonia zwischen
Kirche und Reich, zwischen Basileus und Patriarchen verstehen, wie sie
in der wohl von Photios konzipierten Epanagoge vorgezeichnet war. Wie
im alten Byzanz, so waren ja auch in Ruf3land und Ruménien, in Serbien
und Bulgarien Regierung und Kirchenleitung, Staatsvolk und Kirchenvolk
geeint im gleichen orthodoxen Glauben, und kein Kirchenfest fand statt
ohne die Teilnahme von Zar und Konig, kein Staatsakt ohne den Segen
des Patriarchen. Von daher, von dieser Tradition, die nicht von einem
Tag auf den anderen wegzuwischen war, gewinnt mancher Zug im Ver-
halten kirchlicher Personlichkeiten unter der neuen Herrschaft, so sehr
er westliche Beobachter aufs erste verwundern mag, ein anderes Aus-
sehen und verlangt nach einer vorsichtigeren Wertung und Deutung.

Die russische Kirche, die erste unter ihnen, setzt ihre Autokephalie mit
dem Jahr 1448 an; anderswo moéchte man lieber das Jahr 1589 dafur neh-
men — das Jahr, als der Metropolit von Moskau zum Patriarchen von
ganz RufB3land erhoben wurde, und das mit dem Segen des Patriarchen
von Konstantinopel, dem die Zustimmung der Ubrigen Patriarchate folgte.
Als 1948 Moskau zur 500-Jahrfeier der russischen Autokephalie einlud,
entsandten dennoch alle ihre Vertreter oder kamen selbst — ein Bei-
spiel der audi im interorthodoxen Leben geltenden ,Oikonomia”, wiill
mir scheinen; denn an der grundsatzlich verschiedenen Sicht und Einstel-
lung &nderte sich ganz und gar nichts.

Ohne auf die reiche Geschichte der russischen Kirche eingehen zu kon-
nen, mussen wird wenigstens einige Bemerkungen zum gegenwartigen
Stand ihrer Verfassung vortragen. Schon das Landeskonzil 1917/18 hatte

83



eine solche erarbeitet. Sie konnte nicht zum Tragen kommen, da die
Raterepublik es von sich aus unternahm, das religidse wie kirchliche Le-
ben nach ihren eigenen Vorstellungen zu ordnen, genauer: es zum Ab-
sterben zu bringen. Grundsatzlich wurde der Kirche als solcher die Aner-
kennung verweigert. Die unter Opfern 1927 erreichte Registrierung des
Patriarchats stellte gewissermaf3en ein Unikum dar: Es war die Registrie-
rung eines Hauptes ohne Leib, einer Kirchenleitung ohne Kirche, wie der
.Beschlu3 Uber religiose Vereinigungen" vom Jahr 1929 deutlich zeigen
sollte. Erst 1945 konnte eine zweite Landessynode, zugleich mit der Wahl
des dritten Patriarchen seit der Wiedererrichtung des Patriarchats, eine
.verordnung Uber die Verwaltung der Russisch-Orthodoxen Kirche" her-
ausbringen. Sie darf als ,Verfassung" gelten und konnte fur einige Jahre
relativ gute Wirkungen erbringen. Die Wende lie3 jedoch nicht lange
auf sich warten. Sie trat ein unter Chruscev, der seit 1958 auf dem Ver-
waltungswege die Lebensgrundlage der Kirche einzuengen begann. Das
bitterste Ereignis: Eine Bischofssynode vom Jahr 1961 mufite die Verfas-
sung von 1945 den staatlichen Bestimmungen von 1929 ,anpassen" und
das Vorgehen der Regierung und der Behoérden gegen Kirche und Reli-
gion gewissermaflen Kkirchlich sanktionieren und absegnen, der Landes-
sobor des Jahres 1971 noch einmal diese Beschlisse der Bischofssynode
von 1961 bestatigen. Die synodale Verfassung ist offiziell beibehalten,
doch nur in der Form der ,Standigen Synode", in der wiederum nur drei
Bischofe periodisch wechseln. Als hdchste Autoritat wird zwar der Lan-
dessobor gleich im Prodmion erklart, es ist auch von seiner periodischen
Einberufung die Rede. Doch uUber die Periodizitat selber werden keine
Angaben gemacht. Eine Bischofssynode als regelmaflige Einrichtung wird
nicht erwahnt. Die Erfahrung der Jahre 1943 und 1961 zeigen klar, dal3
es eine solche dennoch geben kann bzw. geben muf3, wenn die Regierung
dies winscht. Die nachtraglichen Abanderungen der Verfassung aber tref-
fen das gesamte Pfarrleben schwer und bedeuten den Ausschlu3 des Pfarr-
klerus aus der Leitung und Verwaltung der Pfarrei. Er ist wieder voll
und ganz zum ,Kultdiener" degradiert, angestellt von den Laien im Pfarrei-
rat, der ihm selbst den Zutritt zur Kirdie verwehren kann. Es ist nicht
moglich, an dieser Stelle die Konsequenzen einer solchen ,Verfassung"
aufzuzeigen, sie koénnen nur auf die Zerstérung der Gemeinde und der
Kirche zielen.

Gegenuber der russischen Kirche sind die drei Ubrigen Patriarchalkir-
chen relativ freier in ihrer pastoralen wie kanonischen Betatigung. Kraft
staatlichen Gesetzes gilt zwar auch in Serbien und Bulgarien die Tren-
nung von Kirche und Staat, doch konnten sich die Kirchen ihre eigene
Verfassung erarbeiten, wenn auch naturlich unter Berucksichtigung der
neuen Verhéltnisse und Gesetze in den nach dem Zweiten Weltkrieg
errichteten Volksrepubliken. Dabei hatten beide Kirchen in der Vergan-
genheit manches Gemeinsame, etwa die wiederholt erlangte und wieder
verlorene Autokephalie. Die serbische Kirche hatte dabei die geringeren
Schwierigkeiten oder die glucklicheren Umstande. Vielleicht war darin
der Umstand einfach wirksam, daBR es, von Konstantinopel aus gesehen,
weiter ablag. Auch in seiner neuesten Geschichte seit dem 19. Jahrhun-
dert blieb es dabei.

84



Kaum hatte nadmlich Serbien seine politische Halbautonomie unter tar-
kischer Oberhoheit erhalten, zog das O6kumenische Patriarchat mit der
Verleihung der kirchlichen Autonomie 1831 nach. Als es durch den Ber-
liner Vertrag 1878 die volle staatliche Unabhangigkeit erlangte, folgte
ein Jahr spater die volle Autokephalie durch den Tomos des dkumeni-
schen Patriarchats. Als nach dem Ersten Weltkrieg das ,vereinigte Ko-
nigreich der Serben, Kroaten und Slowenen" geschaffen wurde, vereinig-
ten sich auch die bis dahin getrennten serbischen Jurisdiktionen zur einen
serbischen Kirche, die sich 1920 ihren ersten Patriarchen wahite. Die Re-
gierung verlangte die Wiederholung der Wahl nach einem von ihr ge-
billigten Wahlmodus. Das Ergebnis war das gleiche und 1922 erfolgte die
Anerkennung des Patriarchats durch Konstantinopel. Die Kirche gab sich
eine Verfassung, die durch die Regierung anerkannt und von ihr auch
veroffentlicht wurde (1931). Darin versteht sich die Kirche als National-
und Staatskirche. Nach dem Zweiten Weltkrieg, unter dem Gesetz der
Trennung von Staat und Kirche, muf3te diese Verfassung naturlich von
Grund auf geandert werden. Die Bischolssynode konnte die erforderli-
chen Anderungen 1947 von sich aus vornehmen und 1953 die Verfassung
von neuem dem Gesetz des Staates Uber die Stellung der religiosen Ge-
meinschaften anpassen. Heute gilt die Fassung vom Jahr 1961. Darin wird
die Autokephalie gleich im ersten Artikel proklamiert, zugleich mit der
unaufgebbaren Einheit mit der ganzen Orthodoxie. Alle Jurisdiktion in
der Kirche auf geistlichem, administrativem und richterlichem Gebiet wird
der Hierarchie allein zugesprochen, wie uUberhaupt der Klerus innerhalb
der Kirche die uUberwiegende Rolle spielt. Das Laienelement tritt fast
ganz zurick; doch hat es besonders im Leben der Pfarrgemeinde, d. h.
an der Basis, einen wichtigen Platz. Das Patriarchat und die Kirche wis-
sen sich heute noch aufs engste dem serbischen Volkstum verbunden und
verpflichtet. Moglicherweise hat gerade diese Haltung dem makedoni-
schen Volk und seiner Kirche den Schritt in die eigene Autokephalie erst
recht nahegelegt.

Die mehr als 70 Jahre dauernde Trennung zwischen der bulgarischen
Kirche und dem o©okumenischen Patriarchat (1870/72—1945) ist bekannt
und muf3 hier nicht nachgezeichnet werden. Doch mu3 wohl die Tatsache
vermerkt werden, dal die Exkommunikation, die eine Synode von Kon-
stantinopel 1872 Uber die Bulgaren verhangte, im wesentlichen nur von
den ,griechischen" Kirchen beachtet wurde. Man kann hier genau so
nachdenklich werden hinsichtlich des Sinns kirchlicher ,Strafen” wie ange-
sichts ahnlicher Vorfalle in der abendlandischen Kirche. Kirchenfuhrer
werden sie immer fur notwendig erachten, Kanonisten sie mit. allem
Scharfsinn begrinden und rechtfertigen. Auch die HI. Schrift wird dazu
ihren Beitrag liefern mussen. lhre Bedeutung ist am ehesten einsichtig,
wenn es sich um Fragen des Glaubens handelt, um Klarheit fur das christ-
liche Leben aufzuzeigen. Im Kampf um Rechte und Vorrechte, um Macht
und Besitzstand eingesetzt, hatten und haben sie stets ein makabres Ge-
sicht. Doch das ist nicht unser Thema. Jedenfalls fand die bulgarische Kir-
che, die sich seit 1870 als autokephal verstand und verwaltete, 1945 auch
die Anerkennung durch den 6kumenischen Patriarchen und damit durch
alle anderen Kirchen, die noch abseits standen. Von den slavischen und

85



von der rumanischen Kirche war sie den Bulgaren nie verweigert wor-
den. 1953 erklarte sie sich selber zum Patriarchat, was wiederum erst
1961 von Konstantinopel anerkannt wurde. Naturlich kann niemand be-
streiten, dal3 die byzantinische Kirche ,Mutterkirche" fur das bulgarische
Christentum war. Audi das bulgarische Exarchat im 19. Jahrhundert wollte
das nicht tun. Die Anklage auf Phyletismus d. i. Nationalismus, eine
,Haresie", die man dabei erst entdeckte, entbehrt nicht einer gewissen
Tragik, schaut man auf die orthodoxe Diaspora von heute. Und merkwdur-
dig ist noch einmal der Vorwurf eines antikanonischen Vorgehens der
Bulgaren. Im Grunde gingen alle ,neueren" Autokephalien den gleichen
Weg: Sie haben sich — wir sahen es — fast alle die Autokephalie erkamp-
fen, um nicht zu sagen: ertrotzen mussen. Wir sind nicht Richter der ande-
ren, und konnen diesen Weg doch nur bedauern, gerade aus Achtung vor
der Orthodoxie als Kirche.

Die neue bulgarische Verfassung, auf dem Hintergrund der Trennung
von Staat und Kirche, beginnt mit dem Bekenntnis zur Einheit in der
einen Kirche geméaR dem gemeinsamen Glaubensbekenntnis. Sie betont
den Patriarchalstatus, kennt eine Synode der Hierarchie und eine Stan-
dige Synode, ebenso eine Versammlung und einen Rat aus Vertretern
des Klerus und des Kirchenvolkes. GrofRes Gewicht wird auf die Regelung
der Zustandigkeiten innerhalb der Kirche gelegt. In bestimmten Fallen
wird die Unterrichtung der Regierung angeordnet und ihre Zustimmung
wohl auch gemaR den staatlichen Gesetzen Uber die Kulte vorausgesetzt.

Durch Jahrhunderte waren die beiden Metropolien der Donaufirsten-
timer Moldau und Walachei dem Okumenischen Patriarchat besonders
eng verbunden. Die Fursten, und hier besonders die einheimischen, lei-
steten den oft bedrangten Patriarchen immer grof3zugige Hilfe. Der Ge-
danke an eine Autokephalie schien den politischen wie kirchlichen Fuh-
rern gleicherweise ferngelegen zu haben. Aber wie die Fursten es ver-
standen, auch innerhalb des osmanischen Reiches sich eine weitgehende
Autonomie zu bewahren, so waren auch die Metropoliten von Jasi und
Bukarest faktisch Vorsteher autonomer Kirchen. Erst das 19. Jh. brachte
die einschneidende Wende, besonders seit der Vereinigung der beiden
Flrstentimer zu einem einzigen Staat unter Alexander Cuza im Jahr
1859. Von sich aus erklarte dieser die ruméanische Kirche fur selbstandig,
doch nur, um sie vollkommen dem Staat zu unterwerfen. Es ist richtig,
dal’ infolge der kirchlichen Bindung an Konstantindpel, teilweise auch an
die Bruderschaft vom HI. Grab in Jerusalem, hohe finanzielle Abgaben
aus dem Land hinausgingen. Man wird zugeben miussen, dall damit dem
Aufbau des neuen Staates notwendige Mittel entzogen wurden. Doch
Cuza konfiszierte das Kirchenvermdégen radikal und schrankte die Tétig-
keit der Kirche auch auf dem pastoralen Sektor gewaltsam ein. Erst nach
seiner Beseitigung konnte sich das kirchliche Leben normalisieren. Zwar
war die Autokephalie noch von keiner Seite offiziell anerkannt, doch
zugleich mit dem neuen Konigreich Rumanien konsolidierte sich auch die
rumanische Kirche, naturlich in enger Verbindung mit dem Staat. Und
1885 erfolgte dann auch die Autokephalieerklarung durch das dkumeni-
sche Patriarchat. Nach dem Ersten Weltkrieg erlangte Rumaénien seine
gro3te Ausdehnung, fur die Kirche bedeutete es die Einigung der ganzen

86



ruméanischen Orthodoxie. Dem trug die Erhebung zum Patriarchat Rech-
nung im Jahre 1925, ebenso die Zusammenfassung der vorausgegangenen
gesetzgeberischen Tatigkeit in einer Verfassung, deren besonderes Ziel
es war, die einzelnen Teile der Kirche zur vollen Einheit zu verbinden.
Der Ausgang des Zweiten Weltkrieges brachte fur Staat und Kirche Ver-
luste an RuBland, zugleich die politische und gesellschaftliche Wandlung.
Unter dem Patriarchen Justinian gelang es, die Umstellung der Kkirchli-
chen Ordnung so an die neuen Verhaltnisse anzupassen, dal3 es in Ru-
manien allein unter allen kommunistisch regierten Landern nicht zu einer
offiziellen Trennung von Staat und Kirche kam. Die 1948 von der Kirche
erarbeitete Verfassung wurde zu Anfang 1949 vom Prasidium der Natio-
nalversammlung bestétigt. Gemall ihrem ersten Artikel gehoren ihr alle
Orthodoxen in der Volksrepublik an, gemal Art. 2 ist sie autokephal,
einheitlich in ihrer Organisation und zugleich in dogmatischer, kanoni-
scher und liturgischer Einheit mit der Allgemeinen Ostlichen Kirche ver-
bunden. Dementsprechend ist sie synodal und hierarchisch verfaldt; sie
fuhrt ihre Angelegenheiten selbstandig durch Organe, die von Klerus
und Volk gewahlt werden. Die Aufsicht des Staates, vorgesehen durch
die Verfassung der Volksrepublik und das Gesetz Uber den allgemeinen
Status der Religionen, wird vom Kultusministerium ausgeubt. Die ruma-
nische Diaspora wird in Art. 6 ausdricklich einbezogen, ihre Betreuung
vorgesehen, ,mit Zustimmung der Regierung" allerdings. Organisatori-
sche Anderungen bedurfen stets auch der Bestatigung von seiten des
Prasidiums der Nationalversammlung. Neben die Bischofssynode und die
Standige Synode treten eine nationale Kirchenversammlung und ein natio-
naler Kirchenrat, in denen auch das Laienelement voll vertreten ist.

Nur erwahnen moéchten wir die beiden anderen slavischen Autokepha-
lien in Polen und in der CSSR. Zur Geschichte der letzteren muf3ten wir
schon die wichtigsten Daten erwahnen. In Polen, wie es 1918 als Staat
wiedererstand, waren die Orthodoxen als Metropolie organisiert, der der
Okumenische Patriarch bereits 1924 die Autokephalie verlieh. Der Aus-
gang des Zweiten Weltkrieges brachte den Verlust der Ostgebiete an
die Sowjetunion, wovon naturlich vor allem die Orthodoxie betroffen
wurde. Auf dem Hintergrund der Einbeziehung des polnischen Staates
in den Block der kommunistisch regierten Lander in Osteuropa ist es
allein zu verstehen, da nunmehr das Patriarchat von Moskau sich fur
berechtigt hielt, der Polnischen Kirche 1948 von seiner Seite noch einmal
die Autokephalie zu gewahren. Wir haben uUber die Vorgange keine
genauen Unterlagen, doch liegt die Vermutung nahe, die Russische Kirche
habe damit ihre Zustandigkeit als ,Mutterkirche“ geltend machen wollen.
Wir hatten es dann mit einem Vorgriff auf das spatere Vorgehen Mos-
kaus in Amerika (und in Japan) zu tun. Nicht zu bestreiten ist die Tat-
sache, dall es sich bei den Orthodoxen in Polen zumeist um Glaubige
handelt, deren Vorfahren oder die noch selbst einmal zur russisch-ortho-
doxen Kirche gehdrten.

Besondere Beachtung verdient die Kirche von Griechenland innerhalb
der Orthodoxie heute. Sie scheint noch die urspringliche Situation aller
orthodoxen Kirchen in der Vergangenheit darzustellen; die ursprungliche
und vollkommene Einheit von Staat, Volk und Kirche. Wir kénnen sicher

87



nicht beurteilen, wieweit die Kreise reidien, die sogar an ein Fortleben
der grolRen byzantinischen Tradition glauben wollen; es gibt sie auf jeden
Fall, und in manchen Reden griechischer Metropoliten und in Artikeln
der kirchenoffiziellen Zeitschrift ,Ekklisia” ist diese Haltung deutlich zu
spuren. Es ist nicht mdglich, die Geschichte der Kirche im einzelnen hier
nachzuzeichnen. Aufschluf3reich aber ist der Satz bei Tzortzatosl2 ,Mit
der selbstandigen Verwaltung beginnt die Kirche in Griechenland von
ihrer Unabhangigkeit an, die aus der politischen Unabhangigkeit folgte",
wofur sich der Verfasser ausdricklich auf Kanon 38 des Trullanum Il be-
ruft und zitiert: ,Den politischen und nationalen Ordnungen soll auch die
Ordnung der kirchlichen Angelegenheiten folgen"; ebenso bemiuht er
dafur Photios. Die offizielle Verkundigung der Selbstandigkeit geschah
dann 1833 von seiten der koniglichen Regierung; sie erlie3 auch eine
Kirchenverfassung, die freilich der Orthodoxie fremd sein muf3te. Erst
recht verweigerte das Okumenische Patriarchat die Anerkennung dieses
eigenmachtigen Vorgehens der griechischen Regierung. Es dauerte bis
1850, ehe sich Konstantinopel bereit fand, auch von seiner Seite die Auto-
kephalie durch einen Tomos zu gewahren. Noch zweimal im 19. Jh. wur-
den die Grenzen der autokephalen Kirche von Griechenland neu um-
schrieben, d. h. jeweils auf Kosten des 6kumenischen Patriarchats erwei-
tert: 1866 werden die Eparchien der Jonischen Inseln eingegliedert, 1882
ebenso Eparchien im Epirus und in Thessalien, deren Gebiete inzwischen
dem griechischen Staat angeschlossen worden waren. Die Eingliederung
wird jedesmal mit den politischen Veranderungen begrindet, was an sich
durchaus verstandlich ist. Charakteristisch ist aber, dal dabei wieder
Photios zitiert wird, d. h. man will auf jeden Fall den Anschlu®3 zur Tra-
dition und zu den Kanones des ersten Jahrtausends herstellen.

Zu Beginn unseres Jahrhunderts kommt auch die Frage der Diaspora
schon ins Blickfeld der griechischen Orthodoxie. Ein Tomos von 1908
unterstellt deren pastorale Betreuung der Kirche von Griechenland, worin
man in Konstantinopel aber bezeichnenderweise eine Abtretung der eige-
nen kanonischen wie jurisdiktioneilen Rechte sah. 1922 wurde dieser To-
mos auller Kraft gesetzt, als das dkumenische Patriarchat damit begann,
selbst in Europa und in Amerika griechische Metropolien und Eparchien
unter seiner Jurisdiktion zu errichten. Die Griechische Kirche fugte sich
dem Vorgehen, wenn auch nicht ohne einen gewissen Vorbehalt, ,aus
unendlicher Ehrfurcht gegenitiber dem Okumenischen Patriarchat und aus
dem Verlangen, es moralisch zu unterstiitzen, im Ubrigen auch in Uber-
einstimmung mit alten kanonischen Anordnungen"; mit letzteren kénnte
vor allem der Kanon 28 von Chalkedon gemeint seinl3. Ohne Zweifel be-
deutete die Umstrukturierung der Diaspora fur die Kirche von Griechen-
land eine bittere Pille. Das kirchliche und nationale Empfinden waren ge-
troffen. Noch einmal ein anderes Gewicht erhielt das Vorgehen des 6ku-
menischen Patriarchats vor allem in Amerika, wo schon eine russische
Hierarchie bestand: Neben eine orthodoxe Hierarchie, die bereits Uber
Jahrzehnte im Lande wirkte und sich bisher nach guter orthodoxer Tra-

* 8eoXofla 48 (1977), S. 452. s
s Vgl. Tzortzatos, a.a. O. (S. 79H S. 469.

88



dition fur alle Glaubigen zustandig wuldte, trat eine zweite, sehr bald
sogar in ein und derselben Stadt, was der gleichen orthodoxen Tradition
widersprach. Es war nur naturlich, dal bald die Heimatkirchen anderer
orthodoxer Emigrantengruppen folgten und ebenfalls eigene kirchliche
Organisationen fur ihre Glaubigen aufbauten. Der Nationalismus feierte
seine Triumphe, feiert sie noch. Der 1872 verurteilte ,Phyletismus" ist
heute in der orthodoxen Diaspora geradezu die Regel, und den wesent-
lichen Anstof3, in den Augen vieler die Rechtfertigung, hat das dkumeni-
sche Patriarchat geboten, das ihn einmal so scharf verdammt hatte. Wir
sagen das als einfache historische Feststellung, nicht als moralisches Ur-
teil, das uns nicht zusteht.

Heute umfal3t die Autokephale Kirche von Griechenland noch immer
nur die gleichen Gebiete wie 1882. Zur Kirche von Griechenland, wie wir
sie gewohnlich verstehen, gehdren dagegen auch die Metropolien der
.neuen Gebiete", d. h. jener Teile Nordgriechenlands, die erst zu Beginn
unseres Jahrhunderts dem griechischen Staat eingegliedert wurden. Nach
der Verfassung von 1977 zahlt die Autokephale Kirche 42 Metropolien,
die Hierarchie des 6kumenischen Thrones 35 Metropoliten. Durch einen
Tomos von 1928 wurden die Didzesen der ,neuen Gebiete" der Kirche
von Griechenland zur Verwaltung ubergeben, unbeschadet ihrer Zuge-
horigkeit zur Kirche von Konstantinopel. Umgekehrt haben ihre Metro-
politen Sitz und Stimme in der Synode der Hierarchie wie in der Stan-
digen Synode. Gelegentliche Versuche, diesen gewil3 ungewdhnlichen Zu-
stand zu beendigen, sind bisher stets gescheitert, sicher vor allem aus
Rucksicht auf die bedrangte Lage des dkumenischen Patriarchats, Dal} sie
dem sonst beschworenen Territorialprinzip widersprechen, ist offenkun-
dig. DaB sich das griechische Nationalempfinden, sonst stets wach und
selbstbewul3t, dennoch damit abfindet, bisher jedenfalls abgefunden hat,
ist nur von daher zu verstehen, dal man das 6kumenische Patriarchat
und seine Kirche in das Hellenentum integriert sieht, einfacher gesagt,
als ,griechische Angelegenheit" betrachtet. Dahinter steht der unbewuf3t
niemals aufgegebene Anspruch auf ,die Stadt' als Mittelpunkt des Grie-
chentums wie der griechischen Kirche. Das erklart ebenso den sicher
nicht weniger schmerzlichen Verzicht auf die Eingliederung der Dodeka-
nes wie der kretischen Metropolien. Die Erhebung der letzteren zum
(halb)autonomen Erzbistum mit eigener Lokalsynode im Jahr 1967 sollte
auch da und dort schon angemeldete Anspriiche Athens abwehren.

Die Verfassungsgeschichte der Kirche von Griechenland ist uUberaus
wechselvoll. Die jungste Verfassung stammt aus dem Jahr 1977. Sie loste
die Verfassung und die kirchliche bzw. staatskirchliche Gesetzgebung
unter der Militarregierung ab. Ihr Ziel war nicht zuletzt, der Kirche ein
groRReres Mall an Freiheit und Unabhangigkeit gegenuber der Regierung
und den staatlichen Behodrden zu gewahrleisten. Anséatze dafur sind gewil3
gegeben. Doch ist auch diese Verfassung Staatsgesetz und als solches
publiziert nach ihrer Billigung durch Parlament und Regierung. Die enge
Verbindung von Staat und Kirche ist keineswegs aufgegeben, sieht man
auf den Tenor der Verfassung im Ganzen. So werden etwa alle Beschlisse
der Heiligen wie der Standigen Synode im Regierungsblatt veroffentlicht
und erhalten dadurch Gesetzeskraft. Das entspricht der gleich in Art. 2

89



festgelegten Zusammenarbeit der Kirdie mit dem Staat, dessen Schutz
sie umgekehrt bei Gefahr fur die Religion in Ansprudi nimmt. Dieser
Schutz erstreckt sich noch auf die Tracht der Moénche und Kleriker der
orthodoxen Kirche: Sie zu tragen wird allen nichtorthodoxen Klerikern
und Monchen bei Strafe untersagt (Art. 54).

Wir mussen vieles beiseite lassen, um noch kurz auf die neuesten, noch
umstrittenen Autokephalien eingehen zu kdnnen. Der ,Autokephalen Kir-
che von Makedonien" sind wird bereits wiederholt begegnet. 1967, genau
200 Jahre nach der Unterdrickung der autokephalen Erzdibzese von
Ochrid im Jahr 1767, erklarte sie durch ihre Synode von neuem ihre
Autokephalie als Wiedergutmachung jener ,unkanonischen Auflésung".
Sie hatte sich zuvor schon eine eigene Verfassung gegeben. Territorial-
prinzip und Nationalprinzip werden gleicherweise angerufen, letzteres
auch durch die gleichzeitige Errichtung einer eigenen Dibtzese fur die
makedonische Diaspora in Canada und den Vereinigten Staaten. Man
wird der Kirchenleitung bestidtigen mussen, daBR sie fur ihr Vorgehen
ihre Lektion aus der neueren Geschichte der Orthodoxie gut gelernt und
in die Praxis Ubersetzt hat. Vielleicht liegt es daran, dal zwar keine
andere autokephale Kirche, soweit wir wissen, bisher offiziell die Ge-
meinschaft mit dieser Kirche aufgenommen, keine aber auch gegen sie
eine Verurteilung in kanonischem Sinn ausgesprochen hat.

Grof3e Probleme muf3te dagegen die Errichtung einer Autokephalen
Orthodoxen Kirche in Amerika bringen, von welcher Seite sie auch ge-
schehen mochte. Es sei denn, die dort vertretenen Hierarchien und ihre
Glaubigen hatten sich gemeinsam dazu entschlossen. Tatsachlich bildete
sich 1960 ,The Standing Conference of Canonical Orthodox Bishops of
the Americans", angeregt durch den Vertreter Konstantinopels, Erzbischof
Jakobos Koukouzis. Es war ein guter Versuch, die Einheit auf langere
Sicht vorzubereiten; er mufdte zuletzt scheitern allein schon an der Tat-
sache, dal3 der Begriff ,kanonisch" im Titel des Unternehmens nicht von
allen in gleichem Sinn verstanden wurde, nicht auf alle Mitglieder der
Konferenz gleicherweise anwendbar war. Die Initiative des 6kumenischen
Patriarchats muf3te zudem Uber kurz oder lang Moskau auf den Plan rufen.
Ohne Zweifel hatte die Russische Kirche die &lteren Rechte, jedenfalls,
wenn man die Dinge mit deren Augen sah. Der erste orthodoxe Bischof
war von ihr entsandt, dazu hatten russische Missionare als erste auf
amerikanischem Boden gewirkt, mochte das Gebiet zunachst auch noch
Teil des russischen Reiches gewesen sein. Und seit 1872 existierte bereits
San Francisco als russisch-orthodoxer Bischofssitz unter der Jurisdiktion
des HI. Dirigierenden Synods. Auf der anderen Seite war die Zahl der
orthodoxen Griechen inzwischen bedeutend groRer als die der Russen.
Und zudem hatten sich innerhalb der russischen Einwanderung nach der
Oktoberrevolution in der Heimat Spannungen und bald auch Spaltungen
ergeben; letztere sind bis heute nicht Uberwunden. Es war darum vor-
auszusehen, dalR auch eine autokephale russische Metropolie in Amerika
nicht einmal alle Glaubigen russischer Abstammung wuirde vereinigen
koénnen. Moglicherweise glaubte man in Konstantinopel, sich mehr Chan-
cen ausrechnen zu kénnen, bei geduldigem Vorgehen die gesamte Ortho-
doxie jenseits des Ozeans sammeln zu k6nnen unter einer einzigen Juris-

90



diktion. Sicher dachte man dort auch an den Kanon 28 von Chalkedon.
Von ihm leitete der 6kumenische Thron seine Verantwortung und Zu-
standigkeit fur die ganze orthodoxe Diaspora, d. h. fur alle Orthodoxen
auRerhalb ihrer Heimatkirchen und Heimatlander ab. Diese Interpreta-
tion ist sachlich nicht zu halten, sooft der Kanon auch in diesem Sinn
angezogen wurde und noch immer angezogen wird. In der Tat hat sich
Patriarch Athenagoras in seinem Protest gegen den Schritt Moskaus nicht
darauf berufen. Er stellte vielmehr die Forderung auf, nur ein dkumeni-
sches Konzil kdnne die Autokephalie verleihen. Auch sie ist historisch
unhaltbar und wurde aufRerdem die gesamte Struktur der Orthodoxie,
so wie sie heute besteht, in Frage stellen. Wir haben bereits darauf hin-
gewiesen.

Die Situation der orthodoxen Diaspora in Amerika betrifft nun freilich
viele Kirchen des Ostens. Darum hatte eine wirklich umfassende L6sung
auch die Mitwirkung und schlie3lich die Zustimmung aller beteiligten
Kirchen gebraucht. Und nicht nur dies, sondern auch die Mitwirkung der
Glaubigen in Amerika selber, schaut man auf die Tradition der Ortho-
doxie. Zunéchst sind nun einmal die Spannungen gewachsen, dazu die
Unsicherheit innerhalb der verschiedenen Jurisdiktionen. Die Fluktuation
von Gemeinden und selbst Bischdfen scheint eher zugenommen zu haben.
Um der Einheit willen, auf die die Orthodoxe Kirche so groRen Wert legt
und um die zu beten sie nie aufhort, kbnnen wir die Entwicklung nur
bedauern. Darin wissen wir uns einig mit vielen Theologen der betrof-
fenen Kirchen selbst, dafur zeugt das umfangreiche Schrifttum Uber die
Fragen zur Autokephalie und zur Diaspora. U. E. hat die Panorthodoxe
Synode hier eine Aufgabe, die mehr als die LOsung nur eines innerortho-
doxen Strukturproblems umfaf3t. Das Leben jeder Kirche, ihre Verfassung
und ihr Dogma, ihre Einheit und ihre Uneinheit, das Auf und Ab ihrer
geschichtlichen Entfaltung, das alles trifft zuletzt die ganze Christenheit,
trifft sie Uber Jahrhunderte hinweg, moégen die Zeitgenossen es sehen
oder Ubersehen.

91



ECCLESIOLOGICAL REVIEW OF THE THIRTY-FOURTH APOSTOLIC
CANON

* PANTELEIMON RODOPOULOS

Thessaloniki

The thirty-fourth Apostolic Canon reads as follows:

"The bishops of each nation ("ethnous") are obliged to look up to the
first among them (the "protos"), to consider him as head, and to do
nothing without his consent Each one is to do only what is pertinent
to his diocese and to the villages within it. Nor, on the other hand, is
the "protos" to take any action without the consent of all. For thus there
will be concord, and God will be glorified, through the Lord, in the Holy
Spirit, the Father, the Son, and the Holy Spirit."

This canon as well as the similar ninth canon of the Synod of Antioch
(341) refer to the canonical and synodical relations which prevail be-
tween the bishops of a metropolitan eparchy and the first-ranking bishop
in the metropolisl.*ft*has to do, we may say, with an autocephalous metro-
politan eparchy. In antiquity, however, all the local churches were auto-
cephalous5.* * 8

The purpose for which the thirty-fourth Apostolic Canon was
decreed, as it emerges from its content as well as from the similar ninth
canon of the Synod of Antioch, was to assure unity and canonical
Order in the Church.

"Just as bodies, if the head does not maintain its activity in good
health, function faultily or are completely useless, so also the body of

1 The term, "nation" ("ethnos") used in this canon, certainly, does not have the modern
sense of the term, but the sense found in the canon itself, that is, ecciesiastical metro-
politan epardiy, which presupposes also the administrative and geographical division
of the Roman Empire at the time of composition of the Apostolic Canons. The ninth
canon of the Synod of Antioch, however, which is similar to the one under consideration,
does not use the term "nation" ("ethnos") at all, but rather the term "eparchy" to express
the same thing:

"The bishops of each eparchy are obliged to look up to the first-ranking bishop in
the metropolis and to take care of the whole epardiy . . .". Elsewhere, likewise, the
leoding canonologists Zonaras, Baisamon and Aristinos have explained the term: *". .. the
present canon bids the first-ranking ("protous") bishops of each eparchy, that is to say
the high priests of the metropolitan cities, to be considered as head by the other bishops
of the same epardiy . . ." (Zonaras)

Regarding the sense of the term "nation" ("ethnos") in the canons, see further Maxi-
mos, Metropolitan ol Sardeis, The Oecumenical Patriarchate in the Orthodox Church
(in Greek), pp. 232 ff.

8 Historically, "autocephalous" implies that jurisdiction given to an ecciesiastical
district, that is, to a group of local churches, to elect the first among themselves to be
metropolitan or patriarch, whereas "autonomous" implies that jurisdiction given to elect
the bishops, the election, however, of the Metropolitan (protos) being subject to rati-
flcation by the Patriarch or being conducted directly by the Patriarch with the synod
assembled around him.

92



the Church, if its preeminent member, who occupies the Position of head,
is not maintained in his proper honor, functions in a disorderly and faulty
manner. Therefore, the present canon bids the first-ranking ("protous")
bishops of each eparchy, that is to say, the high priests of the Metro-
politan cities, to be considered as heads by the other bishops of the
same eparchy, and without them to do nothing which concerns the com-
mon condition of the Church, such as dogmatical questions, arrangements
concerning errors common to the Church, installation of high priests,
and the like. But concerning these matters it is best to confer with him
(that is the protos) and to vote for that which seems best to all.“ (Zonaras)

The ninth canon of the Synod of Antioch gives a practical reason why
the bishops ought to accept the Position of ieadership of the first-ranking
bishop of the metropolis, who undertakes the care of the entire eparchy.
From everywhere all those who have business or other matters to attend
to, converge upon the metropolis to dispose or expedite them, whether
they require ecclesiastical consultation or presentation before political
officials situated in the metropolis, presentation being often through me-
diation by the protos. Consequently, the primacy of honor has, in this
instance, the meaning of “diakonia*.

Such dependence of the bishops of an eparchy upon the first-ranking
bishop in the metropolis is not one-sided and unbalanced, reversing and
changing the Church's teaching concerning the equality of bishops in
the priesthood. The protos "is not to take any action without the con-
sent of all . . ."* on matters of general concern to the metropolitan epar-
chy. With respect to special pastoral or other matters of their own dioce-
ses, the bishops and the protos are independent, as ""... each bishop
has authority over his own district both to administer in accordance
with the reverence incumbent upon him and to take care of the entire
region subordinate to his city, as well as authority to ordain elders and
deacons and to handle each matter according to his judgment .

This freedom in the conduct of the pastoral work of each diocese by
its bishop comprises an inalienable episcopal right, independent of the
value or size of the diocese, inherent in the priesthood, and acquired
in the episcopal consecration.

Through the enactments of the thirty-fourth Apostolic Canon
a balance is derived in the relations of bishops with the metropolitan;
mutual respect between them is preserved and at the same time the
co-responsibility of all the bishops for the administration and pastoral
care of the entire Church is emphasized. The thirty-fourth canon, as Zona-
ras aptly observes, ""... bids the first-ranking bishops of eadi eparchy,
that is to say, the high priests of the metropolitan cities, to be considered
as head by the other bishops of the same eparchy and without them to
do nothing which concerns the common condition of the Churdi . . . nor
does it allow the first-ranking ("protos") bishop to abuse his honor to
the point that it becomes tyranny, to act high-handedly, or without
having the common consent of his co-celebrants to do any of the afore-
mentioned, or anything similar to them "

s Cf. canon 9 of the Synod of Antioch: “. . . nor without the consent of the rest.
* Canon 9 of the Synod of Antioch.

93



Thus is achieved the great good of the unity of the Church. This canon,
as Zonaras goes on to observe, ""... intends . . . the High priests to he
in concord and bound together by the bond of love, and to be an example
of love and concord both to the clergy under them and to the multitudes,
so that God may thus be glorified in accordance with the evangelical
teaching which says, let your light shine before men so that they may
see your good works and glorify your Father who is in heaven . . .*“

This unity through the interdependence of bishops and Metropolitan
is manifested especially in the regular functioning of the synodical System
in a local Church. Factionalisms, cladestine meetings, and chance schis-
matic tendencies of bishops, on the one hand, and on the other high-
handedness and tyrannical dispositions which might be expected of the
protos, are eliminated. All the general issues of the eparchy come to the
synod and are examined in common by all the bishops of the eparchy
together with the protos, who make decisions in common about these
issues, and even more importantly, elect and consecrate bishops.

Such an interdependence,or,in other words, co-responsibility of the bish-
ops with their protos, reinforces the synodical system without diminution
or change of the rule which prevails in it concerning making decisions
according to majority vote. The assembling of the synod and decision-
making with the consent and presence of the protos,— "the bishops of
each nation (eparchy) are to do nothing without his consent" — does
not mean that the decisions of a local synod, made by majority vote, are
subject to the approval or rejection of the protos, but that the subjects
of general concern in a metropolitan eparchy and especially the election
of bishops are discussed in the synod in common and decisions are made
there, always with the first-ranking bishop of the metropolis presiding.
It is not possible either for bishops without the protos to convene a
synod, hold a discussion or make a decision, or for the protos without
the synod of bishops around him to decide or to act upon subjects con-
cerning the entire eparchy. Majority vote is the rule in synodical de-
cision-making. The sixth canon of the First Oecumenical Council estab-
lishes canonically what was the practice in this matter according to
"ancient custom": "It is entirely clear that if anyone without the consent
of the metropolitan would become a bishop, the great synod has deter-
mined that such a one is not to be a bishop. Nevertheless, if in the ge-
neral vote of all, which has been conducted fairly and in accordance
with ecclesiastical rule, two or three are opposed in a dispute, the vote
of the majority shall be valid.”

The same points are formulated even more clearly in the nineteenth
canon of the Synod of Antiochs.

‘ % -« that a bishop is not to be consecrated without (being elected by) a synod
and without the presence of the Metropolitan bishop of the eparchy; and since he must
always be present, it is better for all co-celebrants in the eparchy to be with him; it
is also fitting for the one in the metropolis to summon them by a letter. It is better if
all answer, but if this be difficult, the majority without fail (must answer). They must
be present, or through letters becoming co-voters and thus the election will take place
with the majority, i. e. present, or through a vote. If the election be otherwise than
that defined, the consecration shall not be valid. But if the election be in accord with
the canon specified, even though some be in disagreement, the vote of the majority
shall be valid.”

94



As we see in the entire process of the life of a local churdi, the demo-
cratic principle of the synodical System prevails, that is, decision-making
according to majority vote, and in this principle the co-responsibility
of all the bishops together with the Metropolitan is emphasized.

This dependency of the bishops of a local church, of a metropolis or a
Patriarchate, upon their protos, as well as his upon his co-celebrant bish-
ops in the eparchy, which is expressed and promulgated through the
thirty-fourth Apostolic Canon, as well as through other canons of the
ancient, undivided Church, does not come into conflict with the eccle-
siological teaching concerning the equality of bishops, from the point
of view of priesthood and concerning their communion as equal co-cele-
brants in the Mysteries. In fact, since the Mysteries and their celebra-
tion under the individual bishop, who is in sacramental communion with
the rest of the canonical bishops and with the first-ranking bishop of
the metropolis are always combined with the Holy Eucharist, they are in-
separably und organically connected with the structure and administration
of the Church. The administration or structure or "canonical jurisdiction”
springs directly and inevitably from the sacramental life of the Church
and it is its expression, manifested even in the functioning of the syno-
dical System. The Churdi is built and realized in place and time through
the Holy Eucharist as a local fellowship assembled around the individual
bishop. Thus we have at the same time the local, but also the catholic
Church; we have an internal sacramental communion of the whole Church.
The bishops, then, being co-celebrants of the one Mystery, the "mystery
of Christ", expressed and fulfilled in the Holy Spirit as the Mystery of
the Church, are in an internal sacramental communion between themsel-
ves and the protos, who himself, also, celebrates the Holy Eucharist in
the local church of the metropolis. This eucharistic unity is expressed
also in the ecclesiastical structure and the "canonical jurisdiction" of
the bishops and the protos, in the gathering and work of the synod,
which, as the canon under consideration determines, must comprise an
expression of the unity of the bishops and the Church. In fact, wherever
the Holy Eucharist is celebrated under the individual bishop, Christ is
present and there the "catholic Church" exists. Every local church in
whidi the Holy Eucharist is celebrated, under the individual bishop or
under the individual bishop-Metropolitan, or under the individual bishop-
Patriardi, and in which Christ is present, is of equal value. Christ is
everywhere and always the same. This presence of Christ in every local
churdi is an absolute, not something that grows in value and efficacy
from churdi to church. Every local church, then, under the individual bish-
op, is simultaneously the local and the catholic Churdi, therefore in the
Holy Eucharist the catholic Churdi is realized in place and in time and
the visible and invisible Church is perfectly United. Around the
slaughtered lamb on the Holy Table the whole Churdi is concentrated
and United, the living and the dead, the All-Tloly Mother of God, Saint
John the Forerunner and Baptist, the Apostles, all the Forefathers, Fathers,
Patriarchs, Prophets, Evangelists, and Martyrs who have fallen asleep,
and all who rest in the hope of the resurrection of eternal life. Moreover,
the living, that is the bishops of every Orthodox diocese who are in

95



sacramental communion and expound correctly the word of truth, all
Presbyters, the diaconate in Christ, every priestly and monastic Order,
those in authority, the entire body of the faithful, the whole oecumene.
This Union in the Holy Eucharist, which is not surpassed by any other,
more perfect Union, finds its expression, among other expressions of
ecclesiastical life, also, in the structure and administration of the Church.

The Lord called the Apostles and committed to thexn and their suc-
cessors the work of the evangelization of men and the responsibility
for the sacramental life of the Church. Thus, He was the founder of the
Christian priesthood. He was not, however, only historically, the founder
of the Christian priesthood, but also eternally, He is the high priest of the
Church "having become a high priest for ever in the succession of Mel-
chizedek*0; "the priesthood which Jesus holds is inviolate, because he
remains for ever"l. It is He Who receives unceasingly and forever the
gifts of the Holy Eucharist lat His holy, heavenly and spiritual altar”
and sends down to us in return "the divine grace and the gift of the
Holy Spirit ..."" It is He Who unifies Heaven and Earth in the Myste-
ries, "who on high is seated with the Father, and here abides invisibly
with us", the bond between this world and other realities beyond it,
"who has dominion over the heavenly and the earthly . . .", "the Only-
Holy who receives the sacrifice of praise from those who invoke" Hirn
"and brings it forward to His holy altar’ and makes us worthy "to find
grace before Hirn" and our sacrifice "to be acceptable"8. Christ, then,
is the "High priest”, the Offerer and the Offered, the one who celebrates
and is present in the Holy Eucharist and the other Mysteries.

The bishop of every local church who celebrates the Holy Eucharist
does not represent Christ and does not sit in his place as a substitute
for Christ the high priest. The bishop in his diocese is the image and
type of Christ; “. . .the. . . bishop being the type (in the greek sense)
of Christ is to fulfill his work . . But the image, as is well known,
does not take the place of one who is absent, but communicates the invis-
ible one, whom he portrays, to those who behold hisimage, and makes
him visible and truly present: ". . . it is clear that it is necessary to
behold the bishop as the Lord himself, since he is in the presence of
the Lord . . ."10. Thus, each bishop occupies the throne of Christ, dispo-
sing reverently the matters of His Church*

The bishops, then, in their priesthood, can not be classified in any
categories or ranks worthy of mention. The bishop of one diocese does
not have a greater or lesser priesthood or episcopal value than the bishop
of any other diocese. His Office is determined from the fact of his elec-
tion and consecration to a particular diocese, whatever one it might be,
the fact of the celebration by him of the Holy Eucharist and the My-*

* Hebrews 6, 20.

| Hebrews 7, 24.

8 The Liturgies of Basil the Great and Saint Chrysostom.

* Isidore ol Pelusium, Fife Books of Epistles, I, 136, PG 78, 272 C; cf. Maximus the
Conlessor, Epistle 30, PG 91, 6248B.

10 Ignatius ol Anlioch, Epistle to the Ephesians XI, BEP 2, p. 287.

Il Clementia, Homilies 3, 60 and 3, 70, Apost. Const. B 26, 4.

96



steries in a local church, and from the fact that he comprises the image
of Christ in a local church. But the image of Christ is everywhere the
image of Christ; it never has greater worth or authenticity in episcopal
diocese A and less in B, etcl2

All the bishops, finally, as images of Christ the eternal high priest,
successors of the Apostles, share alike in the same precious high priest-
hood and have the same rights, each in his own diocese, to celebrate
the Mysteries, to preserve and teach the true Christian tradition, to
shepherd the people of God and to make decisions related to matters in
their own dioceses. All, in the communion of faith and Mysteries be-
tween themselves and the protos, as co-celebrants and heads of local chur-
ches, have responsibility also for the whole Church, taking part together,
without distinction, in the local and oecumenical councils of the Church
and making decisions by majority vote.

As we see in the thirty-fourth Apostolic Canon, however, and in other
ancient synodical canons, and as we know from history, the bishops of
certain cities, the metropolitans and later the patriarchs, held a more
prominent position than the other bishops. Do we have, then, a differen-
tiation in episcopal rank with respect to the content and nature of the
priesthood? Is the metropolitan-bishop or the patriarch-bishop of a pree-
minent local church, President also of a local synod, a more perfect bish-
op, with greater priestly value, than a bishop of a small diocese? The
answer to this question has already been given, and is clearly negative.
All the bishops, from the point of view of their priesthood, are equal.
In the meantime, however, we have the development of the primacy of
honor. The mother churches, as it happens, are held in great veneration
in the sense of preference for the witness of the mother church. This
veneration is expressed in the gatherings of bishops, in the synods, to
the bishop of the mother church, to whose person was rendered the honor
due to the mother church. Consequently, the worldly position of the city
and especially of the first ranking city (the metropolis) of the (Roman)
eparchy gave to its bishop in addition, even in the title (metropolitan),
a preeminent stature above the other bishops of the eparchy. This stature
did not influence in any more profound respect the essence of the cleri-
cal Station, the priesthood; rather, its sense was limited to the recogni-
tion of the honor which was naturally rendered to the first among equals.
The bishop of the preeminent city (the metropolis) of the eparchy, the
Metropolitan, and later the bishop of the preeminent city of the theme,
which was a greater administrative district, and further the bishop of
Rome, the Capital city of the Empire, that is, the Patriarch and Pope,
and the bishop of New Rome, the new Capital, the Oecumenical Patriarch,
were recognized as first ("protoi'") among equals, primi inter pares. In
their relations with the other bishops of the eparchy, of the theme, or
of the Empire, these bishops possessed the preeminent position of the
first brother, without this position's bringing about any change in the
essence of the episcopal Station or imparting to them any superior
priestly rights or any essential prerogatives, as derived from their priest-

"* Cf. Ph. Sherrord, The Greek East and the Latin West, London 1956, pp. 73 ff.

97



hood, above their brother bishops. Determining factors also in the for-
mation and assertion of primacy were the apostolicity of the thrones,
the scope of the missionary activity, or more generally the ecclesiastical
Prestige of a diocese.

The primacy of honor is manifested mainly, as we see also from the
thirty-fourth Apostolic Canon, in the local synods, at which usually the
bishops of the mother churches preside. The gathering of neighbouring
bishops at the same place for the election and consecration of a new
bishop of the region was especially favorable to the development of
primacy. These synods of bishops had as their purpose the preservation
of the unity of the Church through confirmation of the communion of
the body of bishops, in which even the newly ordained was included.
Presiding at the Ordination was always the bishop of the church honored
by primacy, the metropolitan church. It is characteristic that the conse-
cration of a bishop is celebrated before the Holy Eucharist, but imme-
diately after the consecration the consecrated presides over the Synaxis
and the Holy Eucharist. This practice shows that the local church pre-
ceives itself as the full church and also that the newly consecrated al-
ready is in communion with the other bishops, and the local church with
the other churches3. Primacy in the synods, then, has a rather presiden-
tial character, but for the consecration of bishops it extends more deeply
into the action and consciousness of the synod. This merging of presiden-
tial honor in the synods and of preeminence and active participation
comprised the axis of the whole development and of the customary
Order of the primacy of honor, as well as the main content of the canoni-
cal administrative seniority, which was later ratified through the well
known decisions of local and oecumenical councils. As we see from
the thirty-fourth Apostolic Canon and from the other canons of
this nature, this primacy of honor, without changing the teaching
and ecclesiological basis concerning the equality of all bishops
with respect to the priesthood, does not constitute, in the course
of its development, merely an expression of simple honor or
"presidency" of the parliamentary type, but moreover, an expression
of real presidential regulatory authority. The first-ranking bishops
in the metropolis, as presidents of local synods, in a reciprocity
of rights and obligations in their relations with the bishops around them,
comprise the canonical organ of ecclesiastical administration in the
ancient oecumenical Church, in which are combined harmoniously the
collectivity of the bishops and the presidential authority in the person
of the protos. Special emphasis is given to the authority to elect and
consecrate the bishops of the eparchy: "a bishop is not to be consecrated
without (being elected by) a synod and without the presence of the
Metropolitan bishop of the eparchy; and since he must always be pre-
sent, it is better for all co-celebrants in the eparchy to be with him . .18

18 Maximoa, Melr. ol Sardeis, op. cit. (1),; cf. Al. Schmemann, La notion de primauth
dans I'Eglise orlhodoxe, Neudiatel-Paris 1960, p. 133.

14 The 19th canon of the Synod of Antiodi (341), cf. canon 4 of the First Oecumenical
Council, canon 8 of the Third Oecumenical Council et alii.

98



Likewise, the metropolitan dioceses were later unified around the more
ancient among them or around the bishops of the preeminent seats of
political administration, who were called patriarchs and possessed the
same rights and prerogatives over the metropolitans as the latter posses-
sed over the bishopsls.

As has been stated, this differentiation as to the Position and the
regulatory influence of the protoi in their relation to the other bishops
of a local church, but always in a reciprocity of rights and obligations
between themselves and the bishops manifested always in the function
of the synod, does not have any bearing on the nature and essence of
the clerical Station of the bishops and does not introduce a change in
the ecclesiological teaching concerning equality of the bishops, who are
the successors of the Apostles. This ecclesiological teaching stems from
their Office as presidents over the local eucharistic and sacramental
gatherings and their role as images of Christ, the Great high priest. This
differentiation has basically the sense of administrative diakonia in the
disposition of ecclesiastical matters, in imitation of the example of our
Lord Jesus Christ, who as Lord and God and Great high priest after the
Order of Melchizedek and in Order to accomplish in accordance with His
high priestly Station the salvation of the human race, "did not come to
be served, but to serve ..."" (Mt. 20, 28).

Such a disposition of matters as this, without any change in ecclesio-
logy or in teaching concerning episcopal rank, indeed resolving that each
eudiaristic assembly under the individual bishop comprises a manifesta-
tion and realization of the Church in place and time, was made for the
unity of the Church and concord within it, and found its juridical con-
firmation in the thirty-fourth Apostolic Canon, the ninth canon of the
Synod of Antioch, and elsewhere.

"The present canon intends the high priests to be in agreement and
bound together by the bond of love, and to be an example of love and
harmony both to the clergy under them and to the multitudes, so that
God may thus be glorified, in accordance with the evangelical teaching
which says, let your light shine before men that they may see your
good works and glorify your Father who is in Heaven*. (Zonaras)l6

16 Maximos, Melr, ol Sardeis, op. cit. (1), pp. 346—47.



COMMON COMPREHENSION OF CHRISTIANS
CONCERNING AUTONOMY AND CENTRAL POWER IN THE CHURCH
IN VIEW OF ORTHODOX THEOLOGY

JOHN H. ERICKSON

New York

In the Creed we confess our belief in "one holy, catholic and apostolic
Church", just as we confess "one God, the Father almighty", "one Lord
Jesus Christ" and "the Holy Spirit, the Lord, the Giver of life". The
Church is an object of belief, a part of our faith. Yet there exists — for
the Orthodox at least — no dogma of the Church analogous to the trini-
tarian dogma of Nicaea and | Constantinople or the diristological dogma
of Ephesus, Chalcedon and the subsequent ecumenical councils. Even
a fully developed doctrine — like that concerning the procession of the
Holy Spirit — is lacking. The Church is described, or rather she is magni-
fied: new Paradise, the spiritual Eden, the sanctuary of God, an earthly
heavenl. But she is not defined. Even in the Roman Catholic Church —
precocious in the writing of treatises de ecclesia — the elaboration of
dogmatic definitions is comparatively recent, and the initial stage of
this elaboration, Vatican I's Pastor Aeternus, could prompt Newman's
complaint: "When has definition of doctrine de tide been a luxury of
devotion and not a stern painful necessity?"

This Situation certainly has changed over the last Century, for Ortho-
dox and non-Orthodox alike. Ecclesiology has become a major element
in the theological enterprise. And central to virtually every discussion
of ecclesiology is the theme of this Congress: the relationship between
local autonomy and central power in the Church. In part this is due to
internal needs of the churches. For example, post-Vatican Il Roman Cath-
olic theologians have had the delicate task of harmonizing Lumen Gen-
tium's Statements on collegiality with Pastor Aeternus' declaration that
the Roman Pontiff is endowed with a "power of jurisdiction over the
universal Church" that is "full and supreme . . . ordinary and imme-
diate" (c. 3), and that his ex cathedra statements are "infallible and irre-
formable ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae" (c. 4)3. So also, inter-

1 Cf. the texts presented by Y. Congar, Ecclesiological Awareness in the East and
in the West from the Sixth to the Eleventh Century, in: The Unity of the Churches of
God, ed. P. Sherwood, Baltimore 1963, pp. 127—184.

! Letter of January 28, 1870, quoted in W. Ward, The Life of John Henry Cardinal

Newman, vol. Il, London 1912, pp. 287—~89.
s Some would even speak of the need for “revision* of Vatican I: G. Thils, La pri-
maute ponUficale: La doctrine de Vatican I, les voies dune revision, Gembloux 1972,

and The Theology of the Primacy: Towards a Revision, in: One in Christ 10 (1974),
pp. 13—30.

100



nal needs have compelled the Orthodox to examine the meaning of pri-
macy in the Church, and more concretely, the role of the Patriarchate
of Constantinople. !n the nineteenth Century, Orthodox responses to
Vatican | could argue that the System of autocephalous churches —
utterly independent yet united in faith — was an alternative to papal-
ism4. The weaknesses of this argument have become increasingly appar-
ent. Like the pre-World War | System of sovereign States, on which in
many respects it was modeled, the System of autocephalous churches has
failed to meet the demands made on it in our tragic Century. Yet there
is no consensus on alternatives. While the Patriarch of Constantinople
is acknowledged by all as "first among equals", what this priority in-
volves in the actual life of the Orthodox churches in our day is by no
means clear. The line between legitimate primacy and “neo-papalism*
has not been drawn. The result has been a series of confrontations: What
is the status of the Church of Poland, the Church of Czechoslovakia, the
"Paris exarchate®, the Orthodox Church in America? What is the Status
of the so-called diaspora in general? And who is to determine these mat-
ters? With good reason the latest Commission charged with preparing a
"Great and Holy Council" of the Orthodox churches has placed the Prob-
lems of autocephaly, the diaspora and the diptychs (i. e. the ranking of
the churches) high on the agenda.

Yet these various internal needs cannot alone account for the pres-
ent preoccupation with ecclesiology. Ecclesiology has become an ecu-
menical enterprise. Certainly Orthodox theology — and indeed the very
existence of the ancient, but distinctly non-Roman churches of the East
— has influenced modern Roman Catholic thinking on ecclesiological
questions. And at the same time, Vatican Il has stimulated not only Ro-
man Catholic, but also Protestant and Orthodox thought. Certainly for
the Orthodox, discussion of the place in the Church of Constantinople,
New Rome, inevitably raises the subject of Old Rome and of its role
not only in the Church's first millenium but also in the future.

The main lines of the modern Orthodox contribution to ecclesiology
are well known and need only to be sketched here:

(1) The point of departure is the Ignatian Vision of the local church:
the faithful coming together as Church, epi to auto (I Cor. 11:17, 20;
14:23, 26), becoming the body of Christ in the eucharist, becoming one
out of many ("As this piece of bread was scattered over the hills and
then was brought together and made one . . ." Didache 9); with the
bishop personifying this unity, summing up the local church in himself
("l received your large congregation in the person of Onesimus, your
bishop in this world . . ." Ignatius, Eph. 1), Standing — like Christ —
before God in the place of all the faithful, standing — again like Christ
— before the faithful in the place of God (“Let the bishop preside in
the place of God . . ." Ignatius, Magn. 6).

‘ P. Evdokimov, Les principaux courants de l'ecciesiologie orthodoxe au XiXe siede,
in: Revue des Sciences religicuscs 34 (1960), pp. 70—72.

101



(2) This eucharistic assembly under the presidency of the bishop is the
Church in all its fulness, not just a part of the Church. The body of
Christ, the temple of the Holy Spirit, possessing all the notae ecclesiae,
it is the basic unit on whidi all subsequent speculation must be based,
the primary experience underlying all effort at definition. But the Church
that dwells in Corinth has the same unity, the same fulness as the Church
that dwells in Jerusalem, Antioch, Rome . . .

(3) This essential unity of the local churches means the essential unity
and equality of their bishops. Hence episcopal consecration, with its
plurality of consecrators: "It is not the transfer of a gift by those who
possess it, but the manifestation of the fact that the same gift, whidi
they have received in the Church from God, has now been given to
this bishop in this Church"5. Hence the council of bishops, with its empha-
sis on unanimity, with each bishop subscribing, giving his own testimony
to the truth held by all: Here we have an expression of the common
mind of the episcopate, an expression of the authority of all, not a
supreme power over allé.

(4) But this equality of local churches and of bishops does not mean
uniformity, just as unity of essence does not exclude plurality of utterly
unique hypostases. Each local church is unique; and of these, some may
"preside in love“ (Ignatius, Rom. prol.), some may more completely and
perfectly express the common faith because they do not try to possess
it for themselves alone but share all that they are with the others. Many
factors may contribute to the potential for presidency: antiquity and
apostolicity of foundation, the glory of martyrdom and suffering for
Christ, geopolitical advantages, size, wealth. But the presidency itself
consists not in having any or all of these elements but in Sharing them,
in making the patrimony of one church — of the first church — the patri-
mony of all. A favorite comparison at this point: God the Father, who
shares all that He is with the Son, the precise image of the person of
the Father, coequal and consubstantial with Hirn7. A favorite proof-text:
Apostolic Canon 34, with its careful balance of conciliarity and primacy
and its striking trinitarian doxology8:*

The bishops of every nation must acknowledge him who is first
among them and account him as their head, and do nothing of
consequence without his consent; but each may do those things
which concern his own parish, and the country places which belong
to it. But neither let him who is the first do anything without the

5 A. Schmemann, The Idea of Primacy in Orthodox Ecclesiology, in: The Primacy of
Peter, London 1963, p. 41. Cf. Bp. Pierre (L'Huillier), La pluralitd des consecrateurs dans
les chirotonies episcopales, Messager de I'Exarchat du Patriarchat Russe en Europe Occi-
dentale, 1963, no. 42—43, pp. 102 ff.

° On this point see J. Zizioulas, The Development of Conciliar Structures to the Time
of the First Ecumenical Council, in: Councils and the Ecumenical Movement, World
Council of Churches Studies 5, Geneva 1968, pp. 34—51.

7 Thus O. Clement, Orthodox Ecclesiology as an Ecclesiology of Communion, in: One
in Christ 6 (1970), pp. 114—15.

“ Cf. P. Duprey, The Synodical Structure of the Church in Eastern Theology, in: One
in Christ 7 (1971), pp. 153—055.

102



consent of all. For so there will be oneness of mind, and God will
be glorified through the Lord in the Holy Spirit.

This ecclesiology, at least in its broad outlines, today is generally
accepted among the Orthodox. Once identified chiefly with the late Fr.
Afanasieff and eraigre Russian theologians, "eucharistic ecclesiology”
has been given both balance and scholarly precision quite independently
by Prof. John Zizioulas, a Greek". It is also worth noting that its funda-
mental presuppositions underlie Metropolitan Maximos of Sardes' remark-
able recent study of The Oecumenicai Patriarchate in the Orthodox
Churchl0.1¥et this approach to ecclesiology is not limited to the Ortho-
dox. A very similar approach may be found among Protestants (withess
Werner Elert's remarkable study of Eucharist and Church Fellowship in
the First Four Centuries") and also Roman Catholics: Hertling, Congar,
Lecuyer, Le Guillou, Hamer, Ratzinger . . -12. Contrasted with the heavily
juridical "universal ecclesiology" that has developed from the Middle
Ages is the “communio ecclesiology" of the Early Church, with its empha-
sis on the local eucharistic community: the Church of God, the effective
presence of the whole Christ in a given place, and not just the branch
Office of a universal Organization; with its emphasis as well on the com-
munion existing between these local churches, as expressed both by
episcopal collegiality and by reference to the central church of this com-
munio, the Church of Rome.

After centuries of divergence it seems that Christians are nhow moving
towards convergence, towards an ecumenical ecclesiology. The Lutheran/
Roman Catholic dialogue in the United States has produced an impor-
tant common Statement on the papal primacyl3; Anglicans and Roman
Catholics meeting in Venice in 1976 elaborated a major declaration on
authority in the churchl4, a recent American book can raise the question
of A Pope for AU Christians?l5 Today ecclesiology is not only the focus
of ecumenical activity. It is also an area which conjures up the prospect
of ecumenical agreement, of common definition of doctrine arising neither

* Of Alanasiell's major Works only one has been franslafed from the Russian: L’Eglise
du Saint-Esprit, Paris 1975; the main lines of his thought can be discerned in his essay:
"The Church Whidi Presides in Love", in: The Primacy of Peter, London 1963, pp. 57—110.
The title of Zlzioulas's major book, The Unity of the Church in the Eucharist and the
Bishop during the First Three Centuries (in Greek), Athens 1965, suggests the main lines
followed in recent versions of this approach to ecclesiology.

Thessaloniki 1976.

11 Saint Louis, Missouri 1966.

“ L. Hertling, Communio. Churdi and Papacy in Early Christianity, Chicago 1972; the
German original appeared in Miscellanea historiae pontificiae 7 (1943). Y. Congar, in:
Le concile et les conciles, Paris 1960, pp. 300—34; L'episcopat et et l'eglise universelle,
Paris 1962, esp. pp. 227—60 — to mention but two of Congar's Works in this area.
J. Lecuyer, Etudes sur la collegiality episcopale, Paris 1964. M.-J. Le Guillou, Mission et
unite. Les exigences de la communion, Paris 1960. J. Hamer, L'eglise est une communion,
Paris 1962; J. Ratzinger, Das neue Volk Gottes. Entwirfe zur Ekklesiologie, Dusseldorf
1969, esp, pp. 121—224.

13 Printed with supporting documents in: Papal Primacy and the Universal Churdi,
ed. P. Empie and T. A. Murphy, Minneapolis, Minnesota 1974.

14 Cf. “L'autority dans I'Eglise", Irenikon 50 (1977), pp. 59—68.

15 Ed. J. McCord, New York 1976.

103



from “luxury of devotion“ nor from the "stern painful necessity* of
excluding heretics.

Yet here a note of caution must be sounded. Certainly great strides
have been made toward a "common comprehension of Christians” on
ecclesiological matters. We use the same words; we refer to the same
sources. Yet do we understand these words, do we approadi these sourc-
es, in the same way? Or do differences of emphasis, often hidden but
inevitably present after centuries of estrangement, still make our eccle-
siologies not only different, but fundamentally incompatible, despite their
considerable concordance on a verbal level? It is to the task of locating
and exploring some of these differences that | should like to turn today.

A first area that must be explored is our very understanding of "com-
munion“ — certainly one of the key words in current ecumenical dis-
cussion. Both Roman Catholics and Orthodox speak of the deleterious
effects of "universal ecclesiology" and of the need for an "ecclesiology
of communion"”. Yet a difference in emphasis can be noted. Typical of
the Roman Catholic approadi, | would say, is Hertling's classic study
of communio: "Communio is the bond that United the bishops and the
faithful, the bishops among themselves, and the faithful among them-
selves. . It is "the Union of believers, the Community of the faithful,
and therefore the Churdi itself“l6. Stress is on the horizontal fellowship
that exists between Christians and between their churches, and also on
the ways of maintaining this fellowship: the diptychs, exdiange of let-
ters, reference to preeminent churches in the communion . . . Though
Hertling tries not to enter into controversy over the original meaning
of the phrase communio sanctorum in the “Apostles’ Creed”, he clearly
is inclined to see sanctorum as the genetive of sancti (masc.) rather than
of sancta (neut.), making the phrase refer to fellowship with the saints
rather than to partaking of the Holy Things, i. e. the Eudiarist™.

Quite different is the Orthodox approadi. When theologians like Oli-
vier Clement write on "Orthodox Ecclesiology as an Ecclesiology of
Communion"1, it is to stress that communion — koindnia — is first of
all communion with the Father through participation — rnetalepsis — in
Hirn who alone is holy, Jesus Christ, whom the Spirit makes present
for us in the sacrament of the eudiarist*. While by no means denying
the horizontal aspect of communion, Orthodox theology would empha-
size the priority of the vertical: the Church as Community and fellow-
ship must have as its basis communion with God, as achieved above all
in the eucharist.

But to speak of the vertical is at once to speak of the eschatological.
The eucharist is the banquet of the Kingdom. Through it we commune
here and now in realities yet to come. It is not simply a remembrance
of Him who walked on earth with us and was crucified and rose again

'« Pp. 16—17.

« P. 16.

18 In: One in Christ 6 (1970), pp. 101—122.

18 On the close relationship between the words koinonia and rnetalepsis see Eiert,
pp. 27—28.

104



for our sakes. In the anamnesis of the Liturgy of St. John Chrysostom

we remember the future as well: "Remembering the cross, the tomb,
the resurrection on the third day, the ascension into heaven, the sitting
at the right hand, and the second and glorious coming ..."" Christ —
of whom we partake sacramentally in the eucharist, whose body we be-
come — is not just a figure from the past. He is also the "last Adam" —
eschatos Adam (I Cor. 15:45) — the eschatological man.

The eschatological thrust of the Orthodox understanding of commun-
ion has important corollaries for ecclesiology, and above all for the
understanding of apostolicity, as Prof. Zizioulas has shown20. Zizioulas
has distinguished two principle images used in Biblical and early Chris-
tian literature to describe the nature and role of the apostles. In the
first, spatial and historical, they are seen as individuals sent out by
Christ's command into all the world to preach the Gospel and to found
churdies. But in the other, the eschatological, they are gathered in one
place as an indivisible College around the one Lord: "when the Son of
Man shall sit on His glorious throne, you who have followed Me wiill
also sit on twelve thrones, judging the twelve tribes of Israel® (Matt.
19:28). Historically one diurch may be established by Peter, another by
Paul, another by a missionary hundreds of years later. Yet all are equally
and fully apostolic, just as they are one, holy and catholic. For the struc-
ture of each local churdi — the bishop surrounded by the College of Pres-
byters, the deacons and all the faithful — has a direct iconic relationship
to the Kingdom where Christ Stands surrounded by the apostles.

This eschatological image, so striking especially in Ignatius, shifts with
Cyprian to that of the apostolic College surrounding St. Peter. For Igna-
tius, the bishop had held "the place of God" or was the image of Christ2l
For Cyprian, the bishop occupies the cathedra Petri. Yet even in this
altered image, the eschatological is not completely subsumed in the his-
torical and spatial. For each bishop occupies the cathedra Petri22: the pro-
tos is not separated from the rest of the apostolic College; the keys
which he wields are the keys of the Kingdom.

In Byzantium such images continue to shift, often with bewildering
abruptness. A wide variety of sources must be considered: works
of exegesis, hagiography and the Ilike as well as controversial
literature, whether appealing to Rome or polemicizing against
her. Consequently any attempt to pick out a single and al-
togelher consistent line of thought must be held suspect. However
a few general observations may be made. First, there is little interest in
what we have termed the "historical® argument for apostolicity, apart
from some clumsy efforts to oppose the apostolicity of Constantinople —
supposedly founded by St. Andrew, the "first-called" and elder brother
of Peter — to that of Rome23. For the most part Byzantine writers reject

> Apostolic Continuity and Orthodox Theology: Towards a Synthesis of Two Per-
spectives, in: St. Vladimir s Theological Quarterly 19 (1975), pp. 75—108.

J Magn. 6:1,3: 1—2, Tral. 3: 1

11 Ep. 69 (66) : 5. 43 (40) : 5; De unitate 4.

IS Exposed by F. Dvornik, The Idea of Apostolicity in Byzantium and the Legend of
the Apostle Andrew, Cambridge, Mass. 1958.

105



emphatically any Suggestion that apostolic authority — or Petrine or
"Andrean" authority — is limited or uniquely linked to a particular see.
"The Italians have made the universal teacher (i. e. Peter) the bishop of
one city", complains Mesarites?4. Or as another popular argument goes:
the Church is not of Paul or of Apollo or of Cephas but of Christ, its
one foundation, and is established on one rock, the confession of Peters.
Constantinople could — and did — call herseif apostolic without any
reference to the Andrew legend26; a late Byzantine writer could speak
of the Pope as "the successor of Peter and of all the apostles“l7, Byzan-
tine ecclesiastical literature could see the image of Peter in every faith-
ful bishop28: all this was possible because in the East apostolicity — and
for that matter "Petrinity" — was not just a product of history. A later
Byzantine polemicist expresses the Eastern Position with almost painful
precision: "Every orthodox bishop is the vicar of Christ and the succes-
sor of the apostles, so that, if all the bishops of the world detach them-
selves from the true faith and there remains but one guardian of the
true dogmas . . . it is in him that the faith of the divine Peter will be
preserved"20. And: "Bishops established by Peter are successors not only
of Peter, but also of the other apostles; just as the bishops established
by other apostles are successors of Peter"3). The eschatological perspec-
tive still prevails: in each local church the bishop "Stands in the place
of God"; in each local church the apostolic College gathered around Peter
is reflected.

Given this radical equality of bishops — and of the local churches to
which they are so intimately linked — whence arises primacy? Byzan-
tine writers are quite explicit on this point: “It is not according to a
plan or arrangement of a spiritual nature that the thrones of our church-
es have acquired superiority or inferiority, but according to the Order
of preeminence and Subordination of the principalities of the world .
Preeminence is not accorded to the churches on account of the burial
places of the apostles, but on account of the disposition of the holy and
ecumenical councils"3l. Primacy arises not from "apostolicity"” understood
in the strictly historical sense, as Rome would Claim, but from that "prin-
ciple of accommodation” of church Organization to the structures of civil
government, which the late Fr. Dvornik has so ably described32

> Dialogue with Morosini, cd. A. Heisenberg, Neue Quellen zur Geschichte des latei-
nischen Kaisertums und der Kirchenunion, Il (Sitzungsberichte der Bayrischen Akademie
der Wissenschaften, Philos., philol. und hist. Klasse, 2. Abh., Minchen 1923), p. 22.

15 G. Tornikes, Letter to the Pope in the name of the Emperor, ed. J, Darrouzes,
Georges et Demetrios Tornikes. Lettres et discours, Paris 1970, pp. 326, 332.

10 Cl. Dvornik, op. cit. (23), pp. 163—171. Though the author wishes to demonstrate
growing Byzantine awareness of "the importance of apostolic origins" (p. 171), the
passages which he cites by no means reduce apostolicity to the question of "origins“

'l N. Cabasilas, On the Primacy of the Pope, PG 149, 728D—729A.

Cf. the examples given by J. Meyendoril, St. Peter in Byzantine Theology, in: The
Primacy of Peter, London 1963, pp. 10—11.

19 Barlaam ot Calabria, quoted by Meyendoril, p. 23.

« lbid.

sl D. Tornikes, Letter to the Pope in the name of the Patriarch, ed. Darrouzes, p. 351.

11 Byzantium and the Roman Primacy, New Jork 1966.

106



The strengths and weaknesses of this "principle" are manifest. At its
best, accommodation can be the Church's "dynamic and living ability
to preserve her own norms, her own principles of polity, her own divinely
established eucharistic structures in the midst of Contemporary realities"33.*
But what is to prevent accommodation from becoming Subordination?
What is to prevent a complete identification of the interests of the Church
with those of the civil authority? If this fate was averted in Byzantium
it was precisely because the Byzantines, however avidly they might have
sought Privileges and honors, prerogatives and primacies, never identi-
fied these with the esse of the Church, which is revealed in the eschato-
logical perspective of her sacramental life. The thrones of this world
are not the thrones of the Kingdom.

But if primacy and other forms of church Organization above the level
of the local church do not belong to the esse of the Church, they certainly
do belong to her bene esse, to use the favorite expression of many these
days. Primacy exists "for the good Order — eutaxia — of the Church"54
The need for eutaxia, or simply for taxis (for the Byzantines always
viewed Order as a great good): this, and not an abstract principle of con-
formity to civil structure, is the reason for the preeminence or Subor-
dination of sees. Interesting in this regard are Byzantine discussions of
the "pentarchy*“. The subject, so far removed from reality, gave perfect
opportunity for speculation on the ideal: an ideal of harmony, coordina-
tion, mutual support, in which "he that holds the first place does not
boast or lord it over the second, or the second over the third“3%.

And while Order is the principle theme of the Byzantine canonists,
that of Service is not altogether absent. Our canonical texts speak far
more often of presbeia and time than they do of diakonia or leitourgia.
Yet it was not completely forgotten that precedence and honor in the
Church exist only in view of ministry and Service. Certainly the Service
especially of St. John Chrysostom gave substance to talk of Constan-
tinople's presbeia times, and paved the way for the specific rights which
Chalcedon later gave to that see. While most Byzantine polemicists
dated Rome’s primacy in the Church only to the time of Constantine, at
least one conceded that it was of pre-Constantinian origin and had been
established in Order to give the Bishop of Rome greater authority in
defending the interests of the Church before the pagan authorities36. Pri-
macy may follow "the Order of preeminence and Subordination of the
principalities of the world“, but it exists for the benefit and Service of
the Church.

At this point it is important to note not only how and why primacy
arises, but also how it is expressed — and how it is not expressed, The
West since the thirteenth Century has distinguished between the "power

33 J. Meyendorfl, in an unpubl. lecture on "The Ecumenical Patriarch, Seen in the
Light of Orthodox Ecclesiology and History*, delivered at the Third International Con-
gress of Orthodox Theologians, Brookline, Mass., August 27—30, 1978.

31 Darlaam ot Calabria, quoted by Meyendorll, op. cit. (28), p. 21.

33 Baisamon, in: Rhalles and Potles, Syntagma tdn Theidon kai Hierdn Kanonon, 1V,
Athens 1858, p. 548.

33 Mesariles, ed. Heisenberg, pp. 22—23.

107



of Orders" and the "power of jurisdiction”, sometimes to the point of
Separation, and has understood primacy above all in terms of jurisdic-
tion37. The East, however, never developed a notion of jurisdiction apart
from Orders. The very term dikaioddsia is a modern one, an effort to
translate the Latin jurisdictio, and has no resonance in the eastern canon-
ical tradition. On the one hand, ordination for the East is never "abso-
lute”, but rather is always tied to pastoral ministry in a specific local
church38. On the other hand, any form of pastoral ministry is viewed as
inconceivable without a sacramental expression of this in the context
of the church community, for it is a diarism — a gift — bestowed in and
for the community. A primacy of supra-episcopal jurisdictional power
would necessarily presuppose the existence of a distinct and new sacra-
mental order. So at least argues Nilus Cabasilas: "When the Pope is or-
dained by bishops he does not receive a higher power than bishop: no one
can give what he does not have. Therefore he is not superior to bishops;
he is as one of them, and subject to all the laws to whidi the episcopal

order is subject . . . Whence he cannot regulate ecclesiastical matters
without their counsel, as canon 34 of the apostles indicates"3. For the
eastern canonical tradition — at least in its earliest expressions — a pri-

mate, whether regional or universal, does not possess superior "juris-
diction" which could be superimposed upon that of his brother bishops.
As a bhishop, he enjoys full authority of pastoral ministry in his own
church; there he "Stands in the place of God". But his supra-diocesan
function is not of the same nature as this diocesan authority. He does
not "stand in the place of God" in another's diocese unless by invitation.
He is by no means a universal bishop with "power of jurisdiction over
the universal Church" that is "full and supreme . . . ordinary and imme-
diate".

As Cabasilas' reference to Apostolic Canon 34 suggests, the primate's
supra-diocesan role is placed a collegial context: The bishops of the prov-
ince may "do nothing of consequence without his consent . . . but nei-
ther let him who is the first do anything without the consent of all".
He does not, properly speaking, have power over his suffragans since
he cannot choose or consecrate them by himself nor judge or transfer
them from one see to another without synodal action. But his primacy
is not simply one of honor: a high title, chairmanship of meetings and
the first seat at banquets. Something more is involved in primacy. And
that something, | suggest, may be found in the concept of phrontis, sollici-
tudo.

According to canon 9 of the Council of Antiodi, for the most part a
reiteration of the provisions of Apostolic Canon 34: "It behooves the
bishops in every province to acknowledge the bishop who presides in
the metropolis, and who is charged with concern for the whole province

37 See especially G. Alherlgo, Lo svillupo della doltrina sui poteri nella Chiesa uni-
versale, Rome 1964, and also the comments oi P. Duprey, Brief Reflections on the Title
Primus inter pares', in: One in Christ 10 (1974), pp. 7—12.

38 On the subject see Dp. Pierre (L'Huillier), Rapport entre pouvoirs d'ordre et de
juridiction dans la tradition orientale”, Revue de droit canonique 23 (1973), pp. 281—289.

33 On the Primacy of the Pope, PG 149, 716 AB, 728 A.

108



— ten phrontida anadechesthai pases (es eparchias — because all men
of business come together from every quarter to the metropolis." Con-
cern, care, supervision, solllcitude: this is exercised on the provincial
level in a number of concrete ways, but chiefly in the supervision of
episcopal elections (Antioch canon 19) and in the reception of appeals
(Sardica canon 14). The metropolitan's phrontis is to see that the canons
are observed, that due process is maintained. But this phrontis is not
limited to the provincial level. “All men of business come together to
the metropolis — en te metropolei syntrechein . . One's thought turns
to St. Irenaeus' words about Rome: "Ad hanc enim ecclesiam propter
potentiorem principalitatem necesse est omnem convenire ecclesiam . .

Is it not likely that the lost Greek original for convenire ad was syntre-
chein en, as in the canon of Antioch? In any case, just as everyone has
recourse to the metropolis on a provincial level, so on the universal
level, all roads lead to Rome, whose “presidency in love“ in the early
Church consisted precisely in her solicitude. It is interesting to note that
Batiffol, after examining virtually all early Christian evidence on the
role of Rome in the Church, concludes: "The papacy of the first centuries
is the authority exercised by the Church of Rome among other churches
which consists in caring alter their conformity with the authentic tra-
dition of faith . . ."40.

The solicitude — the "all-embracing pastoral concern"4l — of the first
see knows no limits of time and place, but it does have juridical limits.
It possesses moral authority, but it is not a "central power" in the Church.
Its only power — but that a great one — is the power of love, which
does not demand, but rather elicits acceptance. "Acceptance”, or "recep-
tion": the importance of this concept for the Orthodox is well-known42
If the ways in which solicitude is exercised are to have the force of law,
they must be "received" or "accepted" as having that force. An example
can be seen in the Sardican appeal canons. They were not "received"
in Africa at the time of the affair of Apiarius, and hence their provisions
for transmarine appeal were rejected. However they were "received" in
the East via the Synagoge in Fifty Titles and the Syntagma in Fourteen
Titles in the mid-sixth Century. Therefore at the time of the Council of
Constantinople in 861, appeal to Rome was accepted as a distinct pos-
sibility, but only within the terms of the canons. These provided that,
if appeal is made, the Pope may review the evidence and Order a new
trial, and if need be yet another trial, this time with the participation
of presbyters sent by Rome a latere. U appeal is made: that was the*e

*e Cathedra Petri, Paris 1938, p. 28; noted by A. Sdimemann, The Idea of Primacy
in Orthodox Theology, in: The Primacy of Peter, London 1963, p. 49n.

" The expression is Fr. Kallistos Ware's, in: Primacy, Collegiality, and the People
of God, Eastern Churches Review 3.1, Spring 1970, pp. 18—29.

11 See, for example, J. Meyendorti, Living Tradition, Crestwood, N. Y., 1978, p. 37,
"A conciliar decree needed the 'reception’ of the whole Church to be considered a true
expression of Tradition. This ‘reception’, however, was not a popular referendum or
an expression of lay 'democracy' as opposed to clerical 'aristocracy’. It simply implied
that no authority suppresses man's freedom to believe or not to believe. Any conciliar
decree itself implied the risk of faith, and it was not supposed lo suppress this risk in
others . . .".

109



difficulty in 861, for Ignatius — supposedly on whose behalf the Roman
legates had come — categorically declared: "Ego non appellavi Romam,
nec appello"43. When expressions of solicitude go beyond the canons
accepted by all, they may be accepted, but they also may be rejected,
as was the case e. g. with Rome's decision in favor of Emperor Leo VTs
fourth marriage.

By this period, however, Rome had quite a different understanding of
"acceptance". Fr. Congar describes this very well:

For Rome, the papal decisions . ., had the force of law in the
universal church ex sese, it may be said. Of course, Rome spoke of
"acceptance"”, but she did not understand it in the sense that this
acceptance gave the decisions their force. Acceptance is but obe-
dience to decisions having their force in themselves, by reason of
the authority which promulgated themd44

The Ilanguage of sollicitudo has given way to that of plenitudo
poteslatis. The "ocular" imagery which characterized the former: oversight,
supervision, review . . . has given way to imagery drawn from law and
government, to words like "rule", "power" and "dominion".

In the East, too, there are changes in the course of the Middle Ages.
Ties of bishop to his local church, of metropolitan to his province, erode
as transfers become common and election and ordination are removed
from the context of the local church. From an ad hoc gathering, the syno-
dos endemousa becomes a permanent organ of government, making the
bishops separated from their churches a collective "central power" over
those actually involved in the pastoral ministry. In short, we find the
necessary preconditions for a "universal ecclesiology"”. Yet the expres-
sion that this new ecclesiology takes in the East is quite different from
that in the West. In the West, the Church comes to be seen above all as a
body politic, as a society; its hierarchy has the Obligation to sanctify, to
teach, but above all to rule4s. In the East the characteristic note is caught
by Nicetas Stethatos in his treatise On the Hierarchy40. Distressed that
Pseudo-Dionysius had not fully worked out parallels between the celes-
tial and the ecclesiastical hierarchies, Stethatos adds — in an extremely
wooden fashion — patriarchs, metropolitans and archbishops to the Orders
of those who are divinely chosen as illuminators and sanctifiers. The
Church spread over all the earth is United in a liturgy which reflects
that of the heavenly choirs.

This difference in emphasis can be seen in many aspects of church life.
The political image of the Church favored in the West readily lends
itself to expression in concrete forms. For example, in the Dictatus Papae
of Gregory VIl we read that "The Pope alone may use the imperial insig-

““ Acts of the Council of 861, ed. W. v, Glanveil, Die Kanonessammlung des Kardinals
Deusdedit, Paderborn 1905, p. 607.

““ "Ecclesiological Awareness . . op. cit (1), p. 157.

* See the comments by A. Dulles, Models of the Church, New York 1974, p. 36.

““ Ed. J. Darrouzes, Nicetas Stethatos: Opuscules et lettres, Sources Chretiennes 81,
Paris 1961, pp. 292—365.

110



nia" (c. 8). "That he may depose emperors" (c. 12). "That for him alone it
is lawful to enact new laws according to the needs of the time

(c. 7). The Pope is seen as supreme monarch, and as such he also is
supreme legislator. In the East, on the other hand, the Patriarch of Con-
stantinople has never — to the best of my knowledge — been called
nomothetes, though the Emperor may be. His task is not "to enact laws",
but, in the words of the Epanagoge, to "interpret the canons passed by
the men of old and the decrees enacted by the holy councils" (c. 5) and
to "handle and decide matters on the basis of what has been done and
arranged . . . by the early fathers in the ecumenical and provincial coun-
cils" (c. 6).

Examples of this sort could be multiplied showing that juridically the
role of the Patriarch — or of any other "central power" — is a very
limited one. Even within the "universal ecclesiology" which developed
in Byzantium in the course of the Middle Ages, the Patriarch's primacy
is expressed above all in terms of . . . solicitude. Particularly interesting
in this regard are the patriarchal acta of the later Middle Ages, a period
in which many have detected a Byzantine "neo-papalism"47. Here is
what Patriarch Philotheos Kokkinos writes in 1370 to the Russian princes
who had seceded from their Metropolitan Alexis, who at the time was
regent of the Muscovite state:

Since God has appointed Our Humility as leader of all Christians
found anywhere in the oikoumene, as protector and guardian —
kedemona kai phrontisten — of their souls, all of them depend on
me, the father and teacher of them all. If that were possible, there-
fore, it would have been my duty to walk through the cities and
countries everywhere on earth and teach in them the Word of
God, doing so unfailingly, since such is our duty. But since it is
beyond the capacity of one weak and helpless man to walk around
the entire oikoumene, Our Humility chooses the best among men,
the most eminent in virtue, establishes and ordains them as pastors,
teachers and high-priests, and sends them to the ends of the universe.
One of them goes to your great country, to the multitudes which
inhabit it, another reaches other areas of the earth, and still another
goes elsewhere, so that each, in the country and place appointed
him, enjoys territorial rights, and episcopal see, and all the rights
of Our Humility48.

If read in the context of Western church history, this text would indeed
suggest papalism. Read in the context of Byzantine history, it can in part
be dismissed as an example of Byzantine rhetoric. But note also the
choice of words: "protector and guardian”, "father and teacher". This
is quite different from the language of Innocent IlIl and Boniface VIII, or
even of Leo | and Gelasius |I. Phrases like kedemonia pantdn might sug-

'* See A. Pavlov, Teoriia vostochnogo papisma v novieshei Russkoi literaturie kanoni-
cheskogo prava, Pravoslavonie Obozreniie 1879.
,5 Miklosich and Muller, Acta et diplomata ... I, Vienna 1860, p. S21.

111



gest a less-than-felicitous ecclesiology, but they should not be identified
with plenitudo polestatis.

Our brief historical survey suggests a paradox: In the course of late
antiquity and the Middle Ages, the Roman Catholic Church insisted that
its primacy was due not to contingencies of politics and history but to
Christ's promise to Peter. Yet the vocabulary used to describe this pri-
macy comes more and more to be that of the principalities of this world.
The Byzantine Church, on the other hand, freely acknowledged that pri-
macies depend on the Order of the principalities of this world. Yet the
vocabulary used for the most part sounds eminently evangelical. Once
stated, this paradox may be discarded as a caricature, an oversimplifi-
cation. Yet our histories have been different. Our vocabularies have been
different. Certainly we need not be prisoners of history or of its words,
as developments particularly within the Roman Catholic Church over
the last two decades have shown. How we all rejoiced at greeting the
late Pope John Paul | as Supreme Pastor rather than as Supreme Pontiff!
Yet as we come to use the same words, will we mean the same thing? Will
there in fact be "oneness of mind", so that "God will be glorified through
the Lord in the Holy Spirit"? Much depends on how well we learn to
listen both to each other and to what our histories have to say to us
today.

112



GEMEINSAMES VERSTANDNIS DER CHRISTEN HINSICHTLICH AUTO-
NOMIE UND ZENTRALGEWALT IN DER KIRCHE VOM STANDPUNKT
DER EVANGELISCHEN THEOLOGIE

HANS DOMBOIS

Heidelberg

Die Fulle der Untersuchungen Uuber Geschichte und Struktur von Auto-
kephalie und Autonomie der Kirchen machen am Ende eine Zusammen-
fassung, einen Blick auf Grund und Ziel der Einheit erforderlich. Aber
eben dies verbindet sich fur midi mit einer Frage nach der Basis unserer
gemeinsamen Arbeit. Ich bringe damit zugleich eine Beschwernis zum
Ausdruck, die ich seit langem empfinde.

Als sich unsere Gesellschaft zum ersten Kongre3 in Wien versam-
melte, ging gerade ein Nachruf fur einen bedeutenden Kenner des Orients
durch die Presse, Helmut Ritter, lange Zeit Professor der orientalischen
Sprachen in Ankara. Aber in diesem Nachruf wurde auf eine Aussage
Goethes in den Kommentaren zum West-Ostlichen Diwan verwiesen, wo
es heif3t: ,Wenn ihr an diesen erhabensten Geistern teilhaben wollt, so
muft ihr euch selbst orientalisieren; sie werden nicht zu euch kommen."

Drei Dinge haben mir nach dem Kriege die Ostkirche nahegebracht:
die grofRen Liturgien der Heiligen Basilius und Chrysostomos, die Ein-
sicht in die sakramentale Struktur des kanonischen Rechts ursprunglicher
Tradition und schliel3lich die bedeutenden Beitrage orthodoxer Theolo-
gen zur christlichen Staatslehre auf den 6kumenischen Konferenzen von
Oxford und Edinburgh in den dreiBiger Jahren. Seither habe ich mich oft
bemuht, evangelischen Christen in Deutschland das Wesen und Selbst-
verstandnis der Ostkirche nahezubringen. Die anwesenden Vertreter der
Ostkirche haben mir regelmaRig bestétigt, dal meine Darstellung zutref-
fend sei. Und doch konnte der hochgeschatzte, inzwischen verstorbene
Professor Zander aus Paris dann sagen: ,Was Sie sagten, war ganz rich-
tig, und doch war es nicht orthodox." Wenn aber eine solche Schranke
des Verstandnisses besteht, so sind auch unsere hiesigen Bemuhungen
in Frage gestellt. Es bestehen also offenbar nidit nur sachliche Unter-
schiede, sondern eine hindernde Schwelle der Methode und des Verste-
hens. Die Sprache unserer unterschiedlichen Traditionen in West und Ost
wéare dann ein Hindernis, welches das Ereignis von Pfingsten demen-
tierte. Ich kann auch nicht absehen von AuRerungen, die auf der Konfe-
renz europdischer Kirchen in Chantilly in diesem Jahre ein reprasenta-
tiver Sprecher der Ostkirche, Zabolotsky, getan hat. Dort hatte der Erz-
bischof von Westminster, Kardinal Hume, ein Benediktiner, das Verhalt-

113



nis zwischen Primat und Konziliaritat in einer wesentlich offeneren Form
dargestellt, als es bisher der katholischen Doktrin entsprach. Demgegen-
Uber pladierte Zabolotsky fur ein Abricken vom Rationalismus in Rich-
tung eines ,mystischen Ansatzes"; statt strikt analytisch solle man die
Unterschiede eher ,mit Hilfe einer konstruktiven Synthese (,spirituell-
materieller Realismus") dialektisch angehen." Ausschlaggebend sei, daR
der Ubergang von der Spaltung zur Einheit nicht ohne eine Vervollkomm-
nung in der Liebe verwirklicht werden koénne. Deshalb sei praktizierte
Néachstenliebe als Einheit im Dienst an der Welt das deutlichste Zeichen
von koinonia.

Zuvor hatte Zabolotsky den Verdacht artikuliert, die verwendeten Be-
griffe beschrieben nur ,eine Struktur und bezdgen zu wenig die verti-
kale Dimension, die vom Heiligen Geist getragene Gemeinschaft mit ein",
obwohl auch Hume von der Dreifaltigkeit als Urtyp der Kirche gespro-
chen hatte.

Mi3trauen und Ablehnung gegenuber ,Strukturen” ist mir seit langem
von Seiten eines spiritualistischen oder/und liberalen Protestantismus ver-
traut. Nach allem, was hier vorgetragen worden ist, kann die orientali-
sche Kanonistik sich diese Haltung unmoglich zu eigen machen. Sie ist
Uberall auf ekklesiale und liturgische Strukturen zuriickgegangen, welche
sie als legitim und unverzichtbar betrachten muf3. Ohne diese ist sie gar
nicht denkbar. R. Potz hat Ubrigens mit hervorragender Klarheit Utber
die Auslegung von Strukturen gesprochen (siehe Kanon V).

Daher muf3 geklart werden, was hier Rationalismus als miRbrauchliche
Ausuferung theologischer Rationalitat eigentlich meint.

Zabolotsky benutzt selbst den Begriff der Dialektik. Die Herkunft sei-
ner Gesamtanschauung und Methode ist uns allen einigermaflen zulang-
lich bekannt. Aber der Gebrauch auch dieses philosophischen Begriffs
mul3 legitimiert werden. Diese Form, die Verbundenheit zweier verschie-
dener Elemente auszudricken, ist keineswegs die einzige. Es gibt gleich-
wertige Begriffe, etwa den der Antinomie, der Paradoxie, auch der Kom-
plementaritat. Der Entdecker der Komplementaritat, der déanische Physi-
ker und Nobelpreistrager Niels Bohr, hat seine Formel ausdricklich zu
dem Verhaltnis von Gerechtigkeit und Barmherzigkeit in der Gotteslehre
in Analogie gestellt. Aufgrund der Folgerungen aus dem Phanomen der
Komplementaritat sind wesentliche Entscheidungen der theologischen
Ethik im Raum der Evangelischen Kirche in Deutschland hervorgegangen.
Eine dialektische Methode ist eine rationale, auch wenn sie hier offenbar
als frei von dem Verdacht des Rationalismus eingefuhrt wird. Aber wo
beginnt dann der Rationalismus? Waren die Vater der Kirche Rationa-
listen, welche in der groRartigen Doxologie des nicaenischen Glaubens-
bekenntnisses die heilige Trinitat verherrlichten, gleichzeitig aber fast
mit jedem Wort in &uBerster Begriffsscharfung eine gefahrliche Haéaresie
abwehrten?

Wir wurden uns indessen Uber eine angemessene Begrifflichkeit ohne
Muhe verstandigen, wenn die — auch im Begriff der Dialektik notwendig
enthaltene Spannung der Gegensétze in jenem Denken durchgehalten,
nicht schon im gleichen Augenblick aufgehoben wirde, wenn nicht das
in der Dialektik enthaltene Moment des (geschichtlichen) Prozesses vollig

114



fehlte. So wird die Vers6hnung anstelle der geistlichen Wirklichkeit zum
idealistischen Postulat.

Beides aber, Dialektik und Struktur, ist uns in zwei Tatsachen vor-
gegeben, einer geistlich-theologischen und einer ekklesiologisch-geschicht-
lichen. Es ist die Komplexitat der Kirche, welche nach der Kirchenkonsti-
tution ,Lumen Gentium" des Il. Vaticanums aus einem géttlichen und
einem menschlichen Element zusammengewachsen ist; es ist sodann die
Dualitat von bischéfichem Amt und konziliarer Gemeinschaft als den
miteinander verschrankten Grundformen Kkirchlicher Institutionalitat, in
welcher die Apostolizitat und die Katholizitat der Kirche verbunden sind.
Der Verfassungshistoriker mu3 sagen, dal kein Weltreich und kein Staat
der uns bekannten Geschichte einen vergleichbaren monumentalen Grund-
ri, und zwar far einen weltumspannenden Verband!, gefunden hat —
in der Verbundenheit und Gleichheit eines Amtstypus fur eine unend-
liche Zahl von Partikularitaten.

Drittens ist hier aber der personale Charakter der episkope mit der
Identitat des gemeinsam zu bekennenden Glaubens, persona und doc-
trina, fides qua und fides quae miteinander ins Gleichgewicht gebracht.

Ich frage hier mit solcher Dringlichkeit nach der inhaltlichen und metho-
dischen Grundlage unserer gemeinsamen Bemuhungen, weil in unserer
Zeit sowohl die evangelische wie die katholische Kirchenrechtslehre einen
tiefgreifenden Wandel durchgemacht hat. Karl Barth hat in der bewul3-
ten Abwehr einer von Emil Brunner vertretenen humanistischen Spiri-
tualitat mit der Wucht eines Anathema das Kirchenrecht als ,liturgisches
und bekennendes" Recht begrindet und beschrieben, also auf den der
Kirche selbst zentral eigenen Weisen des geistlichen Handelns aufgebaut.
Barth, der wie Heiler als Theologe seine These kirchenrechtlich nicht
selbst durchfuhren konnte, ist der Anstol3 gewesen, aus welchem auf-
grund der Erfahrungen des Kirchenkampfs eine neue methodische Lage
entstand. Die Durchfuhrung haben der kurzlich verstorbene Erik Wolf —
auf der anderen Seite ich selbst — unternommen. Auf der katholischen
Seite hat Klaus Morsdorf seit zwei Jahrzehnten die Begriindung des Kir-
chenrechts in Wort und Sakrament verfochten. Seine zahlreichen Schuler
haben diese Position weitergefuhrt und vertreten. Schlie3lich und endlich
hat Papst Paul VI. in seiner Ansprache an die Teilnehmer des Mailander
Kongresses der lateinischen Kanonisten 1973 einen dogmatisch wichtigen
Schritt getan, indem er unter Preisgabe einer — dem Einwand des Ra-
tionalismus mindestens raumgebenden — scholastischen Tradition die Ka-
nonistik ausdricklich auf diese Grundlage gestellt hat. Er hat die Kir-
chenrechtslehre als eine theologische Disziplin anerkannt und den Begriff
der communio als ihr Zentrum bezeichnet.

Diese Grundaussage hat dann neuerdings in den Entwurf des Prooe-
miums einer Lex Ecclesiae fundamentalis Eingang gefunden, ist dort in-
dessen noch keineswegs sinngemaf durchgefuhrt worden. Hierfur fehlen
offenbar noch die Voraussetzungen. Mit alledem hat jedoch die westliche
Kirchenrechtslehre im Ruckgriff auf Liturgie, Bekenntnis, Sakramentalitat
der Kirche sich methodisch und in der Sache den Grundlagen und Motiven
der Ostkirche in bedeutendem MafRe angendhert. Wie es scheint, ist aber
in der orientalischen Ekklesiologie, an deren Fragen wir mit aller briuder-

115



liehen Bescheidenheit helfend teilnehmen wollen, von dieser theologie-
geschichtlichen Tatsache keine Vormerkung genommen und ihre Trag-
weite nicht bedacht worden.

Vertreter orthodoxer Traditionen betonen, ihr Kirchenbegriff sei nicht
Juridisch”. Aber welchen Rechtsbegriff verwendet die 6Ostliche Kirchen-
rechtslehre? DalRR dieser nicht primar dezisiv und imperativ, sondern inte-
grativ und kommunikativ orientiert sein wird, liegt auf der Hand. Sich
daruber aber allseits zu verstandigen, sind heute die Voraussetzungen
besser denn je.

Unter diesen Umstanden sollten die Voraussetzungen fur unsere Be-
gegnung geklart, aber auch ein gemeinsamer Weg eroéffnet werden. An
erlauterndem Material zu dieser lehrgeschichtlichen Entwicklung fehlt es
auf alle Falle nicht. Und wir befinden uns hier nicht allein auf dem Boden
der altkirchlichen Bekenntnisse, sondern vor allem auch der Heiligen
Schrift selbst. Denn wenn der Apostel Paulus in der Vorrede zum Romer-
brief sein Damaskus schildert (aphorismenos eldabomen chéarin kai apo-
stolen), so beschreibt er eben das, was in jeder Taufe und jeder Ordi-
nation liturgisch und zugleich kirchenrechtlich geschieht. Es genugt, dal3

er es bezeugt — wir kénnen und sollen auch erkennen, was wir in der
apostolischen Nachfolge, auf den Sinngehalt und Zusammenhang — und
das ist ,Struktur' — betrachtet, tun.

Wenn ich unser Thema der Einheit im Horizont der reformatorischen
Theologie betrachte, so muf3 ich eine gewisse Bestandsaufnahme an den
Anfang stellen. Unter Protestantismus versteht man eine geschichtliche
Bewegung, welche nach Vorlaufern in Bdhmen und England seit dem
Thesenanschlag Luthers von 1517 einen groRBen Teil der Christenheit —
aber diese nicht im Ganzen — von der Tiefe her erschittert und umge-
formt hat. Die Reformation ist eine Art tektonisches Beben in den Grund-
festen der Kirche, welche von sakularen Motiven und Bewegungen be-
gleitet war, aus ihnen aber nicht abgeleitet und verstanden werden kann.

Protestantismus ist freilich keine ekklesiologische Bezeichnung, sondern
eine allgemein-historische. Eine protestierende Negation kann niemals
die Basis einer kirchlichen Gemeinschaft sein. Ich selbst wirde es mir
verbitten, mich als ,Protestanten” zu bezeichnen. Unsere wechselseitigen
Bezeichnungen sind ohnehin ganz untauglich. Denn eine evangelische
Kirche kann nicht evangelisch sein, wenn sie nicht katholisch ist, und eine
katholische nicht katholisch, wenn sie nicht evangelisch ist und beide
nicht, wenn sie nicht orthodox sind — und das heif3t: auf jener allgemein
anerkannten Grundlage der drei altkirchlichen Bekenntnisse fortfahren zu
stehen.

Das Endergebnis der reformatorisdien Gesamtbewegung hat vier Teile.
Drei davon sind die groRBen verfal3ten Kirchen, die lutherische, die refor-
mierte und die anglikanische. Der vierte Teil umfal3t eine groRe Anzahl
von Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften, welche teils im bewul3ten
Gegensatz zu, teils in Fortschreibung von reformatorischen Motiven ent-

116



standen ist. Es ist wichtig, dies zu erwdhnen. Denn Sie begegnen im Be-
reich der Ostkirchen haufig den Missionen solcher Kirchen, vor allem aus
dem angelséchsischen Bereich, die sich von den reformatorischen Kirchen
wesentlich unterscheiden, aber von lhnen leicht mit diesen identifiziert
werden. Christen des Ostens sind dann oft erstaunt, im Bereich der refor-
matorischen Konfessionskirchen wesentlich andere Lebens- und Gottes-
dienstformen und ein ebenso anderes Kirchenverstandnis zu finden. Fur
jene vierte Gruppe kann ich mich weder kompetent noch verantwortlich
erklaren. Die anglikanische Kirche scheide ich aus meinen Erwagungen
aus, weil sie sich bekanntlich selbst als ein Mittelglied zwischen Refor-
mation und vorreformatorischen Kirchen, als eine romfreie ,westliche
Orthodoxie* versteht.

Die lutherische und die reformierte Kirche verhalten sich zueinander
wie ein alterer und ein jungerer Bruder, welche zwar dieselben Eltern,
aber verschiedene Charaktere haben. In beiden spielt der Gemeindebe-
griff eine Uberragende Rolle. Beide vertreten die altkirchliche Auffassung,
dal die durch Wort und Sakrament versammelte Gemeinde als solche
.€kklesia" im Vollsinne ist. Daraus ergibt sich bekanntlich in der alten
Kirche der Grundsatz der Aquivalenz der Ekklesien, auf welchem schon
die fruhe Synodalbildung und heute noch die Gleichberechtigung der Bi-
schofe auf den Konzilien beruht. Jene Kirchen haben aber auch den —
wirklich rationalistischen — Fehlschlu3 vermieden, als ob die Kirche aus
einer Summe von mdglichst autonomen Einzelgemeinden bestehe, wie
dies der sogenannte ,Independentismus" vertritt. Es gibt deshalb trotz
eines weit verbreiteten MilRverstandnisses kein ,Gemeindeprinzip”, wie
der verstorbene Kirchenhistoriker Ernst Wolf/Goéttingen herausgearbeitet
hat. Beide Kirchen haben daher von Anfang an ihre Gemeinden in regio-
nalen Verbanden, also Partikularkirchen, zusammengeschlossen. Diese
haben sich in volkskirchlichen Verhaltnissen nach den vorfindlichen poli-
tischen Einheiten abgegrenzt, weil in fast allen Gebieten die staatskir-
chenrechtliche Legitimitat dieser Kirchen von der Deckung durch die ihnen
zugewandten weltlichen Autoritaten abhing. Wo sie aber neue Minder-
heitsgemeinden bildeten, wie insbesondere in Frankreich, oder bei den
sogenannten ,Gemeinden unter dem Kreuz" in Westdeutschland, haben
sie diese zu autonomen Synodalverbanden vereinigt.

Beide Kirchen haben also, was fur unsere Betrachtung des Einheits-
problems wichtig ist, von vornherein eine Entwicklung vollzogen, die
derjenigen der vorkonstantinischen Epoche einigermalRen vergleichbar
ist. In der Bildung von partikularen Regionalkirchen haben sie sowohl
einen geistlichen Antrieb verwirklicht, der jede Gemeinde mit den ubri-
gen notwendig verbindet, wie auch der praktischen Notwendigkeit Rech-
nung getragen, die es der Einzelgemeinde auf die Lange unmoglich macht,
sich ohne Zusprudi, Hilfe und gemeinsame Ordnung zu erhalten.

Diese Gemeinsamkeiten vorausgesetzt, unterscheidet sich das innere
Geflige ganz wesentlich. Die lutherische Kirche hat in Artikel XXVIII des
Augsburgischen Bekenntnisses das Bischofsamt ex iure divino rezipiert
und Uberall — auch ohne den Titel — verwirklicht, wenn man darunter
ein personales Amt versteht, welches die geistlichen Verrichtungen und
die regiminale Verantwortung fur die Leitung miteinander verbindet. So

117



beruht die lutherische Kirche erklartermaflen auf der Dualitat von Amt
und Gemeinde, deren sachgeméfRe Verbindung sich ihr als standige Auf-
gabe stellt. Die reformierte Kirche dagegen hat zwar die Unabhangigkeit
des apostolischen Amtes der Verkundigung und Sakramentsverwaltung
von jeglicher Einschrankung oder Mitsprache freigehalten, aber einen ge-
wissen der Fruhaufklarung verwandten Verdacht tradiert, dal die Ver-
bindung von geistichem Handeln und Gemeindeleitung zu einer Uber-
ziehung des Einflusses und der Macht fuhren kdnne. Sie hat daher die
Gemeindeleitung unter Einschlul3 des geistlichen Amtes in Presbyterkol-
legien verwirklicht. Sie hat im Presbyterat wohl als einzige Kirche den
deutlich geistlich gepragten Typus eines Laienamtes geschaffen, welches
mit grofRer Wirksamkeit die Uberaus strenge und eingreifende Gemeinde-
zucht wahrgenommen hat. Die reformierte Kirchenverfassung versteht sich
als ,synodal-presbyteral”“, weil das Amt auf dem Presbyteraltypus auf-
ruht, die ganze Kirche sich aber mit entschiedenem Antrieb immer wie-
der in synodalen Formen zusammenfindet.

Auf der lutherischen Seite spielt die Synodalbildung eine geringe Rolle.
Von den beiden in der Theorie ausgebildeten Formen ist die engere be-
vorzugt worden, welche wesentlich solche Mitglieder umfal3te, die einen
forderlichen Beitrag fur die Verkindigung leisten kdnnen. Der Gedanke,
daB in der Synode sich die pneumatische Prasenz der Kirche als solche
darstelle, ist im lutherischen Bereich vermdége des Vorranges des Wort-
gedankens nur gering entwickelt. Die in der Gegenwart geschaffenen —
ubrigens nicht Uberall vorhandenen (so z. B. in Danemark) — lutherischen
Synoden sind sozusagen auf dem Wege der Ergéanzung und Anwachsung
entstanden, zunachst eher als fremd beargwdhnt worden.

Von den beiden gro3en Elementen der alten Kirche hat also die eine
der beiden Kirchen das personale Bischofsamt, die andere dagegen den
synodalen Gedanken betont, ohne dafR beide in einen fundamentalen Aus-
gleich gebracht wurden. Denn die lutherischen Bischodfe bilden im Gegen-
satz zur alten Kirche keine Uubergreifende Bischofsgemeinschaft und die
reformierte Synodaltradition steht im deutlichen und bewuf3ten Gegen-
satz zum episkopalen Gedanken.

Beide Kirchen beruhen auf ausfuhrlichen, als Lehrschriften gestalteten
Bekenntnissen, welche zugleich auch die verbindlichen Rechtsformen der
Kirche vorzeichnen. Die lutherische Kirche beruht priméar auf dem Augs-
burgischen Bekenntnis von 1530, welchem in einem Korpus der Bekennt-
nisschriften weitere mafRgebliche Texte angefugt sind, bis hin zu der
-,Formula Concordiae" von 1580, in welcher zwischenzeitlich entstandene
Lehrstreitigkeiten aufgefangen sind. Die reformierte Kirche hat kein all-
gemeinverbindliches Bekenntnis, sondern eine Reihe konvergenter Be-
kenntnisse, von welchen die Confessio Helvetica posterior von 1566 die
bedeutendste ist. Alle Bekenntnisse setzen die Gultigkeit der altkirch-
lichen Bekenntnisse ebenso voraus wie auch die vergleichbare Professio
fidei Tridentina der katholischen Kirche, die durch das nicaenische Glau-
bensbekenntnis eingeleitet wird.

Im Marburger Religionsgesprach von 1529 Uber die Sakramentenlehre
haben sich die Lutheraner von den Zwinglianern, der ihnen durch Sprach-
gemeinschaft nachstgelegenen reformierten Kirchenform, fur die Dauer

118



getrennt. Fur unsere Frage der Kircheneinheit ist wichtig, daf3 die lutheri-
schen Theologen in der Wittenberger Konkordie von 1536 ausdrucklich
die Madaglichkeit anerkannt haben, dall der gleiche Glaube in anderer
theologischer Begrifflichkeit ausgedruckt werde.

Ich kann uUber beide reformatorischen Kirchen sprechen, weil meine
franzdsischen Vorfahren hugenottische Calvinisten waren, wéhrend meine
deutschen Vorfahren schon im Jahrhundert der Reformation das ministe-
rium ecclesiasticum der lutherischen Kirche innegehabt haben.

Beide Kirchen beruhten auf zwei geschichtlichen Erfahrungen. Sie wen-
deten sich gegen die zentralistische papstliche Gewalt, nachdem diese
seit dem Schisma Urbans VI. (1378—89) anderthalb Jahrhunderte hindurch
durch den MiRRbrauch gerade der Vollgewalt und trotz aller Reformver-
suche zunehmend auf3erstande geworden war, die unbestrittenen Verfalls-
erscheinungen zu Uberwinden, sich selbst zu reformieren und die Gemein-
den wirksam mit Verkiindigung und Sakrament zu versorgen. Mitbestim-
mend war hier auch die weitgehende Zerstorung der bischoflichen Ver-
fassung und die Verweltlichung der Bischodfe als Fursten.

Auf der anderen Seite aber war die konziliare und episkopale Reform-
bewegung der gleichen Epoche nicht imstande gewesen, Einheit und Lei-
tung der Kirche wirksam darzustellen. Denn sie entbehrte eines legiti-
mierenden Mittelpunktes wie der dazu erforderlichen durchhaltenden Ein-
mutigkeit. Aus der theoretischen Uberordnung des Konzils Uber die papst-
liche Gewalt konnte keine vollmachtige Kirchenverfassung, keine geist-
liche Einheit der Kirche hervorgehen. Die konziliare Bewegung war also
keine fur die Reformation als Md&glichkeit gegebene Zielrichtung, obwohl
diese immer wieder auf die Notwendigkeit und Moglichkeit einer kon-
ziliaren Klarung der aufgebrochenen Gegensatze dréangte.

Fur die Haltung der reformatorischen Kirchen ist sodann die evidente
Tatsache unbewul3t wirksam geworden, dafl die Reformation trotz ihres
universalen Sinns und Anspruchs nur eine regional begrenzte Wirkung
auszuiben vermocht hatte. |hre umwaélzende, in die Tiefen des Glaubens
wirkende Kraft wirkte sich nur in einem Bereich des mittleren Europa
aus, der etwa von Polen bis Schottland reicht. Die Bewegung kam erst
nach blutigen Kriegen zweier Jahrhunderte zur Ruhe, in denen sie diese
groBRen Nationen in der Tiefe gespalten hatte. Dagegen sind die Mittel-
meervolker und der gesamte Osten trotz mancher Beruhrung gerade in
der Tiefe unbewegt geblieben. Die Anliegen der Reformation waren hier
fremd. Kein Volk des slawischen Ostens, kein Volk des christlichen
Orients hat die Reformation angenommen. Die lutherischen Reformatoren
etwa, die mit aufrichtiger Freundlichkeit das Tubinger Gesprdch mit Ver-
tretern der Ostkirche gefuhrt und eine griechische Ubersetzung des Augs-
burgischen Bekenntnisses dem Patriarchat von Konstantinopel Ubersandt
haben, haben sich — ich bin versucht zu sagen, in aller Unschuld — dar-
Uber getaduscht, dal ihre Aussagen und Motive dem Osten in der Tiefe
unverstandlich waren und blieben. Hier ging es nicht oder nur zum Teil
um eine Uberschatzung der Tragkraft und Relevanz theologischer Aus-
sagen, sondern auch um den Ausfall bestimmter Traditionen und Dimen-
sionen im inneren Geflige der Kirche.

119



Aus dieser doppelten Tatsache, dem Versagen von Primat und Konzil,
und der begrenzten Wirksamkeit eines auf die gesamte Kirche zielenden
Anliegens ergab sich aber auch, daR die reformatorischen Kirchen je fur
sich keine eigenen Gesamtkirchen angestrebt und gebildet haben. Es
haben zwar die Reformierten in der Synode von Dordrecht 1620 in einer
Uberregionalen Versammlung richtungsweisende dogmatische Beschlisse
gefa3t. Bei dieser einmaligen Bezeugung gesamtkirchlich-konziliarer Ein-
heit ist es aber geblieben. Denn einerseits konnte keine noch so grof3e,
aber letztlich partikular begrenzte Konfessionskirche lediglich aufgrund
ihres Wahrheitsanspruches unternehmen, die Universalitat der Kirche zur
Darstellung zu bringen. Auf der anderen Seite furchtete man nicht ohne
Grund, dal die Bildung einer Superkirdie mit einer eingreifenden zen-
tralen Autoritat ein neues konfessionelles Papsttum hervorbringen werde.
So ist also den reformatorischen Kirchen fur ihre eigenen Kirchen wie
fur den modernen 6kumenischen Verbund der Gedanke einer eingreifen-
den gesamtkirchlichen Autoritat ein Gegenstand der Besorgnis und der
Ablehnung. Andererseits haben sich bei beiden Kirchen die Vorausset-
zungen dafur abgelebt, dal durch eine bischdfliche Reprasentation kon-
ziliarer Form ein Ausgleich zwischen Universalitat und Partikularitat ver-
wirklicht werden kdnne. Denn die Bedingung der Moglichkeit dafur wéare
eine Ausbildung des Bischofsamtes gewesen, welches sich von vornherein
in einer konstitutiven Gemeinsamkeit verstanden héatte, und dies wie-
derum héatte an dem Glauben gehangen, dal3 in einem pneumatischen
Sinne die Ekklesia im Bischof reprasentiert sei. Durch den Auseinander-
fall des fur sich bewahrten apostolischen Amtes auf der einen und des
konziliaren Gedankens auf der anderen war der Zugang zu dieser LO6-
sung nach beiden Seiten verbaut.

Zur Frage der Einheit sagt das Augsburgische Bekenntnis in Art. Vif
nur sehr wenig und zu wenig. Wenn es zur Einheit der Kirche geniige,
dalR man uUber die Verkindigung des Wortes und die Verwaltung der
Sakramente im Konsens stehe, so war nicht gesagt, auf welchem legitimen
Wege dieser Konsens gewonnen werden kénne und solle. So hatte auch
madglicherweise ein professoraler Konsens im Ausgleich von Lehrstreitig-
keiten genugen kénnen. Der begrundende Nachsatz, dal zur Einheit nicht
die Einheit der Riten erforderlich sei, trifft nur den, der Ostkirche sehr
wohl als &argerlich und hinderlich bekannten Trieb der rébmischen Kirche
zur Unifizierung des gottesdienstlichen Lebens, verkennt aber, dal grund-
satzlich eine diversitas rituum unbestritten war, wenn man etwa an das
Unionskonzil von Florenz-Ferrara von 1438/39 denkt. Der Gedanke der
Einheit ist hier, so wirksam diese Aussage geworden ist, schon deswegen
nicht voll zu Ende gedacht, weil das Augsburgische Bekenntnis noch weit-
gehend im Horizont der Erwartung geschrieben ist, es werde und misse
Uber die zentralen Streitfragen eine Verstandigung zu erreichen sein,
so dal man dann unter dem Dach einer gereinigten Kirche weiterhin
zusammen leben koénne. Die reformierte Kirche hat sich sehr viel strikter
die Reform der Kirchengestalt nach dem Worte Gottes nach ihrem Ver-
stadnde als Ziel gesetzt.

Ein bedeutender lutherischer Theologe der Gegenwart, Dietrich Bon-
hoeffer, ein Martyrer des Widerstandes gegen den Nationalsozialismus,

120



hat die Frage erwogen, ob die lutherische Kirche nicht von vornherein
sich besser als Minderheitskirche oder als Sekte konstituiert hatte. Dies
hatte den Verzicht auf eine sichtbare geschichtliche Einheit der Kirche
und ihre verantwortliche Darstellung zur Voraussetzung gehabt. Luther
selbst aber hat sehr grundséatzlich die Bildung einer Minderheitskirche,
einer Heiligkeitskirche der wahren Glaubigen von sich gewiesen und
eben darum die von ihm verantwortete Neubildung unvermeidlich in
die Kanéle der volkskirchlichen Partikularitat leiten mussen. Denn nur
hier kam die der Subjektivitat des einzelnen vorausliegende objektive
Gesamtheit der Kirche in ihrer Fulle, wenn auch notwendig in oft sehr
engen Regionen begrenzt, zum Ausdruck. So hat gerade die Abwehr einer
bloRen Subjektivitdt des Glaubens, die Bewahrung der pneumatischen
Realitat auch im Sakramentsverstandnis, der Einheit tragisch entgegen-
gestanden. Das Zusammenwirken von mehreren, keineswegs nur &auller-
lichen Entwicklungslinien zur Zerspaltung der Kirche in Partikularkirchen
ist bisher nicht voll ins Bewuf3tsein gekommen. Es kam hinzu, dafR die
lutherische Kirche nicht nur zwischen Primat und konziliarer Kirche zu
stehen kam, sondern auch zwischen katholischer Einheit und einer unab-
sehbaren Verderbnis schwarmerischer Auflosung jeder konkreten und
verantwortlichen Kirchenbildung. Dies alles betraf zentral die Pneuma-
tologie. Denn wenn die im romischen Verstandnis objektive sakramen-
tale Ordination nicht den pneumatischen Charakter der Kirche verbulrgte,
so ldste die Subjektivitat eines schwarmerischen Geistesverstandnisses
die christliche Existenz in die vollendete Willkir und Zuchtlosigkeit auf.
In dieser Frontstellung nach zwei Seiten wurde die Reformation auf die
Unmittelbarkeit, auf die Evidenz, auf die Selbstausrichtung des Wortes
Gottes zurtckverwiesen. Zwischen dem Teufel und der tiefen See, zwi-
schen einem weltlich gewordenen und mit Macht regierenden Primat und
dem Chaos vermeintlicher Geistwirkungen lag nur der schmale Weg die-
ser Unmittelbarkeit des Wortes Gottes. Denn die ecclesia perpetuo man-
sura ist ein fundamentaler Satz gerade des Augsburgischen Bekenntnis-
ses.

Fur unsere Frage der Einheit scheint mir die Einsicht von hervorragender
Bedeutung zu sein, dalR sich in der Differenz der beiden reformatorischen
Konfessionen der Gegensatz zwischen lateinischer und orientalischer Kir-
che wiederholt und abspiegelt. Diese Sicht wird Ihnen verwunderlich sein,
da sich ja die Reformation ganz auf dem Traditionsboden der lateinischen
Kirche vollzogen hat.

Die reformierte Kirche ist jedoch deutlich eine Rechtskirche. Bekenntnis
und Ordnung sind in ihr konstitutiv und strikt verbunden. Der schon
erwahnte Erik Wolf hat in seinem Kirchenrechtslehrbuch formuliert, dafi
~.Geistkirche und Rechtskirche eins" seien. Man mufl3 diesen Satz freilich
cum grano salis verstehen und nicht Uberlasten. Es besteht hier auch
eine merkliche Differenz zwischen Theorie und Praxis. Dieser Satz be-
steht aber auch deswegen zu Recht, weil die reformierte Kirche ein sehr

121



scharf ausgebildetes Trennungsbewuftsein besitzt, welches die Eigenstan-
digkeit der Kirche auch im Rechtssinne betont und durchhalt. Sie hat es
deswegen auch wesentlich leichter gehabt als die Lutheraner, wahrend
des deutschen Kirchenkampfes sich gegen eine Theologie des Volkstums
abzugrenzen. Aus dieser Differenz erklaren sich auch die sehr harten
Auseinandersetzungen, die sich in und nach dem Kirchenkampf im deut-
schen Protestantismus vollzogen haben. Dal3 es sich hier keineswegs um
eine speziell deutsche Situation handelt, zeigt das Beispiel der luthe-
rischen Kirche in D&nemark. Der Kirchenvater des dé&nischen Luthertums
im 19. Jahrhundert, Grundtvig, dem diese Kirche ihre Spiritualitat — ubri-
gens in Verbindung mit einer groRartigen Entwicklung des Volksbildungs-
wesens — verdankt, muf3te von einem namhaften danischen Theologen
unserer Zeit, Harald Koch, in einer ausfuhrlichen Arbeit gegen den Vor-
wurf des Ethnizismus verteidigt werden. Sie sehen daraus, wie sehr diese
Fragen mit den lhrigen parallel liegen. Wenn die orthodoxen Patriarchen
schon vor einem Jahrhundert veranla3t waren, den Ethnizismus ausdriick-
lich zu verwerfen, so mul3 Veranlassung dazu bestanden haben, in Ge-
stalt einer Versuchung, die den aufstrebenden Volkern des orthodoxen
Bereichs nahegelegen hat und naheliegt. Die Begegnungen, die uns Prof.
Heyer in Heidelberg ermoglicht hat, haben auch deutlich gemacht, daR
es namhaften Vertretern aus diesem Bereich heute noch begrifflich und
praktisch nicht leicht fallt, die Grenze zu einer problematischen Identifi-
kation mit ihren Voélkern zu ziehen, den Volkern, die sehr wohl wissen,
was sie bei ihrer Volkwerclung ihrer orthodoxen Kirche zu verdanken
haben.

Eine ausdrickliche Legitimation der Autokephalie aufgrund des Merk-
mals, dal eine Kirche die originale Kirche eines bestimmten Volkes sei
und mindestens den groRReren Teil dieses Volkes umfasse, kommt als
Begrundung fur die Eigenstandigkeit von Partikularkirchen im reforma-
torischen Bereich nicht vor. Man beschréankt sich auf die reine Tatséch-
lichkeit einer engen Verbindung mit geschichtlich-nationalen Traditionen
und rdumt dem keine theologische Dignitat bei. Der Kampf mit dem
Nationalsozialismus hat diese Haltung befestigt und vertieft, Ubrigens
hat auch die zentralistische katholische Kirche die Abgrenzung ihrer Di-
6zesen mit Selbstverstandlichkeit den politischen Lebensbedingungen und
Entwicklungen der Kirchengebiete angepalit.

Was diesem Geschehen zugrunde liegt, ist aber weit mehr als die Pro-
bleme der Verselbstandigung einzelner Nationen in der Moderne. In der
Antithese zwischen Eigenstandigkeit und eigenem Recht der Kirche und
der tragenden, oft auch nur duldenden Verbindung mit der Kondition
der Volker, zwischen Vollmacht und Hingabe, liegt jener Gegensatz be-
schlossen, der schon in der Formel von Chalcedon ausgedrickt worden
ist.

Aber eben dieser Gegensatz, diese Spannung, die hier zutage treten,
kénnen, wie die Geschichte zeigt, nie vollstandig bewaltigt werden. Kata
pneuma kann und muf3 die Kirche die Grenzen der Héaresie vermeiden;
kata sarka aber muR} sie einen bestimmten Standort einnehmen, der der
einen oder anderen Alternative unvermeidlich naher liegt. Zwischen der
Behauptung ihrer Eigenstandigkeit und ihrer dienstwilligen Eingliederung

122



in die Situation der ihr anvertrauten und ihr vertrauenden Volker be-
steht eine harte Spannung. Die Gnade macht uns frei — die Schwerkraft
notigt uns, einen Platz zu wahlen und einzunehmen. So kann die strei-
tende Kirche, wenn man so sagen darf, nur hinkend in das Reich Gottes
eingehen. Die Idealitat ist ihr grundsatzlich versagt. Sie kann den Kelch
nicht trinken, den allein der Herr zu trinken vermochte, und der selbst
den Aposteln vorenthalten bleiben muf3te. Wer also an den jeweiligen
Tendenzen des anderen Teils Ansto3 nimmt, mul3 damit rechnen, da3 ihm
selbst gerade das abgeht, dessen Uberziehung er dem anderen vorhalt.
Dies ist noch etwas anderes als das Verhaltnis zwischen Balken und
Splitter nach dem biblischen Gleichnis. Diese Spannungen sind durch die
der Kirche vorgegebenen Strukturen selbst bedingt und liegen allen M6g-
lichkeiten der Entscheidung und Gestaltung voraus. Nur unter dieser
Voraussetzung, nur unter dieser Begrenzung haben wir die Wahl.

Von hier aus erst kann ich die mir gestellte Frage zu beantworten ver-
suchen, welche spezifischen Antworten die reformatorische Theologie auf
die Einheitsfrage besitzt.

Auch hier unterscheiden sich die beiden Konfessionen. Die lutherischen
Reformatoren haben die Einheit der Kirche nicht mutwillig aufgegeben.
Sie waren bereit, es sich etwas kosten zu lassen, um sie aufrechtzuerhal-
ten, ebensosehr aus geistlichen Grunden wie aus zwingenden Grinden
der Selbsterhaltung. Luther und Melanchthon waren bereit, den Papst
anzuerkennen, sofern er dem Evangelium Raum gebe und das Papsttum
de iure humano begrundet werde. Die Vorstellung eines Papsttums
menschlichen Rechts ist jedoch ein holzernes Eisen. Wenn uUberhaupt die
universale Kirche ein personales Haupt in der Geschichte besitzen kann
— eine Vorstellung, die der alten Kirche fremd gewesen ist —, so mul3
dieses Amt auf alle Falle einen geistlichen Charakter haben. Es kann
nicht funktional begrindet und verstanden werden. Es muf3 vielmehr —
in der Formulierung seines Selbstverstandnisses und in der Umschrei-
bung seiner Befugnisse — eine Gestalt gefunden werden, in welcher die
ganze Kirche den vicarius Christi wiederzufinden imstande ist. Darum
gehen ja auch heute Uber die Konfessionsgrenzen hinweg die vielfaltig-
sten Erwagungen.

Die zweite Linie des Einheitsproblems stellte sich den Lutheranern in
der Frage nach dem Konzil. Sie erhofften Abstellung ihrer Beschwerden
von einem sogenannten ,freien Konzil' ohne Abhangigkeit vom Papst
nach dem Vorbild der altkirchlichen Konzilien. Damals aber war die Ver-
fassungsgeschichte der Kirche allen Beteiligten nur unvollstandig bekannt.
Unbekannt war die entscheidende Tatsache, dal das Konzilsrecht der
alten Kirche sich in der lateinischen Kirche wesentlich verandert hatte.
Denn wenn in der alten Kirche die Beschlisse auch der Universalkonzi-
lien nur durch die Rezeption der Partikularkirchen, also durch das Rechts-
institut der pneumatischen Rezeption, verbindlich wurden, so beanspruch-
ten die lateinischen Konzilien ihre unmittelbare Gultigkeit: die Frage
der Rezeption hatte sich genau umgekehrt in die Bestatigung der Konzils-
beschlisse durch den Papst. Hatte die altere Rechtslage noch bestanden,
so hatten auch die Lutheraner sich unbedenklich der Autoritat des Kon-
zils unterwerfen koénnen. Infolge der Abschaffung der Rezeption aber ge-

123



rieten sie in eine schiefe Lage, in den falschen Schein, als ob es sich
gegenuber dem Konzil um den Vorbehalt des subjektiven Urteils der
jeweilig Dissentierenden handele.

Das Rechtsinstitut der Rezeption haben in unserer Zeit Sohm, Congar
und ich zum Gegenstand ihrer Darstellung gemacht. Der letzte Rest des
Rezeptionsrechts ist im Ersten Vaticanum, nunmehr im Verhaltnis von
Papst und Konzil beseitigt worden. Wenn es schon dieses Rechtsinstitut
nicht mehr gab, so kann doch seine geistliche Bedeutung und Wahrheit
niemals beseitigt werden. Wenn die gegenwartige katholische Kirche nach
dem Zweiten Vaticanum sich dieses Tatbestandes bewul3t gewesen ware
und vermieden hatte, die Konzilsdekrete ohne weitere Vermittlung impe-
rativ in Kraft zu setzen, so héatte sie sich viele argerliche Schwierigkeiten
ersparen kénnen. Am allerwenigsten kann sie diese Schwierigkeiten durch
einen verstarkten Appell an den Glaubensgehorsam wettmachen.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daR die Ilutherische Kirche von ihrer
episkopalen Tradition her keinen grundsatzlichen Ansto3 an der Vor-
stellung einer personalen Leitung der Gesamtkirche genommen, aber nicht
vermocht hat, dem noch eine sinnvolle Gestalt zu verleihen, wahrend die
beschriebene Lage einer wirksamen konziliaren Gemeinschaft entgegen-
gestanden hat. Trotz des grundséatzlichen Festhaltens an der Einheit der
Kirche ist die sichtbare Einheit nicht mehr als geistlich schlechthin not-
wendig verstanden worden. In dem am meisten umstrittenen und der
okumenischen Problematik gegenuber zweifellos unzulanglichen Arti-
kel VII des Augsburgischen Bekenntnisses wird der Konsensgedanke
einer materialen Einheit der Lehre festgehalten. Aber in Verbindung mit
einem deutlichen kirchenrechtlichen Minimalismus und der Beschrankung
auf die Doktrin findet sich kein konkreter Anhalt fur eine Verwirklichung
dieser Einheit.

In der Tendenz zur Reduktion kirchenrechtlicher Formen, in einem kon-
stitutiven Mi3trauen gegenuber rechtlicher Ordnung und einem bedeu-
tenden Element mystischen Verstdndnisses der Kirche werden Sie An-
triebe und Haltungen wiederfinden, die sich auch in der Ostkirche immer
wieder erneuern und in der Sie das eigentliche Kirchesein empfinden
und verstehen.

Ganz anders haben sich die Reformierten verhalten. Sie haben kom-
promi3los jede personale Reprasentation der Einheit der Kirche abge-
lehnt und Christus als das alleinige Haupt der Kirche proklamiert. Hier
ist also die Frage nach dem personalen Haupt wenigstens konsequent
beantwortet. Wichtig ist dabei zugleich, dalR fur die Reformierten die Ein-
heit der formulierten Lehre als solche gegenuber der Gemeinsamkeit einer
strikt biblisch abgeleiteten Verfassung auf der einen und der Bewahrung
des Glaubens auf der anderen nicht die gleiche Rolle spielt, wie bei den
Lutheranern und uUberhaupt in der Tradition der lateinischen Kirche. Sie
rechnen viel unbefangener mit dogmatischen Differenzen, Streitigkeiten,
ja sogar Spaltungen. Wahrend es auf der lutherischen Seite, mit Aus-
nahme geringer Separationen, die sich regelmaflig an der Frage nach dem
Verhaltnis zur staatlichen Autoritat entziindeten, Uberhaupt keine Spal-
tungen gab, insbesondere auch keine Streitigkeiten um die Jurisdiktion,
zeigt der Calvinismus vielfaltige, oft langdauernde Spaltungen, die aber

124



auch ebenso oft durch Zusammenschlisse wieder behoben werden. Nur
so ist auch das groe Feld derjenigen Kirchenbildungen zu verstehen,
welche ich eingangs als den vierten Teil der Wirkungen des Protestan-
tismus geschildert und aus meiner Darstellung dann ausgeschlossen habe.

Von diesen Voraussetzungen aus wurde der reformierten Seite der
Gedanke der konziliaren Gemeinschaft am nachsten liegen. Sie selbst
haben aus den beschriebenen Grinden — mit Ausnahme der schon er-
wahnten Synode von Dordredit 1620 — keinen Versuch uUberregionaler
Synodalbildung unternommen. Um so kraftiger war die nationale Syno-
dalbildung. So hat die franzdsische Kirche bis zu ihrer Unterdrickung
zwanzig Nationalsynoden gehalten, etwa ebensoviel wie die durch ihre
Synodaltradition berihmt gewordene Kirche von Toledo. Fiel also bei
den Reformierten das episkopale Moment einer personalen Leitung ganz
aus, so blieb bei ihnen fur die Einheitsfrage wesentlich der Synodalge-
danke Uubrig.

Beide reformatorischen Konfessionen haben sich in der Moderne zu
Weltbunden zusammengeschlossen, welche sich ausdricklich nicht als Kir-
chen verstehen. Stillschweigend haben sich die Kirchen trotz des Wahr-
heitsanspruches ihres Bekenntnisses insofern ihrer tatsédchlichen Partiku-
laritat gebeugt, so wie umgekehrt im gewissen Umfang die Professio fidei
Tridentinae auch die katholische Kirche im Gewéande einer Konfessions-
kirche darstellt. Uber die Rechtsqualitat des Lutherischen Weltbundes
zeigen kirchenrechtliche Gutachten, da die Bunde im gewissen Umfange,
in einem Mindestmald Kirchen sind, weil sie der Entscheidung nicht aus-
weichen koénnen, ob die beitretenden Partikularkirchen konfessionskon-
form sind oder die dem Bund Angehorigen sich etwa von dieser Basis
durch verbindliche Entscheidungen getrennt haben. In diesem Mindest-
mall unausweichlicher Jurisdiktion liegt also ein sowohl ekklesiales wie
auch kirchenrechtlich relevantes Element.

Ich mu3 hier das mir gestellte Thema abwandeln. Ich verzichte bewul3t
darauf, aus der Flut der AuRerungen, Plane, Projekte und Spekulationen,
einen notwendig willkurlichen Querschnitt oder Extrakt vorzutragen. Das
wirde sowohl der inneren Notwendigkeit des Glaubens wie der Verbind-
lichkeit des Kirchenrechts selbst widersprechen. Man kann in keinem
Sinne eine Kirchenverfassung durch die kluge Benutzung verfassungs-
rechtlicher Gestaltungsmadglichkeiten entwerfen. Wir sind eine kirchen-
rechtliche Vereinigung. Unseres Amtes ist, die der Kirche eingestifteten,
konstitutiven Lebensformen herauszuarbeiten und ins Bewul3tsein zu
heben. Die moglichen Elemente der Einheit sind durch jene Dualitat vor-
gezeichnet, die in ihrem tiefsten Grunde auf Chalcedon aufruht und nur
in der Verbindung von zwei Momenten, dem der personalen Verantwor-
tung, der episcope, und der konziliaren Gemeinschaft bestehen kann. Ent-
schlagt man sich also aller Spekulation, so sind die beiden in der Gegen-
wart hervorgetretenen Gedankenrichtungen reprasentativ. Nach vielen
Phasen der dkumenischen Bewegung hat diese in den letzten Jahren den
Gedanken der Konziliaritat zum Programm erhoben. Sie schlie3t die wech-
selseitige Anerkennung der geschichtlichen Legitimitat der Beteiligten und
die verpflichtende Verwiesenheit aller aufeinander ein. Das miteinander
Leben, Sprechen und Arbeiten als solches, in tieferem Sinne die com-

125



munio sanctorum, wird als konstitutiver Wesenszug der Kirche uUberhaupt
erkannt und soll verwirklicht werden. Es scheint mir nicht zufallig, dal
diesem Gedanken von seiten des Lutherischen Weltbundes der Gedanke
der ,versbhnten Verschiedenheit® gegenubergestellt worden ist. Denn
hier steht gegenuber der wechselseitigen Verbundenheit die geschichtliche
Identitat der einzelnen Kirchen als solche im Vordergrund. Hier erneuert
sich noch einmal der episkopale Gedanke, der der geschichtlichen Eigen-
standigkeit, aber abgeldst von der Personalitat. Nicht der Bischof oder
Patriarch ist das Haupt, der pneumatische Reprédsentant, sondern die ge-
schichtliche ldentitat eines Konfessionstypus, einer Kirchenfamilie bean-
sprucht ihr Recht neben anderen. Dies widerspricht bis zu einem gewis-
sen Grade jenen wechselseitigen Ansprichen, welche man sich im Ge-
danken der Konziliaritat gegenseitig einrAumt. Erneut zeigt sich also, dal
die beiden Momente auseinandertreten und nicht ohne weiteres zuein-
ander finden.

Dem entspricht aber auch die Tatsache, daR die vorreformatorischen
Kirchen Schwierigkeiten haben, eine allgemeine Konziliaritat anzuerken-
nen, wenn sie nicht zugleich die historische Legitimitat der jeweiligen
Kirchen in der apostolischen Tradition und Sukzession zu erkennen im-
stande sind.

Bei alledem ist zu beachten, dal auch wir hier zur gleichen Stunde am
gleichen Ort nicht einfach Gleichzeitige sind. Die orientalischen Kirchen
sind geschichtlich gesehen vorpéapstliche Kirchen. Auch wenn die Linierten
die ecclesiastica communio mit dem romischen Primat fur wesentlich hal-
ten und angenommen haben, so wird doch ihre legitime Existenz voraus-
gesetzt und dadurch nicht begrundet, sondern hoéchstens in einem be-
stimmten Sinne perfiziert.

Umgekehrt jedoch sind die reformatorischen Kirchen nachpéapstiich. Sie
haben sich, wie die Ostkirchen, gegen den péapstlichen Primat auf die
altkirchliche Tradition der Kirchenverfassung berufen. Sie haben aber
deutlich nach ihrem Verstdnde der Schrift und der guten Tradition der
Kirche neue Formen der Kirche geschaffen.

Von dieser Unterschiedlichkeit der geschichtlichen Basis kdnnen wir
nicht absehen. Aber diese Situation hat noch eine bisher unbeachtet ge-
bliebene Folge.

Sohm hat seinerzeit der katholischen Kirche den Vorwurf gemacht, daf3
sie sich aus einer Kirche in eine klug geleitete, dem weltlichen Vorbild
folgende Korperschaft verwandelt habe. Dieses Urteil ist nur eine halbe
Wahrheit. Trotz der geistlich inadaquaten Analogien zum Staat, die heute
vom Katholizismus selbst abgestoRen werden, handelte es sich um eine
wesentlich tiefere Entscheidung. Die lateinische Kirche vollzog einen in
der Geschichte unausweichlich gewordenen Schritt, den Ubergang zur
Subjektivitat. Hier ist nicht die willkurliche Subjektivitat des je Einzel-
nen gemeint, sondern die durch den christlichen Glauben selbst bewirkte
Herausarbeitung eines Subjektbegriffs. Die Kirche wagte es — im Ver-
trauen und unter Berufung auf den Beistand des Heiligen Geistes —,
selbst ein handelndes und entscheidendes Rechtssubjekt zu sein und sich
konsequent so zu organisieren. An dieser Entwicklung aber haben auch
diejenigen teilgenommen, die sich gerade gegen jene gewagte und mit

126



unermeBlichen Gefahren verknupfte Entscheidung gestellt haben, sei es
die Ostkirche, die ihn nicht mitging, seien es die Reformatoren, die sich
lossagten. Die gleiche Reditssubjektivitat in der Gestalt einer grof3en
Zahl autonomer Partikularkirchen hat sich auch in den vom Papsttum
dissentierenden Kirchen herausgebildet und durchgesetzt. Das Verfas-
sungsrecht der Ostkirchen selbst ist, wie wir hier vernommen haben, nicht
allein auf dem Missionsrecht der apostolischen Kirchen in der Pentarchie
der Patriarchate aufgebaut worden, sondern auch auf zahlreichen Ortli-
chen Missionen, die wir nicht eindeutig auf eine konkrete apostolische
Tradition zurickfuhren kdnnen. Inzwischen ist sie je langer je mehr aber
durch das Nachwachsen autonomer Kirchen zu einem Bund von Parti-
kularkirchen geworden.

Sie hat also in ihrer Art eine geistesgeschichtliche Entwicklung unab-
sichtlich mitvollzogen, deren Merkmale und Formen sie bei den getrenn-
ten Kirchen abgelehnt, ja verdammt hat. Eine Tradition hoéchsten Ranges,
die diesen Rang in Nicaea und Chalcedon erwiesen hat, kann nicht dar-
auf verzichten, sich einer solchen Lage zu stellen. Dieser Tatbestand zeigt
sich an den Folgen. Sie halt an dem Gedanken der koinonia fest. Aber
die Autokephalie steht quer zu dieser Lebensform und macht sie unwirk-
sam.

Sie hat nicht nur darauf verzichtet, 6kumenisches Konzil zu halten,
weil sie als unabsichtlich partikular gewordene Kirche keine allgemein-
gultigen Entscheidungen treffen konne. Sie hat sich auch dessen langst
entwohnt, dal3 jeder einzelne ihrer Bischdéfe ad personam Mitglied des
Konzils ist, so dal die anstehenden Entscheidungen auch quer durch die
regionalen Bindungen hindurchgehen. Obwohl ihr traditionelles Ziel ist,
wiederum als konziliare Kirche wirksam zu werden, hat sie bisher nicht
die Kraft besessen, sich zu geschichtlicher Gemeinsamkeit und Entschei-
dung zu erheben. Sie versucht etwas, was die nachpupstlichen Kirchen
als Ziel entweder von vornherein aufgegeben oder nur theoretisch ver-
folgt haben. Beide sind aber seit der Trennung nicht mehr imstande ge-
wesen, ihre Lehre, Liturgie und Verfassung verantwortlich weiterzubil-
den. Auch die Lutheraner haben auf dem Kongref3 von Helsinki 1961 nicht
vermocht, die als notwendig erkannte Klarung ihrer zentralen Lehre von
der Rechtfertigung herbeizufuhren.

Was sich hier zeigt, ist eine Spaltung zwischen geschichtlicher und
ungeschichtlicher Kirche. Eine geschichtliche Fortbildung ihres Selbstver-
standnisses und ihres Kirchenrechts hat in der Moderne allein die rémisch-
katholische Kirche vermocht. Es hat sich zudem gezeigt, da3 eine ver-
bindliche konziliare Entscheidung immer einen Vereinigungspunkt mit
legitimierender Kraft braucht, um die Gesamtheit zusammenzufuhren und
den Beschlissen Bedeutung zu verschaffen. Die Differenz zwischen per-
sonaler Reprasentation und konziliarer Gemeinschaft als Grundbestim-
mung kehrt also in veranderter Form noch einmal in der Differenz zwi-
schen geschichtlicher und ungeschichtlicher Kirche in deutlichen Auswir-
kungen wieder. Damit stimmt Uberein, dal in den entscheidungsfahigen
Kirchengemeinschaften die Tradition, sei es die patristische, sei es die
reformatorische, eine unproportionale und zugleich auch wieder unge-
klarte, nicht zu bewaltigende Bedeutung gewonnen hat — auch unter der

127



Voraussetzung geurteilt, dal die Tradition der Kirche eines ihrer Lebens-
elemente ist.

Zabolotsky hat auch die Frage der sozialethischen Verantwortlichkeit
der Kirche in Zusammenhang mit dieser Einheit gebracht. Diese Dimen-
sion ist nicht neu. Alle diversen Kirchen haben je nach ihrer Eigenart
unternommen, ihrer Weltverantwortung gerecht zu werden und der lex
Christi zu folgen. Aber nach dem Gang unserer Verhandlungen kann
diese sehr weitreichende Perspektive hier nicht eingebracht werden, und
ich habe meine Ausfuhrungen dazu deshalb fur diesmal zuruckgestellt.

Die Frage des Verhaltnisses zwischen geschichtlicher und nichtge-
schichtlicher Kirche, zwischen Behauptung und Duldung stellt sich auf
diese Weise fur uns neu. Ist es also zweifelhaft, ob es uns gelingen kann,
das episkopale und das konziliare Moment, welche der Kirche von ihrer
Existenz her selbst eingestiftet sind, zur konkreten Einheit zu vers6hnen
und zu verbinden, so stellt sich erst recht die Frage, ob wir das sehr unter-
schiedliche Verhaltnis von Kirche und Welt gemeinschaftlich auf eine
Ebene zu bringen vermdgen. Wir sollten aber einander nicht bestreiten,
dal wir in den verschiedenen Wegen der gro3en Konfessionen, gerade
in ihrer Unterschiedlichkeit legitime Wege beschritten haben. Sie kdnnen
nicht nach der zweiwertigen Wahrheit von richtig und falsch beurteilt
werden. Weit eher wiurden diese Wege und Gestaltungen in einem kom-
plementédren Verhaltnis zu begreifen sein. Auf der Hand liegt vor allem,
daR es hier keine Idealitat gibt, die als ein Ziel der Bemuhungen vorzu-
stellen ware. Eine Bedingung ist freilich hier unnachsichtig zu stellen:
In diesem Sinne ware Kirche nur dort, wo die Verantwortung fur so weit-
reichende Entscheidungen gesehen und wahrgenommen wird. ,Selig bist
du, wenn du weif3t, was du tust.” Sie wéare auch nur dort, wo das Ganze
der universalen Kirche als einer geistlichen Wirklichkeit unverrickbar im
Blick bleibt, niemals preisgegeben wird. Die nuchterne Einsicht in die
konstitutiven Widerspriiche kdnnte als solche uns weiterfuhren.

Ich schlieBRe mit dem Wort eines lateinischen Kirchenvaters, den man
als den Vater aller lateinischen Konfessionen bezeichnet hat, des Heili-
gen Augustin. Ich hoffe, dal sein Wort auch von unseren ostkirchlichen
Freunden angenommen wird. Er sagt: Ein jedes Ding wird nur in dem
MalRe erkannt, als es geliebt wird. Welch ein Wort! Denn wenn die Liebe
die Bedingung der Mdglichkeit der Erkenntnis ist, so brauchten wir Er-
kenntnis nicht zu scheuen — wenn sie sich nicht gegen uns kehrt. Es
wiirde heif3en, dal mangelnde Erkenntnis auch auf einen Mangel an Liebe
zuruckverwiese. Wenn wir dem folgen, mufdten wir auch unsere Unter-
schiede und Kontroversen nicht aufheben oder als Irrttmer aburteilen,
sondern in ihnen das Moment der Wahrheit auch gegen uns zu finden
vermogen. Ein allzufriih verstorbener kritischer Beobachter der Okumene,
der Berliner Oberkirchenrat Ernst Lange, hat die Frage ernsthaft gestellt,
warum die ©6kumenische Bewegung trotz so grof3er Bemuhungen nicht
wirklich vorankomme. Als Theologe war er gewil3 kein Episkopalist.
Aber gerade er hat in einem berihmten ,Brief an die Bischofe" die Auf-
fassung vertreten, dal3 nicht die Reprasentanz von Kirchen und die Arbeit
von Kommissionen, sondern die personale Autoritat und das Engagement
der Bischofe die Dinge voranbringen kénne und misse. Sehr merkwir-

128



digl Der Kern der Wahrheit in dieser Kritik laf3t sich dahin formulieren:
die universale Kirche kann weder eine Organisation der Vermittlung noch
ein Volkerbund von Regionalkirchen sein. Die Kirche hat mit dem bi-
schoflichen Amt regionale Partikularkirchen geschaffen, welche ruckge-
bunden blieben auf die Basis. Eine weitere organisatorische Stufe wuirde
sie von ihrer eigenen Basis so weit entfernen, dal sie damit der Voll-
macht entbehren mufte.

Ad intra sind der Kirche Autoritat der episkope und Bruderlichkeit der
communio sanctorum vorgegeben, ad extra die Spannung zwischen be-
wul3t wahrgenommener Verantwortlichkeit und leidender, mittragender
Identifikation.

Unter gewissen, zu ihrem eigenen Wesen nicht notwendig gehdrenden
geschichtlichen Bedingungen hat sie vermocht, beides in einer grof3en
Synthese zu verschranken. Als Postulat oder lIdealziel kann man das nicht
aufstellen, ist es eine Quadratur des Zirkels. Aber ich habe die hoff-
nungsvolle Zuversicht, da? gerade die liebevolle Erkenntnis des gemein-
samen Grundes unserer Gegensatze uns ,ungetrennt und unvermischt"
zusammenfuhren wird. Und waren die einen die Kirchen eines sehr be-
stimmten Weges, die anderen einer von den L&aufen der Zeit unbeirr-
baren Wabhrheit, so wird doch der Geist beide gemeinsam in die Zukunft
des Lebens fuhren.

Am Anfang dieses Referates habe ich Zabolotsky zitiert, der auf den
Heiligen Geist und die Liebe verwies. Am Ende hat Yves Congar auf
die Perichorese der Trinitat zuruckgegriffen. Zur Vermeidung von Mil3-
verstandnissen fuge ich dem nachtraglich einiges Wenige hinzu.

Die Liturgie rihmt den Vater und den Sohn, die in der Einheit des
Heiligen Geistes leben und herrschen. Diese Einheit ist die sie verbin-
dende Liebe. Sie setzt also die Unterschiedenheit von Vater und Sohn
voraus.

Die Kirche des Geistes weist sich dadurch aus, dal3 sie nach der lex
charitatis Autoritat und Bruderlichkeit zu verbinden vermag.

129



AUTONOMIE ET POUVOIR CENTRAL DANS L'EGLISE VUS PAR LA
THEOLOGIE CATHOLIQUE

YVES CONGAR

Paris

Ce sujet, comme tant d'autres, gagne a etre introduit de fagon historique.
De cette histoire, & laquelle Fr. Heiler a consacre naguere une etude
documentee, Altkirchliche Autonomie und papstlicher Zentralismus (Mun-
chen 1941), nous evoquerons seulement deux chapitres, et cela de fagon
thematique, sous l'angle des idees.

1°) 1l existe une tradition ferme et continue selon laquelle, etant assurte
I'unite de la Foi, substance de l'unite de 1‘Eglise elle-meme, des prati-
ques differentes peuvent etre legitimes et admises sans nuire a la com-
munionl. C’etait un principe professe deja dans I'Eglise des Martyrs: par
un S. Justin en faveur de freres chretiens pratiquant encore quelques
observances mosalques?, par un S. Irenee intervenant aupres du pape
Victor en faveur de l'observances asiate du jeune et de la date de Pa-
ques, ,la difference du jelne confirme Punanimite de la foi“. Avant
Victor, le pape Anicet n'ayant ni ete convaincu par Polycarpe, ni pu
convaincre le meme Polycarpe, l'avait cependant requ & sa communion,
en signe de quoi il lui avait cede sa place dans la celebration de I'Eucha-
ristie3.* Et voici la formule dans laquelle S. Augustin a traduit, en la
reproduisant presque a la lettre, la Position de Cyprien, l'eveque mar-
tyr: ,Licet, salvo iure communionis, diversum sentire“l. Interroge en
400 par Januarius, S. Augustin lui-meme repondait qu' ,,il y a des choses
qui varient selon les lieux et les regions"”, que le mieux est de se con-
former aux usages de l'eglise ol I'on se trouve: ainsi avait fait Ambroise
pour la pratique du jeine5*H*y a ce qui s'impose & tous — le contenu
des Ecritures, les canons d'un concile comme Nicee — mais il existe une

| La question est traitde dans E. Lonne, Les difierences compatibles avec l'unite dans
la tradition de I'Eglise ancienne (jusqu'au XII* siede), in: Istina 8 (1961—62), p. 227—253.

* Dialogue, XLVII, 2. Cf. G. Bardy, La theologie de I'Eglise de S. Clement de Rome
it S. Irenee (Unam Sanclam 13), Paris 1945, p. 35.

1 Dans Eusibe, Hist. Eccl. V, XXIV, 13—16.

‘ S. Augustin, De baptismo Ill, 3, 5 (PL 43, 141—142). La sententia de Cyprien, au
concile de 256, annee meme de son martyre, etait: ,superest ut de hac ipsa re singuli
quid sentiamus proferamus, neminem iudicantes aut a iure communicationis aliqucm si
diversum senserit amoventes” (Hartei I, p. 435). Ecrivant a Cyprien, Firmilien de Cdsaree
s'indignait que le pape Etienne ait menace de rompre la communion avec ceux qui
(re)baptiseraient les heretiques, alors que ses predecesseurs avaient admis des obser-
vances differentes en matiere de cdlebration pascale: inter Cypriani Epist. 75, 6 (Hartel
11, p. 813).

s Epist. 54, 3 (PL 33, 200—201). Et cf. Epist. 55, 18 (col. 220—221): Epist. 36 & Casulanus
9 sv (33, 140 sv); Lonne, art. citd (1), p. 233 sv.

130



large zone de liberte, ol la variete des usages contribue & la plenitude
et & la beaute de I'Eglise: l'idee deviendra classique. A la meme epoque,
en 399, Jerbme ecrivait & Lucien: ,Que chaque province abonde en son
sens" selon la tradition qui lui a ete leguee8.

Gregoire le Grand merite ici une mention particuliere. Des le debut
de son pontificat, repondant & Leandre de Seville, faut-il trois immer-
sions pour le bapteme, ou une seule suffit-elle?, il a la formule classique:
»-INn una fide, nil officit sanctae Ecclesiae consuetudo diversa"l. Plus tard,
le moine Augustin, envoye en Angleterre, s'etonne qu'on celebre la
Messe en Gaule autrement qu'a Rome: ,cum una sit fides, cur sunt Eccle-
siarum consuetudines tarn diversae?"8 Le pape met son envoye a l'aise;
il I'invite & creer la liturgie qui convient, en choisissant ce qui lui parait
le meilleur dans celle des Gaules ou de toute autre Eglise”

Si d'Occident nous passons en Orient, nous pouvons recueillir des
temoignages semblables. Il y a I'exemple des Champions de l'orthodoxie
niceenne, Athanase, Hilaire et Basile: ils admettaient des differences
dans le langage theologique pourvu que | on s'accordat sur le sens de la
Foi de Niceell. Il y a I'exemple de S. Cyrille d'Alexandrie qui sut depas-
ser sa propre theologie pour accepter la profession de foi de Jean d'An-
tioche, exprimee dans une autre perspective theologique mais qui con-
fessait la , Theotokos" du concile d'Ephese. Cet exemple a ete evoque
par le pape Paul VI lors de sa Visite a Istanbul le 25 juillet 1967, comme
une modele dont il faut s'inspirer*. Les historiens byzantins du milieu
du V" siede, Socrat et Sozomene qui le suit, ont insiste, & partir de I'epi-
sode historique touchant la date de Paques au IlI' siede, sur la legitimite
et meme la valeur positive d’une variete d'usages, etant assuree 1' unani-
mite sur le fond de la religionl2. C'est ce que professait encore le pa-
triarche Photius (878—886):

Quand les differences ne touchent pas la Foi ni ne vont contre un
decret general et catholique, divers rites et usages etant tenus par
des peuples differents, tout homme de jugement droit estimera que
ni ceux qui font ainsi agissent & tort, ni que ceux qui ne tiennent
pas ces observances contreviennent a la loi,s.

“ Epist. 71 (PL 22, 672).

7 Epist. 1, 43 (PL 77, 497); Mon. Germ. Epp.: Reg. I, 41 en avril 591 (t. I, p. 57).

8 Dans PL 77, 1186—87.

I Gragoire, Reg. Xl, 562, juillet 601; MG, Epp. Il, p. 332 sv (PL: Ep. XI, 64; t. 77
col. 1187); B&de le V6n6rable, Hist. Eccl. I, 27, 2 (PL 95, 53—59). Et voir P. Meyvaerf,
Diversity within Unity. A Gregorian Theme, in: Heythrop Journal 4 (1963), p. 141—162.

Cf. Lonne, op. cit. (1), p. 242—247.

Il Cf. Tomos Agapis, Rome et Istanbul, 1971, ne 172, p. 374 (texte frangais) et 375
(texte grec). Sur Cyrille et Jean d'Antioche, cf. Lonne, op. cit. (1), p. 247—250.

17 Socrate, Hist. Eccl. V, XXIl (PG 67, 625 sv); Lonne, op. cit. (1), p. 230—233.

18 Lettre Il au pape Nicolas 1" (PG 102, 604—605). Et voici une declaration du concile
de 879—880, qui a rAtabli la communion entre le patriarche Photius et le Siege romain:
,Chaque Eglise a certaines anciennes coutumes qu elle a regues par heritage. On ne
doit pas se quereller et discuter & leur sujet. Que I'Eglise de Rome observe ses fagons
de faire: c'est Idgitime. Mais que I'Eglise de Constantinople garde certaines coutumes
qui lui viennent dun antique passd. Qu'il en soit de meme dans les (autres) Sieges
d'Orient . . . Bien des choses auraient ete epargnees si les Eglises avaient suivi cette
regle dans le passe“, Mansi XVII, 489.

131



On trouve un Sentiment semblable & I'epoque et dans les demeles du
patriarche Michel Cerulaire, non, helas, chez ce dernier — il a au con-
traire exaspere les differences et absolutise les usages byzantins — mais,
du cote latin, diez le pape Leon IX et meme son fougueux legat le car-
dinal Humbert, du cote oriental chez Pierre, patriarche d'Antioche, et
Theophylacte, archeveque de Bulgarieldl *Ce sont de beaux textes, qu'on
aimerait avoir la place de citer.

Nous pourrions en citer de nombreux autres reprenant, parfois dans
les termes memes de S. Gregoire, l'idde classique selon laquelle, au sein
d'une unite de foi, les coutumes diverses representent une richessels.
Apres la rupture de 1054, on pense en Occident que celebrer avec du
pain azyme ou du pain fermente n’atteint ni la charite ni l'unite”l. S. An-
selme admet comme egalement valables deux vocabulaires differents
pour parier de la Tri-unite de Dieull. Arretons |l& une enquete qu’on pour-
rait prolonger jusqu’a nos jours.

Il faut, c’est tres important pour notre sujet, completer et, en quelque
sorte, contrebalancer ce mouvement par la reconnaissance d'un mouve-
ment contraire. S’agit-il des relations entre Orient et Occident? Ceux-la
memes qui parlaient legitime diversite jugeaient les autres en reference
a leurs propres usages eriges en absolul8. A Rome I'affirmation de la
primaute papale s'est accompagnee d'une pretention & aligner les usages
liturgiques et les observances sur la pratique de I'Eglise romaine, et cela
au nom d'un principe qui etait le contraire meme du principe tradition-
nel, & savoir: si vous avez la foi de Pierre, vous devez observer la tra-
dition de Pierre en matiere de discipline et de liturgiel On trouve cela
chez Damase (366—384) et son successeur Sirice (384—399)”"\ Innocent I°r

11 Leon IX & Midiei Cerulaire, redigee par Humbert, n. 29 (septembre 1053: Jaile-
Loewerilekl 4302): PL 143, 64 ou C. Will, Acta et Scripta de controversiis, saec. XlI,
Leipzig - Marburg 1861, p. 181; pour Humbert, cf. A. Michel, Humbert und Kerullarios,
t, | (1924, p. 120 sv; t. 1l (1930), p. 105, n. 4 et p. 425; Pierre d'Antioche, PG 120, 796, sv
(M. Jugie, Le sdiisme byzantin, Paris 1941, p. 225 sv); Thoophylacte, PC 126, 221 sv
(Jugie, p. 243). Et voir A. Palmieri, Theologie dogmatica orthodoxa, t. Il, Firenze 1913,
p. 4—13.

15 Citons Ratramme de Corhie, contemporain de Photius, Contra Graecorum opposita
IV, 1 sv (PL 121, 303 sv); Fulbert de Chartres, Epist. 3, en 1006 (PL 141, 192); Jean de
Fecamp, Confessio fidei 3, 26 (inter Opera Alcuini, PL 101, 1072); S. Anselme, Quaest.
de sacramentis Ecclesiae, 1 (PL 158, 552 D; Schmitt Il, 240).

's Ainsi Grigoire VII, Reg. VIII, 1 (ed. Caspar, p. 513); S. Anselme, Epist. de sacri-

ficio azimi et fermentati, 1 (Schmitt, 1l, p. 223); Pierre le Venerable, inter Epist. Bernardi
(PL 182, 403),
>” Epist. 1, 83 et Il, 204 (Schmitt Ill, p. 208 et IV, p. 96—97). Monolog., prol. (Schmitt

I, p. 81 14—18); Epist. de Incarn. Verbi, c. 16 (Schmitt Il, p. 35).

18 Ainsi au temps de Photius, Jugie, op. cit. (14), p. 141 sv; au temps de Ceru-
laire, le Cardinal Humbert attaque violemment et mesquinement le mariage des pretres
byzantins (Dial, c. 66, in: C. Will, op. cit. (14), p. 126) et Cerulaire lui-mfime condamne
chez les Latins tout ce qui diifere des usages byzantins . . .!

,s Damase, Decretum ad Gallos: ,Si ergo una fides est, manere debet et una traditio.
Si una traditio est, una debet disciplina per omnes ecclesias custodiri" (ed. Babul, p. 78).
Sirice, Epist. 1 & Minerius de Tarragone, 2 fev. 385: ,Nunc praefatam regulam omnes
teneant sacerdotes, qui nolunt ab apostolicae petrae, super quam Christus universalem
construxit ecclesiam, soliditate divelli" (PL 13, 1135—36).

132



(401—417)*“, Leon le Grand (440—461}2', Vitalien en 667 au sujet de I'lr-
lande??, Zacharie (741—762), Gregoire VIl (1073—1085), qui liquide ainsi
la liturgie hispano-wisigothique improprement denommee parfois ,mo-
zarabe"2. Nous avons eu depuis les latinisations en Orient sous Benoit
X1V, la ,praestantia ritus latini'24, les majorations romaines dans le sens
de l'uniformite sous Pie IX et meme Leon XII1125

Comment Rome intervenait-elle de fait? L'unite-uniformite se reali-
sait-elle dans les faits? On a generalement agree l'idee proposee en 1922
par Mgr P. Batiffol des trois zones de la potestas papale‘‘, eventuellement
en signalant une quatrieme, celle des Eglises situees au-dela des fron-
tieres de I'empire romain ou byzantin2i. La zone africaine, assez farouche-
ment autonome, a ete mise hors de cause au milieu du VIII0 siede par
I'invasion musulmane. Si, jusque l& et & la meme epoque, la reconnais-
sance d'une primaute petrino-romaine a ete fervente en Occident, eile
n‘a pas empeche une autonomie des Eglises locales ou nationales pour
la conduite de leur vie ordinaire28. L'Orient, lui, a toujours resiste a des
interventions romaines dans sa vie canonique. Il y en a eu cependant,
et telles que le concept de ,primaute d'honneur" est historiquement
insuffisant, & moins d'y mettre ce que I'histoire contient de reelles inter-
ventions impliquant une autorite qui reste a preciser. Finalement, cepen-
dant, Pautorite et I'action du Siege romain ont ete effectives en Occident
sans I'Afrique, c'est-a-dire dans un patriarcat latin, certes vaste et plein
de vitalite, mais limite. Dans la suite, I'expansion du catholicisme a porte

M ,Si instituta ecclesiastica, ut sunt a beatis apostolis tradita, integra vellent servare
Domini sacerdotes, nulla diversitas, nulla varietas in ipsis ordinibus et consecrationibus
haberetur. Sed dum unusquisque non quod traditum est, sed quod sibi Visum fuerit,
hoc aestimat esse tenendum, inde diversa in diversis locis vel ecclesiis aut teneri aut
celebrari videntur, ac fit scandalum populis, qui dum nesciunt traditiones antiquas hu-
mana praesumptione corruptas, putent sibi aut ecclesias non convenire aut ab apostolis
vel apostolicis viris contrarietatem inductam.

Quis autem nesciat aut non advertat id quod a principe apostolorum Petro Romanae
ecclesiae traditum est ac nunc usque custoditur, ab Omnibus debere servari, nec super-
duci aut introduci aliquid, quod auctoritatem non habeat aut aliunde accipere videatur
exemplum? praesertim cum sit manifestum in omnem Italiam, Gallias, Hispanias, Afri-
cam atque Siciliam et insulas interiacenl.es nullum instituisse ecclesias nisi eos quos
venerabilis apostolus Petrus aut eius successores constituerint sacerdotes™ Epist. 25
(PL 20, 551 sv; Jaf/d 311) a Decentius de Gubbio.

11 Cf. Fr. Heiler, Altkirdilidie Autonomie und pé&pstlicher Zentralismus, Munchen 1941,
p. 216.

““ Heiler, op. cit. (21), p. 157 sv.

" Reg. |, 64 (Caspar, p. 93). Cf. P. Gy, Lunification liturgique de I'Occident et la
liturgie de la Curie romaine, in: Rev. Sciences philos. et theol. 59 (1975), p. 601—612
(p. 602).

21 Cf. H. L. Hollmann, De Benedico XIV! latinisationibus, Rome 1958. La Constitution
conciliaire sur la Liturgie a aboli ces dispositions (n" 4: cf. La Maison-Dieu n" 76, 1963,
p. 39, qui donne des references).

IS Cf. par exemple A. Battandier, Vie du Cardinal Pitra, Paris 1893, p. 249.

* P. Baliliol, Cathedra Petri, Etudes d'Histoire ancienne de I'Eglise (Unam sanctam 4),
Paris 1938, p. 21—79.

Il Sur ce sujet cf. Fr. Dvornik, National Churches and the Churdi Universal, Londres
1944; H. Morot, Unite de I'Eglise et diversite geographique aux Premiers siecles, et
C. Vogel, Unite de I'Eglise et pluralite des formes historiques d'organisation ecclesiasti-
que du 111" au Vc siede, in: L'Episcopat et I'Eglilse universelle, Paris 1962, respective-
ment p. 565—590 et 591—636 (surtout 628 sv).

18 VVoir notre Ecclesiologie du Haut Moyen Age, Paris 1968.

133



cette influence aux dimensions du monde, mais, malgre l'existence d'Egli-
ses uniates sans triompher d'un certain blocage entre catholicisme et
latinisme, primaute universelle patriarcat d’Occident.

2°) On a pu dire gqu'au fond le catholicisme a manque d'une vision
et d'une theologie des Eglises locales: il etait I'Eglise locale de Rome
etendue & des dimensions progressivement dilatees jusqu'a celle du mon-
de". De fait, nous pouvons reconnaitre, dans le passe, une conception
insuffisante des Eglises particulieres ou locales. C'est la certainement
un manque dans l'ecclesiologie latine teile qu'elle s'est orientee et fixee
pour longtemps a la suite de la reforme dite gregorienne, qui en tut le
tournant decisif. L'Eglise est d'abord congue comme un corps d'extension
universelle dont les congregations particulieres sont comme des mem-
bres, et I'Eglise romaine la teted). Cela a ete parfois jusqu'a presenter
I'Eglise universelle comme un unique diocese dont le pape serait l'eve-
que . . 3%

Cette Vision des droses avait un contexte non seulement ecclesiologi-
que, mais theologique. Le contexte ecclesiologique etait determine par
une dominante des aspects et de concepts juridiques, sinon dans la vie
concrete, du moins dans l'explicitation theorique de la realite ,Eglise*
Ces concepts resteront dominants jusqu'a la fin du pontificat de Pie XIlI,
malgre l'interet donne par celui-ci & une conception du ,Corps mystique"
et, en ce corps, au Saint-Esprit et aux charismes. C'etaient les concepts
de societas inaequalis, hierarchica, et de Societas periecta, societe com-
plete, ayant en soi tous les moyens necessaires ou utiles pour realiser
sa fin propre. Parmi ces moyens on insistait, par reaction contre les
sequelles de Marsile de Padoue, contre les regimes regaliens et les theses
des juristes protestants du XVIH® siede, sur la potestas legislativa, judi-
ciaria et coactivasz33

33 Idee plusieurs fois exprimee par J. J. von Allmen; en dernier lieu dans La Pri-
maute de I'Eglise de Pierre et de Paul. Remarques d un Protestant, Fribourg et Paris 1977.

30 Texte caracteristique: Jean d'Andrd, in: c. 4. X, 1, 6 n* 13: .ecclesia universalis est
unum Christi corpus . . . cuius caput est Romana ecclesia; . . . inferiorae ecclesiae sunt
huius capitis membra, quae sunt vel membra ex capite vel membra ex membris, sicut
in corpore humano a brachio manus, a manu digiti, a digitis ungulae proveniunt”, (de
O. v. Gierke, Genossenschaften, 111, p. 251). Et cf. Congar, art. Schisme, Dict. Theol.
Cath. XIV, col. 1286—1312; De la communion des Eglises & une ecclesiologie de I'Eglise
universelle, in: LEpiscopat et I'Eglise universelle (Unam Sanctam 39), Paris 1962, p.
227—260; E. Corecco, Lorigine del potere di giurisdizione episcopale: Aspetti storico-
giuridico e metodologico-sistematico nella questione, in; La Scuola cattolica 94 (1968),
p. 3—42, 107—141.

3l Quelques references dans notre etude citee note precedente (p. 238—239). Citons
ici seulement S. Pierre Damien: Cum unus omni mundo papa praesideat (...) papa
vero quia solus est omnium Ecclesiarum universalis episcopus . . .“ (Opus c. 33 ¢, 1
PL 145, 474 A et C).

33 Nous ne pouvons ici, ni refaire cette histoire, ni meme donner une bibliographie
complfite, Contentons-nous de trois indications: K, Schlaich, Kollegialtheorie: Kirche,
Recht und Staat in der Aufklarung, Minchen 1969. — A Vatican |, critique d'une ddfini-
tion de I'Eglise comme .Corps mystique" et volonte d'une definition .ab externis", comme
.societe*: J, Beumer, Das fur das erste Vatikanische Konzil entworfene Schema De Eccle-
sia im Urteil der Konzilsvater, in: Scholastik 38 (1963), p. 392—401. — Notion de ,societas
perfecta": K. Wall, Die katholische Kirche — eine .societas perfecta?", in: Theolog. Quar-
talschrift 157 (1977), p. 107—118.

134



Cela entrainait pour autant une insistance sur le pouvoir papal, corres-
pondant & la consideration privilegiee de I'Eglise universelle. Inutile de
donner des references, c'est lI'ecclesiologie romaine classique depuis Ca-
jetan et Bellarmin qu'il faudrait evoquer. Dans ces conditions, les Eglises
locales — les dioceses — n'etaient pas societas periecta, n'ayant pas la
plenitude du pouvoir juridictionnel, bien qu'elles jouissent de toute la
vie sacramentelle et mystique3s.

Cette Situation est profondement changee dans la theologie et meme
la pratique catholiques, surtout depuis le concile Vatican Il. Non qu'on
ait ecarte ou meme humilie la primaute de l'eveque de Rome, mais parce
qu'on a retrouve la verite des Eglises locales. K. Rahner voit en cela
ce que Vatican Il a apporte de plus neuf38 le Pere Lanne parle d une
revolution copernicienne: ce n'est plus I'Eglise locale qui gravite autour
de I'Eglise universelle, c'est I'Eglise de Dieu qui existe dans chaque cele-
bration de I'Eglise locale3. Bref, nous assumons le positif incontestable
de ce que, du cote orthodoxe, on appelle l'eccclesiologie eucharistique.
Il est normal que Rahner ait, contre la Position evoquee supra (note 33),
tenu que, du fait que le mystere total de I'Eglise se trouve actualise au
maximum dans I'Eucharistie de I'Eglise locale, on ne peut considerer le
concept de ,societas perfecta® comme suffisant & caracteriser I'Eglise,
meme en sa vie exterieurelb.

Ce n'est le lieu ici, ni de faire | histoire du destin de la notion d'Eglise
locale et de sa redecouverte avant Vatican Il, au concile et depuis le
conciledl, ni de donner une bibliographie de ce chapitre d'ecclesiologie3s,
ni enfin de I'exposer pour lui-meme. Nous le supposons connu. Pour ce
diapitre comme pour tant d'autres, Vatican Il n'a pas innove: il a bien
plutdt conclu et consacre un processus de recuperation de valeurs tra-
ditionnelles, d'une tradition plus profonde que celle des siecles de Scola-
stique, de Contre-Reforme et de Restauration catholique post-revoiution-
naire. Rappeions seulement la belle et profonde definition donnee par la
Constitution dogmatique Lumen Gentium et par le decret Christus Do-
minus:

33 Position tenue par L. Billot, De Ecclesia, 5" ed. Rome 1927, p. 451; P. Larcher-Schla-
genhaulen, Institutiones theol. dogmat. I, Barcelone 1945, p. 241; Ch. Journet, L'Eglise
du Verbe Incarne, Il. Sa structure interne et son unite catholique, Paris 1951, p. 485.

< K. Rahner, Das neue Bild der Kirche, in: Schriften zur Theologie, VIII, Einsiedeln
1967, p. 329—354 (p. 333 sv).

3 E. Lanne, L'Eglise locale et I'Eglise universelle, in: Irenikon 43 (1970), p. 481—511
(p. 490).

86 K. Rahner, De praesentia Domini in communitate cultus: syntlresis theologica, in:
Acta Congressus internat., de Theologia Concilii Vaticani Il, Vatican 1968, p. 330—338
(p. 333).

31 Antecedents, par exemple chez Dom Grea: rdle du mouvement liturgique, des recher-
ches en vue d'une theologie revalorisant I'eveque; etudes bibliques (K. L. Schmidt, L.
Certaux, J. Y. Campbell, S. Slepien . . .), oecumenisme, apport des Orthodoxes (N. Ata-
nasieti, A. Schmemann, .1. Meyendorfi; et cf. E. Lanne, in: Irenikon 1962, p. 171—212) . . .
Bilan des textes et surtout du vocabulaire du concile: W. Aymans, Die Communio Eccle-
siarum als Gestaltgesetz der einen Kirche, in: Archiv far Kathol. Kirchenrecht 139 (1970),
p. 69—90. Pour les enjeux theologiques, H. Legrand, Nature de I'Eglise particuliere et
role de l'evdque dans I'Eglise, in Vatican Il. La Charge pastorale des Eveques (Unam
Sanctam 74), Paris 1969, p. 103 sv.

““ Voir, entre autres, M. Mariotti, Orientamenti bibliogralici sulla Chiesa particolare,
extrait de Vita e Pensiere, N. S., avril-mai 1971, p. 155—183.

135



Les Eglises particulieres (sont) formees & l'image de I'Eglise
universelle, eiles en qui et & partir de qui existe I'Eglise catholique
une et unique (in quibus et ex quibus una et unica Ecclesia catho-
lica existit: LG n" 23 § 1).

Cette Eglise du Christ est vraiment presente en tous les legitimes
groupements locaux de fideles qui, unis & leurs pasteurs, reqoivent
dans le Nouveau Testament eux aussi le nom d'Eglises (en note:
cf. Act. 8, 1; 14, 22—23; 20, 17 et passim). Elles sont, en effet, chacune
sur son territoire, le peuple nouveau appele par Dieu dans I'Esprit
Saint et dans une grande assurance (cf. 1 Th 1, 5). En eiles, les fide-
les sont rassembles par la predication de I'Evangile du Christ, le
mystere de la Cene du Seigneur est celebre ,pour que, par le moyen
de la Chair et du Sang du Seigneur, se resserre, en un seul corps,
toute fraternite" (Liturgie mozarabe). Chaque fois que la communaute
de l'autel se realise en dependance du ministere sacre de leveque
(S. Ignace, Smyrn. 8, 1) se manifeste le Symbole de cette charite et
,de cette unite du Corps mystique sans laquelle le salut n'est pas
possible"” (S. Thomas). Dans ces communautes, si petites et pauvres
gu’elles puissent etre souvent ou dispersees, le Christ est present,
par la vertu de qui se constitue I'Eglise une, sainte, catholique et
apostolique (S. Augustin). (LG n° 26 et comp. 13 § 3; 28 § 2).

Un diocese est une portion du peuple de Dieu confiee & un eveque
pour gu'avec l'aide de son presbyterium, il en soit le pasteur: ainsi
le diocese, lie & son pasteur et par lui rassemble dans le Saint-Esprit
grace a I'Evangile et a I'Eucharistie, constitue une Eglise particuliere
en laquelle est vraiment presente et agissante I'Eglise du Christ, une,
sainte, catholique et apostolique. (Chr. D. n° 11).

Ainsi les Eglises locales sont des Eglises completes. Elles le sont par
I'action des principes de ce qu'on peut appeler la communion ,verticale“,
par la participation auxquels un grand nombre sont constitues en com-
munion entre eux, selon une communion que lI'on peut dire ,horizontale
1JIn 1 3et7; cf. Ga 2, 9). Ces principes avec lesquels nous avons ,koi-
nonia" par la foi (PIm 6) sont: Dieu (1 Jn 1. 6), le Christ (1 Co 1. 9; Ph
3. 10), son Evangile (Ph 1. 5), I'Eucharistie (1 Co 10. 16), le Saint-Esprit
(2 Co 13. 13; Ph 2. 1). Ce sont ceux-l& memes qui sont evoques par le
concile. Et c’est parce gu'il a mis I'Eglise en dependance de ces principes
transcendants que le concile a pu reconnaitre une qualite ecclesiale &
d'autres communautes chretiennes que la catholique-romaine. S'agissant
des Eglises Orthodoxes, la qualite de veritables Eglises locales.

Dans cette Vision des Eglises locales on peut aussi donner pleinement
une valeur positive aux diversites et originalites. Si eiles sont authenti-
ques en christianisme, eiles devront trouver un Statut dans l'ordonnance-
ment juridique. Car — c’est ici que nous nous separons de R, Sohm3) —50

50 Dans son Kirdienrecht, t. I, Leipzig 1892, p. 161, 248, 391, Sohm a une Vision de
I'Eglise locale tres proche de la nétre: c'est I'Eglise, il n'y en a pas dautre. Mais cela
na rien a faire avec une Organisation ou un droit. Pour I'ensemble de la Position de
Sohm, cf. notre article Rudolf Sohm nous interroge encore, in; Rev. Sciences philos.
thfeol. 57 (1973), p. 263—294.

136



I'Eglise est une communion en forme de societe, dont la vie comporte
une Organisation de droit.

Si diaque Eglise locale ou particuliere est I'Eglise de Dieu, une, sainte,
catholique et apostolique, eile ne Test pas seule. D'autres le sont comme
eile. Elle ne Test vraiment que dans la reconnaissance et la communion
des autres. L'Eglise universelle precede-t-elle logiquement les Eglises
locales ou particulieres, ou inversement? C'est une question a laquelle
on peut repondre Oui ou Non#“. Au point de vue de l'ontologie surnatu-
relle, tant I'eveque que le chretien baptise sont agreges a I'Eglise, pure-
ment et simplement: au point de vue de la demarche concrete, ils le sont
& I'Eglise en tant qu'elle existe ici ou |4, en un lieu . . . Quoi gu'il en
soit, il n'existe pas seulement des Eglises locales ou particulieres, mais
une communion de ces Eglises qu'on peut appeler aussi Eglise univer-
selle. La communion a ses exigences, ses moyens, ses regles. Le pouvoir
central, celui du Siege Romain, sans etre la source qu'il a pretendu etre,
a la mission, et donc le charisme et le pouvoir, de moderer la communion
des Eglises, en veillant au maintien de la Tradition et a la Confession
de Foi, en organisant la vie oecumenique des Eglises, en jugeant les cas
conflictuels, en favorisant I'exercice de la mission, etc.

FondemenLs theologiques des rapports entre Eglise locale et Eglise uni-
verselle, entre une communaute et son chel

J'annonce tout de suite le concept theologique qui rend compte, premiere-
ment de l'ecclesiologie des Eglises locales et de leur relation avec I'Eglise
universelle, secondement des rapports entre l'ecclesia — locale ou uni-
verselle — et son pasteur ou son chef. C'est le concept de ,circuminces-
sion" ou ,circuminsession“4’. C'est ce que nous allons exposer. Apres
quoi il nous restera la tache d'esquisser les applications pratiques, even-
tuellement les determinations canoniques que cette theologie appelle.
L,Peridiorese", ,circumincession“ signifie etymologiquement: aller au-
tour. Le terme signifie, en theologie trinitaire, la presence des Personnes
divines l'une dans l'autre, leur interiorite reciproque. L'Evangile de Jean
abonde en enonces a ce sujetd2. C'est l'expression la plus forte, non seu-
lement de la communion mais de l'unite des Personnes qui ont en com-
mun toute la divinite et ses attributs. Le Pere n'est pas le Fils, le Fils
n'est pas le Pere, mais la divinite (essence, nature) n'existe que dans les
Personnes: ainsi, en ayant cette divinite, le Fils possede toute la divinite

10 Comparer notre contribution aux Miscellanea Cardinal Parente (Rome 1967, p. 29—
40): La consecration episcopale et la succession apostolique constituent-elles chef d'une
Eglise locale ou membre du College? repr. in Ministeres et Communion ecclesiale, Paris
1971, p. 123—140.

41 Les deux graphies existent, la premiere (plus dynamique, exprimant le mouvement)
etant plus ancienne. Cf. A. Denelte, Perichoresis, circuminsessio, circumincessio. Eine
terminologische Untersuchung, in: Zeitschrift f. kath. Theol. 47 (1923), p. 497—532: L.
Prestige, Perichoreo und perichoresis in the Fathers, in: The Journal of Theol. Studies 29
(1928), p. 242—252.

Jn 10. 38: 14. 11 et 20: 17. 21: comp. ! Cor 2, 10 sv.

137



qui existe en la Personne du Pere et en celle de I'Esprit. Aussi Jesus
peut-il dire & son Pere ,tout ce qui est & moi est a4 toi, et ce qui est &
toi est & moi" (Jn 17. 10) et, au sujet du Paraclet, ,c'est de mon bien
qu'il prendra" (16. 15).

Si, dans sa priere apostolique, Jesus demande pour I'Eglise une unit6
semblable & celle qui existe entre le Pere et lui (Jn 17. 11 et 21—23), il
semble legitime d'appliquer aux Eglises et a I'Eglise un scheme de cir-
cuminsession. La Tri-unite de Dieu sera le modele supreme de I'Eglise.
Celle-la n'existe que dans les Personnes: de meme I'Eglise une et catho-
ligue n'existe que dans les Eglises locales et a partir d'elles (in quibus
et ex quibus). Il n'existe pas de super-Eglise separee des Eglises locales.
Nous empruntons, pour ce qui suit, une voie tracee par le professeur
Robert Kress, d'Evansville (USA, Indiana)43.

Chez S. Paul, le terme ekklesia designe la communaute des fideles
d’'une localite donnee‘‘, eventuellement meme celle qui se reunit dans
une maison45. Dans Ephesiens et Colossiens ,I'Eglise” est, en dependance
du mystere du Christ dans et par lequel se realise le Dessein de Dieu,
la traduction visible ici-bas de ce mystere, le Corps dont le Christ est
la Tete. Elle est unique et supra-locale, mais cela ne I'empeche pas d'etre
locale aussi (cf. Col 4. 15). Les ekklesiai locales — K.-L. Schmidt et L,
Cerfaux avec ses nuances propres l'ont depuis longtemps montre — sont
I'Eglise de Dieu, I'Eglise une et unique, pour autant qu'elle se trouve
exister a Corinthe, etc. On trouve la meme formule, avec le meme sens,
chez Clement de Rome (Cor 1), Polycarpe (aux Philippiens), de la part
de I'Eglise de Smyrne narrant le martyre de Polycarpe & celle de Philo-
melium. Ainsi I'Eglise au sens absolu existe dans les Eglises, et les Egli-
ses locales sont I'Eglise.

Dans les Actes, S. Luc appelle ,I'Eglise" la communaute de Jerusalem,
origine premiere des autres46. Mais ce terme est aussi applique & la com-
munaute d'Antioche4’. Et il y a encore ,les Eglises"” (15. 41; 16. 5). A la
suite du trouble cause & Antiodie par des gens venus de Judee, Paul,
Barnabe et quelques autres freres sont envoyes & Jerusalem: ,apres avoir
ete escortes par I'Eglise (d'Antioche) . . . arrives & Jerusalem, ils furent
accueillis par I'Eglise” (15. 3 et 4). Il y a deux Eglises (locales) et elles
sont toutes deux I'Eglise. C'est ,I'Eglise de Dieu"”, comme il est dit pour
les episcopes d'Ephese (20. 28). Bref, chez S. Luc comme chez S. Paul,
les Eglises sont dans I'Eglise et I'Eglise est dans les Eglises.

Nous pouvons tirer la meme conclusion des lettres aux sept Eglises
des chapitres 2 et 3 de I'Apocalypse. Le message de dracune est adresse
,2aux Eglises™ & toutes, qui forment une seule Eglise dont le destin se
reflete dans la Situation des diverses Eglises locales, qui est cependant
propre & chacune, avec ses defauts et ses graces.

13 Cf. R. Kress, The Churdi as communio. Trinity and Incarnation as the Foundation
of Ecclesiology, in: The Jurist (1976), p. 127—158; surtout p. 140 sv. Mais Kress se trompe
sur l'etymologie du terme grec: il a confondu perichdied avec perichoreud.

““ De Thessalonique (1 Th 1.2; 2 Th 1.1), de Corinthe (1 Cor 1,2; 2 Cor 1.1), de Cen-
chrées (Rm 16.1), les Eglises de Galatie et d'Asie (1 Cor 16.1 et 19).

“ Cf. Rm 16.5; 1 Cor 16.19.

> Act 5.11; 8. 1 et 3; 15. 4 et 22; 12. 1 et 5.

" Act 11.26; 13.11, 14.27; 15.3; 20.17.

138



Si les Eglises locales et I'Eglise universelle sont ainsi l'une dans l'autre,
une relation analogue de presence et d'interiorite mutuelle existe entre
la communaute et son chef ou son pasteur, entre I'Eglise locale et son
eveque. Le bien de I'Eglise est en quelque sorte personnalise, comme en
son sujet, en celui qui en a la surintendance: Act 20. 28. Cela n'elimine
evidemment pas faiblesses et defaillances. Cette interiorite mutuelle de
la communaute et de son pasteur existe originellement dans les Douze,
qui furent ,en meme temps les germes du Nouvel Israel et lI'origine de
la hierarchie sacree"#8. Aussi Jesus englobe les deux realites dans la
meme priere, cf. Jn 17. 20. Dans l'antiquite chretienne, les lettres par
lesquelles s'actualisaient les liens d'Eglise & Eglise etaient indistincte-
ment de la communaute ou de son pasteurd8. Apres Ignace d'Antioche,
en l'an 11050, S. Cyprien, en 254, donnera, de cette circuminsession eccle-
siale, une formule d'une densite insurpassable: ,,illi sunt ecclesia plebs
sacerdoti adunata et pastori suo grex adhaerens. Unde scire debes epis-
copum in ecclesia esse et ecclesiam in episcopo: sont I'Eglise le peuple
uni & son eveque et le troupeau adherant & son pasteur. Ainsi tu dois
savoir que l'eveque est dans I'Eglise et I'Eglise dans l'eveque"5l. Plus
tard, cette presence et interiorite mutuelles de l'eveque et de son Eglise
seront comme materialisees dans la symbolique des epousailles5?, dans
la regle sacree d'apres laquelle il ne doit y avoir qu'un eveque par eiteb3,
et jusque dans la loi canonique de residence54.

Transposerons-nous ces idees profondement traditonnelles au plan de
I'Eglise universelle? Oui, si son chef est le Christ: c'est biblique, c'est
traditionnel, il est inutile d'aligner des references (Ignace eite n. 50). Le
Christ — Chef et Pasteur, le Christ — Epoux de I'Eglise universelle aura-
t-il une representation au plan des ministeres? On sait que la reponse
catholique-romaine est: oui, le Pape est cela, au titre deveque de Rome,
Eglise de Pierre et de Paul. Que Pierre ait cette valeur de representation
du Christ et, en consequence, d' une representation-personnification de
I'Eglise, on peut le lire dans Matthieu 16. 18, Jean 21. 15—17, dans le
role de representation des Douze et meme de I'Eglise que manifestent
les Evangiles et les Actes. Du reste, cela meme etablit qu'on ne peut
I'isoler du College des Douze ni de I'Eglise.

D'autre part, I'Eglise de Jerusalem avait valeur, non seulement d'Eglise-
souche, d'origine (cf. Lc 24. 47), mais d'Eglise-modele et reference. C'est

K Decret concuiaire Ad Gentes divinitus, n” 5.

** Ainsi celle de Clement de Rome a I'Eglise de Corinthe, ou celle de Denys de Co-
rinthe & Xiste et a I'Eglise de Rome (cf. Euscbe, H. E. VII, 9, 6), celle de Polycrate
d'Ephese et & Victor et & I'Eglise de Rome (ib., V, 24, 1) et, en meme temps, celle
d'lrende (V, 24, 11).

.Ne faites jamais rien sans l'eveque de ce qui concerne I'Eglise (...) Partout ol
parait I'eveque, que la aussi soit la communaute, de meme que, partout ol est le Christ
Jesus, la est I'Eglise catholique™ Smyrn. VIII, 1 et 2.

51 Epist. 66, 8, 3; Hattet, p. 732.

5! Theme qui apparait au V" s. (S. Ephrem, S. Ambroise) et dont un Innocent IIl en
particulier tirera nombre d'applications canoniques: cf. J. TrUmmer, Mystisches im alten
Kirchenrecht. Die geistige Ehe zwischen Bischof und Dibdzese, in: ©sterr. Archiv f. Kirchen-
recht 2 (1951), p. 62—T75.

s* Cf. Nicde, can. 15.

s* Cf. Nicee, can. 16: Sardique, c. 11 et 12: Elvire, c. 19, etc.

139



par eile que tout avait commence. S. Luc montre l'accroissement de
I'Eglise comme une ,adjonction au" premier groupe de la Pentecotebs:
S. Paul loue les chretiens de la region d'Ephese d'etre devenus ,conci-
toyens des saints" ayant pour fondations ,les apotres et les prophetes”
(Eph 2. 19 et 20): c'est la communaute de Jerusalem qui, la premiere,
s'est appelee ,Eglise“ en reference & l'assemblee du desert. S. Paul y
envoie comme & un modele5“. 1) y a cherche l'approbation de sa predica-
tion de I'Evangile ,de peur de courir ou d'avoir couru en vain“ (Gal.
2. 2). On lui a tendu la main de communion en lui demandant seulement
de ,songer aux pauvres". La collecte pour ,bles saints", a laquelle il a
donne tant de soin, a eu ce sens d'etre le moyen et I'expression de la
communion avec I'Eglise-mere de Jerusalem, en lui reconnaissant une
autorite.

Nous ne pouvons evidemment entrer ici ni dans un expose touchant
la logique d'un transfert de role et d'autorite de Jerusalem & Rome, ni
dans une discussion sur la primaute de I'Eglise de Rome et du Siege
romain. Si Ton accepte cette primaute & titre d'hypothese — pour les
catholiques romains, c'est une these — on peut en Interpreter la position
dans la ligne de circumincession que nous avons esquissee. C'est appele
par le sujet qu'on nous a demande de traiter, ,Autonomie et pouvoir
central dans I'Eglise”. On a ajoute ,vus par la theologie catholique".
L'idee de modele trinitaire pour I'Eglise a ete, au moins depuis quelques
siecles, plus presente a la pensee orientale Orthodoxe qui, pour n'etre
pas romaine, n'en est pas moins catholique. Le renouveau, chez nous,
de la theologie de I'Eglise locale, nous en rapproche beaucoup, et I'on
sait que Lumen Gentium a mis I'Eglise dans une lumiere trinitaire5’. Aussi
allons-nous proposer trois grands et beaux textes de la tradition orien-
tale. Le premier est le 34' Canon des Apotres, vers l'an 400. Il parle de
la primaute au niveau regional.

Les eveques de chaque peuple doivent savoir qui est parmi eux le
premier et le regarder comme leur tete (kephalen)-, ils ne doivent
rien faire de quelque importance sans son avis (gndme). Chacun
ne doit entreprendre que ce qui concerne son territoire (paroikia
diocese) et les fermes qui en dependent. Mais que celui-la [le pre-
mier] ne fasse rien sans l'avis (gndme) de tous. Ainsi, en effet, il
y aura Concorde (homonoia) et Dieu sera glorifie par le Christ dans
le Saint-Esprit*“.

Cet admirable texte enonce, dans un climat de doxologie trinitaire,
deux regles complementaires, une de distribution des rdles ou compe-
tences, l'autre de communication mutuelle teile gu'entre l'ensemble des* 5051

IS Cf. Act 241 et 47; 5.14; 11.24.

50 1 Thes 2.14; 1 Cor 11.16; 14.33 sv. Cf. L. Certaux, La theologie de [I'Eglise suivant
saint Paul (Unam Sanctam 10), Paris 1942, p. 91 sv; pour ,les saints", p. 105 sv.

51 Cf. M. Philipon, La tres sainte Trinite et I'Eglise, in: L'Eglise de Vatican Il, sous
dir. Y. Baraina (Unam Sanctam 51b), Paris 1966, p. 275—298; notre article, La Tri-unite
de Dieu et I'Eglise, in; La Vie spirituelle. n° 604, sept.-oct. 1974, p. 687—703.

““ Const. Apost. VIII, 47; Punk I, p. 572—74 grec, 573—75 latin; PL 137, 103.

140



eveques et leur tete se realise une presence de tous & chacun et de
chacun & tous. N'est-ce pas le fond de ce que dira, en 1357, le Grec Atha-
nase en repondant au legat romain Pierre Thomas? Celui-ci objectait
qu'il faut, dans I'Eglise, une tete unique: or il y a douze apétres, devra-
t-on admettre douze tetes? Athanase repondit: Les douze apétres (l'epis-
copat) ne forment qu'une tete comme les Personnes divines ne font qu'un
et que, de meme, tous les fideles ne forment qu'un corps. Et Athanase
eite Jean 17. 11 et 20—22, ,Qu'ils soient un comme nous sommes un"“,
C'est bien un modele trinitaire de circuminsession. Nous trouvons la
meme inspiration dans la theologie orthodoxe contemporaine, et cela
expressement au sujet de la primaute de I'eveque de Rome. Voici en
quels termes en parle le Pere Alexandre Schmemann:

On peut appliuer & I'Eglise, par analogie, la theologie triadologi-
que. De meme que les trois Hypostases de la Sainte Trinite ne divi-
sent pas la nature divine, chacune d'elles la possedant entierement
et en vivant, ainsi la nature de I'Eglise — Corps du Christ n'est pas
divisee par la multiplicite des Eglises. Mais de meme que les Per-
sonnes divines se ,denombrent”, premiere, deuxieme, troisieme —
selon l'expression de saint Basile le Grand — ainsi se ,denombrent"
les Eglises et il y a parmi elles une hierarchie. Dans cette hierarchie
il y a une premiere Eglise et un premier eveque. Cette hierarchie
ne diminue pas les Eglises, ne les subordonnant pas Tune & l'autre,
eile est seulement destinee & faire vivre chaque Eglise de toutes,
et toutes de chacune, car c'est cette vie de toutes en chacune et de
chacune en toutes qui est le mystere du Corps du Christ, ,de la
plonitude qui emplit tout en tous"60.

La primaute papale teile que conpue par Gregoire VII, Innocent lIll,
Innocent IV, Boniface VIII, teile meme que definie par le premier con-
cile du Vatican, ne se reduit pas & une simple Situation de premiere Eglise
et de premier Siege, mais, d'autre part, on ne peut faire comme si n'exi-
staient pas une histoire seculaire et la reception par l'immense corps
de I'Eglise catholique-romaine, faite de tant d'Eglises locales, dune doc-
trine de la papaute qui depasse les categories de premiere Eglise, pre-
mier Siege. De cette doctrine, notre conviction, fondee sur la connais-
sance de l'histoire, est que plusieurs paragraphes, plusieurs enonces peu-
vent, et peut-etre meme doivent etre revises, mais aussi que sa veritd
essentielle peut etre situee et vue dans une conception trinitaire de cir-
cuminsession. C'est la ligne du travail commence par des theologiens,
des historiens, par le concile Vatican Il, dans les categories d'Eglise —
communion d'Eglises et de collegialite. La premiere Eglise, le premier
Siege ont-ils une mission, donc un charisme et un pouvoir qualitative-
ment originaux? Si oui — et la reponse catholique-romaine est oui —08

08 J. Darrouzes, Conference sur la primaute du Pape & Constantinople en 1357, in:
Revue des Etudes Byzantines 19 (196l), p. 76—109 (il s'agit du n° 26, p. 104—107).
A. Schmemann, La notion de primaute dans I'Eglise orthodoxe, in: N. Aianasieil
et alii, La Primaute de Pierre dans I'Eglise orthodoxe, Neudiatel et Paris 1960, p 117—150
(p. 143).

141



I'etre des Eglises locales dans cette premidre Eglise est aussi original.
C'est celui d'une representation-personnification qui est assez bien ce
gu'on voit dans le personnage de Pierre dans les Evangiles et les Actes.
La doctrine de l'infaillibilite (etroitement limitee et conditionnee) du ma-
gistere du Pontife romain, dont Vatican Il nous dit quelle n'est pas autre
que celle de I'Eglise8’, suppose une teile representation-personnification
et n'est comprehensible que par eile. Pour S. Augustin, Pierre etait la
personnification de toute l'ecclesia. Ajoutons que ce privilege, qui inter-
esse la structure de I'Eglise, vient d'une volonte et d'un don du Seigneur,
dont les textes petriniens bien connus des Evangiles portent temoignage.
Serait-ce forcer le sens et la portee du texte celebre de S. Irenee que
de l'interpreter dans la perspective que nous avons esquissen? Le voici:

Car c'est avec cette Eglise (de Rome), en raison de sa plus puissante
autorite de fondation, que doit necessairement s'accorder toute eglise,
c'est-&-dire les fideles qui proviennent de partout, eile en qui tou-
jours, par ceux qui proviennent de partout, a ete conservee la tra-
dition qui vient des Apoétres6?.

Rome serait une certaine materialisation de l'ideal de presence de
toutes les Eglises & chacune; ici, dans des conditions singulieres, & une,
d'une fagon particuliere.

Nous tenons donc ces conclusions:

Toutes les Eglises (episcopales) locales sont I'Eglise du Christ en un
lieu.

Leur unite est faite par l'identite substantielle de Foi et de Sacrements.
Il est legitime qu'elles aient des observances et coutumes differentes,
etant sauves les exigences de la communion.

Une Eglise, celle de Pierre et de Paul, a une responsabilite (solliciludo)
originale, & l'egard de la communion de toutes, et donc un charisme et
un pouvoir (exousia, potestas) correspondants. En eile, la presence des
Eglises a chacune prend une valeur de representation-personnification.

Dans I'histoire, cette Eglise a parfois, de fait, confondu unite et uni-
formite. Mais ses principes ne sont pas tels et lepoque presente est fa-
vorable a un sain pluralisme, a une vitalite des Eglises locales, & une
ecclesiologie de I'Eglise comme communion d'Eglises.

Il nous reste & tadier de formuler quelques applications pratiques de
ces conclusions.

Quelques suggestions pratiques

Il en est de morales, de l'ordre du comportement plus que de regles juri-
diques proprement dites. Ce sont des comportements de communication,
appeles par la communion.

¢ Cf. Lumen Gentium n° 25 § 3, ,in quo Charisma infallibilitatis ipsius Ecclesiae sin-
gulariter inest”.

" Adv. Haer. Ill, 3, 2: PG 7, 848; Harvey IlI, p. 3, Traduction F. Sagnard (Sources
ehret, n“ 34), Paris 1952, p. 103.

142



Tenir compte de l'autre, de fagon & faire Eglise avec lui en la diver-
site meine. On y a manque quand on a pose, sans lui, des determinations
interessant ce qui doit etre commun, la foi. S. Ambroise qui, a tant
d'egards, a introduit des apports orientaux en Occident, se plaint de ce
qu'aucun eveque latin n'ait ete appele au concile de Constantinople de
381 qui a complete le Symbole de Nicee surtout sur l'article du Saint-
Esprit:

Non praerogativam vindicamus examinis, sed consortium tarnen de-
buit esse arbitrii (...) Cohaerere communionem nostram cum orien-
talibus non videmus (...) Nec quaedam nos angit de domestico
studio et ambitione contentio, sed communio soluta et dissociata
perturbat (...) Postulams ut ubi una communio est, commune velit
esse iudicium concordantemque consensumo3.

La partie latine de I'Eglise a ,repu"” Constantinople, son Symbole,
I'article du Saint-Esprit. La communion n'a pas ete rompue, mais eile
avait ete blessee. Elle a, par contre, finalement ete rompue sur ce meme
article du Saint-Esprit & la suite de l'insertion unilaterale du ,Filioque"
dans le Symbole. Non que l'affirmation elle-meme fiut contraire & la com-
munion dans la Foi: S. Ambroise, S. Augustin, S. Leon la tenaient et eile
est necessaire, dans notre approche du mystere de la Triadologie, pour
sauver la consubstantialite de la troisieme Personne. Mais l'addition uni-
laterale de ce terme a ete ressentie en Orient, dans un climat d'oppo-
sition, comme ,un fratricide moral" (A. S. Khomiakov). Helas! Nous
avons depuis lors dogmatise comme si les Eglises Orthodoxes n'etaient
pas des Eglises-soeurs: 1854, 1870, 1950 . . . Dans le climat et sous la
grace d'aujourd’hui, on ne peut pas ne pas poser la question courageuse-
ment abordee par le Pere Louis Bouyer, le Cardinal Joseph Ratzinger,
le Pere Avery Dulles04: peut-on imposer & une autre Eglise des determina-
tions, meme dogmatiques, auxquelles cette Eglise n'a eu aucune part
et qui, au moins dans leur formulation materielle, nont pas de conso-
nance avec sa tradition? A quelles conditions cela serait-il possible et
sain, des deux coétes? Le Pere Bouyer a traite la question et nous ren-
voyons & son texte sans pouvoir le citer ici, bien gu’il soit d'une brie-
vete dense et forte. Cela revient & se reconnaitre et s'admettre diffe-
rents, chacun avec son histoire propre, dans la communaute profonde de
foi et de sacrements. Dans un tel climat, il est possible de reconnaitre

> Hpist. 13, 4 &4 8 (PL 16, 952 sv): cf. P. Datillol, Cathedra Petri, p. 78; Le Concile et
les conciles, Chevetogne - Paris 1959, p. 73—76.

““ L. Bouyer, Reflexions sur le retablissement possible de la communion entre les
Eglises orthodoxe et catholique, Perspectives actuelles, in: Istina 20 (1975), p. 112—115,
(Colloque ,Koindnia" de la Fondation ,Pro Oriente", Vienne, avril 1974); J. Ratzinger,
Prognosen fur die Zukunft des 6kumenismus, in: Okumene — Konzil — Unfehlbarkeit,
Innsbruck - Wien - Minchen 1979, p. 208—217. A. Dulles, Dogma as an Ecumenical Pro-
blem, in: Theological Studies 29 (1968), p. 397—416 (p.398). — Cette Position est encore
tenue par L. Voronov, Unite et diversite dans la tradition orthodoxe, in: Istina 17 (1972),
p. 21—26 par E. L. Doriqua, Jerarquia, infalibilidad y comunion intereclesial, Barcelone
1973 (cf. p. 329 sv).

143



I'equivalence reelle et I'homogeneite de visee, donc de sens et d'affir-
mation, bref I'homonoia, sous des demarches et expressions differentes*.

Cela suppose en particulier que, derriere la materialite des expressions,
on cherdie l'intention, le sens. L'histoire abonde en exemples de faibles-
ses a cet egard. On sait ce que fut, par exemple, le schisme d'Antiocbe
(362—413!). Rome, s'attachant a l'equivalence des termes hypostcisis =
subslantia, ne voit pas l'orthodoxie reelle de Melece, et eile I'excommu-
nie, tandis que S. Basile, conscient de cette Orthodoxie, car il comprend
le vocabulaire de Melece, garde la communion avec celui-ci. Chacun a
raison selon sa reference & soi, mais on ne s'entend pas, alors qu'on etait
d'accord au niveau de l'intention doctrinale.

Il faut donc que les Eglises aient un interet les unes pour les autres,
et des moyens effectifs d'information. Si I'Eglise de Rome a le rdle de
surintendance universelle et de moderatrice de la communion de toutes
les Eglises, il faut evidemment qu'elle ait les moyens de cette téche, non
seulement dans l'ordre juridique mais au plan de l'organisation, de I'in-
formation, de la communication. Les savants ont leur place ici, en parti-
culier les historiens: c'est leur travail honnete qui permet la revision
de tant de mauvaises querelies dont nous avons tristement herite comme
on herite de blocages contractes dans lI'enfance ou transmis dans |'ambi-
ance familiale. Ce n’est pas qu'il faudrait reproduire telles quelles au-
jourd'hui les structures et formes qui ont regle la communion des Eglises
aux I1IC ou Ve siecles: ce serait irrealisme. Le monde est different, I'ex-
pansion de I'Eglise catholique toute autre, la papaute assume des rdles
qui ne peuvent se reduire & ceux d'un lointain passe. Mais I'histoire vient
en aide & l'ecclesiologie pour reconnaitre au Siege romain un role de
centre, de gardien et d'harmonisateur de la communion des Eglises —
avec l'autorite que cela comporte — sans etre pour autant la source
(caput, lons) de l'ecclesialite des autres Eglises. Cette autorite est celle
de l'eveque de Rome, du Siege de Pierre et de Paul: titre preferable &
celui de ,vicaire du Christ", titre ambigu et qui a l'inconvenient de lais-
ser de cote celui d'eveque de Rome, comme n'hesitait pas a le faire un
Agostino Trionfo au debut du XIV” siede.

““ Nous avons montre que teile etait l'attitude de S. Thomas d'Aquin: Valeur et
portée oecumeniques de quelques principes hermeneutiques de saint Thomas d'Aquin,
in: Rev. Sciences philos. theol. 57 (1973), p. 611—626.

144






