
KANON
UKUMENISMUS UND 

INTERKOMMUNION AUS 
RECHTLICHER SICHT

VIII

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR 
DAS RECHT DER OSTKIRCHEN - WIEN



KANON



KANON
INTERECCLESIAL RELATIONS 

AND CANON LAW

LES RELATIONS INTER-ECCLESIALES 
ET LE DROIT CANON

VIII

YEARBOOK OF THE SOCIETY FOR THE LAW 
OF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT DES 
EGLISES ORIENTALES



KANON
ÖKUMENISMUS UND 

INTERKOMMUNION AUS 
RECHTLICHER SICHT

VIII

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR DAS 
RECHT DER OSTKIRCHEN

Verlag des Verbandes der wissenschaftlichen 
Gesellschaften Österreichs

WIEN 1987



Pagina bianca



REPORT ON THE SEVENTH INTERNATIONAL CONGRESS OF THE 
SOCIETY FOR THE LAW OF THE ORIENTAL CHURCHES

The seventh International Congress of the Society for the Law of thc 
Oriental Churches took place in Geneva, in the time from 15"' to 22na of Sep­
tember, 1985. Metropolitan Damaskinos, the head of the Orthodox Center of the 
Ecumenical Patriarchate and in Charge of the interecclesial contacts of the Patri­
arch of Constantinople, was the chairman of the local organizing-committee. To 
him the Society has to express very great thanks for the perfect Organisation of 
the Congress and his generous hospitality’. Metropolitan Damaskinos was sup- 
ported in his work by Miss Maria Brun.Iic. theol., and Mister Georges Lemo- 
poulos. The Orthodox Center was an ideal place for holding a Congress. The 
conference-hall is equipped with simultaneous-translation facilities. There are 
also smaller conference-rooms, a library and a beautiful Church with a lower le- 
vel chapel.

Prof.Gcrald Fürst, the Secretary of the Society, was entrusted with the prc- 
paration of the Congress in cooperation with the Institute for Canon Law at the 
Juridical Faculty of the University of Vienna, where the Society has its seat.

For thc first time the texts of the papers were distributed in advance to give 
the participants the possibility to concentrate on the discussion. As at the former 
Congresses1 arranged by the Society about 80 specialists in Canon Law, clerical 
and lay, independent of thcir confessions, assembled in Geneva. They came from 
different European countries, Australia, Canada, India, Turkey, the United Sta­
tes of America and the Union of Socialist Soviel Republics.

At the beginning of the Congress a divine liturgy was celebrated in the 
Church of the Orthodox Center. The opening session took place in the 
conference-hall. The President of the Society, Metropolitan of Serention and Ty- 
roloe Panteleimon Rodopoulos, gave the inaugural speech:

"For the seventh time, members and guests of the Society for the Law of 
the Eastern Churches meet together for an international Congress.

This is a healthy sign for the Society which includes scholars and experts on 
Canon and Ecclesiastical Law, from East and West, citizens of many countries, 
in various regions of the world.

The Society was founded in November of 1969 in Rome by a great number 
of participants; its seat is in Vienna. Protagonists in its foundation were the late 
Professor Amilcas Alivizatos of Athens and the Rev. Professor Ivan Zuzck of 
Rome, who is here present. Its first and eminent president, for many years, was 
the late Professor Willibald Plöchl of Vienna.

The previous six Congresses were held either in West or in East: Vienna, 
Crete, Ravenna, Regensburg, Thessaloniki, Freiburg im Breisgau. This one, the 
7"\ is taking place in this Orthodox Center here, in Geneva. I see a symbolism in 
this, a symbolism of unity between East and West. Eastern and Western scholars 
of ecclesiastical law meet together to discuss law problems of the Church in the 
Orthodox Center; an institute belonging to the Ecumenical Patriarchate of 
Constantinople, this highest Christian Institution of the East. Yet, the Center is 
locatcd in this magnificent Western city of Geneva, with its admirable religious, 
educational and cultural history and life. Geneva is also the seat of the World 
Council of Churches and of other international organizations, which endeavour 7



for peace, justice and unity. Indeed, it is a privilege for us to have our 7,h Con- 
gress in this city. We are thankful to His Eminence Metropolitan Damaskinos 
and to the Secretariat of the Patriarchal Center, who made this possible.

The members of the Society are canonists and jurists. Nevertheless, the the- 
mes in which they are interested in and they discuss during the Congresses are 
not legalistic ones, interesting only to the law students. They are very important 
to the present life of the Church and to the unity of all. If in the past centuries 
there was an inclination towards division, during the last twentyfive years the 
Holy Spirit has been guiding us towards unity. Thus, we hope that the theme of 
this Congress "Canonical norms concerning interecclesial relations", will lead us 
towards this end. For Church Law is not just a series of Statutes referring to de- 
tails and trivialities of ecclesiastical life. It expresses, in the form of Statute, the 
Christian conception of life. It helps also to the fulfilment of the final aim of the 
Christian Church which is the salvation of mankind and of the world. Therefore, 
canonists and ecclesiastical jurists should examine and exercise not the letter but 
the Spirit of the Law.

St.Paul wrote to the Corinthians (2 Cor 3,6): "... (Christ) has made us able 
to be servants of a new agreement; not of the letter, but of the spirit; for the let­
ter gives death, but the spirit gives life." St.Paul, as we know, gave all his efforts 
until death for the spreading of the message of Christ and for the unity of the 
Church. At the same time he was foremost among the Apostles who worked in 
the most exemplary way to establish Order in his communities, in freedom of Spi­
rit. Order, freedom of spirit, unity. This should be also the guiding idea for cano­
nists and jurists.

With these few words I would like to open the sessions of this Congress. I 
wish every good success for our work. Thank you."

Then the President of the organizing-committee, Metropolitan Damaski­
nos, welcomed the assembly with the following words:

"Dans une rencontre de ce haut niveau, j’ai l’honneur de vous saluer au 
nom de sa Saintetd le Patriarche Dimitrios I*' et vous transmettre ses voeux les 
plus chaleureux pour le succds de nos travaux.

Soyez les bienvenus en ce Centre! Nous vous recevons ici avec un amour 
profond et vous prions de considdrer toujours ce Centre orthodoxe de Chambd- 
sy comme votre propre maison.

Je me rejouis tout particulidrement de votre prdsence ici, car je suis certain 
que nos travaux contribueront d’une manidre essentielle au ddvdloppement et 
l’approfondissement des rapports entre nos Eglises. Les Congrds de la Soci6t6 
du Droit des Eglises orientales non seulement permettent une rencontre et une 
collaboration fraternelle, mais donnent aussi l’occasion d’intensifier rdgulidre- 
ment les efforts des Eglises dans la recherche de l’unitd.

Le Saint Esprit nous impose aujourd’hui une grande täche: rdtablir l’unit6 
de la chrdtientd divisde. Vivant la tragddie de la sdparation et la ndcessitd d’y rd- 
mddier, nous sommes particulidrement appelds - en ce VII" Congrds internatio­
nal de la Socidtd du Droit des Eglises orientales - d’approfondir le thdme "Les 
relations inter-eccldsiales et le Droit Canon" et de nous pencher sur la question 
de "Communicatio in sacris" qui constitue, ä mon avis, une base solide du dialo- 
gue oecumdnique pour le rdtablissement de l’unitd. En effet, ce sujet retient de 
plus en plus l’attention et se trouve au coeur des discussions oecumdniques,



puisqu’il laisse percer de manidre concrdte dans la vic quotidienne tout le drame 
de la chrdtiente divisde.

Notre Congrds se rdalise ä Gendve: une ville de caractdre international et 
interconfessionnel, une ville qui offrc toutes les possibilitds ä un dialogue dans la 
libertd et l’dgalitd, une ville, enfin, qui a le privildge d’etre un vdritablc carrcfour 
de peuplcs, oü les traditions milldnaires de l’Orient et de l’Occident sc rcncon- 
trent. Et c’est le Centre Orthodoxe du Patriarcat oecumdnique qui accucille cc 
Congrds car il a dtd choisi ä cause de sa mission intcrorthodoxe et interconfes- 
sionnellc, ses efforts inlassables pour promouvoir le dialogue de charild et de 
vdritd entre les Eglises ainsi quc sa volontd de constituer un haut-lieu de rencon- 
tres thdologiques entre l’Orient et l’Occident.

"J’apprends avec beaucoup d’intdret et une grande satisfaction que Gendve 
a dtd choisie pour accueillir le VII* Congrds international du Droit Canon", 
m’dcrivait il y a quelques jours Monsieur Kurt Furgler, le Prdsident de la Confd- 
ddration Suisse. Nous lui sommes reconnaissants d’avoir acceptd la prdsidcnce 
du Comild d’honneur de notre Congrds. Toutefois nous regrettons beaucoup son 
absenee aujourd’hui, car la pdriodc de notre Congrds coincide avec le ddbut de 
la session d’automne du Parlement Fdddral.

Permcttez-moi de vous transmettre ses voeux - je eite - pour "une rencontre 
fructucuse et succeptible d’attcindc les buts que vous lui fixez".

Nos remerciements vont dgalemcnt au Prdsident du Conseil d’Etat de la 
Rcpubliquc et du Canton de Gendve, Monsieur Jaqucs Vcrnet, qui a bien voulu 
accepter la vice-prdsidcncc de notre Comitd d’honneur. Malheureusement, lui 
aussi sc trouve dans i’impossibilitd d’etre aujourd’hui parmi nous. Il m’a chargd 
de vous transmettre ses excuses, le salut des autoritds genevoises et ses voeux 
pour un travail fructueux.

Il serait juste de se rappeier dgalement tous ceux qui ont donnd leur nom 
au Comitd d’honneur du Congrds: Son Excellence Henri Schwery, Eveque de 
Sion, Prdsident de la Confdrence des Eveques suisses; Monsieur le Pasteur 
Jean-Picrre Jornod, Prdsident du Conseil de la Fdddration des Eglises prote- 
stantes de la Suisse; Son Excellence Ldon Gauthier, Eveque de l’Eglise 
catholique-ehrdtienne de la Suisse; Son Eminence le Mdtropolite Pantdldimon 
de Tyroloi et de Sdrention, Prdsident de la Socidtd du Droit des Eglises 
orientales; Son Excellence Pierre Mamie, Eveque de Lausanne, Fribourg et 
Gendve; Monsieur le Pasteur Etienne Sordet, Prdsident du Consistoire de 
l’Eglise nationale protestante de Gendve; Monsieur le Professeur Marcel Gue- 
nin, Rectcur de l’Universitd de Gendve; Monsieur le Professeur Jean-Marc 
Ghappuis, Doyen de la Facultd autonome de thdologie protestante de 
l’Univcrsitd de Gendve; et Monsieur le Professeur Sandro Vitalini, Doyen de la 
Facultd de thdologie de l’Universitd de Fribourg.

Nous les remercions trds sinedrement et espdrons que, dans la mesure de 
leurs possibilitds, ils participeront aux sdances de notre Congrds.

En guise de toute autre conclusion ä ces quelques paroles d’accueil, je dirai 
simplemcnt: "Aimons-nous les uns les autres, afin que, dans un meme esprit et 

un meme coeur, nous puissions tous ensemble confesser notre foi dans le Pdre,
•e Fils et le Saint Esprit, Trinitd consubstantielle et indivisible". N’oublions pas 
tout au long de nos travaux ici que "dans une indbranlable fiddlitd ä la vdritd" - 
pour citer Saint Grdgoire Palamas - "Dieu nous accorde ä tous d’etre vraiment 
l’image de cet amour suprdme et mystdrieux qu’est le Saint Esprit dans la vic tri- 
nitaire” (PC, 150,1144-1145). 9



Puisse l’Esprit du Seigneur guider nos travaux!"

He also delivered messages from the President of Switzerland and the Pre­
sident of the Privy Council of the Republic and of the canton of Geneva.

Finally Pastor Daniel Neeser gave a welcome-address to the participants in 
the name of the National Protestant Church of Geneva.

"En l’absence du Pasteur Etienne Sordet, Pr6sident du Consistoire, qui est 
en quelque sorte l’autoritd dpiscopale de notre Eglise, je suis chargd de vous ap- 
porter le trds fraternel salut de l’Eglise Nationale Protestante de Gendve, de ses 
autoritds et de son peuple de fiddles.

Ayant eu la gräce de passer une ann6e, comme boursier de l’Entraide Pro­
testante Suisse, ä l’Institut Thdologique de Bucarest, je suis d’autant plus heu- 
reux de vous adresser ces quelques mots de bienvenue et de r6pondre ainsi ä 
l’invitation de Mgr. Damaskinos.

Vous etes rdunis, dans le cadre de votre congrds, pour dtudier le thdme 
"relations inter-eccldsiales et du Droit Canon", et tout particulidrement la que- 
stion de la "Communicatio in sacris". Vous avez une lourde täche et une grande 
responsabilitd. Grande responsabilitd parce que l’enjeu de vos ddbats porte sur 
l’Eglise, l’Eglise Une, Sainte, Catholique et Apostolique, donc sur toutes celles 
et tous ceux qui reconnaissent Dieu le Pdre, le Fils, le Saint-Esprit.

Pour avoir lu votre prograrame et certaines des contributions qui y seront 
apportdes, j’dvalue l’importance et le sdrieux de ce congrds. La Communicatio in 
sacris, tout comme les grands thdmes du Droit Canon, touche aux probldmes 
qui, aujourd’hui encore, sont au centre des ddbats oecumdniques: la validitd des 
sacrements, la gräce, la reconnaissance des ministdres et celle des Eglises.

Une des questions qui me semble etre sous-jacente, dans chaque Eglise, 
lorsque ces grands thdmes sont abordds est la suivante, et j’aimerais vous la po- 
ser car eile se pose aussi ä notre Eglise: si nous reconnaissons ä d’autres Eglises 
leur totale et rdelle fiddlitd au Christ, si nous reconnaissons qu’elles sont porteu- 
ses de toute la vdritd, qu’en eiles la gräce de Dieu est pleinement prdsente et Of­

ferte, cela ne signifie-t-il pas que notre Eglise n’est plus, n’est pas, en ell-meme, 
fiddle au Christ, porteuse de la vdritd et de la gräce?

II y aurait donc danger pour une Eglise quand eile reconnait la valeur 
d’une autre Eglise, danger pour eile de perdre son identitd, de perdre une part 
de son trdsor, ou de le dilapider, de le jeter aux pourceaux.

Ce danger existe et ce n’est pas ä vous que je dois en rappeier la rdalitd et 
l’importance. II existe car il y a une foi et il y a des hdrdsies, et, comme je le disa- 
is tout-ä-l’heure, c’est l’etre humain qui est en jeu dans la tension entre foi et 
hdrdsie.

Parmi les moyens de conjurer ce danger, et de faire en sorte qu’il ne soit 
pas un obstacle, il y a, je crois, l’amour que l’on porte ä son Eglise, la foi qu’on a 
en eile parce qu’on la sait fondde sur le tdmoignage apostolique. Et plus on aime 
son Eglise, plus on a de confiance en eile, plus alors on aura envie d’en partager 
les richesses avec les chrdtiens des autres Eglises, sans crainte de se perdre, par­
ce que l’amour portd ä sa propre Eglise sera renforcd par l’amour que l’autre 
porte ä sa propre Eglise.

En ce sens-lä chaque Eglise pourrait etre considdrde, par analogie, comme 
autant de buissons ardents qui brülent du feu de l’amour que leur portent leurs 
fiddles, qui brülent et ne se consument pas. Lieux oü s’adresse ä tous les Moi'ses 

10 la Parole du Dieu de nos Pdres pour les appeler ä conduire de la servitude ä la



Terre promise le peuple dont ils sont charg6s. Eglises-buissons ardents qui brü- 
lent sans se perdre et communiquent le feu de leur foi sans que soit consumfe la 
v6rit6 qui brüle en elles, voilä ce ä quoi vous etes, ce ä quoi nous sommes appe- 
16s ä etre toujours davantages.

Que la gräce de Notre Seigneur J6sus-Christ, 
l’amour de Dieu le P6re 
et la communion du Saint-Esprit 
soient avec nous tous.
Amen."

At the beginning and at the end of the inaugural Session the choir of the 
French-speaking orthodox parish and the Greek-orthodox choir of Geneva pre- 
sented religious songs.

On Monday the Conference started its work. The general-topic of the Con- 
gress was "Interecclesial Relations and Canon Law".

True to good congressional tradition, the themes followed on from eccle- 
siological and sacramental-theological principles to the Statements of ancient 
law on present canonical problems. The second part of the Congress then turn- 
ed to more particular questions.

Metropolitan Damaskinos Papandreou opened the Congress and the first 
general section of lectures. He presented the communio ecclesiastica from the 
orthodox ecclesiological point of view, in which a certain reserve towards the 
ecumenical movement became clear. He was followed by the presentation from 
the Roman catholic stand-point by Father Pierre Duprey, Secretary of the Se- 
cretariate for the Unity of the Christians, who is one of the most prominent offi- 
cial "ecumenicals”. He limited himself to the theological aspect of the inquiry.

Both lectures werc a detached critical challenge to canon law. It was re- 
proached with not having the apparatus to act in keeping with the dynamics of 
the ecumenical movement and thus continually seeming to hold it back.

The foilowing lectures, however, made it quite clear that old prejudices and 
a legalistic understanding of the sacraments are still dominant when considering 
the recognition of the sacraments of other Churches. In spite of varied approa- 
ches the lecturers view points converged respecting a cautious evaluation of the 
sacraments of other Churches.

Metropolitan Bartholomaios Archondonis presented the teachings of the 
old canons. Then Prof. Richard Potz showed that from the canonistic side there 
is certainly an instrument in keeping with the diversity and dynamism of the Con­
temporary ecumenical movement. He referred to the works of W. Bertrams in 
the years after the Vatican council and as well to the present attempts of the ca­
nonistic transformation of communio-ecclesiology.

The second part was devoted to more specialized themes. First the canoni­
stic significance of the present dialogue from the Roman Catholic (Bishop Emil 
Eid) and the ancient oriental points of view (Bishop Mesrob Krikorian) was 
mentioned. These very instructive lectures were followed by intensive and fruit- 
ful discussions, which clarified the possibilities and limits of ecumenical dialo­
gue. The most important contributors to the discussion were Prof. Ladislaus 
Örsy (Washington) and Prof. Ernst Suttner (Wien). Thereby it became clear 
that at present there is more ecumenical frankness to be found in catholic scien- 
tists than in orthodox theologists - with the exception of the Armenian Church.

11



Afterwards Father Emmanuel Lanne presented the question of communi- 
catio in sacris on the basis of the ecumenical Directorium.

Two special legal problems were discussed at the end. Prof. Konstantinos 
Vavouskos dealt with the regulation on proselytism in Greek civil law. This lec- 
ture led to a lively discussion among the attending Greek canonists, during 
which Prof. Troianos made a lengthy Statement to illuminate the Contemporary 
legal Situation. He pointed out that the particular laws quoted by Prof. Vavous­
kos were passed during a totalitarian regime, under the oppressive influence of 
an imminent World War. These emergency laws have still not been rescinded 
although it is high time there were a new Order. Seen in this light, they are of pu- 
rely theoretical value. Nevertheless, they are generally ignored in practice, espe- 
cially the regulations that would limit the freedom of movement. He could guar- 
antee this as administrative head of the responsible department in the Ministry 
of Religious Rites and Education in the time from 1978 to 1982. He also wanted 
to point out that in Greece religious freedom is guaranteed in such a high de- 
gree that the Greek Office of Statistics had not included questions about religion 
in census forms for the last ten years, so that there were no figures available in 
Greece on the mumbers of believers of the different religions or confessions.

Mar Amba Gregorios from the Orthodox Patriarchate in Cairo was unable 
to come to the Congress and therefore one of the coptic members of the Society 
Awny R. Barsoum read his paper. Metropolitan of Myra, Chrysostomos Kon- 
stantinides, who was to give a lecture on "Recent Encounters between the Chur- 
ches and their Canonical Significance: An Orthodox Point of View" and Prof. 
Radko Poptodorov from Sofia, who was supposed to speak on "Communicatio in 
sacris: An Orthodox Point of View" were also unable to be present in Geneva.

On Tuesday, the 19'h of September the General Assembly took place. First 
of all President Rodopoulos thought of the late Prof.Plöchl with appreciation 
and gratitude and payed tribute to his merits for the Society3. Prof.Plöchl had 
established the Society for the Law of the Oriental Churches according to Aus- 
trian Law in 1971-, Since that time up to 1985 he has been its President, then 
President of honour. The year book of the Society "Kanon" which comes out 
every two years was founded and edited by him3.

Then Metropolitan Rodopoulos expressed great thanks to Metropolitan 
Damaskinos for the perfect Organisation of the Congress and the pleasant at- 
mosphere which the participants feit during their staying in the Orthodox Cen­
ter. Owing to his readiness to make the Center available for the Society the Con­
gress could take place at the time provided in Freiburg/Breisgau.

After confirming the validity of the General Assembly according to Art.14 
of the Statutes“ the President as well as the Secretary gave short reports on the 
activities of the Society. The Vice-President said a few words about the year 
book7.

Afterwards the treasurer of the Society Dr.Schinkele gave a short report on 
the financial Situation of the Society and presented the closing of account for 
1984/85. The assembly approved the accounts of the board.

Owing to Art.9 of the Statutes an election of the Council was not necessary. 
Therefore the next item of the agenda was the place and the theme of the next 
Congress. Prof.Fürst informed the assembly that - owing to an Intervention of 
Prof.de la Hera - Bishop Rouco Varela had invited the Society to hold her Con­
gress 1987 in Santiago de Compostela. This proposal was accepted by the mem­
bers in general consensus.



For the general topic of the next Congress the following thtmes were sug- 
gested: "The Sacraments of Christian Initiation in Oriental Canon Law", "Family 
Law" and "The Protos and his Jurisdiction in the Local Church". After a long 
discussion the Assembly decided on the last one, especially because this topic 
makes it possible to deal with questions in connection with the present Congress 
which remained open.

Düring the Congress receptions were given by the Parish and Cultural Cen­
ter of the Armenian-orthodox Church, by the Old-catholic Parish of Geneva, 
St.Gennain and by Metropolitan Damaskinos in his residence. Once the partici- 
pants made a visit to the Ecumenical Center of the World Council of Churches. 
On the last day there was an excursion to the Abbey of St.Maurice and the Cast­
le of Chillon.

Notes

1 At the last Congress in September 1983 in Freiburg/Breisgau Helsinki has 
becn proposed as a possible site for the Congress. Some months later Metropo­
litan Rinne informed the President that it would not be possible to organi/.e the 
Congress in Finnland. Therefore in Jannuary 1984 a meeting of the board took 
place in Vienna. President Rodopoulos established a contact to Metropolitan 
Damaskinos and owing to his Cooperation it was possible to arrange the Con­
gress for Geneva.

2 Up to now Congresses organized by the Society took place in Vienna 
(1969), at Crete (1973), in Regensburg (1978), Thessaloniki (1980) and 
Freiburg/Breisgau (1983).

3 See "In memoriam Willibald M.Plöchl", in: Kanon 7 (1985), p.7 ff.
4 See "Bericht über die Gründung und den ersten Kongreß der Gesell­

schaft für das Recht der Ostkirchen", in: Kanon 1 (1973), p.ll ff.
5 The following volumes were published up to now: I: The Ancient Sources 

of the Oriental Canon Law in Present Time; II: The Synods According to the 
Sources and in their Application Today; III: The Position of the Laity in the Law 
of the Oriental Churches; IV and V: The Church and the Churches - Autonomy 
and Autocephaly; VI: Oikonomia, Mixed Marriages; VII: The Bishop and his 
Eparchy.

6 The Statutes of the Society are published in Kanon 1 (1973), p.21 ff., rao- 
difications concerning Art. 9 in Kanon 2 (1974), p.ll, and Kanon 7 (1985), p.10, 

concerning Art. 16 in Kanon 2 (1974), p.10.
7 He told the Assembly that the year-book would not be produced in the 

way used so far (offset printing) but would be completely compiled with the use 
°f a Word processor and printer by the Institute for Canon Law at the University 
of Vienna. Only copying and binding would be done in the printing office. In this 
way it would be possible to lower the ever-rising production costs and so ensure 
the appcarance of the year-book.

13



Pagina bianca



LA COMMUNION ECCLESIALE - UN POINT DE VUE ORTHODOXE

+ Damaskinos Papandreou, Chamb6sy

I. Tradition canonique de l’Eglise indivise

L’expression "communion eccl6siale" est un terme polyvalent dans la tradi- 
tion canonique de l’Eglise orthodoxe, vue dans son ensemble. Son contenu cano­
nique a subi divers ddveloppements au cours de la vie historique de celle-ci. II 
va de soi qu’un effort pr6cis pour d6crire d’une fa$on exhaustive le contenu de 
ce terme risquerait sans doute de s’av6rer imparfait, puisqu’il serait impossible 
de couvrir pleinement, dans la präsente analyse, toutes les interpr6tations et les 
implications dont cette expression est porteuse dans le cadre de la pratique ec- 
cl6siastique. Cependant, on peut au moins essayer de donner une ddfinition 
descriptive du contenu canonique principal de ce terme. Cette d6finition sera, en 
derniäre analyse, le "dinominateuf commun des divers "numtraleurs" connus, 
aussi bien de la tradition canonique que de la pratique eccl6siastique g6n6rale 
de la pöriode des conciles oecum6niques. Cela devrait offrir un cadre canonique 
utile pour une 6valuation plus complöte des perspectives actuelles.

Vu sous cet angle, le terme "communion eccl6siale“ sigmfie l’union pleine 
et organique des fidöles entre eux et avec leur Tete divine, notre Seigneur Jesus- 
Christ, dans la mesure oü le Corps du Christ - c’est-ä-dire l’Eglise - est fond£ et 
op6r6 par l’action du Saint-Esprit. Dans le sein de cette communion, le fidfcle vit 
son nouvel etre en Christ et oeuvre de maniöre sure ä son propre salut par sa 
participation ä toute l’exp6rience, sacramentelle et spirituelle, de l’Eglise. Dans 
cet esprit, la Constitution et l’action du Corps du Christ - lequel, au dire de saint 
Augustin, se prolonge dans les siücles - excluent la notion de pluralitd des corps. 
Dans ce corps du Christ sont agrögds tous les fidfeles qui constituent de par leur 
participation l’Eglise visible. Cependant si le Corps du Christ est l’Eglise, et si 
l’Eglise "est manifesUe dans les sacrements" selon la tradition mystique orthodo­
xe, alors la communion des fidfcles au Corps de l’Eglise se r6alise et se r6völe 
dans les sacrements, notamment dans celui de la Sainte Eucharistie. C’est par 
eile qu’est manifeste de maniöre toute caractöristique la Constitution du Corps 
du Christ, et cela par l’action de l’Esprit Saint qui ddifie toute l’institution eccI6- 
siale.

Cette union organique au Corps du Christ est, d’une part synchronique, 
dans le sens de l’oecum6nicit6, et d’autre part diachronique, dans le sens de 
l’exp6rience continue, ininterrompue et authentique de l’6v6nement de la sainte 
öconomie en Christ. Le critdre de cette union est t’identiU diachronique et syn­
chronique de la foi, vdcue et confessde par l’Eglise, dans l’Eglise et ä travers 
l’Eglise. D’une maniöre plus claire, le terme "communion ecclisiale" peut etre 

compris, bien qu’indirectement, par la description des cons6quences d’une rup- 
ture de cette communion realis6e dans la vie historique de l’Eglise. Le sens ca­
nonique du terme peut ainsi apparaitre dans toute sa clart6.

Rupture de la communion eccldsiale signifie la cessation pastorale ou cano­
nique de la relation d’un fidöle ou d’un groupe de fideles, ou meme de toute une 
Eglise locale, avec l’unit6 organique du Corps du Christ durant un laps de temps 
d6fini ou inddfini; cela surtout ä cause d’erreurs se rapportant ä la/o/ ou ä 15



l’unite de l’Eglise. Ce sont des erreurs nuisant ä l’authenticitd et par consöquent 
ä l’unitd de la foi vdcue dans l’Eglise (apostasie, h6r6sie) ou ä l’unitd visible de 
l’institution ecclösiale fondde par l’action du Saint Esprit (schisme, secte) qui 
amdnent ä la rupture de la communion eccldsiale.

On pourrait affirmer que l’apostasie et l’hdrdsie renversent l'identiti histori- 
que du Corps du Christ, le schisme et la secte mettent en doute l’authenticitd de 
la Constitution visible du Corps du Christ dans l’espace et dans le temps, Consti­
tution opdrde par l’Esprit Saint. C’est dans cette perspective que nous compre- 
nons le fait que meme l’hdrdsie prend sa rdelle dimension eccldsiale non seule- 
ment par l’obstination dans l’erreur mais surtout par la sdparation des hdrdti- 
ques de l’unitd eccldsiale. C’est ä ce moment-lä que l’acte eccldsial du rejet de 
l’hdrdtique, et de ceux qui partagent ses iddes, de la communion des fiddles de- 
vient ddfmitif.

Cette ddcision eccldsiale par laquelle les hdrdtiques ou les schismatiques ou 
meme d’autres ennemis de l’unitd de l’Eglise - une unitd qui se fonde sur la juste 
foi et la charitd - sont retranchds de la communion eccldsiale peut etre interprd- 
tde non pas, certes, comme un acte punitif de l’erreur, mais plutöt comme un acte 
de sollicitude pastorale envers ceux qui par leur dgarement mettent en danger 
leur propre salut et le salut de ceux qui les suivent. En ce sens le retranchement 
canonique de la communautd des fiddles a, avant tout, comme but le redresse- 
ment de celui qui s’est laissd pidger par l’erreur. L’interdiction absolue de parti- 
ciper au sacrement de la sainte Eucharistie vise le rdveil de la conscience de 
l’errant et son retour par la pinitence ä la seule ddpositaire de la gräce divine et 
du salut, j’ai nommd l’Eglise. Celui qui a dtd coupd de la communion eccldsiale 
et qui ne peut plus participer ä la Table du Seigneur est ainsi privd de la nourri- 
ture dternelle, ce qui revient ä dire: du Corps et du Sang du Christ. Par voie de 
consdquence, il ne peut plus etre rdceptif ä l’action de l’Esprit Saint de Sorte que 
l’oeuvre rddemptrice du Seigneur puisse porter en lui tous ses fruits.

Cette tradition canonique et cette pratique de l’Eglise indivise concernant 
le retranchement de la communion eccldsiale refldtent de manidre dloquente le 
caractdre sotdriologique absolu non seulement de l’acte de la communion, mais 
aussi de l’acte de rupture de la communion. Cette dimension sotdriologique dd- 
coule du principe fondamental de la foi apostoüque qui a trait ä l’unicitd profon- 
de du Corps historique du Christ et par consdquent ä l’unicitd profonde de 
l’Eglise. Le principe en question ä dtd insdrd dans le "Credo" par la description 
des caractdres de PEglise: une, sainte, catholique et apostolique. D’aprüs la tradi­
tion canonique et patristique, c’est uniquement cette Eglise qui est fondde par 
l’Esprit Saint, et c’est pour cela que seulement en eile le fiddle peut oeuvrer de 
maniire süre ä son salut par la gräce du Saint Esprit. II va donc de soi que 
l’exclusion de la communion eccldsiale - c’est-ä-dire l’dloignement de son sein 
du fautif - a pour but non pas la mise en danger du salut des personnes sdpardes 
mais leur gudrison et leur retour ä la vraie communion du Corps du Christ, la­
quelle est impossible hors de l’orthodoxie de la foi.

Saint Irdnde, dveque de Lyon, avait ddjä clairement exprimd la conscience 
de l’ancienne Eglise sur la relation entre Orthodoxie de la foi et certitude dman- 
ant de l’Eucharistie, rejetant aussi bien l’enseignement que l’action eucharistique 
des Gnostiques: "Qu’ils changent donc leur fagon de penser, ou qu’ils 
s’abstiennent d’offrir ce que nous venons de dire! Pour nous, notre fa$on de 
penser s’accorde avec l’eucharistie, et l’eucharistie en retour confirme notre fa- 

16 gon de penser. Car nous lui offrons ce qui est sien proclamant d’une fa$on har-



monieuse la communion et l’union de la chair et de l’Esprit" (Adv. Haer., IV, 
18,5).

On pourrait alors considörer corame une condition eccI6siologique fonda- 
mentale le fait que la certitude de l’Eucharistie 6mane de l’orthodoxie de la foi, 
et inversement. Dans ce sens prend toute sa valeur le principe canonique selon 
lequel la restauration de la communion eccl6siale n’est possible, au sens 
eccltsiologique du terme, qu’aprüs la restauration pr6alable de l’unit6 dans la 
vraie foi; la foi qui a sauvegardö "quod ubique, quod semper, quod ab omnibus 
creditum est", selon l’affirmation lapidaire de saint Vincent de L6rins.

Le lien entre l’unit6 dans l’Eucharistie et l’unit6 dans l’orthodoxie s’est vu 
accentud au debut du III* siöcle et sous l’impact de l’hdrdsie qui essayait d6jä de 
se parer du manteau de I’eccl6sialit6. Les deux 616ments ont trouvö leur expres- 
sion canonique dans la personne de P6veque. Ce lien entre l’Eucharistie et 
l’orthodoxie s’6tendit encore davantage et alla s’amplitiant sous la pression d’un 
autre facteur ndgatif: le schisme. L’Eucharistie se trouva ddsormais en lien dtroit 
avec l’orthodoxie et r6ciproquement; l’6veque, pour sa part, devint le successeur 
des apötres aussi bien en ce qui concerne l’Eucharistie dans chaque Eglise loca­
le que quant ä l’orthodoxie. Cela par le "charisme de la v6rit6" (St.Ir6n6e) qu’il 
avait re$u exclusivement par sa consdcration c616br6e, eile aussi, dans le cadre 
de l’Eglise locale, et qui garantissait l’identit6 de la foi et la pl6nitude de l’Eglise. 
De cette maniöre, toute Eglise locale 6tait une Eglise parfaite, identique ä 
l’ensemble du Corps du Christ. C’est pour cette raison que le terme "Eglise ca- 
tholique" fut utilis6 au cours des premiers sifccles - donc dans son sens premier 
et principal - afin de d6signer chaque fois une Eglise locale pour laquelle 
l’6veque 6tait "un autre Christ, un autre apötre" (alter Christus, alter apostolus).

Aussi par le terme "Eglise catholique" faut-il entendre la communion et la 
participation non seulement ä la sainte Eucharistie, mais aussi ä la foi. La foi 
orthodoxe et le sacrifice eucharistique se trouvent en rapport de d£pendance 
mutuelle. De l’harmonie en ces deux facteurs au cours des premiers sifecles d6- 
Pend l’unitd de l’Eglise, et cela dans la mesure oü tout homme qui n’est pas en 
accord avec cette rdalitd - qu’il soit dveque ou pretre - "n’est ni dveque ni pretre; 
s’il est diacre, il n’est point diacre; s’il est lai'c, il n’est point lai'c, et de ce fait il ne 
Peut participer ä l’assembled eucharistique" (Entretien d’Origdne avec Hera- 
clide, 4).

Il devient clair, aprds ce qui ä 6t6 dit, que, sur la base de la tradition cano- 
nique de l’Eglise indivise, toute communuion eccldsiale n’dtait congue - selon le 
principe de l'acribie - que dans les limites de l’Eglise une, sainte, catholique et 
apostolique, et seulement comme une consdquence naturelle de l’identitd de la 
foi confessde et vdcue. Toutefois l’dvaluation canonique de l'existence ou de la 
validitt des sacrements cdldbrös hors de cette Eglise est restde incertaine tant 
dans la tradition canonique que dans la tradition patristique. L’incertitude s’est 
'ntensifide ä cause de la varidtd de la pratique eccldsiale au sujet de la maniöre 
de recevoir dans la communion des fidülcs ceux qui revenaient ä l’unit6 de 
^Eglise ä l’dpoque des conciles oecumdniques (canons 8 et 9 du I" concile a 
Nicde; 7* du II* concile de Constantinople; 95* du concile "in Trullo"; 46*, 47* et 
68* canons apostoliques; 7* et 8* de Laodicde; 66* de Carthage; 1*', 5*et 47* de 
Basile le Grand et d’autres).

Si, lors de la proc6dure de r6admission, l’Eglise reconnaissait la validiti des 
sacrements c616br6s hors de ses frontifcres canoniques, alors ces sacrements 
n’6taient pas considdrds comme inexistants. Mais ces sacrements, par un tel acte,



assumaient un caractüre de validit6 qu’ils ne possddaient point auparavant. 11 est 
clair que ces constatations canoniques prdsupposenl une reconnaissance, des 
deux cötds, que l’Eglise une, sainte, catholique et apostolique s’identifie ä une 
seule Eglise visible et concrüte. Dans le cas contraire, c’est-ä-dire, si plusieurs 
groupes eccldsiaux revendiquent, chacun pour soi, cette identitd, il se erde alors 
indvitablement une confusion canonique. Les saints canons n’ont guüre eu ä rd- 
soudre un tel cas avant le grand schisme de 1054 entre l’Orient et l’Occident car 
jusqu’ä ce moment-lä des situations eccldsiales analogues ne s’dtaient jamais 
produites.

Depuis le grand schisme, les Eglises d’Occident et d’Orient recherchaient 
le moyen de rdtablir l’unitd eccldsiale brisde, chacune pleinement convaincue de 
s’identifier exclusivement ä l’Eglise une, sainte, catholique et apostolique dont 
eile se rdclamait corame continuitd ininterrompue. Dans ce contexte, certains 
modiles canoniques ont dtd proposds unilatdralement par chacun des deux cötds 
au cours des efforts rdpdtds en vue de refaire l’union et restaurer la communion 
entre les Eglises d’Orient et d’Occident. Les pricipaux modales proposds ont dtd 
les suivants:

1. L’application de la proeddure eccldsiastique unilatdrale prdvue par la 
tradition canonique en vue du retour des schismatiques dans le sein de l’Eglise. 
Cela dtait posssible par le moyen de l’abjuration solenneile des innovations erro- 
ndes qui avaient causd la rupture de la communion avec l’Eglise et Pdclatement 
de son unitd. Cette abjuration pouvait etre un abandon indirect et voild des doc- 
trines errondes. Cela se faisait ou bien par une participation active ä la confir- 
mation conciliaire de la tradition eccldsiastique de l’Eglise indivise sans ajouts 
(Concile de Constantinople en 879-880) ou bien par un acte canonique de 
l’autoritd eccldsiastique responsable de l’un ou de l’autre cötd, comme par exem- 
ple l’envoi d’une confession de foi (confessio fidei), ou d’un libelle de foi {libellus 
fidei) ou meme d’une simple lettre de communion (epislula synodica) dans la- 
quelle Obligation dtait faite de confesser la tradition eccldsiale sans innovation 
ddsapprouvant ainsi indirectement les enseignements rdeemment introduits dans 
la foi, qui avaient fait problüme pour la communion eccldsiale.

2. La convocation d’un concile oecunxinique dans le but d’examiner en 
commun les diffdrences thdologiques ou eccldsiastiques qui dtaient ä l’origine de 
la rupture de la communion eccldsiale.Une teile demande est devenue habituel­
le de la part de l’Eglise d’Orient düs le lendemain du grand schisme de 1054 
mais eile n’a pu etre rdalisde que - de la maniüre que l’on connait - par la seule 
convocation du Concile de Ferrare-Florence (1439).

3. L’interprdtation thdologique des diffdrences qui avaient provoqud une 
rupture de la communion eccldsiale par un dialogue thdologique officiel ou offi- 
cieux. Cela dtait rendu possible soit gräce ä une nouvelle comprdhension thdolo­
gique des principales innovations (thdologie de la comprdhension du "Filioque" 
par la clause "par le Fils" proposde par quelques thdologiens orientaux; comprd­
hension de la primautd papale dans le cadre de l’institution canonique de la 
pentarchie des patriarches) soit par la tendance ä justifier thtologiquement et ä 
imposer les innovations en question (Conciles de Bari, de Lyon et de Florence).

4. Le prosdlytisme organisd qui atteignit son sommet dans l’Orient orthodo­
xe en difficultd par la erdation de l’Uniatisme latin et qui mit sur pied les Eglises 
uniates sur la base de certains prdsupposds canoniques (Concile de Brest).

Ces modüles canoniques, proposds par l’une ou l’autre des deux parties, 
18 afin de gudrir gräce ä des proeddures concrütes la division et de restaurer la



communion eccldsiale cntre Orient et Occident suggörent les conclusions sui- 
vantes:

a) Les procödures canoniques en question, prdsentdes unilatdralement, 
constituent d’une certainc maniöre le ddpassement des normes prdvues par les 
saints canons pour le retour des hdrdtiques ou des schismatiques au sein de 
l’Eglise une, sainte, catholique et apostolique. Ce d6passement n’est pas sans 
rapport avec la conscience commune des Eglises tant orientale qu’occidentale 
que chacune d’elles est la continuation authentique et ininterrompue de l’Eglise 
indivise. C’est donc avec raison que les nouvelles formes de recherche aprös le 
grand schisme de 1054 pour trouver la procddure canonique addquate en vue de 
restaurer l’unitd n’ont pas ignord la nouvellc Situation eccldsiastique existant de 
facto". Les modöles canoniques prdcitds ont 6volu6 au-delä de la voie ä sens uni- 
que prescrite par les canons, car le mouvcment devait d6sormais assumer un ca- 
ractöre convergent.

b) Les diffdrences th6ologiques et ecclösiologiques qui dtaienl ä l’origine 
de la rupture eccldsiale furent affrontdes avec le sdrieux qui s’imposait et dans le 
cadre des nouveaux procddds. Presque tous les efforts entrepris en vue de 
l’union tendaient ä examiner en commun, meme dans l’esprit poldmique de 
l’dpoque, les diffdrences thdologiques les plus marquantes ou bien pour justifier 
ou rejeter de manidre probante les innovations apportdes ou bien pour aboutir ä 
une nouvelle interprdtation convergente des positions thdologiques.

Jamais cependant les points thdologiques controversds n’ont dtd minimisds 
sciemment ni contournds dans l’intention de donner coüte que coüte la prioritd 
ä la restauration de la communion eccldsiale au ddtriment des diffdrences mani­
festes se rapportant ä la foi. Bien au contraire on accomplissait les efforts soute- 
nus, d’une pari pour rdduire le nombre des points litigieux importants, d’autre 
Part pour les repenser de fagon moddrde et convergente, de sorte que la restau- 
fation de la communion eccldsiale füt le fruit d’une unitd profonde dans la foi.

II. La question de la communion ecclesiale de nosjours

Les cdlebres encycliques du Tröne oecumdnique (1902, 1904, 1920) ont 
ordd les conditions ndcessaires pour inaugurer une nouvelle Öre dans les rela- 
dons entre Eglises. Le rapprochemenl qui en est rdsultd, les rapports fraternels 
sagement entretenus et le dialogue de la charitd poursuivi avec persdvdrance ont 
ouvert de nouveaux horizons dans les relations entre les Eglises d’Orient et 
d’Occident et ont portd des fruits considdrables :

1. Le fanatisme, nourri par les dvdnements malheureux du passd ou par 
leur interprdtation erronde, a dtd en grande partie dlimind;

2. on a accordd un caractöre eccldsial officiel aux relations fraternelles qui 

se sont graduellement instaurdes;
3. Ia thdologie s’est ddfaite de son manteau poldmique qui entretenait la di- 

vision et s’est mise au service de l’unitd;
4. le deuxiöme Concile de Vatican a inclu dans ses dlaborations les nouvel­

les formes de recherche eccldsiologique et thdologique;
5. la levde officielle et mutuelle des anathömes (en 1965) a portd le dialo­

gue de la charitd vers une heureuse conclusion et a crdd de nouvelles conditions 
eccldsiastiques et eccldsiologiques pour la marche commune vers l’unitd.

J’aimerais ici faire remarquer que la vdritd rdvdlde a dtd, en Orient et en 
Occident, diffdremment re?ue, vdcue et comprise. Aux premiers siöcles, ces dif- 19



f6rences dans la thdologie furent regarddes comme conciliables au sein d’une 
meme foi, d’autant plus qu’un sens aigu de la transcendance du mystüre et du 
caractdre principalement apophatique que doit revetir son expression humaine, 
laissait le champ libre ä un ldgitime pluralisme au sein de la meme foi traditio­
nelle. Cependant un mouvement oppos6 se crda par la suite des deux cötds, plus 
encore en Occident qu’en Orient. II a conduit ä identifier la foi et son expression 
ä des thdologies particulidres et ä introduire, dans le domaine oü l’accord est nd- 
cessairement exigd, bien des aspects de la pensde chrdtienne qui, auparavant, 
avaient dtd regardds comme des tentatives Idgitimes des thdologiens pour abor­
der et exprimer le mystdre. Cela se produisit ä une dpoque oü les contacts 
dtaient plus ou moins rompus et oü l’on ne pouvait pratiquement plus comparer 
l’Orient et l’Occident pour se former un jugement sur la pensde commune de 
l’Eglise. Pendant des sidcles, cette confrontation avait 6t6 un heureux moyen 
pour opdrer un discernement entre la foi portde par la tradition apostolique vi- 
vante et les traditions thdologiques exprimant des cultures diffdrentes. Cette 
dvolution a dtd marqude par la poldmique qui fleurissait alors et, de ce fait, n’a 
pu dviter un caractdre unilatdral. Aujourd’hui, ces tendances sont compldtement 
neutralisdes par des perspectives nouvelles dans les relations eccldsiastiques en­
tre l’Orient et l’Occident.

Dans ce contexte, le point de vue soutenu par le professeur Vlassios Phidas 
au Congrds eccldsiologique de Vienne (1975) est trds caractdristique: il exprime 
l’idde que la levee mutuelle des anatMmes de 1054 a changi le cadre canonique 
meme des rapports entre les Eglises orthodoxe et catholique romaine puisque la Si­
tuation schismatique qui avait atteint son comble lors de la promulgation des ana- 
thdmes est devenue, de par la levie de ces anathimes, un simple itat de non- 
communion (akoinonesia). La diffdrence de ces deux grandeurs canoniques est 
claire, car une Situation schismatique prdsuppose la constatation ddfinitive d’une 
impossibilitd canonique ä ddpasser les divergences thdologiques alors que la 
"non-communion" eccldsiale est imposde de manidre provisoire est jusqu’ä sa 
disparition par une procddure canonique des causes qui l’ont provoqude.

Inddpendamment de l’dvaluation du point de vue de l’auteur citd, il faut re- 
marquer que le changement considdrable des conditions eccldsiastiques objecti- 
ves dans les relations entre les Eglises orthodoxe et cathojique romaine est deve­
nue plus clair dans la Ddclaration commune, publide immddiatement aprds la le- 
vde des anathdmes, qui affirmait le caractdre eccldsiastique officiel du dialogue 
thdologique des deux Eglises. En ce sens nous comprenons mieux le moddle du 
dialogue thdologique officiel choisi afin de promouvoir une nouvelle interprdta- 
tion et meme une justification thdologique nouvelle de certaines diffdrences im­
portantes qui font encore obstacle ä la restauration de la communion eccldsiale 
et ä l’unitd canonique de l’Eglise. Il est bien Evident qu’un tel choix n’est pas 
fortuit. Gräce aux dialogues thdologiques bilatdraux on suit la procddure canoni­
que instaurde par l’Eglise indivise pour dcarter les divergences thdologiques 
concernant la foi; et cela afin de rendre possible la restauration de la commu­
nion eccldsiale. Tout cela signifie que, sans rdsoudre au prdalable d’une manidre 
ou d’une autre les points de foi controversds qui ont produit la rupture de la 
communion eccldsiale, il est impossible au point de vue de l’acribie canonique 
de refaire cette communion.

Dans l’esprit de l’acribie canonique, nous considdrons comme indispensa­
ble de surmonter les diffdrends thdologiques qui existent sur le fondement de la 

20 foi commune et de la tradition eccldsiale de l’Eglise indivise. L’effort thdologi-



que syst6matique entrepris de nos jours dans le cadre du mouvement oecumdni- 
que pour amplifier les limites eccl6siologiques confessionnelles particulidres ä 
chaque Eglise est sans aucun doute n6cessaire. Cependant cette amplification ne 
peut etre de nature ä identifier l’hdtdrodoxie ä l’orthodoxie de la foi. Par 
l’dlargissement des limites eccldsiologiques on facilite simplement, mais on ne le 
remplace point, le dialogue thdologique. Pour cette raison, les tendances culti- 
v^es aujourd’hui par le mouvement oecum6nique afin de häter les dialogues bi- 
latdraux en cours gräce ä une eccldsiologie toute neuve ignorant les barridres ca- 
noniques provoquent ddjä des r6actions ddfavorables qui deviendront de plus en 
plus dures.

Je ne suis partisan ni d’un conservatisme monolithique superficiel, ni d’un 
progressisme irresponsable, ni d’un libdralisme indisciplin6, ni d’un oecumdnis- 
me nai'f, optimiste ou de surface, comme celui que nous rencontrons de temps ä 
autre et qui semble croire que l’unitd visible des chrdtiens peut etre rapidement 
rdalisde. Les racines de la sdparation sont ä chercher dans l’histoire. En partant 
du passd nous pouvons mieux et plus facilement comprendre le prdsent, en je- 
tant en meme temps un regard responsable sur l’avenir. De cette fa?on seuie- 
ment nous serons libres des pr6jug6s et des jugements unilatdraux injustes, qui 
ne correspondent pas ä la Situation rdelle des früres sdpards. Si nous ne reve- 
nons pas ensemble aux sources, si nous ne consid6rons pas la totalit6 dans son 
evolution historique, continue et ininterrompue, nous courons le danger 
d’6valuer subjectivement les autres Eglises et Confessions, comme si les choses 
en 6taient toujours au point actuel. II est meme possible d’dlargir encore plus le 
foss6 qui nous sdpare ou d’etre conduits ä des divisions et des schismes encore 
plus regrettables. Pour cela Toecumdnisme dans l’espace", dont le but est 
l’accord entre les Eglises telles qu’elles sont aujourd’hui, doit etre compldtd par 
un "oecumdnisme dans le temps", c’est-ä-dire par un retour responsable com- 
mun ä la tradition de l’Eglise ancienne et indivise, dans laquelle l’existence de 
toute Eglise et Confession prend sa source.

La häte vers la "communion sacramentelle" que l’on observe aujourd’hui 
dans le mouvement oecumdnique a, par certaines cöt6s, des causes thdologiques 
el> par d’autres, des causes psychologiques. Dans le premier cas, je eite comme 
exemple le manque d’approfondissement eccldsial de l’essence de l’Eucharistie. 
Pour le second, il faut mentionner la tendance ä accepter le schisme en tant 
qu’6v6nement naturel, indissolublement li6 ä l’Eglise comme organisme naturel.
Tout autre est l’attitude qui consiste ä 6viter la communion eucharistique pour 
des raisons ecclösiologiques. Cette derniöre perspective n’a plus rien de com- 
niun avec un sentiment d’orgueil et d’autosatisfaction: eile exprime plutöt 
l’expdrience continue de la trag6die que le schisme signifie.

II nous faut donc examiner ensemble si, et dans quelle mesure, les diffdren- 
ces entre l’Orient et l’Occident justifient un refus rdeiproque de la communion. 
Nous devons nous demander si nos sdparations doivent sc comprendre au sens 
de formes diffdrencides de la Tradition, et non pas comme des sdparations dans 
l’unique Tradition de la foi elle-meme. On ne doit pas seulement se demander si 

nous avons le droit de communier les uns avec les autres, mais aussi si nous 
avons le droit de nous refuser mutuellement la communion. Car cela ne doit 
avoir Heu que quand l’essentiel de la foi et de la Constitution de l’Eglise y obli- 
gent rdellement.

Quoi qu’il en soit, notre dialogue officiel revet pour les Orthodoxes une si- 
gnification eccldsiologique. Le besoin de trouver rapidement une rdponse ä la 21



question des rapports entre l’Eglise orthodoxe et les autres Eglises et Confes- 
sions a souvent 6t6 soulign6 par toutes les Eglises orthodoxes. Rdpondant ä ce 
besoin, l’Eglise orthodoxe cherchera au cours de sa prochaine confdrence pr6- 
conciliaire ä donner une 6valuation des dialogues bilatdraux qu’elle mfcne au- 
jourd’hui, ainsi que de ses rapports avec le mouvement oecumdnique. Permet- 
tez-moi, sur ce point, de souligner une prise de position panorthodoxe ä caractd- 
re eccl6siologique: "consciente de l’importance de la structure actuelle du chri- 
stianisme, notre sainte Eglise orthodoxe, bien qu’6tant l’Eglise une, sainte, ca- 
tholique et apostolique, non seulement reconnait l’existence ontologique de ces 
Eglises chr6tiennes, mais croit aussi qur tous ses rapports avec elles doivent etre 
basds sur l’61ucidation aussi rapide et objective que possible du problüme eccl6- 
siologique et de l’ensemble de leur doctrine sur les sacrements, la gräce, le sa- 
cerdoce et la succession apostolique" (commission interorthodoxe prdparatoire, 
Chamb6sy 16.-18.7.1971, in Contacts 1972, suppl. au. no. 80 p.24).

Qu’est-ce que cela signifie? Une Eglise, du fait qu’elle identifie ses limites 
ä celles de l’Eglise une, sainte, catholique et apostolique, peut-elle reconnaitre 
une autre Eglise en tant que teile sans renoncer ainsi ä sa pr6tention d’etre la 
continuatrice, aujourd’hui, de l’Eglise ancienne ou, du moins, sans relativiser 
cette prdtention? Peut-on appliquer ici la formule "les deux affirmations sont 
vraies", ä moins que le caractöre canonique de l’Eglise ne nous oblige ä faire un 
choix ä partir de la prdmisse "ou bien, ou bien"? A ce sujet, chacune des deux 
Eglises affirme continuer l’Eglise une, sainte, catholique et apostolique sans, 
pour autant, prdtendre ä l’exclusivitd. En tout 6tat de cause, on peut, ä mon avis 
du moins, reconnaitre l’existence meme d’une "ecclesia extra ecclesiam“, au sens 
fort du terme "ecclesia”, seulement lä oü nous constatons une identitd de vues 
quant ä l’essence de la foi traditionelle et lä oü la Constitution fondamentale de 
l’Eglise a 6t6 conserv6e intacte et sans interruption.

Le dialogue thdologique entre l’Eglise orthodoxe et l’Eglise catholique ro- 
maine pourrait, en adoptant les conditions th6ologiques prdcitdes, aider de ma- 
niüre considdrable ä atteindre le but commun de la restauration de la communi- 
on eclösiale autour de la Table du Seigneur. Car il pourrait d’une part repenser 
les diffdrends thdologiques et d’autre part rassurer les Eglises en ce qui concer- 
ne l’unitd de la foi prdsente pour l’essentiel.

La restauration de la communion sera donc 1 & fruit de l’unitd dans la foi 
constatde ou atteinte et non pas une simple condition de celle-ci. Le chemin le 
plus sür ä suivre pour atteindre au but de l’unitd foule de sentier de la division. 
Mais l’Esprit Saint qui conduit l’Eglise ä la pldnitude de la vdritd raccourcira la 
distance pour que nous puissions prendre part ensemble ä la joie de la Table de 
notre Seigneur Jdsus-Christ.

22



LA COMMUNION ECCLESIALE 

UN POINT DE VUE CATHOLIQUE ROMAIN

P.Pierre D u p r e y

Secr6taire du Secr6tariat pour l’unit6 des chr6tiens

*H x^Pl(> tov Kvpiov ’fi/J.cöv ’I zcrov Xpcarov,
Kai f) ayonTT) tov &zov Kai Uarpo9,
Kai r) ko lvcov ia tov ’Aytou UvzvpaTOc;

ZLT) /J.ZTCI TrälSTCOV V/J.CÖV

C’est par cette b6n6diction adaptde de la salutation finale de la dcuxidme 
epitre aux Corinthiens que le cdldbranl, dans la liturgie byzantine, introduit 
l’anaphore et que, dans la liturgie romaine, il ouvre la cdldbration eucharistique. 
Cette bdnddiction introduit aussi l’anaphore dans les liturgies chalddenne, maro- 
n>te, et, plus modifide, armdnienne.

Ce fait, ä lui seul, montre comment nous sommes ici au coeur du mystdre 
chrdtien. La communion de l’Esprit Saint, manifestation de l’amour du Pdre 
dans la gräce du Seigneur Jdsus est le don vers lequel converge toute l’dconomie 
du salut. La communion de l’Esprit Saint est don de Dieu, donc rdalitd dminem- 
•uent objetive, rc$ue par nous gratuitement et ne ddpendant pas de nous dans 
son existence fondamentale. Mais comme pour tous les dons que Dieu leur fait, 
>es hommes ont la redoutable possibilitd de le refuser, comme ils ont l’obliga- 
tion, une fois le don acceptd, de le vivre, de l’actualiser dans toutes ses dimen- 
sions et virlualitds, et cela dans la soumission et la docilitd ä celui qui, ä la fois, 
donne et est donnd.

C’est ä ce niveau d’abord qu’il faut affirmer la communion eccldsiale car 
foul dans l’Eglise, plus ou moins immddiatement, ddcoule de cela et est ordonnd 
ä cela. Pour Irdnde l’histoire du Salut est une introduction progressive de 
1 homme dans la communion avec Dieu1. Au-delä de toutes nos ldgislations, de 
toutes nos ruptures du passd et de toutes nos divisions du prdsent, un fait 
s’ünpose que l’on peut exprimer en paraphrasant une phrase de Saint Augustin: 

Que nous le voulions ou non, nous sommes frdres. Nous sommes frdres, non se- 
lon ce monde qui passe, non par le sang, mais selon ce monde qui est et qui 
vient, ce monde ddfinitif et dternel dans lequel entrent tous ceux qui ont re?u le 
Verbe venu dans la chair, qui croient en son nom et qui ainsi sont nds de Dieu, 

sont devenus enfants de Dieu et donc frdres et soeurs les uns des autres. II en est 
de notre fraternitd comme de notre filiation. Notre fraternitd en sa rdalitd pro- 
fonde (cfr, 1 Jo 3,1-2) ne peut etre brisde que par une infiddlitd coupablc au 
Point d’atteindre notre relation filiale et de nous retrancher de la communion de 
''Esprit Saint.

Queis sont les divers aspects et les diffdrents niveaux de rdalisation de cette 
communion de l’Esprit Saint qu’est la communion eccldsiale? C’est ce que nous 
devons esquisser ensemble aujourd’hui. Nous avons voulu souligner dds le ddbut 
'e caraetdre unique de cette communion et donc de la communautd qui en rdsul- 
te> pour dviter d’emblde tout ce qui pourrait nous tentcr d’appliquer ä l’Eglise

23



24

un modele profane, ce qui fut et est encore souvent Porigine de tant d’erreurs en 
ce domaine2.

D’abord que veut dire le mot? Koinonia vient de "koinos", commun3, 
l’opposd de "idios": propre ä, particulier, privd4. Koinöo: mettre en commun. 
Koinonia sera alors Paction d’avoir en commun, de partager, de participer ä5. Le 
terme latin correspondant sera communio ou communicatio“. L’idde de base 
semble bien etre, chez Platon, celle d’avoir en commun, de participer ä. Chez 
Aristote, il y distingue deux aspects: la communautd d’intdret et la communautd 
d’esprit. Le concept implique pour lui: la pluralitd des participants, une fin com­
mune vis6e, une action en commun et la diffdrence entre les participants7. Le 
Pdre Congar note que le sens rdel de koinonia, communion, est trds proche de 
metochi, participation8. Pour le Pdre Tillard, il s’agit d’une "solidaritd fondde sur 
la participation de tous ä un unique bien, qui est l’Esprit du Seigneur ressuscitd 
les relianl ä Punique corps du Christ. Il s’agit de la relation de tous ä un meme 
bien que chacun possdde et qui les lie entre eux"®. Mais ici nous sommes ddjä 
passds du sens gendral du mot: "relation existant entre personnes participant ä 
un meme bien", ä son contenu proprement chrdtien.

Nous ne pouvons pas faire ici une dtude sur la koinonia dans l’Ecriture et 
l’Eglise primitive10. Je voudrais seulement signaler la prdparation dans PAnden 
Testament du thdme de la communion par les thdmes d’hdritage et d’alliance11. 
Israel est l’hdritage de Yahweh (vg. Ex 34,9), il est son bien particulier. Il y a un 
rapport d’intimitd unique entre Dieu et le peuple qu’il s’est choisi et avec lequel 
il a fait alliance: vous serez mon peuple et je serai votre Dieu (vg. Jer 24,7). Dds 
la premidre alliance (cfr. Gen 15), Dieu a promis de donner en hdritage ä ce 
peuple une terre oü il pourra vivre. La notion d’hdritage comme celle d’alliance 
sera progrcssivement approfondie et spiritualisde. Pour le Idvite, dont la tribu 
n’a pas de territoire propre, l’hdritage c’est Yahweh (Dt 10,9), mais cela devient 
aussi une caractdristique de tout le peuple: Yahweh est sa part d’hdritage (cfr. 
Jer 10,16; Ps 16,5). Possdder la terre devient expression conventionnelle du bon- 
heur parfait (Ps 37,11). Dans la deuxidme bdatitude (Mt 5,4), la terre est 
Pdquivalent du Royaume. Dans le Nouveau Testament, la nouvelle alliance, 
l’hdritage devient Pensemble des biens divins, le royaume (Mt 25,34)12, la vie 
dternelle (Mt 19,29). Les membres du nouveau peuple de Dieu sont hdritiers de 
Dieu et cohdritiers du Christ (Rom 8,17). Le Pdre communique tous ses biens ä 
son fils ressuscitd des morts et, par lui, aux croyants. L’hdritage est la participa­
tion ä la vie du Christ ressuscitd (cfr. 1 Cor 15,49-50). Dds maintenant nous en 
vivons par l’Esprit promis qui nous a dtd donnd et nous espdrons la pleine pos- 
session (cfr. Eph 1,14).

Nous rejoignons ici "la communion de l’Esprit Saint" comme terme de toute 
l’dconomie du salut. Il faut noter ici que la langue grecque, "employait koinonia 
seulement avec le gdnitif de la chose participde; chez Saint Paul le terme est em- 
ployd avec un gdnitif de personne pour marquer que le fondement de la com­
munautd chrdtienne, c’est-ä-dire le salut, n’est pas le partage d’une chose, mais 
une relation d’intimitd avec une personne divine"13.

Koinonia ddsigne cette relation du croyant avec le Pdre par le Fils dans 
l’Esprit Saint en meme temps que la relation nouvelle dtablie, en consdquence, 
entre les croyants. Cette relation entre les croyants est aussi rdelle, mystdrieuse 
et spirituelle que celle dtablie avec Dieu - quand je dis spirituelle ici je l’entend 
au sens fort: qui reldve de l’Esprit, qui appartient ä la rdalitd ddfinitive, eschato- 
logique1“. C’est la communion des saints, c’est-ä-dire la communion existant en-



tre tous ceux qui sont faits saints par le don de l’Esprit les unissant au Christ 
dans son passage au Pdre. Cette communion est en croissance, extensive et in­
tensive, tout au cours de l’histoire dont eile est l’ultime raison et la fin13. A la fin, 
comme le dit Saint Augustin, il n’y aura plus qu’un seul Christ, un seul Fils ai- 
mant le Pdre pour l’dternitd18.

Dans le temps qui sdpare la rdsurrection du Christ de la parousie, cette 
communion, invisible de par sa nature, doit cependant se manifester dans et par 
une communautd. En meme temps la communautd est le milieu par lequel et 
dans lequel cette communion pourra s’dtablir et s’dpanouir17. Dans la succession 
des gendrations chrdtiennes, ce sera aussi la communautd des fideles du Christ 
qui, par son unitd rdsultant de sa communion avec le Pdre par le Fils dans 
•'Esprit18, portera devant le monde le tdmoignage que le Pdre a rdellement en- 
voyd le Fils1®; qu’en lui il a rdconcilid le monde avec lui-meme et qu’il a confid ä 
•’Eglise le ministüre de cette rdconciliation20.

Quelles seront les composantes de la communion ä ce niveau visible oü se 
structure l’unitd de la communautd? On les trouve en quelque Sorte dnumdrdes 
dans les sommaires des Actes oü Saint Luc trace le portrait de la communautd 
iddale: fiddlitd ä l’enseignement des Apötres, charitd fraternelle par laquelle les 
croyants ne sont plus qu’un coeur et une äme et mettent tout en commun; parti- 
cipation ä l’eucharistie et vie de pridre21. Paul souligne l’importance du bap- 
teme23 et de l’eucharistie23 pour etre intdgrd dans la communautd et y vivre. II 
revient plusieurs fois sur le fait que la solidaritd communautaire implique le Ser­
vice des frdres les plus pauvres2".

Traditionnellement ces dldments sont le don de l’Esprit Saint une fois sup- 
Posd prdsent: le lien de l’unique profession de foi, la vie sacramenteile, 
•’acceptation de la hidrarchie eccldsiale et de sa direction de l’Eglise. Ces trois 

composantes correspondent au pouvoir de precher, de sanctifier et de gouver- 
ner que le Christ a confid ä son Eglise“.

Ainsi la communautd chrdtienne est rassemblde pour une vie de saintetd 
Par ceux et autour de ceux qui continuent ä exercer en son sein la Charge pasto­
se que les apötres avaient regue du Seigneur, cette communion dans les choses 
saintes ou des choses saintes qui semble avoir dtd le sens primitif de l’expression 
"communio sanctorum" constitue le niveau visible de la communion eccldsiale; 
ehe est le critdre et la condition de l’unitd de la communautd28 et de l’unitd en- 
tfe les communautds27.

La communion eccldsiale sera pleine et parfaite entre les Eglises si ces dld- 
ments constituants de l’unitd de l’Eglise sont vdcus en chacune d’elles28. Elle 
sera incompldte ou imparfaite dans la mesure oü ces dldments manqueront2®.
Elle sera dans ce cas imparfaite mais rdelle, de la rdalitd meme des dons de 
Dieu qui la fondent. De plus, toujours il s’agit de rdalitds utilisdes par l’Esprit 

pour structurer une communautd et lui faire atteindre sa fm. Par le dynamisme 
Profond de leur nature, comme dons de Dieu ä l’Eglise, ils tendent ä se rdaliser 
pleinement; l’unitd qu’ils manifestent et servent, dans cette communautd et entre 
celle-ci avec les autres, tend ä la pleine unitd. C’est ce que Lumen Gentium ap- 
pelle "unitd catholique" sans donner ä ce dernier mot un sens confessionnel com- 
me on l’a souvent interpretd30. Il appartenait au dderet sur l’oecumdnisme d’etre 
plus prdeis: "Parmi les dldments ou les biens par l’ensemble desquels l’Eglise se 
construit et est vivifide, plusieurs et meme beaucoup, et de grande valeur, peu- 
vent exister en dehors des limites visibles de l’Eglise catholique (...). Tout cela 
Provenant du Christ et conduisant ä lui, appartient de droit ä l’unique Eglise du 25



Christ"**. De cette unique Eglise du Christ il est dit en Lumen Gentium qu’elle 
subsiste dans l’Eglise catholique. Elle n’est donc pas identifide avec eile de raa- 
nidre exclusive. Cela ressort aussi clairement de la description que le ddcret fait 
des relations de l’Eglise catholique avec les Eglises orientales, notamment lors- 
qu’il affirme, parlant d’elles, que "par la cdldbration de l’eucharistie du Seigneur 
en chaque Eglise, particulidre, l’Eglise de Dieu s’ddifie et grandit"**.

Evidemment il s’agit ici d’une notion dogmatique de la communion et non 
pas de la notion canonique ou juridique de la communion33. La confusion entre 
les deux notions a fait et fait encore souvent difficultd. Nous allons y revcnir plus 
loin. Cependant je veux faire rcmarquer de suite au sujet du texte qui vient 
d’etre citd que les limites visibles de l’Eglise catholique sont ddtermindes par la 
communion canonique ou juridique alors qu’en dehors de ces limites existent 
des Eglises avec lesquclles eile est en communion dogmatique presque totale. 
Avant de continuer, nous voudrions souligner ici l’effort fait par PEglise catholi­
que dans le concile pour donner une base thdologique süre ä un r6el engage- 
ment oecumdnique. 11 s’agissait de respecter pleinement la foi en l’unicitd de 
l’Eglise du Christ et la conscience de l’Eglise catholique d’etre cette Eglise. 
D’autre part il fallait reconnaitre le fait de l’existence et l’efficacitd salvifique de 
communautes eccldsiales en dehors de son sein et il fallait donner de ce fait une 
explication thdologique. Je ne parle pas ici directement des Eglises orthodoxes 
car il y avait lä une longue tradition, une tradition ininterrompuc meme si obs- 
curcie depuis une centaine d’anndes, qui les considörait commes des vraies Egli- 
scs au sens thdologique du mot3-1 et situait le s6paration entre Orient et Occi- 
dent ä l’int6rieur de cette unique Eglise33. Mais il s’agissait au sujet des Eglises 
et communautds eccldsiales issues de la Rdforme d’entrer dans une perspective 
nouvelle et d’assurer que cette perspective soit cohörentc avec la foi catholique 
traditionelle. C’est l’dlaboration de la notion dogmatique de communion qui a 
permis ä l’Eglise catholique de faire ce pas. Si l’on entre pas dans cette perspec­
tive, on ne peut comprendre l’engagement oecumdnique de l’Eglise catholique3*5. 
On comprend d’autre part pourquoi le Cardinal Willebrands voit l’avenir de 
l’oecumdnisme dans le d6veloppement d’une eccl6siologie de communion dans 
toutes ses dimensions3,7.

On peut critiquer ce qui a dtd fait; on peut l’estimer non satisfaisant. On ne 
peut nier qu’il s’agit lä d’un probldme central qui a 6t6 abordd par l’Eglise ca­
tholique avec courage et cohdrence et qu’elle a ainsi posd les bases de progrds 
ultdrieurs3B.C’est un probldme central dans le Conseil oecum6nique des Egli­
ses39. Je ne connais pas d’autres tentatives faites en ce domaine et qui soient, ä 
mon jugement, plus satisfaisantes. Il peut sembler que je m’dcarte du sujet me 
laissant empörter par la prdoccupation oecum6nique. Je ne le crois pas car la 
communion eccldsiale tend de sa nature ä etre universelle, catholique, oecumd- 
nique.

Cette communion que j’appelle et j’appellerai dogmatique faute de meil- 
leur terme, a dtd v6cue et expdrimentde dans la cdldbration eucharistique. La 
synaxe eucharistique n’est pas seulement le rassemblement dans l’unitd de 
l’assembl6e locale des fiddles commimiant ä la vie dternelle du Dieu trinitaire 
par le corps et le sang du Christ. Elle est aussi l’identitd dans et par l’Esprit de 
cette communautd cdldbrante avec toutes les communautds qui, de par le mon- 
de, cdldbrent ces mystöres et de celles-ci avec la communautd contemplde par le 
voyant de l’apocalypse, la communautd apostolique, celle des croyants de tous 
les äges rdunis avec les apötres autour "du tröne de l’agneau debout comme im­



mole" pour l’6ternelle liturgie cdleste, terme de l’histoire40. L’eucharistie est la 
source oü se renouvelle sans cesse et s’unifient les dimensions verticales et hori­
zontales de la communion. A l’epoque patristique "la communion entre les Egli- 
ses conserve toujours un lien intdrieur avec l’eucharistie. Rdciproquement 
l’emploi du terme au sens sacramentaire renvoie ä la communion inter- 
eccldsiale41.

Mais ce mystere de la communion, ces mystdres doivent etre cdldbres par 
beaucoup et dans la succession des gdndrations. Au für et ä mesure que la 
communautd s’dlargit et que les ann6es passent on se souciera de la concorde, 
de la fiddlitd ä la vdritd apostolique et on donnera ä la communautd, aux com- 
munautes, une dimension juridique necessaire42. Mais "bien avant qu’on eüt 
trouvd les formes exterieures pour organiser l’unitd et que l’union fut rdalisde 
sur le plan social, les Eglises ou communautds locales se sentaient lides, du 
moins ä l’occasion de la cdldbration de l’eucharistie, avec les autres Eglises rd- 
pandues de par le monde, dans la communion de l’unitd"43. Les dchanges des 
confessions de foi44, les lettres de communion, "sorte de passeport eccldsiasti- 
que", l’hospitalitd, les visites r6ciproques, les lettres festales, les eulogies, le don 
du fermentum, puis les conciles et les lettres synodales ont dtd les premieres for­
mes spontandes d’exprimer, d’assurer et de consolider la communion. II fallait 
que ce don de Dieu soit vdcu, se manifeste dans une communautd 
"homothymadon epi to afto"43. Le ministere d’unitd, l’6piscopat, joue ici un röle 
fondamental. Au-dela de la notion dogmatique de communion, pour la servir et 
>a garder dans la fiddlitd, nous avons d6jä rencontrd depuis quelque temps, et lui 
6tant etroitement melde, la notion canonique de communion. Elle est n6cessaire 
et est insdparable de l’autre, mais eile est totalement ä son Service. Je ne puis 
examiner ici les diverses formes prises par l’organisation de la communion hidr- 
archique. Je l’ai fait ailleurs44. Je voudrais seulement aborder bridvement ici la 
question de la ddlimitation du ministere episcopal. Dans l’Eglise ancienne cette 
d61imination ou indication plus pr6cise se trouvait incluse dans le rite meine de 
^Ordination pour une Eglise d6termin6e. Mais la question de la d61imitation des 
dioc&ses sc posa vite4,7. D’autre part, meme en Orient, une fois admis le transfert 
des öveques d’un sibge ä un autre, il a fallu pour cela une döcision de l’auto'rit6 
occl6siastique superieure au diocöse. N’est-ce pas alors l’dquivalent de ce que en 
Occident nous appelons la "missio canonica"? Ce qui est important c’est que 
pour l’Occident comme pour l’Orient nous croyons que l’ordination 6piscopale 
donne, avec la gräce, la Charge d’enseigner, de sanctifier et de r6gir. Pour les 
catholiques c’est clair dans le chapitre III de Lumen Gentium et dans la nota 
Praevia. Mais ces textes affirment aussi que le pape donne le dötermination der- 
ni&re des pouvoirs qui doit permettre leur mise en oeuvre. Ce n’est lä que 
'•’expression naturelle de la communion institu6e par le Seigneur d’aprös un 
scheme hi6rarchique"48. Cela se fait d’ailleurs par l’61ection et la nomination. 
N,est-ce pas la meme chose dans les Eglises orthodoxes, meme si on n’y parle 
Pas de "mission canonique"? Comment et par qui sont actuellement ddsignds les 
futurs dveques dans les differentes Eglises autocdphales? A ma connaissance il 
n’y a plus d’dlection des candidats par le peuple ou par les dveques des diocöses 
•'mitrophes.

La nota praevia dit: "Une teile norme est requise de par la nature de la chose 
Parce qu’ils’agit de charges qui doivent etre exerc&es parplusieurs sujets lesquels de 
par la volonte du Christ coopirent hierarchiquement. Il est dvident que cette 
communion s’est appliqude dans la vie de l’Eglise, selon les circonstances des



temps, avant d’etre codifide dans le droit. Ainsi est-il dit express6ment qu’est re- 
quise la communion hidrarchique avec le chef et les membres de l’Eglise. La 
communion est une notion qui est tenue en grand honneur dans l’ancienne Egli- 
se (et aujourd’hui encore, surtout en Orient). On ne l’entend pas d’un sentiment 
vague, mais bien d’une rdalitd organique qui exige une forme juridique et, en 
meme temps, est animde par la charitd"*9. Qu’on le veuille ou non, qu’on soit al- 
lergique ou non aux termes "communion hidrarchique" ou "communautds hidrar- 
chiques", il s’agit d’une rdalitd regue du Seigneur et correspondant ä la nature de 
toute socidtd humaine permanente et tant soit peu dtendue. L’anarchie est une 
Utopie, un reve eschatologique sdduisant, ne conduisant qu’ä l’anarchie. Et ceci 
sans prdjuger des diverses manidres dont cette autoritd hidrarchique peut etre 
organisde et assurde.

Alors que se sont apaisdes les discussions parfois assez passionndes du mo- 
ment, il semble dvident que Mgr. Philips a raison quand il affirme que cette note 
ne restreint en rien les perspectives du chapitre III de la Constitution dogmati- 
que sur l’Eglise. Elle prdcise les exigences canoniques de la communion hidrar­
chique dont la ndcessitd est affirmde ä maintes reprises par le chapitre III. Com- 
ment s’organise cette communion hidrarchique? L’Orient et l’Occident ont sur 
ce point des traditions diffdrentes, mais ils s’accordent pour affirmer la ndcessitd 
de la communion hidrarchique, meme si les mots ne sont pas les memes. La nota 
praevia ne s’oppose aucunement ä ce que nous disons avec Mgr. Philips que 
l’antique droit coutumier et la discipline orientale traditionnelle gardent pour 
ces Eglises toute sa validitd50. Reste dvidemment le fait que la foi catholique 
considdre comme ndcessaire la communion avec l’dveque de Rome. Lä encore 
on ne peut ici prdjuger en rien ce qu’implique ou n’implique pas cette commu­
nion canonique. L’expdrience du premier milldnaire et le dialogue en cours au- 
ron ä le prdciser.

Quoi qu’il en soit, et nous y avons fait allusion sopra, si la communion ca­
nonique est ou n’est pas, et malheuresement eile n’est pas entre l’dveque de 
Rome et les dveques orthodoxes, nous savons que la communion dogmatique 
dans la vdritd et les rdalitds du mystdre du salut opdrd dans et par l’Eglise, est, 
eile, "presque totale"51.

Je voudrais conclure en resumanl.

La communion eccldsiale se rdalise ä trois niveaux:
- Au niveau spirituel, invisible et ddfinitif de notre vie Offerte au Pdre par le 

Fils dans l’Esprit Saint et donc de notre vie pour nos frdres. Le Service de cette 
rdalitd est la raison d’etre plus ou moins immddiate des autres niveaux. C’est 
dans cette perspective que Paul VI a pu dire ä Bethldhem que les barridres de 
nos sdparations ne montaient pas jusqu’au ciel. A ce niveau la saintetd est, si l’on 
peut dire, la mesure de la communion. Cette communion rdsulte du don de 
l’Esprit. C’est pour cela qu’il est dit niveau spirituel. C’est lui qui est la source de 
la communion eccldsiale ä ce niveau et donc aux deux autres. On peut dire ainsi 
que la communion eccldsiale et vraiment "la communion de l’Esprit Saint". Lors- 
qu’ä ce niveau on dit que la communion est invisible, c’est pour la distinguer des 
autres niveaux. On ne mdconnait nullement le rayonnement d’une vie selon 
l’Esprit, de chaque croyant et de chaque communautd et le tdmoignage que con- 
stitue une teile vie. "C’est au fruit qu’on reconnait l’arbre"52.



Si l’on dit qu’il est ddfinitif c’est qu’il s’agit de la rdalitd eschatologique d6jä
prdsente.

- Au niveau visible de la communaut6 dans laquelle et par laquelle s’opdre 
l’action libdratrice et sanctificatrice de Dieu. L’unitd de cette communautd est 
condition de l’accomplissement de sa mission. La communion eccldsiale s’y rda- 
lise par l’acceptation et la rdception active des composantes de l’unitd de la 

communautd. Profession commune de la foi apostolique, vie sacramentelle, co- 
ordination de la vie communautaire par ceux qui ont re$u le ministdre de la pa- 
role et des sacrements et la Charge de prdsider ä cette vie communautaire.

- Au niveau canonique et juridique oü une Organisation de l’unitd de la 
communautd est mise en place pour assurer la vie dans la concorde fraternelle 
des diffdrents membres (droits et devoirs au divers niveaux) et la fiddlitd ä "la 
vdritd transmise aux saints une fois pour toutes"33. II peut y avoir lä plusieurs rd- 
gimes juridiques diffdrents mettant en oeuvre la meme vdritd dogmatique (c’est 
'a principale objection ä la possibilitd d’une "loi fondamentale"). Ce niveau est 
intimement lid au prdcddent qu’il organise, mais n’a pas la meme ndcessitd que 
■ui dtant donnd qu’il peut inclure une diversitd dans les formes de rdalisation.

On situe souvent ici la communion hiirarchique. C’est vrai dans la mesure 
oü l’on vise la manidre canonique dont les relations hidrarchiques sont concrdte- 

ment organisdes. Ce n’est pas exact si l’on considdre la ndcessitd de ces relations 
et de l’articulation de la communion entre les Eglises locales, communion ndces- 
saire ä l’etre meme de ces Eglises, et cela en faisant abstraction des manidres di­
verses dont ces relations peuvent etre rdalisdes et organisdes. Entendue dans 
cette deuxidme acceptation la communion hidrarchique est un dldment impor­
tant de la communion au deuxidme niveau que nous avons appeld, avec Mgr. 
Thils, communion dogmatique, faute de mieux et pour en souligner la ndcessitd. 
11 est clair qu’il faut alors donner au dogme une dimension beaucoup plus 
qu’intellectuelle (cfr. tradition orientale).

La communion hidrarchique montrc combien la communion juridique ou 
canonique est dtroitement lide ä la communion dogmatique. Je dirai que la 
communion dogmatique implique toujours un minimum de communion juridi­
que ou canonique, mais que celle-ci n’est pas invariable et est toujours susccpti- 
ble d’une certaine diversitd soit dans diffdrentes communautds soit ä diffdrentcs 
6Poques. Le discernement ä operer est toujours trds ddlicat: il demande une 
grande prudence pastorale. 11 y a toujours le risque en changeant certaines for- 
mes d’altdrer l’essentiel qu’elles organisent. II y a toujours la tentation 
d’absolutiser ce ä quoi on est habitud, de considdrer comme apostoliques des 
Usages qui n’ont parfois que quelques ddcennies. L’enracinement dans l’essentiel 
et» lä comme ailleurs, la mesure de la libertd.

En employant le terme communion il faut etre conscient de cette complexi- 
16 afin d’dviter les ambigui'tds (par exemple dans le questionnaire au synodc ex- 
traordinaire de cette annde).

■ La communion est fondde sur les dons de Dieu. Il s’agit d une rdalitd ob- 
jcctive. Elle se rdalisc dans la charitd, mais cela ne diminue en rien l’importance 
de ce fondement. Il serait trds rdducteur de situer la communion d’abord au ni­

veau affectif. "La koinönia met l’accent sur la valeur intdrieure qui rend compte 
de l’unitd et sur ce que l’on partage en commun (...). La societas ddsigne souvent 
le lien extdrieur, le tissu de relation unissant de ce fait les chrdtiens(...). Tout 
dans le mystdre de l’Eglise se construit autour de la koinönia ä ce que, dans le 
Christ, Dieu a donnd une fois pour toutes''3*.

29



Encore un fois, entre chrdtiens, que nous le voulions ou ne le voulions pas 
nous sommes fröres et entre Eglises catholiques et Eglises orthodoxes, que nous 
le voulions ou que nous ne le voulions pas, nous sommes des Eglises soeurs en 
communion presque totale. Nous ne pouvons pas nous nier nous-memes.

Notes

1 Adv.Haer.lV,14,2; SC 100, pp.543-545.
2 J.Ratzinger, Le nouveau peuple de Dieu, Paris 1971, p.99.
3 11 est intdressant de signaler ici qu’Homdre ignore koinos, mais a son 

dquivalent xynos et ses ddrivds xynoö: faire participer; xynönia: communautd, al- 
liance. On voit le lien avec les mots composds avec le prdfixe xyn = syn notam- 
ment ici: synodos, synedrion (cfr. Ignace, Magn.6,1; Trall.3,1; Philad 8,1); syn- 
odia. Voir Irdnde Haer.111.4,3 (SC 211, pp.50-51 et 210, pp.244-245); afistamenos 
tis ton adelphön synodias: sdpard de la communion des fröres (la traduction de 
SC a "communautd"). II s’agit de Cerdon convaincu d’hdrdsie et ex-communid. II 
y aurait ici peut-etre une piste intdressante pour dtudier les liens entre comm­
union, conciliaritd et colldgialitd.

4 Dans l’dconomie de l’alliance nouvelle, ä cause de son intdriorisation per- 
sonnelle, l’opposition entre commun et particulier sera ddpassde. On le verra 
plus loin.

5 Met-ekhö: avoir avec.
6 Cfr. L.M.Dewailly Communio-communicatio, bröves notes sur l’histoire 

d’un semantdme, dans: Revue des Sciences philosophiques et thdologiques 54 
(1970), pp.43-63.

7 H.J.Sieben, dans: Koinönia, communautd-communion, en Dictionnaire de 
Spiritualite, Paris 1975, col. 1743-1745. Les dldments de la description du concept 
par Aristote pourraient offrir un cadre utile ä une dlaboration thdologique.

8 Le Concile de Vatican II, son Eglise, peuple de Dieu et corps du Christ, 
thdologie historique 71, Paris 1984, p.34; voir aussi: Sainte Eglise, etudes et ap- 
proches eccldsiologiques, Paris 1963, pp.37-40.

9 Dans: Koinönia, communautd-communio, Dictionnaire de Spiritualitd, 
col.1759.

10 Voir J.M.McDermott, The biblical doctrine of koinönia, in: Biblische 
Zeitschrift 19 (1975), pp.64-77 et 219-233; J.Coppens, La koinönia dans l’Eglise 
primitive, in: EphThdolGov. 46 (1970), pp.116-121.; P.C.Bori, Koinönia, Brescia 
1972.

11 Cfr. Hdritage et Alliance, en: Vocabulaire de Thdologie Biblique, Paris
197°.

12 Comment ne pas rappeier ici que pour Saint Maxime le confesseur le 
royaume de Dieu, c’est l’Esprit Saint.

13 McDemiott, DS, art.cit., col.1745.
14 Cfr. Epitre aux Hdbreux.
15 Cfr. Apoc 6,9-11; Ephes 1,9-10; 1 Cor 14,24.
16 Cfr. In Epist. Joan. ad Parthos X,3; PL 35, 2055-2056.
17 Cfr. 1 Jo 1,1-3.
18 Cfr. Saint Cyprien (De Orat.Dom.23; PL 4,553): "L’Eglise est le peuple

3ui tire son unitd de f’unitd du Pdre, du Fils et du Saint Esprit", citd en: Lumen 
Pentium 4.

19 Cfr. Jo 17,21.
20 Cfr. 2 Cor 5,18-20.
21 Cfr. Act 2,42-46 et 4,32.
22 Cfr. Gal 3,26-27; Rom 6,3-11; Col 3,3 ... etc.
23 Cfr. 1 Cor 10,16-17.
24 Cfr. Rom 15,26-27; 2 Cor .8,2-4; 9,12-14.
25 Cfr. Lumen Gentium 14 et le commentaire de Mgr. Philips dans: 

L’Eglise et son ministöre au deuxiöme Concile du Vatican, histoire, texte et



commentaire de la Constitution Lumen Gentium, Paris 1967, t.l, p.196. Dans la 
suite cet ouvrage sera cit6 "Philips".

26 Cfr. Christus Dominus no.ll; Sacrosanctum Conciiium, no.41.
27 Cfr. Paul VI, Bref Anno Ineunte du 25 juillet 1967, Tomos Agapis 

no.176.
28 II s’agit ici de la pr6sence et de la mise en oeuvre de tous ces 616mcnts 

dans chaque Eglise. On ne veut pas dire que toutes ces r6alit6s sont pleinement 
et parfaitement v6cues dans ces Eglises. En ce dernier sens la communion dans 
une Eglise et entrc les Eglises doit toujours croitre, s’approfondir, se parfaire. II 
semble que l’expression "pleine et parfaite" vienne de Paul VI. Aux rdferences 
donndes par Philips il faut ajouter le grand discours de Grottaferrata du 18 aoüt 
1963 oü Paul VI parlait des Eglises orthodoxes (DC 15 septembre 1963). Cette 
expression suppose la possibilitd d’une communion incomplete et imparfaite; 
efr. Philips, op.cit.(25), p.196.

29 Toute cette question est plus ddveloppde en Cardinal J. Willebrands,
L’Avenir de l’oecumdnisme, PrOrChr 25(1975), pp.3-15. Le Prof. Oscar Cull- 
mann avait fait remarquer ä la fin de la premiüre session du Concile qu’on peut 
etre en delä de la pldnitude chretienne. Vu dans la perspective protestante c’est 
ce qu’il y a de plus, de trop dans le catholicisme qui fait obstacle ä la 
communion; cfr. Thils, op.cit.(31), pp.58-59. .... .

30 Lumen Gentium no.8 et no.15 et commentaire de Philips, op.cit.(25), 
P-119 et pp.200-206, t.2., pp.297-298. Noter qu’au no.15 dans une description g6- 
n6rale on signale l’dpiscopat comme dldment commun avec d’autres Eglises et 
communautds eccldsiales. On a alors dvitd ä dessein "succession apostolique", 
Ppur inglober les Eglises ou communautds eccldsiales conservant cette structure 
d’Egüse, mais dont la succession apostolique est "sujette ä litigc", Philips,
°P-cit.(25), p.204.

31 Cfr. tout le no.3 et aussi 20 et 22. Voir Thils, Le ddcret sur 
l’oecumdnisme, Paris 1966, pp.45-59. II prdcise: ces dldments d’Eglise "sont des 
valeurs spirituelles, vivantes, qui tendent d’elles-memes vers leur achdvement et 
leur accomplissement" (p.53). Voir aussi Cardinal L.Jaeger, Le ddcret de Vatican 
II sur l’oecumdnisme, Tournai 1965, pp.68-77 et 151-157.

32 Unitatis Redintegratio, no.15. Cette affirmation peut etre faite parce 
9u’on reconnait la vdritd des sacrements cdldbrds dans ces Eglises et notam- 
ment, en vertu de la succession apostolique, le sacerdoce et l’Eucharistie. Cfr. 
Unitatis Redintegratio, no.15. Voir aussi 14 et 18 oü le Concile exprime l’espoir 
que "Le mur qui sdpare l’Eglise d’Orient et celle d’Occident tombera". A cela on 
Pourrait ajouter le Bref Anno Ineunte citd plus haut, la lettre de Paul VI au Pa- 
tnarche Athdnagoras du 8 fdvrier 1971, op.cit.(27), Tomos Agapis, no.283. Plus 
rScemment le Pape Jean Paul II, parlant des Eglises orthodoxes invitait l’Eglise 
• .r^aPprendre ä respirer avec ses deux poumons, Poriental et l’occidental. En 
jum dernier l’encyclique Slavorum Apostoli. Tous ces faits s’opposent ä une in- 
terprdtation reductive du "subsistit in", Interpretation qui le vide du contenu que 
‘es Pfcres du Concile ont voulu y mettre en refusant le "est". Dans l’expensio mo- 
uorum d’octobre-novembre 1964 on lit: "ut patet duae manifestantur tendentiae, 
una quae sententiam aliqua tenus extenderet, altera quae vellet eam restringere. 
Pe qua re commissio jam antea post largam disceptationem, elegit vocem 
subsistit in’; cui solutioni omnes praesentes adhaeserunt"; Alberigo, Synopsis hi- 
storica, Bologna 1975, p.509.
„ Dejä la relation de la commission doctrmale de juillet 1964 avait dit: 
quacdam verba mutantur: loco ’est’, 1.21, dicitur 'subsistit in’, ut expressio meli- 
“s concordet cum affirmatione de elementis ecclesialibus auae alibi adsunt" 
Vbid., p.440). Philips avait prdvu que cette formule ferait 'couler des flots 
dencre", op.cit.(25), p.119. Malheureusement il n’en a pas encore dtd ainsi et 
cette partie du no.8 de Lumen Gentium, cruciale pour Poecum6nisme, attend 
encore les dtudes approfondies qu’elle m6riterait. Ces 6tudes devraient explici- 
ter 'es deux tendances dont parle l’expensio modorum, leurs d6sirs et leur im- 
POrtance relative dans le concile.

33 Cfr. Thils, op.cit.(31), p.46. Du point de vue canonique ou juridique, on 
est ou on n’est pas en communion. 31



34 Cfr. Y.Congar, Chrdtiens ddsunis, Paris 1937, pp.381-382 et Irenikon 
1950, pp.22-24.

35 Concile de Florence, Laetentur coeli: "aphiritai men gar to mesotoichon 
to tin dytikin kai anatolikin diairoun Ekklisian"; Alberigo, Conciliorum oecumeni- 
corum decreta, Bologna 1973, p.524. Ce texte est repris librement dans le no.18 
d’Unitatis Redintegratio.

36 Un exemple de cette incompr6hension: D.OIs, Scorciatoie ecumeni- 
che.dans: L’Osservatore Romano, 25-26 fdvrier 1985. Voir ä ce sujet: A.Nichols, 
Einigung der Kirchen: an ecumenical controversy, dans: One in Christ, 21 
(1985), pp.139-166.

37 Article citd dans la note 29.
38 Cfr. Unitatis Redintegratio, no.24 oü il est dit que le Concile ne veut pas 

"prdjuger des impulsions futures de l’Esprit Saint".
39 La d6claration de Toronto de 1950, cfr. Evanston to New Delhi, Geneve 

1961, pp.245-250. La tendance de certains, ces derniöres anndes, de reprendre la 
discussion de cette ddclaration a rencontrd une Opposition rdsolue des Eglises 
orthodoxes notamment.

40 Cfr. Apoc.4,5 et 22,1-5. Sur le röle de l’Eucharistie dans la communion 
eccldsiale voir J.Zizioulas, L’unitd de l’Eglise dans la divine eucharistie et 
l’dveque durant les trois permiers sidcles (en grec), Athdnes 1965.

41 Sieben, op.cit.(7), DS col.1750.
42 Les 6pitres pastorales, entre autres, manifestent ddjä clairement cette 

pr6occupation ou, si l’on prdfdre, la conscience de cette ndcessitd.
43 Sieben, op.cit.(7), col.1751.
44 L’orthodoxie de la foi a toujours 6t6 au premier rang des critdres pour 

accorder ou refuser la communion.
45 Act 1,14; 2,46; 4,24; 15,26. Ce thdme des Actes est au coeur du livre de 

S. Tyszkiewiecz, La saintetd de l’Eglise christoconforme, Rome 1945.
46 La structure synodale de l’Eglise dans la th6ologie orientale, en 

PrOrChr 20 (1970), pp.123-145.
47 Cfr. H.-M.Legrand, Nature de l’Eglise particulidre et röle de l’dveque 

dans l’Eglise, dans: La Charge pastorale des dveques, Unam sanctam 74 (1969), 
pp.176-219.

48 Cfr. Philips, op.cit.(25), p.274.
49 Ibid., p.270.
50 Ibid., p.290.
51 Tomos Agapis, no.283 et passim. Evidemment ces perspectives suppo- 

sent la rdalitd sacramentelle existant dans les deux Eglises. Les affirmations en 
ce sens sont trds nombreuses tant de la part des autorit6s catholiques que des 
autoritds orthodoxes. Pour les catholiques voir la note 32. Pour les orthodoxes 
on se permet de signaler par exemple, entre beaucoup d’autres, le texte photo- 
graphid ä la page 384 du Tomos Agapis. La lettre synodale du Patriarche Dimi- 
trios l°r au Pape Paul VI, en ddcembre 1975 pour le dixidme anniversaire de la 
levde des anatndmes. Le discours prononcd au Phanar par le Patriarche Dimi- 
trios, le 30 novembre 1984. C’est la voix et la conscience de la tradition. Certains 
thdologiens devraient s’en Souvenir. La vie et l’expdrience de l’Eglise est un lieu 
thdologique important en Orient. Cfr. La thdologie et le rapprochement entre 
les Eglises catholique et orthodoxe, dans: Milanges Congar, Le Service thdologi- 
que dans l’Eglise, Paris 1974, pp.37-50; surtout pour ce point partuculier, voir 
p.47.

52 Mt 12,33.
53 Jude 3.
54 Tillard, art.cit., col.1759 et 1761.

32



DISPOSITION CANONIQUES CONCERNANT LES RELATIONS 

ENTRE LES EGLISES

+ Alexandre de D i m i t r o v, Moscou

La reconnaissance par l’Eglise orthodoxe des sacrements des autres Eglises

I.

L’Eglise orthodoxe contient tout ce qui est indispensable ä la vie spirituelle 
u nhrdtien, ä son salut et ä sa ddification. Par ses sacrements eile communique 

aux croyants la pldnitude des dons du Saint Esprit, porteurs de gräce. Dans son 
enseignement, dans sa structure hidrarchique eile ne garde que ce qui lui a dtd 
6gu6 par son Divin Fondateur. C’est pourquoi l’Eglise orthodoxe ne se considd- 

Pas comme une des ramifications de l’Eglise universelle, mais s’identifie ä 
Eglise Une, Sainte, Catholique et Apostolique.

Cependant la foi chrdtienne est confess6e, des sacrements sont cdldbrds 
aussi en dehors de l’Orthodoxie s6par6ment d’elle. L’attitude de l’Eglise ortho- 

oxe envers les sacrements cdldbrds dans les confessions qui se sont sdpardes 
d nlle, la reconnaissance ou non de leur validitd et de leur caractdre salvateur ex- 
prime la conscience que l’Eglise a de ses frontidres; c’est en meme temps Ie cri- 
ere> *e Plus autorisd et le plus rigoureux pour d6terminer la gravit6 de la rupture 
e l’une ou l’autre communautd h6t6rodoxe avec l’Eglise Catholique.

Dans l’article 95 du Concile in Trullo qui est l’aboutissement de la Idgisla- 
tl°n canonique de l’Eglise ancienne en ce qui concerne la rdintdgration des hd- 
retiques et des schismatiques (cfr. art.8 et 19 du Concile de Nic6e, art.7 du II*"“ 
concile oecum6nique, art.7 et 8 du Concile de Laodic6e, rdgles 1 et 47 de 
“1-Basile le Grand), il est dtabli trois rites de "rdunion ä l’Orthodoxie et au nom- 
,re des sauvds". Les Pdres du Concile ont pris la ddcision de recevoir certains 

fetiques (les pauliniens, manichdens, valentiniens, marciens, montanistes) se- 
0n un premier rite, par un nouveau bapteme, d’autres (ariens, pneumatoma- 

9Ues, novatiens) selon un deuxieme rite, la chrismation, et un troisiäme groupe 
vnestoriens et monophysites) selon un troisiöme rite qui consiste en l’abjuration 

e leur h6r6sie, c’est-ä-dire la p6nitence.
Cet article a une autoritd canonique incontestable. L’Eglise ancienne y ex- 

Prime la conviction que, d’une part, on ne peut pas acqudrir le salut en demeu- 
dans le schisme, car le "nombre des sauv6s" ne se trouve pas en dehors de 

fthodoxie, mais que, d’autre part, les sacrements c616br6s en 6tat de sdpara- 
'°n d’avec l’Eglise ne sont pas tous privds de la gräce. En prenant la ddcision de 
uitegrer les pneumatomaques ou les novatiens par la chrismation, sans rebap- 
me, les Pdres du Concile in Trullo on reconnu la validitd du bapteme cdldbrd 

ans ces Eglises schismatiques. En instituant le troisidme rite de röception pour 
es adeptes de Nestorius, Eutychds, Dioscore et Sdvdre, le Concile in Trullo re- 

nnaissait par lä-meme la validitd des sacrements de la chrismation et de la 
du s*6 C*1CZ *CS nestor'ens et les monophysites, car la cdldbration du sacrement 

amt Chreme suppose l’existence d’une hidrarchie non privde de la gräce. 
de ^ans *es PubUcations religieuses russes on trouve aussi, c’est vrai, le point 

VUe se*°n lequel, en rdintdgrant les hdtdrodoxes sans bapteme, l’Eglise ortho- 33



doxe ne serait guid6e que par des considdrations d’dconomie, et non point du 
tout par la reconnaissance de la validit6 du bapteme ou de la chrismation cdld- 
br6s chez les schismatiques; eile ne le fetrait que parce que les h6t6rodoxes, se- 
lon les paroles de l’Archeveque (puis M6tropolite) Antoine de Volhynie, 
"n’ayant pas une claire compr6hension de la gräce de l’Eglise", "ils sont offensds, 
lorsqu’ils se convertissent ä l’Eglise, de se trouver ravalds au rang des pai'ens et 
des Juifs"1, et que PEglise veut bien prendre cette "offence" en considdration.

En ddveloppant les idees de l’archeveque Antoine sur l’absence totale de la 
gräce dans les communautds hdtdrodoxes, l’Archimandrite (puis Eveque) Hila- 
rion dmit l’idde que, pour dtablir les rdgles de rdintdgration ä l’Eglise de ceux 
qui s’en dtaient dcartds, les Pdres des Conciles - y compris ceux du Concile in 
Trullo - ne se basaient pas sur le degrd d’dloignement des schismatiques par 
rapport ä la doctrine orthodoxe, mais qu’ils dtaient uniquement guidds par des 
considdrations d’dconomie et de politique eccldsiastique2.

Dans ces rdflexions sur l’dconomie il y a une certaine imprdcision de ter- 
minologie. En droit eccldsiastique, on a toujours compris sous le terme 
d’dconomie le fait de s’dcarter de la stricte observance des rdgles canoniques 
dans le sens de leur adoucissement. L’dconomie est le contraire de l’acribie - 
1’observance rigoureuse des canons. En ce qui concerne la rdintdgration des hd- 
tdrodoxes, ce serait une approche selon l’dconomie, si, disons, des protestants 
dtaient regus dans l’Eglise catholique non pas avec le deuxidme rite, comme le 
voudrait le sens de l’article 95 du Concile in Trullo, mais avec le troisiüme - le 
repentir. Parier de l’dconomie de l’article 95 lui-meme revient ä donner au mot 
"dconomie" un sens nouveau et non admis dans les textes canoniques.

Le plus important n’est dvidemment pas l’imprdcision du terme, mais la 
fragilitd dogmatique des constructions basdes sur la notion d’dconomie. Des 
thdologiens orthodoxes, le Mdtroplite (puis Patriarche) Serge et l’Archipretre 
Georges Florovsky ont apportd une critique juste et irrdfutable ä la "thdorie de 
l’dconomie''. L’Archipretre G.Florovsky a dcrit ä propos des opinions de 
l’archeveque Antoine sur la rdception des hdtdrodoxes dans l’Eglise orthodoxe: 
"Si l’Eglise dtait en vdritd tout-ä-fait persuadde que le bapteme n’est pas cdldbrd 
dans les schismes et les hdrdsies, dans quel but rdintdgrerait-elle les schismati­
ques sans bapteme? Serait-ce vraiment uniquement pour leur dpargner ainsi la 
fausse honte d’avouer publiquement qu’ils n’avaient pas encore dtd baptisds? ... 
Cette interprdtation "selon l’dconomie" soulüve encore plus de difficultds si l’on 
prend en considdration ses propres prdmisses thdologiques gdndrales. II est dou- 
teux que PEglise puisse s’approprier le pouvoir et le droit de ddclarer existant 
l’inexistitant, de "transformer le ndant en quelque chose", sous prdtexte 
d’"dconomie"3.

Dans son article "Attitüde de l’Eglise envers les communautds qui se sont 
separdes d’elle", le Mdtropolite Serge a dcrit lui aussi sur l’impossibilitd de 
"ddclarer existant" un sacrement "qui n’a pas eu lieu": "Les limites de la pratique 
eccldsiale refldtent dans l’ensemble les limites des pleins-pouvoirs du tribunal 
eccldsiastique: un homme qui a regu rdgulidrement le bapteme, la chrismation et 
l’ordination peut etre privd par un tribunal eccldsiastique de sa dignitd, de la 
Sainte Communion et peut meme etre compldtement exclu de l’Eglise; mais le 
tribunal ne peut dispenser aucun don porteur de gräce sans donner le sacrement 
correspondanr. C’est uniquement "dans des cas extraordinaires" que "l’Eglise 
peut communiquer ä un homme la gräce, meme en dehors des formes 

34 habituelles; eile peut aussi, en administrant un sacrement donnd, communiquer



la gräce d’un autre sacrement"5. Mais pour le Hidrarque Serge, la rdception des 
hdtdrodoxes dans l’Eglise orthodoxe selon le deuxiüme et troisiüme rite ne fait 

pas partie de ces cas si extraordinaires. II explique l’existence meme de ces rites 
de rdception par le fait que l’Eglise, tout en "excluant les schismatiques et les dd- 
viants de toute union dans la priüre et reucharistie, conserve cependant avec eux 
"un certain principe d’union", et c’est ce qui permet la cdldbration de sacrements 
valides dans ces communautds"“.

Les conclusions du Mdtropolite Serge ne diffürent pas de la pensde 
qu ’exprime Saint Basile le Grand dans la 1*'“ lettre ä Saint Amphilochios: 
"Depuis le commencement les Püres du temps passd ont jug6 bon de rdcuser 

complütement le bapteme des hdretiques; et de reconnaftre le bapteme des schis- 
'natiques, car ils ne sont pas encore etrangers ä l’Eglise" (l4”’ rügle de Saint Basile 
>e Grand). C’est lä le point de vue gendral dans l’Eglise orthodoxe sur les sacre- 

ments cdldbrds et dtat de schisme.
Dans l’application pratique des rügles canoniques concernant la reintdgra- 

don de ceux qui se sont dcartds de l’Eglise, la difficultd est principalement lide ä 

^ que ces rügles furent üdictües il y a plus de mille ans: alors parmi les schismes 
qui se sont conservüs jusqu’ä nos jours, il n’existait que le monophysisme et le 
uestorianisme. L’histoire des Eglises d’Occident (non seulement des Eglises pro- 
testantes, mais aussi de l’Eglise catholique romaine) ne remonte pas ä Püpoque 
de l’ülaboration du droit canon. On ne peut donc trouver dans aucune rügle ca- 
nonique, y compris dans les 95 articles du Concile in Trullo, d’indication directe 
concernant le rite qui convient pour rüintügrer ä l’Eglise des gens qui viennent ä 
•'Orthodoxie depuis l’une ou l’autre des Eglises occidentales. Pour appliquer ces 
r^gles aux catholiques ou aux protestantes, il faut mettre l’une ou l’autre de ces 
confessions occidentales sur le meme plan que les anciennes communautds 
schismatiques qu’elles mentionncnt: pneumatomaques, novatiens, ariens, nesto- 
r>ens, etc.

Dans la pratique des Eglises orthodoxes locales, on a pu obscrver au cours 
des siücles de notables divergences quant ä l’attitude cnvers les chrdtiens occi- 
dentaux, bien que cette pratique ait toujours eu comme fondement ce meme ar- 
l‘de 95 du Concile in Trullo. Ces divergences s’expliquent par les fa?ons diffü- 
rentes d’apprücier la gravitü des düviations des Eglises occidentales par rapport 
ä •'Orthodoxie dans la doctrine et la structure ecclüsiale. Quand les Eglises grec- 

ques depuis le XVIII" siücle, ou l’Eglise russe au milieu du XVII* siücle (de 
^20 ä 1667) recevaient les catholiques romains et les protestants selon le pre- 
mier rite, le bapteme, cela voulait dire que d’aprüs le jugement de ces Eglises, 
les chrdtiens occidentaux s’etaient plus ücartüs de l’Orthodoxie que les nesto- 

r'ens et les monophysites, re$us selon le troisiüme rite, et plus meme que les 
af‘cns, que l’article 95 du Concile in Trullo prüvoyait de recevoir selon le deu- 
^^me rite; les chrdtiens occidentaux dtaient mis ainsi sur le meme plan que les 

^ontanistes, les eunomiens et les gnostiques. On voyait en effet^dans 
' enseignement Occidental sur la procession du Saint Esprit, le "filioque , une 
h6r&ie trinitaire grossiüre, pire que l’arianisme. Mais cela ne voulait absolument 

pas dire que, tout en prononcant un jugement aussi sdvüre sur les catholiques et 
•es protestants, les Eglises locales rdcusaient l’article 95 ou lui donnaient une in- 
terprdtation "selon l’dconomie"; cela ne signifait pas non plus qu’ä cette dpoque 
,ls adoptaient le point de vue de Saint Cyprien de Carthage sur l’absence totale 
t'e gräce dans toute communautd ddtachde de l’Eglise. Les Eglises grecques au 

comme au XIX* siücle rdintdgraient les coptes, les ariens et nestoriens 35



selon le troisidme rite, le pdnitence, suivant rigoureusement en cela le sens trds 
clair de l’article 95 du Concile in Trullo.

Nous ne voulons pas juger des motifs du durcissement temporaire des Egli- 
ses orthodoxes envers les Eglises occidentales, ni porter d’appr6ciation sur le 
bien-fond6 de ce durcissement ou le justifier. Nous partirons ici de la ldgalitd de 
la pratique actuellement en usage, selon laquelle on reijoit les catholiques et les 
vieux-catholiques confirmds comme on recevait les nestoriens et les monophysi- 
tes citds dans l’article 95 du Concile in Trullo - selon le troisidme rite, la 
pdnitence; tandis que l’on rdintdgre ceux qui ont re?u le bapteme dans les Egli­
ses protestantes lä oü il est cdldbrd au nom de la Sainte Trinitd et par la triple 
immersion, ou au moins par la triple aspersion, selon le deuxidme rite, la chris- 
mation.

Cette pratique suppose la validitd de la chrismation, donc la conversation 
d’une hidrarchie ordonnde selon la succession apostolique dans les Eglises 
catholiques, vieille-catholique et les Eglises anciennes d’Orient, car, en accord 
avec l’enseignement orthodoxe, seuls ceux qui ont re$u les deux degrds supdri- 
eurs de la hidrarchie peuvent cdldbrer le sacrement de la chrismation; eile sup­
pose la validitd du bapteme re?u dans ces Eglises et dans la plupart des Eglises 
protestantes.

II.

Les sacrements ne peuvent pas etre cdldbrds en dehors de PEglise - c’est 
un axiome dogmatique qui ne ndcessite pas d’dclaircissements particuliers. C’est 
pourquoi la reconnaissance de certains sacrements cdldbrds dans des commu- 
nautds hdtdrodoxes prouve que ces communautds, pour parier comme Saint Ba- 
sile le Grand, "ne sont pas encore dtrangdres ä l’Eglise".

Mais tout en reconnaissant la validitd du bapteme chez les anglicans, les lu- 
thdriens ou chez les rdformds, en reconnaissant la validitd et la prdsence de la 
gräce dans l’ordination chez les catholiques ou les coptes, l’Eglise orthodoxe 
n’oublie ni les erreurs des doctrines hdtdrodoxes sur les sacrements, ni 
l’altdration de la forme de leur cdldbrations dans les confessions qui se sont sd- 
pardes d’elle. Les objections que la thdologie orthodoxe dldve contre les ddvia- 
tions hdtdrodoxes sont connues de tous et il n’y a nul besoin de les rdpdter. 
L’Eglise orthodoxe part de la ferme conviction qu’elle seule a conservd dans leur 
puretd, leur intdgritd et leur saintetd intactes tous les dldments essentiels de la 
cdldbration rituelle des sacrements - et ils remontent ä l’Eglise ancienne; c’est 
pourquoi toute ddviation canonique et liturgique notable par rapport au rite or­
thodoxe met en lumidre le caractdre de la pratique hdtdrodoxe: eile a subi des 
dommages et des mutilations.

Mais ä quel point y a t-il dommages, si le sacrement est quand meme re- 
connu valide et donc non privd de la gräce? La Gräce Divine est communiqude 
par les sacrements ä ceux qui les regoivent. Il serait tout ä fait impensable 
d’imputer des dommages et ce manque de pldnitude ä l’action de Gräce Divine 
elle-meme. Puisqu’on reconnait la validitd du bapteme dans l’Eglise luthdrienne, 
on ne peut accepter l’idde qu’ä cause des erreurs contenues dans la doctrine lu­
thdrienne sur le bapteme de l’imperfection du rituel luthdrien, le baptisd ne re- 
cevrait pas la pldnitude des dons de la gräce qu’il regoit dans l’Eglise orthodoxe.

La distinction entre la validitd d’un sacrement (autrement dit son cötd di- 
vin, porteur de gräce), et son caractdre salvateur (c’est-ä-dire son cötd humain),



permet de bien voir en quoi consiste l’imperfection d’un sacrement chez les hd- 
tdrodoxes. Cette imperfection ne peut se rapporter qu’ä aspect humain du mys- 
t&re. Parce que dans les confessions hdtdrodoxes certaines enseignements sont 

erronds, parce que la structure eccldsiale est altdrde, la foi de chrdtiens hdtdro­
doxes est imparfaite; c’est pourquoi, en recevant les sacrements, ils ne sont pas 
en dtat de recevoir tout ä fait cfficacement, pour leur salut, l’entidre pldnitudc 
des dons porteurs de gräce dispensds dans le sacrement. En effet la toute- 
parfaite gräce de Dieu ne contraint pas l’homme, ne force pas sa libertd. Dans le 
pire des cas on peut recevoir un sacrement rdel et efficace non point pour son 
salut, mais pour sa condamnation, car, selon l’apötre Paul, "Celui qui mangera le 
pain ou boira la coupe du Seigneur indignement, se rendra coupable envers le 
Corps et le Sang du Seigneur ... car celui qui mange et boit sans discerner le 
Corps du Seigneur mange et boit sa propre condamnation (1 Cor 11,27-29). La 
possibilitd de recevoir un sacrement non pour son salut mais pour sa condamna­
tion existe dvidemment non seulement pour la Communion, mais aussi pour les 

autres sacrements. Mais mdme si un sacrement est reyu "pour la condamnation , 
°u bien si, ä cause de la volontd pdcheresse et vicide de l’homme, il est regu de 
lelle fa^on que sa puissance salvatrice ne se manifeste que faiblement, il conser- 
Vc cependant sa validitd; et s’il s’agit d’un sacrement qu’un chrdtien ne re?oit 
qu’une seule fois, il ne peut alors pas etre effacd, ni donc rdpdtd.

Au sujet de ceux qui ont re$u le bapteme dans les Eglises hdtdrodoxes oü il 
est reconnu valide par l’Eglise orthodoxe, il est dit dans Encyclique des patri- 
arches Orientaux "qu’ils ont re$u un bapteme plein et entier, bien qu ils aient 
Une foi insuffisante". Et plus loin: "Nous rejetons comme vilenie et abomination 
Renseignement selon lequel la pldnitude du sacrement souffre d’un dommagc ä 

cause du manque de foi" (art.15)7. Ainsi donc le caractdre incomplet du sacre­
ment hdtdrodoxe reconnu par l’Eglise orthodoxe se rapporte non au degrd de 
validitd (sous ce rapport le sacrement est toute-perfection), mais au degrd de 
Son pouvoir salvateur; il est imcomplet ä cause d’un manque de foi. 
L'imperfection de la cdldbration du sacrement et les manquements d’ordre ca- 

n°nique sont les expressions de cette ddfience de foi dans les confessions hdtd- 
rodoxes.

La question se prdsente tout ä fait diffdremment pour les sacrements hdtd- 
°xes qui ne sont pas reconnus par PEglise orthodoxe. Il est parfaitement jus- 

11 de dire qu’ils sont absolument privds de la gräce. Cependant, sur quoi peut- 
n se baser pour tracer la limite entre les sacrements valides cdldbrds dans l’une 

autre confession, et les autres? Pourquoi le bapteme luthdrien est-il valide, 
0rs que dans cette meme Eglise, du point de vuc orthodoxe, l’Eucharistie n’est 
as cdldbrde - et pourtant les luthdriens eux-memes sont persuadds avoir ce sa- 

tes-m? L’enseignement luthdrien comprend cependant des erreurs et des fau- 
e( .no.n seulement ä propos de l’Eucharistie, mais encore ä propos du bapteme, 
u,e ritUel de ce sacrement est chez eux trds incomplet si on le compare ä la cd- 

ration de ce mystdre dans l’Orthodoxie.
tif ^°Ur R°nc^er dogmatiquement le tracd de la ligne de ddmarcation, pour jus- 

Ier *a reconnaissance de certains sacrements et le rejet d’autres au sein de la 

e COnfession, il faut distinguer le noyau dogmatique et sacramentel du mys-
tefe de
che CC C*U*’ S' ^ °n ^eUt s exPr'mer alnsl. entoure ce noyau, et qui est la ri- 
vCrs^e f'tUe*’ cette richesse est lä pour ddifier les croyants, pour les tourner 

a pridre, pour susciter en eux un dtat spirituel qui ouvre leurs ämes ä la rd- 
P 1Qn des dons de la gräce divine envoyds sur eux par l’intermddiaire du sacre-



ment. Cette distinction est fondde sur le fait que toutes les pridres et tous les 
chants liturgiques qui accompagnent la cdldbration du sacrement n’ont pas le 
meme poids.

Pour qu’un sacrement soit valide, il est indispensable qu’il soit cdldbrd par 
quelqu’un qui ait mission pour cela et qui en ait le droit ldgitime, que la matidre 
destin6e au sacrement soit celle qui est pr6vue pour cela et qu’elle soit employde 
comme il faut, et enfin que la formule de cdldbration soit correctement pronon- 
c6e. Tout ceci se rapporte au noyau dogmatique et sacrementel du mystdre.

Dans l’Eglise orthodoxe, tous les sacrements sont cdldbrds par des dveques 
ou par des pretres. La seule exception est le bapteme, qui est reconnu comme 
valide, au cas tout-ä-fait exceptionnel de danger mortel, s’il a dtd cdldbrd dans 
un cas d’extreme urgence par un diacre, un homme d’dglise, un laic et meme par 
une femme. 11 y a un parallele indubitable, non fortuit, ä dtablir entre la recon- 
naissance de la validitd de ce sacrement cdldbrd dans un cas d’extreme ndcessitd 
par un laic ou une femme orthodoxes, et la reconnaissance de la validitd du bap­
teme donnd dans une Eglise protestante: on sait en effet que l’absence chez les 
protestants d’un clergd hidrarchique organisd selon la succession apostolique fait 
que le bapteme ne peut etre cdldbrd chez cux que par une personne qui, selon le 
point de vue orthodoxe, n’est qu’un laic. En meme temps, il n’y a pas de cas de 
pdril mortel qui puisse rendre valide le sacrement de l’Eucharistie qu’aurait pu 
oser cdldbrer un lai'c ou un diacre de confession orthodoxe; et nulle "dconomie" 
ne peut aller jusqu’ä reconnaitre, en celui qui a re?u son Ordination dans une 
Eglise protestante un cdldbrant Idgitime et ddtenteur de la gräce.

Pour expliqucr ces faits indiscutables on ne peut avancer qu’un seul 
argument: s’ils n’ont pas le pouvoir canonique de donner le bapteme, le diacre 
et le lai'c baptisd (et pas seulement l’dveque et le prdtre) ont la capacitd sacra- 
mentelle de le cdldbrer. Dans les Actes des Apötres on rapporte que le diacre 
Philippe a baptisd un haut fonctionnaire, eunuque de la Reine d’Ethiopie (Actes 
8,27-39). Par rapport au baptdme - mais ä lui seul - les paroles que l’Apötre 
Pierre a adressdes ä tous les chrdtiens prennent un sens sacramentel: "Vous etes 
la race dluc, la communautd sacerdotale du Roi, la nation sainte, le peuple que 
Dieu s’est acquis" (1 Pierre 2,9).

Et si dans l’Eglise orthodoxe on ne reconnait pas comme valide un baptd­
me cdldbrd par un lai'c non dans un cas d’extreme ndccssitd, mais par ldgdretd et 
mdpris de l’ordre dtabli, c’est parce qu’une teile ddsinvolture est considdrde 
comme un ddsordre, un ddlit contre l’Eglise: tel est le jugement du tribunal ec- 
cldsiastique. Celui-ci a aussi le pouvoir de ne pas reconnaitre des sacrements 
qui, s’ils ont dtd cdldbrds avec le minimum de conditions dogmatiquement indis­
pensables, sont ndanmoins entachds d’une illdgalitd canonique dvidente.

A titre de comparaison nous citerons cet exemple tird de l’histoire: celle de 
le rdintdgration ä l’Eglise orthodoxe des schismatiques de ’TEglise de la rdnova- 
tion". On ne reconnaissait pas la dignitd d’dvdque aux "dvdques" marids de 
l’Eglise de la rdnovation, meme s’ils avaient re?u leur Ordination des mains 
d’dveques eux-memes ldgitimement ordonnds; on ne tenait pas compte du fait 
que, selon le droit eccldsiastique ancien, l’dveque doit dtre "le mari d’une seule 
femme”. Mais pour autant que dans l’Eglise s’est institud un ordre meilleur - un 
dpiscopat monastique, non marid - l’Eglise voit dans le mdpris, la trangression 
de cette rdgle une rdvolte contre son autoritd, une illdgalitd qui, d’aprds son ju­
gement, rdduit ä ndant la validitd du sacrement donnd au coupable. En meme 
temps, l’Eglise n’dtend pas sa non-reconnaissance d’un dpiscopat marid ä toute



son histoire, et reconnait corame tout ä fait Idgitimes et pleins de gräcc les dve- 
ques de l’ancien temps qui furent en effet "maris d’une seule femme"; en d’autres 
tcrmes la rdgle canonique conccrnant le cdlibat des dveques n’est pas dlevde au 
niveau d’un dogme de l’Eglise.

La question du bapteme se pose de fa^on analogue. L’Eglise orthodoxe ne 
fait pas un dogme de l’ordre dlabli selon lequcl c’est l’dveque ou lc pretre qui 
baptisent, mais eile condamnc et rejette un bapteme cdldbrd sans ndcessitd par 
un diacre ou un laic; eile approuve et loue un baptdme accompli par un lai'c dans 
un cas d’extreme ndcessitd, confiant seulement au pretre le soin de compldter, 
quand cela est possible, non le sacrement lui-meme, mais seulement le rituel 
dont certains dldments n’ont pas pu etre accomplis par le laic; et eile reconnait 
le bapteme regu dans des Egliscs hdtdrodoxes si ces Eglises confessent la foi en 
la Sainte Trinitd et s’ils cdldbrent le bapteme en Son nom par immersion ou au 
moins par aspersion.

On agit ainsi, bien sür, par dconomie, mais il ne s’agit pas de P"dconomic" 
dont ont parld en leur temps l’Archeveque Antoine et l’Archimandritc Hilarion 
car, en ddpit de l'opinion de ces thdologiens, l'Eglise ne ddclarc pas existant ce 
qui n’a pas existd; eile reconnait corame Idgitime ce qui a existd rdellement et 
sacramentellement et dont les ddfauts n’dtaient que canoniques. Dans sa misd- 
ricorde, eile consent ä pallier les imperfections de la cdldbration du sacrement.

II convient ici de rappeier les droits trds dtendus du tribunal eccldsiastique: 
l'Eglise ne peut dvidemment pas ddclarer commc ayant dtd cdldbrd un sacrement 
qui ne l’a pas dtd et le rendre valide, ä moins de le rdpdter; eile a par contre le 
pouvoir de reconnaitre ou de rejetcr un sacrement cdldbrd avec seulement le mi- 
nimum des condilions dogmatiquement indispensables, meme s’il est canonique- 
ment imparfait. Par son rejet, s’il est prononed par le jugement de l’Eglise ortho­
doxe universelle ou par un tribunal eccldsiastique local en accord avec les Ca­
nons de l’Eglise universelle, l’Eglise ddclare une le sacrement qu’elle ne recon- 
nait pas.

Ainsi, le sacrement du bapteme cdldbrd dans les confessions hdtdrodoxes 
qui confessent la foi en la Sainte Trinitd est valide, d’unc part parce que le mini- 
mum des condilions dogmatiquement indispensables a dtd observd, et d’autre 
Part parce que l’impcrfcclion canonique et liturgique des rituels hdtdrodoxes du 
bapteme est pallide par le jugement bienvcillant et misdricordieux de l’Eglise 
Catholique, qui reconnait leur validitd.

III.

Au cours des derniers sidcles, voici quelle a dtd la pierre d’aehoppement 
dans l’histoire des relations entre l’Eglise anglicanc et l’Eglise orthodoxe: La 
bidrarchie anglicane est-elle ou non porteusc de gräce? Du cötd orthodoxe on a 
6mis des points de vue diffdrents; meme les positions officielles des diffdrentes 
Eglises locales ne sont pas concordantes entre dies.

Ces divergences expliquent dvidemment par la confusion des circonstances 
historiques au cours desquelles est intervenue l’ordination de Parker, le fonda- 
>uur de la hidrarchie anglicanc, et encore plus par le manque de clartd confinant 
ä l’ambiguitd de la doctrine anglicane sur le sacerdoce. Cctte ambiguitd est ind- 
V|table dans la mesure oü l’Eglise anglicane rdunit des chrdtiens qui soutiennent 
des opinions thdologiques extrdmement dloigndes les unes des autres - depuis 
des protestants ddclards, de tendance calviniste, jusqu’ä des anglo-catholiques.



II est indubitable que l’ordination de Parker est canoniquement irrdguliöre, 
mais cette irrdgularitd aurait pu etre pallide par le jugement indulgent de 
PEglise universelle; par contre, les erreurs dogmatiques de l’enseignement angli- 
can officiel sur le sacerdoce rendent extremement difficile de reconnaitre la prd- 
sence de la gräce dans la hidrarchie anglicane. Les "39 articles" ne reconnaissent 
que deux sacrements, le bapteme et la communion; ils y sont nommds 
"sacrements dvangdliques". Les th6ologiens anglicans peuvent aussi appeler 
"sacrements" les cinq autres, mais en les qualifiant d’"infdrieurs", de "sacrements 
d’Eglise", soulignant par ces d6nominations qu’ils n’ont pas dtd instituds par 
Dieu lui-meme, mais se sont constituds au fil de l’histoire; ils seraient parfois 
meme le rdsultat d’une ddtdrioration de la structure de l’Eglise, qui serait inter- 
venue aprds les temps apostoliques; d’aprds eux, ce ne sont, en partie, pas des 
sacrements, mais une fagon portde que les vrais sacrements - le bapteme et la 
communion. Peu importe que tous les anglicans ne soutiennent pas ces opinions 
indubitablement protestantes: ce sont eiles qui se sont refldtdes dans les livres 
symboliques de l’Eglise anglicane.

L’exclusion de sacrement de l’ordination du nombre des sacrements 
"dvangdliques" est l’obstacle le plus grave et probablement insurmontable qui 
empeche l’Eglise Catholique de reconnaitre la hidrarchie anglicane comme por- 
tcuse de gräce. Malgrd les recherches les plus circonstancides et toutes les dtu- 
des qui ont 6t6 mendes pcndant plus d’un sidcle, cette question en est restde au 
fond exactement au meme point oü eile se trouvait quand eile a dtd pour la pre- 
midre fois sujet de poldmique dans les publications religieuses russes.

Lors de l’entrde dans l’Orthodoxie d’un pretre anglican, Richardson, en 
1862, le Mdtropolite Philardte de Moscou eut ces paroles: "S’il avait demandd 
qu’on le reconnaisse comme pretre, cela aurait dtd une question difficile... la So­
lution de ce probldme ddpend de la rdponse ä une autre question: l’Eglise angli­
cane a-t-elle gardd sans interruption la succession apostolique? Cela est dou- 
lenx"B. Ces mots du Hidrarque Philardte expriment aussi le point de vue vdrita- 
blement orthodoxe sur le Statut de la hidrarchie anglicane. "Si le doutc subsiste", 
dcrit le Mdtropolite Philardte, "comment l’dpiscopat anglican peut-il etre rduni ä 
l’Eglise orthodoxe? Lorsqu’il n’est pas possible de lever le doute sur le fait que 
quelqu’un a dtd baptisd ou non, la rdgle dans l’Eglise commande de cdldbrer le 
bapteme comme s’il ne l’avait pas dtd. Donc, dans le cas oü il est impossible de 
lever le doute sur la validitd de l’ordination d’un dveque, il serait conforme ä ce 
qui prdcdde de cdldbrer l’ordination ä l’dpiscopat comme si eile n’avait pas eu 
lieu"“*.

Le jugement misdricordieux de PEglise qui a pour fondement "le comporte- 
ment merveilleux du Sauveur par esprit de misdricorde envers nous" peut pallier 
les erreurs canoniques de l’ordination anglicane; mais quant ä reconnaitre 
l’existence d’un fait dont la rdalitd suscite des doutes sdrieux, aucune "dconomie" 
ne peut aller jusque lä. Or ces doutes concernent ici I’existence meme d’un cler- 
gd porteur de gräce au sein d’une Eglise anglicane qui ne reconnait pas officiel- 
lement le sacerdoce comme un "sacrement dvangdlique".

En ce qui concerne les anciennes Eglises d’Orient, ainsi que l’Eglise catho­
lique romaine et l’Eglise vieille-catholique, l’application du troisidme rite de rd- 
cdption prouve que, dans ces confessions, le clergd n’est pas privd de la gräce, et 
que le sacrement de la chrismation est valide. A propos des ddviations liturgi- 
ques, canoniques et meme dogmatiques dans le rituel de ces deux sacrements 
dans les Eglises qui ont conservd la succession apostolique - ddviations particu-



lidremcnt grosseres dans l’Eglise catholique romaine on peut dans l’ensemble 
rdpdter ce que l’on a ddjä dit au sujet des imperfections du bapteme chez les 
h6t6rodoxes: il est malgrd tout reconnu valide par l’Eglise orthodoxe.

La question de la validitd des sacrements de pdnitence et de l’onction 
d’huile est dogmatiquement trds importante, mais eile n’a gudre d’applications 
pratiques: en effet, puisque selon l’usage de l’orthodoxie, ils sont rdpdtds, la re- 
connaissance de leur validitd dans les autres confessions ne se pose pas lors- 
qu’on re$oit des hdtdrodoxes dans l’Eglise. De la part des orthodoxes il ne 
devrait y avoir aucune objection ä juger de la validitd de ces sacrements selon les 
critdres qui ddfmissent la validitd de la chrismation et de l’ordination; par consd- 
quent, dans les Eglises qui ont conservd sans interruption la succession des ordi- 
nations dpiscopales, ces sacrements, cdldbrds par des dveques et par des pretres, 
peuvent etre reconnus comme valides et porteurs de gräce.

Pour ce qui est du mariage, les choses sont plus complexes dans l’Eglise 
catholique, mais non dans les anciennes Eglises d’Orient oü il est cdldbrd en Ob­
servant les conditions dogmatiques fondamentales, celles qui sont reconnues 
comme indispensables dans l’Eglise orthodoxe. Selon une opinion commu- 
udment admise dans l’Eglise romaine, ce sont les marids eux-memes qui accom- 
plissent le sacrement par l’expression de leur accord pour contacter ce mariage; 
quant au pretre, il ne fait que confirmer, par sa bdnddiction, le mariage ddjä ac- 
compli. Il prononce les paroles: "Ainsi, ce que Dieu a uni, que l’homme ne le sd- 
Pare point, et par ceci moi, par le pouvoir de l’Eglise catholique, je confirme le 
mariage contractd entre vous au nom du Pdre, du Fils et du Saint Esprit, 
Amen"®. Ces mots ne sont pas considdrds par la thdologie catholique comme 
une formule sacramentelle.

Cette thdorie s’est dlaborde dans la thdologie occidentale dds le XIII' sid- 
cle. Thomas d’Aquin dcrit: "11 faut dirc que le sacrement du mariage est formel­
lement constitud par les paroles qui expriment le consentement ..., et non par la 
bdnddiction du pretre, qui est indispensable non au sacrement, mais ä la pompe 
de la cdrdmonie"10. D.Scott affirmait la meme chose: "Ceux qui se marient 
s’administrent eux-meme le sacrement, ou bien rdciproquement ou bien chacun 
Pour soi"11.

Cette thdorie diverge visiblement de l’enseignement orthodoxe sur le sacre- 
®ent du mariage, et cette divergence concerne l’essence meme du mystdre. Ce 
qui plaide en faveur de la reconnaissance du mariage dans l’Eglise catholique 
«t qu’il est au moins considdrd par les catholiques comme un sacrement; de 
Plus il est bdni par un pretre, et bien que la bdnddiction n’aie pas le Statut d’une 
formule sacramentelle, eile fait toutefois partie intdgrante du rituel. Pourtant ä 
la question: y a-t-il ou non cdldbration d’un sacrement lors d’un mariage catholi- 
que, il est bien difficile d’apporter une rdponse positive ferme.

IV.

L» question de 1, validi« du sacrement de ^
hdtdrodoxes revet une signification exceptionnelle, car Euc » 
eur meme de l’Eglise. Outre son importance doctrmale, cette que 
Pratique une grande actualitd: eile est largement ddbattue dans les pubhcations 
thdologiques contemporaines sur le thdme de l’intercommumon, env.sagde sur- 
tout d’un point de vue pastoral.

41



Pour autant que "seul un pretre a le droit de proposer la coupe avec le 
Sang"11, il cst impensable que l’on puisse cdldbrcr l’Eucharistie dans les Eglises 
qui n’ont pas un clergd porteur de gräce, dans les Eglises qui n’ont pas conservd 
la succession apostolique.

L’Eglise catholique romaine et les ancienncs Eglises d’Orient ont sur 
l’Eucharistie un enseignement trds proche des orthodoxes. Elles ont la mcme 
conception de l’essence de ce mystdre: son caractdre sacrificiel, la rdalitd ontolo- 
gique du changement des dons eucharistiques en Corps et Sang du Christ. Ces 
Eglises professent en toute Orthodoxie que le droit sacramentel de cdldbrcr 
l’Eucharistic n’appartient qu’aux deux ordres supdrieurs du clergd.

Mais dans l’Eglise catholique la pratique liturgique de la cdldbration de 
l’Eucharistie, ainsi que l’enseignement sur ce sacrement, souffrent de lacunes 
fondamentales. L’Eglise ancienne, dont la tradition est religieusement gardde 
dans l’orthodoxie, ne connaissait pas l’Eucharistie sous forme de pain azyme. 
L’Eglisc ancienne communiait les fiddles aux Saints Mystöres sous les deux espd- 
ces, et ne les privait pas, comme l’Eglise catholique de rite latin, du Sang du 
Christ.

Plus graves encore sont les changements aportds par l’Eglise romaine ä 
l’anaphore: eile a supprim6 l’dpiclöse (invocation de l’Esprit Saint) du Canon 
eucharistique, car, d’aprds la doctrine catholique, la formule sacramcntclle du 
mystdre est constitude des parolcs de l’institution: "Prenez, mangez...".

Les liturgistes orthodoxes ont dmis l’id6e que les dons de l’Eucharistic sont 
consacrds et changds non par une formule sacramentelle quelconque, mais par 
le Canon eucharistique tout entier13. Si les thdologiens ont raison d’dtendre la 
formule ä tout le Canon eucharistique, il n’en demeure pas moins vrai que 
l’dpicldse fait partie intdgrante de l’anaphore, et la tradition dans l’orthodoxie a 
lid ä l’dpicldse le moment du changement des dons eucharistiques en Sang et 
Corps du Christ.

L’omission de l’dpicldse (qui a indubitablement existd dans toutes les litur- 
gies anciennes de l’Occident) fait que la conscience orthodoxe accepte difficile- 
ment de reconnaitre la validitd de l’Eucharistie dans l’Eglise catholique romaine. 
Un tdmoignage indirect de ce que l’omission de l’dpicldse est une innovation 
donnd par le fait que l’Eglise vieille-catholique a rdtabli l’invocation du Saint 
Esprit dans la cdldbration de l’anaphore; pourtant, eile s’est sdparde de Rome 
pour de tout autres motifs que d’dventuelles divergences dans le dogme de 
l’eucharistie ou sa pratique liturgique, et, de plus, eile continue de rapporter le 
changement das Saints Dons aux paroles de l’institution.

En ce qui concerne les anaphores dans les anciennes Eglises d’Orient, elles 
sont en tous points semblables aux anaphores orthodoxes des liturgies de Saint 
Basile le Grand ou de Saint Jean Chrysostome. Leurs diffdrences ne sont que 
d’ordre textuel ou rituel et ne portent en rien atteinte aux dldments dogmatique- 
ment importants du Canon eucharistique. Cela est pleinement vrai en ce qui 
concerne l’invocation du Saint Esprit.

Lors de la cdldbration de la liturgie dans l’Eglise jacobite, le pretre, aprds 
avoir prononed les paroles de l’institution, prie pour que soit envoyd sur les dons 
offerts de PEsprit Saint ..."qui est apparu sur le Jourdain sous l’aspect d’une co- 
lombe, et dans une demeure de Sion sous I’aspect de langues de feu .... entends, 
Seigneur, sois-nous misdricordieux et aie pitid de nous ... ainsi donc, dispose et 
fais de ce pain ton Corps vivifiant, Corps de salut, Corps du Christ notre Dieu



L’dpiclese de la liturgie copte se prdsente ainsi: "Nous Te prions, Christ 
notre Dieu, nous tes scrviteurs pecheurs et indignes, et nous Te supplions: par la 
benediction de Ta bontd, que Ton Esprit Saint descende sur nous et sur ces 
dons offerts, sanctifie-les et fais-les Saints Dons pour Tes saints"1*.

Et voici le texte de l’dpicldse de l’Eglise armdnienne: "Nous nous proster- 
nons, nous Te prions et nous te supplions, Dieu bon: envoie sur nous et sur cctte 
offrande ici presentdc Ton Saint Esprit codlernd"1“.

La Conservation de tous ces dldments essentiels du Canon eucharistiquc 
dans l’anaphore des Eglises anciennes d’Orient permet ä la theologie orthodoxe 
d’assurer pleinement que le sacrement de l’Eucharistie cdldbre dans ces confes- 
sions est valide.

Toutefois la rcconnaissance mutuelle de la validite du sacrement de 
l’Eucharistie n’aplanit pas tous les obstacles sur la voie qui mdne ä la pleinc 
communion. Meine dans l’Eglise orthodoxe, parmi ceux qui communient au 
Sang et au Corps du Christ, tous ne regoivenl pas les Saints Mystdres "pour la 
gu6rison du corps et de räme". II existe indubitablement la possibilitd de comm- 
unier "pour le jugement ou la condamnation", ou de teile fa$on que l’action des 
Saints Mysteres est limitde ä cause de la rdsistance de la libre volontd du com- 
muniant, empoisonn6e par les miasmes du pdchd. Dans les Eglises hdtdrodoxes, 
les erreurs dogmatiques de doctrine, les altdrations de la structure meme de la 
vie eccldsiale entrament indvitablement des anomalies et des ddformations dans 
la vie spirituelle des fiddles, et les privent de la possibilitd d’acqudrir la pldnitudc 
des dons du Saint Esprit qui abreuvent les Saints orthodoxes. C’est pourquoi, 
tout en reconnaissant la validitd du mystdre du changement des Saints Dons 
dans certaines Eglises hdtdrodoxes, l’Eglise orthodoxe sait que, chez elles, il n’y 
a pas et ne peut y avoir des gens qui communient "pour l’effacement et l’andan- 
tissement de toutes les pensdes mauvaises" (9a pridre avant la communion), 
meme si les schismatiques ne communient pas toujours "pour le jugement et la 
condamnation”.

En ce sens nous ne pouvons pas dire que la communion hdtdrodoxe est 
pleinement vdridique. Le Mdtropolite (Patriarche) Serge a dit: "Nous ne pou­
vons participer ä leur Eucharistie, ni eux ä la nötre ... donc, si nous ne parta- 
geons pas l’Eucharistie avec eux, une des deux parties ne cdldbre pas la vraie 
Eucharistie. II ne peut pas y avoir deux Eucharisties sdpardes, l’une et l’autre 
dtant du Christ et l’une et l’autres vraies, comme il ne peut y avoir deux Christ ni 
deux Eglises”1'7.

C’est pourquoi, pour la conscience reiigieuse orthodoxe, ce qu’on appelle 
intercommunion - la communion au meme calice alors que subsistent des diffd- 
rences dans la foi - est absolument irrecevable. Seule I’unite complete de la foi 
rend possible la communion eucharistique. Tout dcart de ce principe signifierait 
que l’on s’abaisse au niveau d’un rclativisme selon le monde et d’une indiffdren- 
ce envers la vdritd. La vdritd est ddtenue dans sa pldnitude par l’Eglise Une, 
Sainte, Catholique et Apostolique qui invite ses früres sdpards ä la recevoir.

43



Notes

1 Cit6 par G.Florovsky, Des frontiöres de l’Eglise, Pout’(1934).
2 Cfr. Archimandrit Hilarion, L’unit6 de l’Eglise et la conförence mondiale 

du christianisme, Sergiev Posad. (1917), pp.43-44.
3 Florovsky, op.cit.(l).
4 Mätropolite Serge, L’attitude de l’Eglise du Christ envers les communautös 

qui se sont 61oign6es d’elle, JMP (1931), no.3, p.5.
5 JMP (1931), no.2, p.7.
6 JMP (1931), no.4, p.7.
7 Cit6 a’aprös N.Malinovsky, Thdlogie dogmatique orthodoxe, Sergiev Po­

sad 4 (1909), p.48.; cfr. aussi la note 1.
8 Cit6 d aprös V.C.Vertogradov, Vers une solution au problüme de l’Eglise 

anglicane; 6d. du Patriarcat de Moscou, Moscou 1848, p.19.
8a Ibid., p.20.
9 Malinovsky, op.cit.(7), p.390, remarque 2.
10 Ibid., p.390, remarque 3.
11 Ibid., p.390, remarque 3.
12 St.Jean Chrysostome, Oeuvres, T. UP Sib., 1905, p.479.
13 Cfr. par ex. Archimandrile Cyprien (Kern), L’Eucharistie, Paris 1947, 

p.265, et aussi N.D. Ouspensky, La liturgie anglicane ("Les Vepres du Seigneur") 
du point de vue orthodoxe, JMP (1962), no.9, p.19. Du meme: L’Anaphore, Tra- 
vaux theol. 13, p.138.

14 Eveque Sophrone, La vie des Jacobites de nos joirs et leur liturgie. Sei 
(1876), p.lll.

15 Archimandrile Porphyre (Ouspensky), La religion, la thöologie et le rituel 
des chr6ticns d’Egypte (Coptes), Sei (1856), p.140.

16 La liturgie de l’Eglise armdnienne, Sei (1857).
17 Metropolite Serge, op.cit.(4), no.4, p.7.

44



THE TEACHINGS OF THE SACRED CANONS ON THOSE WHO ARE 

NOT IN COMMUNION WITH THE CHURCH

+ Bartholomaios Archondonis, Constantinople

For us Christ was crucified, suffered death, was buried and raised from the 
dead in Order to unify those who stood far apart from each other by establishing, 
as befits God, one baptism, one faith and one catholic and apostolic Church. 
This is the crowning of Christ’s dwelling amongst men. This is the completion of 
that extreme and ineffable k,£ vcxxj «. 9. He who attempts - moved either by 
passion for an impious heresy or by any schismatic madness - to diminish or de- 
stroy this, opposes the economy of Christ, arms himself against common Salva­
tion and resists Christ’s action; he would break kinship with Christ, separate 
himself from the sovereign body of the Church and place himself under the com- 
mand of the adversary1.

So tragic it is for one to be separated from the communion of the Church! 
Nevertheless, there have been many2 throughout the centuries who dared to se- 
ver their communion with the Church and found themselves outside the bearer 
of divine grace. The ancient undivided Church regarded heretics and schismatics 
as being cut off from her body, "because the heretics consciously attacked the 
unity of the faith and the schismatics the unity of Church order. The unity, howe- 
ver, is the work of the Holy Spirit, and those who undermine it stand in Opposi­
tion to the unifying Operation of the Holy Spirit3, alongside with their positioning 
against the economy of Christ.

Apart from the cases of heretics and schismatics, the sacred canons also 
refer to separatists (irapacrvL/ä-yuyo l ) and apostates, who were in effect 
cutting themselves off from the communion of the Church. In addition to these, 
there is also the category of those who never entered into the communion of the 
Church, i.e., those who were never baptised as Christians. I shall briefly deal 
here with all the above cases according to the sacred canons. Before I do this, 
however, I should like first to provide an answer to the question what is the mea- 
ning of communion.

According to Nicodim Milasch, the well-known Orthodox canonist, "the 
term communion (communio) signifies the sum total of all the rights in which 
the man who enters the Church becomes participant and especially when he be- 
comes communicant of the sanctifying and saving means of the Church, the first 
of which should be the partaking of the immaculate sacrament of the Body and 
Blood of Christ"'1.

Accordingly, it is natural that he who is proved to be unworthy of the bene- 
fits which he enjoys within the Church, should be removed from her and conse- 
quently be deprived of all these rights and benefits. Indeed, "the essence of any 
ecclesiastical penally, whether it refers to a layman or a clergyman, is the exclu- 
sion from ecclesiastical communion"3. The ultimate cause, of course, of an eccle- 
siastical penalty is not any vindictiveness, but rather the edification and restaura- 
tion of the sinner, within the bosom of the Church, i.e., the sinner’s salvation.

The canons do not restrict the penalty only to those who committed the of- 
fence and as a consequence were cut off from the body of the Church, but apply 
•t also to those who communicate with them, since they are considered to be as 45



guilty as the ones who committed the offences because they disregard and accu- 
se of injustice the authority applying the penalty. This is expressed by c.2 of An- 
tioch which demands that those who communicate with those who are excluded 
from communion should become themselves deprived of communion. Another 
example of the application of the same penalty on those who consent to and co- 
operate with heretics, is found in cc.l, 2 and 4 of the Third Ecumenical Council 
demanding the defroking of the followers of Nestorius, even of those among the 
bishops who, having first condemned him at the Synod, later on joined him in his 
heretical views.

Generally speaking there are two kinds of excommunication. The first one, 
which is of a milder character, entails deprivation from participation in the sac- 
rament of Eucharist for a certain period of time. The second kind, usually called 
"the great excommunication" or "the anathema", entails complete removal from 
the body of the Church. These kinds of excommunication are applicable to both 
clergy and laity.

a) Heretics

By and large, heretics come from those groups of people who are excessi- 
vely strict or fanatical.and who, being influenced by non-Christian factors, at- 
tempt to destort the lenient and philanthropic attitude of the Christian Church“; 
they also come from those who exhibit a spirit of curiosity and obstinence and 
aim at full knowledge of God through penetration into God’s mysteries.

The ancients, according to St.Basil the Great7, applied the term heretic to 
those who were completely cut off and alienated from the faith. Generally spea­
king it is the Church’s right to judge which false doctrine (/ca/co6o£ La) 
should be regarded as true heresy. C. 6 of the Second Ecumenical and c.15 of 
the First/Second Council characterize as a heresy that false doctrine which was 
expressively declared to be such and was condemned by the synods and the Fat- 
hers of the Church“.

C. 1 alone of the Second Ecumenical Council which anathematized the he- 
resies under the Emperors Constantius, Julian and Valens, mentions the Euno- 
mians or Eudoxians, the Semi-Arians or Pneumato-machians, the Sabellians, the 
Marcellians, the Photinians and the Apollinarians, all of whom in one way or an­
other distorted the authentic teaching of the First Ecumenical Council concer- 
ning the Holy Trinity with negative consequences for the unity of the Church. 
This canon is indicative of the multitude of heresies existing at that time.

In spite of the fact that cc.46 and 68 of the Apostolic Canons clearly and 
expressly reject the authenticity of the baptism of heretics and apply severe pe- 
nalties on clergy who recognize it, nevertheless decisions and canons of Ecume­
nical Councils (e.g., c.7 of the Second Ecumenical council and c.95 of the Coun­
cil in Trullo) as well as of other local synods (e.g., the Synod of Carthage which 
accepts the baptism of the returning Donatists) are lenient on this matter and 
classify the heretics returning to the Church into three categories: (a) those who 
are to be (re)baptised; (b) those who are received by chrismation and signing of 
an appropriate libellus; and (c) those who are received by the simple signing of 
such a libellus. This triple division mentioned in the above mentioned c.95 of the 
Council in Trullo already appears in a fifth Century letter sent by Timothy to 
John (both presbyters in Constantinople) and entitled "on the distinction of tho­
se who come forth to our immaculate faith”0.



It should be noted, however, that in the coursc of her history, the Church 
did not always follow a uniform pattern in dealing with baptism performed outsi- 
de her boundaries, since her attitude moved between lenience and ecclesiastical 
economy on the one hand and strictness and exactness on the other - the Iatter 
attitude leading unquestionably, indispensably and unnecessarily to (re)baptism 
(especially in cases of self-defence against heterodox proselytism) of those Co­

rning back to Orthodoxy.
Generally speaking the Church, through pastoral discrimination, applied on 

the same heretics, on the one hand the canonical exactness (äxpt ßc ca) in 
Order to prevent ecclesiastical disruption, and on the other hand ecclesiastical 
economy (o u Kovo/xio.) in order to heal already accomplished disruption.

The whole matter concerning the Orthodox attitude towards heterodox 
baptism is today of central importance not only because of inter-Church rela- 
tions, but also because of the well known text known as B.E.M. of the World 
Council of Churches.

This subject - as to whether or not non-Orthodox baptism can be accepted 
- is so basic and crucial that at the recent (June 1985) Inter-Orthodox Boston 
Symposium on B.E.M., it was stressed by Orthodox theologians that a lot of self- 
criticism is required on this subject, and also that the Orthodox Church should 
clearly define the basic criteria pertaining to the authenticity of non-Orthodox 
baptism10.

Returning now to the severity of the ancient canons, I should also mention 
c-46 of the Apostolic Canons which threatens with deposition those bishops and 
Presbyters who accepted hcretical baptism or sacrificc.

Similarly the canons also reject the Ordination of heretics (c.68 of the Apo­
stolic Canons, etc.); according to the commentators, whichever rites and perfor- 
med by heretics are common and empty of any grace or sanctifying power, be­
cause the heretics have no priesthood.

Besides, a heretic is never accepted as a credible witness against a bishop 
(c.75 of the Apostolic Canons), just as any accusation of his against a bishop, in 
relation to ecclesiastical matters, is never acceptable (c.6 of the Second Ecume- 
nical Council).

Other canons, as for instance c.45 of the Apostolic Canons and c.33 of Lao- 
dicea, prohibit sharing in prayer with heretics. The Iatter of the two includes in 
the prohibition concerning prayer in common also the schismatics, without envi- 
saging any penalties for the transgressors; the former one (c.45 of the Apostolic 
Canons) excommunicates those who simply cngage in prayer in common and de- 
Poses those allowing heretics to perform as clerics11.

b) Schismatics and Separatists (Trapacrvväyuyo c )

According to St. Basil the Great (c.l) the ancients used the term schism for 
those who quarelled among themselves on certain ecclesiastical issues and solva- 
ble matters. Whatever the cause of the schism, the rcsult of it is always a separa­
ten from the unity of the Church by the establishment of a separate religious 
Community.

On the whole, schismatics are punished cqually severely as the heretics (sec 
for example canons of the Council of Carthage). St. Augustine12 says that "therc 

no schism which does not first produce a heresy in order to justify its separa­
ten from the Church". In his question on chapter 13 of the Gospel of Matthew 47



he says: "A schism which perpetuates its evil existence becomes a heresy or is 
brought down to the level of heresy, although the schismatics are made such not 
by a difference in faith but by a loss of the fellowship of communion"13.

Nevertheless, we do find in sorae areas of canonical teaching of the Church 
an attitude more lenient towards schismatics than towards heretics, because, as 
St.Basil the Great says in his c.l, the schismatics "still belong to the Church". 
Thus, St. Basil institutes that the baptism of schismatics should be accepted 
kcxt ' o £ kovo/xl av because some Fathers from Asia regarded it as 
commendable; according to the interpretation of the Rudder, this baptism "does 
not involve any complete departure from faith"; the same Rudder observes that 
the Fathers "exercised condescension and economy in the case of all schismatics" 
(as far as their baptism was concerned)1\

More specifically the so-called First/Second Council, having in view the 
schismatic tendencies of the Ignatians, through many of its canons (12,13,14,15) 
dealt with schisms and separations (napaovväycoyo t) of clergy against 
their own bishops and ordered that clergy who exhibit such behaviour together 
with those who agree with them, should be deposed; while those of the laity who 
become their followers should be excommunicated as breaking up the body of 
Christ. On the contrary, those who abstain from a communion with the bishop, 
even before his condemnation by a synod on account of his heretical preaching 
and teaching already condemned by the holy synods and Fathers, not only they 
escape punishment but also enjoy the honor which is proper to all Orthodox 
(c.15). It should be stressed here, because of the excessive attitude of some, that 
the alleged heresy of the bishop should be clearly condemned by the Holy Synod 
and Fathers.

C. 6 of the Second Ecumenical Council speaks also against those who sepa­
rate themselves from their own bishops, numbering those who stand apart from 
and conspire against their canonical bishops among the heretics, even if they 
happen to retain their integrity in the faith. This is justly so, since those who be- 
have in this way cut themselves off from the eucharistic community, which is 
episcopocentric, and set up their own altar.

We have seen what the First/Second Council said for the trapao-vva- 
ywy o t alongside with the schismatics, St. Basil the Great, in his c.l, applies the 
name napaovväywyo t to rebellious presbyters and bishops, who, having 
been punished for canonical transgressions, did not obey the decision of the 
Church, but continued to perform their priestly and episcopal functions, mislea- 
ding some of the faithful who cut off themselves from the Catholic Church. 
These napaovväywyo i are received back when they repent and return to 
the communion of the Church without any other procedure; those of them who 
belonged to the clergy are accepted into their own order and office as they held 
previously.

Later on, Dositheos of Jerusalem, adopting a more severe attitude, says 
that a Separatist movement {no.paovva.ywyo l ) is a kind of schism with­
out heresy13.

c) Pagans and Jews

Quite different, of course, is the category of those among the non- 
communicants with the Church who never had had any relation with the Christi- 

48



an faith or the Church, namely the unbelievers who completely reject the incar- 
nate economy of the Divine Logos.

The canons10 make special reference to Jews, prohibiting intermarriage 
with them, eating their unleavened bread, receiving medical Service from them, 
bathing with them in public baths, fasting and celebrating Easter with them; the 
canons threaten with deposition those among the clergy and with excommunica- 
tion those of the laity who do not comply with the above prohibitions.

C. 8 of the Seventh Ecumenical Council - having in view, most certainly, the 
Edict of Emperor Leo III the Isaurian (717-741), issued in 722, through which 
the Jews were compelled to accept Christianity - refers to those among the Jews 
who, pretending to be christianized, were, in fact rejecting and mocking Christ. 
This canon Orders also that such persons "should not be accepted to communi- 
°n, nor to prayer, nor to the Church ... nor to have their children baptised" ex- 
cept when they return out of true faith and confess with all their heart.

d) The Excommunicated

In cases of "excessive evil", i.e., in cases of grave canonical transgressions, 
the canons cut off completely the offenders from the body of the Church.

Thus, for instance, those who apostatize willingly, rejecting Christian faith 
and accepting another non-Christian religion, or atheism, if they repent and re­
turn to the Church, they are excluded from divine communion for life; they are 
allowed to partake of the immaculate sacrament of the Body and Blood of 
Christ only on the last moments of their life.

However, the canons which were issued during the period of persecutions 
are more lenient because of the violence which was exercised upon these aposta- 
tes. Such canons referring to apostates are the following: c.62 of the Apostolic 
Canons, c.ll of the First Ecumenical Council, cc. 1 and 2 of Ancyra, c.73 of St. 
Basil the Great, c.2 of St. Gregory of Nyssa and almost all the canons of St. Peter 
of Alexandria.

Furthermore concerning the simoniacs, both ordaining and those ordained, 
>n spite of the basic principle which on the basis of Holy Scripture is articulated 
By c.25 of the Apostolic Canons - i.e., the principle "you shall not judge twice on 
the same matter" -, cc.29 and 30 of the Apostolic Canons envisage not only the 
deposition but also complete excommunication from the Church.

e) Persons who wilfully and officially go out of the Church's Communion

There have always been in the Church those who become Christians by 
baptism but since then remained Christians not only in name and on paper. They 
have never been conscious and active members of the Church.

Nevertheless, there are cases today where Christians demand, for various 
reasons, to leave the Church, and join another dogma or religion, or even athe­
ism.

The canons do not mention this category. It is however a de facto case that 
the Church cannot ignore. There is already a bibliography on this question17.

* * *

49



By way of summarizing all the above, we could say that Ihe ancient canons 
are sufficiently severe concerning the subject of ecclesiastical communion, wit- 
hout, of course, excluding the application of the principle of economy.

Of course, these canons could not have referred to later heresies or schisms 
or to later divisions of the Church. However, these divisions are a fact today and 
the Orthodox Church is in contact and dialogue, seeking ultimately sacramental 
communion. It should be noted, of course, that we Orthodox understand this 
aim of communicatio in sacris only as a consequence and the final Step, as con- 
stituting expression of identity of faith, but never actually as a means leading to 
it.

It should perhaps be said by way of concluding that in view of the bilateral 
and multilateral theoiogical dialogues going on, a spirit of objective and imparti­
al sensitivity is required from all the participants, since the aim is the Union of 
the Christians on the unchanged faith and Order of the undivided one, holy, cat- 
holic and apostolic Church.

Notes

1 St. Photius, Homilies, 16,162.
2 The Rudder, referring to the emperors Constantius, Julian and Valens 

says: "These three emperors persecuted tne Church for forty years so that at the 
end only afew saints remained orthodox to reprove heresies" (in Greek), ed. 1957, 
p.155. St.Basil the Great expresses the relevant Situation of his times in the follo- 
wing terms: "Love fainted away, as well as the sound teaching of the fathers; 
shipwrecks of faith are frequent; pious tongues keep silent..." (Epistle 164, 2).

3 Th.Zissis, The action of tne Holy Spirit in the Church, in: J-Anastasiou, 
The Holy Spirit (in Greek), Thessalonica 1971, p.196.

4 N.Milasch, The Ecclesiastical Law of the Eastern Orthodox Church (in 
Greek), Athens 1906, p.707.

5 Milasch, op.cit.(4), p.708.
6 J.J.Kotsonis, Problems of "Ecclesiastical Economy" (in Greek), Athens 

1957, p.6.
7 C.l.
8 C.RalliSj Penal Law (in Greek), Athens 1907, £.314.
9 T/JUf Tafft-9 c vpi a/coptv^ rcov npoac pxoptccov 

tt) a y t a t ov ’Oz oy /ecrd o X t ktj /ca i' an ocr r o X t k rj
E/t/cXpcrt a. Kat npÜTTf piv tcx( 19 £otL t&v öcopc- 

uejiu tov aytov ßanr i aparo 9. Acyrcpa^öc juv prj 
ßaixT t f opc vcov' xpt- opeveov 6 c pv po> reu ayeu. Kat 
TpiTT) TUV pr/TC ßaTTT t C OpC VCOV pT) T C XP^OpZV(X)V, 
dXXa povov ava'dzpar l^Övtcov ttjv löiav /cai naaav 
aWr)v aeptOLV .{P.G. 86,12-13).

10 Episkepsis, no.339 (1.7.1985), (Greek edition), pp.10-11.
11 As is well known, these canons are often cited by those who oppose 

prayer in common between Orthodox and heterodox in the context of the Con­
temporary ecumenical dialogue.

12 Epistle 101, in: The Rudder, op.cit.(2), p.589., n.l.
13 Quaestionum septemdecim in Matthaeum, 1,13 et passim.
14 The Rudder, op.cit.(2), Comment on Canon 1 of St.Basil the Great, 

p.589.
15 History of the Patriarchs of Jerusalem (in Greek), Bucharest 1715, p.968.
16 Cc.7 and 70 of the Apostolic Canons, c.14 of the Fourth Ecumenical 

Council, c.ll of the Council in Trullo, c.l of Antioch, c.37 of Laodicea.
17 See, for example, the recent work: Austritt aus der Kirche - Sortie de 

50 l’6glise. Publie par L.Carlen, Fribourg 1982, Editions universitaires, p.323.



die grade der communio im katholischen kirchenrecht

Richard Potz, Wien

Zu den Schlüsselbegriffen des 2. Vatikanums zählt ohne Zweifel "commu- 
nio", ein Begriff, der besonders für die nach dem Konzil anhebende rechtstheo­
logische Grundsatzdiskussion von großer Bedeutung war. Dietrich Pirson hat 
vor kurzem darauf hingewiesen, daß, obwohl ein breites Spektrum der Meinun­
gen vorhanden ist, man immer wieder auf diesen Begriff stößt, der offenbar als 
weitgehend geeignet akzeptiert wird, um die neuen Tendenzen auf einen Nenner 
zu bringen’.

Als zentraler ekklcsiologischer Begriff umfaßt communio eine Vielzahl von 
Relationen von der vertikalen Gemeinschaft Gottes mit dem Menschen bis zur 
Gemeinschaft aller Menschen, die zum Heile berufen sind. Es sei hier nur an die 
umfangreiche Untersuchung von Oskar Saier aus dem Jahre 1973 erinnert’.

Aufgabe dieses Beitrages ist es nun, einen Aspekt dieser communio-Ekkle- 
siologic mit seinen kirchenrechtlichen Implikationen herauszuheben, nämlich 
die communio interecclesialis, also die zwischen der katholischen Kirche und 
den anderen Kirchen bzw. kirchlichen Gemeinschaften’ bestehende communio 

°on plena.
Ehe ich jedoch auf die communio interecclesialis - also den vom Ärgernis 

der Trennung bestimmten Bereich der communio - im besonderen zu sprechen 
komme, seien einige allgemeine Bemerkungen zur Entwicklung der communio- 
Ekklesiologie und ihrer kirchenrcchtlichen Konsequenzen vorangestellt.

1. Die Grundlagen der Communio-Ekklesiologie

Sowohl Paul VI. als auch Johannes Paul II. haben die Bedeutung der com- 
munio-Ekklesiologie für die Neukodifikation des Kirchenrechts immer wieder 
herausgestellt. Johannes Paul II. hat in "Sacrae disciplinae leges" den lateini­
schen Kodex als "Bemühen, die konziliare Ekklesiologie in die kanonistische 
Sprache zu übersetzen" bezeichnet und unter den Elementen, die das wahre und 
eigentliche Bild der Kirche ausmachen, die Lehre hervorgehoben, die die Kirche 
als communio ausweist.

Es sind sich nun alle Kommentatoren des neuen Kodex darüber einig, daß 
er ein Nebeneinander von zwei Kirchenbildern enthält. Neben der vom 2. Vati­
kanum wiederentdeckten communio-Ekklesiologie findet sich auch die traditio­
nelle societas-perfecta-Lehre als Basis vieler Bestimmungen. Bei der Begrün­
dung dieser Zweischichtigkeit zeigen sich zwei unterschiedliche Auffassungen.

Für die einen dokumentiert der CIC 1983 damit den Charakter einer Über­
gangslösung. Vertreter dieser Auffassung meinen, die Elemente der societas- 
Fkklesiologie im Kodex seien darauf zurückzuführen, daß die communio-Ekkle- 
si°logic in ihren rechtlichen Implikationen noch nicht tief genug ausgelotet sei. 
Für diese Autoren besteht trotz oder gerade wegen des neuen Kodex weiterhin 
die Aufgabe der Kanonistik "die communio-Ekklesiologie ausnahmslos in allen 
Bereichen und Bestimmungen der kirchlichen Rechtsordnung konsequent zur 
Geltung zu bringen" - so eine jüngst von Hubert Müller erhobene Forderung4. 51



Die andere Auffassung sieht das Weiterbestehen von Elementen der socie- 
tas-Lehre durchaus als Konsequenz des 2.Vatikanums, da das Konzil die Kirche 
nicht nur als communio sondern auch als societas versteht. Bekanntlich spricht 
das Konzil von einer komplexen Wirklichkeit, die die unsichtbare wie die sicht­
bare Kirche umfaßt. Zur Darstellung dieser komplexen Wirklichkeit müsse man 
sich verschiedener Modelle bedienen. Auch der Begriff communio stelle nur ei­
nes dieser Modelle dar. Diese Auffassung vertritt Castillo Lara, wenn er den 
Vorwurf macht, es werde manchmal in exklusiver Weise das - im übrigen unvoll­
kommen formulierte - Modell der communio bevorzugt und die hierarchische 
und juristische Dimension, die ein essentielles Element der sichtbaren Kirche 
ist, zurückgewiesen3.

Bemerkenswert an dieser Auffassung ist, daß dem Modell der communio 
die hierarchische und juristische Dimension der sichtbaren Kirche gegenüberge­
stellt wird. Damit wird unausgesprochen die juristische Dimension als mit der 
societas-Ekklesiologie notwendig verbunden dargestellt. Man erhält geradezu 
den Eindruck, es seien juristische Sachzwänge, die zu einem Beibehalten von 
Elementen der societas-Lehre im neuen Kodex führen.

Es scheint mir notwendig, den Hintergrund dieser Überlegungen etwas 
aufzuhellen, um einerseits die aktuelle Situation der Lehre von der communio 
interecclesialis besser zu verstehen und andererseits die Möglichkeiten für eine 
kanonistische Weiterentwicklung auf dem Boden der communio-Ekklesiologie 
aufzuzeigen.

Zunächst ist festzuhalten, daß unbestritten die societas-Lehre ein beson­
ders juristisch geprägtes Kirchenbild vermittelt; es wird daher aus gutem Grund 
von einer juristischen Ekklesiologie gesprochen. Der historische Hintergrund ist 
allgemein bekannt. Die societas-perfecta-Lehre sowie die mit ihr verbundene 
spezifische Rechtsordnung, das lus publicum ecclesiasticum, sind aus der apolo­
getischen Haltung der Kirche in der späten Neuzeit entstanden. Sie wurzeln in 
der doppelten Frontstellung des neuzeitlichen Katholizismus gegenüber Refor­
mation und absolutem Staat und sind das konsequente Ergebnis der Übertra­
gung neuzeitlichen Anstaltsdenkens auf die Kirche.

Der Herausforderung durch die Betonung der ecclesia invisibilis durch die 
Reformation und durch den Allzuständigkeitsanspruch des neuzeitlichen Staates 
begegnete die Kirche mit dem Konzept einer societas hierarchica, die als socie­
tas perfecta in sich geschlossen rechtlich durchgebildet ist und sich mit klaren 
Mitgliedschaftsregeln von anderen societates abgrenzt. Als Grundlage diente die 
klassische Formulierung Bellarmins, wonach die Kirche ein "coetus hominum" 
sei "ita visibilis et palpabilis ut est populi Romani vel regnum Galliae aut res pu­
blica Venetorum," dessen Mitgliedschaft durch drei Elemente bestimmt sei, 
durch Taufe, Glaube und Anerkennung der Hierarchie.

Dieser Ansatz wurde nun - allerdings immer noch im Rahmen der societas- 
Ekklesiologie - anders akzentuiert und weitergebildet durch den CIC 1917. Dort 
heißt es in c.87: Durch die Taufe wird ein Mensch Person in der Kirche Christi 
mit allen Rechten und Pflichten eines Christen, soweit nicht bezüglich der Rech­
te ein obex besteht, der die kirchliche Gemeinschaft hindert, oder eine von der 
Kirche verhängte Zensur.

Die Erfüllung der Pflichten erscheint darin unteilbar, nur wer die Pflichten 
voll erfüllt, genießt auch die Rechte in der Kirche. Wer auch nur eine der in der 
Bellarmin’schen Definition enthaltenen Mitgliedschaftspflichten nicht erfüllt, ge­
nießt nicht die fundamentalen sich aus der Taufe ergebenden Rechte. Darin ist



nun insoferne eine Weiterentwicklung enthalten, als die Taufe die Mitgliedschaft 
>n der Kirche, juristisch als Personsein in der Kirche formuliert, begründet, und 
nicht erst Taufe plus Glaube plus Anerkennung der Hierarchie.

Da aber die katholische Kirche mit der in c. 87 genannten Kirche Christi 
gleichgesetzt wurde, bedurfte es einer rechtlichen Fiktion, durch die die nichtka­
tholischen Christen zu Mitgliedern der katholischen Kirche wurden. Das ergab 
die Gleichbehandlung von Apostaten, Häretikern und Schismatikern, die zwar 
durch die Taufe Mitglieder der Kirche geworden waren, aber mangels der Er­
füllung ihrer Pflichten unterschiedslos der Rechte in der Kirche nicht teilhaftig 
wurden.

Einen weiteren Schritt - noch immer auf dem Boden der societas-Lehrc - 
geht Pius XII. in seinem Rundschreiben ’Mystici Corporis Christi’ von 1943.
Hier heißt es: "In Ecclesiae autem membris reapse ii soli annumerandi sunt, qui 
regenerationis lavacrum receperunt veramque fidem profitentur, neque a Cor­
poris compage semet ipsos misere separarunt, vel ob gravissima admissa a legiti- 
roa auctoritate seiuncti sunt."*

Für die Kirchenzugehörigkeit bedeutet dies den Übergang von der recht­
lich bestimmten Mitgliedschaft zur theologisch bestimmten Gliedschaft im Cor­
pus Christi Mysticum. Durch die Gleichsetzung des mystischen Leibes Christi 
mit der katholischen Kirche bleibt die Einheitlichkeit in der Zuordnung jedoch 
erhalten. Den Nichtkatholiken wird ein votum ecclesiae unterstellt, die juristi­
sche Fiktion wird durch eine psychologische abgelöst. Konsequenterweise bleibt 
auch die prinzipielle Gleichbehandlung von Schisma, Häresie und Apostasie er­
halten, die allesamt "natura sua" eine Trennung vom Corpus Ecclesiae bedeuten.

Trotzdem ergaben sich aus "Mystici Corporis Christi" zwei Anhaltspunkte 
für eine Weiterentwicklung der Doktrin. Da war einmal das kleine Wort 
"rcapse”, und dann waren noch die auf die zukünftige Einheit der Kirche bezo­
genen Schlußworte des Rundschreibens, wo von dem eigenen Vaterhaus, in das 
die Nichtkatholiken zurückkehren, die Rede ist.

Mörsdorf weist einmal in einer Anmerkung darauf hin, daß das Wort reap- 
sc erst durch einen Stilisten in den Text des Rundschreibens gekommen sein 
soll7; aber warum soll sich der Heilige Geist nicht eines lateinischen Stilisten 
bedienen. Wie dem auch sei, der Schluß, der aus ’reapse" gezogen wurde, etwa 
durch Augustin Bea in "L’unione dei Christiani" 1962, war, daß das Rundschrei­
ben, ebenso wie bereits c. 87 CIC 1917, nur Aussagen über die volle Zugehörig­
keit zur Kirche mache, es darüber hinaus aber völlig offen lasse, ob es daneben 

"och Formen abgestufter Gliedschaft gebe*.
Es soll nicht unerwähnt bleiben, daß im Jahr, in dem die Lehre von der 

Kirchengliedschaft ihre letzte Ausformung vor dem 2. Vatikanum erhalten hatte, 
ako 1943, der berühmte Aufsatz von Hertling über die communio-Verfassung 
der frühen Kirche erschien, der dann später so entscheidend für die Wiederent­
deckung der communio-Verfassung der Kirche war*.

Die durch "Mystici Corporis Christi" in Gang gesetzte lebhafte Diskussion 
Ur" das kirchliche Gliedschaftsrecht bestimmte anfangs noch die Beratungen des 
Konzils.

In einer immer wieder zitierten Bestandsaufnahme am Vorabend der Kon- 
zilsberatungen stellte Heribert Schauf drei Auffassungen einander gegenüber10.

erste ist die am Text von "Mystici Corporis Christi" ausgerichtete Lehre, die 
aufgrund von zwei positiven und zwei negativen Voraussetzungen nach dem 
Schema "alles oder nichts" Kirchcngliedschaft bestimmt. Die zweite beruht auf 53



der Unterscheidung von konstitutioneller und tätiger Mitgliedschaft, wie sie von 
Mörsdorf aufgrund der Formulierung des c. 87 CIC 1917 aufgestellt wurde. Es 
war dies der bedeutsamste Versuch gewesen, noch im Rah men der societas- 
Lehre das starre entweder-oder-Schema des traditionellen Mitgliedschaftsden­
kens zu überwinden. Die dritte Auffassung wurde von Schauf folgendermaßen 
umschrieben: Kirchengliedschaft ist gestuft und kommt gestuft vor ... echte Glie­
der, wenn auch minderen Ranges, sind alle Getauften, wenigstens solange sie 
den übernatürlichen Glauben besitzen und bekennen.

Soweit also die dem Konzil vorliegenden Auffassungen. Die Schemata von 
1962 und 1963 blieben zunächst den Formulierungen von "Mystici Corporis 
Christi“ verhaftet und entsprachen der ersten von Schauf zitierten Lehre. 1964 
kam es dann zum entscheidenden Durchbruch der communio-Ekklesiologie am 
Konzil1*. Der Endtext der Kirchenkonstitution Lumen Gentium vermeidet den 
Begriff membrum zur Darstellung der Kirchenzugehörigkeit. An die Stelle des 
mißverständlichen reapse incorporantur des Schemas von 1962 trat das plene in- 
corporantur, und als weiteres Element wurde der Beschreibung der Kirchenzu­
gehörigkeit das "Spiritum Christi habentes" hinzugefügt, woran sich später eine 
kanonistische Kontroverse knüpfte, die uns noch kurz beschäftigen wird. Damit 
war der Weg frei für eine neue Sicht des Verhältnisses zu den getrennten Chri­
sten, vor allem aber auch zu den Gemeinschaften, in denen sie leben.

Der für die neuzeitliche Ekklesiologie typische Zusammenhang von Kir­
chenbegriff und Kirchenzugehörigkeit wird auch durch das 2. Vatikanum auf­
rechterhalten. Das Aufgeben des gliedschaftsrechtlichen Denkens zugunsten des 
Modells der gestuften commmunio findet seine Absicherung durch das vielzi- 
tiertc Abgehen von der totalen Identifizierung der katholischen Kirche mit der 
Kirche Christi in der Formulierung: “Haec Ecclesia subsistit in Ecclesia Catholi- 
ca" anstatt des ursprünglich vorgesehenen "... est Ecclesia Catholica”.

Die in Art.14 Lumen Gentium angesprochene plena communio läßt nun 
Raum für eine Vielfalt von Abstufungen und für die damit verbundene Dynamik 
in] Verhältnis zu den anderen Kirchen. Art. 15 Lumen Gentium beginnt dement­
sprechend auch mit den Worten: "Mit jenen, die durch die Taufe der Ehre des 
Christennamens teilhaft sind, den vollen Glauben aber nicht bekennen oder die 
Einheit der Gemeinschaft unter dem Nachfolger Petri nicht wahren, weiß sich 
die Kirche aus mehrfachem Grunde verbunden" und weiters "... ja sie anerken­
nen und empfangen auch andere Sakramente (sc. als die Taufe) in ihren eigenen 
Kirchen oder kirchlichen Gemeinschaften."

Darauf aufbauend konkretisiert das Ökumenismus-Dekret drei allgemeine 
Stufen der communio:

1) Der Glaube an Christus
2) Der Glaube an die Erlösung im menschgewordenen Gottessohn, an die 

Dreifaltigkeit und an die kommende erlöste Welt
3) Der Glaube an die kirchenstiftende Kraft des Wortes Gottes.
Weitere Differenzierungen erfolgen dann in Hinblick auf bestimmte Kir­

chen und kirchliche Gemeinschaften. Wie bekannt hat das Konzil in diesem Zu­
sammenhang an vielen Stellen die besondere Nähe zu den orthodoxen Kirchen 
festgestellt. Im dritten Kapitel des Ökumenismus-Dekrets Nr.14 bis 19 wird eine 
ausführliche "besondere Betrachtung der orientalischen Kirchen" gepflogen. 
Herausgehoben ist dabei, daß diese Kirchen trotz ihrer Trennung wahre Sakra­
mente besitzen, vor allem aber in der Kraft der apostolischen Sukzession das

54 Priestertum und die Eucharistie, wodurch sie in ganz enger Verwndtschaft bis



heute mit der katholischen Kirche verbunden sind. Weiters erklärt das Konzil 
feierlich, um jeden Zweifel auszuschließen, daß die Kirchen des Orients, im Be­
wußtsein der notwendigen Einheit der ganzen Kirche, die Fähigkeit haben, sich 
nach ihren eigenen Ordnungen zu regieren, wie sie der Geistesart ihrer Gläubi­
gen am meisten entsprechen und dem Heil der Seelen am besten dienlich sind. 
Es wird damit für die orientalischen Christen in besonderer Weise herausge­
stellt, daß sie in einer dann auch vom katholischen Kirchenrecht zu berücksichti­
genden Weise Mitglieder ihrer Kirchen sind.

Die besondere Betrachtung der orientalischen Kirchen schließt das 
Ökumenismus-Dekret mit dem schönen Bild des Konzils von Florenz ab: Das 
Heilige Konzil hofft, daß die Wand, die die abendländische und die orientali­
sche Kirche trennt, einmal hinweggenommen werde und schließlich nur eine 
einzige Wohnung sei, deren fester Eckstein Jesus Christus ist, der aus beiden ei­
nes machen wird."

Halten wir also fest: Mit der Anerkennung ekklesialer Qualität in den an­
deren Kirchen und der damit verbundenen Aufgabe der totalen Identifikation 
der Kirche Christi mit der katholischen Kirche wurde seitens des Konzils die 
entscheidende Grundlage für die Weiterentwicklung der Ökumene von katholi­
scher Seite gelegt.

Für unseren Zusammenhang ist jedoch ein weiterer Aspekt der communio- 
Ekklesiologie wichtig, und zwar die Partikularkirchen-Ekklesiologie. Die Formel 
"in quibus et ex quibus" von Lumen Gentium 23,1 schuf die Grundlage für das 
Verständnis der Kirche als "communio ecclesiarum". Das Verständnis der Kir­
che als "communio ecclesiarum" und die sich daraus ergebende Stellung der 
Partikularkirchen wurde auch im Rahmen der Arbeiten der Gesellschaft für das 
Recht der Ostkirchen und in dieser Zeitschrift schon mehrfach besprochen12.

So unbestritten die ekklesiologische Bedeutung dieser Aussagen ist, ist 
doch ist noch auf eine terminologische Schwierigkeit zu verweisen. Es findet 
s‘ch in den Konzilsdekreten sowohl der Begriff "Ecclesia particularis"1’ als auch 
"Ecclesia localis"1-, im Ökumenismus-Dekret sogar durch ein "seu" verbunden. 
In der deutschen Übersetzung des CIC wird "ecclesia particularis" mit "Teilkir­
che" wiedergegeben, in den Übersetzungen der Konzilsdekrete findet man für 
"ecclesia particularis" sowohl Partikularkirche als auch Teilkirche.

Da die Übersetzung "Teilkirche" bei der Anwendung auf den ökumeni­
schen Bereich zu Mißverständnissen Anlaß gibt, möchte ich in der Folge - und 
°hne mich weiter auf die terminologischen Unebenheiten der Konzilsdekrete 
Leiter einzulassen - die Begriffe "Partikularkirche" bzw. "Ortskirche" verwenden, 
um deutlich zu machen, daß hier zwei Dimensionen einer ekklesiologischen 
Realität angesprochen sind, "in quibus et ex quibus" die Kirche besteht.

Es kann hier auf die Vielschichtigkeit der mit der Partikularkirchen-Ekkle- 
siologie verbundenen Probleme nicht eingegangen werden. Es sei zunächst nur 
darauf hingewiesen, daß die Lehre von der Kirche als communio ecclesiarum 
Und die zwischen der katholischen Kirche und den anderen Kirchen bestehende 
communio interecclesialis nicht beziehungslos nebeneinandergestellt werden 
können. Mit anderen Worten: Es stellt sich die Frage: Wie ist das Kirche-Sein der 
anderen Kirchen im Rahmen der Relation Universalkirche - Partikularkirche einzu­
ordnen?

53



2. Die nachkonziliare Weiterentwicklung der Communio-Ekklesiologie

Soweit ein kurzer Überblick über die durch das Konzil geschaffenen 
Grundlagen der communio-Ekklesiologie. Sie wurde durch die Lehre sehr 
schnell rezipiert, wobei sich drei Betrachtungsebenen als bedeutsam herausstell­
ten. Die Ebene der communio fidelium, auf der in unserem Zusammenhang die 
Frage der Kirchenzugehörigkeit zu relevieren ist. Zweitens die Ebene der com­
munio ecclesiarum, auf der die Partikularkirchenverfassung unter der Einbezie­
hung der nichtkatholischen Kirchen zu überlegen ist. Und drittens die commu­
nio hierarchica, wo es v.a. darum geht, die Beziehung zu den nichtkatholischen 
Bischöfen zu klären.

a) Rechtliche Auswirkungen der Communio-Ekklesiologie bei W.Bertrams

Alle drei genannten Bereiche der communio haben also für unsere Frage­
stellung ihre Bedeutung. Der erste, der dem Thema der verschiedenen Grade 
der communio einen eigenen Beitrag widmete, war Wilhelm Bertrams im Jahre 
1966lä. Diese bis heute grundlegende Arbeit stellt zwei sich aus den Konzilsaus­
sagen über die communio non plena ergebende Fragen: Genießen nun getaufte 
Nichtkatholiken allgemeine Rechte in der Kirche? und: Üben akatholische Bi­
schöfe wirksam potestas sacra aus?

Ausgehend von der durch den damals noch geltenden CIC 1917 gegebenen 
Rechtslage stellt Bertrams zunächst fest, daß der Genuß der Grundrechte der 
Getauften von der Erfüllung der Grundpflichten abhänge. Daran habe auch das 
Konzil nichts geändert, es habe jedoch eine Reihe von Elementen aufgezeigt, die 
die akatholischen Christen mit der katholischen Kirche gemeinsam haben. So­
weit diese Elemente den Glauben und die - wenn auch nicht volle - Einheit der 
Kirche betreffen, soweit erfüllen die Betreffenden auch Grundpflichten. Und so­
weit sie diese Grundpflichten erfüllen, können sie als Träger von Grundrechten 
angesehen werden.

Dies gelte unbeschadet der Verpflichtung aller Getauften zum Bekenntnis 
des Glaubens und zur Einheit mit der katholischen Kirche. Nach dem Hinweis 
auf die Arbeit von Hertling, der nachgewiesen hatte, daß eine Abstufung der 
communio bereits der frühen Kirche bekannt war, schließt Bertrams mit folgen­
der conclusio als Beantwortung der ersten von ihm gestellten Frage: Das 
2.Vatikanum hat eine communio mit den akatholischen Christen anerkannt, 
zwar nicht plena und perfecta, sondern eine communio, die verschiedene Grade 
haben kann, und zwar so, daß die communio betreffend die übernatürlichen Gü­
ter jenes Ausmaß hat, wie das Glaubensbekenntnis und der Grad der Gemein­
schaft mit der katholischen Kirche bei jenen bzw. bei ihren Glaubensgemein­
schaften vorhanden ist1*5.

Die Beantwortung der zweiten Frage schließt Bertrams an diese Überle­
gungen an. Er geht dabei von der Einheit der potestas episcopalis aus, die drei 
Funktionen hat, das munus sanctificandi, docendi und regendi. Diese Fähigkei­
ten werden durch die Bischofskonsekration übertragen. Aus den Bestimmungen 
über die communicatio in sacris mit den getrennten Ostkirchen leitet er das Be­
stehen einer - wenn auch nicht vollen - communio hierarchica mit den Bischöfen 
dieser Kirchen ab. Die Einheit der bischöflichen Gewalt bringe es aber mit sich, 
daß diese communio nicht auf den liturgischen Bereich und die Verwaltung der

56



Sakramente beschränkt bleiben könne, diese unvollkommene Gemeinschaft 
schlösse daher auch die Leitung dieser Kirchen ein17.

Bertrams weist zwar dann darauf hin, daß er - in Anschluß an die nota 
praevia zu Lumen Gentium - auf die kanonistische Seite der Frage in Hinblick 
auf die Erlaubtheit und Gültigkeit der Ausübung der potestas jurisdictionis sei­
tens der orthodoxen Bischöfe nicht eingehen wolle, aber er hat damit einen 
wichtigen Ansatz zur Beantwortung aufgezeigt.

Auf die Bewertung der nichtkatholischen Kirchen im Rahmen der Partiku- 
larkirchen-Ekklesiologie kommt Bertrams - soweit ich sehe - nicht ausdrücklich 
zu sprechen.

b) Die gegenwärtige Situation

In der Folgezeit waren es mehrere Vorgänge, die die weitere Entwicklung 
der Communio-Ekklesiologie und damit der Lehre von der communio non plena 
bestimmten. Da wäre zuerst die zunehmende rechtstheologische Reflexion zu 
nennen, die seit dem Beginn der Siebzigerjahre die Sensibilität für kanonistische 
Grundlagenforschung deutlich erhöhte und die - was zu hoffen ist - auch nach 
dem Inkrafttreten des neuen Kodex weiter vorangetrieben wird.

Ich möchte aber im folgenden zwei weitere Vorgänge herausheben, die - 
verlangsamend und beschleunigend - in verschiedener Weise auf die Entwick­
lung der communio interecclesialis eingewirkt haben. Daran anknüpfend seien 
einige Vorschläge gemacht, wie etwa eine auf der communio-Ekklesiologie ba­
sierende Kanonistik bei der Lösung anstehender Probleme Hilfestellung bieten 
könnte.

3. Communio-Ekklesiologie und Rechtskodifikation

Die mit dem Ende des Konzils einsetzende Arbeit an der Neukodifikation 
des Kirchenrechts brachte das Problem der Übersetzung der communio-Ekkle­
siologie in die kanonistische Sprache. Wie bereits eingangs erwähnt, stellte sich 
dabei heraus, daß eine einheitlich an der communio-Ekklesiologie ausgerichtete 
Kodifikation nicht bzw. noch nicht möglich war, zu sehr war und ist die her­
kömmliche Kirchenrechtstheorie mit den Strukturen der societas-Lehre verwo- 
ben,B.

Hier mag auch die Diskussion um die verunglückte Lex Ecclesiae Funda- 
mentalis eine Rolle spielen. Viele gewannen im Zuge der Erörterung der diver­
sen Entwürfe die Überzeugung, daß das Problem einer rechtlich befriedigenden 
Kodifikation der communio-Ekklesiologie in all ihren Bereichen der Quadratur 
des Kreises gleichkomme. Der Weg der Diskussion bis zum CIC 1983 kann im 
einzelnen nicht weiter verfolgt werden. Die Tatsache, daß etwa im ersten Buch, 
aber auch teilweise im zweiten Buch des neuen Kodex die alte societas-Lehre 

zugrundgelegt ist, hat natürlich auch für unsere Fragestellung Konsequenzen.

An zwei Beispielen kann dies deutlich gemacht werden:
1) Die Interpretationsbestimmungen des neuen Kodex1® sind praktisch un­

verändert vom alten Kodex übernommen worden in der Meinung, es handle sich 
hiebei um zeitlos gültige rechtstheoretische Aussagen. Es wäre nun Aufgabe der 
Kanonistik aufzuzeigen, daß ein Auslegungskriterium wie etwa der eigentliche 
Wortsinn schon aus sprachtheoretischen Gründen nicht im Sinne eines normativ 57



vorgegebenen Kriteriums verstanden werden kann, sondern daß es notwendig 
ist, den Hintergrund jedes Auslegungsverfahrens durch die Darstellung der 
Vielfalt von Konkretisierungselementen, die sonst verdeckt und unreflektiert 
bleiben, hermeneutisch aufzuhellen.

Wenn der Papst den neuen Kodex mit dem Auftrag an das Kirchenrecht 
verbindet, an der Vervollkommnung der Kirche im Geist des Konzils zu arbei­
ten, dann bedeutet dies wohl folgendes: Der normative Gehalt der Bestimmun­
gen des Kodex ist unter Zugrundelegung der Konzilsaussagen je zu bestimmen; 
nur so kann der Dynamik, die der Auftrag zur Vervollkommnung enthält, ent­
sprochen werden.

Die Kanonistik könnte hier durch das Erstellen entsprechender Argumen­
tationsregeln der Praxis bei der Gewinnung konkreter Auslegungskriterien be­
hilflich sein. Auf unser Thema bezogen könnten solche Regeln verkürzt folgen­
dermaßen lauten:

Jedes Gesetz ist in Hinblick auf die zukünftige Einheit der Kirchen zu interpre­
tieren. Das heißt: Wer gegen eine Auslegung spricht, die zu einer Entfaltung der 
ökumenischen Beziehungen führt, trägt die Argumentationslast.

Als Beispiele für die Anwendung dieser Regel seien die Frage der Mit­
gliedschaft von Nichtkatholiken in katholischen kirchlichen Vereinigungen20 und 
das Mischehenrecht21 genannt. Nach mehreren Veränderungen in den Entwür­
fen findet sich im Kodex keine diesbezügliche Regelung mehr, was in der Kano­
nistik in zweierlei Hinsicht (Mitgliedschaft bzw. Gaststatus) interpretiert wurde, 
wobei beide Interpretationen - soweit ich sehe - historisch-genetisch Vorgehen. 
Das Ergebnis einer Anwendung der genannten ökumenischen Auslegungsregel 
wäre nun, daß die Möglichkeit der Mitgliedschaft gegeben ist, soweit nicht 
durch Partikularrecht, Statuten oder durch auf den konkreten Einzelfall sich be­
ziehende Argumentation sich etwas anderes ergibt.

Gegenüber einer Auslegung, die zu dieser Entfaltung führt, kann man sich 
nicht auf Präjudizien berufen. Mit anderen Worten: Der Verweis auf die ständige 
Rechtsprechung darf nicht dazu führen, daß ökumenische Entwicklungen behin­
dert werden.

Was immer für Rechte Angehörigen einer bestimmten Kirche, die sich noch 
nicht in plena communio mit der katholischen Kirche befindet, eingeräumt werden, 
sind auch auf die Angehörigen jener Kirchen auszudehnen, die ,m gleichen Grad 
der communio zur katholischen Kirche stehen. Wie eine derartige Okumemsche 
Meistbegünstigungsklausel" aussehen konnte, zeigt c.844 § :3 dC, der eine sol­
che Lösung bereits für die Spendung der Sakramente der Buße der Eucharistie 
und der Krankensalbung vorsieht, wo die Regelung für die orthodoxen Kirchen 
auf jene ausgedehnt wird, die nach dem Urteil des Apostohschen Stuhles in der 
gleichen Lage sind wie diese.

2) Ein vieldiskutierter Komplex, in dem sowohl die alte societas-Lehre als 
auch die communio- Ekklesiologie ihren Niederschlag gefunden haben, sind die 
Grundpfiichten und Grundrechte der Gläubigen. Obwohl entscheidende Ver­
besserungen festzustellen sind, ist die Begründung von Grundrechten in der Kir­
che immer noch von der societas-Lehre geprägt22.

58



Es wird das Grundrechtskonzept der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhun­
derts zum Ausgangspunkt genommen, das in den Grundrechten Garantien eines 
vorstaatlichen Freiheitsraumes gesehen und diese daher einseitig individuali­
stisch überzogen hat. Aus der Unübertragbarkeit eines derartigen Grundrechts- 
Verständnisses auf die Kirche wird für diese eine Vorrangigkeit der Grundpflich­
ten abgeleitet. D.h. Grundrechte genießt nur der, der auch Grundpflichten er­
füllt, da es keine vorkirchlichen Rechte des Gläubigen geben kann.

Nun sieht aber sowohl die ursprüngliche als auch die gegenwärtige Kon­
zeption der Grundrechte anders aus. Ich möchte das hier nicht weiter ausfüh­
ren, denn Paul Hinder hat in seinem ausgezeichneten Buch über die Grundrech­
te in der Kirche bereits dieses andere Grundrechtsverständnis auf die Kirche 
übertragen. Ich zitiere: "Grundrechte in der Kirche sind als rechtlich relevante 
institutionelle Ordnung zu verstehen, welche die grundlegenden ekklesialen Be­
ziehungen kerygmatischer, sakramentaler und apostolischer Art so regelt, daß 
die communio und ihre Glieder die kirchlichen Grundvollzüge in Freiheit aus­
üben können."33

Welche Folgerungen hätte ein auf der communio-Ekklesiologie beruhendes 
Grundrechtskonzept dieser Art für unsere Fragestellung?

Es würde bedeuten, daß nicht etwa - wie es noch Bertrams formulierte34 - 
der Genuß der Grundrechte von der Erfüllung der Grundpflichten bestimmt 
wird. Daß in weiterer Konsequenz die verschiedenen Grade der communio mit 
den Angehörigen anderer Kirchen nicht so zu erklären sind, daß sie nur inso­
weit als Träger von Grundrechten angesehen werden können, als sie die Grund­
pflichten zum Bekenntnis des Glaubens und zur Einheit mit der katholischen 
Kirche erfüllen.

Positiv formuliert bedeutet dies vielmehr, daß mit der Taufe für sie die 
Teilhabe an den drei munera und am Missionsauftrag der Kirche genauso gege­
ben ist wie ein Grundrecht auf brüderliche Begegnung, das in einem weiteren 
Grundrecht auf Partizipation konkretisiert wird. Nicht von der mangelnden 
Pflichterfüllung her sollte die Beschränkung der vollen - auch rechtlichen - 
Partizipation gesehen werden, sondern vom Grad der bereits bestehenden Ge­
meinschaft.

Es ist mehr als nur eine Frage der Perspektive, wenn man die Relation so 
sieht, daß mit der Taufe ein Grundrecht auf Partizipation entsteht, das dann 
notwendig - u.a. - die Verpflichtung zur Folge hat, daran mitzuwirken, daß das 
Maß der Einheit in der communio immer mehr zunimmt.

Dies bedeutet zunächst eine Einbeziehung der nichtkatholischen Christen 
in die Grundsatzbestimmung des c. 204 § 1, dann aber auch in die sich aus c. 96 
ergebende Trägerschaft von Rechten und Pflichten dem jeweiligen Grad der 
communio entsprechend und damit auch prinzipiell in den Kreis der Adressaten 
der Grundrechte und Grundpflichten35.

Wie man sich eine praktische Konsequenz dieser Überlegung vorstellen 
kann, zeigt sich am Beispiel der Reform des Mischehenrechtes, hier v.a. mit dem 
Übergang von der auf ein Ehehindernis bezogenen Dispens zur licentia. Zutref­
fend formuliert H.Heinemann: "Die konfessionsverschiedene Ehe ist damit nicht 
nur ein rechtliches, sondern im Entscheidenden ein theologisches Problem; in 
ihr zeigt sich die "communio", aber zugleich auch das Fehlen der "plena commu­
nio". Dies ist bei allen rechtlichen Aussagen und Folgerungen mitzudenken"3“. 
Es ist in diesem Zusammenhang allerdings fraglich, ob die Normierung des c. 
1125: "Eine solche Erlaubnis kann der Ordinarius gewähren, wenn ein gerechter



und vernünftiger Grund vorliegt" nicht noch zu sehr an der "Hindernis"-Struktur 
festhält und ob nicht eine Verlagerung der Argumentationslast vom Dispenswer­
ber auf das für die Erteilung der licentia zuständige Organ eine adäquatere Lö­
sung gewesen wäre.

Gerade für die Grundrechte hat zu gelten, was Remigiusz Sobanski gene­
rell als eine zentrale Funktion des Rechts bezeichnet, nämlich Faktor der Akti­
vierung der Gemeinschaft zu sein, in unserem Fall also der Aktivierung einer 
noch unvollkommenen Gemeinschaft, sei es im "großen" ekklesiologischen Rah­
men, sei es in Hinblick auf die Ehe.

Es geht also um eine positive Bestimmung der nichtkatholischen Christen 
auf der Ebene der Christenrechte. Wie bereits oben erwähnt, wurde in Lumen 
Gentium den traditionellen Elementen der Kirchenzugehörigkeit die Wendung 
"Spiritum Christi habentes" vorangestellt. Im Zuge der Übersetzung der Konzils­
aussagen in die kanonistische Sprache wurde diese Partizipialkonstruktion weg­
gelassen (c. 205).

Der Hauptgrund dafür scheint mir zu sein, daß die Kodifikatoren hier so in 
den gliedschaftsrechtlichen Kategorien der societas-Ekklesiologie verfangen wa­
ren, daß sie sich nicht zu einer Positivierung - etwa in der von Hubert Müller 
vorgeschlagenen Weise27 - aufraffen konnten.

Dies hat aber auch sein Gutes. Zu Recht weist Peter Krämer darauf hin, 
daß nach Ökumenismus-Dekret Art.2 die Wirksamkeit des Heiligen Geistes und 
damit auch der Geistbesitz als Voraussetzung in allen Graden der communio ge­
geben ist. Eine lineare Hinzufügung des "Spiritum Christi habentes" hätte in 
Hinblick auf die communio non plena zu mißverständlichen Interpretationen 
führen können28.

Wenn also jemand in der Taufe wiedergeboren, im Besitz des Geistes Chri­
sti durch die Bande des Glaubensbekenntnisses und der Sakramente mit der ka­
tholischen Kirche verbunden ist, dann ist er primär als Träger von jenen Rech­
ten anzusehen, die durch c. 204 § 1 angesprochen sind und nicht primär als je­
mand, der seine Pflichten nicht voll erfüllt.

Nur so kann die zentrale Aufgabe einer auf der communio-Ekklesiologie 
beruhenden kirchlichen Rechtsordnung erfüllt werden, die darin besteht - jetzt 
zitierte ich Dietrich Pirson -, "institutionelle Vorkehrungen zu treffen, damit 
communio als Wirkung des Heiligen Geistes entstehen kann."2“ Insoweit hat das 
Kirchenrecht seinen Anteil ad aedificationem Ecclesiae.

4. Ökumenischer Dialog und Kirchenrecht

Der zweite nachkonziliare Prozeß, der unmittelbarer das Problem der 
communio non plena betroffen hat, zeigt sich in der Vielzahl der ökumenischen 
Dokumente, die als Ergebnis der Arbeiten zwischenkirchlicher Kommissionen 
vorliegen bzw.anläßlich der Begegnungen der Päpste v.a. mit den Häuptern der 
orthodoxen Kirchen, aber auch der anglikanischen Kirche veröffentlicht wurden.

Diese Kontakte, ihre Ergebnisse und deren kanonistische Konsequenzen 
sind Gegenstand einiger Beiträge in diesem Band. Ich möchte hier nur allge­
mein auf Probleme, die sich aufgrund dieser intensiven ökumenischen Arbeit auf 
den Ebenen der communio hierarchica und der communio ecclesiarum ergeben, 
eingehen.

Ich habe auf die grundlegende Bedeutung der Partikularkirchen( = Orlskir- 
60 chen) - Ekklesiologie für die nachkonziliare Kirche und den neuen lateinischen



Kodex bereits hingewiesen. Die Partikularkirchen-Ekklesiologie wurde jedoch 
nur sehr spät und zögernd mit den in nicht voller Gemeinschaft stehenden Kir­
chen in Verbindung gebracht. Der Anlaß dafür war die sich aus den Dialogen 
mit den anderen Kirchen ergebende Notwendigkeit ekklesiologisch konkret zu 
werden.

Dies wird sehr schön deutlich an einem Bericht von Kardinal Ratzinger 
über Probleme und Hoffnungen des anglikanisch-katholischen Dialogs, veröf­
fentlicht in der internationalen katholischen Zeitschrift "Communio" 19833°.

Ratzinger setzt sich dabei unter anderem kritisch mit einer Formulierung 
des Konsensdokumentes Authority in the Church auseinander, wo es heißt, das 
2. Vatikanische Konzil erlaube die Aussage, daß einer außerhalb der Kommu­
nion mit Rom stehenden Partikularkirche vom Standpunkt Roms aus nichts an 
ihrem Kirche-Sein fehle außer der Zugehörigkeit zur sichtbaren Manifestation 
der vollen christlichen communio.

Eine solche Behauptung berufe sich, so Ratzinger, zu Unrecht auf das 
Konzil, damit würde die Kircheneinheit zu einer entbehrlichen, wenn auch wün­
schenswerten Äußerlichkeit degradiert und der Charakter der Universalkirche 
zu einer bloß äußeren Darstellung abgewertet, die für die Konstitution des Ek- 
klesialen unerheblich ist.

Halten wir also zunächst fest, daß unbestritten davon ausgegangen werden 
kann, daß die Partikularkirchenverfassung auch die nicht in plena communio mit 
Rom stehenden Kirchen umfaßt. Die sich daran anschließende Frage, was die 
nichtkatholischen Kirchen in ihrer Qualität als Ortskirchen von den katholischen 
Partikularkirchen unterscheidet, scheint in der Lehre derzeit noch offen zu sein, 
denn es fehlt - so eine Formulierung Eugenio Coreccos - "eine klare Antwort auf 
folgende Frage: Kennzeichnen die Kategorien Universalkirche - Partikularkir- 
che die Existenz zweier material unterschiedlicher kirchlicher Realitäten, die 
sich gegenseitig durchdringen (dies ist wohl die vom Konzil bewußt oder unbe­
wußt getroffene Lösung), oder sind sie vielmehr nur als zwei notwendige forma­
le Dimensionen der einen Kirche Christi zu betrachten."31

Die Richtung, die Corecco in der Folge für einen "korrekten ekklesiologi- 
schen Annäherungsversuch" angibt, scheint mir richtig zu sein. Er postuliert eine 
"Ekklesiologie, die ihren einheitlichen Wurzelgrund in der einen Kirche Christi 
hat, welche sich gemäß der dialektischen, universal-partikularen Perspektive 
und - aus ökumenischer Sicht - gemäß dem je unterschiedlichen Grad der com­
munio verwirklicht."33

Meines Erachtens sollte dieser Ansatz - v.a. in Hinblick auf die orthodoxen 
Kirchen als die in quasi plena communio stehenden Schwesterkirchen - doch in 
die Richtung weiter verfolgt werden, ob in ihnen auch aus katholischer Sicht 
nicht die eine Kirche Christi in partikular-ortskirchlicher Perspektive verwirk­
licht ist. Hier ist ein offenes Feld für den zwischenkirchlichen Dialog, denn - so­
weit ich sehe - fehlt es derzeit an einer Verknüpfung dieser beiden ekklesiologi- 
schen Strukturen, der Partikular-bzw. Ortskirchen-Ekklesiologie einerseits und 
der spezifischen "Schwesterkirchen-Ekklesiologie" andererseits, wie sie v.a. in 
den Dialog-Dokumenten zu finden ist33.

Wenn auch ekklesiologisch gesehen hier noch einiges offen ist, so sind 
zweifellos bereits jetzt wichtige kirchenrechtliche Konsequenzen sichtbar.

Dazu gleich ein Beispiel: Wenn man in den orthodoxen Kirchen als in qua­
si plena communio stehenden Kirchen eine Verwirklichung der einen Kirche 
Christi in ortskirchlich-schwesterkirchlichcr Dimension sieht, dann hat das ent- 61



sprechende Konsequenzen für die Ausübung des munus regcndi durch die in ih­
nen wirkenden Bischöfe. Auch hier wird man über den Ansatz von Bertrams 
hinausgehen können und die Zuständigkeit dieser Bischöfe für ihre Kirchen pri­
mär nicht von der Einheit der potestas episcopalis her zu begründen haben, son­
dern primär von der ortskirchlichen Qualität ihrer Kirchen her. In diesem Zu­
sammenhang möchte ich auch an den Vortrag Hubert Müllers über das Verhält­
nis Partikularkirche - Bischof auf unserem letzten Kongreß in Freiburg erinnern. 
Er wies darauf hin, daß im Kodex 1983 in Konkretisierung der Ekklesiologie des 
2. Vatikanums der "thematisch einschlägige Titel die signifikante Überschrift 
trägt: De ecclesiis particularibus et de auctoritate in iisdem constituta". Es wird 
damit - so weiter Müller - dem Bischof "von vornherein sein ekklesiologischer 
und rechtlicher Ort innerhalb der Gemeinschaft des Gottesvolkes zugewiesen." 
Damit wird die sakramentale Dimension des Bischofsamtes durch eine ckklesio- 
logische ergänzt, m.a.W. "ubi episcopus ibi ecclesia" wird ergänzt durch "ubi ec- 
clesia ibi episcopus"1**.

Was bedeuten diese Überlegungen nun für die Frage der Ausübung von po­
testas regiminis durch orthodoxe Bischöfe. Grundsätzlich läßt sich folgendes 
sagen: Soweit die communio ecclesiarum der Partikularkirchen reicht, soweit 
reicht die communio hierarchica ihrer Bischöfe. Mit anderen Worten: Die vom 
Konzil festgestelltc und in der Folge auch in rechtlichen Normierungen konkre­
tisierte Erlaubtheit bzw. Gültigkeit des Handelns orthodoxer Bischöfe wurzelt 
primär nicht in der sakramental vermittelten communio hierarchica. Die haupt­
sächliche Begründung liegt vielmehr darin, daß sie an der Spitze von - wenn 
auch nicht in perfekter Weise - der communio ecclesiarum angehörenden Parti- 
kular-(Orts)kirchen stehen, in denen - wenn auch nicht vollkommen - die eine 
Kirche Christi verwirklicht ist.

Jedenfalls ist festzuhalten: Die Relevanz der Ausübung von potestas regiminis 
seitens orthodoxer Bischöfe beruht aus der Sicht der katholischen Kirche auf der Er­
kenntnis des Kirche-Seins ihrer Ortskirchen und ist kein wie immer geartetes Zuge­
ständnis durch die katholische Kirche.

Der hier bestehende Vorbehalt bezieht sich aus katholischer Sicht auf die 
universalkirchlichc Dimension, die auszuloten Sache des ökumenischen Dialoges 
ist”.

Zum Abschluß meiner Überlegungen möchte ich mich des bereits erwähn­
ten Bildes des Ökumenismus-Dekretes bedienen. Die Kirche Christi ist verwirk­
licht in der Katholischen Kirche, d.h. eine Wohnung im Hause, dessen Funda­
ment Jesus Christus ist, wird durch die katholische Kirche bewohnt. Das Dekret 
weist zwar darauf hin, daß wir glauben, daß die ganze Fülle der Heilsmittel ein­
zig dem Apostelkollegium, an dessen Spitze Petrus steht, anvertraut wurde. 
Aber das sollte uns nicht dazu verführen, darüber zu richten, wer in welcher 
Wohnung dieses Hauses sonst noch wohnt bzw. wohnen darf. Wichtiger sollte es 
auch für uns Katholiken sein, alles zu tun, daß wir und alle Getauften in einer 
Wohnung Zusammenkommen.

Es ist zumindestens mit der brüderlichen Liebe gegenüber den anderen 
Christen und ihren Gemeinschaften nicht vereinbar, sic in einen Warteraum die­
ses Hauses zu verbannen und zu meinen, wir besäßen exklusiv den Wohnraum 
und damit das Recht zu normieren, unter welchen Bedingungen andere dort 
eintreten und leben dürfen.

62



Im Sinne der Partikular(Orts)kirchenekklesiologie sollten wir davon spre­
chen, daß es Räume in diesem Haus gibt, die miteinander verbunden sind, und 
solche, wo Hindernisse und Mauern bestehen. Besonders für uns als katholische 
Kanonisten sollte es nicht das Problem sein, das Wohnrecht der anderen in Fra­
ge zu stellen, sondern mitzuhelfen, diese Hindernisse und Mauern zu beseitigen.

Anmerkungen

1 D.Pirson, Communio als kirchenrechtliches Leitprinzip, in: ZevKR 29 
(1984), S.35 ff.

2 O.Saier, "Communio" in der Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils, 
MTST 32, III.Kan.Abt. 32, München 1973 (bes.113 ff.).

3 Wenn ich in der Folge allgemein von nichtkatholischen Kirchen spreche, 
so sind immer auch die kirchlichen Gemeinschaften im Sinne des 2. Vatikanums 
mitgemeint.

4 H.Müller, Communio als kirchenrechtliches Prinzip im Codex Iuris Cano­
nici von 1983? in: Im Gespräch mit dem Dreieinen Gott; FS W.Breuning, Düs­
seldorf 1985.

5 R.Castillo Lara, La Communio Ecclesiale dans le Noveau Code de Droit 
canon, in: Communicationes 15 (1984), S.242 ff.

6 Vgl. dazu: K.Mörsdorf, Persona in Ecclesia Christi, in: AfkKR 131 (1962), 
S.345 ff. (bes. S.350, Anm.8); K-Rahner, Die Zugehörigkeit zur Kirche nach der 
Lehre der Enzyklika Pius XII "Mystici Corporis Christi", in: ZkTh 69 (1947), 
S.129 ff.; M.Kaiser, Zugehörigkeit zur Kirche, in: IKZ Communio 5 (1976), S.196 
ff.; H.Müller, Zugehörigkeit zur Kirche als Problem der Neukodifikation des ka­
nonischen Rechts, in: OAKR 28 (1977), S.81 ff.

7 Mörsdorf, a.a.O.(6).
8 A.Bea, La Comunione Interecclesiale e l’Ecumenismo, in: Comunione 

Interecclesiale: Collegialitä - Primato - Ecumenismo, hrsg. v. I.D’Ercole und 
A.M.Stickler, Communio 13, Rom 1972, S. 1003 ff.

9 L.Hertling, Communio und Primat, Miscellanea Historiae Pontificiae 7 
(1943), S.l ff.

10 H.Schauf, Zur Frage der Kirchengliedschaft, in: ThRcv 58 (1962) S.217-
224.

11 LThKa - Konzilskommentar, Bd.I, S.199 f.
12 Vgl.: K.Mörsdorf, Die Autonomie der Teilkirchen und der Teilkirchen­

verbände nach dem 2.Vatikanischen Konzil, in: Kanon 5 (1981), S.7 ff.; H.Müller, 
Die Leitung der Partikularkirche nach dem neuen lateinischen Kirchenrecht, in: 
Kanon 7 (1985), S.54 ff.

13 Der Begriff "Ecclesiae particulares" wird in der deutschen Übersetzung 
des CIC mit "Teilkirchen" wiedergegeben. Da diese Übersetzung bei der An­
wendung auf den ökumenischen Bereich zu Mißverständnissen Anlaß gibt, wird 
in diesem Aufsatz nur der Begriff "Partikularkirche" verwendet.

14 So in LG 26, 28; UR 14.
15 W.Bertrams, De gradibus "Communionis" in doctrina Concilii Vaticani I., 

in: Grcgorianum 47 (1966), S.286 ff.
16 Bertrams, a.a.0.(15), S.295.
17 Bertrams, a.a.O.(15), S.303.
18 R.Potz, Rechtsbegriff und Rechtsfortbildung nach dem CIC 1983, in: 

Concilium 22 (1986), S.173 ff.
19 R.Potz, Ökumenische Interpretation. Zur gegenwärtigen Situation der 

kanonistischen Auslegungslehre, in: ÖAKR 35 (1985), S.62 ff.
20 H.Müller, Zugehörigkeit zur Kirche als Problem der Neukodifikation des 

kanonischen Rechts, in: ÖAKR 28 (1977), S.81 ff.
21 Siehe unten Anm. 26.



22 G.Luf, Grundrechte im CIC/1983, in: ÖAKR 35 (1985), S.107 ff.; Potz, 
a.a.0.(18).

23 P.Hinder, Die Grundrechte in der Kirche. Eine Untersuchung zur Be­
gründung der Grundrechte in der Kirche, Freiburg/Schweiz 1977.

24 Vgl. dazu Bertrams, a.a.O.(15), S.291.
25 Zu dieser Fragestellung vgl. H.Reinhardt, Reflexionen zur ekklesiologi- 

schen Stellung der nichtkatholischen Christen im CIC/1983, in: FS Heinemann, 
Essen 1985, S.107 ff.

26 Zu dieser Fragestellung vgl. H.Heinemann, "Mischehe" oder bekenntnis­
verschiedene Ehe? Eine theologische, rechtliche und pastorale Untersuchung, 
Canonistica Bd.7, Trier 1982, S.31.

27 Müller, a.a.O.(6), S.81 f.
28 P.Krämer, Die Zugehörigkeit zur Kirche, in: HdbKathKR, Regensburg 

1983, S.126 ff.
29 Pirson, a.a.O.(l), S.35 ff.
30 J.Ratzinger, Probleme und Hoffnungen des anglikanisch-katholischen 

Dialogs, in: IKZ Communio 12 (1983), S.244.
31 E.Corecco, Die kulturellen und ekklesiologischen Voraussetzungen des 

neuen CIC, in: AfkKR 152 (1983), S.3 ff., besonders S.20/21.
32 Corecco, a.a.O.(31).
33 Vgl. dazu den Beitrag von E.Eid in diesem Band, oben S.85 ff.
34 Müller, a.a.0.(12), S.54 ff.
35 Vgl .Eid, a.a.O.(33).

64



LA PROBLEMATIQUE

DE LA COMMUNAUTE ECCLESIASTIQUE - COMMUNIO: 

APPROCHE DU POINT DE VUE CATHOLIQUE ROMAIN

Marian Aleksander Zurowski, Varsovie

I. La notion primaire de la communauti ecclisiastique et ses modifications

La röalitö de la communautö ecc!6siastique semble apparement etre quel- 
que chose de parfaitement compröhensible mais, compte tenu de son plein con- 
tenu, eile constitue quelque chose de trös profond et riche. La notion de la 
communautö ecclösiastique a ötö souvent rendue en latin par le mot communio 
et, en grec, par le mot koinönia. Cependant aucune de ces expressions ne röduit 
sa signification uniquement aux liens, meme ä ceux de la plus intime amitiö. II 
n’y a pas de toute que les deux se rapportent ä une liaison röciproque et trös 
proche de personnes entre elles'. Ainsi donc, lors de l’explication de Ieur conte- 
nu fondamental, on se sert souvent de notions philosophiques et sociologiques 
connues, de celles surtout qui se rapportent ä la solidaritö entre plusieurs per­
sonnes appartenant ä un groupement ou ä un groupe donnö3.

On parle aussi de liens interpersonnels multiples et ä aspects multiples 
dans la sphöre intellectuelle et volitive3, voire d’une certaine forme de solidaritö 
sociale. Cette notion permet une explication plus complöte de la röalitö de 
communio, mais comme teile eile n’est pas capable de rendre le plein contenu 
de ce mot. Les auteurs se röförent trös volontiers ä ces döfinitions pour rappro- 
cher la compröhension du caractöre de la vie communautaire qui existait au sein 
des premiöres communautös chrötiennes. Cette vie difförait toutefois des formes 
diverses de la vie communautaire, typique pour l’öpoque pr6c6dant la cröation 
de ces communautös aux-quelles certains auteurs se ref6raient volontiers.

1. Les notions apparement rapprochöes

La recherche de l’influence des communautös judaiques ou grecques sur 
l’organisation de l’Eglise semblait tout ä fait justifiöe vu que la liturgie primitive 
des communes chrötiennes renfermait certains ölöments du judaisme hellönique.
On ne peut pas non plus öliminer l’influence grecque sur les formes sociales ju- 
daiques. Car les fidöles ne se limitaient pas aux röunions au temple mais, suivant 
l’exemple de nombreuses synagogues hellöniques ä Jörusalem, se rassemblaient 
dans des maisons privöes pour prier ensemble. Le caractöre de ces röunions dif- 
förait cependant de celles, typiquement judaiques, grecques en general ou pitta- 
goriques en particulier. Ces röunions ötaient liöes avec l’acte de "rompre le Pain" 
et avec des repas communs. Le sacrifice eucharistique et l’influence qu’il avait 
sur les personnes qui y participaient faisaient dös le döbut distinguer les röu­
nions des communautös chrötiennes des röunions semblables des autres com­
munautös de l’öpoque'*.

Certains auteurs voulant souligner la grande intimitö et les liens trös ötroits 
qui unissaient les chrötiens ajoutaient ä l’explication de la notion d’une teile 
communautö des ölöments pris de la vie familiale, par exemple les ölöments 65



d’dtroite fraternitd ou les liens de parentd3. Meme aujourd’hui les pdres du Con- 
cile Vatican II ont pr6sent6 des modifications dans lesquelles les liens qui ex­
istent entre les frdres s6par6s ont dtd ddfinis comme parente imparfaite. On a 
cependant reconnu qu’une teile formulation ne suffit pas car la vera communio 
est quelque chose de plus qu’affinitas-parenlda. Le fait de se rdfdrer au liens de 
sang ne devrait pas non plus dtonner car ces liens constituent quelque chose de 
naturel. L’auteur de 1 ’Epttre aux Hdbreux se sert souvent d’une teile ddfinition. 
ün considdrait Israel comme une grande famille, comme des frdres appartenant 
ä la meme famille commune, lids en plus les uns aux autres parce que ce fut le 
peuple choisi par Dieu, destind par Lui ä jouer un röle important dans Phistoire 
du salut. Israel est une famille avec laquelle le Seigneur a conclu son accord7. 
C’est de cette famille que devait sortir le Christ rddempteur unissant l’humanitd 
tout entidre. Cette id6e revient plus tard dans l’Eglise comme continuation 
d’Israel. L’unitd de l’Eglise a un lien dtroit avec l’unitd de Dieu unique dans la 
Sainte Trinit68. L’idde de communautd panhumaine n’est pas dtrangdre non plus 
au dernier concile que se sert plusieurs fois de ce mot dans le sens le plus gdnd- 
ral®". Mais ce n’est pas d’elle qu’il s’agit dans ce cas. Car communio voire 
communautd eccl6siastique constitue une rdalitd qui conduit seulement ä I’unit6 
panhumaine. Cette premiüre justement, doit etre mieux ddfinie.

2. La communautd renouvelde du peuple 61u

On peut souvent observer dans Phistoire de l’humanitd un profond ddsir 
qui se rdpdte d’ailleurs, et notamment celui de coexister en accord et en harmo- 
nie. Mais Phumanitd ne peut pas vivre dans l’unitd car - suivant l’enseignement 
du Nouveau Testament - l’dloignement de Dieu a enfermd chaque personne 
dans son dgoi'sme, Pa rendu incapable de vdritable - suivant la conception divine 
- amour et a crdd en meme temps des barridres entre eile et l’autre. Ce que Saint 
Paul disait da la haine qui sdparait les Juifs des pai'ens (cfr. Ep 2,14) conserve 
son actualit6 par rapport ä chaque personne. Nous ne sommes pas en mesure de 
sortir nous-memes de cette Situation. Cependant ce qui a dtd impossible pour 
l’homme, Dieu Pa fait (Rm 8,3) en nous envoyant son Fils. Par sa mort et par sa 
r6surrection, il a ddtruit en lui notre chair du p6ch6 (Rm 8,3) et il est devenu le 
premier-nd de la nouvelle crdation, un nouvel homme. Cette nouveautd de vie, Il 
peut maintenant la donner - car c’est Lui le Seigneur, car c’est Lui l’Esprit don- 
nant la nouvelle vie - ä ceux qui croieront en Son Nom, c’est-ä-dire en Sa puis- 
sance. Cette perspective splendide se manifeste dans la conscience de chaque 
homme dans la pr6diction de l’Evangile. Celui qui croira en eile 6prouvera la 
puissance du Seigneur ressuscit6 qui r6alise en lui l’oracle d’Ezechiel (36,26-28) 
sur le coeur nouveau et sur l’ösprit de Yahve qui inscrira la Loi de Dieu dans le 
coeur de l’homme. Cette Intervention de Dieu dans le coeur de l’homme le ren- 
dant capable d’amour v6ritable, comme celui avec lequel le Christ nous a aim6 
(Jn 14,12) d6truit les barriöres qui sdparent les hommes et les rend capables de 
vivre en unitd. Les Eglises primitives dtaient des communautds d’hommes qui 
ont cru ä PEvangile et y ayant cru ont subi une transformation de coeur; et c’est 
pourquoi ils ont vdcu dans l’unitd ("regardez comme ils s’aiment", disaient les 
pai'ens)Sb.

Tout cela dtait ddjä prdvu depuis longtemps dans les plans divins. La con­
ception de her Israel et ses devoirs avec la jeune Eglise et sa mission intdresse 

66 tout particulidrement L. Cerfaux. Il se rdfdre ä Saint Jean Chrysostome qui



prouve que l’histoire des Apötres parle de l’accomplissement du pr6sage recon- 
naissant dans la communautd du vrai Israel la continuation de la communautd 
dans le ddsert. Les premidres communaut6s de l’Eglise constituaient donc 
l’dtapc suivante de la rdalisation du plan divin dans ce domaine10. Accdder ä la 
communaut6 sous l’influence du Saint-Esprit11 demande - avec le bapteme en 
meme temps - un changement intdrieur, une volontd sincdre de rdaliser avec 
l’aide de Dieu sa vie int6rieure suivant les indications de l’Evangile13, donc une 
adoption positive de Pensemble du ddpöt de la R6v61ation avec toutes les consd- 
quences qui en resultent. Cela demande donc un engagement total et l’accepta- 
tion de la nouvelle rdalite.

La communautd des premiers chrdtiens est ouverte ä tous sans dgard ä la 
race, ä la culture, etc. L’accds de l’individu provoque la cr6ation de liens entre 
lui et la communautd qui eile non plus n’est pas isolde mais forme un tout avec 
d’autres groupes semblables. Donc, l’appartenance ä droits dgaux ä une commu­
nautd eccl6siastique concrdte fait accdder aussi ä la communaut6 des commu- 
naut6s et ä des dimensions et des expresssions diverses13. Ce genre d’dgalitd de 
droits rdsultait de la liaison spirituelle1“ que les membres essayaient de souligner 
en remettant ä la disposition d’une communautd chrdtienne donnde leurs biens 
individuels. Les Actes des Apötres disent que "la multitude des croyants n’avait 
qu’un coeur et qu’une äme. Nul ne disait sien ce qui lui appartenait, mais entre 
eux tout dtait commun" (Ac 4,32-37)13. II ne s’agissait donc pas ici de l’unitd 
dans le sens d’amitid ou de groupement communautaire mais l’appartenance ä 
l’Eglise locale autorisait de fait ä participer ä tous les moyens dont disposait la 
communautd. Ce furent surtout les biens spirituels et en premier lieu la parti- 
cipation aux sacrements et en particulier ä l’Eucharistie.

II est caractdristique que dans les descriptions qui se trouvent dans le Nou­
veau Testament les manifestations fondamentales de l’unitd consistaient le plus 
souvent ä la participation commune au Saint Sacrifice, ä dcouter la parole divine 
ou bien ä prendre des ddcisions au sujet du groupe en question. II faut ce- 
pendant insister le plus particulidrement sur les recontres pendant lesquelles on 
particpait au Saint Sacrifice car eiles expliquent bien le sens et la base de l’unitd 
intdrieure venant de Dieu. C’est ici que l’idde de l’incorporation de nombreux 
dans l’Un trouve, dirait-on, sa justification. Saint Paul en parle trds nettement 
dans la premidre Epitre aux Corinthiens (10,16-17): "La groupe de bdnddiction 
que nous bdnissons n’est-elle pas communion au sang du Christ? Le pain que 
nous rompons n’est-il pas communion au corps du Christ? Puisqu’il n’y a qu’un 
pain, ä nous tous nous ne formons qu’un corps car tous nous avons part ä ce 
pain unique." C’est ici aussi que se vdrifient les paroles de cette meme Epitre (1 
Co 1,9): "II est fiddle, le Dieu par qui vous avez dtd appelds ä la communion de 
son Fils, Jdsus Christ, notre Seigneur." Le Christ - dit Saint Paul dans l’Epitre 
aux Ephdsiens (Ep 2,15) - veut rdconcilier les hommes et les adopter de nouveau 
par la Croix.

Saint Jean ne voit pas autrement l’unitd de l’Eglise que dans l’unitd du Fils 
avec le Pdre1Ä. Dans la premidre Epitre (1,3) il dit: "Ce que nous avons vu et en- 
tendu, nous vous l’annon^ons, afin que vous aussi soyez en communion avec 
nous. Quant ä notre communion, eile est avec le Pdre et avec son Fils Jdsus 
Christ." Ce texte est trds caractdristique car il parle de l’idde ddvelopde aussi 
trds souvent par Saint Paul et ä cette idde nous devrons encore revenir. La dd- 
finition donc la plus parfaite de la communautd dans le Christ c’est le Corps du 
Christ, comunautd vivante, construite organiquement, en meme temps spirituelle 67



et exterioris6e, ce qui rösulte clairement des Epitres de Saint Paul17, et en parti- 
culier de la premiöre Epitre aux Corinthiens (12,12-27).

3. L’unitö communautaire - don et gräce

Saint Paul voit souvent la raison causale de cette unitd dans l’action du 
Saint-Esprit et dans d’autres passages de ses Epitres il l’attribue au Christ. Ce- 
pendant, ä la lumiüre de l’ensemble de l’enseignement de Saint Paul, les trois 
Personnes divines ont leur part dans sa cröation1“. On ne peut pas oublier non 
plus que, comme ä la source de l’appartenance au peuple de Dieu se trouve le 
choix non m6rit6 fait par le Cröateur (Rm 9,13-16), aussi l’unitö dans cet orga- 
nisme vivant de l’Eglise est un don de gräce. Saint Paul le dit trös nettement (2 
Co 13,13): "La gräce du Seigneur J6sus Christ, l’amour de Dieu et la communion 
du Saint-Esprit soient avec vous tous!"19. On ne peut pas cependant tirer de ces 
paroles une conclusion extreme, et notamment celle que le fait de l’existance et 
de l’activitd ainsi que de l’unit6 de cet organique Corps Mystique du Christ a 6t6 
du uniquement ä l’action de Dieu par les sacrements, par la parole ou par toute 
autre forme. Cette communautd a un caractöre dynamique et la participation de 
ses membres et des groupements dans leur ensemble devrait etre la plus active 
possible. Ainsi donc nous trouverons l’emploi multiple du mot koinonia aussi 
bien dans le sens de coop6ration que de co-participation2°. On parle de "co- 
opöration" par rapport aux bonnes actions, ä la proclamation de la parole de 
Dieu, etc. Tout ceci cependant est 6tröitement li6 et rdsulte de la "participation" 
aux mystöres de Dieu ce que nous pr6sente par exemple Saint Paul dans le pas­
sages mentionnds ci-dessous.

Dans l’Epitre aux Romains, par exemple (Rm 15,26-28), Saint Paul loue les 
chrdtiens de la Macedoine et de l’Achaie car ils ont bien voulu prendre part aux 
besoins des frdres de Jdrusalem, c’est-ä-dire qu’ils sont venus ä leur aide. Dans 
1 'Epitre aux H&breux (13,16), il les encourage ä ne pas oublier la bienfaisance et 
la mise en commun des ressources car c’est ä des tels sacrifices que Dieu prend 
plaisir. Dans la deuxieme Epitre aux Corinthiens (9,13), il constate que ceux qui 
font la collecte pour les pauvres, glorifient Dieu, obeissent ä la profession de 
l’Evangile et par la simplicitd constituent une entitd avec eux et avec tous les au- 
tres. Dans cette meme Epitre (2 Co 8,4), il insiste demandant la faveur de parti- 
ciper ä ce Service en faveur des saints. Il passe de la coopdration dans l’ac- 
complissement des actes de misdricorde ä l’aide dans la propagation de l’Evan­
gile. Il le mentionne dans YEpitre aux Philippiens (1,5) et exprime sa joie du fait 
qu’ils aient pris part ä l’Evangile depuis le premier jour. Dans PEpitre ä Phild- 
mon (6), nous retrouvons le souhait que sa participation ä la foi s’avöre crdatrice 
dans une plus profonde connaissance de tout bon acte.

Dans 1’Epitre aux Philippiens (3,10), il parle de la participation aux souf- 
frances du Christ, de l’espoir qu’en s’identifiant ä sa mort nous parviendrons ä 
ressusciter d’entre les morts. Il mentionne aussi (Ph 2,1) la puissance persuasive 
de l’amour, de la communion dans l’Esprit et de la possession des memes aspi- 
rations garantissant la joie. Car Dieu nous a appeld ä la communion de son Fils 
Jdsus-Christ, notre Seigneur (1 Co 1.9). Dans cette meme Epitre aux Corinthiens 
(10,16), il parle de la communion au sang du Christ, ä la bdnddiction de la Cou­
pe et au Corps du Christ quand on rompt le Pain.

Ainsi par la communion aux besoins des autres, au Service, aux actes de mi- 
68 s6ricorde et ä la pr6diction de la parole, conform6ment au plan de Dieu et sous



Son influence, le Saint-Esprit par sa gräce et ses dons - möne ä une communion 
de plus en plus profonde avec les affaires divines ainsi qu’ä l’union en Lui et 
avec Lui.

II faut donc distinguer dans un raisonnement abstrait les 616ments de 
communautö eccl6siastique (communio) qui sont un don de la gräce et cröent au 
fait une r6alit6 unique, incomparable aux autres, visant ä approfondir et ä per- 
fectionner l’unit6 concröte, imparfaite de la communautö ecclösiastique. Cela 
s’effectue par la coop6ration des hommes sous l’influence de la parole et du sa- 
crement. II faut aussi distinguer la röalitö finale (utilisant le langage humain) que 
reprösente la communaut6 de l’Eglise triomphante, en pleine unitd avec Dieu.

4. L’unitö int6rieure et extörieure

Ainsi donc les fidöles par la vie relevant de la foi, gräce aux sacrements, 
sont incorporös au Corps du Christ. Ils deviennent ainsi comme un etre nouveau 
entrant en communaut6 avec le Christ et par Lui avec la Sainte Trinitö. Bien que 
la liaison principale avec le Christ et la Sainte Trinit6 soit spirituelle, invisible, 
cependant gräce au fait qu’elle se röalise par le Christ parmi les hommes eile 
obient en meme temps un caractöre intörieur et extörieur21 - eile devient aussi 
une communautö visible.

Et c’est ici que nous trouvons le sens plus profond de la formule si souvent 
et si volontiers utilisöe par Saint Paul: "Car vous etes tous fils de Dieu par la foi 
au Christ Jesus. Vous tous en cffet, baptisös dans le Christ, vous avez rcvetu le 
Christ: il n’y a ni Juif no Grec, il n’y a ni esclave no homme libre, il n’y a ni hom- 
me ni femme; car tous vous ne faites qu’un dans le Christ J6sus" (Ga 3,26-28)22.
On peut donc parier de l’Eglise comme du sacrement visible dans sa structure 
organique. Rien d’6tonnant aussi que la pleine röalitö de la communautö ccclö- 
siastique ne peut pas etre totalement exprimöe meme dans le langage thöologi- 
que et il est encore plus impossible de la concevoir en notion juridique. Ce n’est 
que petit ä petit, pendant des siöcles, que cette röalitö a 6t6 de plus en plus en- 
seignöe et approfondie bien que son contenu fondamental eüt döjä transmis 
dans les sources de la Revölation divine.

Les premiers chrötiens ne pröcisaient pas le plus souvent les notions du 
contenu que renfermait la foi. Et dans la vie de l’Eglise ils attachaient une plus 
grande importance ä la röalisation de ce contenu. Cependant avec le temps une 
reflexion plus profonde devenait nöcessaire, röflexion bas6e sur les sources de la 
Rövölation aussi bien a cause du danger que contenaient en elles les h6r6sies 
qu’a cause des besoins de la communautö ecclösiastique meme.

La condition indispensable pour unir les fidöles dans le Christ et le fonde­
ment en meme temps de leur unitö mutuelle dös les premiers moments de la crö- 
ation de la communautö ecclösiastique ont ötö la foi et le bapteme (Ga 3,26; cfr.
Co 2,12; Ep 4,5)23. C’est au sein de cette communautö que l’homme nouveau se 
döveloppe2-1. La communautö s’exprime le plus pleinement par l’Eucharistie“.
Elle est donc un sacrement rendant röel20 et exprimant au plus haut degrö 
l’unitö27. Les fidöles s’unissent en outre par la priöre, les bonnes oeuvres, les 
souffrances, donc - comme cela a döjä ötö dit plus haut - par la coopöration dans 
le bon et par la coparticipation aux affaires divines. La multitude des nations et 
la diversitö des modes de penser ne genent en rien ce lien fondamental. De 
meme la diversitö des charismes, des fonctions ou des devoirs accomplis ne 
l’affaiblit pas2B. La sociötö ecclösiastique est donc un organisme vivant que Saint 69



Paul appelle si volontiers Corps du Christ1®. La jeune Eglise se caractdrise par 
l’universalisme30. Car la communaut6 de l’Eglise se d6veloppe malgrd les diffd- 
rences de nationalitd, de race, de langue et de couleur de ses membres. Tous les 
peuples entrent avec leur acquis humain, avec leurs traditions et s’efforcent de 
trouver leur place au sein de cette communautd31. L’inobservation de cet univer- 
salisme dans le sens approprid mdne souvent aux malentendus, et bien qu’elle 
rdsulte souvent du fait de vouloir forcer sa position, mdme dans les meilleurs in- 
tensions, eile peut etre outrageante pour les autres fiddles.

Bien que les membres de l’ancienne Eglise fussent originales de diverses 
nations. Ils savaient qu’ils forment "la communautd des saints" et qu’ils dtaient 
exclus du monde palen et sdpards des pdcheurs (1 Co 6,12)“. On se servait de 
nombreux tableaux du Nouveau Testament exprimant l’unitd qui existait entre 
eux. Sur les tableaux de l’dpoque qui se sont conservds jusqu’aujourd’hui, nous 
pouvons voir par exemple le vrai cep de la vigne (Jn 15,6) ou le bon Pasteur avec 
son troupeau (Jn 10,1-16), etc. La communautd des fiddles dtait aussi prdsentde 
ä l’aide des symboles“, par exemple le geste de se tendre la main mentionnd 
plus haut“, les repas commun, la mise ä la disposition de la commune donnde 
de ses biens, etc. Nous connaissons aussi des premiers sidcles du christianisme 
les synonymes utilisds pour ddfinir la communautd fondamentale de la foi des sa- 
crements et de la discipline ä ne citer que de tels mots comme koinonia, eirene, 
pax, homopsychia, homophonia, caritas, concordia, unitas, etc.

5. Les modifications des notions

La signification primaire du mot koinonia avait un double caractdre: tout 
d’abord ce fut la ddfmition d’un groupe qui participe au moment donnd au repas 
eucharistique et ensuite la ddfinition de la rdalitd de la communautd des fi­
ddles“ organiquement lids au Christ. Cette deuxidme signification dtait plus 
fondamentale et profonde et constituait en meme temps une justification onti- 
que et une explication thdologique de la base fondamentale de cette socidtd. 
Ainsi donc le terme "la communautd des saints" ne ddfinisait pas seulement 
l’unitd eucharistique mais aussi le groupe des fiddles.

A partir de l’dpoque de persdcutions, le sens de l’expression communio 
sanctorum a changd surtout dans le mode latin. Le mot "saint" a dtd rdservd aux 
ddfunts considdrds comme saints et surtout aux marytrs. Les fiddles se sentent 
pdcheurs bien qu’ils aient conservds la foi et participent aux sacrements. C’est 
pourquoi communio sanctorum dtait entendu comme un lien avec l’Eglise triom- 
phante3“ et communio, l’ancien mot koinonia, signifiait dans le monde latin 
uniquement - communautd des fiddles37 acquerant petit ä petit une signification 
eccldsiastico-juridique.

Malgrd le changement de la signification du mot communio, il existe tou- 
jours l’actuelle notion de communio sanctorum comme celle de PEglise qui vit 
de la foi transmise par les Apötres, imprdgnde du meme esprit, dtant le Corps 
du Christ et rdalisant sa mission sur la terre3“. Le maintien de cette signification 
nous pouvons l’observer beaucoup mieux dans les rdgions orientale oü souvent 
la notion de la communautd ecldsiastique dtait identifide avec la notion de 
l’Eglise meme. C’est ä cette conception de communio que le Concile Vatican II 
se rdfdre bien qu’il ne se serve pas toujours d’une terminologie dquivalente.

Le ddveloppement de la thdologie eucharistique en Occident diffdrent du 
ddveloppement oriental a contribud peut-etre aussi ä ce changement notionel



mentionnd. L’dveque dtait considdrd comme "un autre Christ" - alter Christus - et 
la messe 6tait plutöt entendue comme un sacrifice de conciliation 6troitement lid 
au pouvoir de nouer et de ddnouer3“. On faisait donc distinction entre les mem- 
bres orthodoxes avec l’dveque et les h6r6tiques. II est compröhensible que la 
notion de communio en tant que communautd des fiddles commence sur ce ter- 
ritoire ä etre prise dans le sens disciplinairc et canonique. A cette dpoque donc - 
en particulier en Occident - le mot communio est considdrd comme un synony­
me de pax catholica utilisd par les Pdres*0.

Cette notion limitde de communio - communautd eccl6siastique visible 
souvent utilisde dans le sens canonique, a survöcu pendant des sidcles et a 6td 
surtout actuelle ä l’dpoque ou l’on recourait souvent ä l’excommunication. On 
s’en servait depuis le Moyen äge jusqu’aux temps de Pie XI et de Pie XII lors- 
qu’un nouveau litige sur la solution th6oretique de l’appartenance ä l’Eglise ap- 
parut entre les th6ologiens et les canonistes.

La deuxi6me notion de communio, plus primitive, se rapportant aux parti- 
cipants ä un sacrifice eucharistique donn6, ne disparaitra pas tout ä fait, mais 
surtout dans l’Eglise latine sera, dirait-on, voil6e, un peu oubli6e et 6cart6e jus- 
qu’ä la periode pr6c6dant le Concile Vatican II.

Une difficult6 suppl6mentaire pour maintenir une notion plus compldte de 
la communautd eccl6siastique - communio - prdsentent diverses manifestations 
de l’irdnisme observdes apr6s la p6riode de la R6forme, manifestations qui effa- 
cent toute diffdrence entre diverses confessions surtout plus tard lorsque le mo- 
dernisme a introduit dans une certaine mesure le relativisme ou le spiritualisme 
extreme dans l’approche de l’Eglise.

Une 6volution de la notion communion - communautd - koinonia s’est ef- 
fectu6e non seulement dans l’Eglise latine, occidentale, mais aussi dans l’Eglise 
orientale, surtout chez les orthodoxes. Chez les thdologiens du XIXe sidcle - non 
sans influence des tendances philosophiques du XVIII* sidcle - apparait, comme 
r6sultat de l’dvolution, l’idde de sobornost (surtout dans les oeuvres de 
Chomiakov). Sa source primaire est beaucoup plus ancienne et remonte ä la tra- 
duction du mot grec catholike par sobomaya en grdco-slave“3.

Le d6sir de revenir aux sources pour mieux approfondir l’idde de I’unitd de 
l’Eglise a dtd not6 aussi en Occident ddjä avant le concile et relativement tot. 
Ainsi par exemple dans les encycliques, nous trouvons souvent la constatation 
que l’Eglise catholique est unie ä J6sus-Christ par un lien invisible. Cette v6ritd, 
en tant que fondamentale, doit etre consid6rde comme un lien commun de la 
fob3. L6on XIII encourage ä chercher et ä cr6er une teile unit6 que nous a com- 
mand6 Jdsus-Christ'’'*. Tandis que Pie XI ordonne de chercher dans la persona- 
litd du Christ qui constitue une unit6, le moddle pour l’unitd de la communautd 
chrdtienne*3. D’aprds l’enseignement de Pie XII l’unitd de l’Eglise catholique se 
traduit par un meme bapteme, la profession d’une meme foi et l’observation de 
la communautd eccldsiastique. L’encyclique Mystici corporis l’exprime trds clai- 
rement. D’aprds eile on peut considdrer comme membres de l’Eglise unique- 
ment ceux qui ont dtd renouvelds par l’eau du bapteme, ceux qui professent la 
vraie foi et qui ne se sont pas ddtachds ou n’ont pas dtd exclus de la communautd 
des fiddles: "Corporis compage"*3. Cette dernidre formulation de l’encyclique y 
compris le contenu du c.87 du Code de droit canonique de 1917 ont provoqud 
une vive discussion entre les thdolgiens et les canonistes, discussion portant sur 
le probldme de l’appartenance ä l’Eglise. Cette discussion s’est poursuivie de­
puis le moment de la publication de l’encyclique Mystici corporis presque jus- 71



qu’au Concile. Mais eile a permis de prdparer beaucoup de problömes qui plus 
tard ont 6t6 d6velopp6s pendant les d6bats du Concile Vatican II. II faut en 
particulier reter notre attention au problüme du peuple de Dieu. On s’est alors 
r6f6r£ ä la notion du peuple 61u dont la communaut6 renouvel6e dans J6sus- 
Christ, profesant Sa foi et constituant Son Corps Mystique, est la continuation.

II. La notion de la communauti ecclisiastique - communionis - apris le Concile

Tous les hommes sont convoquds ä s’unir avec le Christ (Eccl 3) car Dieu 
appelle l’homme ä s’associer ä Lui par toute sa nature dans la participation 6ter- 
nelle de la vie irr6prochable (pure) de Dieu (CPE 18,2). II a plu ä Dieu de con- 
voquer les hommes ä participer ä sa vie non pas seulement comme individus ex- 
cluant tout lien rdciproque mais pour former un peuple oü ses enfants dispers6s 
se sont assembl6s cr6ant une entitd (DM 2,2).

La r6alit6 donc de la communaut6 eccl6siastique rdsulte de la vocation-17, 
du fait de suivre le Christ et de r6aliser avec lui l’oeuvre du salut.

La r6alit6 de cette communautö est et doit etre quelque chose de typique 
pour les liens de coexistence et de coop6ration interpersonnelies. Elle ne peut 
pas se limiter uniquement aux relations intentionnelles et volitives interperson- 
nelles car nous avons ici ä faire aussi ä l’union de personnes divines et hu- 
maines‘,a. Les fidöles formen! une 6troite unitö dans le Christ. Cela s’exprime 
par l’institution communautaire oü l’activit6 sp6ciale du Saint-Esprit renforce ce 
lien spirituel par l’unit6 de la foi, de l’espoir et de l’amour et par le fait que tous 
ont re<;u le meme bapteme70.

La communautd des fidüles se forme sur l’initiative du Christ pour que soit 
r6alis6e Sa mission (missio) de salut et de perfcctionnement des hommes3°.Son 
devdloppement ult6rieur s’accomplit par l’action de la parole et du sacrement31, 
ä quoi les fidöles prennent part. Ces 616ments jouent donc un röle important et 
fondamental dans la cr6ation et dans le d6veloppement de la communautd ec- 
cl6siastique. C’est donc une communautö dont les membres aspirent au meme 
objectif (Eccl 50) et professent la meme foi (Un 2). Bien que les liens qui les 
unissent ne se limitent pas aux liens interpersonnels d’amiti6, c’est dans une cer- 
taine mesure cependant une communautd fraternelle (Eccl 43) de personnes 
profitant des bien spirituels communs (Eccl 13), restant dans la communautd du 
culte et dans un ordre harmonieux37.

Cela est possible gräce ä Pactivit6 spdciale du Saint-Esprit que l’Ecriture 
Sainte du Nouveau Testament mentionne trüs souvent, sans cependant perdre 
les 616ments typiquement humains. De meme que dans Eglise primitive le mot 
koinonia signifiat une totale co-propri6t6, la possession en commun des biens, la 
participation ä quelque chose, aujourd’hui aussi la communaut6 cccldsiastique 
ne se fonde pas uniquement sur des liens entre les membres respectifs mais c’est 
aussi une activitö avec le Christ et par Lui avec le Püre ez le Saint-Esprit car la 
communaut6 eccl6siastique c’est le Corps Mystique de la seconde Personne de 
la Sainte Trinit633. Les fidüles prennent part r6ciproquement ä la solution de 
leurs besoins, münent une activitd qui leur r6pond dans la rdalisation de la mis­
sion de l’Eglise, contribuent ä l’unitf par la communaut6 de la priüre, par les 
bonnes oeuvres, par les souffrances et surtout par le sacrifice de la Sainte Mes­
se3-' . C’est pourquoi aussi l’unit6 des personnes entre eiles et Dieu qui s’effectue 
ä I’Eglise n’est pas statique mais se manifeste aussi par l’action - eile a un carac- 
töre dynamique33.



La volontd du Christ c’est le perfectionnement des hommes au sein de la 
communaut6 et par eile (Un 2). Dans une teile Union organique les 616ments 
spirituels s’unissent ä la fonction orientde ä servir les confröres et tout le 
monde3® . On postulait encore avant le Concile la n6cessit6 de pr6ciser avec plus 
de clart6 cette tendance continue ä l’unification, ä la coop6ration dans la mise 
en oeuvre des objectifs postul6s par le Christ (missio) ä l'Eglise37. C’6tait carac- 
t6ristique pour les Eglises primitives et en particulier pour celles fond6es par 
Saint Paul. Aujourd’hui aussi cela est r6alis6 dans la vie de la soci6t6 eccl6siasti- 
que dans laquelle les 616ments individuels restent insdparablement li6s aux 616- 
ments commimautaires du peuple de Dieu3*.

De meme que le Christ, moddle de l’unit6, poss6de la nature divino-hu- 
maine. La communaut6 eccl6siastique3B qu’il a initi6e et r6alis6e se compose 
non seulement d’616ments totalement humains, individuels et sociaux mais aussi 
d’616ments divins qui lui sont accessibles et ad6quats en s’unissant avec Lui®°.

Le problfeme de la communaut6, semblerait-il si clair, demande cependant 
une explication encore plus profonde et mcilleure, plus de pr6cision dans la mc- 
sure des possibilit6s humaines. Les postulats pr6sent6s au Concile en t6moignent 
- aussi bien les g6n6raux, pr6sentant le savoir sur l’unit6®‘ que ceux plus d6taill6s 
pr6sentant l’unit6 de l’Eglise conform6ment ä la volont6 du Christ comme or­
ganique et surnaturelle®3 ou expliquant l’unit6 de l’Eglise d6passant tout partage 
naturel ou intereccl6siastique®3 ou bien aussi la d6fmissant comme un don sur- 
naturel particulier“. On demandait aussi l’cxplication du problöme comment 
dans les intentions divines l’Eglise doit-elle contribuer ä l’unification de 
l’humanit6 tout entiöre®3.

R6pondant aux problömes pos6s, le Concile attire l’attention sur les liens 
particuliers unissant les hommes les uns aux autres et ä Dieu dans le sens g6n6- 
ral®* mais souligne en premier lieu l’unit6 de l’ensemble de la communaut6 ec- 
cl6siastique. II revient ä cette question en expliquant de nouveau les cons6- 
quences des sacrements, en 6clairant le probl6me de la coll6gialit6, de l’oecu- 
m6nisme, de l’attitude de l’Eglise envers le monde, etc. Ainsi, par exemple, dans 
la Constitution dogmatique sur l'Eglise nous trouvons les paroles que le Saint- 
Esprit conduisant l’Eglise vers la v6rit6 tout enti6re (cfr. Jn 16,13), l’unissant 
dans la communaut6 (in communione) et dans le Service, la dote de divers dons 
hi6rarchiques et charismatiques et par ces dons la dirige et la pare et ses fruits, 
ainsi l’Eglise tout entiöre s’avüre comme le peuple uni par Punit6 du Pöre et du 
Fils et du Saint-Esprit. Dans cette meme Constitution (Eccl 7,2) nous trouvons 
l’cxplication de l’unit6 de l’Eglise consid6r6e comme le Corps Mystique du 
Christ et de Sa Fianc6e. Cela a en particulier lieu lors de l’explication des effets 
des sacrements: baptemc, confirmation, mettant un accent particulier sur 
l’Eucharistie: En rompan le Pain Eucharistique, participant de fa$on 6videntc au 
Corps du Seigneur, nous nous 61evons ä la communaut6 (communio) avec Lui et 
des uns avec les autres puisqu’il n’y a qu’un pain, ä nous tous nous ne formons 
qu’un corps, car tous nous avons part ä ce pain unique (1 Co 10,17). Ainsi nous 
devenons tous membres de ce Corps (cfr. 1 Co 12,27) et, chacun pour sa part, 
membres les uns des autres (Rm 12,5). On pourrait trouver une formulation 
semblable dans de nombreux autres passages de la Constitution dogmatique sur 
l’Eglise.

Dans le D6cret sur l’oecum6nisme (no.2), le Concile explique ce probldme 
da fac^on semblable: Et le Seigneur J6sus, crucifi6 et ador6, a vers6 l’Esprit pro- 
mis par lequel Ic peuple de la Nouvelle Alliance, 6tant l’Eglise a appel6 et ras- 73



sembld dans l’unitd de la foi, de l’espoir de l’amour comme l’Apötre Penseigne: 
”11 n’y a qu’un Corps et qu’un Esprit, comme il n’y a qu’une espdrance au terme 
de Pappel que vous avez regu, un seul Seigneur, une seule foi, un seul bapteme" 
(Ep 4,4-5). Car vous tous qui avez dtd baptisds dans le Christ, vous avez revdtu le 
Christ, car tous vous ne faites qu’un dans le Christ Jdsus (Ga 3,27-28). Le Saint- 
Esprit qui habite les croyants et remplit toute l’Eglise et la dirige est auteur de 
cette merveilleuse communautd des fidöles, unissant tous dans le Christ, et par 
cela dans l’Eglise. C’est lui qui distribue les gräces et les Services enrichissant 
l’Eglise de Jdsus-Christ en dons divers organisant ainsi les saints pour l’oeuvre 
du ministöre, en vue de la construction du Corps du Christ (Ep 4,12). II existe 
ainsi un lien entre tous les fidöles meme dispersds de par le monde comme le dit 
le Ddcret sur l’oecumdnisme (no.13,2): Car tous les fidöles dispers6s dans le 
monde ont le meme lien entre eux dans le Saint-Esprit et ainsi Phabitant de 
Rome sait que les Hindous sont membres du meme organisme que lui.

Vu la motion d’avant le Concile demandant d’accentuer l’unitd comme co- 
opdration avec la gräce - suivant ce que dit le texte de saint Paul cit6 ci-dessus 
sur le don du Saint-Esprit - le Ddcret sur l’oecumdnisme mentionne clairement 
le "don de Punitd" offert dös le ddbut par le Christ ä son Eglise l’encourage ä co- 
opdrer par la priöre, la parole et les oeuvres dictdes par la gräce du Saint-Esprit 
pour affermir l’unitd au sein de l’Eglise tout entiöre et la restituer parmi tous les 
croyants au Christ (cfr. Ap 4).

La rdponse aux motions ddposdes avant le Concile et portant sur le röle de 
PEglise dans la tendance ä l’unification de Phunamitd, nous la trouvons dans la 
Constitution dogmatique sur l’Eglise (no.9,2) ainsi que dans la Constitution pasto- 
rale sur l’Eglise dans le monde de ce temps (no.92). La premiöre motion parle du 
peuple messianique qui a pour Tete le Christ. Ce peuple a pour part la dignitd 
et la liberte des fils de Dieu et a pour droit le commandement d’aimer et pour 
objectif le Royaume de Dieu entamd sur terre par Dieu lui-meme et devant con- 
stamment etre ddveloppd. Ce peuple de Dieu bien qu’il s’avere souvent n’etre 
qu’un petit troupeau constitue le noyau de l’unitd, de l’espoir et du salut pour 
tout le genre humain. Car PEglise, dans l’esprit du texte de cette meme Consti­
tution, devant se rdpandre sur tous les pays, entre dans l’histoire de l’humanitd 
ddpassant aussi le temps et les frontiöres de peuples. Car Dieu a appeld 
Passemblde de ceux qui regardent avec foi Jdsus, auteur du salut eu source de la 
paix et de l’unitd (cfr. Eccl 9).

La Constitution pastorale sur l’Eglise dans le monde de ce temps (no.92) en- 
courage ä la coopdration fraternelle, au ministöre au Service de la famille hu- 
maine qui est appelde dans le Christ ä la famille des enfants de Dieu. Car Dieu 
est le ddbut et le but de tous les hommes. Nous avons dtd appelds pour etre frö- 
res et vu cette vocation humaine et celle de Dieu nous pouvons et meme nous 
devons coopdrer les uns avec les autres ayant en vue le but approprid (no. 92,3 
et 5).

La source de l’unitd et les facteurs qui la crdent

Parmi tous les facteurs qui influent sur la crdation de la comunautd eccld- 
siastique, il importe de citer en premier lieu la foi. Car c’est eile qui est le Pre­
mier lien qui unit les hommes avec Dieu et les hommes entre eux'1'’. La foi est - 
comme on Pa signald ci-dessus - une gräce mais en meme temps eile constitue 
aussi une rdponse de l’homme ä Pappel de Dieu qui vient vers l’homme sous des



formes diverses en professant la Bonne Nouvelle“. Par la parole salutaire nait la 
foi dans les coeurs des incroyants, et se d6veloppe dans les coeurs des croyants; 
gräce ä eile, la communautd des fiddles se forme et se d6veloppe suivant les pa- 
roles de l’Apötre: Ainsi la foi nait de la pr6dication et de cette prddication la 
Parole du Christ est instrument (Rm 10,17; Presb 4,1). Pour pouvoir manifester 
une teile foi, il faut avoir la gräce de Dieu prdvenante et vivifiante ainsi que 
l’aide intdrieure du Saint-Esprit qui animerait les coeurs et orienterait vers Dieu, 
ouvrirait les yeux de la raison et donnerait ä tous la douceur dans la reconnais- 
sance et l’octroi de la foi ä la vdritd. Pour que la comprdhension de la Rdvdlation 
soit de plus en plus profonde, ce meme Saint-Esprit sans cette perfectionne la 
foi par ses dons (Rev 5).

En meme temps - suivant l’enseignement de Saint Paul - la foi en Christ est 
la premidre condition pour que les fiddles s’unissent avec Lui et entre eux'"’. 
L’unitd des membres de l’Eglise et des communautds qu’ils crdent est bätie sur 
le fondement de la foi70.

Dds le ddbut donc nous rencontrons d’une part l’initiative de Dieu et de 
l’autre, la rdponse de l’homme. Gräce ä eile s’ouvrent des possibilitds permettant 
de profiter des dons de Dieu, de plus en plus grands et extraordinaires, influant 
crdativement sur la formation de l’ensemble de la communautd eccldsiastique 
dans laquelle l’homme obtient plus qu’il ne pourrait esperer. Toutefois sans un 
engagament personnel de l’homme, comme cela rdsultera du ddveloppement ul- 
tdrieur de la pensde et de la constatation des faits, sa pleine participation ä cette 
communautd n’est pas acquise. De cette coopdration aussi ddpend entre autres 
une plus ou moins pleine participation ä la communautd ainsi qu’une plus ou 
moins grande activitd dans l’oeurvre qu’elle entreprend71. Car tous les facteurs 
influant sur la crdation d’une teile unitd sont les plus unis les uns aux autres; ils 
s’enchament dtroitement ou se supposent mutuellement. Mais lors d’une disser- 
tation thdorique il faut souvent recourir ä l’abstraction, analysant un dldment in- 
ddpendemment de l’autre pour mieux et humainement comprendre leur interre- 
lation.

La communautd eccldsiastique, suivant la pensde de la Constitution dogma- 
tique sur l’Eglise (no.ll), s’actualise par les sacrements et par les vertus. Car les 
biens spirituels sont transmis aux hommes de fagon qui leur est propre, per­
mettant leur juste rdception ou utilisation77.

La deuxiöme condition indispensable pour l’unification des fiddles avec le 
Christ et base en meme temps de leur unitd mutuelle en Lui c’est le bapteme73. 
Dans la supposition de l’existence de la foi pour un individu concret, le bapteme 
constitue un moment fondamental d’accds ä la communautd eccldsiastique dont 
le point culminant devrait etre atteint par ['Eucharistie7“: les fiddles incorpords ä 
l’Eglise par le bapteme gräce ä la marque ainsi obtenue sont destinds ä parti- 
ciper au culte de la religion chrdtienne et revivifids comme fils de Dieu, ils sont 
engagds ä professer devant les hommes la foi qu’ils ont obtenu de Dieu par 
l’intermddiaire de l’Eglise (Eccl 11,1).

Le problüme du röle du bapteme, sacrement formant la communautd, est 
traitd aussi dans le Dicret sur l’oecuminisme: Par le sacrement du bapteme, cha- 
que fois qu’ on le donne d’une fagon appropride, comme le Seigneur l’a dtabli, et 
qu’une äme disposde addquatement l’accepte, l’homme devient incorpord au 
Christ crucifid et adord, et revivifid pour la participation ä la vie de Dieu. Le 
bapteme constitue par consequent un lien sacremental de l’unitd qui existe entre 
tous ceux qui ont dtd revivifids par lui. Toutefois le baptdme tel quel n’est que la 75



premidre origine vu qu’il tend ä atteindre la p!6nitude de !a vie dans le Christ. 
Le bapteme donc doit mener ä une profession totale de la foi, ä une totale incor- 
poration ä l’institution du salut conforme ä la volontd du Christ et enfin ä un to­
tal accds ä la communautd eucharistique (Un 22,1-2). Le bapteme erde donc un 
fondement consdcratoire et la vie de la foi et le maintien de l’unit6 des liens en- 
tam6s par ce sacrement tdmoignent de la vie intense de l’individu donnd qui 
opte ä la pldnitude ä laquelle il est appeld.

II faut ici souligner trds fortement que la rdalitd des liens interpersonnels 
que creent la foi et le bapteme aussi bien avec Dieu qu’avec les autres membres 
de la communautd confessant la meme foi et recevant le meme bapteme n’est 
pas seulement consdquence d’une activitd humaine intentioneile, mais que Dieu, 
par l’activitd de la parole et des sacrements accordds individuellement, donne en 
meme temps une Orientation ä la communautd75. II n’y a pas de toute que les 
liens intellectuels et volitifs, interpersonnels, typiques pour doutes les autres uni- 
ons humaines interviennent ici aussi. Par l’cffet cependant de l’activitd des sacre­
ments, ils se fondent en une entitd avec tout ce que Dieu donne pour la erdation, 
le ddveloppement et le perfectionnement de la vie communautairc afin de rdali- 
ser l’oeuvre de salut.

Le sacrement suivant qui a une influence crdatrice sur la formation de la 
communaut6 eccleesiastique est le sacrement de la confirmation. La Constitution 
dogmatique sur l'Eglise dit: Par le sacrement de confirmation ils s’unissent enco- 
re plus 6troitement avec l’Eglise, obtiennent une force particulidre venant du 
Saint- Esprit et deviennent ainsi encore plus engagds comme v6ritables tdmoins 
au Christ de propager la foi la parole et l’acte ainsi qu’ä la ddfendre (Eccl 11,1).

Ces deux sacrements influent donc non seulement activement sur la erda- 
tion de la communautd mais donnent en plus un fondement pour le renforce- 
ment de la vie de ses membres par la vie de Dieu. Ils sont en meme temps quel- 
que chose d’engageant, de dynamisant et posant des exigeances. Ils constituent 
donc avec les facteurs naturels la source fondamentale des droits et des devoirs 
individuels ä l’Eglise. La communautd eccldsiastique conformdment ä l’intention 
du Christ doit etre une rdalisation active de tout ce qui a dtd transmis et orientd 
dynamiquement ä l’origine.

Le caractdre communautaire des effets du bapteme et de la confirmation 
sc manifeste particulidrement dans le sacerdoce commun. La Constitution dog­
matique sur l’Eglise en parle: Car les baptisds sont consacrds par la revivification 
et par l’onction par le Saint-Esprit comme maison spirituelle et saint sacerdoce 
pour offrir par tous les actes approprids au chrdtien des sacrifices spirituels et 
pröner la puissance de celui qui les a appelds des tdndbres ä son admirable lu- 
midre (cfr. 1 P 2,4; Eccl 10). Le Dicret sur le ministire et la vie des pretres le prd- 
cise encore mieux: Le Seigneur Jdsus fait participant de l’onction du Saint- 
Esprit par lequel il a dtd oint, tout son Corps Mystique car en Lui tous les fidd- 
les deviennent saint et royal sacerdoce, offrent ä Dieu des sacrifices spirituels 
par Jdsus Christ (Presb 2,1). En d’autres termes ce meme fait est soulignd dans 
le Dicret sur l'apostolat des lai'cs. Les lai'cs devenus participants aux fonctions sa- 
cerdocale, prophdtique et royale du Christ ont leur apport dans la mission du 
peuple de Dieu dans l’Eglise et dans le monde (Ap 2,2).

Ce sacerdoce cependant ä caractdre typiquement commun diffdre du sa­
cerdoce hidrarchique par son essence et non pas seulement par son degrd (Eccl 
10,2). Ce dernier participe autrement au sacerdoce du Christ. Car on cdldbre



alors le sacrifice eucharistique au nom du Christ (in persona Christi), ce qui n’est 
pas d6pourvu de rapport avec la communaut6.

C’est ici qu’est marqu6e le sens profond et la raison de l’6tablissement de 
la communautö, Le pretre sert au nom du Christ (in persona Christi) ses fröres 
dans ce ä quoi ils ont droit et d’autre part justement se fondant sur le fait que 
son sacerdoce est sacrement, il remplit les fonctions qui lui sont confiöes par la 
mission eccl6siastique ou mission canonique. Car dans le sacerdoce sacremental 
accordö pleinement par le sacre episcopal et ä niveau inf6rieur par les ordi- 
nations presbyt6rales est aussi transmise la participation aux devoirs "ontiques" 
de sanctification, de l’einseignement et de la gestion. C’est ce sacerdoce avec la 
mission ecclösiastique qui forme la fonction de ministöre dans la communautd 
ecclösiastique7®. Gräce ä cela les öveques, les pretres et les diacres jouent un 
röle appropriö, indispensable et irremplagable dans le processus de la röali- 
sation constante de l’Eglise et par cela de la coopöration dans l’unification ä di- 
mensions multiples des fidöles.

Tous les fidöles vivant dans le mariage contribuent de fagon particuliöre ä 
l’unitö de l’Eglise. Car ils expriment non seulement le lien de l’amour föcond qui 
existe entre le Christ et PEglise et y participent mais possödent un don per- 
sonnel au sein du peuple de Dieu. Ils cröent dans leur propre Eglise familiale la 
plus petite cellule du grand organisme qu’est l’Eglise (cfr. Eccl 11,2). On en par- 
lera plus loin.

Les sacrements de pönitence et de l’onction des malades ne restent pas non 
plus sans influence sur le maintien et l’affermissement du lien d’unitö au sein de 
la communautd ecclösiastique. Car par le sacrement de pönitence les fidöles ob- 
tiennent de la misöricorde de Dieu le pardon ces insultes faites ä Dieu et accö- 
dent en möme temps ä la röconciliation avec l’Eglise qu’ils ont blessöe en com- 
mettant des pöchös et qui contribue ä leur conversion par l’amour, l’exemple et 
la priöre (Eccl 11,2). Donc au moment oü l’öquilibre de l’unitö est touchö par la 
faiblesse et par la pöchö, le sacrement de pönitence contribue ä la re-constituer 
et ä cicatriser les plaies. Le sacrement d’onction des malades tömoigne du soucis 
de l’Eglise pour soulever et renforcer ses membres qui souffrent et pour leur 
enseigner comment ils doivent profiter de ces moments difficiles: Par la sainte 
onction des malades et la priöre des pretres l’Eglise tout entiöre recommande 
les malades au Seigneur souffrant et admirö pour qu’il les relöve et les sauve 
(cfr. Je 5,14-16) et en outre les encourage ä ce qu’en s’unissant volontairement ä 
la Passion et ä la mort du Christ ( cfr. Rm 8,17; 1 Co 1,24; 2 Tm 2,1-12; 1 P 4,13) 
accroissent le lien au peuple de Dieu (Eccl 11,2).

Analysant l’unitö de l’Eglise, il est difficile de ne pas accentuer de fagon 
spöciale le sacrement de l’Eucharistique qui est aussi bien source qu’apogöe de 
cette unitö. Les motions döposöes avant le Concile ont attirö l’attention sue ce 
problöme. On en a donc tenu compte dans le schöma77. Le Concile a essayö de 
fagon diverse d’expliquer les liens importants qui interviennent entre la com- 
muanutö ecclösiastique et l’Eucharistie et de souligner ce grand mystöre. Il se 
servait de döfinitions diverses: l’acte de rompre le Pain, le sacrifice eu­
charistique, l’Eucharistie, le sacrement de misöricorde, le signe de l’unitö, le 
noeud de l’amour, la Sainte Communion, le Corps du Seigneur, le Repas du 
Seigneur, le Pain du Corps du Christ, la participation au Corps et au Sang du 
seigneur, etc.78.

De meme qu’on se sert de divers mots pour döfinir l’Eucharistie, la döter- 
miuation de la röalitö crööe par le fait de participer ä ce mystöre de Dieu est di- 77



verse. La Constitution sur la liturgie dit: Le Rddempteur a confid ä l’Eglise le 
Souvenir de sa Passion et de sa R6surrection: le sacrement de misdricorde, signe 
de l’unitd, noeud de l’amour (Lit 47). La Constitution sur l’Eglise renferme les 
mots suivants: Chaque fois que sur l’autel on cdldbre le sacrifice de la Croix, 
l’oeuvre de notre Rddemption s’effectue en meme temps dans le sacrement du 
Pain eucharistique, se rdalise et s’effectue l’unit6 des fiddles qui constituent un 
Corps unique dans le Christ (cfr. 1 Co 10,17; Eccl,3). Cette meme Constitution 
(no. 7,2) dit: En rompant le Pain eucharistique nous participons de fa?on r6elle 
au Corps du Seigneur, nous nous dlevons ä la communautd (communio) avec 
Lui et les uns avec les autres puisqu’il n’y a qu’un pain, ä nous tous nous ne for- 
mons qu’un corps car tous nous avons part ä ce pain unique (1 Co 10,17). Ainsi 
donc nous devenons tous membres de ce Corps (cfr. 1 Co 12,27) et chacun pour 
sa part nous sommes membres les uns des autres (Rm 12,5; Eccl. 7,2). Plus loin 
eile ajoute (no. 11,1): Participant au Sacrifice eucharistique, ä cette source et ä 
cette apogde en meme temps de toute la vie chrdtienne, ils offrent ä Dieu le sa­
crifice divin et avec lui eux-memes. fortifi6s par la sainte Communion au Corps 
du Christ, repr6sentent concrdtement l’unit6 du peuple de Dieu au sein duquel 
le signe approprid et la cause miraculeuse est ce Sacrement le plus saint 
(Eccl,11,1).

Le Dicret sur l’oecuminisme renferme une id6e analogique: Le Fils de Dieu 
avant de se sacrificier ä l’autel de la croix en tant qu’hostie immacul6e, pria le 
Pdre pour les croyants disant "Que tous soient un. Comme toi, Pdre, tu es en moi 
et moi en toi, qu’eux aussi soient un en nous, afin que le monde croie que tu 
m’as envoy6 (Jn 17,21) et il a 6tabli dans son Eglise le merveilleux sacrement de 
l’Eucharistie qui signifie et provoque l’unitd de l’Eglise (Un 2,1), etc.

Les auteurs analysant les effets de l’Eucharistie sur la crdation et la forma- 
tion de l’unit6 de la communautd eccldsiastique, essayent sous forme diverse 
d’exprimer cette rdalitd imp6n6trable. Ainsi par exemple se rdfdrant ä 
l’enseignement de Pie XII dans l’encyclique Mystici corporis, ils disent que pen- 
dant la Messe le Christ sacrifie non seulement sa personne mais aussi les mem­
bres de son Corps Mystique7®. Pendant ce sacrifice un lien dtroit se forme entre 
le Christ et ses membres, lien que l’on ne peut comparer ä aucun autre lien hu- 
main“°. L’unitd qui se cr6e ä l’Eglise par l’Eucharistie trouve en eile son fonde­
ment ontologique81. Le discours de Christ archipretre nous mdne au sens de 
l’action de cette Eucharistie“3. Les auteurs mentionnds se r6f6rent aussi aux an- 
ciennes formulations de Concile de Trente. Ils rappellent que gräce ä 
l’Eucharistie tous les sacrements acquidrent un sens complet. Elle provoque 
donc la liaison de la communautd eccldsiastique, eile est sa source et son signe8“. 
De fagon visible, eile montre une multitude unifide de personnes8*. Conformd- 
ment aux anciens la Didachd et Saint Cyprien essayent de rapprocher la com- 
prdhension de cette rdalitd par analogie. Car comme le pain est un bien qui se 
compose de beaucoup de graines et le vin renferme nombre de grappes, de 
meme l’union dtroite assemble tous les membres du Corps mystique88.

L’dldment crdateur fondamental - non seulement au cours de l’dtape, si l’on 
peut le dire, initiale - ce qui a ddjä dtd examind dans les dissertations prd- 
cddentes mais aussi pendant le ddveloppement constant de la communautd ec­
cldsiastique, c’est la parole divine. Elle ne se limite pas au facteur naturel mais 
possdde une puissance engageante, illuminante et transformante de l’homme. 
Dieu veut que nous poursuivons sa mission87, missio dans le sens large de cet 

78 terme. La mission typiquement eccldsiastique, la mission canonique, a aussi son



fondement dans la parole de Dieu. Elle constitue la continuation du message 
que le Christ a adressö aux Apötres et ä leurs successeurs. Elle est rdalisde par 
ceux qui exercent de fa$on compdtente les fonctions qui leur sont approprides 
dans la socidtd du peuple de Dieu. Ce message renferme des dldments connus 
d’ailleurs, socio-humains, unis dans la socidtd eccldsiastique avec ce qui est con- 
sdquence directe de la parole du Christ, crdatrice et engageante cn meme 
temps.

La Constitution dogmatique sur l'Eglise parle de la puissance crdatrice de la 
parole de Dieu: La puissance de PEvangile maintien l’Eglise en jeunesse perpd- 
tuelle, la renouvelle constamment et möne ä une unification parfaite avec le Fi- 
anc6 (Eccl 4). Une idde semblable, plus ddveloppde, nous est donnde par la 
Constitution dogmatique sur la RMlation divine. La puissance et la force sont si 
grandes dans la parole de Dieu qu’elle est pour l’Eglise un soutien et une force 
vitale et pour les Fils de l’Eglise la confirmation de la foi, la nourriture de l’äme 
et une source constante de la vie spirituelle. C’est pourquoi reste toujours actu- 
elle la constatation suivante ä propos de l’Ecriture Sainte: Vivante, en effet, est 
la parole de Dieu, efficace et plus incisive qu’aucun glaive (He 4,12) qui a la for­
ce de bätir et de donner l’h6ritage ä tous les sanctifi6s (Ac 20,32; Th 2,13; Rev 
21). En prönant la parole de Dieu ä l’Eglise les fidöles apprennent les voies du 
salut et peuvent agir suivant les indications de Dieu. C’est pourqoi la parole de 
Dieu est aussi le fondement de l’unitdss.

Souvent aussi l’Ecriture Sainte mcntionne l’activitd constant du Saint-Esprit 
ä l’Eglise: Cette question est plus largement expliqu6e par le Concile Vatican II, 
par exemple dans la Constitution dogmatique sur l’Eglise (no. 71): Car donnant 
son Esprit, ses fröres, appelds de toutes les nations, il les a dtabli mystiquement 
comme son Corps. Le Dicret sur l’oecuminisme en parle aussi (no. 2): Et le Seig­
neur Jdsus crucifid et adord a donnd l’Esprit promis par lequel il a appeld et ras- 
sembld dans l’unitd de la foi, de l’espoir et de l’amour le peuple de la Nouvelle 
Alliance, dtant l’Eglise, comme l’enseigne l’Apötre: Il n’y a qu’un Corps et qu’un 
Esprit, comme il n’y a qu’une espdrance au terme de l’appel que vous avez regu; 
un seul Seigneur, une seule foi, un seul bapteme (Ep 4,4-5). Car Vous tous en ef­
fet, baptisds dans le Christ, vous avez revetu le Christ, car tous vous ne faites 
qu’un dans le Christ .Jdsus (Ga 3,27-28). Le Saint-Esprit qui habite les croyants 
et remplit l’Eglise tout entiöre et la dirige est auteur de cette mer-veilleuse 
communautd de fidöles et associe tous si profonddment dans le Christ qui est le 
principe de I’unitd de l’Eglise. C’est lui qui distribue les gräces et les ministöres 
enrichissant l’Eglise de J6sus-Christ en don divers, organisant ainsi les saints 
pour l’oeuvre du ministöre, en vue de la construction du Corps du Christ (Ep 
4,12).

De la distribution des gräces par le Saint-Esprit mentionnde ci-dessus, par­
le la Constitution dogmatique sur l’Eglise: En outre ce meme Saint-Esprit non 
seulement par les sacrements et les ministöres sanctifie et möne le peuple de 
Dieu et par les vertus le ddcore mais distribuant ses dons ä chacun en particulier 
comme il l’entend (1 Co 12,11), il donne aux fidöles de tout 6tat aussi des gräces 
particuliöres par lesquelles il les fait capables et prets ä entreprendre diverses 
oeuvres et fonctions ayant pour objectif le renouveau et le ddveloppement ultd- 
rieur utile de l’Eglise, suivant les paroles: "A chacun la manifestation de l’Esprit 
est donnde en vue du bien commun" (1 Co 12,17). Et puisque ces charismes aus­
si bien les plus dminents que les plus communs et plus gdndralement propagds 
sont trös approprids et utiles pour l’Eglise (Eccl 12,2). 79



Entre le charisme au sens de don spdcial du Saint-Esprit et l’accomplisse- 
ment de la fonction hidrarchique il ne peut pas avoir, comme certains voulaient 
le d6montrer, de contradictions ni de rivalitd car Tun et l’autre provient du 
meme Saint-Esprit ce qui rdsulte des nombreux fragments du Nouveau Testa­
ment et en particulier de l’Evangile et des Epitres de Saint Paul, Paul VI“° le 
rappelle se r6f6rant ä Lumen gentium (no.7). La Constitution dit que le Saint- 
Esprit les a donnds pour le bien commun mais ä cause des ddfauts humanis ils 
peuvent etre mdlangds avec les iddes propres pas toujours ordonndes. II peut en 
rdsulter un chaos dans la socidtd des fiddles®° et leur Opposition aux fonctions 
respectives (muneribus).

Les facteurs crdateurs de cette unique communaut6 - communio - sont 
donc multiples et constituent par cela la source de droits et de devoirs individu- 
els et communautaires aussi bien fondamentaux que spdciaux.

Notes

Le present texte constitue l’introduction ä notre ouvrage, Wsptjhiczest- 
niczenie Köscielne (La co-participation eccldsiastique), Cracovie 1985.

1 J.Dupont, La koinonia des premiers chrdtiens dans les Actes des Apötres, 
dans: Comunione interecclesiale, collegialitä, primato, ecumenismo: Acta Con- 
ventus internationalis de historia solficitudinis omnium Ecclesiarum, Romae 
1967, vol.I, Romae 1972, p.50.

2 G.Castelliono, La religione come base della communio nell’antica civiltä 
mesopotamica, dans: Comunione interecclesiale, collegialitä, primato, ecumenis­
mo, op.cit. (1), p.8.

3 G.Gurvitch, Problümes de sociologie g6n6rale, t.l, dans: Traitd de socio- 
logie, Paris 1958, p.172. Nous considdrons que les composantes les plus dldmen- 
taires de la rdalitd sociale sont constitudes par les multiples manidres d’etre lides 
par le tout et dans le tout, ou manifestations de la sociabilitd qui, ä diffdrentes 
degrds d’actualitd et de virtualitd, sc combattent et se combinent dans tout grou- 
pe, toute classe, toute socidtd globale. Ces univers sont des unitds collectives rd- 
elles.

4 Cfr. L.Ceifaux, La premidrc communautd chrdtienne ä Jdrusalem, dans: 
Ephemerides theologicae Lovanienses 19, (1939), p.29.

5 M.Delespesse, Cette communautd qu’on appelle Eglise, Paris 1968, p.15. 
La communautd est un groupement fraternel, organique et stable de personnes 
rdalisant la prise en Charge mutucllc et le partage de ce qu’elles sont et de ce 
qu’elles ont, en vue du rassemblemcnt des honunes dans l’unitd.

6 Modi a patribus conciliaribus propositi a Secretariatu ad Christianorum 
unitatem fovendam examinati, I, Proemium et cap. I de catholicis oecumenismi 
principiis, Civitate Vaticana 1964, p.23.

7 J.P.M. Van Ploeg, Rapport avec Dieu et rapports humains d’Israel, dans: 
Communione interecclesiale, collegialitä, primato, ecumenismo, op.cit.(1), p.36.

8 H.Schlier, Die Einheit der Kirche nach dem Neuen Testament, dans: Ca- 
tholica 14 (I960), p.162.

9a O.Saier, "Communio" in der Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils, 
München 1973, p.2.

9b Cfr. A.Cholewinski, Warunki skutecznego gtoszenia Ewangelii w swiecie 
dzisiejszym (Les conditions de precher l’Evangile dans le monde contemporain), 
dans: Ateneum Kaplcnskie 93 (1979), pp.424-425ss, 272ss.

10 Cfr. Cerfaux, op.cit.(4), p.28; cfr. G.Baum, L’unitd chrdtienne d’aprds la 
80 doctrine des papes de Ldon XIII ä lie XII, Paris 1961, p.13.



11 Cfr. Baum, op.cit.(lO), pp.27-28; cfr. aussi C.D’Ercole, Presentazione e 
premesse, dans: Comunione mterecclesiale, collegialitä, primato, ecumenismo, 
op.cit.(l), p.XXI V.

12 Cfr. P.Y.Emery, L’unit6 des croyants au ciel et sur la terre, Taiz6 1962,
p.U.

13 Dupont, op.cit.(l), p.41.
14 Ibid., p.46.
15 Cerfaux, op.cit.(4), p.29.
16 Schlier, op.cit.(8), p.162.
17 Cfr. J.Stepien, Eklezjologia swietego Pawla (L’eccl6siologie de Saint 

Paul), Poznarf 1972, pp.83-84.
18 Ibid., p.87.
19 J.Hamer, L’Eglise est une communion, Paris 1962, p.175.
20 Ibid., p.174.
21 W.Bertrams, De potestatis episcopalis constitutione et determinatione in 

Ecclesia, sacramento salutis hominum, dans: Periodica de re morali, cannonica, 
liturgica 60 (1971), p.373.

22 Cfr. Stepierf, op.cit.(17), p.48.
23 Ibid., p.60
24 Delespesse, op.cit.(5), pp.39 et 41.
25 H.Rondet, Un seul Corps, un seul esprit: la communion des saints, Paris 

1952, p.9.
26 J.D.Zizioulas, La communautfi eucharistique et la catholicitd de l’Eglise, 

dans: Istina 14 (1969), p.69.
27 E.Zogby, Unitä e diversitä della Chiesa, dans: La Chiesa del Vaticano II, 

Roma 1965, p.527.
28 Cfr. Stepien, op.cit.(17), pp.85 et 63.
29 1 Co 6,15; Rm 12,4; Ep 2,11-18; 4,11-16; 5,29; Col 1,8-24. Cfr. aussi 

Delespesse, op.cit.(5), p.16; Stepien, op.cit.(17), p.89.
30 Cfr. Stepierf, op.cit.(17), pp.214-2l5.
31 Zogby, op.cit.(27), p.528.
32 Rondet, op.cit.(25), p.13.
33 D. Stanley, Koinonia as symbol and reality in the primitive Church, dans: 

Comunione mterecclesiale, collegialitä, primato, ecumenismo, op.cit.(l), p.98.
34 Et reconaissant la gräce qui m’avait 6t6 ddpartie, Jacques, Cdphas et 

Jean, ces notables, ces colones, nous tendirent la main, ä moi et ä Barnabd, en 
signe de communion: nous irions, nous aux pai'ens, eux ä la Circonsision; nous 
devions seulement songer aux pauvres, ce que prdcisement j’ai eu ä coeur de fai­
re. (Ga 2,9-10); cfr. Hamer, op.cit.(19), p.175.

35 "Die Kirche ist nicht wie ein Verein durch den Zusammenschluß ihrer 
Glieder konstituiert, sondern primär und grundlegend ist das gemeinsame Teil­
haben am eucharistischen Mahl. Darin hat alle Gemeinschaft und Einheit der 
Kirche ihren ontologischen Grund. Vielleicht hat diese Doppelbedeutung von 
koinonia, wie Eiert mit guten Gründen vermutet, sogar im Apostolischen Glau­
bensbekenntnis einen theologiegeschichtlich interessanten Ausdruck gefunden"
(P.Bläser, Eucharistie und Einheit der Kirche, dans: Theologie und Glaube 50 
(I960), p.428).

36 Rondet, op.cit.(25), p.15.
37 "Wenn dort nämlich im Anschluß an das Bekenntnis zur ecclesia catho- 

lica die communio sanctorum als Gegenstand des Glaubens genannt wird (wir 
sind gewohnt, es zu übersetzen mit "Gemeinschaft der Heiligen") und zwar vor 
dem Glaubensbekenntnis an die Vergebung der Sünden, dann ist damit, so 
meint Eiert, nach griechischem Sprachgebrauch sicher die Teilhabe an den bei­
den eucharistischen Elementen gemeint, während später in der lateinischen 
Übersetzung und im lateinischen Sprachbereich communio sanctorum als Ge­
meinschaft der Heiligen, d.h. der Gläubigen, verstanden wurde" (Bläser, 
op.cit.(35), p.428).

38 "Cela n’est pas exclusif. L’autre point de vue demeure. L’un des plus vie- 
ux t6moins de la formule Communion des Saints, l’Eveque Nicötas, de Remesi- 
ana en Dacie (dans les Balkans) commente ainsi vers la fin du quatrieme siücle 81



lc Symbole de son dglise: Aprös avoir affirmd ta foi dans la Sainte Trinitd, tu dis 
croire ä la Sainte Eglise catholique. Qu’est-ce quel’Eglise, sinon l’assemblde des 
saints? Depuis le commencement du monde, tous, prophötes, apötres et martyrs 
et aussi tous les justes qui furent, qui sont ou qui seront forment une dglise uni- 
que, sanctifide en effet par la meme foi et la meme vie commune, marquds du 
sceau du meme Esprit, lls sont devenus un seul corps, dont le Christ est la tete. 
Mais il faut dire plus, les anges eux-memes, les Vcrtus et les Puissances d’en- 
haut forment une unique contdddration dans cette unique Eglise. L’apötre nous 
enseigne en effet que dans le Christ toutes choses ont dtd reconcilides non seule- 
ment sur la terre, mais encore dans le ciel.’ Vers la meme dpoque, ddfendant 
contre un novateur le droit au’ont les chrdtiens d’invoquer les saints, Saint Jdrö- 
me donne cet argument: "Si les apötres et les martyrs, tandis qu’ils dtaient enco- 
rc dans la chair, pouvaient prier les uns pour les autres, parce qu’ils avaient 
alors besoin les uns des autres, combien plus maintenant, victorieux et triom- 
phants, sont-ils capables d’intercdder? ... Molse obtient de Dieu le pardon de six 
cent mille hommes, Etiennc prie pour ses bourreaux; leurs pridres seraient-elles 
moins efficaces qu’ils sont avec le Christ?’ Ces deux textes, auquels on pourrait 
bien ajouter d’autres, montrent qu’entre l’Eglise militante et l’Eglise triomphan- 
te, il n’y a pas solution de continuitd. L’une et l’autre font partie du meme corps 
du Christ"(Bonder, op.cit.(25), pp.15-16).

39 G.D’Ercole, Communio, collegialitä, primato e sollicitudo omnium eccle- 
siarum dai vangeli a Constantino, Roma 1964, p.9.

40 L.Hertling, Communio und Primat, dans: Miscellanea historiae pontifi- 
ciac, vol.VII, Romae 1943, pp.1-48. Nous voudrions tirer profit de des recher- 
ches. Pour Saint Augustin, la communio n’est rien d’autre que I’Eglise (De un- 
itate Ecclesiae contra Donatistas, 20,56, dans: PL, t.43, col.434; Contra Cresco- 
nium, 111,35,39, in: PL, t.43,col.517). Chez les Pdres, la communio sanctomm dd- 
signe frdquemment l’Eglise visible. Si au point de ddpart, le mot communio si-

Snifie plutöt une attitude et un comportement, dans l’usage de l’Eglise ancienne 
est aevenu un term prdcis pour exprimer le lien que fait l’unitd sociale de la 

communautd chrdtienne sur la terre entiöre. Cette dvolution du vocabulaire peut 
etre pergue dgalement ä propos d’autres mots. "Paix" est devenu un dquivalent 
de "communion", avec le meme sens. Dans une lettre ä Saint Jdröme, Saint Au­
gustin dcrit: "Voici que vient ä moi un jeune homme pieux, catholica pace frater1'. 
La pax catholica ddsigne exactement l’appartenance ä I’Eglise catholique. Dans 
nombre de passages, les mots concordia, eirene et agape ont le meme sens de 
communautd d’Eghsc (cfr. Hamer, op.cit.(19), p.179.)

41 Cfr. Enchiridion Symbolorum, 32e dd., Romae 1963, nos 3879-3880; cfr. 
Irenik, Irenismus, dans: Lexikon für Theologie und Kirche, Bd.5, Freiburg i.Br. 
I960, col.749.

42 Cfr. Zizioulas, op.cit.(26), p.67.
43 Baum, op.cit.(lO), p.ll.
44 Ibid., p.24.
45 Pie XI donne comme modele de l’unitd la personnalitd du Christ qui 

devrait etre modöle de l’unitd de la socidtd chrdtienne dans son encyclique Lux 
veritatis, AAS 23 (1931), p.510: "Nam si personalis Christi unitas arcanum existit 
exemplar, ad quod ipsemet unam Christiane societatis compagem conformare 
voluit, id perfecto non ex commenticia quadam oriri posse multorum inter se 
discordium coniunctione, sed ex una solummodo hierarchia, ex uno summoque 
magisterio, ex una credendi lege, unaque christianorum fide nemo cordatus non 
videat" (AAS 23 (1931), p.510.).

46 Pie XII dans Mystici corporis: "In Ecclesiae autem membris reapse ii 
soli annumerandi sunt, qui regenerationis lavacrum receperunt veramque ndem 
profitentur, neque a Corporis compage semct ipsos misere separarunt, vel ob 
gravissima admissa a lcgitima auctontate seuncti sunt" (AAS 35 (1943), p.202.)

47 Paul VI, Allocution dans la Basilique de Saint Pierre sur les tacnes de la 
hidrarchie, dans: Communicationes 3 (1971), p.131.

48 Cfr. Paul VI, Allocution au congrös des canonistes le 17.IX.1973, dans: 
SS.DD.Pauli VI, Allocutiones de iure canonico, Romae 1974, p.106.

82



49 Ibid., p.110; cfr. aussi Schema decreti de oecumenismo, Civitate Vatica­
na 1963, 22/4, cap.1,1, p.15-20; cfr. Schema decreti de Ecclesiis Orientalibus, Ci­
vitate Vaticana 1963, p.16.

50 Bertrams, op.cit.f211, p.375.; cfr. Dupont, op.cit.(l), p.43.
51 Bertrams, op.cit.(21), p.374; cfr. Paul VI., Allocution aux auditeurs et aux 

travailleurs de la Rote Romaine, Rome 8.II.1973, dans: Allocutiones, op.cit.(48), 
p.90.

52 Saier, op.cit.(9a), p.10.
53 D’Ercole, op.cit.(39), p.9.; cfr. Hamer, op.cit.(19), p.176.
54 Rondel, op.cit.(25), p.9.; cfr. Emery, op.cit.(12), p.12.; cfr. W.Gruber, Der 

Einzelne und die Gemeinschaft im Lichte der Konstitution über die Kirche", 
dans: Wahrheit und Verkündigung. Michael Schmaus zum 70.Geburtstag, 
München-Paderborn-Wien 1967, Bd.IL, p.1543.

55 Hamer, op.cit.(19), p.202.
56 Saier, op.cit.(9a), p.7.
57 Relatio super Schema de Ecclesis Orientalibus, Civitate Vaticana 1964,

P-13.
58 Stepien, op.cit.(17), p.109.
59 Cfr. Baum, op.cit.(lO), p.47.
60 Stepien, op.cit.(17), p.48.
61 Acta et documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando, series 

I (antepraeparatoria), appendix voluminis II, analiticus conspectus consiliorum 
et votorum quae ab episcopis et praelatis data sunt, pars II, Civita Vaticana 
1961, no.13, p.651 () Antepraeparatoria - Anal.consp.).

62 Antepraeparatoria, Anal.consp., pars I, p.66., no.4.
63 Ibid., p.66, no.5.
64 Ibid., pars II, p.651., no.14.
65 Ibid., pars I, p.41., no.33.
66 "Communio zwischen Gott und Menschen in allgemeiner Sinnbe­

deutung: In einer Verwendungsweise, die zwar nicht ohne weiteres die ekklesio- 
logische, sehr wohl aber die allgemein-theologische Qualität erkennen läßt, er­
hält "communio" die Bedeutung: "Gemeinschaft zwischen Gott und Menschen". 
In diesem Sinne findet sich "communio" einmal in dem Missionsdekret: 
"communio Secum" (sc.cum Deo) und viermal in der Konstitution ""Gaudium et 
Spes": "vitae divinae communio", "vocatio hominis ad communionem cum Deo", 
"Dei comunio" (Genetivus objectivus). Es ist auffallend, daß nur die Pastoral- 
konstitution "Gaudium et Spes" - abgesehen von der einmaligen Ausnahme in 
dem Missionsdekret - "communio" in dem allgemeinen theologischen Sinn von 
"Gemeinschaft zwischen Gott und Menschen" verwendet. Die Worte 
"communitas" und "societas" werden nicht in dem eben genannten Sinn ge­
braucht" (Saier, op.cit.(9a), p.4).

67 Baum, op.cit.(lO), p.23.
68 G.Siegwald, Unit6 et confession de foi, dans: Oecumenica, 4, 1969

p.280. _
69 Cfr. Stepien, op.cit.(17), p.57.
70 Baum, op.cit.(lO), p.36.
71 T.Sartory, Die ökumenische Bewegung und die Einheit der Kirche, 

Augsburg 1955, p.106.
72 Bertrams, op.cit.(21), p.365.
73 Stepien, op.cit.(17), p.60.; cfr. l’dtude approfondie de R.Sobanski, 

Chrzest jako podstawa jednosci Kosciola (Le bapteme en tant que fondement de 
l’unitö de l’Eglise), Varsovie 1971.

74 Saier, op.cit.(9a), p.85.
75 Cfr. Delespesse, op.cil.(5), p.39.
76 Cfr. Note explicative pröliminaire, no. 2.
77 Pontificia Commissio Centralis Praeparatoria Concilii Vaticani II, Quae- 

stiones Theologicae praeparatoria: Schema constitutionis de Ecclesia, pars II, 
De Ecclesiae militantis natura, Civitate Vaticana 1962, cap.ll, nota 5.

78 Cfr. Eccl 7,2; Eccl 11,1; C.dit.47,1; etc.; cfr. Saier, op.cit.(9a), p.5.
79 Rondel, op.cit.(25), p.23. 83



80 Ibid., p.24.
81 Bläser, op.cit.(35), p.428.
82 Ibid., p.432.
83 Saier, op.cit.(9a), p.86.
84 Ibid., pp.86 et 87.
85 Gniber, op.cit.(54), p.1551.
86 Emery, op.cit.(12), p.201.
87 Saier, op.cit.(9a), p.54.
88 Bertrams. op.cit.(21), p.374.
89 "Lo Spirito Santo ha posto gli Apostoli a reggerc la Chiesa di Dio (cfr. 

Act.20,28; Jo 16,13): il carisma non puo essere contraposto al "munus" nelle 
Chiesa, perchd b lo stesso Spirito che opera, in primo luogo, in e mediante il 
"munus". Per tal ragione tutti i membri della Chiesa sono tenuti a riconoscere in 
essa l’esigenza di un ordinamento; se questo mancasse, la "communio" in Christo 
non potrebbe essere socialmente attuata ne potrebbe efficacemente operare. Lo 
stesso San Paolo lega l’esercizio dei carismi all’ordinamento esistente nella Chie­
sa (cfr. 1 Cor. 14,37-40). E infatti Io Spirito Santo non puö contraddire se stesso: 
in quanto conferisce i carismi, in tanto questi sono subordinati alla sua operazio- 
ne mediante il "munus". Come bene ha detto il Concilio, "uno e la Spirito, il quä­
le distribuisce per l’unitä della Chiesa la varietä dei suoi doni" (Lumen genti­
um,7). Perciö tutti gli elementi istituzionali e giuridici sono sacri e spirituali, per- 
ch6 vivificati dallo Spirito. In realtä, lo "Spirito" a il "Diritto” nella lora stessa 
fonte formano un umone, in cui l’elemento spirituale e determinante la Chiesa 
dei "diritto" e la Chiesa della "caritä" sono una sola realtä, della cui vita interna e 
segno esteriore la forma giuridica" (Paul VI., Allocution du 17 septembre 1973, 
op.cit.(48), p.lll).

90 ”Ma b anche vero che i carismi sono per utilitä della comunitä, che non 
tutti hanno gli stessi carismi e che per la debolezza umana i carismi possono es­
sere confusi con le proprie idee ed mclinazioni, non sempre Ordinate. E pertanto 
necessario giudicare e distinguere i carismi per controllarne l’autenticitä, per co- 
ordinarli con criteri desunti dalla dottrina dei Signore e secondo l’ordme che 
deve essere osservato nella comunitä ecclesiale. Tale ufficio spetta alla sacra 
gerarchia, costituita anch’essa con carisma signolare, tanto che San Paulo non ri- 
conosce valido alcun carisma che non obbedisca al suo ufficio apostolico" (Paul 
VI, "Allocution du 28 janvier 1971 aux auditeurs et aux travailleurs de la Rote ro- 
maine, op.cit(51), p.67.)

84



LES RECENTES RENCONTRES ENTRE LES EGLISES 

ET LEUR SIGNIFICATION CANONIQUE - 

POINT DE VUE CATHOLIQUE

+ Emile E i d, Rome

Vice-Prdsident de la Commission Pontificale pour la R6vision du Code de Droit
Canonique Oriental

Introduction

Toute rencontre d'Eglise se vdrifie en J6sus-Christ, le Fils du Dieu vivant 
(Mt 16,16), et avec lui prösent dans son Eglise, son Corps mystique. Elle tend 
naturellement ä l’uniti des chrdtiens pour rdaliser la volontd de J6sus que ses 
disciples soient un comme lui est un avec son Pdre: "Afin qu’ils soient un comme 
nous sommes un; moi en toi et toi en moi pour qu’ils soient parfaits dans l’unitd" 
(Jn 17,22-23).

C’est, par consdquent, dans le cadre de l’action oecumönique pour l’union 
des chrdtiens, qu’il s’agit de considdrer les rencontres entre les Eglises et 
d’interprdter leur signification canonique.

L’dtude se limite aux relations entre l’Eglise catholique et les Eglises orienta­
les non catholiques pour mieux s’harmoniser avec les travaux de ce Congrds In­
ternational du Droit des Eglises Orientales, et aussi parce que le dialogue de 
l’Eglise catholique avec ces Eglises s’est dtabli, dds le debut, au niveau des Egli­
ses en tant que telles, tandis que les contacts avec les Eglises ou Communautds 
eccldsiales de la Rdforme ont commencd et se poursuivent au niveau des thdolo- 
giens et des experts.

Ces relations oecumdniques se sont röcemment ddveloppdes surtout ä partir 
du deuxidme Concile oecum&nique du Vatican qui a dtd ainsi comme le point de 
ddpart des rencontres inter-eccldsiales qui se sont succdddes par la suite. Le 
concile reste le plus marquant jalon de rdfdrence des relations qui continuent et 
progressent entre les Eglises. Cela explique aussi la place et l’attention qui lui 
sont rdservdes dans cette dtude.

C’est de l’observatoire catholique, en parfait esprit de comprdhension et de 
charitd pour les Frdres orientaux non catholiques, que seront envisagdes les dif- 
fdrentes dtapes du dialogue engagd avec leurs Eglises, et que sera evalud, ä 
grands traits, sur les points les plus saillants et ä la lumidre de la mission pasto- 
rale de l’Eglise, le bilan des relations inter-eccldsiales avec leurs implications ca- 
noniques. Ainsi peut donc se ddvelopper l’exposd:

I. Les rdcentes rencontres entre les Eglises
II. Signification canonique de ces rencontres

I. Les rdcentes rencontres entre les Eglises

Les rencontres entre les Eglises s’insdrent dans le vaste mouvement oecu- 
mdnique qui comporte toutes les activitds, les initiatives et les relations mises en 
acte ou sont en cours de ddveloppement pour unir les chrdtiens et rdaliser la vo- 85



lont6 du Christ que tous les croyants en lui forment une Eglise unique, "un seul 
troupeau et-un seul Pasteur" (Jn 10,16)’.

1. Eglises dans l'Eglise

Avant de passer en revue les diff6rentes rencontres, il convient de signaler 
qu’il s’agit des relations entre l’Eglise catholique et les Eglises orientales non 
catholiques, qu’il importe de prösenter sommairemcnt dans le cadre de leurs 
hidrarchies respectives.

A. L’Eglise catholique

Au sein de l’Eglise catholique, l’Eglise d’Occident coi'ncide avec l’Eglise la-
tine.

En Orient, autour des cinq rites originels, alexandrin, antiochien, constanti- 
nopolitain ou byzantin, armdnien et chaldden, se groupent actucllement les 
vingt-et-une Eglises orientales catholiques caractire romain non italique.

Rite alexandrin: Eglises Copte (patriarcat) et Ethiopienne.
Rite antiochien: Eglises Malankare, Maronite (patriarcat) et Syrienne 

(patriarcat).
Rite constantinopolitain ou byzantin: Eglises Albanaise, Bielorusse, Bulgare, 

Grecque, Hongroise, Italo-Albanaise, Melkite (patriarcat), Roumaine, Russe, 
Ruthdne, Slovaque, Ukrainienne, Yougoslave.

Rite arminien: Eglise Armdnienne (patriarcat)
Rite chaldien: Eglises Chalddenne (patriarcat) et Malabare’.
Ces diffdrentes Eglises orientales, indiqudes par la Constitution dogmati- 

que sur l’Eglise, Lumen gentium, comme "Eglises locales" (no.23), et par le Dd- 
cret sur les Eglises orientales, Orientalium Ecclesiarum, comme "Eglises particu- 
liüres ou Rites" (nn.2-6), se distinguent entre eiles, meme au sein d’un meme rite 
iiturgique, en partie par une discipline propre, et, principalement et fondamen- 
talement, par leurs propres hidrarchies. Chacune d’elles, en principe de droit, 
est une Eglise particulidre ou Eglise sui juris dans le sens de partie de l’Eglise 
universelle, pareillement ä l’Eglise latine, avec ses institutions et ses rögles pro­
pres. "C’est pourquoi (le Concile) ddclare solennellement que les Eglises 
d’Orient, comme aussi d’Occident, ont le droit et le devoir de se gouverner selon 
leurs propres disciplines particulidres”3.

Toutes ces Eglises sont en pleine communion hidrarchique avec le Sidge 
Apostolique de Rome.

B. Les Eglises orientales non catholiques

Les dix-neuf Eglises orientales non catholiques sont rdparties en deux 
grands groupes distincts: les anciennes Eglises orientales et les Eglises orthodoxes 
de tradition byzantine.

Les Eglises du premier groupe, appeldes aussi prd-chalcddoniennes ou 
anti-chalcddoniennes, se sont successivement sdpardes ä cause des ddfinitions 
christologiques. Ce sont l’Eglise Assyrienne chalddenne d’Orient, i’Eglise armd- 
nienne orthodoxe (rdpartie par la suite en quatre Patriarcats autonomes), 
l’Eglise syrienne orthodoxe, l’Eglise copte orthodoxe et l’Eglise orthodoxe 

86 l’Ethiopie.



Les quatorze Eglises orthodoxes autonomes ou autoc6phales, de tradition 
byzantine, sont: Le Patriarcat oecumdnique de Constantinople, les Patriarcats 
d’Alexandrie, d’Antioche, de J6rusalem, de Moscou, de Beigrade, de Bucarest 
et de Sofia, les Eglises de Chypre, de Grdce, de Pologne, de G6orgie, de Tchd- 
coslovaquie et de Finlande“.

2. Rencontres entre les Eglises

Apres des siecles de sdparation, plus ou moins nombreux selon les Eglises, 
les contacts officiels, ä niveau d’Eglises, ont repris, ä l’occasion du deuxiöme 
Concile oecumenique du Vatican, entre l’Eglise catholique et la plupart des Egli­
ses orientales non catholiques, qui y ont bien volontiers envoyd de nombreux 
Observateurs-D6l6gu6ss.

Le Concile lui-meme a erde une atmosphdre favorable au ddveloppement 
du dialogue oecumenique au plus haut niveau par les rencontres entre les Chefs 
d’Eglises et par les relations eccldsiales qui les ont accompagndes ou suivies.

1. Les Chefs de diffdrentes Eglises prd-chalcedoniennes ont rendu visite au 
Pape, ä Rome:

Le Catholicos armdnien de Cilicie, Khoren 1°', en 1967; visite qui a dtd rdi- 
tdrde par son successeur Karekin II Sarkissian, en avril 1983;

Le Catholicos de l’Eglise apostolique armdnienne, Vasken I-r, en 1970;
Le Patriarche Siro-Orthodoxe, Mar Jacoub III, en 1971; visite qui a dtd rd- 

itdrde par son successeur Zakka I*' Iwas, en juin 1984;
Le Patriarche de l’Eglise copte, Shenouda III, en 1973;
Le Patriarche de l’Eglise orthodoxe d’Ethiopie, Abouna Tekle Haimanot, 

en 1981;
Le Catholicos de l’Eglise siro-orthodoxe de l’Indc, Mar Baselios Marthoma 

Mathews I", en juin 1983;
Le Patriarche de l’Eglise assyrienne d’Orient, Mar Denkha IV, en 1984.
A ces Chefs d’Eglise la visite a dtd rendue, au nom du Pape, par le Prdsi- 

dent du Secrdtariat pour l’Union des chrdtiens.
Avec ces Eglises, les relations, surtout doctrinales, ont connu un ddvelop­

pement notable. Le dialogue a dissipd certains malentendus de fond relatifs ä la 
doctrine sur l’Incarnation et qui dtaient ä l’origine de la sdparation survenue au 
V4m" sidcle. II se serait agi alors, de la part de ces Eglises, d’un ddsaccord ter- 
minologique sur les expressions de "nature" et "personne" usdes par le concile de 
Chalcddoine, plutöt que d’une erreur sur la doctrine de l’Incarnation.

Ainsi, le Patriarche copte orthodoxe d’Alexandrie, Shenouda III, lors de sa 
visite ä Rome, a contresignd avec le Pape Paul VI une ddclaration commune 
contenant une profession de foi sur l’Incarnation, formulde avec les termes du 
concile de Nicde6.

D’une fa$on analogue a dtd signde et publide ä Rome une ddclaration com­
mune du Pape Jean Paul II et du Patriarche Syrien orthodoxe Zakka I“r Iwas7.

Sur d’autres plans des relations inter-eccldsiales, le dialogue se poursuit 
par des commissions internationales ou locales, par exemple avec l’Eglise copte 
orthodoxe, pour rdduire les divergences hdritdes de quinze sidcles de sdparation.
Dans un climat de comprdhension mutuelle, la collaboration est favorisde de di­
verses fa?ons et ä tous les niveaux, bien qu’elle soit conditionnde par les situa- 87



tions spdciales, historico-religieuses, sociales et meine politiques des diffdrentes 
Eglises.

2. Avec les Chefs des Eglises orthodoxes de tradition byzantine les relations 
se sont ddveloppdes encore davantafe, en commengant par l’dchange des visites.

a) Le dialogue oecumdnique entre les Eglises au niveau de leurs Chefs re- 
spectifs prit un nouvel essor avec la rencontre qui a eu lieu ä Jerusalem, le 5-6 
janvier 1964, entre le pape Paul VI, pdlerin en Terre Sainte, et le Patriarche oe­
cumdnique de Constantinople, Athdnagoras I".

A la meme occasion, Paul VI a dgalement dchangd des visites avec le Patri­
arche grec orthodoxe de J6rusalem et avec le Patriarche armdnien de Jdrusalem, 
Ydghishd Derddrian.

En juillet 1967, Paul VI est alld ä Constantinople visiter Athdnagoras I*r, 
qui lui a rendu la visite ä Rome en octobre de la meme annde. Les dchanges de 
visites, repdtdes d’autres fois par ddldgations, sont devenus annuels ä partir de 
1978, ä l’occasion des cdldbrations annuelles des fetes des Saints Patrons: Pierre 
et Paul ä Rome, Saint Andrd ä Constantinople.

En novembre 1979, le Pape Jean Paul II visitait ä Constantinople le Patriar­
che oecumdnique Dimitrios I", qui, ne pouvant pas "rdaliser (son) grand ddsir" 
de "venir personnellement" ä Rome, a envoyd une ddldgation de son Eglise ä 
l’occasion de la fete des Apötres Pierre et Paul, le 29 juin 1983®.

Des rencontres' ont eu lieu aussi avec l’Eglise orthodoxe russe, par dchange 
de visites, et, ä partir de 1967, par des conversations thdologico-pastorales bien 
distinctes du dialogue thdologique en cours avec l’ensemble des Eglises orthodo­
xes.

A signaler dgalement la visite officielle faite ä Rome, en mai 1983, par le 
Patriarche grec-orthodoxe d’Antioche, Ignace IV Hazim.

b) Ces rencontres ont suivi, occasionnd ou ddtermind des actes significatifs, 
des ddclarations ou des prises de position marquantes, ou bien des relations spd- 
ciales, qu’il convient de prdsenter avec une certaine ampleur, parce que toutes 
ces approches contiennent ddjä d’importantes directives de droit, ou comportent 
de vraies implications canoniques. II convient de les considdrer dans leur cadre 
reel.

A. Les relations entre Paul VI et Athdnagoras /•', par dchange de visites ou 
par correspondance, ont comportd certains actes particulidrement significatifs et 
de grande portee pastorale et oecumdnique.

A signaler, en premier lieu, l'abrogation des excommunications de 1054, ou 
la levde des anathömes entre Rome et Constantinople. Par une ddclaration com­
mune, Paul VI et Athdnagoras I" ont exprimd leur ddcision "d’enlever de la md- 
moire et du milieu de l’Eglise les sentences d’excommunication" de l’annde 1054, 
c’est-ä-dire celle "portde contre le Patriarche Michel Cdrulaire et deux autres 
personnalitds par les ldgats du sidge romain, conduits par le Cardinal Humbert, 
ldgats qui furent eux-memes ensuite l’objet d’une sentence analogue de la part 
du patriarche et du synode constantinopolitain11®. Cette ddclaration a dtd lue, le 7 
ddcembre 1965, au cours de la Session solennelle du Concile du Vatican II, et, 
en meme temps, par le sdcretaire du Saint-Synode constantinopolitain, dans la



cathddrale du Phanar, en prdsence du Patriarche Athdnagoras I“r et du Cardinal 
Shehan, rdpresentant du Pape Paul VI.

Un nouveau pas en avant sur la voie de la r6conciliation a dtd encore fait 
par la visite de Paul VI ä Athdnagoras ä Istanbul, et par le Bref "Anno Ineunte" 
qu’il lui a remis le 25 juillet 1967 et oü il ddveloppe la th6ologie des "Eglises- 
soeurs" qui sont ddjä "en communion ... bien qu’imparfaite. Voici quelques ex- 
traits de cet important message.

"Maintenant, aprds une longue p6riode de division et d’incomprdhension 
rdciproque, le Seigneur nous donne de nous reddcouvrir Eglises-soeurs, malgr6 
les obstacles qui furent alors dress6s entre nous. Dans la lumidre du Christ, nous 
voyons combien est urgente la ndcessitd de surmonter ces obstacles pour arriver 
ä amener ä sa pldnitude et ä sa perfection la communion ddjä si riche qui existe 
entre nous.

"Puisque de part et d’autre nous professons "les dogmes fondamentaux de 
la foi chrdtienne ..."IO et puisque nous avons en commun des vrais sacrements et 
un sacerdoce hiirarchique, il faut en premier lieu qu’au Service de notre sainte foi 
nous travaillions fraternellement ä trouver ensemble les formes adaptdes et pro­
gressives pour ddvelopper et actualiser, dans la vie de nos Eglises, la communion 
qui, bien qu’imparfaite existe ddjä ...Il s’agit, par un loyal dialogue thdologique, 
rendu possible par la charitd fraternelle, de se connaitre et de se respecter dans 
la diversiti ligitime des traditions liturgiques, spirituelles, disciplinaires et thdolo- 
giques“, pour arriver ä s’accorder dans la confession sincdre de toute v6rit6 rd- 
vdlde. Pour r6tablir et pour garder la communion et l’unit6, il faut prendre garde 
en effet de ne "rien imposerqui ne soit nicessaire"'*.

Lors de la visite rendue par Ath6nagoras I*r ä Paul VI, ä Rome, le Pape, 
dans son allocution du 26 octobre 1967, revient sur le thüme de la collaboration 
fraternelle pour rdaliser "la pldnitude de cette communion si riche ddjä, mais en­
core incomplite, qui nous unit dans le mystdre de l’Eglisc13.

La ddclaration commune du 28 octobre 1967, reprenant la th6ologie des 
Eglises-soeurs, aborde les questions des rapports entre les pasteurs propres des 
Eglises, du respect mutuel excluant le pros61ytisme, des mariages mixtes. A cet 
egard, Paul VI et Athdnagoras I“r "reconnaissent que le vdritable dialogue de la 
charitd qui doit etre ä la base de toutes leurs relations entre eux-memes et entre 
leurs Eglises doit etre enracin6 dans une fiddlitd totale ä l’unique Seigneur Jisus- 
Christ et dans un respect mutuel de leurs propres traditions, dans un respect mutuel 
de la ßdelite des uns et des autres ä leurs propres Eglises. Ils souhaitent que des 
contacts rdguliers et profonds puissent se faire entre pasteurs catholique et pa­
steurs orthodoxes. L’Eglise catholique romaine et le Patriarcat oecumdnique 
sont prets ä dtudier les maniöres concrdtes de rdsoudre les problümes pastoraux 
surtout en ce qui concerne les mariages entre catholiques et orthodxes"1'1.

Une correspondance suivie entre Paul VI et Athdnagoras I" ddmontre le 
vif ddsir commun d’une "collaboration toujours plus dtroite pour trouver ensem­
ble les voies les plus adaptdes pour arriver ä ce but" de "la pleine communion" 
scellde par la concilibration, qui en serait le signe effiace, le gage et la consdcra- 
tion.

Paul VI, en effet, dcrivait, le 10 janvier 1969, ä Athdnagoras I*r: "Nous te- 
nons ä vous dire combien nous ddsirons nous aussi concilibrer avec Votre Sain- 
tetd cette divine liturgie. Nous supplions instamment le Seigneur d’accorder ä 
son Eglise ce don radieux ... Nous tenons ä vous redire que nous sommes trds 
ddsireux d’explorer en commun avec Votre Saintetd les voies qui pourraient 89



nous amener ä ce grand jour qui sera celui de la concilibration de nos Eglises 
dans la communion pleinement retrouvde"13.

Dans une autre lettre, du 8 fdvrier 1971, au Patriarche Athdnagoras sur le 
ddveloppement des relations inter-eccldsiales, Paul VI rappelait "qu’entre notre 
Eglise et les v6n6rables Eglises orthodoxes existait ddjä une communion presque 
totale bien qu’elle ne soit pas encore parfaite, rdsultant de notre commune parti- 
cipation au mystöre du Christ et de son Eglise... L’Esprit met en nos coeurs une 
ferme volontd de faire tout ce qui est possible pour häter le jour tant ddsird oü, 
au terme d’une conciläbration, nous pourrons communier ensemble au meine 
calice du Seigneur"16.

L’aspiration commune ä rdtablir la pleine communion entre les Eglises 
dans l’unitd de l’Eglise est la toile de fond de toutes leurs relations. Le ddsir de 
la conc616bration est au coeur de cette aspiration tendue ä trouver ensemble les 
voies pour y arriver. Riehe hdritage Idgud ä l’Eglise par le Souverain Pontife et le 
Patriarche Oecumdnique. Aussitöt aprüs la mort d’Athdnagoras I*r, Paul VI 
s’exprimait ainsi en parlant de lui ä l’Angdlus du 9 juillet 1972: 'Toujours il rdsu- 
mait ses sentiments en une seule et supreme espdrance: celle de pouvoir avec 
nous boire au meine Calice, c’cst-ä-dire cdldbrer ensemble le sacrifice eucharisti- 
que, synthöse et couronnement de notre commune Identification eccldsiale avec 
le Christ. Cela, nous l’avons aussi tant ddsird! Maintenant ce d6sir irrdalisd doit 
demeurer notre hdritage et notre engagement"1’'.

B. La visite du Pape Jean Paul II au Patriarche oecumdnique Dimitrios I“, 
le 29-30 novembre 1979, s’est situde dans la ligne des rencontres entre Paul VI et 
Athdnagoras I"r, qui ont 6tabli le dialogue de la chariti. Elle a marqud un pro- 
grös notable dans les relations oecumdniques, en d6terminant l’ouverture offi- 
cielle du dialogue theologique catholique-orthodoxe, en vue de la pleine comm­
union dans l’Eucharistie selon des relations inter-eccl6siales rdgies par un ordre 
commun de rügles canoniques.

Au cours de la messe que Jean Paul II a c616br6e dans l’Eglise catholique 
du Saint-Esprit, ä Istanbul, en prdsence du Patriarche Dimitrios et du Patriarche 
armdnien Kalustian, il a rappeld, dans son homdlie, que "les contacts toujours 
plus intenses de ces derniöres anndes ont fait reddeouvrir la fraternitd entre nos 
deux Eglises et la rdalitd d’une communion entre elles, meme si eile n’est pas 
parfaite ... Nous sommes ä la veille de l’ouverture du dialogue thdologique entre 
l’Eglisc catholique et l’Eglise orthodoxe dans son ensmble. Il s’agit d’une autre 
phase importante du processus vers l’unitd. Ce dialogue sera appeld, en partant 
de ce que nous avons en commun, ä identifier, affronter et rdsoudre toutes les 
difficultds qui nous interdisent encore la pleine unitd. La communion dans la 
priöre nous conduira ä la pleine communion dans l’Eucharistie. J’ose espdrer 
que ce jour est proche. Personnellement je le souhaiterais trüs proche. N’avons- 
nous pas ddjä en commun la meme foi eucharistique et les vdritables sacrements, 
en vertu de la succession apostoliquel Souhaitons que la communion totale dans 
la foi, notamment dans le domaine cccldsiologique, permettra bientöt cette plei­
ne "communicatio in sacris..."

"Suppliez-le (le Saint-Esprit), a demandd le Pape aux fidüles, pour que 
nous memes, pasteurs des Eglises-soeurs, nous soyons les meilleurs instruments 
en cette heure de l’Histoire, pour rigir ces Eglises, c’est-ä-dire pour les servir 
comme le veut le Seigneur, et servir ainsi l’unique Eglise qui est son Corps"18.

90



Dans la rencontre solenneile au Phanar avec Dimitrios I"r, Jean Paul II 
prononce une allocution oü il souligne l’importance et indique la täche du 
dialogue thdologique. "Sur le plan concret, la visite d’aujourd’hui montre aussi 
l’importance que l’Eglise catholique attache au dialogue thdologique qui va 
commencer avec PEglise orthodoxe. Avec rdalisme et sagesse, conformdment au 
souhait du Sidge apostolique de Rome et aussi au ddsir des Conferences pan- 
orthodoxes, il avait 6t6 ddcidd de renouer entre l’Eglise catholique et les Eglises 
orthodoxes des relations et des contacts qui permettraient de se reconnaitre et de 
crder l’atmosphdre ndcessaire ä un fructueux dialogue thdologique. Il fallait re- 
faire le contexte avant d’essayer de rcfaire ensemble les textes. Cette pdriode a 
dtd justement appefee le dialogue de la charife. Ce dialogue a permis de repren- 
dre conscience de la profonde communion qui nous unit ddjä et fait que nous 
pouvons nous regarder et nous traiter comme Eglises-soeurs ... Il faut tirer les 
consdquences de cette reddcouverte thdologique reciproque, partout oü catholi- 
ques et orthodoxes vivent ensemble. Il faut surmonter les habitudes d’isolement 
pour collaborer dans tous les doamines de l’action pastorale oü une teile collabo- 
ration est rendue possible par la communion presque totale qui existe ddjä entre 
nous. Il ne faut pas avoir peur de rdconsidirer de part et d’autre, et en consulta- 
tion les uns avec les autres, des rdgles canoniques dtablies alors que la conscien­
ce de notre communion - ddsormais dtroite meme si eile est encore incomplüte - 
dtait encore obscurcie, rdgles qui ne correspondent peut-etre plus aux rdsultats 
du dialogue de la charife et aux possibilifes qu’ils ont ouvertes.

"Ce dialogue thdologique qui va maintenant commencer aura pour täche de 
surmonter les malentendus et les ddsaccords qui existent encore entre nous, si- 
non au niveau de la foi, du moins au niveau de la formulation thdologique. Il 
devrait se ddrouler non seulement dans l’atmosphdre du dialogue de la charife 
qui doit se ddvelopper et s’intensifier, mais aussi dans une atmosphdre 
d’adoration et de disponibilife.

"C’est seulement dans l’adoration, avec un sens aigu de la transcendance du 
mysfere indicible "qui surpasse toute connaissance" (Ep 3,19), que l’on pourra 
situer nos divergences et "ne rien imposer qui ne soit ndcessaire" (Ac 15,28) pour 
rdtablir la communion"1®.

Apres les entretiens entre Jean Paul II et Dimitrios I"r, a dtd publfee une 
ddclaration commune dans laquelle est annoncde l’ouverture du dialogue thdolo- 
gique catholique-orthodoxe. "Les progrds accomplis dans l’dtape prdparatoire 
nous permettent d’annoncer que le dialogue thdologique va commencer et de ren- 
dre publique la liste des membres de la Commission mixte catholique-orthodoxe 
qui en sera chargde.

"Le dialogue thdologique a pour but non seulement de progresser vers le 
rdtablissement de la pleine communion entre les Eglises-soeurs catholique et 
orthodoxe, mais encore de contribuer aux dialogues multiples qui se ddvelop- 
pent dans le monde chrdtien ä la recherche de son unite.

"Le dialogue de la charitd (cfr. Jn 13,34; Ep 4,1-7), enracind dans une fidd- 
litd compldte ä l’unique Seigneur Jdsus-Christ et ä sa volontd sur son Eglise (cfr. 
Jn 17,21), a ouvert la voie ä une meilleure comprdhension des positions thdologi- 
ques rdciproques et, de lä, ä de nouvelles appproches du travail thdologique ct ä 
une nouvelle attitude vis-ä-vis du passd commun de nos Eglises ... Ce dialogue 
de la charitd doit continuer et s’intensifier dans la Situation complexe que nous 
avons hdritde du passd et qui constitue la rdalitd dans laquelle doit se ddrouler 
aujourd’hui notre effort"20. 91



C. La composition de la Commission internationale mixte catholique- 
orthodoxe pour le dialogue thdologique reflöte elle-meme l’esprit de collabora- 
tion dans lequel s’dtablit le dialogue. La Commission comprend vingt-huit mem- 
bres orthodoxes: deux pour chacune des quatorze Eglises orthodoxes qui ont 
dans le Patriarcat oecumdnique de Constantinople leur centre spirituel et qui, 
pour la premidre fois dans l’histoire, se trouvent etre toutes engagöes ensemble 
dans le dialogue; et vingt-huit membres catholiques, cardinaux, 6veques et ex- 
perts dans diverses disciplines, appartenant ä l’Eglise latine et ä differentes Egli­
ses orientales catholiques**.

a. Cette Commission, institu6e en d6cembre 1979, a tenu en mai-juin 1980, 
ä Patmos puis ä Rhodes, sa premiire session oü fut 6tabli le plan gdndral du dia­
logue. Le thdme choisi pour la premiere phase des travaux a 6t6 'le mystire de 
l'Eglise et de l’Eucharistie ä la lumiire du mystire de la Sainte Triniti". Trois sous- 
commissions ont dtudid ce thdme, et, une Commission de coordination en a 61a- 
bor6 la synthdse ä Venise, en mai 1981. Le document, mis au point par la Com­
mission mixte dans sa deuxidme session pfenidre rdunie ä Munich du 30 juin au 6 
juillet 1982, a 6t6 adoptd ä l’unanimitd et communiqud aux Eglises pour les en 
informer et demander leur avis.

Ce document comprend trois parties, brdves mais denses.
La premiire partie aborde le mystire du Christ et 6tudie, plus pr6cis6ment, 

l’Eucharistie comme sacrement du Christ et la relation entre l’Eucharistie et 
l’Eglise dans une perspective qu’on peut appeler ecclisiologie eucharistique. 
"Ainsi, d’une part, l’Eglise c61dbre l’Eucharistie comme expression, en ce temps- 
ci, de la liturgie cdleste. Mais, d’autre part, l’Eucharistie 6difie l’Eglise, en ce 
sens que par eile l’Esprit du Christ ressuscife fa$onne l’Eglise en Corps du 
Christ. C’est pourquoi l’Eucharistie est en v6rit6 le sacrement de l’Eglise ä la 
fois comme sacrememt du don total que le Seigneur fait lui-meme aux siens et 
comme manifestation et croissance du Corps du Christ, l’Eglise"*1.

La deuxiime partie traite le mystire de l’Eglise, envisageant l’Eucharistie c6- 
16br6e autour de l’Eveque dans l’Eglise locale et ses implications eccfesiologi- 
ques. "L’Eglise ’qui est en’ tel lieu se manifeste comme teile lorsqu’elle est 
’assemblde’. Cette assembfee elle-meme ... est pleinement teile lorsqu’elle est sy- 
naxe eucharistique. En effet, quand l’Eglise locale c61dbre l’Eucharistie, 
l’6vdnement advenu "une fois pour toutes" est actualisd et manifesfe"*3.

L’Eucharistie, Corps vivant du Christ, actualise dans l’Eglise, son Corps 
mystique, la communion ("la Koinönia”) trinitaire, et r6alise l’unife de l’Eglise lo­
cale autour de son Eveque qui, gräce ä la succession apostolique re?ue par le sa­
crement de la consdcration 6piscopale, l’dtablit en communion avec l’Eglise des 
Apötres et, hic et nunc, avec l’Eglise universelle.

L’dveque figure "comme ministre du Christ faisant l’unife de son corps, cr6- 
ant la communion par son corps. L’union de la communaufe avec lui est d’abord 
de l’ordre du Mystirion, non primordialement de l’ordre juridique. C’est cette 
Union exprinfee dans l’Eucharistie qui se prolonge et s’actualise dans l’ensemble 
des relations "pastorales" du magistire, gouvemement, vie sacramentelle. La 
communautd eccfesiale est ainsi appefee ä ere l’dbauche d’une communaut6 
humaine renouvefee'“.

La troisiime partie considdre l’Eglise comme communion d'Eglises et traite 
les rapports entre l’Eglise locale et l’Eglise universelle en relation avec la c616-



bration de l’Eucharistie.
La communion n’exclut pas la diversit6 sur la pluralit6 des Eglises locales. 

Mais "deux conditions surtout doivent etre r6alis6es pour que l’Eglise locale, qui 
cölöbre l’Eucharistie, soit en vöritö dans la communautö ecclösiale:

a) En effet, l’identitö du mystöre de l’Eglise vöcu dans PEglise locale avec 
le mystöre de l’Eglise vöcu par l’Eglise primitive-catholicitö dans le temps - est 
fondamentale ...

b) La reconnaissance mutuelle, aujourd’hui, entre cette Eglise et les autres 
Eglises, est eile aussi capitale

La communion se situe ä diffdrents nivaux: celui de l’Eglise locale comme 
communion de communaut6 eucharistique pr6sid6e par l’öveque, sur le plan 
regional et sur le plan universel. "La communion dans un meme patriarcat ou 
dans quelque autre forme d’unitd regionale est d’abord une manifestation de la 
vie de l’Esprit dans une meme culture ou de memes conditions historiques ... 
Cette communion ä l’int6rieur d’une meme rögion doit se döpasser dans la 
communion entre Eglises-soeurs", "dans la Symphonie universelle des Eglises et 
leur fiddlitö commune ä la tradition apostolique"2*.

Le document retrouve dans le Nouveau Testament "les liens de com­
munion'' suivants entre les Eglises: "communion dans la foi, l’espörance et 
l’amour, communion dans les sacrements, communion dans la diversitö des cha- 
rismes, communion dans la r6conciliation, communion dans le ministöre"27.

Cette communion dans le ministire s’actualise et se manifeste par l’exercice 
de l’ipiskopi (fonction, ministöre de l’episcopos ou öveque) des Eglises. 
"L’episkopi de l’Eglise universelle se trouve confiö, par l’Esprit, ä l’ensemble des 
öveques locaux, en communion les uns avec les autres. Cette communion 
s’exprime traditionellement dans la pratique conciliaire"2B.

Le document se conclut renvoyant ä un examen ultörieur "la maniöre dont 
celle-ci (la pratique conciliaire) est congue et röalisöe".

b. A la meme assemblöe pldniöre de la Comission mixte, au mois de juin 
1982, ä Munich, a 6tö fixö le thöme de la deuxiöme phase d’ötude: "Foi, sacre­
ments et uniti de l’Eglise". Ce thöme comprend deux parties: "Foi et communion 
dans les sacrements", et "Introduction ä la vie chritienne et les sacrements du bapte- 
me, de la chrismation (confirmation) et de l’Eucharistie, leur relation et l’uniti de 
l’Eglise".

La Commission, röunie du 30 mai au 8 juin 1984, ä Cröte, n’a pas pu 
approuver un document commun döfinitif sur ce thöme-lä, par manque de temps 
et ä cause de quelques difficultös, et eile a renvoyö le document ölaborö au Co- 
mitö de coordination de la Commission. Celle-ci a annoncö quand meme que la 
prochaine röunion plöniöre aura lieu ä Bari (Italie), en 6tö 1986, et eile a fixö le 
nouveau thöme ä ötudier: "Le sacrement de Vordre (ordination) dans la structure 
sacramentelle de l’Eglise, en particulier l’importance de la succession aposlolique 
pourla sanctification et l’uniti du peuple de Dieu”3°.

D. L'importance du dialogue thilogique entre l’Eglise catholique et les Egli­
ses orthodoxes a 6tö plus d’une fois soulignöe par le Pape, comme aussi par les 
Chefs de difförentes Eglises orthodoxes.

A l’audience gönörale du 30 mai 1984, alors que s’ouvrait, le meme jour, ä 
Cröte, la troisiöme session plöniöre de la Commission mixte, Jean Paul II invitait 
ä la priöre pour ce dialogue et concluait: "Puisse l’ötude commune, la priöre de 93



tous, et Ie dialogue franc et loyal, faire surmonter toutes les difficultds qui exis­
tent encore, pour rdtablir la pleine uniti, et finalement cilibrer ensemble 
VEucharistie du Seigneur*31.

II. Signification canonique des ricentes rencontres entre les Eglises

Toutes les rencontres entre les Eglises tendent, en ddfinitive, ä r6aliser la 
pleine communion de vie eccldsiale, consacrde et manifest6e par la concdlibra- 
tion eucharistique, et actualisde et concretisde dans un ordre commun de droit 
qui r6git Pensemble des relations inter-ecclösiales et pastorales du magistüre, de 
vie sacramentelle et de gouvernement. A cet dgard, quel est le sens, la valeur et 
la portde canonique de ces rencontres?

Pour mieux d6terminer la signification canonique de ces rencontres, il con- 
vient tout d’abord de bien preciser la perspective du droit canon impliqu6 dans 
les relations inter-eccl&siales.

II faudrait ensuite aborder les principales questions de droit canon lides ä 
ces rencontres et les traiter dans le cadre gdndral de la mission pastorale de 
l’Eglise avec sa triple fonction d’enseigner, de sanctifier et de gouverner. Les 
normes du droit qui en ddcoulent devraient concerner toutes les Eglises en 
communion dans l’Eglise une et unique de J6sus-Christ.

1. Droit canon et relations inter-eccl&siales

L’Eglise de J6sus-Christ, socidtd parfaite dans son ordre, a son droit pro­
pre qui organise et rdgle sa vie dans l’ordre et l’unit6. C’est le droit canon qui 
encadre et anime l’organisation et la vie de l’Eglise. II constitue un Systeme com- 
plet d’institutions et de rdgles communes ou propres aux Eglises particulidres sui 
juris d’Orient et d’Occident au sein de l’Eglise universelle.

A. Valeur normative du droit

Les notes distinctives du droit sont Tautoritd des sources, l’impöratif des 
rdgles. Un grand nombre d’auteurs ajoutent le rapport entre sujets, et la 
sanction"33.

Or l’autoritd des sources et l’impdratif des rdgles ddpendent de leur valeur 
normative qui ddtermine leur caractdre obligatoire. L’aspect normatif concerne 
aussi bien les institutions que la discipline qui en rdgle le fonctionnement et la 
vie. Ainsi le droit devient expression et norme de vie de la socidtd qu’il rdgit et 
comprend ä la fois son ordre constitutionnel et fonctionnel.

B. Dimension thdologique du Droit canon

II existe cependant une diffdrence distinctive de qualitd entre le droit canon 
et le droit civil, quant ä l’origine, au ldglislateur et ä la portde.

Le droit civil est d’origine humaine, fait par l’autoritd civile et concerne 
surtout l’ordre extdrieur de la socidtd humaine.

Le droit canon a surtout en plus une dimension spirituelle et thiologique qui 
le fonde en Dieu comme la source de son existence et de sa valeur normative et 
comme sa fin ultime. La doctrine canonique elle-meme est basde principalement 
en thdologie. Le droit canon est donc fondd radicalement dans le coeur de



l’homme et dans la mission et la vie du Fils de Dieu fait Homme, Jdsus-Christ, 
continud dans l’Eglise, son Corps mystique. Comme son Pdre l’a envoyd, J6sus 
envoie ses apötres pour enseigner PEvangile, baptiser et faire des disciples de 
toutes les nations, restant avec eux pour toujours jusqu’ä la fin du monde (Mt 
28,19-20). C’est lä toute la mission de l’Eglise unie au Christ: enseigner, sancti- 
fier, gouverner; c’est aussi le fondement de son droit canon, expression et rdgle 
de sa vie et de sa mission. Ainsi donc l’Eglise, comme socidtd organisde de 
l’ordre qui conduit ä Dieu, ddifie par ses institutions et sa discipline la cit6 des 
hommes en vue de la Cit6 de Dieu.

L’6conomie de la Rddemption intdgre et parfait l’oeuvre de la crdation. 
L’Auteur de la nature est lui-meme Auteur de la gräce. La loi de l’lncarnation 
domine tout le mystere du salut des hommes et constitue le fondement concret 
de tout l’ordre ecclisiai. "Salus animarum suprema lex." Ainsi, ä la double source 
de droit divin, naturel et positif, prolongd par la tradition apostolique et 
l’autorit6 legitime dans l’Eglise, le droit canon puise toute son efficacitd et sa va- 
leur normative33.

C. Dimension du sacrd dans le Droit canon

L’ordre eccldsial se rdalise et se concentre dans l’Eglise comme rdalitd 
sacra/nentelle qui incarne et prolonge la presence vivante de J6sus-Christ dans 
son Corps eucharistque et mystique ä la fois. Dans cette rdalitd vivante du divin 
se fonde la double fonction d’ordre et de juridiction dans l’Eglise, qui s’actualise 
et s’exerce pleinement dans la parfaite communion eccldsiale consacrde et mani­
feste par la compldte “communicatio in sacris". Sans verser dans le formalisme 
juridique, l’ordre et la juridiction sont ä comprendre d’une fagon inclusive et or- 
ganiquc selon la loi de l’lncarnation, comme le Christ lui-meme les a communi- 
quds: "Comme mon Pdre m’a envoyd je suis envoie." "Recevez le Saint-Esprit”. 
"Allez donc ... Enseignez ... Baptisez ..."

Le pouvoir d’ordre porte directement sur la sanctification interne des hom­
mes, qui est la fin prochaine de l’Eglise, et la procure par la gräce des sacre- 
ments instituds par le Christ ä cet effet. II est basd sur le caractüre sacramental 
inddldbile du sacerdoce. Celui-ci communique au ministre sacre, qui devient un 
"alter Christus", un pouvoir sur le Corps eucharistique et mystique de Jdsus- 
Christ, avec la facultd, en vertu de l’Esprit Saint, de lier et de ddlier. Dans le sa- 
crement de l’ordre prend racine aussi le pouvoir de juridiction.

Le pouvoir de juridiction, lui aussi vdhicule de la gräce, rdgit l’exercice et 
notamment l’acquisition du pouvoir de l’ordre; il est directement ordonnd au 
gouvernement de PEglise en tant que socidtd. II est une relation morale, d’ordre 
surnaturel, entre celui qui gouverne et celui qui est gouvernd. Son effet est aussi 
la sanctification des hommes; mais, au lieu d’etre lid directement au caractdre 
immuable d’un sacrement, il s’appuie sur une relation de volontds. La juridiction 
est un ministüre de Service, ä l’exemple et au nom de Jdsus-Christ qui, obdissant 
jusqu’ä la mort sur la Croix, est venu pour servir et faire la volontd de son Pdre 
en gardant ses commandements et demeurant en son amour (cfr. Mt 20, 27-28; 
Jn 15,10). La juridiction est donc une fonction de communion de volontds dans 
l’amour. L’Eglise "qui priside ä la charite, qui porte la loi du Christ"3*, a aussi le 
Primat de juridiction comme ministdre de Service dans l’ordre de la communion 
inter-eccldsiale.

95



D. Droit canon et communion

Le lien est 6troit et profond entre l’ordre sacramentel et la juridiction, le 
sacrement et la communion ecclisiale fond6e sur lui. Dans cette perspective il 
faut envisager la doctrine de la sacramentalite et de la colligialitä ipiscopale.

Le collöge dpiscopal succdde au colldge apostolique des Douze, dont la 
structure et l’autoritd doivent etre ddduites de la Rdvdlation du Nouveau Testa­
ment. Or "on devient membre du collige en vertu de la consecration dpiscopale et 
par la communion hiirarchique avec le chef du College et ses membres'33.

La consdcration confdre en sa totalitd la triple fonction ou Charge (munera) 
sacrde, mais les pouvoirs d’enseigner et de gouverner, "de par leur nature, ne 
peuvent s’excercer que dans la communion hidrarchique avec le chef du colldge 
et ses membres"3®, comprise, plutöt que comme cause, comme condition de 
l’exercice du pouvoir radicalement contenu dans la fonction mais pas tout pret ä 
passer ä l’acte. C’est l’autoritd hi6rarchique supdrieure qui rdgle l’exercice du 
pouvoir dans l’ordre et l’unit6 de la communion institude par le Seigneur pour 
son Eglise d’aprds un schdme hidrarchique.

Cette communion n’est pas un vague Sentiment de solidaritd, mais une 
"rdalitd organique, qui exige une forme juridique et est animdc en meme temps 
par la charitd”37. C’est pourquoi eile est la fin ultime du droit de l’Eglise, qui est 
ä la fois une soci6t6 structur6e et un corps animd par l’esprit d’amour. La 
communion est, en effet, la modalitd spdcifique par laquelle, dans la communau- 
t6 eccldsiale, deviennent juridiquement engageants, soit les rapports inter- 
subjectifs, soit les rapports qui existent, ä un niveau plus structure), entre les 
Eglises locales ou particulidres sui juris et l’Eglise universelle. Par consdquent, la 
notion de la communion peut etre considdrde comme le principe formel du droit 
canon, c’est-ä-dire de la loi dvangdlique qui doit informer toutes les institutions 
canoniques.

Par ailleurs, la communion, dtant fondamentalement un rapport de volon- 
t6s dans l’ordre du droit et de l’amour, peut comporter diffdrents degris 
d’adhesion au niveau des fidöles aussi bien que des Eglises qui peuvent etre re- 
lides ä l’Eglise catholique avec plus ou moins d’intensitd et de cohdsion dans le 
cadre de la communion eccldsiale. Ainsi, celle-ci peut etre "pleine”, "parfaite", ou 
bien "imparfaite”, "non totale", bien que vraie et rdelle.

Et comme l’Eglise, une et indivise, est le sacrement total du Christ et que 
l’Eucharistie est le sacrement par excellence oü tous les autres sacrements con- 
vergent et puisent leur valeur, la concelebration eucharistique entre les ministres 
sacrds des Eglises se fait seulcment dans la pleine communion hidrarchiquc re- 
trouvee dans l’unitd de l’unique Eglise de Jdsus-Christ.

2. Implications canoniques des ricenies rencontres entre les Eglises

C’est surtout ä partir et ä la lumidre du Concile du Vatican II, vingt-et- 
unidme concile oecumdnique, que l’on peut voir clairement se succdder et 
s’intensifier les rencontres entre les Eglises et se ddvelopper leurs relations 
inter-eccldsiales. La contribution doctrinale, spirituelle et pastorale du concile 
constitue Tun des importants facteurs ddterminants du vrai progrds rdalisd dans 
les relations oecumdniques. En effet, de nombreux Observateurs Ddldguds de 
leurs Eglises non catholiques en ont suivi les travaux; l’important acte oecumdni- 

96 que de rencontre eccldsiale par la levde des anathdmes entre Rome et Constan-



tinople a eu lieu au cours de la Session conciliaire solenneUe de 7 d6cembre 
1965; les diffdrents messages des Papes ä l’adresse des Chefs des Eglises non 
catholiques se rdfdrent constamment ä la doctrine du concile avec de nombreu- 
ses citations de ses documents; de nombreuses approches oecumdniques des 
dernidres ann6es sur le plan th6ologique (rdalitd sacramentelle commune aux 
Eglises, notion d’Eglises-soeurs) et pastoral (partielle "communicatio in sacris", 
mariages mixtes) trouvent leurs points de repdre clairs et sürs dans les docu­
ments du concile.

C’est aussi dans ce contexte que l’on voudrait essayer d’analiser et 
d’6valuer les implications canoniques des rencontres inter-ecclösiales. A cet 
dgard, ont une importance primordiale surtout trois documents conciliaires pro- 
mulg6s le meme jour du 21 novembre 1964: la Constitution dogmatique sur 
l’Eglise (Lumen gentium) et les deux Ddcrets sur les Eglises orientales catholi­
ques (Orientalium Ecclesiarum) et sur l’Oecumdnisme (Unitatis redintegratio).

Ce dernier document d6bute ainsi son pr6ambule: "Promouvoir la restaura- 
tion de l’uniti entre tous les chrdtiens est Tun des buts principaux du saint Con­
cile oecumdnique de Vatican II. Une seule et unique Eglise a dtd institude par le 
Christ Seigneur"38.

Le Pape Jean Paul II, dans la ligne de Paul VI3®, confirme que "l’engage- 
ment de l’Eglise dans Poecum6nisme ddrive d’une ddcision irrdvocable" et qu’il 
faisait ddjä partie des principes directeurs de la prdparation du concile". En ef- 
fet, le 5 juin 1960, alors jour de Pentecöte, Jean XXIII instituait, par le Motu 
proprio Supemo Dei Nutus, les onze Commissions qui devaient prdparer le Con­
cile et, en meme temps avec eiles, un Secrdtariat pour promouvoir l’unitd chrd- 
tienne. Le Pape avait ainsi trouvd le moyen d’assurer, dans la prdparation du 
Concile et durant son ddroulement lapresencepermanente de la sollicitude de re- 
staurer l’unitd chrdtienne; d’associer ä cette prdoccupation et ä cet engagement 
les reprdsentants des autres Eglises et Communautds eccldsiales et de faire de 
Sorte que le Concile devrnt, dans une certaine mesure un dvdnement pour 
l’6dification et la joie de tout le peuple chrdtien"-0.

Le ddsir de l’unitd de tous les chrdtiens qui devrait se rdaliser par la pleine 
communion entre les Eglises dans l’unique Eglise du Christ, domine toutes les 
rencontres. La communion s’actualise dans la vie de l’Eglise ä travers sa mission 
Pastorale entidre, articulde dans l’exercice de sa triple fonction, que le droit Ca­
non organise dans l’ordre par ses institutions et ses rdgles. C’est dans ce cadre 
de l’uniti de l’Eglise et des fonctions de son ministdre pastoral que seront consi- 
ddrdes les questions canoniques impliqudes dans les rencontres inter-eccldsiales.

A. Rencontres des Eglises vers l’unitd dans l’Eglise

1) Par uniti de l’Eglise il faut comprendre ä la fois son unicitd et son unitd. 
L’Eglise est unique et une parce qu’elle est fondde par Jesus-Christ unique Md- 
diateur entre Dieu et les hommes (He 9,15; 12,24), gräce ä l’action de l’unique 
Esprit qui est l’Esprit de Dieu et de Jdsus-Christ. L’unitd de l’Eglise se manifes­
te dans l’unitd de foi, de sacrements et de ministdre confid par le Christ, et con- 
firmd et consacrd par son Esprit, ä Pierre et aux autres Apötres et transmis ä 
leurs successeurs.

La Constitution Lumen gentium ddcrit anisi l’Eglise ä la fois visible et 
spirituelle: "Le Christ unique mddiateur, erde et continuellement soutient sur la 
terre comme un tout visible, son Eglise sainte ... Cette socidtd organisie hiirar- 97



chiquement d’une part et le corps mystique d’autre partconstituent une seule 
rdalitd complexe, faite d’un double dldment, humain et divin ... C’est l’unique 
Eglise du Christ dont nous professons dans le Symbole l’unitd, la saintetd, la cat- 
holicitd et l’apostolicitd, cette Eglise que notre Sauveur, aprös sa rdsurrection, 
remit ä Pierre pour qu’il en soit le pasteur (Jean 21,17), qu’il lui confia, ä lui et 
autres apötres, pour la rdpandre et la dirigier (cfr. Math 28,18 etc.) et dont il a 
fait pour toujours la "colonne et le fondement de la verit6" (I Tim 3,15). Cette 
Eglise comme soci6t6 constitutde et organisde en ce monde, c’est dans l'Eglise 
catholique qu’elle subsiste ("subsistit in"), gouvernde par le successeur de Pierre 
et les dveques qui sont en communion avec lui, bien que des dldments nombreux 
de sanctification et de v6rit6 subsistent hors de sa sphöre, 616ments qui, apparte- 
nant proprement par le don de Dieu ä l’Eglise du Christ, portent par eux-memes 
ä l’unite catholique

Ce texte, si dense et significatif, s’en tient ä une totale objectivit6, fonde­
ment vrai d’un oecumdnisme authentique. II ne dit pas que l’Eglise du Christ est 
la communautd catholique. II omet l’adjectif "romaine" que porte la profession 
de foi tridentinc, pour ne relever que ce qui est fondamental, surtout la succes- 
sion ä partir de Pierre et des autres apötres.

La division des chrdtiens, meme rdunis en "Eglises", est un ddsordre du pd- 
chd, qui doit etre rdpard par un retour aux critöres originels de I’unitd voulue 
par Jdsus-Christ ä son Eglise. II s’agit Iä de la division des chrdtiens, non point 
de l’Eglise, qui est, de par la volontd de son divin Fondateur, une et reste unique 
et indivise. Elle subsiste fondamentalement et s’incarne dans sa pldnitude dans 
la socidtd gouvernde par le successeur de Pierre et les dveques qui sont en 
communion avec lui. II ne peut etre question de dichtomie et de compldmentari- 
td originelle d’Eglises comme parties essentielles du Corps mystique du Christ, 
dont la rd-union seulement constituerait l’Eglise une et indivise. Car, dans cette 
perspective de compldmentaritd eccldsiale ndcessaire, on ne voit pas comment 
pourrait subsister en rdalitd et concrötement, au moins depuis le temps des sd- 
parations et tant que n’aurait pas eu lieu la susdite rd-union de toutes les Eglises 
sdpardes, l’Eglise une et unique de Jdsus-Christ, qui lui a pourtant garanti la 
pd + rennitd. D’autre part, si cette mdme Eglise, une et indivise, ne subsistait pas 
fondamentalement et concrötement dans l’Eglise catholique gouvernde par le 
successeur de Pierre et les dveques qui sont en communion avec lui, l’union de 
deux ou plusieurs Eglises compldmentaires, dont l’une ne serait pas "la colonne 
et le fondement de la vdritd", ne pourrait pas, par leur rd-union, constituer 
l’unique et indvise Eglise de Jdsus-Christ.

2) Les Eglises orientales catholiques sont parties intdgrantes de "l’Eglise cat­
holique (qui) tient en grande estime les institutions, les rites liturgiques, les tra-
ditions eccldsiales et la discipline de vie chrdtienne des Eglises orientales"'’2. 
Toutes ces Eglises, aussi bien que l’Eglise latine, "sont toutes confides de la
meme fagon au gouvernement pastoral du Pontife romain qui, de par la volontd
divine, succöde ä Saint Pierre dans la primautd sur l’Eglise universelle. Elles 
sont donc dgales en dignitd"*3 * *. Bien plus, ces Eglises, ä la fois orientales et ca­
tholiques, ont une fonction oecumdnique importante. Le Concile les avertit 
qu’elles "ont le droit et le devoir de se gouvemer selon leurs propres disciplines 
particulieresafin "qu’elles soient florissantes et accomplissent avec une vigueur 
apostolique renouvelde la mission qui leur incombe"'**, car leur "appartient ä ti- 

98 trc particulier la Charge de promouvoir 1‘unite de tous les chrdtiens"'’6.



En outre, "le patrimoine eccldsiastique et spirituel" de ces Eglises orientales 
est "considdrd fermement (par le Concile) comme le patrimoine de toute l’Eglise 
du Christ"'’7. Et qui a v6cu de I’int6rieur le Concile, peut tdmoigner combien y a 
dtd prdcieuse la contribution des Hi6rarchies catholiques orientales: "Les 
Orientaux unis au Sidge de Rome ont, malgrd leur petit nombre, joud un röle 
important au Concile. Ils y ont vraiment t6moign6 pour tout POrient. Pas seule- 
ment par des discours, mais selon le gdnie propre de POrient, par leur sainte et 
magnifique liturgie. Ceux qui ont re$u ce tdmoignage au cours de trois sessions 
ddjä, commencent ä soupgonner ce que la rdconciliation de POrient et de 
l’Occident chrdtiens pourrait apporter ä la catholicitd de l’Eglise, ddjä assurde 
gräce au petit nombre d’Orientaux unis ä Rome"“8.

II convient de relever, en perspective oecumdnique, que les Eglises orienta­
les catholiques ne figurent pas comme un facteur de prosdlytisme, ni comme un 
moddle eccldsiastique d’unitd ä imposer aux Eglises orientales non catholiques. 
Cependant, comme toute expression d’Eglise, eiles ont, dans l’Eglise, leur place 
Idgitime qui satisfait ä la fois le respect de leurs propres traditions eccldsiales et 
Pexigence de l’unitd de la foi et de la pleine communion dans l’Eglise catholique. 
Elles sont particulürement appeldes ä promouvoir l’unitd des chrdtiens aux fron- 
tidres internes de la sphdre catholique "jusqu’ä ce que PEglise catholique et les 
Eglises orientales sdpardes s’unissent dans la pldnitude de la communion""9.

3) Les Eglises orientales non catholiques "ont de vrais sacrements, - princi- 
palement, en vertu de la succession apostolique: le sacerdoce et l’Eucharistie, - 
qui les unissent intimement ä nous"5°, et qui "portent par eux-memes ä l’unitd cat- 
holique"S1.

Cette union intime de ces Eglises avec PEglise catholique, par la foi les sa­
crements, constitue une communion vraie et rdelle, presque totale, pas encore 
parfaite. Le ddveloppement des relations avec ces Eglises vers une communion 
de plus en plus dtroite est marqud par un progrds notable de rapports multifor- 
mes ä implications canoniques significatives qu’il importe de relever.

a. Tout d’abord, il y a eu une reprise de conscience de la rialitd sacramentelle 
commune entre PEglise catholique et les Eglises orthodoxes. Le Pape Paul VI, 
deux mois aprds son dlection, dcrivait, le 20 septembre 1963, au Patriarche Athd- 
nagoras Ior: " Nous avons dtd saisis par Lui (Le Seigneur) par le don du meme 
bapteme, du meme sacerdoce, par le don de l’Evangile du salut, cdldbrant la 
meme Eucharistie, l’unique sacrifice de Punique Seigneur de PEglise"32. Cette 
doctrine sera approfondie et ddveloppde par le ddcret conciliaire sur 
l’Oecumdnisme“ et se cristallisera dans la thdologie des Eglises-soeurs, ddjä 
ebauchde dans ce meme ddcret et exprimde ensuite en propres termes dans le 
message Anno Ineunte que Paul VI a remis ä Athdnagoras 1°', le 25 juillet 1967, 
au Phanar3-’. Elle est devenue courante par la suite, se substituant ä la notion 
contenue dans les expressions: "Eglises sdpardes", "Frdres sdpards". En perspec­
tive eccldsiale et oecumdnique, et aussi de droit, on considdre, plutot que ce qui 
divise, ce qui unit en vue d’une collaboration fraternelle et pastorale plus dtroite 
dans la marche vers la pleine communion.

b. Par consdquent, les rapports entre PEglise catholique et les chrdtiens 
d’Orient non catholiques sont considdrds comme des rapports entre Eglises qui 
ont leur rdalitd eccldsiale distincte avec leur propre physionomie historique, spi­ 99



rituelle, liturgique et disciplinaire33 et leurs hiirarchies propres3*. Paul VI et 
Athdnagoras I" l’ont rappele dans leur ddclaration commune du 28 octobre 
1967, ä Rome, "en souhaitant que des contacts rdguliers et profonds puissent se 
faire entre pasteurs catholiques et pasteurs orthodoxes pour le bien de leurs fi- 
ddles"37. Jean Paul II l’a aussi ddclard durant sa visite ä Dimitrios I“, 29-30 no- 
vembre 1979, en parlant des "pasteurs des Eglises-soeurs" appelds ä "rdgir ces 
Eglises" et servir "l’unique Eglise qui est le Corps" du Seigneur38. Aussi bien, est- 
ce au niveau d’Eglises que les relations ont repris et que le dialogue a dtd dtabli 
et continue.

Bien plus, l’Eglise catholique a adoptd le point de vue des Confdrences 
panorthodoxes de considdrer, avec le dialogue thdologique, les Eglises orthodo­
xes, bien qu’autonomes, dans leur unite bas6e sur la meme foi et une discipline 
fondamentale commune, et de conduire le dialogue dans cette perspective3“. Ce 
qui n’empeche pas que chaque Eglise orthodoxe puisse avoir, en son nom pro­
pre, des relations directes avec PEglise catholique.

c. L’acte eccldsiale symbolique de l’abrogation des excommunications de 
1054 entre les reprdsentants de Rome et de Constantinople, accompli solennel­
lement et en meme temps au Phanar, ä Istanbul, et ä Rome au cours de la Ses­
sion conciliaire publique du 7 d6cembre 1965, a enlevi un obstacle formet sur la 
voie de la rdconciliation entre les deux Sieges et marqud un progrüs important 
dans les rapports de Rome avec toutes les Eglises orthodoxes. Un commentaire 
orthodoxe qualifid affirmait: "Ce pas en avant a ouvert la voie au retour ä l’unitd 
des Eglises existantes avant le schisme"80. Une voix catholique ddclarait 
justement: "Le Symbole de la division a dtd substitud par celui de l’amour"81.

d. Un autre acte, de caractdre directement positif, consiste dans la ddclara- 
tion commune de Paul VI et de Athdnagoras I*r, faite ä Rome, le 28 octobre 
1967, qui exprimait le ddsir d’une "collaboration d6sint£ress6e" ("entre leurs Egli­
ses") sur le plan pastoral, social et intellectuel dans un respect mutuel de la 
fidöliti des uns et des autres ä leurs propres Eglises"33. Le prosdlytisme ne devrait 
pas avoir lieu.

e. Les rapports entre les Chefs des Eglises, par dchange de visites et de 
correspondance ou par ddclarations communes, suivent un protocole officiel bien 
d6termin6. On peut rappeier que la lettre citde plus haut, que Paul VI a en- 
voyde, le 20 septembre 1963, ä Athdnagoras I”r, dtait le premier message qu’un 
Pape adressait au Patriarche de Constantinople depuis 1584, lorsque Grdgoire 
XIII dcrivait pour la dernidre fois ä Jdrdmie II au sujet de la rdforme du Calen- 
drier. Cette lettre, outre que renouer le rapport par correspondance qui allait 
devenir de plus en plus intense, indiquait la vraie base thdologique et spirituelle 
des relations entre les deux Eglises, c’est-ä-dire la rdalitd sacramentelle commu­
ne.

Par ailleurs, les cölibrations oecumeniques communes, exceptde la liturgie 
eucharistique, accomplies par le Pape avec les Patriarches orientaux non catho­
liques (par exemple avec Athdnagoras I*' d’abord au Phanar-Constantinople, 
puis ä Saint-Pierre, en 1967; avec Vasken ä Rome, en 1970), se ddroulent suivant 
un rituel bien ddfini et constituent des actes d’Eglise de particuliöre importance.

100



f. Toutes ces approches, outre que d’introduire dans les relations inter- 
ecclösiales de nouvelles donnöes de pratique (praxis) qui ont leur vraie importan- 
ce canonique, eiles mettent de plus en plus en relief des 616ments de doctrine ca- 
nonique (rdalitö sacramentelle commune aux Eglises, thöologie des Eglises- 
soeurs, conception de l’unitö comme communion entre Eglises-soeurs) bas6s sur 
un döveloppement de l’eccldsiologie et qui devraient trouver des applications 
concretes dans le domaine de la discipline eccl6siastique. On peut se röförer 
sp6cialement au document adoptö ä l’unanimit6 par la Commission mixte dans 
sa deuxiöme Session plöniöre, ä Munich, du 30 juin au 6 juillet 1982, sur le 
thöme: "Le mystöre de l’Eglise et de l'Eucharistie ä la lumiire du mystire de la 
Sainte Triniti"63. Comme il s’agit d’un document commun entre catholiques et 
orthodoxes, qui entend exprimer les 616ments communs de foi, les affirmations 
qu’ il porte sur les sacrements, particulierement le sacerdoce, P6piscopat, 
l’Eucharistie et, surtout, la succesion apostolique, engendrent des cons6quences 
importantes dans le domaine de la discipline des Eglises engagöes dans le 
dialogue; par exemple: reconnaissance mutuelle des sacrements, partielle 
"communicatio in sacris" röciproque, discipline des mariages mixtes.

B. Rencontre des Eglises et ministöre pastoral dans l’Eglise

Ce que l’on vient de relever comme donnöes de doctrine canonique ou di- 
rectives de pratique disciplinaire dans le domaine oecumönique, trouve une r6- 
förence claire et solide dans l’enseignement du Concile. A cet 6gard, d’une fa- 
gon synthötique, "le Concile döclare, pour enlever tout doute possible, que les 
Eglises d’Orient, conscientes de la nöcessaire uniU de toute l’Eglise, ont la faculti 
("facultatem") de se rigir selon leurs propres disciplines, parce que plus conformes 
au caractöre de leurs fidöles et plus aptes ä promouvoir le bien des ämes. 
L’observation parfaite de ce principe traditionnel qui, ä vrai dire, ne fut pas tou- 
jours respectöe, est l’une des conditions pröalables absolument nöcessaires pour 
rötablir 1’Union"".

Cette facultö qu’ont les Eglises orientales non catholiques de se rögir selon 
leurs propres disciplines, s’entend de l’ensemble du ministere pastoral qui 
s’exerce par le triple pouvoir de sanctißer, d'enseigner, de gouvemer.

1) On ne peut douter de l’existence de tels pouvoirs dans ces Eglises; car le 
sacre öpiscopal, qu’elles tiennent et communiquent en vertu de la succession 
apostolique, conföre aussi un pouvoir d’enseigner et de gouvemer. La Charge 
Sans aucun pouvoir n’a pas de sens. En soi, par la seule consöcration, le nouvel 
öveque ne disposerait pas encore d’un pouvoir pret ä passer ä l’acte. Mais il a 
rei;u, radicalement fondö sur le sacrement de l’ordre, un vrai pouvoir apte ä etre 
actualisö. Aussi bien, dans l’antiquitö, l’indication et la dölimitation de la fagon 
dont le nouveau consacrö devait se servir du pouvoir regu - une sorte de 
"determination canonique''“ - pouvait ddjä se trouver incluse dans le rite meme 
du sacre: le candidat 6tait consacrö pour une 6glise döterminöe.

C’est de cet antique droit coutumier que les öveques orientaux non catholi­
ques se röclament pour justifier l’exercice de leur pouvoir. Le Concile, pour re- 
specter "Pobservance parfaite de ce principe traditionnel", "dtclare que les Egli­
ses d’Orient ont la facultö de se regir selon leurs propres disciplines". Il admet la 
16gitimit6 du pouvoir de leurs "hiörarques" pour la röglementation de la 
"communicatio in sacris", et leur reconnait meme une vraie juridiction communi- 101



qude ä leurs pretres qui peuvent, dans certaines conditions, administrer le sacre- 
ment de pdnitence aux fidöles catholiques6®.

Paul VI, dans son allocution ä Athdnagoras Ior, au Phanar, le 26 juillet 
1967, ddclarait de reconnaitre et de respecter les Chefs de Eglises orthodoxes 
"comme pasteurs de la partie du troupeau du Christ qui leur est confide"®7. II le 
confirmait durant la visite de Ath6nagoras I*r, ä Rome, le 26 octobre 1967“. 
Jean Paul II, pendant la messe qu’il a cdldbrde, en 1979, ä Istanbul, en pr6sence 
du Patriarche Dimitrios I*' et du Patriarche armdnien Kalustian, a invitd les fi- 
döles ä supplier le Saint-Esprit "pour que, a-t-il dit, nous-memes, pasteurs des 
Eglises-soeurs, nous soyons les meilleurs instruments ... de rigir ces Eglises"®®.

2) La ldgitimitd du triple pouvoir exercd par les Eglises orientales non ca- 
tholiques s’appuie sur la discipline orientale traditionnelle qui garde, ä 
Pint6rieur de ses limites, toute sa validitd. L’Eglise catholique l’a reconnu.

Ce pouvoir a toute l’itendue du ministöre pastoral ndcessaire ä ces Eglises 
pour se rdgir selon leurs propres disciplines et promouvoir le bien des ämes de 
leurs fidöles.

Au sujet du pouvoir de sanctification, on peut rappeier, en fonction oecu- 
mdnique des rapports entre les Eglises, les normes relatives aux mariages mix- 
tes7° et la discipline sur la partielle "communicatio in sacris"71. Le Concile re- 
commande aux hidrarques catholiques de prendre, en cette matiöre, l’avis dgale- 
ment des hidrarques des Eglises orientales non catholiques73. "Le Directoire oe- 
cumönique", une sorte de discipline gdndrale qui ddfinit la forme juridique des 
relations eccldsiales avcc ces Eglises, insiste sur la r6ciprocit6 dans les susdites 
questions73.

Les questions relatives au magistere et au gouvemement de i’Eglise univer­
selle n’ont pas encore dtd aborddes. Le document de la Commission mixte sur 
"le mystdre de I’Eglise et de l’Eucharistie ä la lumiire du mystire de la Sainte Trini- 
tä", prdsentd sommairement plus haut7*, a examind le röle de l’dveque dans 
l’Eglise locale. II a fait allusion ä "la communion dans un meme patriarcat", sans 
parier du röle du Patriarche dans le patriarcat. II a signald la communion univer­
selle des dveques dans la "pratique conciliaire", mais il n’a pas traitd la fonction 
de l’Eveque de Rome dans cette pratique et dans l’Eglise universelle. Restent 
encore ä dtudier les questions du primat du Pape dans l’Eglise, de l’infaillibilitd 
du magistöre eccldsiastique, et du rapport entre colldgialitd, conciliaritd et pri­
mat dans l’Eglise. Ces questions doivent etre aborddes comme des pas 
indispensables ä faire sur la voie du rdtablissement de la pleine unitd dans 
l’Eglise.

Conclusion

La corrdlation dtroite entre l’Eucharistie et la pleine communion comme 
condition de la concdldbration eucharistique tant ddsirde par les Eglises, est fon- 
dde sur l’identitd personnelle du Christ dans son Corps eucharistique et mysti- 
que. La clef de l’union des chrdtiens est dans la main du Seigneur. La pleine uni­
td de foi et de communion eccldsiale rdalisde dans la charitd et la justice qui or- 
ganise dans l’ordre la famille du Peuple de Dieu, se fait par l’Esprit du Christ 
rdellement prdsent dans son Eglise. Par sa vivante prdsence eucharistique 
communiqude dans la concdldbration, le Christ rdalise et manifeste la pleine 

102 communion dans l’unitd de l’Eglise, son Corps mystique.



Jdsus a pri6 pour l’unit6 des apötres et des chrdtiens: "Je ne prie pas seule- 
ment pour eux, mais encore pour ceux qui, par leur parole, croiront en moi, afin 
que tous soient un. Comme toi, Pdre, tu es en moi et moi en toi, qu’ils soient en 
nous eux aussi, pour que le monde croie que c’est toi qui m’as envoyd" (Jn 17,20- 
21).

L’enjcu est immense, voire infini. II engage toute l’Economie de la Rd- 
demption des hommes. Elle est totalisde dans la mission du Fils de Dieu fait 
Homme, confide ä son Eglise et continude en eile par l’exercice de son ministdre 
pastoral, avec la garantie de la prdsence vivante du Christ et de sa divine assis- 
tance "tous les jours jusqu’ä la fin du monde" (Mt 28,20). Dieu l’a dit.

Notes

1 Cfr. Ddcret conciliaire sur l’Oecumdnisme, Unitatis redintegratio, no.4.
2 Cfr. S.Congregazione per le Chiese orientali, Oriente Cattolico, 4 dd., 

Roma 1974, pp.87-441; E.Eid, La figure juridique du Patriarche, 3 dd., Rome 
1963, pp.173-176; id., Le Droit latin et les Droits orientaux, in: La norma en el 
Derecho canonica, Actas del III Congresso Internacional de derecho canonico, 
Pamplona 10-15 octobre 1976, p.150.

3 Orientalium Ecclesiarum; no.5.
4 Cfr. II Bollettino Notizie Ortodosse, No.Speciale, Roma 1 ddcembre 

1979, pp.24-25; La Documentation catholique, 1979, p.1061; V.Peri, La grande 
Chiesa bizantina, l’ambito ecclesiale dell’Ortodossia, Queriniana, Brescia 1981.

5 Cfr. Observateurs-Ddldguds et Hötes du Secrdtariat pour l’Unitd des 
chrdtiens au Deuxidme Concile Oecumdnique du Vatican, Citd du Vatican 
1965.

6 Doc.cath. (1973), pp.515-516.
7 Doc.cath.(1984), pp.824-826.
8 Doc.cath. (1983), pp.839-840.
9 Doc.cath. (1966), coll.67-70.
10 Cfr. Ddcret Unitatis redintegratio, no.14.
11 Ibid., nn.14-17.
12 Cfr. Act.15, 28; Ddcret Unitatis redintegratio, no.18; Doc.cath. (1967), 

coli.1385-1387.
13 Doc.cath (1967), col.1931.
14 Ibid., col.1936.
15 In: Tomos Agapis (Tome de charitd), Rome-Istanbul 1971, no.244, 

p.534. Sur la concdldbration, voir aussi: autres mcssages de Paul VI, ibid., 
nn.248,255,272,279; les messages de Athdnagoras I*r, ibid., nn.236, 242, 254, 265, 
270, 277.

16 In: Tomos Agapis, no.283, p.614-616.
17 Doc.cath. (1972), p.721.
18 Doc.cath. (1979), p.1056.
19 Cfr. Ddcret Unitatis redintegratio, no.18; Doc.cath. (1979), p.1058.
20 Doc.cath. (1979), p.1601.
21 Doc.cath. (1979), 1061-1062.
221,4,c, in: Doc.cath. (1982), p.942.
23 11,1.
24 11,3.
25 III,2.
26 III,2.
27 III,4.
28 III,4.
29 III,4, Doc.cath. (1982), p.945.
30 Doc.cath. (1984), p.815.
31 Doc.cath. (1984), p.699. 103



32 G.Le Bros, Histoire du Droit et des Institutions de l’Eglise en Occident, 
I.Proldgomönes, Paris 1955, p.47.

33 Cfr. E.Eid, Le Droit latin et les Droits orientaux, p.160.
34 Ignace d’Antioche, Lettre aux Romains, prdambule, in: Sources Chr6- 

tiennes, 4.6d., Paris 1969, p.107.
35 Cfr. no.22, § 2 ä la fin. Note explicative prdliminaire au sujet des "modi" 

concernant le chapitre 3 du sch6ma sur I’Eglise (Lumen gentium), nn.l et 2.
36 Lumen gentium, no.21.
37 Note explicative, no.2.
38 Unitatis redintegratio, no.l.
39 Cfr. Angdlus du 9 juillet 1972, in: Doc.cath. (1972), p.721, cit6 plus haut 

P-7.
40 L’Osservatore Romano, Allocution du 28 juin 1985 aux Cardinaux et 

Collaborateurs de la Curie Romaine, 29 juin 1985, p.4.
41 Lumen gentium, no.8.
42 Orientalium Ecclesiarum, no.l.
43 Ibid., no.3.
44 Ibid., no.5.
45 Ibid., no.l.
46 Ibid., no.24.
47 Ibid., no.5.
48 Y.M.-J.Congar, Introduction aux D6cret sur l’Oecum6nisme (Unitatis 

redintegratio), in: Concile oecumönique Vatican II, L’Eglise, L’Oecum6nisme, 
Les Eghses Orientales, 6d. du Centurion,Paris 1965, p.186.

49 Orientalium Ecclesiarum, no.30.
50 Unitatis redintegratio, no.15.
51 Lumen gentium, no.8.
52 Doc.cath. (1964), col.18.
53 Unitatis redintegratio, nn.14-18.
54 Doc.cath. (1967), coll.1385-1387.
55 Cfr. Unitatis redintegratio, nn.14-17.
56 Orientalium Ecclesiarum, no.29.
57 Doc.cath. (1967), col.1936.
58 Doc.cath. (1979), p.1056.
59 Cfr. Allocution de Jean Paul II, au Phanar, le 29 novembre 1979, in: 

Doc.cath. (1979), p.1058.
60 V.Phidas, Anathemes et schisme. Cons6quences eccldsiologiques de la 

levde des anathömes, in: Istina (1975), p.86.
61 J.Ratzinger ibid., p.99.
62 Doc.cath (1967), col.1936.
63 Doc.cath.(1982), pp.941-945.
64 Unitatis redintegratio, no.16.
65 Cfr. Note explicative, no.2.
66 Cfr. Orientalium Ecclesiarum, nn.27-29.
67 Doc.cath. (1967), col.1382.
68 Doc.cath. (1967), col.1936.
69 Doc.cath. (1979), p.1056.
70 Cfr. Orientalium Ecclesiarum, no.18; D6cret Crescens matrimoniorum 

du 22 fdvrier 1967, in: Doc.cath., coll.511-514.
71 Orientalium Ecclesiarum, nn.26-29.
72 Ibid., no.29.
73 Cfr. nn.27,28,45,46.
74 Cfr. Doc.cath. (1982), pp.941-945.

104



RECENT ENCOUNTERS BETWEEN THE CHURCHES 

AND THEIR CANONICAL SIGNIFICANCE:

AN ORIENTAL-ORTHODOX POINT OF VIEW

+ Mesrob K. K r i k o r i a n, Vienna

Introductory remarks

The scope of the present study is to describe and analyse recent encounters 
between the Oriental Orthodox Churches and the Church of Rome and to evalu- 
ate the consequent implications of the declarations. In my investigation I have 
not amply included the Eastern Orthodox Churches, because after the unofficial 
ecumenical consultations of Äarhus, Denmark (August ll'h-15"*, 1964), Bristol, 
England (July 25"*-29‘\ 1967), Geneva, Switzerland (August 16tl'-21*‘, 1970) and 
of Addis Abeba, Ethiopia (January 22"a-231'', 1971), no further Steps were ta- 
ken, whereas after the Second Vatican Council (December 25tl‘, 1961 - Decem- 
ber 8“\ 1965), official and very important meetings have occured between the 
Primate of Rome and the Heads of Oriental Orthodox Churches. Apart from 
the patriarchs, also individual bishops and special delegations have paid visits to 
Rome, and reciprocally Roman Catholic delegates have visited centres of 
Oriental Orthodox Churches. Understandably I am going to sum up only the en­
counters which have taken place on high level, mostly in Rome.

Recent encounters

One of the early meetings between the Roman Pontiff and the Armenian 
Church happened in December 1963, at the cnd of the second Session of Vati­
can II, when Pope Paul VI undertook a pilgrimage to Jerusalem. The words of 
appreciation of the Pope regarding the Armenian Apostolic/Orthodox Church 
at an audience, are remarkable. The report says:

"Le Pape remercia l’Eglise armdnienne, au nom de l’Eglise universelle, de 
ses martyrs, de sa fideiitd ä la foi, ä ses traditions"1.

The first visit of an Armenian Patriarch to Rome was paid on May 8‘h- 
ll"1, 1967, by the Catholicos of Cilicia, Khoren I. His Holiness Pope Paul VI 
greeted him as "notre Fröre en J6sus-Christ Khoren I“', v6n6r6 Catholicos de Ci- 
cilie" and praised again the faithfulness of the Armenians in the name of Christ, 
despite "painful and tragic vicissitudes":

"Nous n’en finirons pas d’6num6rer ces Souvenirs sacrös s’il n’y en avait un 
qui domine tous les autres et nous semble caractdriser votre histoire tourmentee 
et glorieuse: le tdmoignage que, dans la douleur et dans le sang, vous, Arme­
niens, vous avez rendu au cours des siecles, ä travers tant de pönibles et tragi- 
ques vicissitudes, ä la fiddlitd due au nom du Christ: tdmoignage qui est pour 
nous un motif d’admiration, un exemple et une cause d’espoir pour votre desti- 
nde dans l’histoire et dans le monde"2.

On July 25'H-26'’’, 1967, as the Holy Father paid a visit to Istanbul and 
Ephesus, at the Internunciature, he received His Beatitude Shnorhk Kaloustian, 
the Armenian Patriarch of Constantinople, and in an address he expressed his 105



"sentiments of fraternal esteem and respect" to the Head of the Armenian 
Church in Etchmiadzin. Once again His Holiness spoke b high terms of the Ar­
menian Church, underlined the fidelity of the Armenians and "the glories of 
their witness to Christ, the Lord of the Church, down through the centuries" and 
in connection with the Council of Ephesus (431) indicated the vision and faith 
"which we share b common"3. No doubt it was a significant visit that of Catholi- 
cos Vasken I, Supreme Patriarch of all Armenians, to Rome on May 8‘h-12'*’, 
1970. His Holiness was greeted by the Pope as brother in Christ with the words 
of the Psalmist: "Behold, how good and how pleasant it is for brethren to dwell 
together in unity" (Ps 132/133,1). The close relations between Rome and Arme- 
nia throughout the centuries were mentioned and the fact that both Churches 
"confessent ensemble le mystöre du Verbe de Dieu devenant l’un de nous pour 
nous sauver et nous permettre de devenir en Lui fils de Dieu"-' was stressed. 
Only some divergences in the expression of the Mystery of Incarnation, which 
had resulted out of cultural and language characteristics, should be "brotherly 
surmounted"5. In reality the christological differences were thoroughly discussed 
and sufficiently elucidated at the Vienna Consultations (September T“-\2'“, 
1971; September 3"*-9“\ 1973; August 30,K-September 5***, 1976 and September 
ll'"-17,*'> 1978) and a common Statement was published as it follows:

"We find our common basis in the same Apostolic tradition, particularly as 
affirmed in the Niccne-Constantbopolitan Creed; we all confess the dogmatic 
decisions and teachings of Nicaea (325), Constantinople (381) and Ephesus 
(431); we all agree in rejectbg both the Nestorian and Eutychian positions about 
Jesus Christ. We have endeavoured for a deeper understanding of the Chalcedo- 
nian and non-Chalcedonian christologies which have separated us until now”“.

Beside this declaration, a mutual agrecment concerning the substance of 
Chalcedonian christology was achieved and the remarkable role of social, cultu­
ral and political factors in the creation of ecclesiastical tensions was bdicated. 
In these four ecumenical Consultations took part theologians of all Oriental Or­
thodox Churches and the Roman Catholic Church. Archbishop Tiran Nersoyan 
and Vardapet Mesrob K. Krikorian reprcsented the Armenian Apostolic 
Church. Back to Rome, in his address His Holbess Catholicos Vasken I stated 
that the Armenian Church has remained faithful to the dogmas and fundamental 
truths of Oriental Orthodoxy and developed her own way within the lbes of her 
national life and defended the frontiers of Christianity and civilization in the 
East7. The series of Armenian visits to Rome were contbued by Karekin II Sar- 
kissian, Catholicos of Cilicia in Antclias, near Beirut. On April 15,h-19,h, 1983, 
he went with a delegation to see Pope John Paul II, "to give tangible expression" 
to fraternal relations "in a personal meeting and in a spirit of commitment"“. His 
Holbess the Pope, on the grounds of the guidbg principles of the Council of 
Vatican II, advocated® the diversity in the unity of the Church "which increases 
its beauty and affords its valuable assistance for the accomplishment of its mis- 
sion"10. The Pontiff also suggested to find practical solution for situations of 
common pastoral concern and recommended Cooperation on bternational and 
regional levels, givbg priority to collaboration on the level of local Churches11.

The encounters of the Syrian Orthodox Church started with a visit to 
Rome in October 25'“-27"’, 1971, of the late Mar Ignatius Jacoub III, Patriarch 
of Antioch. Pope Paul VI in his address praised the Christian witness of the 
Apostolic See of Antioch, confirmed that both the Churches of Rome and Syria 

106 share a common sacramental life as well as an apostolic tradition as expressed in



the Nicene Creed and declared that the dogmatic definitions of the first three 
Ecumenical Councils "forment une part de notre hferitage commun" **. Also he 
repeated exactly the same formulation concerning the Incarnation of the Word 
which he had pronounced in presence of Vasken I, Catholicos of all Armenians:
"Ainsi nous confessons ensemble le mystfere du Verbe de Dieu, devenu de Tun 
d’entre nous pour nous sauver et pour nous permettre de devenir en Lui des fils 
de Dieu et des früres les uns des autres"13. It is interesting that on this occasion 
the Holy Father showed rather a tolerant and understanding attitude and on the 
basis of the encyclical Sempitemus Rex of Pope Pius XII1- interpreted the Chris- 
tological differences as emanating from different ecclesiastical and theological 
traditions which could be understood in the light and along the line of the com­
mon faith of the first Ecumenical Councils13. Hence in 1984 (June 20'”-23'‘1) the 
successors of these Hierarchs, Pope John Paul II and Patriarch Mar Ignatius 
Zakka I in a common declaration could pronounce the Nicene Creed as the 
Faith of their two Churches and state as it follows:

"The confusions and schismas that occured between their Churches in the 
later centuries, they realize today, in no way affect or touch the substance of 
their faith, since these arose only because of differences in terminology and cul- 
ture and in the various formulars adapted by different theological schools to ex­
press the same matter"16.

In consequence of this Declaration, the Roman Catholic and the Syrian 
Orthodox Churches decided and proclaimed decisions on pastoral and practical 
collaboration in necessary cases, specially regarding administration of the sacra- 
ments of Penance, of the Eucharist and of Anointing of the sick17.

In recent years the relations of the Roman Catholic and Coptic Orthodox 
Churches developed smoothly and satisfactorily. On June 22"6, 1968 the Copts 
received back the relics of St.Mark and on May 6,h, 1973 the relics of 
St.Athanasius, both from Pope Paul VI. It was on May 4'*’-10”\ 1973, that His 
Holiness Amba Shenouda III, who in September 1971 had participated in the 
Vienna Consultation between theologians of the Oriental Orthodox Churches 
and the Roman Catholic Church, paid an official visit to Pope Paul VI in Rome.
The Holy Father greeted the Coptic Orthodox Patriarch as "Head of a Church 
whose origin goes back to the Evangelist Mark, whom Saint Peter calls his son"
(1 Pt 5,13),B and praised the traditions of the ancient See of Alexandria16, as 
well as the apostles, martyrs, doctors, monks and the vast army of the people of 
the Coptic Church and the witness to their faith30. Since in those days the 
Church of Rome was celebrating the sixteenth centenary of the blessed death of 
St.Athanasius, "the invincible defender of our common faith", "the intrepid and 
undaunted defender of the faith", "a Father and Doctor of the Universal 
Church"31, the Pope appreciated and eulogized the great contribution of this 
theologian for the defence of the orthodox Christology against Arian heresy33. In 
his address, Amba Shenouda III pronounced a short Creed as basis of common 
faith33, condemned "the heresies of Arius, Nestorius, Euthyches, Sabellius, Ma- 
cedonius and the others"3-, mentioned the Ecumenical Consultation of Vienna 
in 1971, praised the "greatest" role of St.Athanasius the Copt, "in editing the 
Christian Creed at the Council of Nicaea"33 and spoke a laud for Cyril of Alex­
andria in following words:

"As St.Athanasius had struggled against Arianism, so St.Cyril did for the 
defence of faith against Nestorianism and professed the faith of Western and 
Eastern Christianity. Like Athanasius he became a point of agreement not only 107



in his faith, but also in the proper and definite expression of faith which exempli- 
fy clearly the word of truth precisely and effectively”“.

Replying to the Patriarch, the Roman Pontiff underlined the common tra- 
ditions of theology, liturgy as well as of spiritual and devotional life "which are 
nourished from the same sources, even though they receive various legitimate 
expressions". In a common Declaration, the two Heads of the Churches pro- 
claimed a form of agreed Christology27, based on the results of the Vienna Con- 
sultation (1971), and then expounded the common traditions in theology, liturgy 
and devotional life2“. To these Statements we can add the allocution“ that Pope 
John Paul II gave to a delegation of the Coptic Orthodox Church on June 23'J, 
1979. In his speech the Holy Father pleaded for Church unity in diversity and 
said:

"Unity - whether on the universal level or the local level - does not mean 
uniformity or absorption of one group by another. It is rather at the Service of all 
groups to help each live better the proper gifts it has received from God’s Spi­
rit"“.

The official contacts of the Ethiopian Orthodox Church to the Roman Ca- 
tholic Church were initiated only on June 14‘(,-19"’, 1980, when Archbishop Ma- 
karios of Gojjam, President of the Patriarchate’s Commission for Development 
and Interchurch Aid, paid a visit to Rome. The next year, on October 16"*-19"*, 
1981, Abuna Tekle Haimanot, Patriarch of the Ethiopian Church, came to 
Rome to meet personally Pope John Paul II. On October 17"*, during an audien- 
ce, the Holy Father laid emphasis on the common heritage of two Churches in 
"sacramental reality", of apostolic succession of the priesthood and the Eucha- 
rist, and reflecting on different liturgical, disciplinary and theological expre­
ssions and traditions developed in Christian life and in various Churches, 
concluded:31

"In themselves, as long as this variety is complementary rather than contra- 
dictory, these different expressions are an enrichment for the life and mission of 
the Church among all nations”. Hence unity of faith can be clothed with the 
parlicular cultural and spiritual contribution of each people and of each local 
Church."

The Malankara Syrian Orthodox Church of India too did not stay aloof and 
isolated from the growing ecumenical brotherly relationships between the Ro­
man Catholic Church and the Oriental Orthodox Churches. Already on Decem- 
ber 3rd, 1964, His Holiness Moran Mar Baselios Ougen I had gone to Bombay to 
meet Pope Paul VI. However, a proper and official visit to Rome was underta- 
ken only about twenty years later on June 2"’-5',\ 1983, by Moran Mar Baselios 
Marthoma Mathews 1. In his address Pope John Paul II greeted in the person of 
the Catholicos "a Church which traces its origins to the preaching of the Apostle 
Thomas and to his witness to Jesus Christ"“. In the context of Unitatis redinte- 
gratio, the Holy Father indicated the Nicene-Constantinopoiitan Creed as herita­
ge of common faith and asserted the validity of the sacraments, of apostolic 
succession, the priesthood and Eucharist of the Eastern and Oriental Orthodox 
Churches equally3*, and at the end suggested fraternal collaboration in the soci­
al field, the cultural climate and above all, in the pastoral sphere, specially on 
the local level“. In his reply the Catholicos of India called St.Peter and St.Paul 
as "chief among the Apostles”, mentioned the first three Ecumenical Councils of 
Nicaea, Constantinople and Ephesus as common foundation of Christian faith 

108 and pronounced a Credo based on the results of the Consultations with Eastern



Orthodox Churches and the Roman Catholic Church which dissipates every su- 
spicion and confirms that both Chalcedonian and non-Chalcedonian traditions 
have no real doctrinal divergences in the substance of Christology36.

Change of Language, a Sign of Reconciliation

From this detailed account of recent ecumenical encounters between the 
Roman Catholic Church and the non-Chalcedonian Churches, can be clearly 
concluded, that the estimative and complimental Statements of Vatican II con- 
cerning the Eastern Churches37, in fact are addressed also to the Oriental Or­
thodox Churches. Both Pope Paul VI as well as John Paul II have repeatedly 
spoken in high terms about the sacraments, apostolic succession, the priesthood 
and the spiritual and liturgical traditions of the Oriental Orthodox Churches. All 
Bishops and Patriarchs who visited Rome and met the Popes were called 
"beloved" or "dear" Brothers in Christ and representatives and/or members of 
"Sister Churches".

The conception of "Sister Churches"38 for the first time was documented in 
the Decree of ecumenism of Vatican II, and later developed in the letters of Pope 
Paul VI addressed to Patriarch Athenagoras which are collected in Tomos Aga- 
pis 3B. The implications of this new ecclesiology have been properly studied by 
experts"0.1 would like therefore, only to stress that if the Orthodox Churches are 
really "Sister Churches", then all belong to the same family and all are equally 
worthy of respect, honour and love. There cannot be any discrimination among 
the members of the same family.

It is absolutly gratifying and pleasing that even the better or friendly lang­
uage used in the document Unilatis redintegratio, since Vatican II has been es- 
sentially modified. We do not come any more across the degrading appellation 
"separated brethren” or "separated Churches", at least in regard to the Eastern 
Churches. The sin of schism is no more exclusively attributed to other Churches. 
The Roman Catholic Church gradually became aware and conscious that her 
part in the divisions of the One Catholic Church was not less than the guilt of 
the Orthodox Churches. The new expression is neutral and impartial and 
spreads the responsibility of Separation on both sides. For instance Pope Paul 
VI, during his visit to Istanbul and Ephesus, in a speech addressed to the Arme- 
nian Patriarch of Constantinople, declared:

"In course of the centuries, the bonds of commimion between us have grown 
weak. Christ our Lord calls upon us with special urgency today to strive to re- 
establish perfect communion in charity and truth'1“1.

A similar expression can be found in the Common Declaration of Pope 
Paul VI and Patriarch Shenouda III:

"In fact, since the year 451 A.D., theological differences nourished and wi- 
dened by non-theological differences, have sprang up”**.

In June 1983 Pope John Paul II too in an address to the Catholicos of the 
Syrian Orthodox Church of India said:

"A lack of knowledge of one another’s cultural and religions language, as 
well as of historical, geographic and political factors, has unfortunately brought 
about a reciprocally harmful estrangement which has progressively deepened not 
only diversities, but also divergences, sometimes leading to confusion between 
the one and the other, thus making the bürden and its consequences yet more 
heavy"-13. 109



In this Statement there cannot he traced any sign of proud and triumphant 
attitude out of which earlier other Churches were accused as being solely re- 
sponsible for quarrels. On the contrary, the real reasons of the schism - histori- 
cal, political, geographical, cultural, and of language - have been recognized and 
indicated. In September 1983 at Vienna, during a prayer-meeting with represen- 
tatives of various Christian Churches, where I had the honour and privilege to 
attend the audience, the Pope explicitly confessed:"*

"The grave guilt with which Christians have burdened themselves, cannot 
(must not) be denied. Again and again it has to be confessed and forgiven"'*3.

In the same year Cardinal John Willebrands at the World Synod of Bishops 
publicly concluded that "in fact the Catholic Church has frankly confessed her 
share in the sin of division"“8.

These official declarations, to my opinion, demonstrate not only a change 
of language, but also an alteration of thinking and mentality. Obviously the Ro­
man Catholic Church no more comprehends herseif as the only true Church, but 
as a part of the Universal Church. Still at the Second Vatican Council the Ca­
tholic ecclesiology was rather Rome-centered. Now all Christains, Roman Ca- 
tholics, Orthodox and those of the Reformation, gathered round Christ Stretch 
out their hands to each other and try hard to understand, to love and re-discover 
and recognize each other as "Sister Churches". The only center and head of the 
Churches is Christ himself and no pope or patriarch or catholicos can presume 
to possess the highest authority and jurisdiction in the One, Holy, Catholic and 
Apostolic Church.

77ie Guiding Role of the pope in the Christian Church

The classical designation of the role of the pope in the Christian Church by 
the Orthodox theologians or experts of Christian Church is expressed in the 
terms "primacy of honour” (Ehrenprimat). However in recent years the Orthodox 
approach to this question has been fairly modified: the Roman Pontiff is not 
only primus inter pures ("the first among equals"), but also the Bishop, who, after 
an agreement on Church unity, could convoke ecumenical councils and in accor- 
dance with other bishops pronounce the doctrinal and canonical decisions of 
such synods*''. Here is what His Holiness Amba Shenouda III, Patriarch of the 
Coptic Orthodox Church, declared in Rome in 1973:

"The importance of Rome is not exclusively civic, as it had been for a long 
period the Capital of the Roman Empire. Its spiritual Superior, the Roman Pon­
tiff, has had and still has a guiding role along the history of the Christian 
Church"“8.

No details are available concerning the Pope’s "guiding role along the histo­
ry of the Christian Church", but we can contemplate and imagine that such a 
role surely would be more than a mere primacy of honour. In an united universal 
Church the Roman Pontiff could really serve and guide the communion of faith 
and the unity of the Church in charity and humility. Unfortunately the primacy 
in the form practised until now, cannot be desired by any non-Roman Catholic 
Church, because it owns and displays very little conciliar character and limits, 
not to say deprives the freedom of local Churches (Landeskirchen). The as­
signment of bishops directly by the Pope is a method which radically contradicts 
the tradition of the Eastern Churches which exercise a System of election and 

110 conciliarity. In June 1979, likewise during the visit of a Coptic Delegation to



Rome, Pope John Paul II described his role within a United Church as it follows:
"I know that one of the fundamental questions of the ecumenical movement is 
the nature of that full communion we are seeking with each other and the role 
that the Bishop of Rome has to play, by God’s design, in serving that comm­
union of faith and spiritual life, which is nourished and expressed in fraternal 
charity"'1®.

The contribution of the Bishop of Rome as Service or diakonia to the 
communion of faith and spiritual life and for the maintenance of the unity of the 
Church, I think is an offer which can de accepted by many Eastern or Oriental 
Churches. The matter of course becomes problematic, doubtful and rejectable, 
when the Service changes its character and becomes an oppressive command.
The history shows that a totalitarian primacy has caused damages to the comm­
union of faith of the Christian Church. To repeat the errors of the past has no 
sense. In my opinion perhaps the Eastern Churches could agree upon a twofold 
concept of primacy: a jurisdictional primacy or primatial authority in the Roman 
Catholic Church and a conciliar primacy within the Universal Church, which ne- 
cessarily should be a Service of exhortation and assistance. At first view, this So­
lution can be regarded as self-contradictory, even absurd, but when we think 
deeper and wish to respect each other’s tradition and freedom, then we may en- 
dorse such an adjustment of the controversy. To extend the jurisidictional prima­
cy of the pope beyond the realm of the Roman Catholic Church, would mean to 
make out of the Eastern Churches ecclesial communities like those Oriental 
Catholic communities, in general devoid of Creative vitality and national cultural 
consciousness. I do not wish to go in detailed arguments nor offend anybody, but 
the sad case of the Oriental Catholic Churches does not provide us an encoura- 
ging example. Therefore we have to accept the realities and constitute a diffe- 
rence between the primacies within and outside the Catholic Church. Under 
"conciliar primacy" I can imagine a primacy like that of the Eastern Orthodox 
Churches, practised in a form and spirit of charity, equality, fraternity and free­
dom. The Ecumenical Patriarch of Constantinople is primus interpures, enjoys a 
primacy of honour among the bishops of the Orthodox Churches, but still exerci- 
ses a sort of authority of honour. In Order to elucidate my view, I would quote a 
Paragraph from the paper of the Anglican/Roman Catholic International Com­
mission on authority in the Church which was analysed and discussed at our 
Fourth Ecumenical Consultation 1978 in Vienna30. Speaking of universal 
koinonia and the universal primate, the document States:

"If primacy is to be a genuine expression of episcope, it will foster the 
koinonia by helping the Bishops in their task of apostolic leadership both in their 
local Church and in the Church universal. Primacy fulfils its purpose by helping 
the Churches to listen to one another, to grow in love and unity, and to strive to- 
gether towards the fullness of Christian life and witness; it respects and promo- 
tes Christian freedom and spontaneity; it does not seek uniformity where diversi- 
ty is legitimate, or centralize administration to the detriment of local Chur­
ches"3 \

A slightly different opinion holds and advocates Amba Gregorios, a promi­
nent theologian of the Coptic Orthodox Church. He differentiates simply and 
strictly between matters of faith and jurisdiction, thus:

"He (i.e. the Roman Pontiff) is a fellow Bishop, a fellow Primate, a fellow 
Patriarch, with the Pope of Alexandria, on the same footing. In matters of faith, 
he has the right and Obligation to interfere into the Church of Alexandria. On 111



the same principle the Pope of Alexandria has the right and Obligation to inter- 
fere, in matters of faith, into the Church of Rome. But in matters of authority or 
jurisdiction, neither the Bishop of Rome nor the Bishop of Alexandria, nor any 
other primate, has to Claim the right to have any superiority or jurisdiction over 
the whole entire Church of Christ"32.

If in the mind of the author "to interfere" means "to admonish, exhort" 
(ermahnen), it is right and useful so to do, otherwise any interference even in the 
matters of faith of another Church, may cause disputes and conflicts. In any 
case, serious disputations of faith should be settled at General Councils of the 
Christian Churches.

The Church of St.Peter and St.Paul

In 1983 when the Catholicos of the Syrian Orthodox Church of India, Mo- 
ran Mar Baselios Marthoma Mathews I, visited Rome to meet Pope John Paul 
II, he pronounced that he had come "to pray at the tombs of St.Peter and St. 
Paul, chief among the Apostles"33 (!). With this declaration the Catholicos of In­
dia meant that the Roman Caholic Church is the Church of St.Peter and St.Paul. 
In another sentence the mind of the Hierarch can be understood more clearly:

"We bring You greetings from a small Church, the fruit of the preaching 
and martyrdom of the Apostle St.Thomas ... In a sense this is a meeting between 
the Apostle St.Thomas and the Apostles St.Peter and St.Paul in the person of 
their successors"3*.

With such Statement the question of Rome or Roman primacy is drawn out 
from its usual narrow compass and placed at a wider context. The Roman Ca- 
tholic Church then, is not only the local Church of Rome, but also it possesses 
an ecumenical character and mission. And an Ecumenical Church cannot bind 
herseif to stubborn jurisdictional or disciplinary Orders and ordinance. Only tre- 
ating and acting in liberality, charity and koinonia can she fulfil her responsibili- 
ties. In this connection I would like to refer to the study of J.-J. von Allmen: La 
primauti de l’Eglise de Pierre et de Paul33 in which the author tries to move the 
problem from narrow pass and direct it to a reasonable solution. In one of note- 
worthy and at the same time challenging Statements he says: "Dös que Pierre et 
Paul ont quittö Jörusalem pour Rome, c’est PEglise locale de Rome qui, dans 
l’opinion chrötienne commune, est devenue l’Eglise-pilote, l’Eglise-röförence, 
l’Eglise-en-communion, avec laquelle il faut etre pour etre de l’Eglise"36.

The most important consequcnce of understanding the Roman Church as 
the Church of St.Peter and St.Paul, is the shifting of infallibility from a person on 
to the Church. On this Interpretation perhaps could agree all three traditions, 
Eastern, Catholic and the Reformation, and could together confess the 
indefectibility of the Church. However, the question remains open: is the Roman 
Catholic Church willing to accept such an explanation? ln this connection the 
document of ARCC gives us some hope33. i

Ecumenical Councils

Düring recent Roman Catholic/Oriental Orthodox encounters, often in of- 
ficial addresses and common declarations it was referred to ecumenical councils. 
Specially in May 1973 as the Church of Rome was commemorating the 16th cen- 

112 tenary of the death of St.Athanasius and on this occasion the Coptic Orthodox



Patriarch Amba Shenouda III participated in the celebrations, several times the 
Nicene Council and the Creed were mentioned. For instance, in a homily dedi- 
cated to St.Athanasius, Pope Paul VI said:

"The definition of the First Ecumenical Council of Nicaea (325) according 
to which Jesus Christ is the Son of God, of the same substance as the Father, 
true God from true God - was the constant point of reference of his teaching"58.

In his reply, Amba Shenouda also remembered the Nicene Council and St. 
Athanasius and to those he added by name the Third Ecumenical Council of 
Ephesus (431) and its Champion St.Cyrill of Alexandria50. At the end of the visit 
the two Heads of the Churches published a common Declaration where concer- 
ning ecumenical and local councils it was stated:

"We have, to a large degree, the same understanding of the Church, foun- 
ded upon the Apostles and of the important role of ecumenical and local coun­
cils"80.

It is interesting that throughout the four Consultations between Eastern 
Orthodox and Oriental Orthodox theologians, the representatives of the 
Eastern/Byzantine Churches manifested rather a stiff and uncopromising app- 
roach to ecumenical councils. They insisted that the acceptance of the first seven 
Ecumenical Councils would be a prerequisite for an official reconciliation. Natu- 
rally it was gratifying to ascertain during the Roman Catholic/Oriental Orthodox 
Consultations, a flexible attitude on the side of Catholic partners. The theolo­
gians of these two traditions declared:

"We agree that the first three Ecumenical Councils had, because of their 
more general acceptance in the Church, a greater degree of fulness, which the 
later Councils do not have1'81.

Some theologians meant, that apart from the canonical acceptance of sy­
nodal decisions, still there is the possibility of a spiritual reception of local or ecu­
menical councils. Every Church may gradually receive the contents of a council 
in her spiritual Iife through critical examination and by the inspiration of the 
Holy Spirit. Here dawns a reasonable solution of the problem - to accept or not 
to accept the later synods! After settling the Christological dispute or reaching 
at an agreed Christological interpretation and formula, it should be the right and 
duty of particular Churches to receive, in course of time, other ecumenical coun­
cils in their liturgy, canons and devotional life83. Regarding the Council of Chal- 
cedon, a formal acceptance of this synod is complicated and unnecessary, since 
it is related with anathemata which were reciprocally pronounced by both sides.
We have the same difficulty with the Sixth (680-81 in Constantinople) and Se- 
venth (787 at Nicaea) Ecumenical Councils which had considered it necessary to 
condemn Dioscorus, the Patriarch of Alexandria (together with Eutyches) as ha- 
ter of God, and Severus, the Patriarch of Antioch (together with Apollinarius 
and Themistius) as heretical and scorner of God83. As to the substance of Chri­
stological doctrine, a mutual agreement has been already achieved at non- 
official theological consultations and in official addresses of Heads of the 
Oriental Orthodox Churches and the Roman Pontiff. For instance, in the com­
mon Declaration of Pope Paul VI and Patriarch Shenouda III we find an agreed 
Christological formula:

"We confess that our Lord and God and Saviour and King of us all, Jesus 
Christ, is perfect God with respect to His Divinity, perfect man with respect to 
His humanity. In Hirn His divinity is united with His humanity in a real, perfect 
Union without mingling, without commixion, without confusion, without altera- 113



tion, without divison, without Separation"“. However, in connection with future 
ecumenical councils, there are two other problems which I would like to discuss 
briefly. I believe most of the Eastern and Oriental Orthodox Churches would 
agree that the Bishop of Rome should have the right and privilege of convoking 
ecumenical councils, naturally after having previously consulted the Heads of o- 
ther Churches. Replying to the question, who is going to preside over such gene­
ral synods, I would say again the Pope (!). I know that there are prominent theo- 
logians who are of different opinion, but I think this is rather a secondary prob- 
lem of protocol. At the Fourth Theological Consultation of Vienna 1978, in an 
written intervention Amba Gregorios speaking of universal council, declared:

"The head of this body universal could be the Bishop of Rome once, could 
be the Bishop of Alexandria for another time, or could be the Bishop of Antioch 
or the Catholicos of all Armenians at another time"“.

More grave is the question of rejecting the decisions of an ecumenical 
council. In fact the Second Vatican Council acknowledged the right of veto of 
the Roman Pontiff“ in relation with the confirmation of conclusions of general 
synods. In 1983 at an ecumenical forum-discussion during the Katholikentag in 
Vienna, I proposed to transmit or to spread the authority of confirming the deci­
sions of universal councils on three persons - the Pope, the Ecumenical Patri­
arch of Constantinople and a representative of the Churches of the Refor­
mation07. If some think that this modus operandi should restrict the dialogue to 
the Roman Catholic Church and the Eastern Churches, then as third person I 
would suggest the Coptic Patriarch of Alexandria in the name of Oriental Or­
thodox Churches. In this way a point of controversy can be removed away and 
the universal Church may prevent every abuse of power and authority.

Mutual Recognition of the Sacraments

In recent encounters both the Roman Pontiff as well as the Heads of 
Oriental Orthodox Churches repeatedly declared that the seven sacraments 
form a part of common heritage, and that through sacramental life these Chur­
ches remain very closely linkedss. In 1967 the Secretariat for Promoting Christ­
ian Unity published directions and guiding rules for the realization of the deci­
sions of Vatican IIao. In this document the Roman Catholic Church acknowle- 
dges the validity of the sacraments of the Eastern Churches, specially of Bap- 
tism, Confirmation, Holy Eucharist, Penance and Anointing of the Sick. Natural­
ly this recognition is pronounced in connection with urgent situations or with ca- 
ses when a member of an Eastern Church joins the Roman Catholic Church. In 
June 1984, on the basis of the above mentioned documents, Pope John Paul II 
and Mar Ignatius Zakka Iwas, Syrian Orthodox Patriarch of Antioch, signed a 
joint settlement authorizing members of their Churches to ask in precarious and 
difficult conditions three sacraments - Penance, Eucharist and Anointing of the 
Sick from "lawful priests of either of our two sister Churches"70. This arrange- 
ment and all positive declarations mean that the Roman Catholic Church and 
the Oriental Orthodox Churches de facto and mutually recognize the seven sac­
raments of each other.

The canonical or de jure recognition of the sacraments depends of course 
on the full and visible reconciliation and unity of these Churches. The refusing 
attitude of the Coptic Orthodox Church is not based on theological arguments, 

114 but it is rather the result of a special and difficult Situation. A Christian minority



living in an Islamic society where religious fanatism is growing day by day, has 
instinctively to defend herseif against pressures and threats. However proselyting 
efforts of a sister community have also a share of responsibility in the rigid treat- 
ment of the Coptic Orthodox Church.

Conclusions

The analysis of the addreses, homilies and common declarations of the 
Heads of the Roman Catholic Church and the Oriental Orthodox Churches du- 
ring recent encounters, allow us to make the following concluding remarks:

1. The positive Statements of Vatican II concerning the theological, liturgi- 
cal and spiritual heritage of Eastern Churches refer not only to the Byzantine 
Orthodox Churches, but also to the non-Chalcedonian Oriental Orthodox Chur­
ches.

2. The Oriental Orthodox Churches recognize the authority or special Posi­
tion of the Roman Pontiff as a primacy of honour and koinonia and acknow- 
ledge him as a Bishop who "has a guiding role along the history of the Christian 
Church"7’.

3. The Church of Rome is the Church of St.Peter and St.Paul who were 
"chief among the Apostles". As an ecumenical Church the local Church of Rome 
can fulfil a special mission or Service in the prcservation of orthodoxy and 
communion of faith and of the unity of the Church. However such a mission or 
diakonia does not imply any pretension (!).

4. The first three Ecumenical Councils of Nicaea (325), Constantinople 
(381) and Ephesus (431) constitute the basis and contents of the fundamental 
Christian doctrines. Chalcedon is no more a hindrance for the reconciliation of 
the Roman Catholic and Oriental Orthodox Churches, since at some theological 
consultations and in official declarations of the Heads of these Churches, a 
Christological formula has been agreed upon. In any case, a formal acceptance 
of the Fourth Ecumenical Council is impossible and unnecessary.

5. The Roman Catholic Church and the Oriental Orthodox Churches mutu- 
ally, yet unofficially, recognize the sacraments of each other. A canonical ack- 
nowledgement of validity of the sacraments may follow the official declaration of 
the Church reunion.

In 1983 in Vienna, at an ecumenical forum-discussion during the Katholi­
kentag, in connection with the primacy of the Pope, which is the most important 
Problem or hindrance in the Catholic-Orthodox dialogue, an illustrious Ortho­
dox theologian raised the question whether the Roman Catholic Church is wil- 
ling to restore communion with the Eastern Churches without any previous con­
dition73. If the time is still not ripe sufficiently for such a reconciliation, then it 
remains for all concerned to continue the dialogue of love and theology, until all 
points not explicit enough are duly made clear and acceptable.

Notes

1 POrChr 14 (1964), p. 120.
2 Service d’information (of the Secretariat for Promoting Christian unity) 

(in French), 3 (1967), p.5.
3 IS (Information Service) (in English), 3 (1967), p.13.
4 Service d’information, op.cit.(2), May 1970, p.5. 115



5 Ibid., pp.5-6.
6 Non-official Ecumenical Consultation bctween Theologians of the 

Oriental Orthodox Churches and the Roman Catholic Church, Vienna-Lainz, 
September 7"'-12'h, 1971, in: Wort und Wahrheit, Suppiementary Issue no.l, 
Vienna, December 1972, p.182; cfr. the Agreed Statement of Aarhus Consulta­
tion, in: GrOrthThRev X (1964-1965) 2, pp.14-15.

7 Service d’information, op.cit.(2), p.4a.
8 IS, no.51, I II (1983), p.38b.
9 Ibid., p.37b.
10 Unitatis redintegratio, no.16.
11 IS, no.51, p.40b.
12 Service d’information, October 1971, p.3.
13 Ibid.
14 Sempiternus Rex, October S"1, 1951, published on the occasion of IS'" 

centenary of the Council of Chalcedon, in: AAS 43 (1951), pp.636-37.
15 Service d’information, ibid.
16 IS, no.55, II-III (1984), p.62a.
17 Ibid., p.63a.
18 IS, no.22, IV (1973), p.4a.
19 Ibid, p.3b.
20 Ibid.
21 Ibid, p.4.
22 Ibid, pp.4-5.
23 Ibid, p.5b.
24 Ibid.
25 Ibid, p.6a.
26 Ibid, p.6b.
27 Ibid, p.9b.
28 Ibid, pp.9b-10a.
29 IS, no.41, IV (1979), pp.6-7.
30 Ibid, p.7a.
31 IS, no.47, III-IV (1981), p.lOOb.
32 Here is made reference to the paragraphs 14-17 on the Decree of Ecu- 

menism of Vatican II, Unitatis redintegratio.
33 IS, no.52, III (1983), p.72b.
34 Ibid, p.73a.
35 Ibid, p.73b.
36 Ibid, p.74.
37 Decree on Ecumenism (Unitatis redintegratio), nos. 14-18: The Special 

Position of the Eastern Churches, in: The Documents of Vatican II, edited by 
W.Abbott and J.Callagher, New York 1966, pp.357-361.

38 Ibid, par.14, p.357.
39 Tomos Agapis, Vatican-Phanar 1958-1970, Rome-Istanbul 1971.
40 Y.Congar, Le döveloppement de l’6valuation eccl6siologique des Eglises 

non-catholiques: un bilan, in: Unitatis redintegratio (1964-1974), Roma 1977, 
Studia Anselmiana 71, pp.63-97; E.Lanne, Eglise-soeurs: implications eccl6siolo- 
giques du Tomos Agapis, communication dans Koinönia premier Colloque ec- 
cl6siologique entre tn6ologiens orthodoxes et catholiques, Vienne, 1-7 avril 1974, 
dans: Istina 20 (1975), pp.47-74; J.Meyendorff, Eglises-soeurs: implications eccl6- 
siologiques du Tomos Agapis, in: Istina, 20 (1975), pp.34-46.

41 IS, 3 (1967), p.13.
42 IS, no.22, IV (1973), p.lOa.
43 IS, no.52, III (1983), p.73 a.
44 Osservatore Romano (English edition), September 19‘\ p.5.: IS, no.54,1 

(1984), p,15b.
45 The German text: "Die Schuld, die Christen tatsächlich auf sich geladen 

haben, darf nicht geleugnet werden. Sie wartet immer neu auf Bekenntnis und 
Vergebung" (Katholikentag und Papstbesuch, in: 20 Jahre Ökumenismus, 
Innsbruck-Vienna 1984, Tyrolia-Press, p.184.)

46 IS, no.54,1 (1984), p,15b.116



47 See M.KKrikorian, Einige Gedanken zu den ökumenischen Bestrebun­
gen, in: 20 Jahre Ökumenismus, op.cit.(45), p.162.

48 IS, no.22, IV (1973), p.3a.
49 IS, no.41, IV (1979), p.7a.
50 Fourth Ecumenical Consultation between Theologians of the Oriental 

Orthodox Churches and the Roman Catholic Church, Vienna-Lainz, September 
ll'h-17'h, 1978, in: Wort und Wahrheit, Supplementary Issue no.4, Vienna, De- 
cember 1978: Could the Paper of the International Anglican/Roman Catholic 
Commission on Authority form a Basis for Discussion between Oriental Ortho­
dox and Roman Catholics?; Paulus Mar Gregorios, pp.216-25, J.F.Long, pp.225- 
29. The program of this Fourth Ecumenical Consultation covered several di- 
scourses on primacy, see the Documentation.

51 IS, no.49, II-III (1982), p.93a.
52 Wort und Wahrheit, op.cit.(50), p.230
53 IS, no.52, III (1983), p.74a.
54 Ibid.
55 Cahiers oecumöniques, publids par l’Institut d’etudes oecumöniques de 

l’Universitö de Fribourg/Suisse, no.10, Editions universitaires; Paris 1977, Edi- 
tions du Cerf. A scholary review of this book can be found in: Irönikon, 5 (1978), 
pp.186-97, par E.Lanne.

56 Ibid., p.92.
57 Anglican/Roman Catholic International Commission, IS, no.49, 

op.cit.(51), pp.74-106, see specially p.102, paragraph 23.
58 IS, no.22, IV (1973), p.5a.
59 Ibid., p.6.
60 Ibid., p.9b.
61 Second Ecumenical Consultation between Theologians of the Oriental 

Orthodox Churches and the Roman Catholic Church, Vienna-Lainz, September 
3,d-9,h, 1973, in: Wort und Wahrheit, Supplementary Issue no.2, December 1974, 
p.176/6.

62 M.KKrikorian, Die Rezeption der Konzile, in: Ökumene, Konzil, Un­
fehlbarkeit, Innsbruck-Vienna 1979, Tyrolia-Press, pp.76-89.; the same in: Der 
christliche Osten, 6 (1973); Kyrios, 3-4 (1973), 129-43. Istina, 18 (1973), pp.386- 
402, and J.Madey, Die Kirche in der Sicnt der Christenheit des Östens und des 
Westens, Paderborn 1974, pp.110-34.

63 M.KKrikorian, The Attitüde of the Oriental Orthodox Churches towards 
the V,fc, VI"',VII'h and VIII‘h Ecumenical Councils, in: Wort und Wahrheit, 
op.cit.(öl), pp.70-73.

64 IS, no.22, IV (1973), p.9b.
65 Wort und Wahrheit, op.cit.(50), p.230.
66 The Documents of Vatican II, p.44.
67 20 Jahre Ökumenismus, op.cit.(45), p.162.
68 IS, no.22, op.cit.(18), p.9b.; no.47, op.cit.(31), p.100 etc.
69 Ad totam Ecclesiam, in: AAS, 59 (1967), pp.574-92.
70 IS, no.55, II-III (1984), pp.62-63.
71 IS, no.22, IV (1973), p.3a.
72 "Wenn Rom - natürlich nach panorthodoxem Einvernehmen - die Kom­

munion mit dem Osten ohne Vorbedingungen aufnimmt, so ist dies eine aus­
drückliche Anerkennung der Legitimität der episkopalen Struktur des Ostens. 
Damit wird zugleich anerkannt, daß der Osten nicht auf die entfaltete Primats­
struktur des Westens verpflichtet werden muß. (English translation: "If Rome - 
naturally in agreement with "panorthodox" consent - restores comunion with the 
East without any prerequisite, this would mean an explicit recognition of the le- 
gitimacy of the episcopal structure of the East. At the same time it would sug- 
gest that the East should not be obliged to acknowledge the developed primacy- 
structure of the West"), D.Papandreou, Überlegungen und Perspektiven für die 
ökumenischen Beziehungen zwischen Ost und West, in: 20 Jahre Ökumenismus, 
op.cit.(45), p.158.

117



Pagina bianca



II RICONOSCIMENTO DEI SACRAMENTI DELLE ALTRE CHIESE DA 

PARTE DELLA CHIESA CATTOÜCA ROMANA

Salvatore Manna, Bari

II Concilio Vaticano II ha rappresentato una decisiva svolta nell’ambito dei 
rapporti fra le Chiese. Sono cambiati gli atteggiamenti; mutate le valutazioni; 
maturate le coscienze.

Lo stesso linguaggio, risultante da questa riconquistata consapevolezza, t la 
manifestazione superimentabile immediamente che qualcosa si t mossa e si 
muove. Proprio in questo senso intendo sottolineare il vigore nuovo espresso 
dallo stesso titolo della presente relazione.

Riconoscere i sacramenti di un’altra Chiesa, dopo una lunga storia di ten- 
sioni, incomprensioni, reciproca ignoranza e non curanza, etc., vuol dire, se non 
altro, che di cammino se n’ö fatto. E tutto questo non certo per i nostri meriti! II 
traguardo perö t ancora da noi lontano!

A vent’anni dalla fine dei Concilio Vaticano II credo necessaria una rifles- 
sione che, riconsiderando il giä fatto, sospinga all’avanzamento nella direzione 
della ricomposizione della piena comunione fra le Chiese.

1. Principi ispiratori dei Vaticano II

Due sono le lacerazioni intervenute nella comunione della Chiesa una, San­
ta, cattolica e apostolica, la quäle in quanto costituita e organizzata come societä 
visibile "sussiste nella Chiesa cattolica, governata dal successore di Pietro e dai 
vescovi in comunione con lui"\ La prima si verificö in Oriente, provocando la 
rottura fra i patriarchi orientali e la Sede romana (XI sec.), la seconda, dopo piü 
di quattro secoli in Occidente, la Riforma protestante. Da allora parecchie com­
unitä, sia nazionali che confessionali, si separarono dalla Sede romana. "Tra 
quelle nelle quali continuano a sussistere in parte le tradizioni e le strutture cat- 
toliche, tiene un posto speciale la Comunione anglicana"’. "Queste divisioni dif- 
feriscono molto tra di loro soprattutto per la natura e gravitä delle questioni 
spettanti la fede e la struttura ecclesiastica"3.

La colpa delle divisioni non t attribuibile ad una sola parte e le conseguen- 
ze vanno debitamente considerate, non ignorando le personali responsabilitä. I 
cristiani non cattolici "che ora nascono e sono istruiti nelle fede di Cristo in tali 
comunitä non possono essere accusati di peccato di separazione, e la Chiesa cat­
tolica li abbraccia con fraterno rispetto e amore"*.

Per piü ragioni la Chiesa cattolica t congiunta con i cristiani non cattolici:
"Ci sono infatti molti che hanno in onore la Sacra Scrittura come norma di fede 
e di vita, e mostrano un sincero zelo religioso, credono amorosamente in Dio 
Padre onnipotente e in Cristo, Figlio di Dio e Salvatore, sono segnati dal battesi- 
mo col quäle vengono congiunti con Cristo, anzi riconoscono e accettano nelle 
proprie chiese e comunitä ecclesiastiche anche altri sacramenti. Molti fra loro 
hanno anche l’episcopato, celebrano la Santa Eucaristia e coltivano la devozione 
alla Vergine Madre di Dio"3.

Il battesimo costituisce il vincolo sacramentale dell’unitä, che vige tra tutti 
quelli che, per mezzo di esso, sono stati rigenerati. Esso 6 Tinizio e l’esordio", 119



che muove la Chiesa, perchö essa "tende interamente all’acquisto della pienezza 
dclla vita in Cristo"“. E’nel battesimo ehe si fonda la certezza della comunionali- 
tä che lega tra loro le confessioni cristiane e, bench6 ancora tra loro separate, dä 
loro la certezza che il cammino verso l’unione, come prima comunionalitä tra di 
loro, 6 fondato, possibile, doveroso.

Diversi sono i vincoli per mezzo dei quali le Chiese orientali non cattolichc 
e le Comunitä protestanti restano ancora unite con la Chiesa cattolica.

II Decreto sull’ecumenismo ha inserito, a proposito della identitä ccclesialc 
delle Famiglie cristiane non in piena comunione con la Chiesa cattolica una dist- 
inzione fra Chiese e Comunitä ecclesiali, che sarä ripresa anche nei documenti 
successivi. II dato che fa da supporto 6 l’affermazione che "la Chiesa di Cristo 
sussiste nella Chiesa cattolica"7. 11 "sussiste nella" ha sostituito l’affermazione: "6 
la". Per dire che la Chiesa cattolica t vera chiesa di Cristo in maniera conclusiva, 
non esclusiva." Nel senso che non si negasse, affermando, la ecclesialitä delle al- 
tre Famiglie cristiane. Tale ecclesialitä 6 stata poi ulteriormente precisata, chia- 
mando "Chiese" quelle comunitä cristiane che riconoscono la successione apo- 
stolica del ’ministero sacerdotale’ e la ’mediazione sacramentale’; chiamando, in- 
vece, "comunitä ecclesiali" quelle che affermano il solo sacerdozio battesimale e 
la sacramentalitä solo "come annuncio-evento della Parola di Dio"a. La distinzio- 
ne, che rispetta la condizione difatto in cui si trovano le Chiese diverse, mentre 
distingue non nega, perö, la loro condizione "ecclesiale". Che esse, cioü si chia- 
mino "Chiese" o "Comunitä ecclesiali" sono sempre comunitä di salvezza.

Le Chiese orientali non cattoliche dunque "quantunque separate, hanno 
veri sacramenti e soprattutto, in virtü della successione apostolica, il sacerdozio 
e l’eucaristia, per mezzo dei quali restano unite (con la Chiesa cattolica) da 
strettissimi vincoli"'*. La Chiesa cattolica e le venerande Chiese ortodosse sono 
unite in tal modo da una giä "quasi piena comunione, bench6 essa non sia ancora 
perfetta, risultante dalla comunc partecipazione al mistero di Cristo e della sua 
Chiesa"10.

Tra le Comunitä protestanti e la Chiesa cattolica vi sono importanti diver- 
genze, non solo di indole storica, sociologica, psicologica e culturale, ma soprat­
tutto d’interpretazione della veritä rivelata ... Vi sono invero non lievi discordan- 
ze dalla dottrina della Chiesa cattolica anche intorno a Cristo Verbo di Dio in- 
carnato e all’opera della Redenzione, e perciö intorno al mistero e al ministero 
della Chiesa e alla funzione di Maria nell’opera della salvezza"11. Le Comunitä 
protestanti, "quantunque manchi loro la piena unitä con noi, derivante dal batte­
simo, e quantunque crediamo che esse, specialmentc per la mancanza del sacra- 
mento dell’ordine, non hanno conservata la genuina ed integra sostanza del mi­
stero eucaristico, tuttavia, mentre nella Santa Cena fanno memoria della morte e 
risurrezione del Signore, professano che nella comunione di Cristo t significata 
la vita e aspettano la sua venuta gloriosa. Bisogna quindi che la dottrina circa la 
Cena del Signore, gli altri sacramenti, il culto e i ministeri della Chiesa costituis- 
cano l’oggetto del dialogo"11; dialogo che t in corso con spirito di caritä fraterna 
e in fedeltä alla veritä rivelata (pensiamo al BEM).

’Quasi piena comunione’ fra Chiesa cattolica e Chiese orientali non cattoli­
che, mentre ’speciale affmitä e Stretta relazione’, basata soprattutto sul battesi­
mo, fra Chiesa cattolica e Comunitä della Riforma. Da questa differente posizio- 
nc teologica ed ecclesiologica deriva una forma legislativa, che, tenendo conto 
dei rapporti diversi, si configura variamente.

120



2. Disposizioni applicative dei differenti rapporti fra cattolici e cristiani non 
cattolici (sequenza cronologica)

Proprio a partire da questa differente considerazione dei frateüi non in 
piena comunione con la Chiesa cattolica giä l’Unitatis redintegratio (21.11.1964) 
ipotizzava il modo nuovo di rapportarsi fra cristiani (no.8.).

I) II Direttorio Ecumenico (14.5.1967) nella sua prima parte al capitolo IV 
reca un titolo generale che suona: "Comunicazione nelle cose spirituali con i fra- 
telli separati" (nn.25-63). Nella introduzione esso intende defmire che cosa signi- 
fica "cosa sacra" e quindi che cosa significa stabilire "in" e "da" essa una comuni­
cazione tra i cristiani di diversa confessione ecclesiale. II testo recupera come 
prima cosa alcune certezze chiarite dal Decreto sull’ecumenismo. E ciö nel con- 
testo della ecclesiologia elaborata nel e dal Concilio. La figura della Chiesa chia- 
rita al Concilio b stata modulata con l’espressione "ecclesiologia di comunione", 
e ciö in contrasto con Pecclesiologia preconciliare, la cui figura era modulata 
con l’espressione "ecclesiologia sociologica" o "piramidale". Una piramide ha il 
punto di unitä e di defmizione nel suo vertice, nel senso che senza vertice essa b 
incompiuta; nel senso che tutti i punti vengono determinati dal rapporto che Ii 
lega al vertice. Rileggendo l’immagine in riferimento alla Chiesa, questo significa 
che la Chiesa ha il suo vertice nel pontificato romano e nella struttura gerarchica 
della sua organizzazione. E’alla gerarchia sacerdotale che spetta l’istanza di fon- 
damento, di esistenza e di operativitä nella e della Chiesa. Con una mediazione 
dall’alto in basso, dal sacerdozio al laicato, con la distinzione tra chiesa docente 
e chiesa discente. La seconda solo obbediente, esecutiva, fedele. Dal punto di vi- 
sta ecumenico: chi non viveva in obbedienza al vertice gerarchieo era fuori chie­
sa, contro chiesa, non chiesa. Il Concilio ha superato tale immagine spostando 
l’accento dal sacramento dell’ordine a quello dei battesimo. Dalla gerarchia al 
laicato. Non per opporli in un rapporto invertito, ma per affermare che tutti nel­
la chiesa sono Chiesa, che nessuno b piü chiesa di un altro, che la Chiesa non b 
piü degli uni e meno degli altri. E ciö sul fondamento dell’unico battesimo. Im­
magine "comunionale" della Chiesa significa che in Cristo tutti i battezzati gli ap- 
partengono, vivono nell’intimitä di vita di Lui e con Lui, si richiamano in Cristo 
gli uni verso gli altri, per la caritä che rende essenziale il vincolo della fede, tutti 
inviati per l’unica missione. In questo modo Pecclesiologia di comunione ha dis- 
posto la Chiesa cattolica all’incontro con le altre Comunitä ecclesiali, presso le 
quali non mancano segnalati doni di Dio13. Questi beni, che da Cristo provengo- 
no, devono essere reciprocamente riconosciuti, assieme goduti e insieme testi- 
moniati. Perciö, se condivisi e vissuti "essi possono molto bene contribuire ad 
impetrare la grazia dell’unitä". Di piü: "essi possono manifestare e rafforzare 
quei vincoli con cui i Cattolici sono ancora in comunione con i Fratelli separa- 
ti"1“. Si dicono, allora, "cose sacre" i beni di grazia che definiscono la vita della 
Chiesa e ne esprimono l’esistenza missonaria e testimoniante al suo interno e 
verso gli uomini a cui b inviata. La precisazione va ulteriormente specificata. 
Cosa sacra b tutto ciö che fa partecipare alla vita di grazia. Fa riferimento alla 
vita liturgica, quäle momento vivificato e vivificante dell’agire di Dio, che attual- 
izza il mistero di Cristo nel cuore della comunitä ecclesiale. Cosa sacra e, dun- 
que, e innanzitutto, l’azione sacramentale. Si pensi all’eucaristia. Luogo dove ac- 
cade il dono della salvezza. Comunicare nelle cose sacre significa di conseguen-

121



za condividere queste realtä, cosl che esse diventino partecipazione comune 
all’unico mistero di Cristo celebrato insieme13.

La situazione attuale perö non va disattesa. La separazione b l’ambiente in 
cui ci muoviamo. Tant’ü che "siccome questi beni spirituali si trovano in modi di- 
versi fra i vari gruppi cristiani, la comunicazione nelle cose spirituali fra essi 
molto dipende da questa diversitä, e bisogna esaminare la questione sccondo la 
diversitä delle persone e delle comunitä"1“.

Ma secondo quäle criterio? "La comunicazione nelle cose spirituali sia sta- 
bilita ed awiata con il criterio di una legittima reciprocitä"17. La reciprocitä le- 
gittima, di cui si parla, fa riferimento alla "comunione" che definisce il legame fra 
le Comunitä ecclesiali, al di lä delle divisioni che ancora le separano. Legittima b 
quella reciprocitä che esprime la comunione che, sul fondamento del battesimo, 
unisce le famiglie cristiane fra di loro1B.

Il Decreto sull’ecumenismo precisa che "la comunicazione non la si deve 
considerare come un mezzo da usarsi indiscriminatamente per il ristabilimento 
dell’unitä fra i cristiani" (no.8). Essa "dipende soprattutto da due principi: dalla 
manifestazione dell’unitä della Chiesa e dalla partecipazione ai mezzi della gra- 
zia". Il testo si fa premura di awertire: "La significazione dell’unitä per lo piü 
vieta la comunicazione. La necessitä di partecipare la grazia talvolta la racco- 
manda" (no.8). Il Direttorio va oltre rispetto al Decreto sull’ecumenismo intro- 
ducendo una distinzione non presente, almeno esplicitamente, nel Decreto. 
Distingue una doppia comunicazione: la prima: nelle cose spirituali, la seconda: 
nelle cose sacre1®. "Spirituali" sono le preghiere fatte in comune; l’uso in comune 
di luoghi e delle cose sacre; realtä quindi attinenti alla contestualitä della preg- 
hiera. "Sacre" sono gli atti liturgici e in particolare "i sacramenti". Si tratta certa- 
mente di distinzione, non di separazione. Ma quäl b il rapporto fra le due com- 
unicazioni, pur ammessa la giustezza della distinzione? La separazione in con­
creto le tiene parallele, sicchd l’una non b l’altra. Le divide un punto dove, so­
prattutto la prima, sembra un tutto in s6 compiuto, anche senza la seconda. 
Questa naturalmente va preparata e desiderata e, se praticata, comprende anche 
la prima. Una separazione che il principio di reciprocitä non permette. Il riferi­
mento all’eucaristia b illuminante. S.Agostino dice che l’eucaristia b il 
"comunicarsi con la Parola, con il Pane e con il Vino".

Ogni comunicazione b condivisione nel senso di compartecipazione. Essa 
deriva da "comunione" e questa fa riferimento alla comunicazione di Dio che 
viene e incontra gli uomini del Suo amore, cosl da fare comunione con loro. 
Comunione che chiama verso un piü. Il piü ha il suo punto decisivo nella 
"comunione eucaristica", che b il sacramento dell’unitä. In concreto: si condivide 
la liturgia della Parola perchd si desidera di condividere la liturgia piena 
dell’unitä eucaristica. Solo una passione intensa per la comunicazione nelle cose 
sacre rende significativa ed ecumenicamente sana la "comunicazione nelle cose 
spirituali".

Va letta in questo senso e in questa direzione l’insistenza sulle preghiere 
comuni (nn.32-37), che testimoniano dinanzi a Dio e agli uomini il dono 
dell’unitä giä ricevuta, ma che tende a diventare ed arrivare alla sua compiutez- 
za.

Quali i principi di applicazione della comunicazione nelle cose sacre? Il 
Decreto sull’ecumenismo aveva affermato che la comunicazione nelle cose sacre 
non va usata indiscriminatamente (no.8), tenendo conto che "questi beni spiritu-

122



ali si trovano in modi diversi fra i vari gruppi cristiani"20. L’indiseriminatamente 
va qui allineato con "diversitä”.

Si capisce perciö il perch6 il Direttorio distingue la comunicazione nelle 
cose sacre tra cattolici ed ortodossi da quella tra cattolici e protestanti, distinzio- 
ne d’altronde giä presente nel Decreto21. La distinzione 6 motivata dal grado di 
comunionalitä che lega tra loro le Chiese, grado che dipende dalla "diversitä" 
confessionale delle Famiglie cristiane.

Da qui la doppia considerazione.

A) La comunicazione nelle cose sacre con gli orientali ortodossi (nn.39-54)
La comunicazione nelle cose sacre con gli orientali si fonda sulla realtä dei 

sacramenti, in particolare del sacerdozio e dell’eucaristia, che producono fra le 
due Chiese strettissimi vincoli "in virtü della comune successione apostolica". 
Questa situazione non solo rende possibile, ma consigliabile, una certa comun­
icazione nelle cose sacre. "Una certa", dice il Decreto, nel senso che non puö es- 
sere ancora piena. La lettura non t certo riduttiva dal punto di vista della Chiesa 
cattolica. Questa, per quanto la riguarda, sente il dovere di esprimere questa 
certezza, perch6 sa di essere legata alla Chiesa ortodossa da "stretta comunione 
in materia de fede" e ciö, appunto, a causa dello stesso "fondamento ecclesiolo- 
gico e sacramentale" sul quäle essa crede di essere edificata"22.

II Direttorio precisa che la "comunicazione nelle cose sacre con la Chiesa 
ortodossa riguarda i sacramenti della eucaristia, della penitenza e dell’unzione 
degli infermi (no.41). In linea con il Decreto sulle Chiesa Orientali (no.27), ma 
con una maggiore ampiezza. Il Decreto si ispira al principio della 
"partecipazione ai mezzi di grazia" (no.26), il Direttorio, almeno tendenzialmen- 
te, mette in migliore e prima evidenza l’altro principio, che ritiene la comunica­
zione nelle cose sacre come possibile manifestazione dell’unitä della Chiesa" 
(no.38). Questa impressione sembra provata dal fatto che la comunicazione 
dev’essere il risualtato positivo di una consultazione tra le autoritä locali delle 
due parti23. I due principi sono armonizzati in un giusto equilibrio: a favore del 
primo, dove si dice che "nel concedere la facoltä di comunicare nei sacramenti 
occorre tenere presente la legittima reciprocitä"2-1. La "reciprocitä" va intesa a li- 
vello comunionale; "legittima", che ha carattere giuridico, indica che la reciproci­
tä deve trovar modo di esprimersi in una normativa concordata, per evitare il 
possibile pericolo di proselitismo che deriverebbe da una comunicazione indi- 
scriminata. La possibilitä della comunicazione viene legata alla vita del fedele, il 
quäle, si dice, puö accedere ai sacramenti, quando si trova in stato di "necessitä", 
subito allargato al caso di "impossibilitä materiale o morale di ricevere i sacra­
menti nella propria Chiesa"23. Le due condizioni sono considerate "giusta causa", 
non da intendersi in maniera riduttiva, quasi sotto forma di caso inevitabile, e 
per una certa quäl costrizione dovuta ai fatti. Il senso 6 positivo, cosl che la com­
unicazione t consigliabile perchd appunto il fedele non sia privato del frutto spi­
rituale dei sacramenti. Il che ribadisce ancora una volta come la normativa sia 
sotto la logica positiva della comunionalitä.

Quattro in conclusione sono le condizioni che rendono la comunicazione 
nelle cose sacre un bene per la comunionalitä fra le due Chiese: la consultazione 
tra le loro autoritä; la reciprocitä; l’assenza di sospetto proselitismo; la giusta 
causa.

I numeri da 45 a 54 analizzano le situazioni concrete, le circostanze e le 
forme nelle quali si realizza questa comunicazione. 123



a) I cattolici sono invitati ad accostarsi all’eucaristia e alla confessione 
presso la chiesa orientale, raa adattandosi per quanto b possibile alla disciplina 
orientale (no.45). Tanto allo scopo di non causarc meraviglia e sospetto tra i fra- 
telli separati (cfr. no.51c).

b) E’valida la confessione praticata da un cattolico presso un ministro della 
Chiesa orientale; come pure la messa ascoltata nei giorni di precetto (no.46).

c) E’legittimo che nel battesimo presso le due Chiese con il Padrino natu­
rale possa essere Padrino reciprocamente un cattolico o un ortodosso (no.48). 
Questo perch6 esiste "una Stretta comunione" fra le due Chiese.

d) E’consentita la presenza dei testimoni cattolici o ortodossi nella celebra- 
zione del matrimonio presso le due Chiese.

e) II cattolico e 1’ortodosso possono fungere da lettore nella liturgia anche 
eucaristica (no.50). La liturgia b il luogo dove la Parola annuncia ciö che pro- 
mette e dove questa promessa va a compimento nella celebrazione sacramenta- 
le.

f) Si prescrive il modo di accogliere i ministri delle due Chiese: "dare posto 
e onori liturgici" (no.51c); "indossare l’abito corale o le insegne della propria 
dignitä ecclesiale" (no.51b). Si riconosce anche cosi l’identitä di una Chiesa, la 
quäle nei suoi pastori manifesta e testimonia la presenza certa di Cristo, suo Pa- 
store.

g) Si raccomanda che negli istituti di istruzione (no.53) e di assistcnza 
(no.54) cattolici sia data la possibilitä ai ministri della Chiesa ortodossa di incon- 
trare, se presenti, i propri fedeli. Ancora una manifestazione della comunionali- 
tä fra le due Chiese.

B) La comunicazione nelle cose sacre con gli evangelici (nn.55-63)
Diverso b il contesto entro cui si situa il rapporto con gli altri fratelli e, in 

specie, con quelli della Riforma. Questo perchd "la celebrazione dei sacramenti 
b un’azione della comunitä celebrante fatta nella stessa comunitä, di cui tale ce­
lebrazione significa l’unitä nella fede, nel culto, nella vita" (no.55). Lex credendi 
est lex orandi! Perciö, lä dove manca l’unitä di fede circa i sacramenti, non si 
puö dare comunicazione nelle cose sacre. Il Direttorio afferma che b "proibita", 
il che significa non una decisione, ma una costatazione. Sic stantibus rebus bi- 
sogna prendere atto che non si puö fare altrimenti.

Le norme applicative, che derivano dalla presente situazione confessionale, 
rispecchiano lo stato attuale dei rapporti e ispirano una certa forma di comun­
icazione. Infatti, se i sacramenti, sono segni di unitä, sono anche, e a pari densi- 
tä, "fonti di grazia”. Proprio perchö tali, a nessuno si puö imporre di privarsi di 
tali mezzi per vivere della grazia del Signore. Sicchö un cristiano impedito di ac- 
cedere alla propria Chiesa non ha possibilitä di accostarsi ai sacramenti celebra- 
ti in un’altra Chiesa? La risposta positiva b delineata nel quadro della "necessitä" 
piü stretta: pericolo di morte o persecuzione, carcere. Altri casi ugualmente gra­
vi dovranno essere vagliati daH’Ordinario del luogo o dalla Conferenza episco- 
pale. A proposito vengono date due disposizioni.

La prima riguarda il cristiano non cattolico. Stante la necessitä, egli devc 
chiedere i sacramenti a un sacerdote cattolico, purch6 manifesti una fede con- 
forme a quella della Chiesa circa questi sacramenti ed inoltre sia "ben disposto".

La seconoa riguarda il fedele cattolico. Verificata la necessitä puö chiedere 
questi sacramenti (eucaristia, confessione, unzionc degli infermi) solo ad un mi-

124



nistro che abbia ricevuto validamente il sacramento dell’ordine. Coacretamente, 
solo ad un ministro della Chiesa ortodossa.

II rigore del Direttorio si ripete nelle due proibizioni che seguono.
a) Non b possibile accordare ad un cristiano non cattolico l’ufficio di letto- 

re della Sacra Scrittura o predicatore durante la celebrazione dell’eucaristia 
(no.56). "Altrettanto si deve dire per un cattolico nella celebrazione della Cena e 
del principale culto della Parola in uso presso i fratelli separati” (ibidem). I dia- 
loghi teologici non hanno in nessun modo attenuato il rigore e la severitä di que- 
sta situazione? Si pensi alla riconciliazione ecumenica fra Chiesa Cattolica e 
Comunione Anglicana e alla chiarificazione di possibile fede condivisa raggiunta 
con il BEM!

b) Non puö esssere concesso ad un cristiano membro di una comunitä se- 
parata I’ufficio di padrino nel battesimo e confermazione (no.57). Altrettanto 
vale per il cattolico. Vi e un piccolo allargamento: per ragioni di parentela e di 
amicizia b concesso al cattolico e non cattolico di essere "testimonio” accanto al 
del padrino "naturale" nella celebrazione di questi sacramenti. L’intento b 
palese: i legami di fede che vincolano Chiesa cattolica e Chiesa ortodossa sono 
differenti da quelli che legano altre Chiese. E’comprensibile perciö distinguere 
padrino da testimonio. Siccome perö l’educazione religiosa b affidata al padrino 
naturale, non si poteva adottare, anche in questo caso, la medesima normativa 
per motivi ecumenici? La cosa sarebbe stata tanto piü comprensibile ora, rispet- 
to al contesto e al tempo in cui b stato scritto il Direttorio. L’avance potrebbe 
essere confermata dal fatto che il Direttorio concede il diritto di essere recipro- 
camente testimoni al cattolico e non cattolico nella celebrazione del matrimonio 
(no.58). Se il matrimonio celebra nel si coniugale l’annuncio dell’amore sponsale 
che lega Cristo alla Chiesa, esso si colloca nella zona piü profonda del mistero di 
comunione pasquale su cui b fondata e di cui vive la Chiesa. Testimonio di que­
sto e non altro!

I numeri che seguono da 59 a 63 non fanno altro che riprendere i medesimi 
problemi giä prospettati nei nn.50-54, sempre escludendo la comunicazione nei 
sacramenti, come b owio.

II Direttorio, documento applicativo dci motivi ispiratori del Decreto 
sull’ecumenismo, a partire dalla comunione differente fra Cattolici e Ortodossi e 
Cattolici ed Evangelici configura una diversa prassi comunicazionale nei sacra­
menti, fornendo un criterio relazionale che resta un sicuro punto di riferimento.

II) Intanto il Patriarcato di Mosca il 16 dicembre 1969 con una dichiarazio- 
ne che suscitö tanto scalpore decideva: "nel caso in cui i fedeli vecchi ritualisti e i 
cattolici si rivolgono alla Chiesa ortodossa per ricevere i sacramenti, questi non 
vengano loro negati". Un fulmine a ciel sereno! Le reazioni da parte ortodossa 
non si fecero attendere, specie dalla Grecia. L’Ordinario del Patriarcato di Mos­
ca in Francia, Mons. L’Huillicr, un canonista, si affrettö a precisare modalitä e 
momenti di applicazione del decreto con un comunicato: "...la decisionc russa 
non implica in nessun modo una intercomunione generale. La sua applicazione 
concerne esclusivamente i casi di fedeli cattolici o di "vecchi ritualisti" 
nell’Unione Sovietica, i quali, in conseguenza dell’eventuale assenza di chiese e 
di sacerdoti della loro confessione siano indotti a rivolgersi alla Chiesa ortodos­
sa. Si tratta, dunque, di una decisione derivante da quel che si chiama nel diritto 
canonico ortodosso "oikonomia". Ove le condizioni sono diverse, non c’b ragione

125



di mutare la pratica in vigore anche nelle diocesi della Chiesa patriarcale rus- 
sa"3B.

III) In data 7 gennaio 1970 il Segretariato per l’unione dei cristiani ritornö 
sull’argomento con una dichiarazione3'' in cui riconfermava il suo no 
all’intercomunione, senza aggiungere nuove argomentazioni sul piano dei princi- 
pi e della disciplina a quanto giä noto in propsito.

IV) Il 1 giugno 1972 il Segretariato intervenne ancora con una Istruzione 
su: "I casi particolari di ammissione di altri cristiani alla comunione eucaristi- 
ca"3B.

Si precisa subito che "con le direttive pastorali che qui si propongono in 
nessun modo si intende mutare le norme vigenti, ma le si vuole soltanto spiega- 
re, mettendo in luce i principi dottrinali che le hanno ispirate e cos! facilitarne 
l’applicazione" Il documento passa poi a presentare i principi dottrinali che 
regolano le possibilitä e i limiti dell’ammissione dei non cattolici all’eucaristia 
celebrata nella chiesa cattolica: a) stretto legame tra il mistero dell’eucaristia e 
mistero della chiesa 3°; b) I’eucaristia come nutrimento spirituale necessario ad 
ogni battezzato31. I due principi vanno salvaguardati entrambi nei casi concreti, 
rispettando la duplice esigenza: quella della integritä ecclesiale e quella dei bene 
delle anime 33.

Quäle il criterio per accedere alla comunione presso i cattolici? E’possibile 
in casi particolari, solo per coloro che manifestano una fede conforme a quella 
della Chiesa circa questo sacramento e sentono un vero bisogno spirituale dei 
nutrimento eucaristico, ma che non possono far ricorso al ministro della propria 
comunione ecclesiale per un periodo prolungato di tempo e quindi spontanea- 
mente chiedono questo sacramento, vi sono convenientemente preparati e han­
no una condotta degna di un cristiano33. Non vi sono novitä di rilievo rispetto al 
Direttorio.

Ancora una volta l’Istruzione si richiama al Direttorio, il quäle prevede per 
gli orientali (nn.39-54) norme distinte da quelle riguardanti gli altri cristiani 
(nn.55-63). Agli orientali, avendo la medesima fede nell’eucaristia che hanno i 
cattolici, in occasione della loro ammissione all’eucaristia non sarä loro richiesta 
una professione personale di fede in questi sacramenti; avendo quelle Chiese 
veri sacramenti, soprattutto in virtü della successione apostolica, il saccrdozio e 
l’eucaristia, nella concessione di comunicare nei sacramenti occorre tener pre­
sente la legittima reciprocitä; infine la giusta causa per consigliare la comunica- 
zionc nei sacramenti per loro b ben piü estesa. Questo lo si capisce, se si tiene 
conto che la comunione fra Chiesa cattolica e Chiesa ortodossa b "quasi pi- 
ena"34. Se, invece, si tratta degli altri cristiani, la cui fede nella eucaristia differis- 
ce da quella della Chiesa cattolica e che non hanno il sacramento dell’ordine, 
l’ammissione 6 consentita solo in casi di "urgente necessitä"; inoltre si chiede a 
questi fedeli che manifestino personalmente nell’eucaristia una fede conforme a 
quella della Chiesa cattolica, "vale a dire come Cristo istitul questo sacramento e 
la Chiesa cattolica insegna"”.

Vi b qualche ulteriore precisazione a proposito dei casi di necessitä in cui b 
consentito l’accesso alla comunione cattolica. Il Direttorio (no.55) citava a mo’di 
esempio due casi (detenuti in carcere e soggetti che si trovano in stato di 
persecuzione) ed aggjungeva: "altri casi di simile urgente necessitä”. Quali pos- 

126 sono essere questi altri casi? L’Istruzione esplicita: "si puö verificare il caso di



cristiani separati che si trovano in una grande necessitä spirituale e che non han- 
no !a possibilitä di ricorrere alla propria comunitä", e fa il caso della diaspora.
"Se questi fedeli adempissero le altre condizioni previste dal Direttorio ecumeni- 
co, essi potrebbero essere ammessi alla comunione eucaristica, ma sarä compito 
del vescovo del luogo di esaminare ogni singolo caso”3*.

V) L’Istruzione del Segretariato non era l’ultima parola. La sua cattiva in- 
terpretazione motivö una successiva "Nota su alcune interpretazioni della 
"Istruzione sui casi particolari di ammissione di altri cristiani alla comunione eu­
caristica nella chiesa cattolica", datata 17 ottobre 197337.

La Nota ha cura di sottolineare che prima di tutto il criterio per essere am­
messi all’eucaristia va osservato nella totalitä delle condizioni richieste. "Non e 
perciö lecito ignorare nessuna di esse nel contesto di un esame oggetivo e pasto- 
ralmente responsabile"3“. Su un altro punto ancora interviene. "E’anche da nota- 
re che i’lstruzione parla di casi particolari che vanno perciö esaminati singolar- 
mente. Non si puö quindi emanare una norma generale che faccia del caso ecce- 
zionale una categoria, n6 legiferare sulla epikeia facendo di questa una norma 
generale"39.

Circa la fede richiesta per accedere all’eucaristia celebrata nella Chiesa 
cattolica, la Nota precisa: "Questa fede non si limita soltanto all’affermazione 
della "presenza reale" nell’eucaristia, ma implica la dottrina circa l’eucaristia 
come insegna la Chiesa cattolica"-*0. Richiamata la differente normativa per gli 
orientali e gli altri cristiani ritorna sul problema della reciprocitä, che si pone 
"unicamente nel contesto di quelle Chiese che hanno conservato la sostanza 
dell’eucaristia, il sacramento dell’ordine e la successione apostolica. Di conse- 
guenza il fedele cattolico non puö chiedere l’eucaristia se non a "un ministro che 
abbia validamente ricevuto il sacramento dell’ordine"-**. Non una novitä, certo, 
ma un richiamo ricorrente e costante a far bene attenzione per non fare confu- 
sione, procedendo ad una comunicazione indiscriminata per la fretta di bruciare 
le tappe. L’insistenza ö quanto meno significativa!

VI) Sul patrimonio comune, tante volte riaffermato, si ö aperto il dialogo 
teologico cattolico-ortodosso, consacrato a Patmos-Rodi con la prima riunione 
plenaria nel 1980. Il punto di partenza, i sacramenti, un argomento di conver- 
genza che doveva ben awiare un colloquio che taceva da troppo tempo. Le spe- 
ranze si erano riaccese e il secondo incontro a Monaco di Baviera (1982) con- 
clusosi con l’approvazione unanime di un documento aveva aperto i cuori di tutti 
alla fiducia. Un buon risultato intorno alla concezione sacramentale, e piü preci- 
samente, eucaristica della Chiesa, cioö intorno alla relazione fra ecclesiologia ed 
eucaristia, che ispira in profonditä i rapporti comunionali fra cattolici e ortodos- 
si.

11 1982 si imponeva ancora all’attenzione per il Documento di Lima, il 
BEM, dove il problema del riconoscimento reciproco dei sacramenti e ministeri 
t costantemente sottolineato*3. Speriamo nella recezione da parte delle Chiese.

Non bisogna chiudere gli occhi dinanzi alla realtä. Il dialogo teologico 
cattolico-ortodosso ha avuto una prima battuta di arresto a Creta (1984), dove si 
discuteva di "Fede, sacramenti e unitä della Chiesa". Due le parti del documen­
to. Nella prima, di carattere piü generale, si affronta il rapporto tra fede e sacra­
menti e interessa tutti i sacramenti in relazione all’unitä della fede. L’affer- 
mazione fondamentale ö che l’identitä della fede 6 l’elemento essenziale della 
comunione ecclesiale nella celebrazione dei sacramenti. Ci si riconosce recipro- 127



camente una identitä di fede? Ecco il problema. Nella seconda parte vengono 
esaminati i sacramenti dell’iniziazione nella diversa pratica liturgica in Oriente 
ed in Occidente e in relazione all’unitä. Quäle importanza riveste questa que- 
stione per la concezione dell’unitä della Chiesa e anche per la vita spirituale dei 
fedeli? Un’altra questione 6 quella del riconoscimento di questi sacramenti tra 
le Chiese. Fino a quäle punto t possibile dire che si riconosce il battesimo di una 
Chiesa senza partecipare alla santa eucaristia di questa Chiesa? Come possiamo 
avere una unitä in uno o due di questi sacramenti di iniziazione? Come si vede 
sono problematiche che toccano da vicino il nostro soggetto. Ma qui non 6 stata 
raggiunta la sperata convergenza e il tempo sufficiente per discutere e firmare 
un documento importante ö mancato. Il dialogo non t perö interrotto.

Il prossimo incontro ha deciso di affrontare il tema de "Il sacramento 
dell’ordine nella struttura sacramentale della Chiesa; in particolare l’importanza 
della successione apostolica per la santificazione e l’unitä del popolo di Dio". 
Ancora un argomento che si riferisce ai sacramenti e all’unitä della Chiesa.

La IV riunione plenaria prevista per l’estate del 1986 si terrä a Bari. 
All’ordine del giorno il documento di Creta e quello che verrä fuori dal comitato 
di coordinamento e che approderä alla riunione di Bari. Vogliamo sperare che 
S.Nicola, Santo dell’Oriente e dell’Occidente, ci faccia trovare la necessaria inte- 
sa per un cammino che ci veda impegnati nel mutuo riconoscimento dei sacra­
menti dell’iniziazione, in tensione verso la comunione piena e perfetta fra le 
Chiese.

3. La vigente legislazione canonica

Il 25 gennaio 1983 veniva promulgato il Nuovo Codice di Diritto Canonico 
per la Chiesa latina. Un atto storico, che consacra i nuovi orientamenti emersi 
dal Vaticano II e dalle norme applicative dei documenti conciliari e canonizza le 
linee operative "per assicurare il debito ordine sia nella vita individuale e sociale 
sia nell’attivitä stessa della Chiesa" (Cost Apost.). Esso rappresenta il nostro 
punto di partenza e di riferimento per la presentazione dell’attuale legislazione a 
proposito del riconoscimento dei sacramenti delle altre Chiese da parte della 
Chiesa cattolico-romana. Teniamo presente anche lo Schema del futuro Codice 
di Diritto Canonico Orientale (CICO)*3.

Le norme contenute nel can.844 del CIC e cann.4-5 dello Schema CICO 
differiscono solo redazionalmente e in pratica codificano le disposizioni del Va­
ticano II sulla "Communicatio in sacris", di cui abbiamo ampiamente parlato nel- 
le pagine precedenti, proprio per questo preciso motivo, e cui rimandiamo per un 
doveroso richiamo.

I canoni di cui sopra, sia quello del CIC che quelli del CICO, fanno parte 
dei canoni generali sui sacramenti.

Diamo qui di seguito il testo dei canoni.
CIC:
Can.844-§ 1. Ministri catholici sacramenta licite administrant solis christifi- 

delibus catholicis, qui pariter eadem a solis ministris catholicis licite recipiunt, 
salvis huius canonis § 2,3 et 4, atque can.861, § 2 praescriptis.

§ 2. Quoties necessitas id postulet aut vera spiritualis utilitas id suadeat, et 
dummodo periculum vitetur erroris vel indifferentismi, licet christifidelibus qui- 
bus physice aut moraliter impossibile sit accedere ad ministrum catholicum, sac-

128



ramenta paenitentiae, Eucharistiae et unctionis infirmorum recipere a ministris 
non catholicis, in quorum Ecclesia valida existunt praedicta sacramenta.

§ 3. Ministri catholici licite sacramenta paenitentiae, Eucharistiae et unctio­
nis infirmorum administrant membris Ecclcsiarum orientalium quae plenam 
cum Ecclesia catholica communionem non habent, si sponte id petant et rite sint 
disposita; quod etiam valet quoad membra aliarum Ecclesiarum, quae iudicio 
Sedis Apostolicae, ad sacramenta quod attinet, in pari condicione ac praedictae 
Ecclesiae orientales versantur.

§ 4. Si adsit periculum mortis aut, iudicio Episcopi dioecesani aut Episco- 
porum confercntiae, alia urgeat gravis necessitas, ministri catholici licite eadem 
sacramenta administrant ceteris quoque christianis plenam communionem cum 
Ecclesia catholica non habentibus, qui ad suae communitatis ministrum accede- 
re nequeant atque sponte id petant, dummodo quoad eadem sacramenta fidem 
catholicam manifestent et rite sint dispositi.

§ 5. Pro casibus de quibus in §§ 2,3 et 4, Episcopus dioecesanus aut Episco- 
porum conferentia generales normas ne ferant, nisi post consultationem cum 
auctoritate competenti saltem locali Ecclesiae vel communitatis non catholicae, 
cuius interest.

CICO:
Can.4-§ 1. Catholici iusta de causa adesse possunt cultui liturgico aliorum 

christianorum vel etiam in ipso partcm habere, servatis his quae, habita ratione 
gradus communionis cum Ecclesia catholica, ab Hierarcha loci aut a superiore 
auctoritate statuta sunt.

§ 2. Si christianis non catholicis desunt loca in quibus cultum divinum rite 
et digne celebrent, Episcopus eparchialis usum aedificii catholici vel coemeterii 
vel ecclesiae concedere potest, iuxta normas ab auctoritate legislativa cuiusque 
Ecclesiae sui iuris statutas.

Can.5-§ 1. Ministri catholici, salvis praescriptis huius canonis §§ 2,3 et 4 
necnon canonis 12 § 2, sacramenta licite solis christifidelibus catholicis admini­
strant, qui pariter eadem a solis ministris catholicis licite recipiunt.

§ 2. Attamen quoties necessitas id postulet aut vera spiritualis utilitas id su- 
adeat, et dummodo periculum vitetur erroris vel indifferentismi licet christifide­
libus catholicis quibus physice aut moraliter impossibile sit accedere ad mini­
strum catholicum, sacramenta paenitentiae, Eucharistiae et unctionis infirmo­
rum petere et recipere a ministris non catholicis in quorum Ecclesiis valida exi­
stunt praedicta sacramenta.

§ 3. Item ministri catholici licite sacramenta paenitentiae, Eucharistiae et 
unctionis infirmorum administrant christifidelibus Ecclesiarum Orientalium 
quae plenam communionem cum Ecclesia Catholica non habent, si sponte id pe­
tant et rite sint dispositi, quod etiam valet quoad christifideles aliarum Ecclesia­
rum iudicio Sedis Apostolicae in pari, ad sacramenta quod attinet, conditione ac 
praedictae Orientales versantium.

§ 4. Si vero adsit periculum mortis aut alia de iudicio loci Hierarchae aut 
Synodi Episcoporum vel Consilii Hierarcharum, urgeat gravis necessitas, mini­
stri catholici licite sacramenta administrant ceteris quoque christianis, plenam 
communionem cum Ecclesia Catholica non habentibus, qui ad propriae Comm­
unitatis ministrum accedere non valeant atque sponte id petant, dummodo ta­
rnen fidem Ecclesiae Catholiae consentaneam quoad eadem sacramenta manife­
stent et rite sint dispositi.



§ 5. Pro casibus de quibus in §§ 2,3 et 4 normae iuris particularis ne feran- 
tur nisi post consultationem cum auctoritate competenti saltem localis Ecclesiae 
vel Communitatis non catholicae cuius interest.

La lettera del testo afferma: Ai cattolici 6 lecito chiedere i sacramenti della 
penitenza, dell’eucaristia e dell’unzione degli infermi ai ministri acattolici, nella 
cui Chiesa si hanno validi sacramenti, ogniqualvolta

a) la necessitä lo esiga,
b) una vera utilitä spirituale lo richieda,
c) sia impossibile l’accesso, fisicamente o moralmente, ad un sacerdote cat- 

tolico,
d) sia evitato ogni pericolo di adesione all’errore o indifferentismo.
Naturalemente se l’accesso al sacerdote cattolico ö possibile fisicamente o

moralmente, la necessitä e l’utilitä spirituale non giustificano il ricorso ad un mi- 
nistro acattolico. Stando cosi le cose e dato che "i ministri cattolici amministrano 
lecitamente i sacramenti ai soli fedeli cattolici, i quali parimenti li ricevono leci- 
tamente dai soli ministri cattolici sembrerebbe superflua l’aggiunta: 
"ogniqualvolta una necessitä lo esiga o una vera utilitä spirituale lo consigli ...”43. 
A meno che lo spirito del legislatore non sia diverso e cioö: "Oltre i casi di ne­
cessitä e di vera utilitä spirituale, una giusta causa di ricevere i sacramenti da mi­
nistri non cattolici puö essere anche l’impossibilitä, fisica o morale, di ricevere i 
sacramenti dai soli ministri cattolici". Questa interpretazione sembra confortata 
dal Direttorio (no.44), che recita: "Oltre il caso di necessitä...puö considerarsi gi­
usta causa per consigliare la comunicazione nei sacramenti, la impossibilitä ma­
teriale o morale di ricevere i sacramenti nella propria chiesa, per lungo tempo o 
per particolari circostanze, affinchö, senza motivo legittimo, il fedele non sia pri- 
vato del frutto spirituale dei sacramenti". Non si puö pensare ad una restrizione 
del Codice rispetto al Direttorio? Se si, sarebbe meglio riprendere il Direttorio, 
non solo qui, ma dovunque si puö.

Sempre in questo paragrafo 2 si dice che ai cattolici t lecito chiedere e ri­
cevere questi sacramenti da ministri non cattolici nelle cui Chiese "valida exi- 
stunt praedicta sacramenta". Non si distingue fra Chiese non cattoliche orientali 
e Chiese non cattoliche occidentali. E’vero, ma si sa che la Chiesa cattolica rico- 
nosce esservi veri sacramenti nelle Chiese ortodosse, mentre nelle altre Chiese e 
Comunitä, la cui fede (nell’eucaristia) differisce da quella della Chiesa cattolica 
e che non hanno il sacramento dell’ordine, i fedeli cattolici non possono chiede­
re e ricevere tali sacramenti "nisi a ministro qui ordinis sacramentum valide sus- 
cepit". Infatti le Comunitä della Riforma non hanno conservato la genuina ed in- 
tegra sostanza del mistero eucaristico per la mancanza del sacramento 
dell’ordine'“5. Sarebbe opportuno, ma per spirito di akribia (!), precisare che ö 
lecito ai cattolici chiedere e ricevere questi sacramenti "a ministris non catholicis 
in quorum Ecclesiis existunt sacramenta valida ab Ecclesia catholica agnita".

Il CIC47 dispone che i sacramenti del battesimo, confermazione e 
dell’ordine non possono essere ripetuti; se, compiuta una diligente ricerca persi- 
stesse il dubbio circa la validitä, vengono conferiti sotto condizione4®. Ma come 
considerare il battesimo ricevuto in una Chiesa non in piena comunione con la 
Chiesa cattolica? "Baptizati in communione ecclesiali non catholica non sunt sub 
condicione baptizandi, nisi, inspecta materia et verborum forma in baptismo col- 
lato adhibitis necnon attenta intentione baptizati adulti et ministri baptizantis, 
seria ratio adsit de baptismi validitate dubitandi"49. Il canone mi pare escluda 

130 ogni forma di ribattesimo e solo con estrema cautela va amministrato sotto con-



dizione. In concreto, il battesimo, salvo vizio di forma e di intenzione, b riconos- 
ciuto valido, quando amministrato in una comunitä non cattolica. Qui la termi- 
nologia fa pensare a comunitä venute dalla Riforma, perchö non vi devono esse- 
re dubbi per le Chiese orientali ortodosse, dato che la Chiesa cattolica ritiene 
valido il battesimo in esse amministrato.

La precauzione aumenta nel paragrafo 3 del can.869 del CIC: "Quod si, in 
casibus de quibus in §§ 1 et 2, dubia remaneat baptismi collatio aut validitas, 
baptismus ne conferatur nisi postquam baptizando, si sit adultus, doctrina de 
baptismi sacramento exponatur, atque eidem aut, si de infante agitur, eius pa- 
rentibus rationes dubiae validitatis baptismi celebrati declarentur". E’senz’altro 
un’ulteriore conferma che il ribattesimo non b nelle intenzioni del legislatore, il 
quäle riconosce, salvo precisi casi, il sacramento amministrato dalle altre Chiese 
e Comunitä ecclesiali.

Una menzione a parte merita la figura del padrino nel battesimo. Il 
can.874, § 2 del CIC stabilisce: "Baptizatus ad communitatem ecclesialem non 
catholicam pertinens, nonnisi una cum patrino catholico, et quidem ut testis tan- 
tum baptismi, admittatur". Il CIC sembra restringere il disposto del Direttorio 
Ecumenico, dove si distingue il caso dell’ortodosso da quello dell’evangelico. 
Mentre si riconosce lecito ammettere "per giusto motivo un fedele orientale 
come padrino assieme al padrino cattolico (o alla madrina cattolica) nel battesi­
mo di un bambino o di un adulto cattolico per l’evangelico si afferma che 
"puö essere ammesso insieme ad un padrino (o madrina cattolica) come testimo- 
nio del battesimo"30. Ancora una volta il CIC sembra qui restringere il Diretto­
rio, non distinguendo debitamente fra appartenenti a Chiese orientali non catto- 
liche e Comunitä ecclesiali separate di Occidente. La cosa b tanto piü strana 
perchd il CICO31 stabilisce: "Iusta de causa licet admittere fidelem orientalem 
acatholicum ad munus patrini, simul cum patrino catholico, in baptismo catholici 
infantis vel adulti, dummodo de educatione catholica baptizati satis provisum sit 
et de idoneitate patrini constet". Il fedele evangelico non puö fungere da padrino 
nel battesimo dei cattolici.

Le stesse norme del CIC per il padrino acattolico nel battesimo valgono 
anche nella cresima33. Bisogna pensare ad una involuzione? Anche qui c’ö da 
augurarsi una ripresa del dettato del Direttorio ed eventualmente, per motivi 
ecumenici, facendo prevalere il solo numero 48, equiparando, come sopra nota- 
to, l’evangelico all’ortodosso, facendo cosi cadere la pregiudiziale a sfavore del 
primo.

A proposito della forma da usare nel matrimonio il CIC33 recita: "Ad for- 
mam quod attinet in matrimonio mixto adhibendam, serventur praescripta 
can.1108; si tarnen pars catholica matrimonium contrahit cum parte non catholi­
ca ritus orientalis, forma canonica celebrationis servanda est ad liceitatem 
tantum; ad validitatem autem requiritur interventus ministri sacri, servatis aliis 
de iure servandis". Per la validitä dunque si richiede la presenza del ministro, 
cattolico o ortodosso che sia.

Una ulteriore precisazione colloca la celebrazione del matrimonio mixto 
nella giusta luce di rispetto reciproco e sincero riconoscimento. Il paragrafo 3 
del can.1127 sopra citato dispone: "Vetatur, ne ante vel post canonicam celebra- 
tionem ad normam § 1, alia habeatur eiusdem matrimonii celebratio religiosa ad 
matrimonialem consensum praestandum vel renovandum; item ne fiat celebratio 
religiosa, in qua assistens catholicus et minister non catholicus insimul, suum 
quisque ritum peragens, partium consensum exquirant".



Per quanto attiene la presenza di testimoni nella celebrazione del matrimo- 
nio non si fa diffderenza alcuna tra i Fratelli non in piena comunione con Ia 
Cbiesa cattolica3".

La diversitä della comunione ecclesiale provoca e ispira una diversa com- 
unicazione sacramentale e perciö un differente riconoscimento. Fra Ortodossi e 
Cattolici ed Evangelici e Cattolici vi t una diversa comunione che motiva anche 
una legislazione e prassi pastorale differenti.

Si comprende come l’atteggiamento della Chiesa cattolica a proposito del 
riconoscimento dei sacramenti delle altre Chiese dipende fondamentalmente 
dalla quasi piena comunione con la Chiesa ortodossa e da una certa comunione 
con le Comunitä ecclesiali della Riforma. Se e riconosciuto il battesimo per que- 
ste, giä l’eucaristia fa problema; per gli altri sacramenti no problem, perchd non 
ritenuti tali dagli evangelici.

Una riprova di questo modo di comportarsi, che possiamo definire privile- 
giato, della Chiesa cattolica verso gli ortodossi sono le disposizioni previste dal 
CICO e dal Rito di ammissione alla piena comunione della Chiesa cattolica di 
coloro che sono stati validamente battezzati. Lo Schema del CICO nel titolo 
XVI tratta "De baptizatis, non catholicis ad plenitudinem catholicae communi- 
onis convenientibus"33. Dopo il canone 86, di carattere generale, 1’87 stabilisce 
che "ad communionem cum Ecclesia catholica instauranda nemini nihil ultra im- 
ponatur oneris quam quae sunt necessaria". Ma come? Ecco la risposta: "Ii qui 
in aliqua Ecclesia Orientali non catholica baptizati sunt in Ecclesiam recipiendi 
sunt cum sola professione fidei catholicae" (can.88). Mi pare importante questo 
canone che sembra escludere qualsiasi ripetizione dei sacramenti, proprio per- 
ch6 tra Cattolici ed Ortodossi effettivamente vi e giä quasi piena comunione. Ed 
ö questo il motivo che giuoca per richiedere la "sola professio fidei catholicae". 
Non inutilmente il canone farebbe bene a richiamare il fatto che esiste una piena 
comunione fra Cattolici e Ortodossi ed t a questa motivazione di fondo che van- 
no ricondotte le ulteriori facilitazioni per tale operazione. Ai chierici, ad es., 6 
riconosciuta la facoltä di esercitare il proprio ordine secondo le norme stabilite 
dalla competente autoritä; i vescovi perö non possono esercitare la "regiminis 
potestas" senza il consenso del Papa. Forse non & fuori luogo far notare nel testo 
del can.91 che presso gli orientali non cattolici vi 6 il sacerdozio valido.

Il can.94 del CICO riguardante l’ammissione nella Chiesa cattolica di cristi- 
ani non in piena comunione suona: "In admissione in Ecclesiam Catholicam eo- 
rum qui Ecclesiis non Orientalibus vel aliis Communitatibus ecclesialibus ads- 
cripti sunt, servandae sunt normae supra datae, congrua congruis referendo, 
dummodo sint certo valide baptizati". Per la veritä ci ritroviamo dinanzi al mede- 
simo atteggiamento del CIC. La legislazione canonica dä qui l’impressione che 
voglia accorciare le distanze fra Ortodossi ed Evangelici rispetto alla Chiesa 
Cattolica; cosa che non fa il Direttorio. Credo che bisogna, proprio per motivi 
ecumenici, onde non urtare le suscettibilitä degli Ortodossi, fare attenzione e 
non mancare di sottolineare la differenza di comunione fra la Chiesa Cattolica e 
le altre Famiglie cristiane, dove gli Orientali occupano un posto privilegiato. Ma 
forse t solo una impressione la mia! Ai cristiani comunque provenienti da Com­
unitä della Riforma non credo si possa chiedere la stessa cosa esigita dai cristi­
ani orientali non cattolici. Non ci si puö limitare alla "simplex fidei catholicae 
professio", ma ci vuole la professione piena e totale della fede cattolica. Il pro­
blema si aggrava quando si tratta di accogliere vescovi o pastori. Ogni caso va

132



sottoposto al vaglio della Sede Apostolica, perchd si pronunzi sulla validitä delle 
ordinazioni e i ministen delle Chiese della Riforma.

Un ultimo accenno che riguarda ancora quelli che chiedono di ristabilire la 
comunione piena con la Chiesa Cattolica. Ci riferiamo al rito richiesto dalla 
"Sacrosanctum Concilium" (no.69). La S.Congregazione per il culto divino in ot- 
temperanza a questa preghiera ha redatto tale rito particolare "dell’ammissione 
alla piena comunione della Chiesa Cattolica di coloro che sono giä stati valida- 
mente battezzati" (6.1.1972). Tale rito non riguarda gli Orientali non cattolici ai 
quali si richiede la semplice professione della fede cattolica, secondo le norme 
dell’Ordinario del luogo, ma piuttosto le persone nate e battezzate in una com- 
unitä ecclesiale separata e non orientale, le quali sono accolte secondo il rito la- 
tino nella piena comunione della Chiesa cattolica.
Il rito prevede i seguenti momenti:
- Recita del Simbolo niceno-costantinopolitano, quindi l’aggiunta di queste 
parole: "Credo e professo tutte le veritä che la Santa Chiesa cattolica insegna e 
annunzia comc rivelate da Dio. Non si mette in discussione il battesimo: "Il sac- 
ramento del battesimo non si puö ripetere e perciö non e permesso conferire 
una seconda volta il battesimo sotto condizione, se non c’ö un dubbio prudente 
sul fatto o sulla validitä del battesimo conferito".
- Il celebrante impone la mano destra sul capo del candidato dicendo: "Il Signo­
re accoglie tc N. nella Chiesa Cattolica. Egli nella sua misericordia ti ha guidato 
ad ottenere nello Spirito Santo piena comunione con noi nella fede che hai pro- 
fessato davanti a questa famiglia".

a) Se la persona da ammettere non ha ancora ricevuto la confermazione:
1) il celebrante impone le mani sul capo
2) quindi inizia il rito della confermazione.

b) Se la persona da ammettere ha ricevuto la confermazione viene ammes- 
so dopo aver professato la fede e la preghiera del sacerdote; se non l’ha ricevu- 
ta, dopo aver professato la fede e dopo l’amministrazione della confermazione5“.

Conclusione

Come si comporta la Chiesa cattolica a proposito dei sacramenti delle altre 
Chiese? Stando al numero settenario dei sacramenti possiamo rispondere: degli 
orientali riconosce tutti i sacramenti; degli occidentali non cattolici (= ev- 
angelici) ritiene il solo battesimo. Il tutto a seconda del grado di comunione fra 
Chiese e Comunitä ecclesiali.

Note

1 LG, 8.
2 UR, 13.
3 Ibid.
4 UR, 3.
5 LG, 15; cfr. UR, 3.
6 UR, 22.
7 LG, 8.
8 G.Pattaro, Per una pastorale dell’ecumenismo, Brescia, Queriniana, 1984,

p.33.
9 UR, 15.

133



10 Lettera di Paolo VI al Patriarca Atcnagora, dell’ 8/ febbraio 1971: cfr. 
UR.14-15.

11 UR, 19,20,21.
12 UR, 22.
13 Cfr. UR, 3.
14 Dir., no.25.
15 Cfr. Dir., no.30.
16 Dir., no.26.
17 Dir., no.27.
18 Cfr. Pattaro, op.cit.(8), pp.57-62.
19 Cfr. Dir., nn.29-30.
20 Dir., no.26.
21 UR, 14-18,19-23.
22 Dir., no.40.
23 Dir., no.42.
24 Dir., no.43.
25 Dir., no.44.
26 OrCr (1970), pp.5-6.
27 Cfr. Service d’information, no.9,1/febbraio 1970, pp.21-23.
28 Enchiridion Vaticanum (= EV), IV, 1626-1640.
29 No.l, EV, IV, 1626.
30 No.2, EV, IV, 1627-1629.
31 No.3, EV, IV, 1630-1633.
32 No.4, EV, IV, 1634.
33 Cfr. Dir., no.55.
34 Lettera di Paolo VI ad Atenagora, op.cit.(lO), OssRom del 7/ marzo

1971.
35 No.5, EV, IV, 16385.
36 No.6, EV, IV, 1640.
37 EV, IV, 1641-1652.
38 EV, IV, 1646.
39 EV, IV, 1647.
40 EV, IV, 1648.
41 EV, IV, 1650.
42 Cfr. B 15-16; E 28-29; M 51-55.
43 Nuntia, 15 (1982).
44 Can. 844, § 1 CIC.
45 Can. 844, § 2 CIC.
46 UR, 22.
47 Can.845, § 1 CIC.
48 Cfr. can.845, § 2 CIC.
49 Can.869, § 2 CIC.
50 Dir., 57.
51 Can.20, § 2 CICO.
52 Cfr. can.873, § 1 CIC.
53 Can. 1127, § 1 CIC.
54 Dir. nn.49 e 58.
55 Nuntia, 12 (1981).
56 Ringrazio il prof. Dimitri Salachas per le molteplici suggestioni qui rece- 

pite e mutuate da un corso di lezioni sui sacramenti nella legislazione canonica 
orientale ed occidentale.

134



LA "COMMUNICATIO IN SACRIS"

DU POINT DE VUE CATHOLIQUE-ROMAIN

Dom Emmanuel L a n n e, Chevetogne

Le nouveau Code de droit canonique de l’Eglise latine promulgd en 1983 a 
opdrd un changement profond dans les normes concernant Ia "communicatio in 
sacris", en particulier par son can.844. En un certain sens on pourrait meme par­
ier d’un changement "radical". Dans cette communication nous rappdlerons 
d’abord quelles dtaient les anciennes normes canoniques concernant la 
"communicatio in sacris" et sur quels prdsupposds thdologiques eiles se fon- 
daient. Puis nous indiquerons les perspectives thdologiques nouvelles ouvertes 
par le II4 Concile du Vatican et les cons6quences pastorales et canoniques qu’en 
tiraient deux Ddcrets de ce concile; cons6quences pastorales et canoniques 
qu’avait d’abord mises en oeuvre le Directoire "Ad totam Ecclesiam" promulgud 
en 1967 et que vient entdriner le nouveau Code latin. Pour conclure nous dvo- 
querons rapidement quelques questions d’ordre eccl6siologique.

I. La Utgislalion de l’Eglise latine concernant la "Communicatio in sacris” 
avant le II‘ Concile du Vatican

L’ancien Code de droit canonique de 1917 (CIC 1917) emploie les termes 
"communicare in divinis" (cann.2316, 2338 par.2) ou "partem habere in sacris" 
(can.1258 par.l), "participatio in celebrandis divinis offtciis" (can.2259 par.2), 
pour indiquer soit la participation ä un culte cdldbrd par des "acatholiques", - 
appellation qui s’6tend bien au-delä des chrdtiens qui ne sont pas membres de 
l’Eglise catholique romaine - soit de la participation d’un "excommuni6" aux ac- 
tes cultuels cdldbrds par l’Eglise catholique romaine. Ici encore l’appellation 
d’excommuni6, malgr6 les distinctions opdrdes par le Code entre les diverses ca- 
t6gories d’excommunids, avait une extension trds large et 6tait rdgulidrement ap- 
pliqude aux autres chrdtiens hors de la communion romaine.

On remarquera, en outre, que la "communicatio in sacris" s’dtendait meme 
au fait d’assister aux cdldbrations de manidre purement passive (can.1258 par.l). 
Cette assistance purement passive et matdrielle ne pouvait etre toldrde - et enco­
re avec beaucoup de prdcautions - que pour les fundrailles et les mariages 
(can.1258 par.2). De meme il dtait interdit ä tous les excommunids d’assister aux 
"offices divins", c’est-ä-dire ä tout acte cultuel public de l’Eglise, sauf ä la prddi- 
cation de la parole de Dieu dans l’espoir qu’ils se convertissent (can.2259 par.l).

Le can.2260 par.l interdisait ä tous les excommunids la rdception des sa- 
crements, mais ne defendait celle des sacramentaux - de l’eau bdnite, des objets 
bdnits, etc. - qu’aux seuls excommunids ddclards ou condamnds comme tels. Les 
chrdtiens non catholiques romains n’dtaient donc pas exclus a priori de la rdcep­
tion de sacramentaux. Ces normes prenaient appui sur le can.731 par.2 qui inter­
disait de donner les sacrements aux hdrdtiques et aux schismatiques meme de 
bonne foi.

Concernant l’administration des sacrements par les excommunids l’ancien 
Code, par contre, se montrait trds large, pour des raisons que l’on aura ä exami- 135



ner ultdrieurement. Bien sür, le can.2261 par.l commengait par ddclarer qu’il 
6tait interdit ä un excommunid de celebrer ct d’administrer les sacrements et les 
sacramentaux licitement, sauf - ajoutait le texte - pour les exceptions mention- 
ndes aux paragraphes suivants du meme canon. Remarquons ddjä que cette in- 
terdiction de la cdldbration des sacrements par un excommunid n’affectait en 
toute hypothese que la licditd de cet acte cultuel. Sa validitd - servatis servandis - 
n’dtait pas mise en question. Mais cette cdldbration des sacrements et des sacra­
mentaux par un excommuni6 devenait meme licite pour lui si ceux-ci lui dtaient 
demandds par les fiddlcs pour n’importe quelle juste raison (ex qualibet iusta 
causa), surtout en l’absence d’autres ministres. En ce cas l’excommunid - un pre- 
tre ou un dveque en l’occurrence - n’6tait nullement tenu de demander au fiddle 
la raison pour laquelle il s’adressait ä lui (can.2261 par.2). Toutefois ä un excom­
munid "vitandus" - c’est-ä-dire ä un excommunid avec lequel toute relation avait 
dtd formellement interdite par le Saint-Siege - ou meme ä un excommunid ddcla- 
rd ou condamnd on ne pouvait demander les sacrements qu’en danger de mort 
(can.2261 par.3.).

Bien que ce canon n’ait pas dtd prdvu pour les pretres et les dvdques des 
Eglises qui ne sont pas en communion canonique avec le Siüge de Rome, mais 
bien plutöt pour les pretres et dveques catholiques frappds d’excommunication, 
il reste qu’en s’appuyant sur lui un fiddle pouvait ldgitimement demander les sa­
crements ä un pretre orthodoxe pour une juste cause, ä supposer que celui-ci füt 
en mesure de les lui donner, ce qui est une autre question. Ici, en effet, je me 
place au seul point de vue des normes catholiques romaines et de leur fonde­
ment thdologique.

Quand on examine les sources sur lesquelles se base cette ldgislation du 
CIC 1917 concernant la "communicatio in sacris" on est un peu dd$u. Ces sour­
ces sont indiqudes avec plus d’abondance que pour d’autres canons, mais elles 
se rdfdrent exclusivement au droit Occidental, et surtout au droit rdcent. Si je 
vois bien, on n’y trouve pas grande chose qui se rattache ä la ldgislation commu­
ne aux deux Eglises avant la sdparation.

Les normes du CIC 1917 sur la "communicatio in sacris" ne faisaient que 
reproduire la ldgislation antdrieure. Elles s’appuyaient essentiellement sur trois 
principes thdologiques:

1. La "communicatio in sacris" n’est possible qu’avec les chrdtiens qui sont 
en pleine communion canonique avec l’Eglise catholique romaine. Le culte pu­
blic de l’Eglise est, en effet, la manifestation par excellence de la nature pro- 
fonde de l’unique Eglise de Jdsus-Christ, le signe dminent de l’unitd de l’Eglise, 
Corps du Christ. Aussi la participation ä ce culte public, ä cette cdldbration li- 
turgique de la part d’une personne qui n’a pas avec l’Eglise la pleine communion 
requise, risque-t-elle en soi d’obscurcir le signe d’unitd que doit etre cette cdld­
bration. De meme la participation d’un fiddle de l’Eglise ä la cdldbration cultu- 
elle d’une communautd avec laquelle il n’est pas en communion canonique est- 
elle susceptible d’engendrer une dquivoque grave ou meme de poser un acte 
mesonger qui par contrecoup met en question la vdritd et l’unitd de l’Eglise. Qui 
pose un acte de "communicatio in sacris" agit comme si existait une communion 
qui, en fait, n’existe pas.

Aussi poser un acte de "communicatio in sacris" rendait "suspect d’hdrdsie" 
(can.2316), car en bloc tous ceux qui n’appartenaient pas ä la communion cano­
nique catholique romaine dtait eux-memes - dans la pratique tout au moins - 

136 considdrds comme excommunids "ipso facto" (cfr. can.2318). Tel dtait



l’enseignement le plus commun sur le sujet, surtout depuis la promulgation du 
CIC 1917. En fait, cependant, les choses dtaient beaucoup plus fluides, car de­
puis la sdparation des Eglises d’Orient et d’Occident on sait qu’il existait de trds 
nombreux faits de "communicatio in sacris" entre Catholiques et Orthodoxes, qui 
avaient 6t6 non seulement tol6r6s par les autorites catholiques, mais parfois ex- 
plicitement admis, voire meme encourag6s.

2. Le second principe qui fondait la discipline concernant la "communicatio 
in sacris" 6tait "le salut des ämes" qui, surtout dans la tradition latine est considd- 
r6 comme "suprema lex”. Ce principe qui a 6t6 encore accentud ä l’dpoque de la 
Contre-R6forme explique les exceptions ä la prohibition de la "communicatio in 
sacris". II rend compte en particulier de la ddrogation du can.2261 par.2 et 3 qui 
autorise les fideles ä demander les sacrements ä un excommunid dans les tcrmes 
qui ont 6t6 rappelds plus haut, et qui autorise l’excommuni6 ä les donner.

3. Enfin, en relation avec cette disposition canonique, il y a la tradition 
th6ologique romaine. Celle-ci depuis toujours distingue entre le sacrement, qui 
appartient par nature ä l’Eglise, et le minislre du sacrement qui peut etre hors 
de la communion ecc!6siale. Depuis la controverse entre Rome et Carthage au 
temps d’Etienne et de Cyprien, au milieu du III’ sidcle, et depuis la r6action an- 
tidonatiste aux IV’ et V’ sidcles, la theologic occidentale distingue entre la licdi- 
t6 et la validitd des sacrements. Meme hors de la communion canonique de 
l’Eglise un pretre ou un dveque peut donner validement les sacrements. Rele- 
vons cependant que dans le cas considdrd par le can.2261 l’excommunie, dans 
l’hypothdsc, donne les sacrements non seulement validement, mais aussi licite- 
ment, puisque le canon lui reconnalt ce droit. Cela suppose seulement que, 6tant 
sauves les conditions pos6es par le canon, il soit v6ritablement pretre ou dveque 
aux yeux de PEglise catholique, qu’il ait 6t6 validement ordonn6 par un dveque 
qui est dans la succession apostolique. La succession apostolique peut donc etre 
d6tach6e de la communion canonique de l’Eglise. Le seul point controversd ä ce 
sujet avant Vatican II etait de savoir si le pretre ou l’dveque hors de la communi­
on romaine jouit de la "juridiction" ndeessaire pour pouvoir absoudre des pd- 
chds. Les th6ologiens et canonistes proposaient diverses Solutions pour cette 
question; aujourd’hui encore il arrive que certains en discutent. A notre avis les 
termes du can.2261 6taient suffisamment clairs pour supposer qu’elle 6tait tou­
jours existante, aux conditions formuldes par le droit, sans quoi le texte du canon 
aurait portd une restriction ä ce sujet, qu’on ne trouve jamais indiqude.

Dans ce qui prdedde nous n’avons pas mentiond un cas frdquent et ndees- 
sairement admis de "communicatio in sacris", celui des "mariages de religion 
mixte", appclds plus bridvemenl "mariages mixtes". Il est vrai que le can.1060 
commen^ait par rappeier qu’ils dtaient "partout trds sdvdrement interdits par 
l’Eglise", et le can.1061 poursuivait en prdeisant que l’Eglise ne donnait dispense 
de l’cmpechement qu’ils constituent qu’ä trois conditions: cause juste, grave et 
urgente; cautions; et certitude morale que ces cautions seront remplies.

Malgrd cette attitude trds ndgative ä l’dgard des mariages mixtes qui souli- 
gnent encore les canons qui suivent (cfr. spdcialement le can.1064), il reste que 
ces mariages dtaient trds frdquents et qu’ils constituaient un cas manifeste de 
"communicatio in sacris", surtout d’aprds la doctrine latine du mariage selon la- 
quelle ce sont les dpoux qui sont les ministres du sacrement.

Dans ces pages, ndanmoins, nous ne traiterons pas directement de 
l’dvolution de PEglise catholique romaine dans la question des mariages mixtes, 
car cela ferait l’objet d’un autre travail, mais nous garderons prdsent ä l’espiit le 137



fait qu’au plan de la thdologie et du droit le "mariage mixte" constitue la forme la 
plus frdquente et la plus stable de la "communicatio in sacris". Si le mariage, se- 
lon ce que devait enseigner le II* Concile du Vatican, constitue une "Eglise do- 
mestique" (LG 11), ou si la famille est destinde ä devenir "le sanctuaire domesti- 
que de l’Eglise" (AA 11), on ne peut nier que les mariages mixtes n’affectent di- 
rectement la thdologie de l’Eglise.

Nous nous sommes dtendu assez longuement sur la 16gislation de 1917 et 
sur les principes majeurs qui la fondent car, d’un cot6, eile permet de mesurer le 
chemin parcouru avec le II" Concile du Vatican, et, de l’autre, ces principes re- 
steront sous-jacents ä la ldgislation post-conciliaire, mais ils seront prdcisds et 
compldtds.

II. Les nouvelles Orientations de Vatican IIfondement des modifications de la 
discipline canonique

La participation des Catholiques au mouvement oecumdnique contempo- 
rain a amend progressivement ä une consid6ration nouvelle des Eglises et 
Communautds eccldsiales sdpardes de la communion canonique de PEglise cat- 
holique romaine.

II faut rappeier d’abord, comme prdambule, qu’un changement modeste, 
mais th6ologiquement et canoniquement significatif, dtait ddjä intervenu. Alors 
qu’en 1948 un "Monitum" du Saint-Office avait rappelö que "tout acte de culte 
mixte" 6tait interdit dans les r6unions oecumdniques1, conformdment aux 
can.1258 et 731 par.2, l’Instruction sur "le Mouvement oecumdnique" donnde par 
le meme dicastdre le 20 ddcembre de l’annde suivante“, tout en rappelant ferme­
ment que l’on devait 6viter "toute participation mutuelle aux fonctions sacrdes", 
ddclarait que: "On n’interdit pas la rdcitation en commun de l’oraison domini- 
cale ou d’une pridre approuvde par l’Eglise, dite ä l’ouverture et ä la cloture des 
ces rdunions".

Ce changement dans la discipline peut sembler aujourd’hui bien modeste. 
En fait, il se fonde pourtant sur une considdration nouvelle du mouvement oecu­
mdnique qui reconnait explicitement que "sous l’inspiration de la gräce du Saint- 
Esprit, le ddsir s’est fait de jour en jour plus vif dans le coeur de beaucoup 
d’hommes sdpards de l’Eglise catholique que tous ceux qui croient au Christ 
Notre Seigneur reviennent ä l’unitd". Relevons en passant cette indication "tous 
ceux qui croient au Christ". Elle offre en germe le point de vue nouveau d’oü 
mürira la rdflexion catholique qui aboutira au Ddcret sur l’Oecumdnisme et aux 
normes qui l’ont suivi.

1. Avant d’examiner l’enseignement de ce Ddcret et les consdquences prati- 
ques qu’on en a tirdes, il faut d’abord s’arreter sur un premier texte de Vatican 
II oü la "communicatio in sacris" est traitde en quatre paragraphes, le Ddcret sur 
les Eglises orientales catholiques "Orientalium Ecclesiarum". Le no.26 y traite des 
principes qui rdgissent cette "communicatio in sacris" et les numdros 27 ä 29 en 
tirent les applications pastorales.

Le no.26 commence par restreindre la prohibition de la "communicatio in 
sacris" aux cas oü eile "offense l’unitd de l’Eglise ou inclut une adhdsion formelle 
ä l’erreur ou le danger d’aberration dans la foi, de scandale et d’indiffdrentisme". 
En ces cas, eile est "interdite par la loi divine". Ce qui laisse entendre qu’en de- 
hors de ces cas, eile n’est pas necessairement interdite. Le texte poursuit avec 

13 8 des considdrations de "pratique pastorale" oü les cas mentionnds n’interviennent



pas mais dans lesquels, au contraire, "la ndcessitd du salut et le bien spirituel des 
ämes constituent un besoin urgent".

Remarquons donc que les principes posds par l’ancien CIC 1917 ont 6t6 as- 
souplis en deux sens: la "communicatio" n’est plus ndcessairement la n6gation de 
l’unitd de l’Eglise signifi6e par les sacrements et eile ne met pas n6cessairement 
en p6ril cette unit6; ä la "suprema lex" que constitue le "salut des ämes" s’ajoute 
d6sormais aussi leur "bien spirituel".

Le meme paragraphe reldve ensuite que par le pass6 l’Eglise catholique a 
souvent mis en oeuvre cette souplesse "en offrant ä tous les moyens de salut et 
en pr6sentant le t6moignage de la charitd entre les chrdtiens par la participation 
aux sacrements et aux autres c616brations et choses sacrdes."

Enfin le texte conciliaire motive les nouvelles dispositions qu’il va prendre 
en matiere de "communicatio in sacris" par le d6sir de "favoriser l’union avec les 
Eglises orientales sdpar6es de nous".

L’application pastorale de ces principes dans les paragraphes suivants du 
Ddcret commence par poser une disposition globale dans le no.27. Cette dispo- 
sition autorise une participation en trois sacrements: pdnitence, eucharistie et 
onction des malades, soit pour les Orientaux "sdpards de l’Eglise catholique", 
soit pour les Catholiques ä l’dgard des ministres non catholiques. Pour les 
Orientaux "sdpards de l’Eglise catholique" les conditions requises pour leur con- 
fdrer ces trois sacrements sont 1. qu’ils soient "de bonne foi", 2. qu’ils demandent 
spontandment ces sacrements, 3. qu’ils soient dans les dispositions spirituelles 
voulues. La premidre condition, la "bonne foi” du requdrant, est supposde a prio­
ri de la part de fiddles orthodoxes. Elle est posde toutefois explicitement, 
semble-t-il, pour exclure de cette participation d’dventuels anciens Catholiques. 
La seconde condition est, ä nos yeux, la plus importante: le pretre catholique ne 
doit pas inciter les Orientaux - en l’occurrence les Orthodoxes (mais aussi, peut- 
etre, d’dventuels Protestants orientaux) ä demander ces sacrements aux Catholi­
ques. La demande doit etre spontande; eile doit ainsi garantir contre un prosdly- 
tisme possible de la part des Catholiques. Je n’ai pas ä faire dtat ici des situa- 
tions que beaucoup d’entre nous ont prdsentes ä l’esprit et qui ont contribud ä 
empoisonner les relations entre Orthodoxes et Catholiques. Quant ä la troisidme 
condition, "rite sint dispositi", eile est la plus ddlicate ä interprdter puisque les 
"dispositions requises" ne sont pas ndcessairement identiques d’une Eglise ä 
l’autre, par exemple dans la pratique du jeüne eucharistique.

Pour les Catholiques, les conditions pour pouvoir demander licitement ces 
trois sacrements aux ministres des autres Eglises sont: 1. que les sacrements de 
leur Eglise soient considdrds comme valides par l’Eglise catholique (ce qui vaut 
des Orthodoxes, mais aussi des Prdchalcddoniens, et meme des Nestoriens); 2. 
qu’il y ait ndcessitd pour le fidele catholique, ou meme seulement vraie utilitd 
spirituelle; 3. que le recours ä un pretre catholique soit physiquement ou mora- 
lement impossible.

De manidre assez surprenante les trois conditions posdes pour user de 
cette disposition font l’objet d’une note de bas de page dans le texte conciliaire. 
Celle-ci justifie par cinq considdrations le "fondement" de cette "mitigation" de la 
discipline de la part du Concile.

Ce sont: 1. la validitd des sacrements; 2. la bonne foi et la bonne 
disposition; 3. la ndcesitd du salut dternel; 4. l’absence de pretre de son Eglise; 5. 
l’absence de dangers ä dviter ou d’adhdsion formelle ä l’erreur.

139



A plus d’un titre cette note avec ses cinq considdrations pose question. Si 
nous voyons bien, les commentateurs du Ddcret la passent sous silence.

2. Dans le Dicret sur l’oecuminisme promulgud en meme temps par le Con- 
cile, les indications sur la "communicatio in sacris" restent au plan des principes. 
Elles n’entrent pas dans le concret des applications pastorales. La täche des rd- 
dacteurs 6tait difficile, car ils devaient distinguer entre les normes gdndrales ap­
plicables aux relations avec tous les chrdtiens, et celles qui concernaient les 
chrdtiens des "Eglises orientales sdpardes." Ainsi le Ddcret conciliaire traite-t-il 
de la "communicatio" cn deux endroits diffdrentes. Au chapitre II, tout d’abord, 
oü aprds avoir indiqud que la täche de l’union ä rdtablir concerne tous les Ca- 
tholiques, tant pasteurs que fiddles (no.5), il parle des trois dimensions fonda- 
mentalcs de la pratique de Poecumdnisme: le renouveau et la rdforme de l’Eglise 
(no.6), la conversion du coeur de chacun (no.7), la pridre en commun pour dc- 
mander ä Dieu l’unitd (no.8). II y est affirmd que: "En certaines circonstances 
(...) il est permis, bien plus il est souhaitable, que les Catholiques s’associent 
dans la pridre avec les frdres sdpards". Il y a ä cela un double motif: En premier 
lieu "De telles supplications communes sonl assurdment un moyen trds efficace - 
dit le texte conciliaire - pour obtenir la gräce de l’unitd". En second lieu, il 
ajoute: "eiles constituent, en outre, une expression authentique des liens par les- 
quels les Catholiques sont encore unis ä leurs frdres sdpards". Et le texte eite ex- 
plicitement ici Mathieu 18,20.

En un mot, on pourrait dire qu’une double raison conseille la pratique de 
cette pridre commune dans des circonstances particulidres: le moyen pour obte­
nir l’unitd et la manifestation de l’unitd qui subsiste malgrd les divisions.

Comme on peut le remarquer, les termes de "communicatio in sacris" ne 
sont pas encore prononeds (ils vont l’etre dans l’alinda suivant), mais ce dont il 
s’agit ici - prier en commun avec des frdres chrdtiens d’autres Eglises ou Com- 
munautds eccldsiales - est bien, selon la terminologie du droit canonique alors 
en vigucur, un acte de "communicatio in sacris". Or, dans ces circonstances spd- 
ciales, une teile "communicatio" est non seulement permise, mais eile est meme 
ddclarde souhaitable.

Le paragraphe poursuit donc en prdeisant toutefois que: "Cependant il 
n’est pas permis de considerer la 'communicatio in sacris’ comme un moyen ä 
employer sans discernement pour rdtablir l’unitd des chrdtiens”. Et il explique 
que: "Cette communicatio est rdgie avant tout par deux principes: exprimer 
l’unitd de l’Eglise, participer aux moyens de gräce.” Le texte prdeise: "Exprimer 
l’unitd: cela empeche la plupart du temps la communicatio. Procurer la gräce: 
cela la recommande quelquefois”. Enfin, le paragraphe se termine en laissant 
entre les mains de l’autoritd dpiscopale le discernement pratique en la matidre: 
"Sur la fa9on pratique de se comporter, eu dgard aux circonstances de temps, de 
lieu et de personnes, l’autoritd dpiscopale locale ddeidera avec discernement, ä 
moins qu’il n’y ait d’autres dispositions de la confdrence dpiscopale selon ses 
propres Statuts, ou du Saint-Sidge."

On a ainsi en ces quelques lignes toute la substance de la nouvelle attitude 
de l’Eglise catholique concernant la "communicatio in sacris" et des normes pra- 
tiques qui en ddcoulent. En un sens, on peut dire que le principe d’un tel chan­
gement dtait ddjä acquis dans PInstruction sur le mouvement oecumdnique pu- 
blide en 1949 qui autorisait certaines pridres avec les autres frdres chrdtiens, 
mais le Ddcret sur l’oecumdnisme, comme ddjä le Ddcret sur les Eglises orienta- 

140 les catholiques, s’efforce de donner ä ce changement sa base thdologique. En



fait, le Ddcret sur l’oecumdnisme va beaucoup plus loin que le D6cret sur les 
Eglises orientales, puisque celui-ci restait dans une consid6ration ndgative: la 
"communicatio in sacris" n’offense pas toujours l’unitd de l’Eglise, alors que le 
D6cret sur l’oecum6nisme estime qu’en certains cas eile est "une expression au- 
thentique" des Iiens qui subsistent entre les Catholiques et leurs fröres chr6tiens. 
Et ceci vaut pour tous les chrdtiens.

Ce texte assez bref du no.8 du Ddcret sur l’oecumdnisme de Vatican II 
avait des antdcddents dans l’un des projets de Schemas proposds au Concile3, 
mais ä partir de lä il a situö le probldme dans une perspective nouvelle, celle de 
l’ensemble de ce ddcret, ä savoir la mise en relief des dldments qui unissent tou­
jours les chr6tiens malgrd les divisions. La formule essentielle s’en trouve dans 
l’affirmation que "ceux qui croient au Christ et ont regu validement le bapteme 
se trouvent dans une certaine communion bien qu’imparfaite avec l’Eglise catho- 
lique" (UR 3). "Une certaine communion": teile est la r6volution copernicienne 
opdrde par Vatican II. C’est eile qui fonde la nouvelle discipline en matiere de 
"communicatio in sacris".

Ces indications sur la "communicatio in sacris" du no.8 du Ddcret doivent, 
toutefois, etre lues conjointement avec celles du no.15 concernant les Eglises 
orthodoxes, car eiles s’dclairent rdciproquement. D’un cötd, l’intention du Con­
cile dtait donner une place particuliere aux Eglises orientales dans le probleme 
oecumdnique; de l’autre, la perspective adoptde dans le no.8 pour l’ensemble 
des chrdtiens baptisds dcvait etre ddveloppde dans la meme ligne pour les chrd- 
tiens orthodoxes auxquels la theologie catholique a toujours reconnu la validitd 
de leur c616bration eucharistique en raison de la succession apostolique. Aussi 
les indications qui donne ce no.15 sur la possibilit6 de la "communicatio in sa­
cris" avec les Orthodoxes doivent-elles etre lues d’abord dans le contexte de 
l’ensemble du paragraphe qui affirme la dimension eccldsiologique positive des 
cdldbrations eucharistiques orthodoxes, malgr6 leur s6paration de l’Eglise 
catholique: plus largement eiles doivent etre resitudes dans la perspective gdnd- 
rale de cette partie du III“ chapitre du Ddcret, consacrde aux Eglises d’ Orient 
qui sont pas en pleine communion avec l’Eglise catholique. A ces Eglises on re- 
connaft des notes d’eccldsialitd uniquement positives dont la convergence pcr- 
met de les considerer rdellement comme des Eglises au plan historique, liturgi- 
que et spirituel, au plan canonique et au plan thdologique (nn.14-17). En 
d’autres tcrmes, c’est par une considdration strictement thdologique que le Dd- 
cret sur l’oecumdnisme en vient ä tirer des consequences extremement larges 
concernant la "communicatio in sacris". Toute visde qui de prös ou de loin aurait 
quelque rapport avec le prosdlytisme est absolument etrangdre aux rddacteurs du 
Ddcret. Cet aspect des choses doit etre fortement soulignd, car il permet de dis- 
siper un certain nombre de graves malentendus qui se sont fait jour assez rapi­
dement et qui ont offusqud l’intention profonde du texte. En voici le passage qui 
nous concerne:

"Puisque ces Eglises, bien que sdpardes (de la communion romaine), ont, 
en vertu de la succession apostolique, de vrais sacrements, principalement le sa- 
cerdoce et l’eucharistie, par lesquels elles continuent ä nous etre unies par un 
lien trös dtroit, une certaine "communicatio in sacris", en certaines circonstances 
favorables et avec l’approbation de l’autoritd eccldsiastique, est non seulement 
possible, mais meme ä recommander".

Recommander (suadetur) la "communicatio in sacris" c’dtait lä, apparem- 
ment, une innovation considdrable, surtout de la part d’un concile, meme si cela 141



d6coulait de tout ce qui a dtd rappeld prdcddemment concernant la nouvelle op- 
tique oecura6nique de Vatican II.

Le D6cret sur l’oecum6nisme s’abstenait de donner des directives immd- 
diatement pratiques. Ceux qui prdsentdrent ces textes aux votes du Concile sou- 
ligndrent que la mise en application en serait prdcisde dans un "Directoire" qui 
en formulerait les normes pastorales aux consdquences canoniques'*.

3. Sur ce sujet une premidre partie de ce Directoire fut promulgde en 1967, 
deux ans et demi aprds l’approbation par le Concile des deux Ddcrets qui en 
traitaient. Nous ne pouvons entrer ici dans lc ddtail de ce texte assez ddveloppd 
(il occupe plus de la moitid de cette premidre partie du Directoire). Nous de- 
vons ndanmoins en mettre en lumidre certaines articulations principales.

Le premier principe du texte, postuld par les Ddcrets de Vatican II, mais 
non formuld jusqu’alors, est la distinction que fait le Directoire entre deux types 
de "communicatio": la "communicatio in spiritualibus" et la catdgorie particulidre 
que constitue ä l’intdrieur de celle-ci la "communicatio in sacris". La 
"communicatio in spiritualibus" (terme nouveau qui correspond plus ou moins, 
mais sans le recouvrir, ä celui de "communicatio in divinis" de l’ancien droit) 
peut contribuer ä promouvoir la recomposition de l’unitd entre les chrdtiens, car 
hors des limites visibles de PEglise (catholique) il existe des biens spirituels qui 
peuvent contribuer ä demander l’unitd ou ä manifester et ä renforcer les liens 
qui unissent encore les Catholiques aux autres chrdtiens. Tel est le premier prin­
cipe, par lequel s’ouvre ce traitement de la "communicatio in spiritualibus" 
(Directoire I, no.25; cfr. UR 3).

Second principe: les biens spirituels par lesquels les autres chrdtiens nous 
sont unis diffdrent d’un groupe de chrdtiens ä l’autre. Les possibilitds de 
"communicatio" ne seront donc pas les meines avec tous (Directoire I, no.26).

Troisiime principe: la "communicatio" doit pouvoir etre rdciproque dans la 
mesure du possible (ibid. no.27).

L’expression "communicatio in sacris" est rdservde ä ce qui est proprement 
culte liturgique et sacramentel (nn.30-31).

Deux parties du texte traitent ensuite des deux formes de la "communicatio 
in spiritualibus": la pridre commune, les formes qu’elle peut revetir et le lieu de 
sa cdldbration (nn.32-37), puis la "communicatio in sacris" proprement dite 
(nn.38-63). C’est bien sür cette seconde partie, la plus ddveloppde, qui apporte 
les innovations les plus considdrables en explicitant les indications des deux Dd­
crets conciliaires mentionnds ci-dessus.

Comme introduction gdndrale, le Directoire commence par citer simple- 
ment le no.8 du Ddcret sur l’oecumdnisme pour rappeier le principe de base. 
Suivent alors deux sections: la "communicatio in sacris" avec les frdres orientaux, 
et la "communicatio in sacris" avec les autres frdres sdpards.

La partie sur les Orientaux s’ouvre ä nouveau par une citation littdrale des 
lignes qui en traitent dans le no.15 du Ddcret sur l’oecumdnisme. Le texte affir- 
me ensuite que: "Entre l’Eglise catholique et les Eglises orientales sdpardes de 
nous il existe une communion assez dtroite en matidre de foi" et aussi la succes- 
sion apostolique, "ce qui offre la base eccldsiologique et sacramentelle qui per- 
met avec ces Eglises une certaine 'communicatio in sacris’, y compris dans 
Peucharistie" et qui avec l’approbation de l’autoritd eccldsiastique peut mdme la 
recommander (no.40).

Pour la pratique, le Directoire estime des plus opportun que l’autoritd ca- 
142 tholique compdtente ne prenne ses dispositions en matidre de "communicatio"



dans les sacrements qu’aprds consultation favorable des autoritds de l’autre Egli- 
se, en tenant compte surtout de la Idgitime r6ciprocit6 (nn.42-43), et en se con- 
formant aux coutumes liturgiques et disciplinaires de l’Eglise qui donne les sa­
crements (no.45).

Quant aux cas oü cette "communicatio" dans les sacrements est possible, le 
Directoire se montre trds large (pourvu que soit dvitd de part et d’autre tout 
soupQon de prosdlytisme: no.46): "Outre les cas de ndcessitd, on peut considdrer 
comme un juste motif pour recommander la "communicatio" dans les sacrements 
l’impossibilitd matdrielle ou morale de recevoir les sacrements dans sa propre 
Eglise pour un temps prolongd ou en raison de circonstance particulidres pour 
que le fiddle ne soit pas privd sans raison Idgitime du fruit spirituel des sacre­
ments (no.44).

Les paragraphes suivants indiquent de manidre ddtaillde les autres prati- 
ques oü la "communicatio in sacris" est possible ou meine souhaitable, et les con- 
sdquences canoniques qui en ddcoulent: prdcepte dominical, parrain de bap- 
teme, tdmoin de mariage, participation au culte, prdsence officielle des ministres 
aux actes cultuels de l’autre Eglise, usage des ddifices et objets sacrds, institu- 
tions catholiques (nn.46-54).

Vient enfin la section sur la "communicatio in sacris" avec les autres chrd- 
tiens. Ici encore le texte commence par un principe directeur d’ordre eccldsio- 
logique:

"La cdldbration des sacrements est une action de la Communautd cdldbran- 
te accomplie dans la Communautd elle-meme, dont eile signifie l’unitd dans la 
foi, le culte et la vie. Aussi lorsque fait ddfaut cette unitd de foi ä l’dgard des sa­
crements la participation des frdres sdpards avec les Catholiques, surtout dans 
les sacrements d’eucharistie, de pdnitence et d’onction des infirmes, est inler- 
dite" (no.55). On a ici l’explication du premier membre du principe que posait le 
no.8 du Ddcret sur l’oecumdnisme: la manifestation et signification de l’unitd in- 
terdit habituellement la "communicatio in sacris".

Mais vient, immddiament aprds, l’explicitation du second membre de ce 
meme principe:

"Toutefois, comme les sacrements sont ä la fois des signes de l’unitd et des 
sources pour procurer la gräce, pour des motifs suffisants l’Eglise peut permet- 
tre qu’on y admette certains frdres sdpards". Les conditions en seront: le danger 
de mort, l’urgente ndcessitd (persdcution, incarcdration); la requete spontande 
du frdre sdpard qui ne peut accdder ä un ministre de son Eglise; la foi conforme 
ä celle de l’Eglise catholique en ces sacrements; la bonne disposition spirituelle.

La rdciproque s’applique ä un catholique en des circonstances similaires, 
du moment qu’ils s’adresse ä un pretre validement ordonnd selon les critdres de 
l’Eglise catholique (no.55).

Faisons une simple remarque sur le second membre du principe tird du 
no.8 du Ddcret sur l’oecumdnisme. Les sacrements sont signes de l’unitd, mais 
ils sont aussi "sources de la gräce qu’ils procurent". On a lä, hdritde du Ddcret 
conciliaire, une apparente Opposition, voire une apparente contradiction entre 
une visde proprement eccldsiologique: l’unitd de l’Eglise signifide par le 
sacrement; et une visde qui semble plus individualiste: les sacrements comme 
sources de gräce ä procurer.

De cette apparente contradiction, ressentie par beaucoup, vont naitre des 
malentendus qu’il sera fort difficile de dissiper par la suite. Au moment meme

143



oü dtait publi6 le Directoire des pressions venaient de divers cötds en faveur 
d’une gdndralisation de la pratique de "l’intercommunion", qui durant quelques 
ann6es ont crdd une certaine confusion. Ces pressions ont eu cependant plusi- 
eurs avantages. En particulier, elles on contraint PEglise catholique ä rdfldchir 
plus profonddment sur les principes meme de la "communicatio in sacris" dans 
l’eucharistie. Deux trös bons documents en sont sortis: l’Instruction du Secrdta- 
riat romain pour l’unit6 des chr6tiens, en 1972 "sur le cas d’admission des autres 
chr6tiens ä la communion eucharistique dans l’Eglise catholique"3, et, un an 
aprds, la Note sur certaines interprdtations de cette Instruction*. Nous y revien- 
drons plus loin dans une rdflexion sur la theologie de la "communicatio in sacris" 
dans l’Eglise catholique.

III. La discipline sanctionnde par le nouveau Code latin

En 1983 a dtd promulgud par le Pape Jean-Paul II le nouveau Code de 
droit canonique de l’Eglise latine qui remplace celui de 1917. Laissant de cötd, 
comme nous l’avons fait jusqu’ä prdsent, la question des mariages mixtes, nous 
retiendrons que trois canons parlent de la "communicatio in sacris". Le premier, 
le can.844, condense en cinq paragraphes les dispositions du Directoire oecumd- 
nique de 1967 concernant la participation aux sacrements de la pdnitence, de 
l’eucharistie et de l’onction des malades, de part et d’autre. Le can.908 interdit 
aux pretres catholiques la concdldbration de l’eucharistie avec des ministres 
d’autres Eglises. Le can.1365 prdvoit que le coupable de "comunicatio in sacris" 
interdite sera puni d’une juste peine.

Commengons par le can.844 qui est vraiment novateur. Divisd en cinq para­
graphes, il commence par affirmer dans le premier que "les ministres catholi­
ques administrent licitement les sacrements aux seuls Catholiques, qui ä leur 
tour ne les regoivent licitement que des seuls ministres catholiques, dtant sauves 
les dispositions des par 2, 3 et 4 du meme canon, et celles du can.861 par 2. Ce 
dernier canon ne nous concerne pas ici. Par contre, il faut bien noter que le 
principe eccldsiologique qui rdserve l’administration et la rdception des sacre­
ments aux seuls membres de l’Eglise en pleine communion est conforme en soi ä 
toute la tradition. Il est bien qu’il ait dtd rdaffirmd, car la pratique de la 
"communicatio in sacris", meme quand eile est autoris6e et licite selon les dispo­
sitions des autres paragraphes de ce canon 844 reste de soi une anomalie due ä 
l’dtat de division persistant entre les chrdtiens.

Les quatre paragraphes qui suivent concernent les cas qui peuvent se 
pr6senter:

Paragraphe 2: En cas de n6cessit6 ou de vraie utilitd spirituelle, le Catholi­
que qui ne peut recourir ä un ministre catholique pour une raison soit physique 
(par exemple la distance), soit morale (par exemple une impossibilitd 
psychologique), peut demander les sacrements de pdnitence, d’eucharistie et 
d’onction des malades ä un ministre non catholique, du moment que: 1. il n’y a 
pas danger d’erreur ou d’indiffdrentisme; 2. dans PEglise de ce ministre non ca­
tholique existent des sacrements valides, c’est-ä-dire tenus pour tels par l’Eglise 
catholique; ce qui est le cas des sacrements donnds par l’Eglise orthodoxe.

Paragraphe 3: Les ministres catholiques peuvent donner ces memes sacre­
ments aux membres des Eglises orientales non catholiques, c’est-ä-dire aux 
membres des Eglises orthodoxes, et aussi aux membres d’Eglises non orientales 

144 dont les sacrements sont tenus pour valides par le Saint-Sidge. On note ici une



double difference avec le paragraphe qui prdedde: a) les Eglises orientales sopt 
distingudes des autres Eglises qui ont des sacrements valides; b) le siege de 
Rome est l’autoritd compdtente pour dtablir qu’il y a paritd entre la validitd des 
sacrements de ces Eglises et les sacrements des Eglises orientales, Que ces deux 
points soient mentionnds ici et non dans le paragraphe prdeddent peut surpren- 
dre, car dans ce par 3 il s’agit de chrdtiens d’une autre Eglise qui demandent des 
sacrements - valides par hypothdse - ä un ministre de l’Eglise catholique; dans le 
paragraphe prdeddent oü il s’agissait de fiddles catholiques qui demandaient ces 
sacrements ä des ministres d’une autre Eglise, on ne distinguait pas explicite- 
ment entre les Eglises orthodoxes, dont l’Eglise catholique tient les sacrements 
pour valides, et les autres Eglises oü un tel jugement n’est pas ndeessairement 
aussi dvident. En outre, on ne disait pas quelle autoritd devait porter ce juge­
ment de validitd. Ainsi ä premidre vue le canon semble-t-il plus sdvdre pour ad- 
mettre un chrdtien d’une autre Eglise aux sacrements catholiques que pour au- 
toriser un Catholique ä participer aux sacrements d’une autre Eglise dont les sa­
crements sont tenus pour valides.

Enfin, on reldvera la double condition subjective requise du chrdtien de 
l’autre Eglise pour pouvoir recevoir ces sacrements: qu’il les demande spontand- 
ment, ceci pour dviter tout soupgon de prosdlytisme; qu’il soit correctement dis- 
posd, c’est-ä-dire qu’il soit dans les conditions spirituelles requises pour recevoir 
ces sacrements avec fruit.

Paragraphe 4\ En cas de danger de mort ou d’une autre grave ndcessitd ur­
gente, un ministre catholique peut donner ces memes sacrements aux autres 
chrdtiens, c’est-ä-dire ä ceux dont les sacrements ne sont pas tenus pour valides 
d’aprds l’apprdciation catholique, le bapteme - bien sür - dtant toujours exceptd. 
Plusieurs conditions sont posdes: 1. Pour juger de la ndcessitd grave et urgente, 
c’est l’dveque qui est compdtent ou dans les cas plus gdndraux la Confdrence 
episcopale; 2. que le chrdtien en question ne puisse accdder ä son propre 
ministre; 3. qu’il demande spontandment ces sacrements; 4. qu’ä l’dgard de ces 
sacrements il ait la foi catholique et soit spirituellement bien disposd.

Voici quelques observations sur ce paragraphe: Tout d’abord, alors que le 
Directoirc oecumdnique de 1967 (no.55) parlait seulement d’une "ndcessitd ur­
gente" et donnait comme exemple la persdeution ou l’emprisonnement, qui sont 
l’un et l’autre des conditions exceptionelles, tout en envisageant aussi la possibi- 
litd d’autres cas de ndcessitd urgente, le can.844 par.4 ajoute que cette "urgente 
ndcessitd" doit aussi etre "grave". Remarquons que l’"Instruction sur les cas 
d’admission" du Secrdtariat pour l’Unitd des Chrdtiens, en 1972, interprdtant le 
Directoire, parlait de "ressentir un sdrieux besoin spirituel" (no.4), de "grande 
ndcessitd spirituelle" (no.6). Quoi qu’il en soit des ddterminations indiqudes - nd­
cessitd grave, urgente, grande; besoin sdrieux - on notera que par sa nature 
l’accds aux sacrements se situe toujours dans ces catdgories. Il exclut les raisons 
de convenances, ä plus forte raison la Idgdretd; quant ä la "ndcessitd urgente" 
bien des facteurs peuvent entrer dans son apprdeiation.

Par ailleurs, "ne pas pouvoir recourir au ministre de sa propre communau- 
td" - sans autre prdeision - peut etre Idgitimement interprdtd, comme cela est dit 
au par.2 du recours impossible au ministre catholique, d’une impossibilitd soit 
physique, soit morale.

En outre, ici encore, la demande doit etre spontande de la part du chrdtien 
appartenant ä cette communautd, ce qui a pour but premier d’empecher le pro­
sdlytisme. 145



Enfin, le nouveau Code stipule que la foi de ces chrdtiens dans les sacre- 
ments qu’ils demandent ainsi ä l’Eglise catholique doit etre celle de l’Eglise ca- 
tholique (fidem catholicam), alors que le Directoire (no.55) parlait seulement de 
"foi conforme ä la foi de l’Eglise catholique en ces sacrements” (fidem 
consentaneam), ce qui est certainement plus vague7. Pourtant cette formulation 
du Directoire prdsentait ddjä une difficultd de principe, car eile parait dissocier 
la foi dans le sacrement de la foi ä l’Eglise, teile que la professe l’Eglise catholi­
que. Cette impression de dissociation dtait meine renforcde par le beau texte de 
l’"Instruction" de 1972 sur laquelle nous reviendrons, car ä juste titre eile souli- 
gne le lien entre la rdception des sacrements et l’appartenance eccldsiale. De- 
mander une "foi conforme" pouvait s’entendre de manidre assez souple; 
"manifester la foi catholique ä l’dgard des ces sacrements" est une exigence plus 
rigoureuse. En toute hypothdse la difficultd viendra de l’interprdtation donnde ä 
cette norme: plus le chrdtien non catholique est instruit et plus restreinte devrait 
etre pour lui la possibilitd de manifester la foi catholique", puisque, par hypo- 
thdse, il adhdre pleinement ä son Eglise ou ä sa Communautd dont il est un 
membre de bonne foi.

Paragraphe 5: Les dispositions des paragraphes prdcddents ne peuvent etre 
traduites en normes gdndrales de la part des dveques ou des Confdrences dpis- 
copales qu’aprds consultation de l’autoritd compdtente, au moins locale, de 
l’Eglise ou de la Communautd non catholique intdressde. Cette disposition se 
trouvait ddjä indiqude dans les Ddcrets de Vatican II sur les Eglises orientales 
catholiques (no.29) et sur l’Oecumdnisme (no.15). Remarquons, toutefois, qu’il 
ne s’agissait que d’une recommandation assez vague ("si Casus ferat, auditis etiam 
hierarchis Ecclesiarum seiunctarum”\ "approbante auctoritate ecclesiastica", oü 
\’"auctoritas'' en question est aussi celle de l’Eglise ou Communautd sdparee).

Le Directoire de 1967 allait, au contraire, plus loin que ce par.5 du canon 
844, puisqu’il demandait que la consultation avec l’autoritd compdtente ait don- 
nd un rdsultat favorable, tout au moins en ce qui concerne les Orthodoxes. Ici le 
rdsultat de cette consultation prdalable n’est plus pris directement en considdra- 
tion, mais on remarque que: 1. dans le cas de normes gdndrales la consultation 
de l’autoritd intdressde est obligatoire ("... ne ferant, nisi post consultationem..."); 
2. eile s’applique ä tous les cas prdvus par le par.2, 3 et 4 du can.844, c’est-ä-dire 
qu’elle concerne toutes les Communautds chrdtiennes et non les seuls Orthodo­
xes.

Le can.908 interdit aux pretres catholiques la conceldbration eucharistique 
avec des ministres d’autres Eglises ou Communautds eccldsiales qui n’ont pas la 
pleine communion avec l’Eglise catholique. Ce canon, nouveau dans sa formula­
tion, se rdföre ä des cas prdcis et rdcents, mais il ne fait, bien sür, que reprendre 
une doctrine ancienne: les ministres de l’Eglise catholique ne peuvent concdld- 
brer avec ceux d’une autre Eglise ou Communautd sdparde, puisque la concdld- 
bration est par excellence signe de la pleine communion eccldsiale (cfr.UR 15). 
Concdldbrer dans ces conditions serait poser un acte mensonger que, de soi, ne 
pourrait pas excuser la "salus animarum" ou la "gratia procuranda". Nous disons 
bien, toutefois, "de soi", car les faits d’histoire sont parfois plus complexes que 
ne le laisse supposer le principe.

Le can.1365, enfin, requiert que le coupable de "communicatio in sacris" in- 
derdite soit puni par une juste peine. Faisons seulement quelques brdves 
remarques: 1. le coupable doit etre puni; il n’y a pas de peine prdvue "latae sen- 

146 tentiae". 2. La "suspicion d’hdrdsie", hdritde de l’ancienne Inquisition, qui frap-



pait ceux qui avaient en quelque manidre participd aux cultes des autres chrd- 
tiens (can.2316, cfr.can.1258), a disparu du nouveau Code. 3. S’il y a une inter- 
diction portde par ia loi, son infraction suppose une peine et, assurdment, une 
peine juste. En effet, le minimum ä prdvoir, si une disposition canonique interdit 
quelque chose, est que son infraction devra etre punie. Le canon ne pouvait 
donc dire moins pour rdprimer la "communicatio in sacris" interdite, puisque 
l’apprdciation de la peine ä appliquer est laissde entidrement au juge.

Conclusion: Quelques questions d’ecclisiologie

Le nouveau Code de droit canonique de l’Eglise latine a donc sanctionnd 
une longue maturation thdologique et pastorale concernant la "communicatio in 
sacris". Cette 16gislation nouvelle semble contredire apparemment celle qui fut 
en usage durant des sidcles. En fait, la contradiction est seulement apparente.

Les principes thdologiques, en effet, qui fondent le refus ou, au contraire, 
l’acceptation d’une certaine "communicatio in sacris" restent les memes. Ce sont 
les considdrants qui se sont affinds et la Situation pastorale globale qui a changd 
par la naissance du mouvement oecumdnique contemporain, c’est-ä-dire par la 
volontd de tous de retrouver l’unitd perdue en valorisant d’abord les dldments 
d’unitd qui persistent et maintiennent entre les chrdtiens "une certaine communi- 
on".

Les considdrants se sont affinds: On le constate par exemple dans 
l’excellente rdflexion de thdologie sacramentaire et eccldsiologique que propose 
rinstruction sur les cas d’admission des autres chrdtiens ä la communion eucha- 
ristique dans PEglise catholique", publide en 1972 par le Cardinal Willebrands et 
Mgr Hamer, et ä laquelle nous nous sommes ddjä rdfdrds plusieurs fois. Ces 
principes thdologiques ont dtd repris l’annde suivante dans la "Note sur certaines 
interprdtations de l’Instruction", signde par le meme Cardinal Willebrands et le 
nouveau Secrdtaire Mgr Charles Moeller. Pour faire bref, nous croyons süffisant 
de reprendre un passage de cette "Note" qui resume ['"Instruction”:

"Les principes fondamentaux de l’Instruction sont les suivants:
a) II y a un lien indissoluble entre le mystdre de l’Eglise et le mystdre de 

l’eucharistie, entre la communion eccldsiale et la communion eucharistique; par 
elle-meme, la cdldbration de l’eucharistie signifie la pldnitude de la profession 
de foi et de la communion eccldsiale (cfr. Instruction, no.2, a, b, c).

b) Pour les baptisds, l’eucharistie est un aliment spirituel, un moyen de les 
faire vivre de la vie meme du Christ, de les incorporer profonddment ä lui, et de 
les faire participer plus intensdment ä toute l’dconomie de son mystdre (cfr. 
Instruction, no.3)a.

Trds justement l’Instruction avait relevd, en effet, que: "Aliment spirituel 
qui a pour effet d’unir la personne du chrdtien au Christ Jdsus, l’eucharistie n’est 
en aucune fa^on le moyen de satisfaire des aspirations exclusivement individuel­
les, aussi dlevdes soient-elles. De l’union des fideles avec le Christ, Tete du corps 
mystique, rdsulte l’union des fiddles entre aux"5’.

Et un peu plus loin l’Instruction ajoutait:
"Le besoin spirituel de l’eucharistie ne concerne donc pas seulement la 

croissance spirituelle personnelle, mais en meme temps et insdparablement no- 
tre insertion plus profonde dans l’Eglise du Christ ’qui est son corps, la pldnitu­
de de Celui qui est rempli, tout en tout’ (Eph 1,23)"'°.

147



Toute cette perspective du lien entre le sacrement et PEglise est tout ä fait 
traditionelle. C’est celle que depuis toujours vivent l’Orient comme l’Occident 
chrötiens. Mais le mouvement oecumönique a amen6 ä en percevoir les implica- 
tions avec plus d’acuit6.

En outre, comme on l’a notö plus haut, la tradition occidentale, romaine en 
l’occurrence, a marquö trös fortement, surtout depuis la lutte contre le Donatis- 
me au IV" et au V" siöcles, le fait que si les sacrements sont confi6s par le Christ 
ä l’Eglise et ä eile seule, c’est le Christ lui-meme qui en est le maitre. En consö- 
quence, l’existence du sacrement, sa "validit6", ne d6pend pas tant de la dignitö 
morale du ministre, ni meme de sa foi, que de sa volontö d’agir en tant que mini- 
stre de l’Eglise du Christ. Dans cette action tout se tient, bien sür, et ä en dis- 
joindre les ölöments on aboutit facilement ä des situations paradoxales, voire ab­
surdes, que les thöologiens n’ont pas toujours övitöes entiörement (en Orient 
comme en Occident); mais il reste que la base de l’action oecumönique, la re- 
conriaissance mutuelle de l’autre comme fröre chrötien, söparö mais fröre quand 
meme, se fonde sur les ölöments qui le rattachent ä l’unique Eglise du Christ, 
qui sont d’abord sa foi au Christ et le bapteme par lequel l’Eglise intögre sacra- 
menlellement cette foi au Christ. Explicitement ou seulement implicitement tou- 
tes les Eglises qui prennent part au mouvement oecumönique contemporain ad- 
mettent ces principes.

Par ailleurs, la tradition catholique a toujours tenu que les sacrements sont 
donnös pour le salut des hommes, en sorte que, avec des modalitös difförentes 
suivant les opportunitös pastorales et les besoins des diverses öpoques, mais 
avec une ögale conviction de principe, l’Eglise a fait montre d’une profonde 
flexibilitö et compröhension pour permettre, meme dans ces cas extremes, ä tous 
les hommes d’avoir part ä l’unique salut donnö par le Seigneur Jösus venu pour 
rassembler les enfants de Dieu dispersös.

Cependant, comme chacun sait, ce n’est pas sur des cas d’exception que se 
construit la saine thöologie de l’Eglise et des sacrements, mais bien sur la prati- 
que normale et habituelle. Pour cette raison, quelle que soit la "communicatio in 
sacris" que l’on puisse accepter pour permettre aux chrötiens d’avoir part ä 
l’unique salut, il restera toujours qu’une teile "communicatio in sacris" entre 
chrötiens appartenant ä des communautes söparöes (et non pleinement et visi- 
blement unics comme le veut le Seigneur) demeure une solution boiteuse, provi- 
soire par döfmition, dans l’espörance que ce meme Seigneur nous donne de re- 
trouver la communion plöniöre dans la foi, les sacrements et la vie ecclösiale.

Ceci ötant clairement affirmö, il demeure pourtant lögitime de considörer 
que le döveloppement du mouvement oecumönique a cröö une Situation ecclö- 
siologique nouvelle. Meme si les principes catholiques qui fondent l’extension de 
la "communicatio in sacris” sont inchangös, cette extension cröe par eile meme 
un "ötat" de PEglise qui est nouveau dans son ouverture et sa compröhension. En 
ce sens, si l’ölargissement de la pratique de la "communicatio in sacris" vise 
d’abord au bien spirituel des personnes, il se röpercute sur les relations entre les 
Eglises et peut contribuer au rötablissement de la pleine communion ä laquelle 
tous nous aspirons.

148



Notes

1 Publi6 dans L’Osservatore Romano du 6 juin 1948, le "Monitum" est don- 
n6 en traduction fran^aise dans le fascicule d’lstina qui publie et commente le 
D6cret sur l’Oecum6nisme de Vatican II: Le Ddcret conciliaire sur l’Oecumd- 
nisme Unitatis Redintegratio, in: Istina, 10 (1964), p.493s.

2 Ibid., pp.494-499.
3 C’est le chapitre XI du premier schdma "De Ecclesia". Ce chapitre, con- 

sacrd ä l’oecumdnisme, traitait longuement de la "communicatio in sacris" au 
no.54. On en trouvera la traduction frangaise dans le meine fascicule d’lstina, 
op.cit.(l), p.472.

4 Le Directoire oecum6niquc avait dtd annoncd aux Pdres conciliaircs par 
Mgr J.-M. Martin, archeveque de Rouen, dans la "Relatio" qu’il leur prdsentait 
concernant les trois premiers chapitres du sch6ma de Ddcret sur l’Oecumdnisme 
en 1963 (Relatio super Schema Decreti De Oecumenismo, Typis Polyglottis Va- 
ticanis, MCMLXIII, p.15.). A son tour Mgr Charles Hclmsing, Eveque de Kan­
sas City, terminait la "Relatio” par laquclle il prdsentait au Concile, en 1964, le 
schdma de Ddcret amendd, en demandant aux dveques leurs suggestions pour le 
Directoire en cours d’dlaboration (Relatio super Schema emendatum Decreti 
De Oecumenismo, p-9.).

5 Publide dans le Service d’information du Secrdtariat pour l’unitd des 
chrdtiens, no.18, III/aoüt 1972, pp.3-8.

6 Ibid., no.23,1/1974, pp.25s.
7 La "Note" de 1973 prdcise que la "foi conforme ä celle de l’Eglise catholi- 

que concernant ce sacrement" ne se limite pas seulement ä l’affirmation de la 
"prdsence rdelle" dans l’eucharistie, mais implique la doctrine eucharistique teile 
que l’enseigne l’figlise catholique. C’est pour cette raison certainement que le 
nouveau Code requiert la "fidem catholicain".

8 Loc.cit., p.25.
9 Loc.cit., p.4.
10 Loc.cit., p.5.

149



Pagina bianca



COMMUNION BETWEEN ORTHODOX AND CATHOLICS IN THE 

XIII™ CENTURY: SOME POSITIVE ASPECTS

Ioannes E. Anastasiou, Thessaloniki

When we say positive aspects on communion, we mean those aspects which 
are not based on the strict spirit of the ancient canons, but on the spirit of love, 
tolerance and the Service of Christian need. Such views are known to have exi- 
sted in the XIII"* Century and were expounded by Demetrios Chomatianos or 
Chomatenos, Archbishop of Ochrid.

He was born in Constantinople, where he had the office of chartophylax; he 
was very well known for his education, which was chiefly in canonical matters, 
and many sought his counsel asking him to solve questions regarding canonical 
subjects. He was a man of strong personality, statesmanship and he took bold in­
itiatives. When Theodore Doukas Komnenos, the despot of Epirus, seized Thes­
saloniki and planned to liberate Constantinople from the domination of the 
Franks, he invited Chomatianos to Thessaloniki, where Chomatianos crowned 
him emperor (1222), which the Metroplitan of Thessaloniki had refused to do.
This fact brought about a division between the State and the Church.

Archbishop Chomatianos had open views on liturgical relations between 
Orthodox and Catholics even in the XIII"* Century, after the capture of Con­
stantinople by the Franks and a great part of Greece had become dominated by 
the Latins (one of the consequences of this conquest, therefore, was a natural 
Opposition against and hatred of the conquerors). Here we have a prelate who 
calmly and coolly thought about the relationship between the Latins and the 
Greeks and kept himself above antipathy and hatred. In his works,there are four 
questions and answers referring to the relations with Latins and one with the Ar- 
menians, All these questions were submitted by the Metropolitan of Dyrrhachi- 
um, Constantine Kavasilas. Three of the questions were submitted to Ioannis, 
Bishop of Kitros1, and the other two to Demetrios Chomatianos2. It has been ac- 
cepted by scholars, that all answers belong to Chomatianos and we examine the­
se here under this hypothesis3. Let us note here that it is the Metropolitan of 
Dyrrhachium who submits the questions because in this port city of Albania, just 
across from Italy, there were many Latins and the local population had frequent 
peaceful or martial contacts with the neighbours across the Adriatic Sea.

Questions and answers refer to liturgical relations between Orthodox and 
Catholics, to the value of objects blessed by Latins and other similar problems.
All these questions must be examined separately as we cannot classify them in 
groups.

The first question which was submitted to Ioannis of Kitros refers to an Ob­
servation of Metropolitan Kavasilas, who says that a custom prevails in the coun- 
try that azymite (catholic) priests are ordained by our bishops. He then asks, 
whether this is right or not. As we said already, these questions belong to the 
XIII**- Century; if that custom prevailed, it is obvious that there existed a 
communicatio in sacris with Latins, which extended even to ordinations, and no 
one was bothered by it. The answer is problematic; he cites c.92 of St.Basil, who 
says that it is apostolic to remain faithful to traditions which have taken roots in 
the Church by long-time usage“. About this custom he cannot give an opinion 151



that it must prevail, because even though it has been in use for a long time, we 
do not know whether it has been confirmed by an ecclesiastical synod. For the 
laws Order that a custom should prevail that has been confirmed by a synod, and 
if it is not so, it is to be entirely rejected. And this custom of the Ordination of 
priests must be examined by that criterion: if it happened to have been confir­
med by a synod, then let it prevail, but if not, we must refer it to the synod for 
examination, because all matters examined by the synod are better and more Sta­
hle than those for which an isolated decision is taken. We see that this answer is 
not clear; Chomatianos accepts the idea that the custom is of long duration, he 
does not say that such ordinations are forbidden, but he says that they must be 
examined by the synod, which would take a long time; it is doubtful if responsi- 
ble parties would ever ask the synod and in the meantime these ordinations 
would continue.

The second question is related with a practical topic of everyday life for the 
Christians. In some places, when Orthodox died, funeral Service was sung by 
priests of both confessions and they were buried in Latin cemeteries; the same 
happened with Latins. Is there any penance for this practice or not? We see 
here that there was a peaceful coexistence of Orthodox and Catholics, which was 
manifested even in burying the dead of either confession by priests of both con­
fessions. The answer says that there are two evident and great things which make 
the Orthodox differ from the Latins; the first and great is the doctrine about the 
Holy Spirit and the other, which is not of equal importance, is the azymes; but 
the reading of Scriptures, prayers, singing, churches, veneration of the Holy 
Cross and sacred icons, are common to both, them and us. In this way neither is 
it incompatible nor does it damage piety for Latins to be buried in Greek ceme­
teries and for the funeral Service to be sung together by Latin and Greek priests. 
Because the location does not make dead persons rejected by God and funerals 
of Latins are not pagan, but come out of our divine Scriptures.

But if anyone thinks that this is not correct, let him recall that in old times 
the impious rulers mixed many of the saint bodies with dead bodies of animals 
or threw them in places full of mud, but the grace given to the saints remained 
intact and to them belongs the Jerusalem on high, the earth of the meek. We can 
also Find graves of impious kings in our sacred churches as, for examples, the 
grave of Julian the Apostate in the church of the Holy Apostles in Constantino- 
ple.even of other non believers in other churches; and the burial of them in such 
places is not to their profit, as their disbelief remains and the eternal fire of hell 
is theirs. The burial of Orthodox Christians in Latin cemeteries is blameless, be­
cause there is the sacred Cross there and icons venerated and duly placed. To 
this we may add the Gospel saying: "Let the dead bury their own dead"3, mean- 
ing that burial signifies destruction. So it is not necessary for those who live for 
the other world to take serious care of the burial nor to seek for this purpose 
some chosen places. The author uses logical arguments to Support his opinion 
and he does not refer to c.9 of Laodicea which forbids entering into the cemete­
ries of heretics.

In later times it was prohibited to sing the burial ceremony for non Ortho­
dox people or to bury them in Orthodox cemeteries.

Patriarch Kallinicos II (1694-1704) writes to the Metropolitan of Larissa 
and forbids the singing of funeral prayers for Latins.

Later in Arta there was a custom that French people confessed to Ortho- 
152 dox priests, received Holy Communion and were buried in the Orthodox ceme-



teries. The Metropolitan of Arta asks if they ought to preserve this custom. Pa­
triarch Jeremias III (1716-1726, 1732-1733) answers that this custom should be 
stopped. If these French people want to abandon their confession and accept 
the Orthodox dogma, then they will continue to receive communion and be bu- 
ried in the Orthodox cemeteries.

Of the qucstions addressed to Demetrios Chomatianos there first comes an 
essential one. He is asked if the azymes which are blessed by Latins are sacred 
or common; he asks the same about the vessels, which they use in the liturgy, 
vestments and any other similar object; also whether it is reasonable to wear a 
ring. In his answer Demetrios first mentions c.70 of the Holy Apostles, cc.37 and 
38 of the Synod of Laodicea, and c.60 of Carthage, which forbid feasting with 
heretics and Jews and receiving azymes from thein or concelebrating with them. 
These canons were passed in the IV“' Century, when Christians, Jews and pagans 
lived in the same towns and neighbourhoods and had friendly and social rela- 
tions, and so exchanged presents. But that coexistence also created more serious 
situalions, such as the mixed marriages with heretics. C. 31 of Laodicea forbids it 
and decrees that those who want to contract a marriage with a heretic must re- 
quire that he first becomes Christian, without mentioning what is to happen with 
people who already were married. Chomatianos says that the azymes of the La­
tins are not mentioned in the canons, as they were later introduced in the Ro­
man Church. When this custom appeared, many of ours, with an excessive zeal, 
wrote books and rejected it as degenerate. Not only this, but they also rejected 
the other doctrine of the Latins concerning the procession of the Holy Spirit as 
incompatible and many others of their customs as odious and not consonant with 
the Catholic Church. But there are also others who showed a Philanthropie atti- 
tude on the subject and pitied the Latins, thinking that they were hard, arrogant 
and many times mixed up with barbarian customs. The only Latin belief they did 
not give their consent to is the doctrine of the procession of the Holy Spirit. One 
of those is the most learned Archbishop of Bulgaria, Blessed Theophylact. He 
sends a homily to Nicolaos, Deacon and later Bishop of Malessova, in which af- 
ter having accused them for their defects he continues: "I believe that there is no 
need to return for some of their customs, for others there is need of a moderate 
return and such iittle advantage to the Church, if this would even be of profit for 
it. But 1 think that one thing makes the communion with the Latin impossible 
and that does harm to the heritage of the Son, which I will show you and censure 
so much, as it is possible". And after a few more he adds: "This fact is the inno- 
vation they made by adding to the Symbol of Faith, declaring that the Holy Spirit 
proceeds from the Father and the Son". And saying more he proceeds:

"Because regarding the offering of azymes there is a great and warm zeal to 
many people, who would like to die before they should abolish that doctrine; 
there are also others who because of their own passion are partial to this doctri­
ne, which is a devil’s trap, according to St.Paul. We are going on to say what is 
proper later. To the people of the West if there is something wrong regarding 
the doctrine which shakes the faith, like the addition regarding the Holy Spirit, 
there is a great danger, when we do not demand the correction, because who 
forgives it, he is unpardonable. This is true, even though they speak from the 
throne ’which is high up’, put forth the confession of Peter, bring about the bles- 
sing coming from it, and shake the keys of heaven".

And then our author, after citing many others, adds“:
153



"We shall not be hard on Latins neither on the matter of azymes [Latins 
have used unleavened bread since the XI'” Century], nor of fasting, nor for many 
others we already have enumerated (except strangled meat, of which some La­
tins do not want to hear even the name). For all these customs, many peoplc 
think that Latins are in error; but for one who knows the history of the Church, 
not any custom divides the Church, but only that one which refers to the diffe- 
rence of doctrine. But there are customs which these wonderful judges have ta- 
ken as faults; some of them came forth from piety, others from oeconomia, 
which regularizes a weakness of soul or body, as is the case of monks who eat 
meat when they are sick. These things cannot separate us and if my discourse 
would not go in length, I could show you thousands of customs which the ancient 
Fathers gave for kind treatment of brother souls7 because they knew how not to 
please themselves but everyone of their fellow men for edification. But now (woe 
to our dropsy) we say: Who is my fellow man8?, and we try very hard to stand by 
our own will".

And then he vehemently accuses those who very much and without any 
distinction criticize the Latin customs and find great faults in them. In various 
nations the preaching of Christ is accepted and we must not examine the faults 
of their customs, only if there are any differences in the doctrine we must avoid 
them as bad maladies, because only evil doctrines can separate us. Therefore 
neither the azymes blessed by the Latins, nor vessels containing and serving in 
blessing them, nor their vestments nor anything other can we consider as 
common; well, how then the invocation of the name of the Lord seals them and 
the sacred words in the liturgy of St James bless them? But if somebody says that 
since the azymes of the Latins are not common, we without blame can also par- 
take of them, he will hear that since they have the custom to offer azymes and we 
use leavened bread, it is impossible for them and us to suppress the tradition, 
unless the one part comes over to the other and follows its communion. But as 
they consider our sacred things holy, so do we and we are not mistaken. Because 
the ordinations of heretics are also accepted by Orthodox when the heretics be- 
come Orthodox, if they have been ordained according to the tradition of the Fat­
hers. As to wear a ring, for those who walk in spirit is to be taken spiritually; be­
cause Christ is the bridegroom of the Church, he is also the one of pure and Vir­
gin souls. In the same way the prelates of Churches of every place are called bri- 
degrooms, having received a ring as seal of the Spirit; because also the Saviour 
by his finger, i.e., by the Holy Spirit, drove out demons, as he said to disobedient 
Jews who maintained that he had the Beelzebuth9; the returned prodigal son 
was also adorned with a golden ring‘°. So Latins wear the ring, as they believe 
that they are betrothed to the Church, therefore there is no blame to them. Early 
Christians wore rings and Tertullian complains about this. Cyprian and Hierony­
mus caution against this vanity, St.Augustine speaks about the bishop’s ring as a 
seal and it is probable that from this practica! usage the ring became a sign of 
episcopal office. The ring eventually became a sign of the bishop’s marriage to 
his see and in the X'” Century the wearing of rings by bishops became an accep­
ted custom. They were of gold with a simple stone to be worn on the fourth fin­
ger over the gloves during pontifical mass.

The next question asked whether is allowed to a bishop to enter Latin chur­
ches and venerate, when he is invited by them, and whether he can give them 
blessed bread {avr i öa>pov) when they come to the liturgy of the holy 

154 Church.



In his answer Chomatianos first observes that there are some of the Latins 
who do not differ from us as regards the customs, doctrinal and ecclesiastical 
matters, and they seem to be indifferent, going to both Churches. As it is our 
duty and right to be hard to those who differ from us in the doctrine of the Holy 
Spirit, so it is right for a bishop to condescend to those, who do not believe in 
that doctrine, and go to the church with them, because he is entrusted with the 
oeconomia and he is dealing with oeconomia of souls. Therefore when he is invi- 
ted to their churches he will go unhesitatingly, because they also venerate the 
holy icons and use them in their churches; and when they come to our churches, 
they will give them the blessed bread because this custom has the power to draw 
them step by Step to our sacred customs and doctrines. In Italy there are many 
churches dedicated to the Apostles and martyrs, of which the greatest is the fa- 
mous Church of St.Peter, the chief of the Apostles. To that church clergymen 
and laymen go in, pray to God and venerate the icons and nobody criticizes 
them because the churches belong to the Latins. We remember that many years 
ago Mark, Patriarch of Alexandria (1174), asked Theodore Baisamon, Patriarch 
of Antioch, about Latin prisoners, whether, when they came to our churches and 
asked to receive Holy Communion, they should be accepted or not. And the ans­
wer was negative, based on the words of our Lord "He that is not for me is 
against me, and he that gathereth not with me scattereth"11.

At that time many learned men did not agree with that answer, saying that 
it was cruel, rash and unduly attacking Latin usages and customs, because these 
have not been judged by a synod, and Latins were not publicly rejected as here- 
tics, but they eat and pray with us. They base their argument on c.15 of the 
First/Second Synod of Constantinople (861) which says that no one is allowed to 
stop the prayers for the patriarch unless he is condemned by a synod. That La­
tins come to us and ask to receive Holy Communion of leavened bread shows 
that they despise azymes and they do not think much of them and in this case 
they have in mind the saying of the Holy Gospel (Lk 9,49-50): "John answered, 
'Master, we saw a man casting out demons in your name, and we forbade him, 
because he does not follow with us’. But Jesus said to him, 'Do not forbid him; 
for he that is not against us is for us’."

They add that when our Lord said: "He that is not for me is against me" it is 
manifestly told against Satan as it is mcant by this saying of the Gospel; as Satan 
from the beginning was an enemy, is unchanged and is deprived of repentance 
and therefore being not with the Lord, is against Him; our Lord loves his creatu- 
res and gathers them, but Satan hates and disperses them. The other saying, that 
"he that is not against us, is for us", is said about a man who follows Jesus on one 
hand, but on the other he envies these who follow him. So he walks from a dist- 
ance and it is easy for him to follow Him, because in the human weakness the re­
pentance and return is a great help. In the previous answer of Theophylact there 
were also some marvelous opinions on oeconomia and condescension. Thus the­
se who contradict us are judged to prefer harshness to oeconomia. But we 
should not overthrow the brothers for whom Christ died, but to win them mildly 
and step by Step.

The last question is attributed to John, Bishop of Kitros, and refers to the 
Armenians. It is asked whether the Armenians are allowed to build churches in 
towns where they live; can they do what they like or should they be hindered.
The answer is that Armenians are allowed to dwell in the cities of the Orthodox 
and they have their houses all together in a separate quarter; if it is so, they can 155



build churches in their own neighbourhood and perform ceremonies of their 
own religion. But if they proceed out of their quarter and build churches, it will 
not be allowed to them and the churches will be demolished.

Notes

1 Cfr. G.Rallis and M.Potlis, Xvoray/u.a 0£ Icou ical ' I cpuv 
/cav ovcov, Athens 1855, vol.5, p.403.

2 Ibid., V, p.430.
3 A.Christophilopoulos, Ar/pp rp c o 9 XwpaT 1 av6 9 , in: 

©f 0X0 )t'a, vol. 20 (1949), p.742 and ' EWrjv l ko v ctc/c\r)- 
o l a<7T l ko v öl ko. l ou, 2"“ ed., Athens 1955, p.52.

4 Rallis and Potlis, op.cit.(l), vol.4, p.292.
5 Mt 8,22.
6 This concerns_Theophylact’s work Ilpoo-XaA t.a tluc tS>v 

avTOV ö/u.u'XriTcöu tt € p l öv i-y K,a\ovvra.c AaTtt'ot, in: 
Migne, Patrologiae graecae, tom. 126, col.221-250.

7 Socrates in his Ecclesiastical History (V, 22) enumerates many differences 
of usages he has noticed in several places.

8 Lk 10,29.
9 Lk 11,20.

10 Lk 15,22.
11 Lk 11,23. See the answer of Baisamon in: Rallis and Potlis, op.cit.(l), 

vol.4, p.460.

156



LE PROSELYTISME

Konstantinos Vavouskos, Thessaloniki

Toutes les Constitutions hellöniques depuis la fondation de l’Etat helld- 
nique, sauf celle du 7 juin 1975 toujours en vigueur, stipulaient que le prosd- 
lytisme et toute autre activitd contre la religion officielle, i.e. dominante 
{ETTLKparovoa), de l’Etat 6tait interdite. Notons que la religion officielle en 
Grdce, d’aprüs ces memes Constitutions, dtait et est encore celle de l’Eglise or­
thodoxe1 Cette Eglise, d’aprds les memes Constitutions, reconnait comme chef 
Notre-Seigneur Jesus-Christ et eile est indissolublement unie quant au dogme ä 
la grande Eglise de Constantinople et ä toute autre Eglise homodoxe, Observant 
immuablement comme les autres Eglises les saints canons apostoliques et syn- 
odiques ainsi que les saintes traditions. Elle est autoc6phale et administrde par 
le Saint-Synode, compos6 de tous les dveques en exercice, et par le Saint-Synode 
permanent, lequel, ddrivant de celui-lä, est constitud selon les prescriptions de la 
Charte statutaire de l’Eglise et conformdment aux dispositions du tomos patriar- 
cal du 29 juin 1850 et de l’acte synodique du 4 septembre 1928*.

Selon les Constitutions en vigueur avant 1975, la protection accorddc ä la 
religion dominante consistait en l’interdiction du prosdlytisme qui pouvait dtre ä 
son ddtriment et ce, inddpendamment des moyens employds, et ä la possibilitd 
qu’elle avait de prosdlytiser auprds des croyans d’autres religions et dogmes. 
Ccrtains pourraient conclure que la religion dominante pouvait prosdlytiser au­
prds des croyants d’autres religions et dogmes par n’importe quels moyens. Cet­
te conclusion qui, dans le cadre juridique, dtait consdquente, contrevient ä la 
morale de l’Eglise du Christ qui interdit le prosdlytisme par des moyens non 
licites; en effet, cette action devient dans ce cas comme un chantage des cons- 
ciences et, par consdquent, est une action immorale3.

Nous devions donc distinguer entre prosdlytisme entrepris par des moyens 
licites et prosdlytisme entrepris par des moyens illicites et admettre que le pro­
sdlytisme fait au ddtriment de la religion dominante dtait interdit inddpendam­
ment des moyens employds tandis que le prosdlytisme lui dtait permis toutes les 
fois que pour y aboutir la religion dominante employait des moyens licites. La 
nouvellc Constitution en vigueur depuis 1975 s’dloigna de cette conception et sti- 
pula d’une manidre gdndrale dans son art.13, al.l, que "le prosdlytisme est inter­
dit". Avec cette legislation, le prosdlytisme devint interdit pour toutes les reli- 
gions”,et, par consdquent, la religion dominante ne pourra, eile non plus, meine 
en employant des moyens licites, prosdlytiser au ddtriment d’autres religions et 
dogmes. Certains ont soutenu que la Constitution interdit seulement le prosdly­
tisme illicite, car nous serions autrement en conflit avec le droit que possödent 
les citoyens d’cxprimer librement leurs convictions religieuses dont les limites se 
confondent avec l’enseignement visant ä leur propagation3. Nous ne croyons pas 
cette doctrine bien fondde“, car, pour dviter justement le prosdlytisme sous for­
me d’enseignement bien poussd nous devons etre vigilants7.

Plus spdcialement, en application de la norme sur le prosdlytisme de la 
Constitution de 1864, rdvisde en 1911, le gouvernement promulgua la Loi 1363 du 
15 aoüt/3 septembre 1938, laquelle ä son tour a dtd modifide par la Loi 1672 du 157



29 mars 1939. D’apres l’art.2, al.2 de cette derniöre Loi 1672/1939, modifiant 
l’art.4 de la Loi 1363/1938, le pros61ytisme a 6t6 d6fini comme suit:

Sourtout l’effort direct ou indirect pour p6n6trer la conscience religieuse 
d’het6rodoxes8 en vue de changer le contenu de cette conscience par divers 
moyens tels que des prestations ou des promesses de prestations, des moyens 
trompeurs pour faire accepter une aide morale ou matörielle, des moyens aussi 
comme abuser de l’inexpdrience ou de la confiance des gens, de leurs besoins, 
de leur faiblesse intellectuelle ou de leur retard mental ou 6motionnel. Si cet ef- 
fort est entrepris dans une 6cole, une maison de formation ou une institution de 
bienfaisance, le cas sera consid6r6 comme aggravö®.

La disposition susmention6e de l’art.2, al.2 de la Loi 1672/1939 n’önumöre 
pas d’une maniöre exclusive les cas de pros61ytisme dont chacun constitue un d6- 
lit de pros61ytisme. 11 s’ensuit que tout autre moyen non 6num6r6 dans cet article 
et qui est reconnu une p6n6tration directe ou indirecte de la conscience religieu­
se des h6t6rodoxes ou des croyants d’autres religions en vue de modifier cette 
croyance sera consid6r6 comme un d61it de pros61ytisme. De la meme disposi­
tion rdsulte que non seulement l’acte meme d’association definitive des adeptes 
d’autres religions ou dogmes et celui aussi des ath6es prouve le ddlit de prosdly- 
tisme, mais aussi l’effort visant cet acte d’association. (Rappeions en passant que 
l’atheisme en soi n’est pas un ddlit.)

Le deiit de prosdlytisme est typique, ce qui signifie que ce ddlit est accompli 
inddpendamment du fait que les moyens utilisös peuvent effectivement conduire 
au pros61ytisme, ou que le rösultat vis6, i.e. le changement du contenu de la 
conscience d’autrui, ait 6t6 obtenu. D’autre part, notons que la qualit6 des per- 
sonnes impliqu6es dans l’acte de pros61ytisme n’est pas en cause. En effet, 
l’Aröopage avait admis que le dölit de pros61ytisme pouvait etre accompli meme 
par le pöre (arret 1326/1948) ou par la märe (arret 612/1974) envers son enfant 
mineur. Relevons toutefois que cette jurisprudence 6tait valable seulement si ce 
comportement des parents constitue un abus de droit, les parents ayant le droit 
de donner aux enfants une dducation religieuse10. De meme la jurisprudence a 
admis que le pros6lytisme peut etre tent6 entre dpoux11.

Comme sanction du d61it de prosölytisme, l’art.2, al.l de la Loi 1672/1939 
stipule une peine d’emprisonnement sans limite inf6rieure, une amende de 1 000 
jusqu’ä 50 000 DR et une surveillance policiüre de six ä douze mois sans pouvoir 
convertir la premiüre et la troisiöme de ces peines en amendes. Dans le cas oü 
l’auteur du pros61ytisme est 6tranger, l’expulsion du territoire grec est pr6vue.

Notons toutefois que l’enseignement d’une religion aux h6t6rodoxes ou aux 
croyants d’une autre religion, ou meme aux ath6es, en vue de prdsenter d’une fa- 
?on scientifique la morale et le dogme de cette religion, de meme que le traite- 
ment d’un sujet religieux devant un pareil auditoire, ne constitue pas le d61it de 
prosdlytisme. Le critöre du pros61ytisme reste toujours celui qui a d6jä 6t6 6non- 
c6. Le comportement doit relever des cas d6crits dans les lois mention6es plus 
haut.

D’aprös la jurisprudence du Conseil d’dtat helldnique, que, par exem- 
ple.nous pouvons trouver dans son arret 995/1970, pour que les autorit6s per- 
mettent la fondation d’une 6glise ou d’une maison de bienfaisance, les deman- 
deurs ne doivent pas avoir d6jä 6t6 reconnus coupables du d61it de pros61ytisme.

Aprfes la mise en vigueur du nouveau Code p6nal grec en 1950, la question 
a 6t6 pos6e ä savoir si les lois mention6es, soit la Loi 1363/1938 et la Loi 

158 1672/1939, devaient etre consid6r6es comme abrog6es ou non. En effet, l’art.473



de ce Code pönal prövoit que toutcs les dispositions contenues dans les lois spe- 
ciales visant les sujets döjä reglementös par la parlie spöciale du Code pönal 
sonl abrogöes. Commentant cette norme, une certaine partie de la doctrine a 
soulenu que lesdites lois se rapportant exactement aux meines sujets que le cha- 
pitre 7 du Code pönal sont considöröes comme abrogöes, tandis qu’une autre 
partie de la doctrine a soutenu que lesdites lois continuent ä etre en vigueur du 
fait qu’elles se rapportent ä des sujets qui n’ont pas ötö röglementös d’une ma- 
niörc exhaustive dans la partie spöciale du Code pönal. Cette derniöre opinion a 
prövalu et, par consöquent, les lois en question continuent ä röglementer le pro- 
sölytisme'2.

Les lois döjä mentionöes, soit la Loi 1363/1938 et la Loi 1672/1939, ainsi 
que la Loi 1784/1939, imposent, afm d’empecher le prosölytisme, la prise de cer- 
taines mesures contre les organisations appartenant aux autres religions et dog- 
mes en Gröce et ce, en vue de faciliter le contöle de leurs activitös. Ces mesures 
sont les suivantes:

a) Tous les chefs des rites et dogmes existant lögalement dans la jurisdic- 
tion d’une pröfecture sont obligös de soumettre au Ministöre des Rites et de 
l’Education nationale une liste, visöe par le Service compötent de la police et de 
la pröfecture, indiquant le nombre de leurs fidöles, par individus et par familles, 
le nombre des öglises en fonction et dösaffectöes sous leur juridiction, le nombre 
de familles habitant la circonscription de chaque Eglise en fonction, le nombre 
et l’espöce des öcoles de toute nature avec leur Programme, ainsi qu’une liste 
comportant les noms des clercs ou ministres ainsi que des personnes employöes 
ä des fonctions culturelles et appartenant ä leur religion, dogme ou secte. Toute 
inexactitude dans ces döclarations est punie selon les dispositions du Code pönal 
concernant les fausses döclarations'3.

b) Pour la fondation ou le fonctionnement d’une ecole religieuse ou d’un 
söminaire de n’importe quel dogme ou religion ou d’un ötablissement de forma- 
tion de n’importc quelle espöce ou forme ou pour le fonctionnement d’un centre 
de n’importe quelle secte hetörodoxe ou heretique, il est exigö un agröment du 
ministre des Rites et de l’Education nationale. Pour obtenir cet agröment, les re- 
quörants doivent soumettre audit ministöre une demande bien documentöe et 
altestöe d’une maniöre officielle par les signataircs. Ältester des renseignements 
inexacts ou faux ainsi qu’empecher d’une maniöre quelconque l’exercice du con- 
tröle par le ministre ou les fonctionnaires par lui dölöguös a pour consöquence 
la rövocation de l’agröment accordö pour le fonctionnement desdits ötablisse- 
mcnts et leur fermeture immödiate.

c) L’admission des böbös et, en gönöral, des enfants jusqu’ä l’äge de 14 ans 
appartenent ä des familles orthodoxes aux ötablissements de bienfaisance fondös 
ou entretenus par des organisations non orthodoxes de bienfaisance ou autres 
est interdite.

d) Les imprimös contenant de l’enseignement religieux doivent porter, sur 
la couverture et la page de titre - pour les livres sous leur titre - pour les pörio- 
diques et ce, imprimöe en caractöres apparents, l’indication de la religion, du 
dogme ou de la secte dont ils transmettent l’enseignement. Celui qui contrevient 
ä cette derniöre rögle est puni d’un emprisonnemcnt d’un ä six mois et d’une 
amende de 1 000 ä 100 000 DR. La conversion de la peine d’emprisonnement en 
une amende n’est pas permise. Une exception ä la rögle est permise cependant 
pour les livres liturgiques. Notons cependant que ces dispositions concernant les 
imprimös ont ötö abrogöes par I’art.100, 5° du döcret-loi 346/1969. 159



e) Les chefs reconnus des religions ou des dogmes sont obligds de donner 
au Ministdre des Rites et de l’Education nationale l’adresse de leur sidge social, 
ainsi que d’annoncer les d6placements qu’ils effectuent avec l’autorisation de 
leurs supdrieurs hidrarchiques.

f) Les clercs et ministres chrötiens reconnus, quel que soit le degrd de la 
hidrarchie auquel ils appartiennent, ainsi que les chefs des sectes, inddpendam- 
ment de leur citoyennetd, ne peuvent etre ddplacds de leur circonscription sans 
une permission du ministre meme des Rites et de l’Education nationale. Ceux 
qui contreviennent ä cette norme sont punis, inddpendamment de leur citoyen- 
netd, d’une amende de 2 000 ä 50 000 DR et par un cmprisonnement allant jus- 
qu’ä six mois et, en cas de recidive, par le ddplacement ou l’expulsion.

g) L’exercice du culte dans une dglise orthodoxe par des clercs d’autres 
dogmes, quel que soit le degrd de la hidrarchie auquel ils appartiennent, ou leur 
participation aux processions en dtant revetus des ornements consacrds par la 
tradition pour les clercs de l’Eglise de Grdce est interdite. Les contrevenants 
sont punis par une amende de 2 000 ä 50 000 DR, par un emprisonnement allant 
jusqu’ä six mois qui ne peut pas etre converti en peine pdcuniaire et, en cas de 
rdcidive, par le ddplacement ou l’expulsion.

h) L’entrde en Grdce de clercs de tous rites et dogmes et de chefs de sectes 
qui n’ont pas la citoyennetd helldnique est permise moyennant l’autorisation des 
ministres des Rites et de l’Education nationale ainsi que de l’extdrieur. Les con­
trevenants sont expulsds sans autre formalitd.

i) La fondation et l’administration de maisons d’enseignement ou 
d’institutions appartenant ä des personnes juridiques et organisations non helld- 
niques ou, en gdndral, la fondation et l’administration d’dtablissements de toutes 
sortes appartenant ä des organismes dont les dirigeants ne professent pas le 
dogme chrdtien orthodoxe n’est pas permise.

Notons ici que Part. 473, al.l du Code pdnal a abrogd toutes les dispositions 
interdisant la conversion d’une peine d’imprisonnement en une amende.

La modification apportde par la nouvelle Constitution ä la portde du prosd- 
lytisme en Grdce, en combinaison avec diverses modifications apportdes ä 
d’autres institutions juridiques, trahissent les tendances du ldgislateur constitu- 
tionnel de s’dloigner du systdme traditionnel dtabli dans les relations de l’Etat 
helldnique avec l’Eglise orthodoxe dominante. II est vrai que la sdparation de 
l’Eglise et de l’Etat ne figurait pas dans les intentions du ldgislateur helldnique, 
mais nous pouvons en tout cas admettre que l’Etat s’oriente vers un systdme 
d’dgalitd et d’inddpendance qui rdgira lesdites relations“*.

* * *

1. Le cas a, c, d, e, f, et g ci-dessus ne sont plus en vigueur. Ils ont dtd rem- 
placds par les mesures suivantes: a) Pour la fondation d’une Eglise ou d’une dco- 
le religieuse une permission du metropolite compdtent est requise, et pour que 
cette permission soit accordde une demande bien motivde de 50 familles voisines 
est aussi requise. En plus un agrement du Ministre des Rites et de l’Education 
nationale.

Plus spdcialement, pour la fondation d’un dcole religieuse il suffit une de­
mande du fonctionnaire religieux de la religion en cause et 1’agrement du Mini­
stre des Rites et de l’Education nationale.

2. Le present rapport procdde ä une analyse de la ldgislation helldnique 
160 concernant le proselytisme et n’a aucune relation avec d’autres considerations.



Notes

1 Corne le dit la Constitution (en traduction litt6rale): "de l’Eglise orthodo­
xe orientale du Christ."

2 Constitution helldnique de 1975, art.3, all.
3 IlötiXof n/jo 9 Pufiauovs r, 8 : "..jcai /xri koc"9 o>9 

igOKT i n i/r ? tXcyccu, tto ir)<j<utxtv t<x icaicä. Zva 
tX-dt) ra a7ai9a;"

4 11 est bien entendu que la Constitution se rdfdre ä toutes les religions di- 
tes "connues", i.e. ä des religions dont le dogme et le culte sont manifestes et ne 
contreviennent pas ä l’ordre public et aux bonnes moeurs.

5 Cfr. Sp.Trojanos, Cours de droit eccldsiastique (en grec), 2* cd., Athdnes 
1984, p.101; St.Poulis, dans: Annales pdnales (en grec), 1983, p.225 et note 24.

6 Bien que les auteurs fassen! appel aux procds-verbaux des sdances de la 
Chambre des deputds concernant la Constitution, dans lesquels, pourtant, nous 
ne trouvons que des interventions individuelles des deputes qui y participaient.

7 Poulis, op.cit.(5), revient ä son point de vue dans une note sur l’arret 
143/1983 du Tribunal de Samos, dans Harm, (en grec), 1985, p.I9., se basant ex- 
clusivement sur les procds-verbaux des s6ances de la Chambre des ddputds ci- 
haut mentiondes en note 6.

Pourtant ces proeds-verbaux, comme il a ddjä 6t6 dit, ne contiennent que 
des interventions personnelies de certains participants au ddbat (voir les proeds- 
verbaux en cause, pp.400, 406, 408 et 412-413), lesquelles n’ont aucune portde g6- 
ndrale et ne sont de toute fa§on pas obligatoires pour la doctrine. D’ailleurs, 
nous ne devons pas toujours interprdter les dispositions de toutes les branches 
du droit sous l’angle du droit pdnal.

8 II est bien entendu que sous le terme d’hdtdrodoxes la loi comprend les 
adeptes d’autres religions.

9 Loi 1672/1939, art.2, al.3.
10 Cfr. Trojanos, op.cit.(5), p.99. et les auteurs qui y sont citds.
11 Cfr. Tribunal de Verria, arret 174/1972.
12 Voir une analyse par Poulis, op.cit.(5), pp.226-227, et les notes.
13 Cfr. Loi 1363/1938, art.2.
14 Voir aussi notre Manuel de droit dcclesiastique (en grec), 3* 6d., Athdnes 

1978, pp.286-287.

161



Pagina bianca



DIE RELIGIONSFREIHEIT IN DEN INTERNATIONALEN TEXTEN

Spyridon T r o i a n o s, Athen

I. Einleitung

Das Recht jedes Menschen sowohl auf freie Ausbildung seines Gewissens 
und auf freies Bekenntnis zu einer Religion als auch auf freie Religionsausübung 
gehört zu den fundamentalen Freiheiten, und der Kampf darum hat die Ent­
wicklung der Weltgeschichte entscheidend beeinflußt; man denke nur an die 
Reformation, an die Religionskriege, an die Besiedlung von Nordamerika usw. 
Bereits im 16./17. Jh. wird die Religionsfreiheit durch die verschiedenen Erklä­
rungen der Menschenrechte zum Ausdruck gebracht (Edikt von Nantes 1598, 
Toleranzakte von 1689). Sehr früh wird sie auch durch die Gesetzgebung der 
einzelnen Staaten verfassungsrechtlich anerkannt - allerdings nicht als volle Reli­
gionsfreiheit, sondern zunächst als bloße Toleranz, die nur die duldsame Hal­
tung des Staates gegenüber der Religion der Bürger, jedoch nicht die Gewähr­
leistung der freien Gestaltung des religiösen Gewissens darstellt.

Gegenstand meines Referates ist nicht die innerstaatliche Sicherung des in 
Rede stehenden Grundrechtes, sondern dessen Schutz auf internationaler Ebe­
ne, nämlich die Vorstellung der diesbezüglichen Bestimmungen, die in völker­
rechtlichen Verträgen Niederschlag gefunden haben. Zu diesen Verträgen gehö­
ren die Charta der Vereinten Nationen, die am 26.Juni 1945 in San Francisco 
unterzeichnet wurde, die "Allgemeine Erklärung der Menschenrechte", die wäh­
rend der Beratung der Generalversammlung der Vereinten Nationen von 1948 
angenommen und am 10. Dezember desselben Jahres beschlossen wurde (im 
folgenden: AEM), die "Konvention zum Schutze der Menschenrechte und 
Grundfreiheiten", die von den Europastaaten in Rom am 4. November 1950 un­
terzeichnet (im folgenden: MRK) und durch ein Zusatzprotokoll (Paris, 
20.3.1952) vervollständigt wurde, der Schlußakt der Konferenz über Sicherheit 
und Zusammenarbeit in Europa (im folgenden: KSZE) und die "Erklärung der 
Generalversammlung der Vereinten Nationen über die Beseitigung aller Formen 
von Intoleranz und Diskriminierung aufgrund der Religion oder der Überzeu­
gung" (Resolution 36/55 vom 25. November 1981; im folgenden: EVN).

II. Die Quellen

Im folgenden werden die einschlägigen Bestimmungen der oben erwähnten 
völkerrechtlichen Texte zitiert.

1. Charta der Vereinten Nationen

Art.l: Die Vereinten Nationen setzen sich folgende Ziele: 1. ... 2.... 3. eine 
internationale Zusammenarbeit herbeizuführen, um internationale Probleme 
wirtschaftlicher, sozialer, kultureller und humanitärer Art zu lösen und die Ach­
tung vor den Menschenrechten und Grundfreiheiten für alle ohne Unterschied



der Rasse, des Geschlechts, der Sprache oder der Religion zu fördern und zu 
fertigen;

(•••)•

2. Konvention zum Schutze der Menschenrechte und Grundfreiheiten1

Art.4:1....
2. Niemand darf gezwungen werden, Zwangs- oder Pflichtarbeit zu verrich­

ten.
3. Als "Zwangs- oder Pflichtarbeit" im Sinne dieses Artikels gilt nicht: a) ...; 

b) jede Dienstleistung militärischen Charakters, oder im Falle der Verweigerung 
aus Gewissensgründen in Ländern, wo diese als berechtigt anerkannt ist, eine 
sonstige an die Stelle der militärischen Dienstpflicht tretende Dienstleistung; c) 
...; d)....

Art. 9: 1. Jedermann hat Anspruch auf Gedanken-, Gewissens- und 
Religionsfreiheit; dieses Recht umfaßt die Freiheit des einzelnen zum Wechsel 
der Religion oder der Weltanschauung sowie die Freiheit, seine Religion oder 
Weltanschauung einzeln oder in Gemeinschaft mit anderen öffentlich oder pri­
vat, durch Gottesdienst, Unterricht, durch die Ausübung und Beachtung religiö­
ser Gebräuche auszuüben.

2. Die Religions- und Bekenntnisfreiheit darf nicht Gegenstand anderer 
als vom Gesetz vorgesehener Beschränkungen sein, die in einer demokratischen 
Gesellschaft notwendige Maßnahmen im Interesse der öffentlichen Sicherheit, 
der öffentlichen Ordnung, Gesundheit und Moral oder für den Schutz der 
Rechte und Freiheiten anderer sind.

3. Zusatzprotokoll zur MRK2

Art.2: Das Recht auf Bildung darf niemandem verwehrt werden. Der Staat 
hat bei Ausübung der von ihm auf dem Gebiete der Erziehung und des Unter­
richts übernommenen Aufgaben das Recht der Eltern zu achten, die Erziehung 
und den Unterricht entsprechend ihren eigenen religiösen und weltanschauli­
chen Überzeugungen sicherzustellen.

4. Allgemeine Erklärung der Menschenrechte der Vereinten Nationen

Art.2: Jeder Mensch hat Anspruch auf die in dieser Erklärung verkündeten 
Rechte und Freiheiten ohne irgendeine Unterscheidung, wie etwa nach Rasse, 
Farbe, Geschlecht, Sprache, Religion, politischer oder sonstiger Herkunft, nach 
Eigentum, Geburt oder sonstigen Umständen. (...).

Art.18: Jeder Mensch hat Anspruch auf Gedanken-, Gewissens- und Reli­
gionsfreiheit; dieses Recht umfaßt die Freiheit, seine Religion oder seine Über­
zeugung zu wechseln, sowie die Freiheit, seine Religion oder seine Überzeugung 
allein oder in Gemeinschaft mit anderen, in der Öffentlichkeit oder privat, durch 
Lehre, Ausübung, Gottesdienst und Vollziehung von Riten zu bekunden.

164



Art.21: 1....
2. Jeder Mensch hat unter gleichen Bedingungen das Recht auf Zulassung 

zu öffentlichen Ämtern in seinem Lande.
3.....

Art .26: 1....
2. Die Ausbildung soll die volle Entfaltung der menschlichen Persönlichkeit 

und die Stärkung der Achtung der Menschenrechte und Grundfreiheiten zum 
Ziele haben. Sie soll Verständnis, Duldsamkeit und Freundschaft zwischen allen 
Nationen und allen rassischen oder religiösen Gruppen fördern und die Tätig­
keit der Vereinten Nationen zur Aufrechterhaltung des Friedens begünstigen.

3. In erster Linie haben die Eltern das Recht, die Art der ihren Kindern 
zuteil werdenden Bildung zu bestimmen.

Art.29: 1. Jeder Mensch hat Pflichten gegenüber der Gemeinschaft, in der 
allein die volle und freie Entwicklung seiner Persönlichkeit möglich ist.

2. Jeder Mensch ist in Ausübung seiner Rechte und Freiheiten nur den Be­
schränkungen unterworfen, die das Gesetz ausschließlich zu dem Zwecke vor­
sieht, um die Anerkennung und Achtung der Rechte und Freiheiten der ande­
ren zu gewährleisten und den gerechten Anforderungen der Moral, der öffentli­
chen Ordnung und der allgemeinen Wohlfahrt in einer demokratischen Gesell­
schaft zu genügen.

3. Rechte und Freiheiten dürfen in keinem Fall im Widerspruch zu den 
Zielen und Grundsätzen der Vereinten Nationen ausgeübt werden.

5. Schlußakte der Konferenz über Sicherheit und Zusammenarbeit in Eu­
ropa (1. August 1975)s

VII. Achtung der Menschenrechte und Grundfreiheiten, einschließlich der 
Gedanken-, Gewissens-, Religions- oder Überzeugungsfreiheit: Die Teilnehmer­
staaten werden die Menschenrechte und Grundfreiheiten, einschließlich der 
Gedanken-, Gewissens-, Religions- oder Überzeugungsfreiheit für alle ohne Un­
terschied der Rasse, des Geschlechts, der Sprache oder der Religion achten. Sie 
werden die wirksame Ausübung der zivilen, politischen, wirtschaftlichen, sozia­
len, kulturellen sowie der anderen Rechte und Freiheiten, die sich alle aus der 
dem Menschen innewohnenden Würde ergeben und für seine freie und volle 
Entfaltung wesentlich sind, fördern und ermutigen. In diesem Rahmen werden 
die Teilnehmerstaaten die Freiheit des Individuums anerkennen und achten, 
sich allein oder in Gemeinschaft mit anderen zu einer Religion oder einer Über­
zeugung in Übereinstimmung mit dem, was sein Gewissen ihm gebietet, zu be­
kennen und sie auszuüben. Die Teilnehmerstaaten, auf deren Territorium natio­
nale Minderheiten bestehen, werden das Recht von Personen, die zu solchen 
Minderheiten gehören, auf Gleichheit vor dem Gesetz achten; sie werden ihnen 
jede Möglichkeit für den tatsächlichen Genuß der Menschenrechte und Grund­
freiheiten gewähren und werden auf diese Weise deren berechtigte Interessen in 
diesem Bereich schützen. Die Teilnehmerstaaten anerkennen die universelle Be­
deutung der Menschenrechte und Grundfreiheiten, deren Achtung ein wesentli­
cher Faktor für den Frieden, die Gerechtigkeit und das Wohlergehen ist, die ih­
rerseits erforderlich sind, um die Entwicklung freundschaftlicher Beziehungen 
und der Zusammenarbeit zwischen ihnen sowie zwischen allen Staaten zu ge- 165



währleisten. Sie werden diese Rechte und Freiheiten in ihren gegenseitigen Be­
ziehungen stets achten und sich einzeln und gemeinsam, auch in Zusammenar­
beit mit den UN, bemühen, die universelle und wirksame Achtung dieser Rechte 
und Freiheiten zu fördern. Sie bestätigen das Recht des Individuums, seine 
Rechte und Pflichten auf diesem Gebiet zu kennen und auszuüben. Auf dem 
Gebiet der Menschenrechte und Grundfreiheiten werden die Teilnehmerstaaten 
in Übereinstimmung mit den Zielen und Grundsätzen der Charta der UN und 
mit der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte handeln. Sie werden ferner 
ihre Verpflichtungen erfüllen, wie diese festgelegt sind in den internationalen 
Erklärungen und Abkommen auf diesem Gebiet, soweit sie an sie gebunden 
sind, darunter auch in den internationalen Konventionen über die Menschen­
rechte.

6. Erklärung der Generalversammlung der Vereinten Nationen vom 25. 
November 1981“

Art.l: 1. Jedermann hat das Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Reli­
gionsfreiheit. Dieses Recht umfaßt die Freiheit, eine Religion oder jedwede 
Überzeugung eigener Wahl zu haben, und die Freiheit, seiner Religion oder 
Überzeugung allein oder in Gemeinschaft mit anderen, öffentlich oder privat, 
durch Gottesdienst, Brauchtum, Praxis und Lehre Ausdruck zu verleihen.

2. Niemand darf durch Zwang in seiner Freiheit beschränkt werden, eine 
Religion oder Überzeugung seiner Wahl zu besitzen.

3. Die Freiheit zur Äußerung einer Religion oder Überzeugung unterliegt 
nur jenen Beschränkungen, die vom Gesetz vorgeschrieben und notwendig sind, 
um die öffentliche Sicherheit, Ordnung, Gesundheit oder Moral oder die 
Grundrechte und Freiheiten anderer zu schützen.

Art.2: 1. Niemand darf durch einen Staat, eine Institution, eine Gruppe von 
Personen oder eine Einzelperson aufgrund seiner Religion oder anderer Über­
zeugungen diskriminiert werden.

2. Für die Zwecke dieser Erklärung gilt als "Intoleranz und Diskriminie­
rung aufgrund der Religion oder der Überzeugung" jegliche Unterscheidung, 
Ausschließung, Beschränkung oder Bevorzugung aufgrund der Religion oder 
der Überzeugung, deren Zweck oder Wirkung darin besteht, die Anerkennung, 
Inanspruchnahme oder Ausübung der Menschenrechte und Grundfreiheiten auf 
der Grundlage der Gleichberechtigung zunichte zu machen oder zu beeinträch­
tigen.

Art.3: Die Diskriminierung zwischen Menschen aufgrund der Religion 
oder der Überzeugung stellt eine Beleidigung der Menschenwürde und eine 
Verleugnung der Grundsätze der Charta der Vereinten Nationen dar und ist als 
Verletzung der in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte verkündeten 
und in den Internationalen Menschenrechtspakten im einzelnen niedergelegten 
Menschenrechte und Grundfreiheiten sowie als Hindernis für freundschaftliche 
und friedliche Beziehungen zwischen den Nationen zu verurteilen.

Art.4: 1. Alle Staaten haben wirksame Maßnahmen zu ergreifen, um Dis­
kriminierung aufgrund der Religion oder der Überzeugung bei der Anerken­
nung, Ausübung und Inanspruchnahme der Menschenrechte und Grundfreihei-



ten auf allen Gebieten des bürgerlichen, wirtschaftlichen, politischen, sozialen 
und kulturellen Lebens zu verhindern und zu beseitigen.

2. Alle Staaten haben sich mit allen Kräften darum zu bemühen, zum Ver­
bot jeglicher derartiger Diskriminierung Gesetze zu erlassen oder erforderli­
chenfalls aufzuheben sowie alle geeigneten Maßnahmen zur Bekämpfung von 
Intoleranz aufgrund der Religion oder anderer diesbezüglicher Anschauungen 
zu ergreifen.

Art.5: 1. Die Eltern bzw. der gesetzliche Vormund eines Kindes haben das 
Recht, das Familienleben im Einklang mit ihrer Religion oder Überzeugung und 
im Hinblick auf die sittlichen Erziehungsziele zu gestalten, nach denen ihrer 
Meinung nach das Kind erzogen werden sollte.

2. Jedes Kind hat auf religiösem oder weltanschaulichem Gebiet das Recht 
auf Zugang zu einer den Wünschen seiner Eltern bzw. des gesetzlichen Vor­
munds entsprechenden Erziehung und darf nicht gezwungen werden, auf religiö­
sem oder weltanschaulichem Gebiet gegen die Wünsche seiner Eltern oder sei­
nes gesetzlichen Vormunds unterrichtet zu werden, wobei das Wohl des Kindes 
immer oberste Leitlinie bleibt.

3. Das Kind ist von allen Formen der Diskriminierung aufgrund der Reli­
gion oder der Überzeugung zu schützen. Es soll im Geist der Verständigung, 
Toleranz und Freundschaft» zwischen den Völkern, des Friedens und der welt­
weiten Brüderlichkeit, der Achtung für die Religions- oder Überzeugungsfrei­
heit anderer und im klaren Bewußtsein aufgezogen werden, daß seine Kräfte 
und Begabungen in den Dienst an seinen Mitmenschen gestellt werden sollten.

4. ln Fällen, in denen ein Kind nicht unter der Obhut seiner Eltern oder ei­
nes gesetzlichen Vormunds steht, sind in religiösen oder weltanschaulichen Fra­
gen ihre ausdrücklichen Wünsche oder jeder andere Nachweis ihrer Wünsche 
gebührend zu berücksichtigen, wobei die oberste Leitlinie immer das Wohl des 
Kindes bleibt.

5. Die Ausübung einer Religion oder Überzeugung, in der ein Kind erzo­
gen wird, darf unter Berücksichtigung von Artikel 1 Absatz 3 dieser Erklärung 
weder seine körperliche oder geistige Gesundheit noch seine volle Entfaltung 
beeinträchtigen.

Art.6: In Einklang mit Artikel 1 und vorbehaltlich von Artikel 1 Absatz 3 
dieser Erklärung schließt das Recht auf Gedanken-, Gewissens-, Religions- und 
Überzeugungsfreiheit unter anderem die folgenden Freiheiten ein: a) im Zusam­
menhang mit einer Religion oder Überzeugung einen Gottesdienst abzuhalten 
oder sich zu versammeln sowie hierfür Versammlungsorte einzurichten und zu 
unterhalten; b) entsprechende Wohltätigkeitseinrichtungcn oder humanitäre In­
stitutionen zu gründen und zu unterhalten; c) die für die Riten oder Bräuche ei­
ner Religion oder Überzeugung erforderlichen Gegenstände und Geräte in an­
gemessenem Umfang herzustellen, zu erwerben und zu gebrauchen; d) auf die­
sen Gebieten einschlägige Publikationen zu verfassen, herauszugeben und zu 
verbreiten; e) an hierfür geeigneten Orten eine Religion oder Überzeugung zu 
lehren; f) freiwillige finanzielle und andere Spenden von Einzelpersonen und In­
stitutionen zu erbitten und entgegenzunehmen; g) im Einklang mit den Erfor­
dernissen und Maßstäben der jeweiligen Religion oder Überzeugung geeignete 
Führer und Leiter auszubilden, zu ernennen, zu wählen oder durch Nachfolge 
zu bestimmen; h) im Einklang mit den Geboten seiner Religion oder Überzeu- 167



gung Ruhetage einzuhalten sowie Feiertage und Zeremonien zu begehen; i) in 
religiösen und weltanschaulichen Fragen auf nationaler und internationaler Ebe­
ne Beziehungen zu Einzelpersonen und Gemeinschaften aufzunehmen und zu 
unterhalten.

Art.7: Die in dieser Erklärung verkündeten Rechte und Freiheiten sind in 
der Gesetzgebung der einzelnen Staaten so zu verankern, daß sie auch in der 
Praxis von jedermann genutzt werden können.

Art.8: Keine Bestimmung dieser Erklärung darf als Beschränkung oder 
Aufhebung eines in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte und den 
Internationalen Menschenrechtspakten beschriebenen Rechts ausgelegt werden.

III. Inhalt der Religionsfreiheit

1. Die Religionsfreiheit enthält zunächst das Recht, irgendwelche religiöse 
Überzeugung zu besitzen. Dieses Recht wird auch in seiner negativen Form ge­
währleistet, nämlich keine religiösen Überzeugungen zu haben oder, anders for­
muliert, keine Gewissensfragen für sich zu erwägen und zu entscheiden. Dies er­
gibt sich aus der Tatsache, daß die einschlägigen Texte (vgl. Art.18 AEM, 9 
MRK und EVN passim) von zwei Termini Gebrauch machen: "Religion" und 
"Überzeugung" bzw. "Weltanschauung" (auf Französisch und Englisch, 
"Religion" und "Conviction"), wobei letzterer auf einen nichtreligiösen Inhalt hin­
weist.

2. Die Religionsfreiheit enthält auch das Recht der Einzelpersonen, ihre 
Religion bzw. ihre Überzeugung zu wechseln. Diese Recht wird expressis verbis 
durch die Art. 18 AEM und 9 MRK garantiert3.

3. Jeder Mensch hat das Recht, die Ergebnisse der im Rahmen gewisser 
Denkvorgänge gestalteten religiösen bzw. irreligiösen Überzeugungen zu äußern 
und anderen mitzuteilen. Es handelt sich dabei um die sog. Freiheit des Verkün- 
dens, die eine praktische Konsequenz der Freiheit des Denkens darstellt. Die 
Verkündung kann entweder nur deklaratorischen Wert haben oder auch didak­
tischen Zwecken dienen. Das diesbezügliche Recht darf der Mensch allein oder 
in Gemeinschaft mit anderen in Anspruch nehmen (vgl. Art.18 und 19 AEM, 9 
und 10 MRK, 1 Abs.l und 6 EVN). Die Äußerung der religiösen Überzeugung 
kann auch in schriftlicher Form vorgenommen werden. In diesem Fall sind auch 
die Bestimmungen über die Pressefreiheit sowie über die Freiheit von Wissen­
schaft, Forschung und Lehre zu berücksichtigen. Die Freiheit des Verkündens 
wird ebenfalls in negativer Form gewährleistet. Niemand ist nämlich verpflichtet, 
seine religiöse Überzeugung zu offenbaren. Dieses Recht wird aber in gewissem 
Umfang eingeschränkt, indem den staatlichen Behörden das Recht eingeräumt 
wird, Fragen in bezug auf die religiöse Zugehörigkeit zu stellen, soweit davon 
Rechte bzw. Pflichten abhängig sind oder eine gesetzlich angeordnete statisti­
sche Erhebung die Beantwortung solcher Fragen erfordert.

4. Eine weitere Stufe im Rahmen der Gewährleistung der Religionsfreiheit 
stellt das Recht des Individuums dar, seine religiösen bzw. seine nichtreligiöscn 
weltanschaulichen Überzeugungen in die Tat umzusetzen. Dazu gehört in erster 
Linie die Freiheit der Religionsausübung, die vor allem - jedoch nicht aus­
schließlich - die Kultusfreiheit umfaßt. Es handelt sich um das Recht der An-

168 hänger einer Religion zur Vornahme der zu ihr gehörenden kultischen Handlun-



gen. Wie aus der (leicht variierenden) Formulierung der einschlägigen Texte 
(vgl. Art.18 AEM, 9 Abs.l MRK, 1 Abs.l und 6 EVN) zu entnehmen ist, in wel­
chen von "Gottesdienst", von "Unterricht" bzw. "Lehre", von "Vollziehung von Ri­
ten", von "religiösen Gebräuchen" bzw. "Brauchtum" und "Praxis" die Rede ist, 
wird durch sie die Vornahme aller denkbaren kultischen Handlungen abge­
deckt. Die Einzelpersonen können ihre religiösen Pflichten entweder allein oder 
in Gemeinschaft mit anderen erfüllen (individuelle und kollektive Religions­
ausübung). Ferner kann der Kultus privat oder öffentlich sein, und zwar sowohl 
in geschlossenen Räumen als auch unter freiem Himmel. Dieser Sachverhalt 
führt zum Ergebnis, daß die freie Religionsausübung das Vorhandensein von 
dazu bestimmten Stätten (Kultstätten bzw. religiöse Versammlungsorte) sowie 
von geeigneten Gegenständen und Geräten (Kultgegenstände bzw. -geräte) vor­
aussetzt. Verpflichtung jedes Staates ist, den einzelnen Trägern (natürlichen 
oder juristischen Personen) des in Frage kommenden Grundrechts durch die je­
weils notwendigen Maßnahmen die faktische Möglichkeit zu sichern, solche 
Stätten - nach den Geboten der einzelnen Riten ausgestattet - zu errichten und 
zu unterhalten. Es versteht sich von selbst, daß die Inanspruchnahme der Kul­
tusfreiheit in der Form der kollektiven Religionsausübung in der Regel die Exi­
stenz von gewissen Personen zur Voraussetzung hat, die nach den innerhalb je­
der Religionsgemeinschaft geltenden Vorschriften dazu berechtigt sind, die ein­
zelnen kultischen Handlungen vorzunehmen.

5. Eng mit der Kultusfreiheit, insbesondere mit ihrer kollektiven Form 
(wegen ihrer stark kollektivrechtlichen Komponente), hängt die religiöse Verci- 
nigungsfreiheit zusammen. Eine selbstverständliche Ergänzung dieser Freiheit 
stellt das Recht der religiösen Vereinigungen (von Kirchen, Religionsgesell­
schaften usw.) auf Selbstverwaltung sowie auf Sicherstellung (durch freien Zu­
gang zu den entsprechenden Finanzquellen) der für ihre Existenz und Betriebs­
fähigkeit nötigen Geldmittel dar (vgl. Art.6 f EVN).

6. Das Recht auf Religionsfreiheit schließt auch das Recht auf religiöse Pa­
rität ein, dh auf die Gleichbehandlung von Individuen und Verbänden aufgrund 
ihrer weltanschaulichen Grundhaltung. Die Bedeutung dieses Rechts wird in 
den internationalen Texten mit Nachdruck hervorgehoben (vgl. Art.l der Charta 
der VN, 2 und 7 AEM, 2 und 3 EVN). Die Gleichbehandlung erstreckt sich auf 
alle Gebiete des bürgerlichen, wirtschaftlichen, politischen, sozialen und kultu­
rellen Lebens (vgl. Art.4 EVN) und ist äußerst wichtig bei der Ausübung und 
Inanspruchnahme der Bürgerrechte (vgl.Art.21 AEM).

7. Zur Religionsfreiheit gehört auch das Recht auf religiöse Erziehung. 
Träger dieses Rechts sind sowohl die Eltern bzw. der gesetzliche Vormund des 
Kindes als auch das Kind selbst. Die Erziehung soll der religiösen oder der welt­
anschaulichen Überzeugung der Eltern bzw. des gesetzlichen Vormundes unter 
Berücksichtung des Wohles des Kindes entsprechen (vgl. Art.26 Abs.3 MRK, 2 
des Zusatzprotokolls, 5 EVN sowie § 7 der Resolution des Europäischen Parla­
ments vom 14.3.1984 über die Freiheit der Erziehung und des Unterrichts in der 
Europäischen Gemeinschaft). Unter einem anderen Gesichtspunkt treten als 
Träger dieses Grundrechts auch die Kirchen und sonstigen Religionsgesellschaf­
ten auf, die das Recht besitzen, die geeigneten Anstalten zu errichten, um die ei­
gene Religion zu lehren sowie die von ihnen unter ihren Mitgliedern ausgewähl­
ten Personen als Leiter oder Führer auszubilden (vgl. Art.6 e und g EVN).

8. Im Rahmen der allgemeinen Versammlungsfreiheit (vgl. Art.20 Abs.l 
MRK) hat jeder Mensch, wie bereits erwähnt, das Recht, seine religiöse bzw. 169



weltanschauliche Überzeugung in Gemeinschaft mit anderen zu offenbaren. Fer­
ner steht ihm das Recht zu, in Bezug auf diese Überzeugung Kontakt zu Einzel­
personen oder Gemeinschaften aufzunehmen und zu unterhalten (vgl. Art.6 i 
EVN). Die Inanspruchnahme dieser Freiheit setzt außerdem das Recht auf 
Freizügigkeit voraus (vgl. Art.13 Abs.l AEM).

9. Schließlich hat jedermann das Recht, irgendwelche Handlungen, die sei­
ner religiösen bzw. weltanschaulichen Überzeugung zuwiderlaufen, zu verwei­
gern. Dies gilt insbesondere für die Akte der Religionsausübung, wobei der Be­
treffende das Recht hat, sich von kultischen Handlungen, die seiner Überzeu­
gung nicht entsprechen, fernzuhalten. Der typische Anwendungsbereich dieses 
Rechts umfaßt Schulen, Kasernen, Gefängnisse und andere Räume, in denen 
Menschen gezwungenermaßen Zusammenleben. Hier muß aber davor gewarnt 
werden, dieses individuelle Unterlassungsrecht so auszulegen, als stelle es ein 
positives Recht auf Unterlassung der jeweils in Frage kommenden Handlung 
durch sämtliche Kollegen (Mitschüler bzw. Mithäftlinge usw.) des Grundrechts­
trägers dar. Die dabei möglicherweise entstehende Kollision zwischen der Reli­
gionsausübungsfreiheit der einzelnen Mitglieder der Gemeinschaft muß in je­
dem konkreten Fall unter Berücksichtigung des speziellen Charakters der Ge­
meinschaft gelöst werden.

IV. Die Schranken der Gewährleistung

Die Religionsfreiheit ist genausowenig wie alle anderen Grundfreiheiten 
unbegrenzt. Die Schranken aber betreffen nicht die Religionsfreiheit im allge­
meinen - da die Gedankenfreiheit ihrer Natur nach unter keinen Umständen 
und die Bekenntnisfreiheit nur in geringem Umfang mit Interessen der Allge­
meinheit oder Dritter in Konflikt geraten können - sondern fast ausschließlich 
die Religionsausübungsfreiheit*. Das Problem wird durch die Art.9 Abs.2 MRK 
und 1 Abs.3 EVN geregelt (vgl. auch Art.29 Abs.2 AEM). Aber diese Texte ent­
halten keine Konkretisierung der zulässigen Einschränkungen, würde doch eine 
Festlegung dieser Art Werturteile voraussetzen, deren Inhalt von den in einem 
räumlich und zeitlich bestimmten Bereich herrschenden Ansichten abhängig 
wäre. Das Völkerrecht beschränkt sich darauf, die Grenze zu ziehen, die der na­
tionale Gesetzgeber bei der Einführung von Einschränkungen in bezug auf die 
Inanspruchnahme der Religionsfreiheit nicht überschreiten darf.

Diese Grenze ist zweierlei. Einerseits werden die bei der Schrankenrege­
lung zulässigen Zwecke erschöpfend aufgezählt. Es sind dies der Schutz a) der 
öffentlichen Sicherheit, b) der öffentlichen Ordnung, c) der öffentlichen Ge­
sundheit, d) der öffentlichen Moral und e) der Grundrechte und Freiheiten an­
derer. Andererseits wird die Wahl der zu treffenden Maßnahmen nicht dem 
freien Ermessen des nationalen Gesetzgebers überlassen. Er darf nämlich nur 
diejenigen Maßnahmen treffen, die als notwendig erscheinen, um die oben an­
geführten Zwecke im Rahmen der in einer demokratischen Gesellschaft herr­
schenden Rechtsordnung zu erfüllen. Aus der Formulierung dieser letzten Vor­
aussetzung geht hervor, daß kein Staat den Schutz der öffentlichen Sicherheit 
usw. als Grund zur Einführung von Einschränkungen heranziehen darf, wenn 
dasselbe Ergebnis durch andere, mildere Maßnahmen erreicht werden könnte. 
Dies gebietet der sog. Grundsatz der Verhältnismäßigkeit. Außerdem dürfen 
die Maßnahmen nicht über das angestrebte Ziel hinaus schießen. Ob die ange- 

170 ordneten Maßnahmen in jedem konkreten Fall den Ansprüchen der durch die



internationalen Texte zum Ausdruck gebrachten Prinzipien entsprechen, unter­
liegt dem Urteil der für die Durchführung der diesbezüglichen Kontrolle vorge­
sehenen nationalen und zwischenstaatlichen Rechtsschutzorgane (s. unten)7.

Im Mittelpunkt der Schrankenproblematik steht bekanntlich die Frage der 
Militärdienstverweigerung, dh der aus Gewissensgründen erfolgenden Ableh­
nung entweder des Wehrdienstes überhaupt oder nur des Waffendienstes. Die­
ses spezielle Problem wird in Artikel 4 Absatz 3 MRK behandelt. Der Formulie­
rung des einschlägigen Rechtssatzes "im Falle der Verweigerung aus Gewissens­
gründen in Ländern, wo diese als berechtigt anerkannt ist" darf man entnehmen, 
daß die vertragschließenden Staaten keine allgemeine Verpflichtung übernom­
men haben, ihren Bürgern ein Grundrecht auf Kriegsdienstverweigerung einzu­
räumen. Wenn aber eine nationale Gesetzgebung ein solches Recht verfassungs­
mäßig anerkennen und statt der Wehrdienstpflicht die Verpflichtung zu irgend­
einer Dienstleistung zivilen Charakters einführen sollte, dann sind die Betroffe­
nen nicht berechtigt, auf das durch Art.4 Abs.2 MRK sanktionierte Verbot der 
Zwangs- oder Pflichtarbeit zu verweisen, um den zivilen Ersatzdienst abzuleh­
nen, denn eine solche Dienstleistung wird nach der ausdrücklichen Bestimmung 
des Art.4 Abs.3 nicht als Zwangs- oder Pflichtarbeit angesehen“.

Ferner stellt eine spezielle Schrankenregelung die Vorschrift des Art.5 
Abs.5 EVN in bezug auf die religiöse Erziehung dar, nach der die Ausübung ei­
ner Religion oder Überzeugung weder die körperliche oder geistige Gesundheit 
des Kindes noch seine volle Entfaltung beeinträchtigen darf. Dieses Verbot zielt 
auf die Vorbeugung von Mißbräuchen seitens der Eltern bzw. der anderen für 
die religiöse Erziehung der Kinder zuständigen Personen ab, von Mißbräuchen, 
die im übrigen nicht als Verletzung der allgemeinen Schrankenregelung bezeich­
net werden könnten.

Schließlich ergibt sich eine Einschränkung der Religionsausübungsfreiheit 
auch aus der Formulierung des Art.29 Abs.3 AEM, der die Ausübung der Rech­
te und Freiheiten in Widerspruch zu den Zielen und Grundsätzen der Vereinten 
Nationen verbietet. Dabei handelt es sich aber um einen Rechtssatz von rein 
theoretischem Charakter; sein praktischer Wert ist wegen seiner äußerst allge­
meinen Gestaltung sehr zweifelhaft.

V. Rechtsschulzorgane der Menschenrechtskonvention

Im Falle der Verletzung der in der MRK festgelegten Rechte und Freihei­
ten hat nach Art. 13 der Verletzte das Recht, eine "wirksame Beschwerde" bei ei­
ner nationalen Instanz einzulegen. Erst wenn die von der entsprechenden natio­
nalen Rechtsordnung vorgesehenen Rechtsmittel erfolglos erschöpft sind, steht 
dem Verletzten ein zweistufiges Rechtsschutzsystem zur Verfügung (Art.19 ff.). 
Erste Instanz ist die Europäische Kommission für Menschenrechte, zweite der 
Europäische Gerichtshof für Menschenrechte. Die vertragschließenden Staaten 
sind in jedem Organ durch ein Mitglied vertreten.

Das Verfahren vor der Kommission kann entweder durch eine Staatenbe­
schwerde, dh durch einen Mitgliedstaat, oder durch eine Individualbeschwerde, 
dh durch eine Privatperson, eingeleitet werden. Wenn der Antrag für zulässig 
erklärt wurde - bei Individualbeschwerden geht eine solche Prüfung immer vor­
aus - beginnt vor einem Unterausschuß von sieben Mitgliedern unter Ausschluß 
der Öffentlichkeit die Erörterung des Falles, und wird "ein freundschaftlicher 
Ausgleich der Angelegenheit auf der Grundlage der Achtung der Menschen- 171



rechte, wie sie in dieser Konvention niedergelegt sind" angestrebt. Ist dieser 
Versuch gescheitert, so muß die Kommission einen Bericht anfertigen und zu 
der Frage Stellung nehmen, ob im untersuchten Fall eine Verletzung der Kon­
vention vorliegt. Dieser Bericht wird dem Ministerausschuß und den beteiligten 
Staaten - nicht dem Antragsteller bei Individualbeschwerden - vorgelegt.

Nach diesem Stadium kann der Gerichtshof angerufen werden. Vor ihm 
sind nur die Kommission und die vertragschließenden Staaten (zB der Heimat­
staat des Verletzten) antragsberechtigt. Einzelpersonen werden nicht zugelas­
sen. Der Antrag an den Gerichtshof soll innerhalb von drei Monaten nach der 
Berichterstattung der Kommission eingereicht werden. Voraussetzung der Pas­
sivlegitimation ist die ausdrückliche Erklärung des Staates, gegen den sich der 
Antrag richtet, daß er die Gerichtsbarkeit des Gerichtshofes in allen Angelegen­
heiten bezüglich der Auslegung und der Anwendung der Konvention als obliga­
torisch anerkennt. Nach öffentlicher Verhandlung weist der Gerichtshof den 
Antrag entweder zurück oder stellt fest, daß eine Verletzung der Konvention 
durch den betroffenen Staat vorliegt. In diesem Fall hat aber der Gerichtshof 
keine Möglichkeit, seine Entscheidung selbst auszuführen, indem er den ange­
griffenen Akt (Verwaltungsmaßnahme, Gerichtsurteil usw.) unmittelbar aufliebt. 
Er kann nur dem verurteilten Staat die Verpflichtung auferlegen, es zu tun, bzw. 
dem Verletzten eine gerechte Entschädigung zusprechen, falls die nationale Ge­
setzgebung des betroffenen Staates eine vollkommene Wiedergutmachung nicht 
zuläßt.

Anmerkungen

1 Verträge der Bundesrepublik Deutschland, Ser. A, Bd. 2 (1956), S.443,
441.

2 Verträge der Bundesrepublik Deutschland, Ser. A, Bd. 11 (1959, S.97.
3 Die KSZE, die am 3. Juli 1973 in Helsinki eröffnet und vom 18. Septem­

ber 1973 bis zum 21. Juli 1975 in Genf fortgesetzt wurde, fand ihren Abschluß in 
Helsinki am 1. August 1975.

4 Zeitschrift für die Vereinten Nationen und ihre Sonderorganisationen 30 
(1982), S.107 ff.

5 Vgl. JA.Walrate, The right of everyone lo change his religion or belief - 
some observations, "Netherlands International Law Review", Nr.2 (1983), S.146- 
160.

6 Vgl. FJacobs, The European Convention on Human Rights, Oxford 1975, 
S.144.

7 Vgl. die von Jacobs, op.cit.(6), S.149 f. und von A.H..Robertson, Human 
Rights in Europe, Manchester 1977, S.93 f. zitierten Entscheidungen der euro­
päischen Kommission für Menschenrechte.

8 Zur Auslegung des Art.9 in Zusammenhang mit Art.4 Abs.3 MRK hin­
sichtlich der Kriegsdienstverweigerer vgl. Jacobs, op.cit.(6), S.144 ff. (mit Bei­
spielen aus der Rechtssprechung der Kommission).

172



V-'1's 
■<s5a-

1 » !
1 -

»AL j.a kij.,.




