
PRIESTERTUM 

IN OST UND WEST II

KANON XIV
JAHRBUCH DER 

GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT 
DER OSTKIRCHEN

KOVAR



ill<
KOVAR



HERAUSGEBER
FÜR DIE GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN 

CARL G. FÜRST, RICHARD FOTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ 
BRIGITTE SCHINKELE 

EVA SYNEK

Gefordert durch die Erzdiözese München und Freising 
und das Bundesministerium 

für Wissenschaft und Forschung



KANON



Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Kanon : Jahrbuch der Gesellschaft für das Recht der 
Ostkirchen. - München-Eichenau : Kovar.

Früher im Verl. Herder, Wien, danach im Verb, der Wiss. Ges. 
Österreichs, Wien

Priestertum in Ost und West II. - 1. Aufl. - 
München ; Eichenau : Kovar, 1998 

ISBN 3-925845-79-8 brosch.

© by Roman Kovar Verlag, 82223 Eichenau 
Umschlaggestaltung : Manfred Adams
Auslieferung: Verlag Roman Kovar, Gernstr. 55A, 82223 Eichenau 
Druckvorlage: Institut für Kirchenrecht an der 
rechtswissenschaftlichen Fakultät der Universität Wien 
Druck: tHB, Tschechische Republik 
1. Auflage 1998. Alle Rechte Vorbehalten.
ISBN 3-925845-79-8



KANON XIV
Yearbook oi' the Society for the Law of the Eastern Churches 

Annuaire de la societe du droit des eglises orientales

PRIESTERHOOD 

IN EAST AND WEST II

Edition Roman Kovar • Eichenau 1998





KANON XIV
Jahrbuch der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen

PRIESTERTUM 

IN OST UND WEST II

Verlag Roman Kovar ■ Eichenau 1998



Pagina bianca



I

Inhalt

Vorwort........................................................................................................................ III

Konstantinos G. Pitsakis, Komotini
Demission et „detrönement“ des eveques: Une approche historique de la doctrine et 
de la pratique de PEglise Orthodoxe .......................................................................... 1

George Nedungatt, Rom
Authority of Order and Power of Govemance......................................................... 66

Marco Brogi, Rom
La perdita dello stato clericale secondo la normativa della chiesa cattolica ..........92

Marco Brogi, Rom
Le celibat du clerege dans l’Eglise Catholique........................................................115

+ Peter L'Huillier, New York
The Theory of the Perpetuity of the Effects of Ordination: Return of Ordained 
Clerics to Lay Status.................................................................................................. 118

Mar Aprem, Trichur
Order and Grades of Order in the Tradition of the Ancient Apostolic Church of the 
East..............................................................................................................................128

Wladislaw Tsypin, Zagorsk
Kleriker und Laien in der Orthodoxen Kirche......................................................... 140

John H. Erickson, St. Vladimir/N. Y. - Victor J. Pospishil, Philadelphia 
Panel-Discussion on Women’s Ordination...............................................................148



Pagina bianca



III

VORWORT

Der erste „amerikanische“ Kongreß der Gesellschaft für das Recht der Ostkir­
chen - die vom 20.-26. August 1995 in Holy Cross/Breokline-Boston abgehaltene 
Tagung - stand unter dem Generalthema „Christian Priesthood East and West: 
Towards a Convergence?“ Der Kongreßbericht und die Grundsatzreferate wurden 
bereits in KANON XIII publiziert. KANON XIV enthält die Spezialproblemen 
gewidmeten Beiträge. Leider fehlt der wichtige Vortrag von Vater Abel Oghlukian 
zum Frauendiakonat der armenischen Kirche, da das Manuskript nicht rechtzeitig 
bei der Redaktion eingetroffen ist. Es sei aber auf eine einschlägige Publikation des 
Referenten verwiesen: The Deconess in the Armenian Church. A Brief Survey (St. 
Nerses Armenian Seminary, New Rochelle/N.Y 1994).



Pagina bianca



1

DEMISSION (IIAPAITHEIE) ET „DETRÖNEMENT“ (EKIITQEIE)
DES EVßQUES:

Une approche historique de Ia doctrine et de la pratique de 1’ Eglise Orthodoxe 

Konstantinos P i t s a k i s, Komotini

Comme le present rapporteur n’est ni theologien ni meme canoniste, mais un 
simple historien du droit, il est assez clair, j’espöre, que le sujet sera traite large­
ment du point de vue historique: un survol de l’attitude de l’Eglise d’Orient vis-ä- 
vis de ces deux questions particuliöres, ä savoir la dömission (paraitösis) et le 
„detrönement“ (ekptösis, ekthronisis) d’un 6veque, au cours des periodes byzantine 
et post-byzantine dans la doctrine canonique et la jurisprudence. Mais j’essaierai de 
präsenter aussi certains aspects contemporains de ce probleme issus de la pratique 
de l’Eglise orthodoxe de nos jours: en effet, c’est dans la pratique qu’on peut vrai- 
ment constater aujourd’hui, par la force des expdriences et des nöcessites commu- 
nes, une sorte de convergetice entre l’Orient et l’Occident, cette convergence qui 
est le theme central de notre rencontre, parfois independamment de la doctrine 
canonique officielle - heureusement ou juste inevitablement, c’est ä chacun de le 
dire.

La raison principale de traiter ensemble ces deux sujets, la demission et le 
detrönement, est assez evidente: ce sont les deux cas, oü, dans la pratique courante, 
un eveque peut etre prive du gouvernement de son diocese et aussi de tout pouvoir 
pastoral, administratif et juridictionnel sur son eglise, et meme, en principe, sur 
l’Eglise en general sous le Systeme synodal (en termes qui ne sont pas propres ä 
l’Eglise d’Orient: la potestas regiminis ou iurisdictionis) - mais sans effet quelcon- 
que sur sa place dans les ordres et sa dignite episcopale et sur les droits et les 
fonctions liturgiques et sacramentels qui en emanent (la potestas ordinis). Mais nos 
deux sujets ont quelque chose de commun en plus, qui n’est peut-etre pas 6gale- 
ment evident: c’est que ces deux sujets, malgre leur importance et leur presence 
frequente dans la vie quotidienne de l’ßglise, ne sont pas regles par le droit cano­
nique „officiel“ de l’ßglise orthodoxe: simplement il n’y existe pas de dispositions 

normatives ä ce propos. Il y a de la doctrine canonique, de la pratique et de la ju­
risprudence - mais non de legislation.

C’est vrai qu’on invoque souvent ä ce propos une piece celebre: la Lettre du 
concile d’Ephfcse, troisieme concile oecumenique (431), adressee „au saint synode 
de Pamphylie sur le sujet d’Eustathe, leur ancien metropolitain“; on l’invoque cer-



2

tainement beaucoup plus souvent en ce qui concerne la demission, mais aussi quel- 
quefois au sujet du „detrönement“1. Cette lettre, une partie integrale, parait-il, des 

canons d’Ephese dans les collections canoniques orientales, pratiquement son 
„canon 9“2 3, est ä ce titre re?ue unanimement dans le corpus officiel des canons de 
l’Eglise orthodoxe'1 . Mais il s’agit toujours du traitement d’un cas particulier voire 
personnel, sans vrai caractere normatif. Elle est tres importante, trös utile aussi, 
mais en ce sens, qu’elle est le seul texte de ldgislation conciliaire qui confirme la 
possibilite canonique qu’un dveque demissionaire maintienne sa place dans les 
ordres et son caractere episcopal, avec le droit d’exercer pleinement sa potestas 
ordinis. Gdneralement parlant, sa vraie valeur canonique est d’affirmer qu’un ev- 
eque peut garder la dignite dpiscopale et la potestas ordinis apres avoir perdu, 
d’une fa?on ou d’une autre, la potestas regiminis, le pouvoir administratif et juri- 
dictionnel lie ä cet ordre; et que cette possibilite canonique de disjonction des deux 
pouvoirs ne contredit pas la rügle fondamentale du droit canonique oriental qui 
interdit les ordinations „libres“ ou „absolues“ (apolelymenai cheirotoniai) dans 
tous les ordres, et dans l’ordre episcopal - une r&gle applicable sans doute au mo- 
ment de l’election ou / et de l’ordination, mais qui ne pourrait pas avoir d’effet 
retroactif quant ä l’etat cldrical et ä la place dans les ordres d’une personne cano- 
niquement ordonnde. La valeur principale du canon d’Ephbse, sa seule valeur en 
derniere analyse, est de permettre explicitement cette possibilite canonique. C’est 
ddjä quelque chose - particuliürement si l’on tient compte de l’attitude des theori- 
ciens byzantins qui, nous allons le voir, ont souvent nie cette possibilitd-; mais pas 
grand-chose, ä vrai dire. Car, au moins ä nos yeux, cette possibilite devrait etre 
evidente; eile pourrait meme se presenter quasi automatiquement - ce qui s’est dejä 
passe plus d’une fois meme dans l’Eglise ancienne: par exemple, lorsqu’un eveque

1 En dernierlieu: P.J. PANAGIOTAKOS, ZuaTnpa toü 'EKKArimaomoO AiKaiou ..., 314 n. I 
[infra, n. 197],

2 Voir les nolices historiques: Pavlos MENEVISSOGLOU (Mgr Paul de Suede), ' IoropiKi^ eI- 

oaYtOY^l eig roug tcavovag ttk 'Op0oöof;ou 'EKKAqoiag, Stockholm 1990, 223-225; Peter 
L'HUILLIER (Mgr Pierre de New York-et-New Jersey, OCA), The Church of the Ancient Councils: the 
Disciplinary Work of the First Four Ecumenical Councils, Crestwood, N.Y. 1996, 153-154, 170-174. 
La numerotation de la teure en tant que „canon 9", assez courante dans la tradition slave, d’aprfes le ch, 
12 de la KormCaja Kniga (voir 1. ZUZEK, Kormfiaja Kniga: Studies on the Chief Code of Russian 
Canon Law [= Orientalin Christiana Analecta 168], Rome 1964, 72; Mgr Peter L'HUILLIER, 153, 177 
n. 69), et employde aussi par Mgr Nikodim MILAS, Tö dKKAnmaariKÖv ölxaiov Tf|g ' Op0oB6(;ou 
'AvaxoAixriq 'EKKAt|oiag (Pravoslavno crkveno pravo = Das Kirchenrecht der morgenländischcn 
Kirche, trad. allemande par A.R.von PESSIC, Zara 1897; Mostar 21905, trad. grecque par M. APOS- 

TOLOPOULOS, Athünes 1906, 517 n. 3, 518 n. 8-9, a die rdeemment avanede par Mgr Pavlos ME­
NEVISSOGLOU, ul supra („'0 kuvüv 9“), qui eite aussi des prdeddents dans la tradition canonique 
byzantine: Synnpsis/EpiUrne d'fitienne d'ßphüse et Symdon le Logotlidte (224 n. 4 et 5; cf. P. 
L’HUILLIER, 153, 177 n. 70), Michel Psellos (225 n. 3).

3 Elle fait curieusement ddfaut dans l’ddition P.-P. JOANNOU, Discipline gdndrale anüque [= 

Pontificia Commissionc per la redazione del Codicc di Diritto Canonico Orientale. Fonti, fase. IX], VI, 
Rome (Grottaferrata) 1962, 55-65.



3

condamne ä la deposition (kathairesis) est plus tard pardonne, mais son siege n’est 
plus vacant; ou lorsqu’un eveque provenant d’une eglise ou d’un groupe separe, 
schismatique ou Iferetique est refu dans la communion de l’Eglise Catholique, dans 
1’ordre qu’il possede, mais dans une region oü siege dejä un eveque canonique.

Le canon d’Ephüse n’exclut pas la possibilite de demission d’un eveque. Mais 
certainement il n’a pas non plus l’intention d’instituer ni de feglementer un „droit 
de demission“ pour les eveques et ses conditions, restrictions et consequences 
eventuelles. A plus forte raison il n’introduit, en aucun cas, l’obligation d’un ev­
eque de donner sa demission dans certaines circonstances; il ne prevoit pas de cas 
oü un eveque serait destitue de l’administration de son diocüse; et il n’etablit cer­
tainement pas une peine canonique particuliere de „detrönement“, par laquelle un 
eveque serait prive de l’administration de son diocese (potestas regiminis ou iuris- 
dictionis), tout en gardant sa dignife episcopale et les fonctions sacerdotales de son 
ordre (potestas ordinis) intactes.

I. La Demission

En ce qui concerne la demission des eveques du point de vue orthodoxe, 
l’essentiel a dejä ete dit dans une etude fondamentale par C. M. Rhalles, Flepl 
rrapaiTf|aecoq E7noKÖirtüv kcctcc tö öi'kcüov rijq ’ Opüoöö^ou ' AvaroAiKijc 
’ EKKXqoiac, Athenes 1911 - une etude qui n’ignore pas du tout aussi la legislation 
et la pratique correspondantes de l’Eglise Occidcntale. Un eminent expert, le Pere 
Jean Darrouzüs, a ecrit en 1966: „Mais nous avons sur ce sujet une excellente dis- 
sertation de K. M. Rhallis ... malgre le titre, c’est une etude de droit compare oü les 
notes, qui prennent plus de la moitie des 97 pages, empruntent les exemples aussi 
bien ä l’Occident qu’en Orient“4. Malgre donc son äge l’etude de Rhalles est enco- 
re valable5; mais nous disposons aujourd’hui de beaucoup plus d’informations 

quant ä la pratique byzantine et post-byzantine.

Il paraTt que non seulement dans l’Eglise primitive, lorsque la doctrine sur 
l’etat clerical et sa rdglementation se trouvaient encore dans une phase embryonnai- 
re, mais aussi dans celle des premiers siecles, on n’avait pas developpe une disci- 
pline concrüte en ce qui concerne la demission des eveques. C’etait sans doute un 
sujet considere, sinon comme indifferent, au moins comme susceptible d’etre laissö

4 J. DARROUZfcS. Documents iruSdits d'eccldsiologie byzantine [= Archives de l’Orient Chre- 
tien 10], Paris 1966, 250-251 n. 3; cf. ibid., 52 n. I.

5 Toujours dans le domaine de la littörature juridique et canonique grecque contemporaine, voir 

aussi un apergu de la question, sommaire mais substantiel, par A P. CHRISTOPH1LOPOULOS, 
©ipaxa ßuCavrivoO 6KKAr|oiaanKoü SiKatou 6v6ta<p6povTa rf|v ouyxpovov irpatortKi’iv, Ath6nes 
1957, 39-42 (§37).



4

ä la conscience et ä la discrdtion propre de Peveque lui-meme. Un esprit göneral de 
desapprobation existait dejä peut-etre, mais il n’emanait certainement pas d’une 
objection ou Opposition specifique: c’etait plutöt une manifestation de la position 
de l’Eglise ordinairement ddfavorable vis-ä-vis de tout ce qui paraissait anormal, 
irregulier, ou simplcment genant ou incommode, de tout ce qui empechait les cho- 
ses de suivre leur cours regulier. On peut meme penser qu’en ces temps, oü 
Pepiscopat etait tres peu institutionnalise, la demission d’un 6veque pourrait etre 
quelquefois regard6e comme un acte hautement louable: ce serait la manifestation 
de Phumilite et du desinteressement de l’eveque, la predilection d’une vie spirituel­
le et meditative plutöt que du pouvoir, des honneurs et des troubles du monde. 
C’est un peu cette attitude mentale contradictoire que l’on rencontre parfois en ce 
qui concerne le consentement, voire l’aspiration, ä la nomination ä Pepiscopat. Oui, 
fidelis sermo: si quis episcopatum desiderat bonum opus desiderat (1 Tim 3, 1). 
Mais on admire toujours, dans les textes narratifs, ces hommes saints qui, des qu’ils 
apprenaient leur election ä Pepiscopat, s’effortjaient de disparaitre ou d’eviter, de 
toute fa?on possible ou impossible, Pordination, et qui la recevaient finalement par 
contrainte, par force ou en fraude. Mais, meme dans ces recits, le saint homme, une 
fois ordonne, s'adonne entierement ä ses devoirs d’eveque, et reste ordinairement 
avec ses ouailles jusqu’ä la fin de sa vie.

On sait que le cas le plus celübre de demission d’un eveque dans la periode 
patristique est celui de saint Gregoire de Nazianze, qui abdiqua le siege de Con- 
stantinople lors du deuxieme concile oecumenique, Constantinople I (381). Le recit 
de sa dömission est frequemment citd par les canonistes byzantins, ainsi que son 
fameux discours de demission, le Syntakterios Logos (Oraison 42: inc. IJäq vplv 
tcx fjpirepa, w <piXoi noipevec, ...)6. Or, toutes les mentions de la demission de 

saint Gregoire par les canonistes byzantins, meme par des canonistes obstinement 
opposös ä l’eventualite d’un „droit de demission“7, sont faites dans un esprit 

d’approbation, d’admiration et de louanges. Le saint aurait renoncö ä son eveche 
avec un plus grand plaisir que celui qu’eprouvent ordinairement ceux qui sont 
nommös ä un eveche, en excitant l’admiration des pferes conciliaires; puis il s’est 
retirö dans son pays natal, pour chercher dans la retraite la philö hesychia, ce qui a 
toujours ete sa vraie intention: wq eIöe tovtovq OopvßovvraQ röv ovvraKTijpiov 
avroh; irpoocpiovqoaq Aoyov Kai ßaoiXea KadiKETEvoaq äiroAvdqvai aitröv,

6 PG 36, 457-493. Sur ce texte voir rdcemment: Chrysostomos TSITER (Mgr Chrysostome 

d’Autriche), '0 EuvTCtKTrjpioc AöyoQ rpriyopiou roö NaCiavi^nvoü ... , Mvppri B' OlKOupeviKtig 
Euv66ou, I, Thessalonique 1983, 489-504; sur l’emploi du Syntakterios par les canonistes byzantins, je 
me permets de renvoyer ä C.G. PITSAKIS, rpnyopioc ö ©EoAoyoc otö KeipEva tüv ßuCavnvüv 
KavovoAöyiüv, Muripi) 1 Ayitov rpriyopiou roö GeoAöyou Kai <Piotiou ApyiErnaKoirtov 
KtovoxavTivouTroAetüi;, Thessalonique 1994, 135-177, passim (sur la ddmission; 167-168, 174-175).

7 J'emprunte cette expression au P J. DARROUZES [supra, n. 4], 251-265: c’est le titre qu’il 
prete au traitd de Nicdtas d'Ancyre [infra, n. 22].



5

EKÖqpel twv evravda Kai eig rqv lölav irapayivEzai ywpav, rqv qovxiav 
äoTraCöpevocf; röv dpövov psv ezi öidmov KwvoTavTivovrröXEwg, aräaeuig Se 

ysvopevqg TrpoOvpözepov q oi Xqipöpevoi zov dpövov zolg ßovXopdvoig 

napaxiopqaap, dp Kai zw ovvTaKzqpiw Xöyw päXXov q npozepov KaraTrXq^ag rqv 

ovvoSov eig zqv eavrov nazpiba NaCiav(ov Errdveim Kai, qv sk jtoXXov wölvev, 

qovykxv äomxisrai8 9. Le Syntakterios Logos lui-meme fut incorpore dans les Actes 
du concile10. La saintete incontestable de Gregoire, sa reputation et son prestige en 

tant que grand docteur de l’Eglise - le „Theologien“ par excellence pour l’Eglise 
d’Orient, et aussi „l’auteur le plus cit£ apres la Bible“11 - excluaient sans aucun 

doute toute possibilite de le blämer de sa conduite; ä plus forte raison d’y introduire 
par anachronisme l’opinion des canonistes byzantins que, par sa demission, il aurait 
pu etre dechu de Fepiscopat voire des ordres - lui, l’un des Trois Hierarques de la 
piete populaire „canonisee“... Pas de bläme donc chez les canonistes contre saint 
Gregoire, mais sans jamais accepter que cela puisse creer un precedent. Lors d’une 
„cause c61£bre“ de la fin du XlVe siücle, celle du „trisdpiscopat“ du patriarche 
Matthieu Ier (1397-1410)12, on a invoqud un argument analogue, un argument ex 

eventu typique, contre la possibilite, dgalement anachronique, de considerer saint 
Gregoire comme „triseveque“ (trisepiskopos), ä savoir eveque de trois sieges suc- 
cessivement - en l’occurrence: Sasimes, hypothetiquement Nazianze, Constantino- 
ple - alors que l’un seul transfert episcopal n’etait permis que par exception: „si 
Gregoire avait ete triseveque, il n’aurait jamais ete reconnu comme un grand saint 
et docteur de l’6glise“13! [En effet, c’est la vie de saint Grdgoire, beaucoup plus 

que ses ecrits, qui a fourni des materiaux de discussion aux canonistes ä propos de 
certains problemes „classiques“; outre les transferts episcopaux et la demission, 
c’est aussi le celibat dpiscopal: saint Grdgoire etait, comme tout le monde connaTt, 
le Fils d’un eveque, Tun des cas les plus eminents d’un eveque marid de l’epoque 
patristique, avec ceux de saint Grdgoire de Nysse et de Synesios de Cyrene]14.

8 Gennain de Constantinople: RHALLfeS-POTLfeS, I, 353.
9 Matthieu Blastaris: RHALLfiS-POTLßS, VI, 48.
10 MANSI, III, 529-555.
" J. NORET, Grdgoire de Nazianze, I'auteur le plus citd aprds la Bible, II. Symposium Nazian- 

zenum (dir. J. MOSSEY), II, Paderborn 1983, 255 et s.
12 Voir le dossier de cette affaire: V. LAURENT, Le trisdpiscopat du patriarche Matthieu Ier 

(1397-1410), REB 30 (1972) 5-166. A propos de l'emploi du „prdcddent" de saint Grdgoire lors de 
l’affaire du trisdpiscopat, voir ibid., 72-75; PITSAKIS [supra, n. 6], 170-174.

13 LAURENT, 74; „car, observe-t-il, s’il l’avait vraiment dtd, il n'eOt pu l’dtre sans violation des 
canons et jamais l’ßglise ne l'aurait en ce cas proclamd la Lumidre de rOrient!“.

14 PITSAKIS, 162-163, 166 et s.; cf. IDEM, Clerge marid et celibat dans la Idgislation du concile 
in Trullo: le point de vue oriental, The Council in Trullo Revisited (cd. G. NEDUNGATT - M. 
FEATHERSTONE) [= Kanonika 6], Rome 1995, (263-306) 278.



6

Le cas suivant d’une Emission Episcopale importante, le cas le plus important 
sans aucun doute du point de vue de droit canonique, c’est precisement ce cas 
„didactique“ d’Eustathe de Pamphylie (plus exactement d’AttalEe)15 traite par le 
concile d’Ephese, cinquante ans plus tard (431). Eustathe avait renonce ä son siibge 
et un autre eveque y avait ete nomme, Theodore, qui en ce moment est d’ailleurs ä 
ce titre l’un des peres conciliaires, Eustathe sollicite maintenant le concile de re- 
connaitre que, meme aprüs sa dEmission, il garde sa place dans les ordres et sa 
dignite episcopale (rqv tov imoKÖTrov Tipqv Kai KÄfjcnv), et qu’il a toujours la 
libre exercice de la potestas ordinis. Par un texte de style surcharge, oü abondent 
des lieux communs de la rhEtorique byzantine, que la posterite savante a souvent 
pris malheureusement ä la lettre - ce qui en a serieusement desoriente 
FinterprEtation -, le concile satisfait ä la requete: Eustathe garde son caractere epis- 
copal, avec le pouvoir d’exercer les fonctions liturgiques et sacramentelles qui en 
Emanent; sont meme mentionnees explicitement celles qui sont reservees exclusi- 
vement ä l’ordre 6piscopal, ä savoir les ordinations.

La Lettre du concile d’Ephese16 s’abstient deliberement de formuler une 

doctrine sur la demission Episcopale en soi, ou d’en Etablir une discipline. On a 
souvent insistE sur certaines expressions de surprise ou d’Emotion: le fait inoui de 
la dEmission, les pleurs et les larmes du pauvre vieillard, auxquels le concile lui- 
meme se serait associE etc. (TrapaiTijoewQ ovk i'opev örrwp, irpoaeKÖpiae ßißAiov; 
'EtteiSr) 8d npoafjAOe KÄatwv ... avvqAyqaapev äiravret; rw TTpeaßvTq Kai kolvöv 
elvai Aoyiadtpevoi aiirov tö ödtKpvov ...); les canonistes mEdiEvaux et modernes les 
ont interprEtEes littEralement, et y ont pretE souvent une importance particulifere. En 
rEalitE il ne s’agit, nous venons de le dire, que de simples figures, topoi, de rhEtori- 
que byzantine que Ton doit traiter en consEquence. Mais il se trouve dans la Lettre 
des points vraiment importants:

1. II y a, naturellement, un esprit de dEsapprobation gEnErale de la dEmission: 
celui qui accepte la Charge du sacerdoce doit en endurer les peines et les souffran- 
ces jusqu’au bout - une täche qui ne sera pas d’ailleurs sans rEcompense ("E8ei yap 
6>q dtnal; djKexstptapdvov ispariKqv tppovriöa ravrqt; exsadai per' evpworiac 
TrvEvpariKfji; Kai olov avramöveodai toIq ttövoiq Kai iöpwra tov epptodov 
ddeAovri imopeivai). Il s’agit cependant d’une rEgle dEontologique de conduite, 
non pas d’une norme juridique - et certainement aucune sanction n’est prEvue.

15 En demier lieu: MENEVISSOGLOU, 223 n. 6; L’HUILLIER, 171-172. Cf. ddjä dans le com- 
menlaire de Zonaras suivi par Baisamon: RHALLES-POTLES, II, 208, 213; PG 137, 373, 372.

16 ' EmoToXi’i rfic auTpc tv ' Etpioü) 6yiac ouvööou irpöc ti1|v tv riapfpuAia EÜayn ouvoSov, 
7rEpl EuoTaSiou roö yEvop^vou aiixüv ppTpoiroXlTOU. Edilions: RHALLES-POTLES, II, 206-208 

(commentaires byzanlins: 208-215); PG 137, 369-372 (d'apits l’dd. BEVERIDGE; commentaires 
byzantins: 372-381).



7

2. L’enquete ordonnöe par le concile pour savoir si une peine de deposition 
formelle (kathairesis) avait 6t6 eventuellement imposee ä Eustathe (eairsvöopev 
/jadsiv, ei Kadaipemv ewopov vmpepävqKev 6 pvqpovsvdeig) a aussi ete souvent 
invoqu6e erronement. Elle ne veut dire, en aucune facon, que le concile s’attendait 
ä ce que Eustathe eüt ete d6po.se pour avoir dimissione. Le concile a simplement 
voulu etre certain que sous les vrais motifs de la demission d’Eustathe ne se cou- 
vrait aucune accusation eventuellement formul6e contre lui: cf. ij yovv eni rim t&v 
äroTriüv eArjAsyicTcn rrapd tlviov KaratpAvapqadvTwv avrov r/jc vTToAqipetoc

3. Une phrase analogue de la Lettre, souvent citee aussi: (Kai 8q epddopev 
iXETTpäxOai pev tolovtov ovödv) yeveoOai 8e päÄAov tw pvqpovevOevn dvri 
eyKArjparog rqv rrapairqmv, ne signifie pas du tout que „le seul d61it qu’il a 
commis c’est d’avoir dermssione“, mais seulement: „dans son cas c’est la demission 
seule qui a eu pour lui les effets p6nibles que d’autres ont subi ou doivent subir ä 
cause de leurs propres crimes“ (ä savoir: la perte de l’6vech6 et des honneurs 
d’eveque)17.

4. II est vrai que pour le concile ce n’est pas dvident de soi, ou ndcessairement 
certain, qu’un 6veque demissionnaire garde la dignite episcopale et la potestas 
ordinis intactes; mais il est egalement vrai que le concile n’y voit rien 
d’inconvenient: il ne connait pas de regle qui prevoie que l’eveque qui demissionne 
perd son caractere episcopal, et il n’a pas l’intention d’imposer une regle pareille 
non plus. Il ne traite pas que d’un cas particulier voire personnel, mais il ne regarde 
certainement pas son jugement comme une exception ä une norme existante. Avant 
meme de formuler sa decision, dans Penoncö de la question, il qualifie Eustathe 
d’eveque et emploie les attributs usuels de la titulature episcopale: Tolovtov tl 
TreTTovOora rededpeda töv evAaßdoTarov Kai OsooeßdoraTov dmoKonov 
EvardOtov. Le concile doit donner une solution bienveillante ä un petit probleme, 
pas encore tr&s commun ä l’epoque; mais il n’agit pas avec la conscience de devier 
d’une normalite ou „canonicitd“ etablie: il n’a donc pas besoin de recourir ä 
Yeconomie, comme les canonistes byzantins, certains canonistes modernes aussi, 
semblent croire18.

17 Cf. Zonaras: Kal Öf| i|iä6o|J£v ... YEv6a0ai 56 päXXov rü EüaTa0iip övrl 6YKXrjparo(; ti^v 
7rapa!xr|aiv. "Qcnrep ouv, el 6irl äröniy nv\ 6öXiö, ommq fjv ä.ir&vuav tüv Tf)<; 67naK07rfjg 5iKa(tov 
iKjrejmoKibi; 6k rp«; rraparrriaetüi;, Kai mOppnaeai aurfl Bokeiv (RHALLÖS-POTLfeS, II, 211; 
PG 137, 377). La fausse Interpretation: „on avait pris la demission pour un deiit (et par consdquent on 
l'avait soumis h la peine de deposition)“ fut avancee par H. ALIV1SAT0S, lors de son debat avec Mgr 
Meietios [SAKELLAROPOULOSJ de Messdnie [infra, n. 213 s.]: Epist6monik6 Epeteris, 263-265; 
Theologia, 352.

18 Voir, par exemple, Zonaras: ’Ek raurric tf|C ouvoSndic oteovopiac oTovra! xivee 
6v6e66o0ai toT<; 6maKÖirotg rrapansiodai räc, 6KKXr|aia<; auröiv, n)v 66 &pxtspioovvnv



8

5. Le concile autorise donc Eustathe d’exercer toutes les fonctions qui ema- 
nent de la potestas ordinis episcopale. On met ordinairement l’accent sur une sorte 
de „restriction“ imposee a ce propos: „toujours avec la permission de l’eveque 
diocesain“ (Ovtoj pävroi äare pq -/eipotqve'w avröv, pqrs pqv &kkXt]öUxv 
KaraXaßövTa iepovpyeiv £/; iöiag avdevTiac;, äXX' q äpa avpirapaXapßavöpEvov 
eitovv EmrpETTopEvov, ei tv%oi, 7rapä äöeAipov Kai ovvEmoKoirov, kuto: 
öuxBeoiv Kai äycnrqv rqv ev Xpiarü). Or, il ne s’agit que d’une pseudo-restriction: 
la permission de l’dveque du lieu est une condition prealable qui s’applique, selon 
une norme canonique fondamentale, ä tous les cas oü un eveque (ou meme un 
pretre) devrait celdbrer en dehors de son propre ressort; avec cette seule particula- 
ritd ici, que 1’eveque demissionnaire n’a nulle pait de diocese propre ä lui.

6. En realitö, la seule preoccupation majeure du concile c’est d’assurer que la
reconnaissance de la dignite episcopale ä Eustathe ne pourrait jamais ä l’avenir 
mettre en cause la ldgalite de l’election et de la position de son successeur au siege, 
ni mettre en cause les eveques qui avaient elu ce dernier du vivant de son 
predecesseur: KE/EipoTÖvqKEv (xvayKaiwc, q ipErepa ÖEoodßsia töv
EvAaßdoruTov Kai dEoaeßdaTarov äÖEÄipöv qpwv Kai ovvejtiokoitov 0EÖÖwpov, 
(ppovnovvTa rqc ÖKKAqoiat; ov yap fjv (xkoZovOov xqp£VEiv avrqv Kai 
dmoT&rov öiyp öuxteAeiv tov Lwrqpot; rä iroipvia. ’ Etteiöi) öe irpoaqAds ... ov 
TTEpi rqQ jtöäeojq ovöe rqc ÖKKAqoiaQ tpiAovEiKÜv rw pvqpovevddvTi 
dEOOEßEOTäTii) imaKÖrna ©soöwpw ... " 06ev ovöe rq vpErdpp dsooEßEuj 
EpEpipöpEda xeiPOTOvrlaäan tov ainov töttov töv pvqpovsvddvra
evAaßdararov imoKojrov ©sööwpov. Nous allons voir que cette sorte de preoccu­
pation, concernant la certitude Juridique“ quant au titulaire canonique de chaque 
siöge, pesera considdrablement dans la pensee, generalement negative, des canoni- 
stes posterieurs ä propos de notre sujet.

irapaKpaxeTv. Oipat SÄ xoüvavxtov päXXov ävteüOev KaxaXapß6vEa0ai ... Kal r) ypa<pf| SÄ Trjg 
ßqBEianq ÄTnaxoXfjc SeIkvuoiv utg oixovopia xö rräv ijv biä niv piKpoipuxiav toö Eüoxa0iou Kal 
tö -rnc XumiC orpoöpöv ... tbKOvSpqcrav öaa Kal cbxovöpnaav, öXX' oux <bg TuiroOvrEg xaüxa Kal 
oü-ru) Y'veoÖai Kal elg tö Äljqg SiaTaxTÖpEvoi ... Ei SÄ <bg ravova xf|v auvoSiKijv xaüxTiv 
ÄmcrroXiiv SÄxovxai, Kal oux “C oiKovopiav Ätr’ ÄKEivtp YEvopÄvqv x<i EuoTaOico ... (RHALLÖS- 

POTLÖS, II, 209-211; PG 137, 376-377); Baisamon; Äx^iv rax’ oixovopiag Xöyov ö Ä^xpaEv ... Tö 
yöp üirö tüjv traxÄpiov BiopioOÄv Kax' oixovopiag Xöyov ibpioBp, Kal oü xP>i tö kot' oiKovopiav 
Sni xi xPÖoipov e!oevex0äv Elg öttöSeiymci ÄXKEaOai Kal (bg Kavöva KpaxsTv Elg tö Ä5nc Kal 

xaüxqv SÄ xijv olxovopiav vopiipo pi) ÄarEpipEpipvug YEv^u0ai ... ’AXX', ibc äoike, xfjg 
rrapaixrioEioc xoö EuaxaOiou pij oCoriC ßeßaiai; (!) ... kotäveuoe kotö Xöyov oiKovopiac p ayia 
aövoSog sic & Snupioaxo ... "Qote tö Siö Tpc irapouon? ÄmoroXpc oiKovopnOÄv ouk Äon 
KaOoXiKÖv (ibid., 213-214; 372-373. L’hypothösc que l'economie aurait 6l6 exercöe ä cause d’une 
sorte d’incertitude quant au fait meme de la dömission d’Eustathe n’est övidemment qu’une construc- 
tion fantaisiste); Blastarös: xauxa SÄ oü kovoviküx; eipqxai xoiq ÖY'°’C> ÖXX" oiKovopia 
XpqoapÄvou; Kal öouvqOEi ouYKaxaßö;oEi, (1)g ö tÄ|V ÄmoToXÄiv ÖKptßiüc pexitöv oaepüg sfeexai 
(RHALLES-POTLfeS, VI, 234); cf. aussi l’exposö de saint Nicodemc l’Hagiorite dans le Pödalion, 

Athönes 1970, 179-182.



9

7. Nous disposons d’un indice de plus que, malgre les considdrations thdori- 
ques, le concile d’Ephbse ne soit pas si mal dispose envers les eveques ddmission- 
naires qu’on le dit souvent. C’est la clause finale de la Lettre: El öd ti 
ßovÄevaqoOe xpqoTÖTepov dtr' avTti) q vvv rj siq tö pera ravra, äpdcrei Kai 
tovto Tfj äylg ovvööw. Elle veut simplement insinuer qu’Eustathe, bien qu’il ait 
renonce ä son siege, est meme rddligible ä un autre. Un eminent canoniste byzantin 
du Xlle siede de l’opinion minoritaire, Alexis Aristene, avait en vain essayd de le 
souligner: tö öe qv q elq EKKÄqaiav oxoAäCovoav npoxsipiaaoQai q äAAtoq 
xeipaytoyqoai cxvtöv9 . Une attitude bienveillante sans doute, mais aussi toujours 
cette preoccupation de ne pas laisser des situations equivoques ou anormales se 
perpetuer dans le corps episcopal.

A I’epoque moderne la Lettre du concile d’Ephese a souvent ete regardee 
comrae le cadre juridique pour la reglementation du Statut, canonique de l’eveque 
demissionnaire. Elle ne constitue certainement pas une Idgislation normative; mais 
son utilite consiste en ce qu’elle permet au moins de soutenir, contrairement ä 
l’opinion qui avait domine chez les canonistes byzantins, qu’un traitement analogue 
de la demission episopale n’est pas anticanonique voire etranger ä l’esprit des Ca­
nons. A ce titre eile est devenue, en derniere analyse, le fondement de l’evolution 
de nos jours vers une Sorte de „droit“ de l’cveque ä la demission libre, sans pr6ju- 
dice de la potestas ordinis. Un Connaisseur eminent de la vie de l’liglise orthodoxe 
aux derniers siöcles, Manuel Gedeon, qui n’dtait pas exempt d’un certain cynisme, 
en plaidant pour la canonicite de la Lettre dans le corpus „officiel“ des canons de 
l’Eglise d’Orient est assez explicite: la Lettre doit etre consideree comme un canon 
formel, „car c’est eile qui constitue le fondement de la pratique de l’Eglise ä propos 
de la demission des Eveques, et c’est eile aussi qui autorise un eveque demission­
naire ä garder sa dignite episcopale effective, et ä prendre part meme ä des ordina- 
tions, comme c’est precisement le cas aujourd’hui avec les dveques en retraite qui 19

19 RHALLES-POTLES, II, 215; PG 137, 381. C'est aussi l'opinion de Nicolas de Mdlhone dans 
son discours en faveur du patriarche Nicolas IV Mouzalon [infra, n. 40): u>c e’{ ye Kal 0p6vo<; 
axoAätiöv sYt). «al rourov ib? oxoXö?ovtc< tü axoAd^ov-n 0p6vu) iyKa0i5puaeTe Kal ti^v 
au0EVTiav aoroO imTpiipETE toüto ydp oaipcS? dpipaivei ... (öd. DtiMfiTRAKOPOULOS, 284). 

Saint Nicoddme l’Hagiorite, malgre son intransigeancc, sc rallie, sans meme hesiter une seconde, h 
l’inlerpretation d’Aristene: Toüto hi btv f.Ivat öXXo ... näpeb, tö vö töv KaTaoTpaouv örrtoKoirov 
ei? KÖppiav axoAd(ouoav öirapxiav (Pddalion, 179). Mgr L’HUILLIER, 174 semble y adhdrcr avec 
une certaine reticencc: „It is not at all out of the question to think, likc Aristenus, that this is a refcrence 
to an eventual nomination to a vacant see. Howevcr, this interpretation cannot be taken for certain"; j'ai 
l’impression que, dans son rapport au present congrüs, l'eniinent canoniste n’hdsite plus.



10

portent le titre: eveque anterieurement de ... (TTpwqv)"20. Ce qui veut ä peu pres dire 

que meme si ce canon n’existait pas, il faudrait l’inventer.

„Et ä prendre part meme ä des ordinations“ (ovppErdxtov Kai xeipoToviac). 
Car Manuel Gedeon connatt que dans la theorie orthodoxe moderne, surtout celle 
de provenance russe, on a parfois avance l’opinion qu’un eveque demissionnaire, 
meme si l’on accepte qu’il conserve son caractere episcopal et sa potestas ordinis 
pleinement effective, ne pourrait pas participer, en tant qu’eveque ordinant, ä une 
ordination episcopale; un eveque titulaire non plus. L’ordination d’un eveque est, 
dit-on non sans raison, une expression typique, une manifestation par excellence, de 
la collegialite episcopale, ou, en d’autres termes, du caractere synodal de la structu- 
re ecclesiale; or, les eveques demissionnaires ou les eveques titulaires ne partici- 
pent pas au Systeme synodal, oü en principe prennent part seulement les eveques 
residentiels. C’est une pifece de bonne casuistique „ä la byzantine“. Mais eile ignore 
en fait que tous les eveques, egaux de droit divin quant ä l’ordre, sont les ministres 
de la meme Gräce, dont le depositaire et l’administrateur est l’Eglise. Nous venons 
de voir que le concile d’Ephüse avait prevu explicitement qu’Eustathe, eveque 
demissionnaire, aurait, en plus du droit de celdbrer 1’Eucharistie, celui de participer 
ä des ordinations (episcopales): x£lP°T0VE‘v ■■■ icpovpyeiv ... rj äpa 
avpnapaÄapßavöpEvov ei'tovv imTpEjröpsvov, ei tvxoi, napa äÖsAipov Kai 
ovvettutköttov. En effet la phrase: x£LP°T0V£iv ■■■ avp7rapalapßavöpevov ne peut 
se referer qu’ä des ordinations episcopales.

Les canonistes byzantins n’entreprennent l’61aboration theorique du probleme 
de la d6mission episcopale qu’ä la fin du Xle et au Xlle siecles, „le grand siede de 
la Science du droit canonique“ ä Byzance21. Le probläme devient meme un de leurs 

sujets de predilection, naturellement ä cause aussi de son importance pratique. Y a- 
t-il un „droit de demission“ des dveques? Serait-il permis ä 1’evSque de renoncer ä 
ses devoirs pastoraux et ä l’administration de son diocäse (potestas regiminis) et de 
garder sa dignite episcopale et la potestas ordinis? Est-il meme possible, du point 
de vue d’eccldsiologie orientale, d’envisager une disjonction pareille des deux 
pouvoirs, potestas ordinis et potestas regiminis? Sinon, l’eveque qui veut demis- 
sionner ne doit-il pas renoncer aussi ä l’episcopat, donc aux ordres? Autrement, ne 
doit-on pas en ddduire qu’un 6veque qui dömissionne est cens6 avoir ipso facto 
renonc6 aussi aux ordres, ä 1’ 6tat clerical lui-meme? Mais est-il meme canonique-

20 M. GßDßON, Al XeYÖnevai xavovixal tcüv iraTÄpiov imoToXal, EkklteiasIikÄ Aletheia 41 
(1921) 68: ... Bioti iir'auToö oTriplCerai i) Sktote irpä^u; Tf|<; iKtcXpolc«; irepl tüv ti)v 6moK07n1|v 
irapairoupiviov öpxiepiiüv ... 6i6n SiarärTEi i) oüvoBoc aöxn vä 8xil T° xf|c lEptocnivn? tvepyöv 
6 irapaiToüpEvoc, aupper6x^v xal XE'POTovlac, tüc ol oripspivol Trp(l)i]v (cil6 par Mgr Pavlos 
MENEVISSOGLOU, 225 et n. 2).

21 J'emprunte cette expression 4 N. VAN DER WAL - J.H.A. LOKIN, Historiae iuris graeco- 

romani delineatio: Les sources du droit byzantin de 300 4 1453, Groningue 1985, 107.



11

ment possible pour quelqu’un d’abandonner arbitrairement les ordres? Alors, 
PEglise ne serait-elle pas obligee d’imposer une peine de ddposition (kathairesis) ä 
tous les dveques qui demissionnent, sinon pour avoir demissionne, en tout cas pour 
avoir ddliberement abandonne aussi, de ce seul fait, les ordres? Y a-t-il ndanmoins 
des cas oü un eveque pourrait, ou meme devrait, demissionner canoniquement? 
Voilä quelques-unes des questions posees par les canonistes byzantins - bien que 
nous employions ici des termes qui n’appartiennent pas toujours ä leur vocabulaire.

Nous sommes aujourd’hui en position de travailler sur un dossier important de 
textes et de documents de ces debats. A savoir:

(a) Le traite de Nicetas, metropolite d'Ancyre. L’auteur, un important canoni- 
ste d’ailleurs, plaide pour le „droit de demission“ des eveques, pour rdpondre ä des 
opposants ä l’occasion de sa propre demission: Aöyoq avripppTiKÖt- jrpÖQ tovq 
Adyovrag pq Öelv 7rapcnreiodca (ca. 1092 selon son editeur)22 23 II parait qu’il y a 

eu aussi un Supplement: Tö Aonröpevov [sic] £k tov Xöyov tov ävnppqTiKov irpaq 
tovq Xiyovraq pq öelv napairsladaP. Nicdtas veut ddfendre meme le „droit“ de 

ddmissionner sans donner de raison späciale. II a lui-meme donn6 sa demission, 
dit-il, simplement pour se retirer ä une sainte hesychia, comme saint Grdgoire et 
d’autres saints dveques l’avaient fait aussi dans I’histoire ancienne et rdcente; c’est 
saint Grdgoire lui-meme qui a voulu inciter des imitateurs: Mdprvq 6 elpqvevawv 
qpäq, äv öXiyoi piprjoiovTca ti)v epqv vmxwpqoiv. Aussi Nicetas, apres avoir 
consacre des longues annees au gouvernement et au Service des ämes, pour lesquel- 
les il aura ä rendre compte devant un Tribunal redoutable, voudrait-il maintenant 
chercher le salut de sa propre äme {Ew(wv aw(e ri)v aeavrov tpvxqv: Gdn 19, 17 = 
canon 84 de saint Basile)24. „II a meme la pudeur ou la coquetterie, si l’on peut 
dire, de ne pas invoquer son age“25.

(b) Le document de demission du patriarche d'Antioche Jean V l'Oxite. Seu- 
lement quelques annees plus tard (1100), inspire sans doute par l’esprit des discus- 
sions de ces dernieres annees ä ce propos, Jean renonce ä la fois au siege patriarcal 
et ä la dignite episcopale. A notre connaissance c’est le premier texte de ce genre 
qui nous soit parvenu, en tout cas c’est le premier oü la demission de tous les pou-

22 Edition et traduction par J. Darrouzüs [supra, n. 4], 250-265 (introduction: 51- 52; sur 
l’auteur: 37-53). Traite autrefois attribue, ä tort, ä Ddmetnos de Cyzique (voir les remarques de 
l’äditeur ibid., 37-38; cf., antdrieurement, IDEM, ßpistoliers byzantins [infra, n. 116], 62 et n. 66, 345 

n. 1).
23 Ibid., 51 et n. 4.
™ Müprvi; 6 elppvevaiDv ... (Syntaktirios: 42 § 27: PG 36, 492; dans notre texte: & 

dpqvevaiDv...): 6d. DARROUZES, 258 (sur cet emploi: P1TSAK1S [supra, n. 6], 174-175); Lwfav 
oöi(e ... (dans notre texte; Twfwv ow&tw ekootoc rrfv eavrov ipvxqv)\ ibid., 254.

25 DARROUZES, 52.’



12

voirs episcopaux et du caractüre episcopal et sacerdotal lui-meme soit si explicite- 
ment enoncee: le patriarche renonce „non seulement au siege, mais ä la dignite 
dpiscopale en tout, au nom et ä la chose“; il ne sera plus, et il ne sera appele, „ni 
patriarche, ni eveque, ni meme pretre“, et il n’exercera aucune fonction d’eveque 
pour le reste de sa vie: IlapaiTovpai ov töv dpövov pövov, äXXä Kai avrö 
Kadänai; tö rq<; äpxiepioavvqi; a&wpa, avrö rö övopä re Kai rö jrpäypa, die; 
pijre elval pe tov Xolttov pijre 6vopö.(eoBai pijre rraTpiap/qv pijre tipxiepea ij 
1)Awq yovv iepia, pijre iyxetpiaai rö Trapdnrav, ecog äv ra> ßt<a nepiä 
(’xpxtspaTiKw tlvi epyoi Kai Xeirovpyijparl16. Contrairement ä Nicdtas il donne 
toutes les raisons possibles; „tout est prevu pour que l’acte soit inattaquable“27: 
raisons d’age, de sante (podagre), difficultes pratiques (il est oblige de vivre en 
exil, ä Constantinople, loin de son siege), desir de se retirer dans une vie meditati­
ve.

(c) Le dossier de la demission de Nicolas IV Mouzalon. La „cause celebre“ 
par excellence de demission episcopale byzantine est celle du patriarche de Con­
stantinople Nicolas IV Mouzalon (1147-1151). Nicolas, alors archeveque de Chy­
pre, avait demissionne vers 1110, donc une dizaine d’annees apräs la demission de 
Jean V d’Antioche - un autre prötos, lui aussi, d’une Eglise qui ne ddpend pas du 
patriarcat constantinopolitain. Il präsente les raisons de sa demission, et il se defend 
contre des accusateurs, dans un long poeme qu’il avait lui-meme compose ä cette 
epoque (Erlxoi NlkoXöov tov Mov(üXiovoc tov yeyovöroc, äpxiemoKÖirov Kvirpov 
... ed. Sophie Doanidou)28. Trente-sept ans plus tard il est promu au patriarcat de 

Constantinople. Entre en demel6 avec l’empereur Manuel Ier Comnene (1143- 
1180), le meme d’ailleurs qui l’avait nomm6 au patriarcat, un empereur qui a tou- 
jours voulu pratiquer une politique eccldsiastique tres personnelle, il a vu son

36 Demifcre edition du texte: P. GAUTIER, Jean V l’Oxite, patriarche d'Antioche, REB 22 

(1964) (128-157) 136-141. Sur le personnage et son oeuvre, voir aussi: H.-G. BECK, Kirche und 
theologische Lileratur im byzantinischen Reich, Munich 1959, 21977, 613; V. GRUMEL, Les patriar- 
ches grecs d'Antioche du nom de Jean, Echos d’Orient 32 (1933) (279-299), 286-298; Mgr Chrysos- 
tome PAPADOPOULOS, '0 TrarpuitpxnC 'Avrioxciat; ’luxivvng E' 'O^einic;, EEBS 12 (1936) 
361-388; J. DARROUZES, Notes d’dpistolographie et d’histoire de textes. 3. Le florilege de Jean 
I'Oxite, REB 12 (1954) 180-181 = Littörature et histoire des textes byzanlins, Londres 1972 [II); P. 
GAUTIER, Diatribes de Jean l’Oxite contre Alexis Ier Comnene. REB 28 (1970) 5-55; IDEM, 
„Rdquisitoire du patriarche Jean d’Antioche contre le charisticariat“, REB 33 (1975) 77-132; C.G. 
P1TSAKIS, ’H Eitraon tpg 4§ouoiaq fcvöq 07rep6piou TraTpiöpxn: 6 Trarptdtpxnc ’Avnoxeiac oti) 
KuivaravrivouTroXii ..., Byzantium in the 12th Century: Canon law. State and Society (ed. N. OIK- 
ONOMIDES), Athünes 1991, (91-139) 95. Cf. Regesles N. 987 (maintenant: **986).

37 DARROUZfcS, 52.
28 ’H 7rapatTtian; NikoAöou toö Mou^riXuivoc riirö -rfjg äpxtEmoKoiriig Kurrpou. 

' Av£k5otov rijroXoynTiKÖv iroinpa HehÄnika 7 (1934) 109-150. Pour une bibliographie sommaire sur 
Nicolas Mouzalon, voir BECK, Kirche, 621 n. 1 et C.G. P1TSAKIS, 'AvÜjrapKrec [iu£avnv£c; 
TrarpiapxtKjg irpä^Eig: Grumel 6p. 1028 NikoXöou A’ MouCriAwvog, Epet&ris Kentrou
Epistemonik6n Ereunön [Kyprou] 12 (1983) (109-127) 117 n. 1.



13

election au patriarcat contestee par des metropolites synodaux trop complaisants 
envers Ia cour, ainsi que et par les canonistes „officiels“, precisement ä cause de 
son ancienne demission: par sa demission Nicolas aurail perdu aussi la qualite 
episcopale; il ne pourrait donc pas agir en tant qu’öveque, en tant que patriarche 
non plus, ä plus forte raison - avec l’ordre episcopal il aurait, d’ailleurs, perdu aussi 
la pretrise et tout caractere sacre (äjroßaAwv tö ettiokottoq elvca eiq äviepov)73. 
Comme Nicolas „n’a de ce fait aucun pouvoir d’accomplir les choses divines sans 
ordre sacre“ et qu’il „ne peut aussi recevoir une deuxifcme fois la dignite episcopa­
le“ (a>c pev fit) övv/ifjEvov tovtov iepapxwtQ ek ösvrepov äßiwpa A.aßsiv K('xv 
tovtüi Kai ävißpax; ärovovvra ra dela ekteAeIlv*°; t<x t&v ctpxiEpiwv töv ovk 
äpxiepäa SievepyovvTCP'), son elevation au tröne patriarcal est nulle. Nicolas est 

oblige de donner une nouvelle demission, censee, dit-on, cette fois aussi „ambigue“ 
(ä/jtpißoAwQ) [Regestes N. 1035]29 30 31 32. On finit par lui imposer, non pas une 

„ddposition“ nouvelle - puisqu’on venait de le ddclarer dejä ddchu du sacerdoce 
mais maintenant l’excommunication ä vie (äKoivibvqrov pgveiv öi’ <iA.r\Q rqt; 
avrov ßiorij£)33. L’essentiel du debat nous a ete parvenu sous la forme d’un dialo- 

gue entre Pempereur, le patriarche et les eveques (Ta iTpaxßevra im rrj KaO- 
aipeaei tov irarpiäpxov ekelvov tov MovCaAtovoc ... ed. J. Darrouzes)34 qui 
„n’est sans doute qu’une fiction litteraire, destinee ä flatter Pempereur dont la dia- 
lectique accable le patriarche“35.

Production de canonistes dociles, ce texte est aussi l’un des plus explicites qui 
soient ete rediges du point de vue orthodoxe, au moins ä Pepoque byzantine, 
portant contre le caractere indelebile du sacerdoce; c’est une question qui reste 
toujours, on le connaTt bien, un sujet de discussion ou un theologoumenon pour P 
Eglise orthodoxe, mais „aucun auteur de Pepoque ne s’est pose la question de sa- 
voir ce qui reste du caractere sacre dans le sujet condamne pour schisme ou he- 
resie“, et en tout cas „il ne semble pas que les canonistes aillent jusqu’ä dire ex­
pressement que le demissionnaire est ävispoß’36, comme ils le font ici. „Le juridis-

29 Edition J. DARROUZES [voir infra, n. 34], 326; cf. firsi xf] duro06oEi toü iiriOKÖirou ei<; 
öviepov ... KCcrfoTri (ibid.); &(p' o5 56, ibe X^yen;, 6tir60ou tö elvca tüv Kuirpiiov öjrioKoiroc ... 
öwcoXeoac xal rr]v iepapxiav (ibid., 322) elc., entre mille inentions analogues.

30 Ibid., 330; cf. ibid., 328: öirel 56 Kal fcKÖxepa &0eopa, tö te öviöpioc oe tö 8eTa teXeiv 
Kal tö 6k SeuTÖpou xpiaOnvai ae ÖjriaKorrov.

31 Citation dans le discours de Nicolas de Methone: öd. DEMETRAKOPO(jLOS [infra, n. 40], 
274; cf. DARROUZES, 328 n. 1.

32 Texte perdu; voir les mentions et la litterature dans le numero des Regestes et dans DAR­
ROUZES, 67.

33 DARROUZES, 330.
34 Edition et traduction du texte par J. DARROUZES [supra, n. 4], 310-331; introduction: 66- 

74.
35 Critique dans le N. 1035 des Regestes (deuxieme edition par J. DARROUZES); voir l’analyse 

dans l’introduction de l'edition DARROUZßS, 66-68.
36 DARROUZÜS, 326 n. 1.



14

me a pris le pas sur la doctrine de l’Eglise“37. Ce sont pourtant des canonistes de la 

meme „ecole“ qui ont insiste, ä propos d’un autre sujet, ä savoir le mariage des 
pretres apres l’ordination, que: Tb ispov ptapöv ov ylverai. ... wonsp ovöe oi 
ispaipsvoi rqv ispwavvqv rrapaiTovpsvoi napaywpqOqaovrai ibq AaiKoi öidyeiv 
Kai öevTspoya/jELv ... oi öe iepeic, anal; rqv ÖEvTspoyapiav änoOepevot 5iä tov 
iepwdqvai Kai tovto aiirö siq Qeöv dnayyEiAdtpsvoi, ov napaxwpqdqaovrat öiä 
rqv oapKiKqv dmdvptav napairqaaodai rqv ispariKqv d^iav Kai rqv Etc ©söv 
ETiayyeAiav aOsTqaai Kai rq aapKiKfj dmdvpity SovAsvaai- dAAä küv 
napanrioiovTai rqv ispwavvqv, KwAvOqoovrai ra anal; Ispwddvra awpara 
avrcdv ÖEvrdpoic yäpoiq ßsßqAütoai! (Quod sanctum est non fit pollutum ... sicut 
nec qui sunt sacrati sacerdotium recusantes, permittentur vivere ut laici, et 
secundo matrimonium contrahere ... Sacerdotes autem, qui semel secundas nup­
tias, eo quod Deo sunt consecrati, reiecerunt et Deo hoc utique professi sunt, non 
sinentur per carnalem cupiditatem sacerdotalem dignitatem repudiare et quam 
Deo fecerunt professionem infirmare et carnali libidini servire: sed etiamsi semel 
sacerdotio renuntiaverint, Corpora sua quae sunt Deo semel consecrata, prohibe- 
buntur secundis nuptiis profanare Baisamon, commentaire sur le canon 44 de saint 
Basile)38. Nous allons retrouver le probleme du caractere indelebile du sacerdoce ä 

chaque pas, en ce qui concerne l’attitude des canonistes byzantins et post-byzantins 
ä l’egard de la demission episcopale; nous n’y reviendrons pas: nous sommes heu- 
reux qu’un rapporteur Eminent de haute compötence en la matiere, Monseigneur 
Pierre L’Huillier, a bien voulu traiter cette question importante.

Le dossier de Nicolas Mouzalon comprend aussi deux textes en sa faveur: l’un 
est un discours en son honneur, ceuvre de jeunesse de Nicephore Basilakbs (Aöyoc 
eköoOeic Ttvi TÜtv pqropEvövTiav etc tov narptfipxqv ... ed. H6ro Korbdte; nouvel- 
le ed. R. Maisano)39, qui date de l’epoque de l’ölection de Nicolas au patriarcat et 

n’a donc pas beaucoup d’importance pour notre sujet. Mais, en revanche, l’autre 
texte est un discours ad hoc, destinö ä la defense de la cause de Nicolas contre ses 
adversaires, donc aussi du „droit de demission“: Tlepi rijq dni rq KaraarädEi tov 
narpidpxov ävriAoyiac Kai nepi iepapylaq, par Nicolas de Methone (ed. A. 
Demetrakopoulos)40. La possibilite de l’eveque de demissionner en conservant 

intacte la dignitö episcopale est explicitement revendiquee, l’indelebilitö du sacer­
doce obstin&nent defendue - par un auteur qui n’est point „latinisant“, connu

37 DARROUZfeS, 68.
38 RHALLES-POTLLS, IV, 193; PG 138, 719-722 avec la traduclion latine. En cffel, les canon- 

isles byzantins „officiels" semblent avoir loujours cru que 1'empechement de mariage erde par 
l’ordination cldricale se rnaintient mSme aprös une ddposition - censde pourtant transfdrer le clerc au 
rang des lalcs; sur ce sujet: P1TSAKIS, Clergd marid et edlibat... [supra, n. 14], 296-297.

39 H. KORBETE, 'EyKiöpiov elq röv iraTpidpxnv NiköXoov A' töv MouCäXiuva, Helldnika 7 

(1934) 301-322; R. MAISANO, Niceforo Basilace, Gli encomt per l’impcratore e per il patriarca [= 
Byzantina et Neo-hellenica ncapolitana 5], Naples 1977.

40 A. DfeMfeTRAKOPOULOS, ' EKKAiiaiaariKi) BißXio0r|Kq, Leipzig 1866,266-292.



15

d’ailleurs plutöt en tant que polemiste anti-latin: Lv 8e tcüq tovtov aTroarepsig 
Tf)Q ügiag; n&g tö iepöv önroxpleig ypiopa; n&g rö Qsiov ätpaipf Kai 
aperapdXqTov xctpiapa; tovt' epoi ys twv (xitopwt&twv So/cet". L.ongtemps 
pratiquement ignore, ce texte important d’opposition ä la tendance canonique do­
minante fut trop bien analyse par J. Darrouzes pour qu’on y revienne. „Cette con- 
troverse a donne ainsi l’occasion ä Nicolas de Methone de nous laisser une Syn­
these remarquable de la pens6e de l’Eglise sur le caractere du sacerdoce; il n’a pas 
cede au courant qui entrainait la plupart de ses confreres ... Son expose doctrinal 
compense heureusement celui des canonistes officiels qui ont enregistre la these 
imperiale“41 42.

(d) Le commentaire des deux grands canonistes du XHe siecle, Jean Zonaras 
et Theodore Baisamon, sur le corpus des canons de l’Eglise d’Orient. C’est en 
effet par l’intermediaire de ce commentaire „officiel“, ou plutöt „officieux“, que 
l’opinion contraire a survecu et s’est diffusee dans la doctrine canonique byzantine 
et post-byzantine. Independamment de ce qu’on puisse penser quant ä la qualite de 
leur raisonnement et la justesse de leurs idees, c’est dommage que cette opinion, 
devenue dominante, s’est formee ä l’occasion et sous le rapport d’une affaire con- 
crete, precisement celle de Mouzalon, et sans aucun doute de parti pris: „Ce n’est 
pas une coi'ncidence fortuite que Zonaras et Baisamon developpent Tun et l’autre, 
et pour cette fois exactement dans le meme sens, le commentaire sur les principaux 
textes canoniques relatifs ä la demission episcopale ... le point de depart de toutes 
ces discussions n’est autre que l’affaire de Mouzalon“43. L’un ou l’autre „fournit de 

lui-meme la preuve que ces developpements lui sont inspires par 1’affaire contem- 
poraine de Mouzalon“44: c’est un petit traite canonique, incorpore dans leur com­

mentaire sur le canon 10 de saint Pierre d’Alexandrie, et intitule precisement:
’ ETreijqyqau; tpepopivq Kam tov MovfäAcovop änaoa^5. Nous avons döjä remar- 

quö que le troisiöme des grands canonistes byzantins du XHe sifecle, Alexis Ari- 
stene, avait su garder ses distances: „Tandis qu’Aristenos ne s’int6res.se guere au 
problüme et ne voit pas grand inconvenient ä une demission, ses deux successeurs 
vivent dans une ambiance de controverse sur le sujet“46.

41 Ibid., 280.
42 DARROUZES, 74 (ä la fin de son analyse: 71-74 „Le caraclere episcopal d'apres Nicolas de 

Mdlhone").
45 DARROUZES, 69.
44 „L'un ou i'autre": en effeci, le texte [voir la note suivante] fait suite au commentaire de Zon­

aras dans une partie de la tradition manuscrite et dans 1 ’edition M1GNE (= BEVERIDGE), tandis que 
dans l'ddition RHALLES-POTLES il est place ä la suite du commentaire de Baisamon: cf. ibid., 32 n
2.

45 RHALLES-POTLES, IV, 32-34; PG 138, 501-504.
46 DARROUZES, 69. C'est que le commentaire d'Aristene [supra, n. 19], r£dige vers 1130, en 

tout cas sous Jean II Comnbne (1118-1143), est anterieur ä l’affaire de la d6position de Nicolas Mou-



16

Les deux canonistes emploient des arguments d’ordre pratique ou moral: si 
l’on favorise la demission, tout en autorisant Peveque ddmissionnaire de garder sa 
dignite episcopale, il y aura desormais, dit le brave Baisamon avec une bonne dose 
d’exageration, plus d’eveques demissionnaires que d’dveques en activite; tout le 
monde voudrait jouir du prestige et des honneurs episcopaux sans avoir ä subir les 
soucis et les risques de la Charge: El yixp öoßfj cnroXvrrpaypovqTwt; jrapamjoeit; 
emoKumov öeyßoOai, kXslovq t&v emoKomov oi ötiroeirioKomi eoovrcu öia Tqv 
twv TrpayprxTojv ctvwpaXlav11. 11 feint d’oublier, sinon la vocation pastorale du 
Service des ämes, au moins le desir humain d’autorite, l’attrait du pouvoir. Mais ce 
sont les arguments d'ordre ecclesiologique qui prevalent, surtout le rejet total de la 
possibilite de dissocier les deux elements, le sifege et la dignite: tö yixp övopa 
tovtov TTpäyparÖQ eotl Kai evspyelac; SqXcoTiKÖv ' 6 8' ccitooekjöxpevoq Tqv 
evipyEiav ekttetttwke Kai rqt; kX^oewc; ... w 8s pq irpöosaTi irpbq aXqdeiav rqi; 
ispap'/uxQ tö övopa, ov 8i) evspysia npöoeativ ö yixp rov övöparog pq pETEycov 
päXXov ovk äv psdi^ot rov Trpäyparot?* ij Kai tö övopa rov EmoKÖnov e%elv 

avTÖv Kai tö ivpäypa, fjyovv ti)v EmoKoirqv Kai Tqv ivipyEuxv rov imaKÖirov'9. 
Ce sont les mots memes de la ddmission de Jean V d’Antioche: tö Ttjg 

äpxiEptixxvvqc a&oipa, avTÖ tö övopix te Kai tö npäypa\ on a l’impression d’une 
reponse litterale au texte d’Ephese ä propos d’Eustathe: exelv avröv tö te rqt; 
smoKojrqi- övopa Kai Tqv npqv Kai rqv Koivwviav. „La conclusion des deux ca­
nonistes est categorique. Lorsqu’un eveque demissionne, il perd le nom et la rdalite. 
S’il rejette l’activite, il perd aussi la ddnomination; il ne peut ddmissionner de 
l’dvechd et retenir en meme temps la qualite d’eveque [rqv ispwovvqv 
ÖTTOKpaTqaax47 48 49 50 51 napanovpivw Tqv EKKX.qouxv, irapaKüTExstv rqv ispapxtaJ'

zalon; voir: S. TROIANOS, Ol irriY^C toö ßu^avTivoü öiKctiou, Athönes-Komotönü 1986, 148 et N. 
VAN DER WAL- J.H.A. LOKIN [supra, n. 21], 108.

47 Baisamon, comrnentairc sur le canon 16 du concile Premier-Second (öröpa öppevEla): 
RHALLfeS-POTLfeS, II, (699-701) 700; PG 137, (1073-) 1076. Cf. ’ EirE&f/qots tpepopivq xara tov 
MovCöXwvoc: ... [supra, n. 45], 33 = 501: tö pöv köttov jrpoÖEvouv outü) jrapaiToupEvoq, rpv 
öiöaoKaXiav cpqpl <ai tüv ocpaXpdmov öiöp0ioaiv, tö öö 66(;av Kal ripöv irepi7roio0v 
jrapaxaTÖX“v — Kal oö irpöi; öyüva xtupoüvToq, rrpöi; |)aoTü)vi|v öe Kal övöarauoiv Kal 
(ppovTtöiov öjröp löcpeXEiaq tpuxüv öirö0Ecnv Kal öoröBpamv.

48 Zonaras, commentaire sur la Lettre du concile d’Ephüse: RHALLES-POTLfeS, II, (208-213) 
212; PG 137, (373-)380.

49 Balsamon, commentaire sur le canon 1 de saint Cyrille d’Alexandrie (Lettre ö Domnus): 
RH ALLES-POTLES, IV, (356-358) 357; PG 138, 917. Le parallele övopa - 7rpÖYpa, qui revient dans 
chaque pagc de cette litteraturc, est emprunte pröcisdment ä cette lettre de saint Cyrille: voir des exem- 
ples dans DARROUZfeS, 69 n. 1; 312 n, I.

50 Balsamon, commentaire sur la Lettre du concile d'Ephüse: RHALLES-POTLÜS, II, 214; PG 
137, 372. Cf. ibid.: irapaiTGTo0ai toüc Opövouq tüv ÖKKXqmüiv Kal Tf|v öpxieptuoövpv 
irapaKpaTEiv (213 = 372); 6 u7roKpaTqaa<; örrioKoiroc pövqv -rfiv lEptoaövqv (215 = 373). Dialogue 
anonyme sur la deposition de Mouzalon [supra, n. 34], öd. DARROUZES, 310: ti)v ön-iaKOTrpv... 
irapaiTitodtpEvov, -rflv öpxtEptoauvqv urroKpaTfjaai; voir aussi infra, n. 53.

51 Nicolas de Methone: öd. DEMETRAKOPOULOS, 283.



17

TtapaiTElodca rovg dmoKÖnovg Tag SKKAqouxg avTtöv, rqv 8s äpxtspwovvqv 
TcapaKarexEi.v'1 napansloQai rag SKKAqolag, napaKpaTslv rqv ispwovvqv52 53 54 Kai 
e£öv slvai rqv psv äiroddoOai tovtwv, rqv Öd ßaaräCsiv"']. Le sacerdoce ne peut 
etre retenu seulement en puissance“55: ovÖs sv övväpei pövq q ispwovvq 
viroKpaTqdqoETai6 57 (contra Nicolas de Methone: wg pqö' ispcrpxqv eti Aoittöv 

küAsiv agiovv kultoi Kai rqg Koivfjg svvoiag rovvavTtov äirav sioqyovpdvqg, 
Kai travraxov Kai äsi töv ispäp/qv rqg Ispapxfag yvwpi(ovoqg äxwpiorov, si Kai 
rqg Aaxovoqg avröv SKKAqolag xwpi(oiTo, Kai wg iep/'xpxqv ... irapd ttixvtwv twv 
Evosßwv ... ripwpsvov, ov nspiövra pnvov sv yfj, (’xAAd Kai sig rqv cxvco Kai 
aiwviov Afj&v psraTaßdpsvov'1). „Ils concluent que Ia demission doit comporter 

obligatoirement la double renonciation: au siege et ä la dignite, au nom et ä tous les 
droits“58; ä defaut meme de mention explicite, toute demission est censee compor­
ter les deux renonciations: ir&oqg ä^tag ispariKqg Kai navrbg dimiov rqg 
ötpxispwovvqg txpa rrj jiapaiTqosi EKTrsosiTai 6 mxptxnovpevog ö töv Opövov 
Kai rqv npooraoiav rqg SKKAqolag TrapaiTqodpsvog Kai rqv ispapxlav 
ovfiTrapn-rqoaTo59. Meme ainsi nos canonistes ne sont pas completement satis- 

faits: ils font un pas encore en avant, en refusant, ä une exception pres (ä propos du 
canon 16 du concile Premier-Second), „tout motif louable de demission“60 61 62, La 
seule raison de demission acceptable serait l’indignite personnelle de l’eveque, 
indignite expressement avouee ou presumee du fait meme de la demission; une 
raison donc de plus pour considerer l’eveque demissionnaire comme dechu du 
sacerdoce: Aoittöv ovv ovösig tö avrw eiuteQev Asnovpyqpa rqg diuoKOTrqg 
ösxGqosTai mxpaiTovpsvog. si pq ävätjiov savröv rqg ispwovvqg öpoAoysf'. Ol 
dxKptßdoTSpoi 8s SKslvag rag mxpaiTqosig Adyovoiv slvai Ö£KTag, rag 
ÖuxAapßavovoag ylvsodai ravrag 8tä rqv äva&ÖTqra twv mxpaiTovpdvwv’1,

52 Zonaras, commentaire sur la Lettre du concile d'Ephfese: RHALLES-POTLES, 11, 212; PG 
137, 380, Cf. ibid.: irapaireioOai xöc, iKKXnotag atlrnüv, xf|v 5£ 6pxtepiöa6vriv trapaKpaTEiv (209 
= 376).

53 'Etreftjyqoic tpepopAvp Kam roü Mov(dAu>mc ... [supra, n. 45], 32 = 501. Cf. ibid.: räg 
(mctKoir&t; trapatTEio0at, Tf|v bi t£pu>oüvr|v trapaKpaTEiv (33 = 501).

54 Dialogue anonyme sur la ddposition de Mouzalon [supra, n. 34], 6d. DARROUZES, 312. 

Voir aussi supra, n. 49.
55 DARROUZfeS, 69.
56 Baisamon, commentaire sur la Lettre du concile d'ßphese: RHALLES-POTLES, II, 215 

(dvSvvdtpwi pövp t) iepiuavvij), PG 137, 373. Cf. DARROUZES, 318 n. 1.
57 Ed. DEMETRAKOPOULOS, 279-280.
58 DARROUZfeS, 70.
59 Zonaras, commentaire sur la Lettre du concile d'Ephüse: RHALLfeS-POTLES, II, 213; PG 

137,380.
“DARROUZfcS, 70.
61 Zonaras, commentaire sur la Uttre du concile d’Ephüsc: RHALLES-POTLES, II, 212-213; 

PG 137, 380.
62 Baisamon, commentaire sur le canon 16 du concile Premier-Second (ixipa ipppvEia): 

RHALLfcS-POTLfeS, II, 699; PG 137, 1076. Allusion sans doute precisdment au commentaire de 
Zonaras.



18

bien que Baisamon avoue qu’il y a eu des difficultbs ä imposer cette dernibre exi- 
gence contre la pratique courante: Ei) öd yivwoKS Srt ravra ... ovk olö' ötcwq 
TrapaßÄe7rovrat. IJoAAoi pdv yap Kai tixq ömoodijiroTE yivopdvac; naptx twv 
emaKÖTTwv irapatTqoEic; ÖEKrdai- slvai OdAovcn ... 6l. „Dans ces conditions on se 

demande quelle diffbrence Ton faisait en theorie entre un eveque demissionnaire et 
un eveque depose, car pratiquement tous les deux etaient reduits ä I’etat lai'c, au 
rang des non-consacrbs ...“63 64.

Or, on vient de Ie dire, ces conclusions des canonistes, largement inspirbes 
d’une controverse particuliere voire personnelle, sentent le parti pris. Car nos ca­
nonistes, dans d’autres cas personnels, peuvent etre tres voire trop indulgents: 
l’eveque Theodule de Macre avait demissionne les derniers jours du patriarcat de 
Luc Chrysoberges (1157-1170), en avouant son indignite, selon les prescriptions 
nouvelles. La demission avait ete acceptde par le patriarche et le synode, et 
l’dveque cense ddchu de son eveche, de la dignite episcopale et du sacerdoce 
{IspctTEveiv). Quelques jours apres (pera ppdpac), un nouveau patriarche se trou- 
ve sur le siege de Constantinople, Michel III d’Anchialos (1170-1178), un patriar­
che beaucoup plus amical sans doute avec Theodule. Ce dernier renonce mainten- 
ant ä la demission. On Ie retablit dans ses fonctions episcopales: dans sa lettre de 
ddmission il n’aurait pas ecrit qu’il est indigne du sacerdoce (ävd&og), mais qu’il 
n’en est pas digne (pq ä^ioq), ce qui est autre chose. En effet, qui pourrait jamais 
en etre vraiment digne ...? [Reges/es N.1095, 1138]. C’est peut-etre Theodore Bal- 
samon, dejä canoniste „officiel“ du patriarcat, qui est le rddacteur de cet acte; en 
tout cas c’est lui qui raconte d’une manibre tres favorable cette histoire65.

Une des remarques les plus penetrantes de la critique du P. Darrouzbs - 
precisement parce qu’elle se rapporte ä une preoccupation sous-jacente - est que 
„les juristes veulent surtout reagir“ contre des pratiques suspectes des demission- 
naires: ,,il(s) garde(nt) en reserve la possibilite de retrouver un siege ou d’en gagner 
un autre plus eleve et plus profitable“66. Qui plus est, ils reprbsentent desormais une 

„menace“ contre l'dpiscopat etabli: ils pourraient toujours contester, d’une fa?on ou 
d’une autre, la canonicite de leur demission, revendiquer leur diocese ou mettre en 
cause la nomination de leur succeseur, organiser un groupe dissident; un eveque 
sans diocbse est un schisme en puissance - mieux vaut l’ecarter completement et lui 
enlever toute influence et toute autoritb, toute pretention aussi, en le reduisant ä 
l’etat lai'c, au rang des non-ordonnes ou non consacres; il vaut encore mieux, si cela 
implique aussi un aveu d’indignite personnelle, synodalement accepte et equivalant 
ä une cause de deposition. Nous avons vu que le concile d’Öphbse s’etait dbjä

63 Baisamon, ibid.
64 DARROUZfeS, 71.
65 Baisamon, commeniaire sur le canon 16 du concile Premier-Second (tripa ^pjanveia): 

RHALLES-POTLfeS, 11, 700; PG 137, 1076.
“DARROUZfcS, 70-71.



19

preoccupe de confirmer ä plus d’une reprise la canonicite de l’election du suc- 
cesseur d’Eustathe; or, une Synopsis byzantine des canons ne parait avoir retenu de 
toute la teneur de la Lettre du concile que cette prdoccupation: <5 c’xvt' ekelvov 
XEtpoTovqdeic ctvevdvvoe, e%wv öqXaöq rqv ekelvov Trapatrqmv (’xvri 
öyKXqparoif1.

C’est encore le P. Darrouzös qui a remarqud, ä propos de la demission de 
Nicdtas d’Ancyre: „Faute de canon explicite, on se rabat sur le droit coutumier“* 68. 
C’est vrai. Mais souvent les canonistes byzantins, „faute de canon explicite“, em- 
ploient aussi des canons plus ou moins inadöquats, parfois extremement ddformds 
par une fausse Interpretation - ä l’exclusion precisement de ce droit coutumier: Oi 
Öe XeyovTEQ dtpsiAeiv die Kavöva rqv KSpi rüv rrapaLTtjaeiov piXKpav ovvqdeuxv 
KpcxTEiv oi) KCtXütQ Xeyovai ptXKpix yixp awqOeux äypatpoq oii kpar Ei ävQa 
eyyp&tpiü vöpw q kcxvövi dvavnovTcu69. Or, les canons citds ou commentds par les 

canonistes byzantins, de l’un ou de l’autre cötd, sont les suivants:

1. Naturellement la Lettre celöbre du concile d’Ephese - I’etendard des Parti­
sans de la cause du „droit de demission“, Les commentateurs „officiels“ byzantins 
pour les refuter jouent evidemment un peu avec les mots, emploient littdralement 
des simples figures de rhetorique, ont quelquefois recours ä de petits contresens, 
formulent aussi certaines hypothöses fantaisistes; nous avons dejä dit un mot ä 
propos de ces jeux, qui ne nous occuperont plus. Mais, au s6rieux, les commenta­
teurs byzantins sont unanimes ä annihiler son importance en insistant sur une seule 
chose, oü ils reviennent ä chaque pas: il ne s’agit pas d’une rögle normative (ce qui 
est vrai sans doute), mais d’un simple arrangement exceptionnel, par pitiö dans un 
cas personnel, oü le concile a du recourir ä V economic (ce qui n’est certainement 
pas vrai): ’ Ek tavrqe rqe avvoöiKfje oiKovoplae oiovrai tlveq evöeöooOcu tolq 
emoKÖTCoie irotpaLTEioOcu tcxq EKKXqoüxe avrwv, rqv öe äpxiEpoiovvqv 
mxpaKptXTEiv ... Kal q ypacpq öe rqe pqOeioqe imoToXqe Öelkvvglv die 
olKovopux to nöxv ijv öia rqv piKpoipvxkxv tov Evaradiov Kal tö rqe Xvrrqe 
atpöpöv ... tpKovopqoav öaa Kai diKovöpqaav, dxXX’ oi>x die tvttovvteq ravra Kai 
ovtu) yivEodai Kai eie ro Eljqe öiaTarröpsvoL. ” HÖeioav yap rove Kavövae 
ndxvTwQ, Kai ovx äv svavria rote cnroaroXiKoie mvöoi Kai roig twv irpö aiiridv 
cxy'uov Traripwv iZpitßov öuxräypacn ... Ei öe die Kavöva rqv ovvoÖiKqv ravrqv 
smaroXqv Ödxovrat Kai ovx die oiKovoplav en ekeivio yevopdvqv rtli Evaradlw 
(cf.: Tote yovv die Kavöva Kai tvttov ösxopdvoie avrqv ... Ovk evaröxwe ovv rfje

fi1 Synopsis/Epitome dile d'Etienne d’Ephfcse et Symfion le Logothete: RHALLßS-POTLfeS, II, 
215; PG 137, 381 (au lieu de xEipoTovn0et<;: XEipoTOvriaae).

68 DARROUZES, 250 n. 3.

69 Baisamon, commentaire sur le canon 16 du concile Premier-Second (ixtpa ipjjqveict): 
RHALLES-POTLES, U, 700; PG 137, 1076 (au lieu de ou KaXtöi;: Ka«i)<;). La citation juridique 
renvoie ä Basiliques 2. 1.42 (= Dig. 1.3.33 Ulpien); cf. Baisamon, commentaire sur le Nomocanon en 
XIV titres 1.3: RHALLES-POTLES, I, 39-42.



20

Öiavolag twv oektüv eke'ivwv itaTEputv KaracrToxfiCovTCu oi <bq ko.vovi xpitipsvoi 
rrj imoToÄfj ravrp ...f° ; mr' olmvoplaq Aöyov üpladq, mi ov ypq tö Kar 
olKOVopiav öia n xpqotpov eioevexBev slq IntoÖELypa sÄKSodai Kai <bq mvöva 
KparEiv slq to si;qq ... Kai mvrqv öe rqv oixovopkxv voplCw pq üTtEpipEplpvtvq 
ysviaOai ... kütevevoe kotcx Aöyov olmvoplaq q äyia ovvoöoq slq öt 
Suoplaaro11.

2. Le canon 3 de saint Cyrille d'Alexandrie (öpitre ä Domnus): D’ailleurs,
c’est un fait qui n’est pas agreable du point de vue des institutions de l’Eglise, que 
des ministres du culte presentent des libelles de ddmission; car s’ils sont dignes 
d’exercer le ministere sacrd, qu’ils y restent; s’ils en sont indignes, qu’ils le quittent 
non pas sur demission, mais apres avoir ete condamnes pour des actes reprehen- 
sibles concrets ..." (Kai ETÖpwq 5s npaypä ionv ovte Tolq rqq dKKAqolaq 
äpdoKov Oeopolq tö AißdAAovq jtapaiTijcrswq itpoaäyEiv nvaq rcöv Ispovpywv. El 
yäp elmv äfyoi tov ÄEtTovpysiv, ’ioTwoav sv tovtu), sl öe avdßtoi, pq dato 
TtapaiTrjosioq E&Tiooav, mTeyvtocrpdvoi öe päAAov dm Ttpäypaatv, wv äv tu; 
itoAAqv itoiqaaiTo rqv mraßoqv, wq Eqw tpexövtwv Tttboqq CfKoAovdlaq)12. Texte 

instructif, sans vrai caractere normatif, ce canon a cependant ete re?u par les cano- 
nistes „officiels“ byzantins comme une norme juridique de valeur absolue, la rügle 
normative par excellence au sujet de la demission clericale (et episcopale), et point 
de repere necessaire pour 1’Interpretation des autres canons sur ce sujet: otpslAsiq 
Kai töv ttapövTa mvöva rtpöq EKEiva ovpßißöccrai... öq/EÜEiv ra sv tw napövTi 
mvövi TTspiEyfipEva xfipiv tipv TtapaiTovpdvwv emoKomav d&KovEodai trpöq m 
mvovioOdvTa itapa tov aylov KvplAAov sv rq rtpöq Aöpvov EmatoAq ... Ei) öd 
ylvwoKE öti ravra Ta itapa tov äyiov KvplAAov ovk olö' ötnoq irapaßAditovTai 
... ’ Eyw öe Tolq napa tov aylov KvplAAov öioptodeicnv siropaP; d’autant plus 

que le canon de saint Cyrille a servi de fondement ä l’exigence ultime des canoni- 
stes, que la demission comporte en eile l’aveu d’une indignite personnelle, qui la 
rende äquivalente ä une condamnation ä deposition. Le fait que le concile d’ßphüse 

avait ete preside par saint Cyrille lui-meme devait fournir aux canonistes un argu- 
ment de plus pour affirmer que la decision du concile dans le cas d’Eustathe n’dtait 
qu’une exception pure et simple, une mesure d'öconomie; autrement, comment 
saint Cyrille, lui qui aurait interdit absolument la ddmission, aurait-il pu se contre- 70 71 72 73

70 Zonaras: voir les rdfdrences supra, n. 18.
71 Baisamon: voir les rdfdrences ibid. - Naturellement les partisans du „droit de ddmission" font 

un large emploi de la Lettre d'fiphüsc: Nicdtas d'Ancyre: dd. DARROUZfeS, 258; Nicolas de Mdthone: 
dd. DfcMfeTRAKOPOULOS, 282 s.

72 Texte: P.-P. JOANNOU, Discipline gdndrale antique (= Pontificia Commissione per la redazi- 
one del Codice di Diritto Canonico Orientale. Fond, fase. IX), II, Rome (Grottaferrata) 1963, 280-281; 
RHALLfeS-POTLfeS, IV, 359; PG 138, 920. La traduction franjaise est celle de JOANNOU, librement 
remanide.

73 Baisamon, commentaire sur le canon 16 du concile Premicr-Second: RHALLfcS-POTLfeS, II, 
698; PG 137, 1073. IDEM, ‘Erdpa dpptivsia: ibid., 699-700; 1073-1076.



21

dire de cette faqon? Twv yap tcavövwv Kai rqg irpög Aöpvov dmoToAfjg tov äylov 
KvpiAAov öiopt(opdvwv AißdAAovg napanqoEwc pq irpooäyEiv tvvcxl- twv Ispdwv 
... nwc; äv tic, EiTTOi Tqv sv ’ Etpdaw ovvoöov, Kai päAAov röv Trpo't'cjTÜpcvov 
ravrqc pdyav KvpiAAov, vTTEvavriwc; savrw Kai toic, Aoirnlc; naTpäai 
8iop[aao8adA . En rdalite, le canon de saint Cyrille, de meme que le canon du 

concile, a desapprouve d’une maniere theorique la demission, mais il n’a voulu, pas 
plus que le canon du concile, imposer aucune regle normative74 75 76.

3. Le canon 10 de saint Pierre d’Alexandrie. Le canon n’a rien ä voir avec 
notre sujet: il ne concerne que les pretres laps qui, meme apres s’etre repentis, ne 
sont plus admis en fonction, „vu qu’ils ont abandonne le troupeau du Seigneur, et 
se sont fait blämer, ce qu’aucun apötre n’avait fait“ (erre öq KaTaAshpavTat~ to 
ttoI/jviov tov Kvpiov Kai ptopqoapdvovq savrovg, önep ovösig twv ct/tootöAwv 
nsiroLqKe)16. Il a cependant donne lieu ä une construction dans la logique des ca- 

nonistes: si des pretres qui avaient abandonnd leurs ouailles, sous la persecution et 
la torture, ne sont plus pardonnables, que faut-il penser et ddeider ä propos de ceux 
qui par la demission abandonnent leur diocese et leur troupeau, en pleine paix de 
l’Eglise et sans aucune contrainte analogue (Ei yap oi npoQ opoAoyiac, äywva ... 
oppqaavTEc KAqpiKoi Kai KoAaaddvTeg, Kai pq dmpeivavTSQ cxAA' evöovteq 
sha cxvana.AaioavTEQ, ovk ä&ovvrai ovyyvwpqq eiq to Tqv AeiTovpyiav 
ävaAaßsiv, ko Ta tov Osiov tovtov IJardpa, ovösv srepov dymAovpEvoi ij to 
KaTaAnrsiv tovq ötöeAtpovg, Övvdtpsvoi avToig dv Kaipw KEpimdxoEwv Evypqoroi 
sivai slg tö oTqpiCsiv avTovg, Kai ravra paprvp'uxQ ct&wddvTst; Kai ra 
oxiypaTa tov XpiOTov dv rq oapri avrwv jrspupdpovTEQ irwg äpxiepEVQ Kai 
Troipqv, öq 6<pelAel nddvai Tqv tpw/qv vredp twv irpoß&Twv, KaTaAnrwv Tqv

74 Baisamon, commenlaire sur la Lettre du concile d'Ephe.sc: RHALLES-POTLfeS, II, 214; PG 
137, 373. Cf. Zonaras, ibid.: "Oti bi irapamiaetc °u XPl’l 5öxs°6at Kal ix toO rpirou KEcpaXatou 
tüc irpöc Aöpvov i7noT0Xf|C roü drylou KupiXXou tpavepwq öjroÖEiKvUTat ... (213 = 380). - Nicötas 
d’Ancyre avait employö I'argument contraire: saint Cyrille, par sa participation au concile d’ßphöse, 
donc aussi ä la rödaction de la lettre au synode de Pamphylie, aurait optö lui-meme pour une applica- 
tion trös souple de son propre canon, et cela d’une fagon authentique et par la voic d’un documcnt 
d’une force juridique augmentö (q Kai rrXeiov eIkötioc tö aiööatpov öirotpöperar, öte Kal Koivrj 
tpritpu) Tqc öXqc ÖKTretpwvnpövq ouvööou: (öd. DARROUZES, 258). Cf. l'exposö analogue de Nicolas 
de Möthone (öd. DEMETRAKOPOULOS, 286); Nicolas insiste sur le fait que saint Cyrille continue h 
appcler l'dveque Pierre, de qui il est question dans cette meme lettre ä Domnus, tnloKonov 
EvXaßioTctTov Kai OeotpiXiaraTov (canon 1), möme aprös sa condamnation et apres la lettre de 
dömission qu’il avait ötö obligö de donner (xoüq bi rric rrapaioioEtoi; XißöXXouc, oö kotö 
rrpoaipeaiv olxsiav, ÖXX' tbc i£, övayKfic Kal tpößou Kal rfjc rtvtov öjrEtXqq ömbtöoüva! tpqoi - 
canon 3).

75 Nicötas se moque meme de ceux qui emploient largement ce canon d’importance normative 

minime et en font un argument majeur contrc la dömission des öveques: ’O yötp roö iv örytoiq 
KupiXXou 7rpöq Aöpvov xavebv 7roXü<; i'iptv U7r' auTiov ouvexecq ömoEiöpevoi; Kal imtpiovoupEvo«; 
Kal ävu> ko! KÖTto rrepnpEpöpevoq (öd. DARROUZfeS, ibid.).

76 Texte: P.-P, JOANNOU, Discipline gönöralc antique, II, 46-48; RHALLES-POTLES, IV, 29- 

30; PG 138, 496-497. La traduction frangaise est cclle de JOANNOU.



22

ifjmaTEvdelaav jrolpvqv avrw Kai TrapaiTqadtpsvog rqv avrrjc tppovriöa Kai 
dmpdAetav, Kai öaov tö küt' avröv tolq Xvkolq ravrqv eköeöwkiop, avrexecrdai 
rrjc AsiTovpyiai~ öiKaiOQ AoytaöqoETai Kai oti päAAov ßapyrdroiv EJTiTipiwv 
KpiOqoETai ö^ioq Ötä rqv tov ävareddvrog avrw Aaov dyKardtAetipiv ...)77. 

„Comment, en effet, rdclament-ils ce qu’ils ont abandonne?“: tt&q yap airovotv ö 
KardAenpav;™. Nous venons de voir que l’auteur de cette construction, Jean Zona- 

ras ou Theodore Baisamon, Pa incorporee dans un petit traite, en annexe au com- 
mentaire sur ce canon 10 de Pierre d’Alexandrie; le titre en est explicite: 
„Interpretation toute dirigee contre Mouzalon“ (’ EjTE^djyqoiq rpspopdvq Karcx tov 
Mov(äAiovo<; äjraoa)19 79.

4. Le canon 36 des Apötres [ca. 380] (Si quis episcopus non susceperit offici­
um et curam populi sibi commissam, hic communione privetur, quousque oboedi- 
entiam commodans adquiescat: Et tlq xstpoTovqdeiq dmaKoiroq pq KaraÖäxoiTo 
rqv Aeirovpyiav Kai rqv tppovnöa tov Aaov Tqv syxsiptodsloav avT&, tovtov 
atpwpiopdvov rvyx&veiv, Eoiq äv KaTaöd^qrai ...)80 qui reprend le canon 17 
d’Antioche [341]81. Si vraiment quelqu’un est soumis ä une peine canonique seu- 

lement pour ne pas avoir accepte la Charge episcopale des son election - ce qu’il 
paraTt, en fin de compte, avoir le droit de faire que faut-il dire de lui qui aban­
donne la Charge episcopale apres l’avoir acceptee et assumee: El yap oi äpn 
KpüiTtaq KaAovpevoi elq irotpavTtKqv AeiTovpylav Aaov, ei pq ttslOolvto Toiq 
ipqtpiCopdvoiq ovtovq, ätpwpiapdvoi elai .... ttöiq oi xstpoTovqddvTEq Kai Tqv tov 
Aaov irpocfTaoiav KaTaöe&psvoi dnrpaypövwq ÖeffiqaovTai TrapaiTovpevot Kai 
tö iyxeipiaöev avTolq virb rrjc dsiaq yapirot; AEnovpyqpa cnrovatvöpEvoi ovk 
ETriTipqdqoovTai päAAov, dxAAct Kai ydpag d£ovcn tö KaAeiodai dmoKonoi Kai 
rvyxdtvEiv Tipfjq ctpxiEpaTiKqq;82 [L’ambiguitd du terme xetpoTovla: ordination ou 

et election dans les textes canoniques est bien connue. Zonaras opte ici pour 
l’acception election, qui est d’ailleurs plus commode pour son raisonnement, mais 
de bonne foi, parait-il83. Baisamon a dejä remarque que l’acception ordination est

77 ' EirednmoK... : RHALLES-POTLES, IV, 32-33; PG 138, 501.
78 Texte du canon [supra, n. 76]. Cf. dans I” Etre(tjyriatc tö KCtTaXiTreiv töv Aaov, öjrl

ömoKÖTrou KaTaXnrövroc töv oixeiov Aaöv.
79 Voir supra, n. 44 et 45.
80 Texte: P.-P. JOANNOU, Discipline gdndrale antique, 1/2, 25; RHALLÜS-POTLfeS, II, 48; PG 

137, 412. Dans les dditions des Constitutions Apostoliques: F.X. FUNK, Didascalia et Constitutiones 
Apostolorum, Paderborn 1905, 574; M. METZGER, Les Constitutions Apostoliques, III [= Sources 
Chrötiennes 336], Paris 1987, 284-286.

81 Texte: P.-P. JOANNOU, Discipline gdndrale antique, 1/2, 117-118; RHALLES-POTLES, II, 
158; PG 137, 1324.

82 Zonaras, commentaire sur la Lettre du concile d’fiphöse: RHALLES-POTLES, II, 210; PG 
137, 376. Le canon 17 d’Antioche est citö aussi.

83 Ut supra: ei pf| 7rei0oivTO roig tpr|<P<(op£voic aÜTOuc; cf. dans son commentaire sur le 

canon apostolique: töv yöp elc trpooTCtoiav Aaoö xaAoupevov pö öv-nreiveiv StaiceAsueTai, ÖAAÖ 
xarahöxeoOcti tö 0eiov AeiTOupYnpa xal -rf|v toö XaoO trpoaraaiav (RHALLfeS-POTLES, II, 48-



23

preferable dans le contexte84: cf. aussi dans le canon d’Antioche El tu- emoKonoQ 
xetpodsaiav imoKÖirov Aaßwv ...85].

5. Le canon 6 de Chalcedoine (451). C’est le canon fondamental qui interdit, 
dans l’ßglise d’Orient, les ordinations „absolues“ ou „libres“: Mqölva 
önroAsAvpävwq -/supoToveioßai, prjrE npEoßvTEpov, prjre öuxkovov pqre öAaic 
Tiva t&v iv tw iK/cAqcnaaTiKW rdtypart ... Tom~ öe (xttoAvtwq xEipoTovovpdvoq 
wpioev q äyia avvoöoq äxvpov äxeiv ti)v rotavTqv xElPorovuxv Kai pqöapov 
övvaadai ivepyelv ... Nullum absolute ordinari debere presbiterum aut diaconum 
nec quemlibet in gradu ecclesiastico ... Qui vero absolute ordinantur, decrevit 
sancta synhodus, irritam esse huiusce modi manus impositionem et nusquam posse 
ministrare ...86. Or, nous avons dejä vu que les canonistes byzantins ont essayd de 
faire appliquer ce canon aux eveques demissionnaires: en effet, reconnaitre la 
dignitd dpiscopale ä un 6veque sans siöge n'dquivaudrait-il pas ä accepter, contre le 
canon, la possibilitd d’un dpiscopat „absolu“? nwc, ... änoAvTwq xai ävwvvpwq 
EKtaKoirot; eoErai Kai xApOrjosTai Kai äfrwdrjoETai öixalwv äpxispaTiKwv, c’est 
Zonaras qui se demande apres un long ddveloppement87, suivi plus modestement 
par Baisamon88. Nous avons ddjä parld, ä titre d’introduction, de ce raisonnement: 

une regle applicable sans aucun doute au moment de Fdlection ou de l’ordination 
est censde l’etre aussi retroactivement pour mettre en cause la qualite sacerdotale 
d’une personne canoniquement ordonnee. Cette chasse ä la retroactivite est une 
spdcialite caracteristique de la pensee canonique byzantine. Un exemple typique: le 
mariage entre le parrain et la mere de son filleul est empeche pour cause de parentd 
spirituelle crdee par le bapteme; or, s’il arrive qu’un pdre assiste en tant que parrain

49; PG 137, 112-113). Je n’entre pas ici dans celte question, toujours ouverte, si vraiment par 
XEiporovpSelc iirloKOiroq on ddsigne ici l'6vgque-61u qui n'acceple pas son dlection, ou bien l'dveque 
qui ne veut pas assumer scs fonclions apres avoir acceptd el regu l'ordination (consdcration) dpiscopale, 
ce qui est evidcmment autre chose; nous venons de dire que le terme xE1Porovia dans l'cmploi byzan- 
tin permet les deux interprdtations (voir ddjä sur ce sujet les commentaires byzantins: RHALLfeS- 
POTLES, II, 48-50; PG 137, 112-113). II est dvident que. dans notrc cas, c'est la prcmidre interprdta- 
tion qui rend possible l’argumentation ti fortiori employde par Zonaras. JOANNOU avait optd pour 
l’ambiguitd: dans le titre latin il a laissd De ordinatis episcopis.... tandis qu'il traduit en franqais: „Des 
dvdques nommds" ; en revanche, pour ce qui est du texte lui-memc, il propose en franqais: „aprds son 
Ordination" , mais dans la traduction latine: Si quis ordinatus episcopus .... il prdfdre oublicr ordinatus.

84 Cominentaire sur le canon apostoliquc 36: RHALLES-POTLES, II, 49; PG 137, 112. 11 eite 
explicitement l’opinion contraire de Zonaras: Tiviq u>öe n)v xEiporoviav Avti iprjtpou iBdfjavro, Kal 
eTirov OaopöCeiv rriäq 7rapavroövTai aqpEpov ol ipncpiaeivreq elg iKKAnalaq 6 6i uirepipui’iq 
Ztüvapäq ipppvEorov röv xavova i^EXäßeTO ti)v xcporovlav Kal Elq xE>Po0eaiav Kal elq ipptpov. 
' Epol Bi i5 6p0oö xaTEVOijOn xeipoxovlav ivraüöa elnEiv töv xavöva rf|v XEipo0Eolav ...

85 En effet, il existe ici beaucoup moins d'ambivalance quant ä la terminologie et 
I'Interpretation, cela vaut aussi pour les traductions.

86 Texte: P. -P. JOANNOU, Discipline gdndrale antique, 1/1, 74-75; RHALLES-POTLfeS, II, 
230; PG 137,404-405 (commentaires byzantins: ibid., 231-232; 405-409.

87 Commentaire sur la Lettre du concile d’Ephdse: RHALLES-POTLES, II, 212; PG 137, 380.
88 Ibid., 214-215; 373.



24

au bapteme de son propre enfant, ce qui est d’ailleurs interdit, un empechement 
diriment se produit dans le mariage du pere avec sa femme, la mere de son enfant, 
devenue maintenant mebre de son filleul: le mariage est censd ipso facto dissous - un 
bon truc byzantin bien connu pour obtenir automatiquement un divorce facile89. On 
pourrait multiplier les exemples90. Cependant, personne n’a jamais contestd, sous 

ce pretexte de F„ordination absolue“ survenue, le droit des simples pretres seculiers 
ä une retraite honorable, dvidemment sans prdjudice de leur qualitd sacerdotale.

6. Le canon 16 du concile Premier-Second (Prötodeutira) [861]. C’est 
Nicetas d’Ancyre qui eite dejä ce canon pour ddfendre sa cause, le droit de demis- 
sion episcopale: Ata rät; tpdoveudag ts Kai rapaxac rat; dv rq tov 0eov 
iKKÄqoig avpß-aivovaaq Kai tovto öpioai ctvayKaiöv dort, tö pqösvi rpötrw 
imoKonov Kara-oTqvai dv rfj EKKÄpaig, qc ert 6 TrpoeoTwc £fj Kai dv rq iöip 
owtoraTai ripfi, ei pq avr'oq ekuiv rqv dmoKOtrqv TrapairqoETat (cf. aussi: Ei 
öd Tiq twv dmoKÖTCwv dv rq iöig awioTÖpevoc npq pqre Trapatreioßai 
ßovAoiro, pqre tov oikeiov dOdÄoi noipaivEiv Aaöv ...)91. II est donc interdit 

d’etablir un eveque dans un dioeüse du vivant de son titulaire, „sauf si ce dernier 
lui-meme de son propre gre se demettait de son eveche“92 - voilä donc, dit 
Nicdtas93, Nicolas de Methone aussi plus tard , une regle canonique explicite qui 
permette la demission des eveques. Or, les canonistes „officiels“ passent pratique- 
ment cette mention sous silence. Cependant il en reste quelque chose: Zonaras, 
pour une seule fois, accepte la possibilite d’un motif juste de ddmission (ovte 
irapatTELTai, ei evAoyov airiav tawq ’d%ei napaiTijoewcf5. Baisamon, lui, recon- 

nait la „contradiction“ et se contente de signaler dans son commentaire sur le canon 
du Premier-Second, ä deux reprises, que celui-ci doit etre interprete dans l’esprit du 
canon de saint Cyrille: ’ Etce'i öd dK tovtwv pev ävatpaivETai napaÖEKTdac Bivai 
TCtq rrapä twv dmoKÖnwv ÖKwaödyiroTE yivopdvaq napandi-oeic, drspot öd 
Kavoveq Kai avrq q irpöc Aopvov dmoToAq tov ctyiov KvptAAov ... öiopifovTai 
pq ÖTTEpipEpipvwc Tac twv dmtJKOJTwv TrapaiTqaeic ödxeodai, ötpeiAeic Kai tov

89 Sur ce procede: S. TROIANOS, Tö ouvuivetikö öiaCuyio orö BuCävno, Byzantiaka 3 
(1983), (9-21) 13-14.

90 Pour des cas analogues oü une cetaine inlerprötalion attribue des effets rötroactifs fanlaisistes ä 
d’autres dispositions canoniques matrimoniales (canons 3 et 26 du concile in Trullo), voir PITSAKIS, 
Clergö mariö et cölibat ... [supra, n. 14], 297-299, 304-305; idem, „Le droit matrimonial dans les 
canons du concile in Trullo", Annuarium Historiae Conciliorum 24 (1992), (158-185) 163 163 n. 10.

91 Texte: P. -P. JOANNOU, Discipline gönörale antique, 1/2, 476-478; RHALLfcS-POTLÜLS, 11, 

696-697; PG 137, 1072.
92 Traduction JOANNOU, ibid.
93 Ed. DARROUZfcS, 254-256.
94 Ed. DfeMfeTRAKOPOULOS, 284-286.
95 Commentaire sur le canon 16 du Premier-Second: RHALLfcS-POTLfiS, ü, 697; PG 137,

1077.



25

napovra Kavova irpög ixstva ov/jßißüoa?6', il croit devoir y revenir plus tard dans 

une notice additionnelle (' Erdpa dppqvsia): ' Evröq pev dypäipapsv öipelÄetv ra 
Sv tw trapovri tcavövL irEpisxöpsva yfxpiv rwv rrapairovpdvwv dmoKÖirwv 
dfaKovsodai irpöq ra KavovtaOdvra trapa rov äyiov KvpiXXov dv rfj npoq 
Aö/jvov dmoroXf ...91 - un renvoi reciproque est meme introduit ad hoc dans son 
commentaire sur le canon de saint Cyrille: Zrjrei ävayKoäwq ...9S.

En revanche les canonistes s’empressent de trouver dans ce meme canon 16 
encore un argument a fortiori favorisant leur these. En effet, disent-ils, si le canon 
prescrit qu’„un eveque qui reste plus de six mois loin de son diocese, sans y etre 
retenu par ordre imperial ou pour remplir un office au Service de son patriarche ou 
ä cause d’une grave maladie qui le condamne ä l’immobilitd absolue, ... doit etre 
complbtement ddpouille de l’honneur et de la dignitö 6piscopaux et du sacerdoce 
lui-meme“ (rqq roü dmoKÖmv npqq rs Kai äfiaq äXXoTpuodrjoerai TravrsXwq 
- Kai rqq apxiepwovvqq, öi qc rroipaiveiv dräyßq, TravreXwq äXXörpiov 
KadioTÜvai)96 * 98 99 *, ne doit-on pas imposer une peine pareille, ä plus forte raison, ä un 

eveque qui abandonne son diocese non pas pour six mois seulement, mais pour 
jamais? ... (ei yap Kara töv slpqpdvov Kavova 6 dmoKomq inrep rö dfäpqvov 
rijq otKEiaq airoSqpqaaq dmo-Koirqq, ävev piaq rwv dcrrspidpqpdvwv dv avrw 
ainwv, Kai rfjq dmaKOirqQ Kai rqq äpxtepwavvqq ekttlktel Kai äpnpolv 
qXXorpiwrai, nwq 6 mxpairovpEvoq rqv dmoKoirqv Kai carayopsvaaq /jqKdn 
TroipaivELv rö dpmoTEvOev avrw ttol/jvlov Kai rqq rovrov qipovriöoq 8ia ßiov 
Karaqtpovtjaaq etq <Sv äpxtspEvq;)m. Ce n’est pas seulement un sophisme, mais 

aussi une deformation du texte; car le canon lui-meme est soumis precisement ä 
cette condition: que l’eveque ne veuille pas demissionner (ei... pijrE TcapaiTEioOai 
ßovXoiro)\

7. Dans cette logique, il parait assez curieux, comme le P. Darrouzes l’a dejä 
bien remarque101, que „meme Zonaras n’a pas invoque“ un autre canon apparente, 
le canon 2 du concile de Sainte-Sophie [879-880]. Ce canon pourrait, en effet, 
fournir un argument de plus de cette nature: si un dveque qui abandonne sa Charge 
pour faire la profession monastique, donc pour une cause pieuse, est censd dechu 
de la dignite episcopale (pqKETi rovrov rqq äpxiEpariKqq ävrnroiEioOai dxfiaq ...

96 Ibid., 698; 1073.
91 Ibid., 699; 1073-1076. £ü 5£ yivcooKE ön raura rä rnxpä toO iyiou KupiAAou 

6iopio0evTa ouk ol5' ömoc napaftXiirovrai ... ’Eyu) ö£ toü; irapdt toO tiyiou KupiAXou 
8iopio6sTaiv gtropai [supra, n. 73 et infru, n. 108], Voir un commentaire tardif sur ce sujet dans le 
Pddalion [infru, n. 157 ].

98 RHALLES-POTLES, IV, 360 (fait ddfaut dans le texte <Sditd par BEVER1DGE = PG).
99 Texte [ul supra n. 91] et traduction JOANNOU quelque peu modifiee.
,no ’ EirE&mois ... [supra, n. 44]: RHALLES-POTLES, IV. 33-34; PG 138, 501. Dans le texte 

on renvoie, par inadvcrtance, au canon 16 de Nicäe II (seplitme concile oecumenique).
"" DARROUZ&S.71.



26

avTÖQ eavröv tov (xpxiepariKov ccrrooTepqoai; ßadpov, ovKin npoQ tö 
npÖTspov, öjrep öia twv epywv qdirqoev, ä&wpa iiravaarpitpeiv)'02, un traite- 

ment au moins analogue ne serait que bien merite pour ceux qui abandonnent leur 
Charge sans raison pareille. Or, nos canonistes n’ont pas eu recours ä cet argument. 
Peut-etre ne voudraient-ils precisement pas reconnaitre qu’il y ait des motifs non 
blamables voire louables d’abandonner la Charge episcopale.

Mais Baisamon, sans employer cet argument, surtout sans mentionner le Ca­
non de Sainte-Sophie, ouvre pour une seule fois une petite brbche dans ce principe 
de refus de „tout motif louable de demission“. 11 est, parait-il, toujours hante par le 
souvenir de ce cas de demission de saint Gregoire de Nazianze, cas non blamable 
par definition, qu’il ne peut pas introduire passablement dans son Systeme. Or, dans 
cette ' Eripa eppqveia qu’il ajoute en annexe de son commentaire sur le canon 16 
du Premier-Second, il assimile la retraite de saint Gregoire ä un choix de la vie 
monastique, choix louable en soi - pour en conclure que c’est probablement ä cette 
Sorte de irapamicnc que se r£fere le canon 16, lorsqu’il parait accepter la possibi- 
lite legitime d’une demission dpiscopale: El Öe mxpaiTeiodcu OiAeu; imoKÖjrovg 
öi' äjroKÜ-poewg Kai öux tov imAd&odai öuxywyqv povaÖiKqv, KaOihc Kai 6 
pdyac, Epqyopioc, ö ©eoAöyoi~ eiroiqae, Kai jrspi tolovtwv Trapairrjoewv Adyeic 
tov Kavöva tovtov öiaAapßaveiv, crvvnöe/jai Kai ovtöc* 103 104. Baisamon est assez 

consequent avec ces id6es dans son commentaire sur le canon de Sainte-Sophie lui- 
meme: en effet, il evite attentivement de declarer un eveque qui ait fait profession 
monastique explicitement dechu du sacerdoce; il preföre employer ici des formules 
plus prudentes, telles que: „exclu du magistere“, „de l’autorite pastorale“ (pq 
ivepyeiv öiÖaaKaAiKÖv rt Kai ... emxeipelv dxAAovc; rroipalveiv), „ne pas exercer 
des fonctions pontificales“ (pq irapax^pslaßai äpxiepaTtKÖv ti ivepyeiv, ötl 
aivTOQ eavTÖv öux rfjc änoKtxpaewQ ek tovtov cnre&vwaev ... cf. eCqrqdq öe ei 
... övvaTai tl ivepyeiv imaKomKÖv)m. En tout etat de cause, les canonistes re- 

gardent göneralement ce cas-Iä avec beaucoup plus de souplesse que celui de la 
demission proprement dite: il serait plutöt l’equivalent d’une suspense ä vie, non 
pas celui d’une deposition. [Un incident de jurisprudence patriarcale, quelque peu 
analogue ä celui de Theodule de Macre, au tournant entre les patriarcats de Luc 
Chrysoberg6s et de Michel d’Anchialos, est rapporte par Baisamon: „Nicolas Mou- 
zalon, eveque d’Amycles [simple coincidence de nom avec le patriarche homony­
me], fait moine malgrö lui demande ä etre retabli dans sa dignite episcopale. Le 
patriarche Luc repousse sa requete, parce qu’il s’est presente au synode en habits 
episcopaux, et s’est ainsi fait justice lui-meme sans attendre le jugement du synode. 
Apres la mort du patriarche Luc, le nouveau patriarche Michel retablit Nicolas dans

11)2 Texte: P.-P. JOANNOU, Discipline g£n£rale antique, 1/2, 484-485; RHALLES-POTLES, II, 
707-708; PG 137, 1088-1089 (commentaires byzantins: ibid., 708-710; 1089-1092).

103 RHALLfcS-POTLfeS, I, 700; PG 137, 1076.
104 RHALLfeS-POTLfeS, II, 709; PG 137, 1089.



27

sa dignite; il ddclare qu’au contraire, s’il l’avait vu en habits de moine, il ne le 
retablirait pas, comme ayant accepte le fait accompli“ (Regestes N. 1096, 1137)]105.

(e) A cette production canonique „officielle“ on peut joindre une Serie de sco- 
lies, editees ou inedites, que l’on repere dans des manuscrits byzantins, et qui plai- 
dent pour ou contre le „droit de ddmission“. Le P. Darrouzes en a donne une petite 
liste; eiles datent du Xe au XHIe sidcle: „L’opinion ne cesse jamais de se preoccu- 
per du probldme“106.

(f) La pratique.
Or, un de ces scoliastes, dans le Vallicellianus gr. F. 10, deplore dejä au Xe 

sidcle „la frdquence des demissions en son temps“107 *. Nous avons vu qu’une prati­

que constante de demissions, qui aurait meme forme un „droit coutumier“, est at- 
testee et avoude par Baisamon lui-meme, meme s’il n’accepte pas la canonicitd 
d’application de ce droit: ötl tixvtcx ... ovk olö' örnoq irtxpaßAäirovTcn. floAAoi 
pev yixp Kai tcxc öjrwqöqtroTE yivopevaq irap/x twv smoKÖnwv irapaiTqoeiQ 
ösKTeaq elvai OsAovm ... Oi öe Aeyovrec; öcpeiAeiv ibg mvova rqv jrepi twv 
TTapairqaewv paKpäv ovvrjdstav Kparsiv ov <aAwq AiyovoC paKpa yixp avvqdeia 
ixyparpoq ov Kparei evOa iyyp&tpw vöpw q mvövi £vavnovTaim. Des exemples 

en sont mentionnös dans les traitös des canonistes byzantins; naturellement ce sont 
plutöt des canonistes qui plaident pour le „droit de demission“ et qui cherchent ä 
trouver des pröcedents. Nic6tas d’Ancyre eite des cas plus ou moins recents, ceux 
d’fitienne de Nicomedie, de Nicöphore de NictSe, d’un Epiphane de Chypre (non 
pas saint fipiphane, le Pbre de l’Eglise), de Jean de Sardes, de D6m6trios de S6ba- 
ste, enfin d’Hilarion de Mesembria, „qui avait quitt6 son siöge irrögulibrement, et 
puis de l’endroit oü il s’etait r6fugi6, hors de son diocöse, avait envoyö sa dömissi- 
on. Malgrö cette irr6gularit£, le patriarche accepta la demission et proc^da au rem- 
placement“109. Des chercheurs modernes, C. Rhallbs110, A. Christophilopoulos111 112, 
en ont dress6 des listes, oü je ne reviendrai pas; J. Darrouzüs y a contribu6 aussi"2. 
Ce sont surtout des cas bien connus de demission, volontaire ou forede, de patriar- 
ches. Il y a des cas anciens, oü la terminologie des historiens, qui n’est ndeessaire-

105 Baisamon, commentaire sur le canon 3 d'Ancyre: RHALLHS-POTLES, III, 27; PG 137, 
1129-1132. IDEM, commentaire sur lc canon 50 (59) / 54 de Carthage: RHALLES-POTLES, III, 427- 
428; PG 137, 196-197.

106 DARROUZES, 258-259 n. 3.
DARROUZES, ibid.

"IS Commentaire sur le canon 16 du concile Premier-Second (frr6pa ipunvela): RHALLfeS- 
POTLEs, II, 699-700; PG 137, 1076 [voir supra. n. 69,73,97).

109 Nicdtas d'Ancyre: DARROUZES, 250-256. Cf. le commentaire de DARROUZES, 52.
110 Ilepi Trapa\Tf|oeo)C 67noK6iro)v ... [cf. supra. n. 4).

Supra [n. 5], 40-41.
112 DARROUZES, 257 n. 5; il s'agit surtout de cas de patriarches qui aient ddmissionnd, reper- 

torids d'aprds les Regestes.



28

ment pas la nötre, ne nous permet pas de comprendre s’il s’agit vraiment de renon- 
cer aussi ä la dignite öpiscopale, ä savoir aux ordres, ou bien seulement „au siege“ 
(potestas regiminis); les termes iepareia, iepwovvq dans le contexte pourraient 
avoir Tun ou l’autre sens. C’est, par exemple, le cas du patriarche saint Germain Ier 
(715-730): änET&^aro tt)v äpxispwovvqv (Theophane)113, napprelTo Kai rqv 
iepwovvqv cnrdßaAs (Nicephore)"4; les deux historiens eccldsiastiques iconophiles 

par excellence sauraient-ils regarder le saint patriarche, h6ros de la lutte contre les 
iconoclastes, comme volontairement dechu du sacerdoce? Un cas de terminologie 
ambigue analogue est celui de le demission du patriarche Antoine III le Studite 
(973-978): les historiens (Scylizes = Cedrenos) emploient le terme ÜTrora^iipevot; 
rfj IspaTEÜ?"5, mais ni la lettre qui est ä 1’origine de la demission Offerte par le 
patriarche ä Fempereur116 117 118 119, ni le traite sur la demission de Nicetas d’Ancyre, qui en 

fait une mention elogieuse ([6 veoq peyaQ ' Avrwviot;]... xaipeiv eüaac... Opövovt; 
Kai Trpoedpiag... peyaXotpvx&c petetü&tö)"1 , ne nous permettent d’y entrevoir 
une renonciation au sacerdoce [Regestes N. 798a, 799b]"8. Qui plus est Antoine 

plaide pour le droit de demission: „il n’est pas convaincu“, dit-il, „qu’il soit d61en- 
du de demissioner, malgrd la remontrance de Fempereur qui en juge autrement et 
en a fait la demonstration par les lois ecctesiastiques et l’histoire“"9; le debat sur le 

„droit de demission“ avait d<5jä commence ...

Nous n’avons donc pas, paralt-il, d’exemple certain de renonciation explicite 
d’un patriarche au sacerdoce avant celle de Jean V l’Oxite d’Antioche. En revan­

113 Chronographie, ed. C. DE BOOR, Leipzig 1883, 409 = 629-630 (Bonn). Cf. infra, n. 124.
114 Breviarium (' loTopia auvropoc), öd. C. DE BOOR, Leipzig 1880, 58
"s Scylitzös, öd. J. THURN, Berlin-New York 1973,328 = Cödrönos, 11,434 (Bonn).
116 J. DARROUZES, fipistoliers byzantins du X' siücle [= Archives de l'Orient Chrötien 6], Paris 

1960, 343-346 (introduction: 62-63).
117 DARROUZES, Documents inedits .... 254; cf. trpupvav KpouatipEvoq irpöc -rfiv tpIXqv 

au8u; (itrpaypoaövtiv pEyaXotpuxtäc per6T(i£aro, oü l'auleur reprend le thfcme de <piXii i'|aux!a, 
puisö dans la lettre meme d'Antoine (öd. DARROUZES, ßpistolicrs byzantins ..., 346: tü 
öjrpaypooüvtiv axoXritEiv ... ’Etravtiyaye oöv au0t<; -irpöc rt)v öpxaiav Kat (ptXiav ...). C’est un 
lieu commun de cette littcrature depuis saint Gregoire de Nazianze (et d'aprös son exemple).

118 Sur les donn&s historiques voir, en plus des numeros des Regestes, DARROUZES, Docu­
ments inödits .... 254-255 n. 3.

119 ’Eyto, Koapoirö0r|TE auroKpörop, ouk töpqv äpötprnpa elvat, oüdö vüv ofopat - ouk olöa 
ei cruveTtöt; - , rö yvwvat tptXovEiKElv -rf|v oiKEiav äaOövetav Kal -rf|v ütroxuJptlotv päXXov -rf|C 
trappnota«; äo-träCEoOat ... ’AXX’ itrel toüto tt\ ßaaiXeiq, rf äXq0eiq 6ö päXXov, öXXtoq ixpifli] 
Kal <ptXEUOSpü>c SiEyvtüoOr) Kal £5o!;£v, 2Sei tt&vtuq ... öauXXoyicmoc ... Kal ävapcptXÖKTtoc tt) 
atiroö aupßouAia Kal aoipcoTÖTn irapaivöosi KaOurroKutpai, ÖKKXrimaanKoü; StiXaBi) Oeapoie Kal 
kavömv ökoXouOoüvti 5ui te ypatpiKtöv (nroSEi^Etüv Kal iraXaio-rtiTtov loTopttöv Kal 0Eitov tuttiüv 
Kal auvq0Eiac öpxaiaq travTo6airü)<; Oeöpeotov rö airouöaCöpEvov tiiro5Ei§avn ... (öd. DAR- 
ROUZfeS, ßpistoliers byzantins .... 344-345; cf. la note de l’editeur, ibid., 345 n. 1). Comme le texte est 
loin d’etre clair, la citation dans mon expose est faite d’aprüs le resiimö qu'en donne le P. DAR­
ROUZES dans le N. 798a des Regestes.



29

che, nous avons des cas tres explicites de renonciation au seul siege patriarcal, mais 
non ä la dignite episcopale:

1. Martyrius d’Antioche (Ve siede): sir' SKKÄpaiap tj) imcKoiri) 
(ijrcTCttjaTo eiirdiv KÄrjpu> ävviroTCXKTta Kai Aaü önreidei Kai dKKApaipx 
EppvKWfjdvfi ötttotüt-To/jai, qivXi'xTTiüv eavTüi to crfjtwpa Trjt; lEpioovvrjc; 
(Theophane)120

2. Pyrrhus de Constantinople (638-641, 654): Trapfirrjoaro (a. 641); rrjQ 
iepcoovvrir; pt) öttpiardpevog Aaw äireidsi (Nicephore)121 122 123 124 125. Le temoignage doit etre 

exact d’autant plus que l’historien orthodoxe serait ici mal dispose envers un patri- 
arche „heretique“ (monothelete) et sa qualite episcopale \Regestes N. 297]m. La 

mention est importante aussi pour la raison qu’elle comporte 1’Information que 
Pyrrhus, lors de sa demission, avait aussi „depose V ömophorion“: Kai to 
TTEpiKEipevov avTip wpötpopov TTEpisAtbv rfj ispg: äiroTidETai TpairdCum■ Or, cela 

nous permet de constater que la deposition de Vömophorion, attestee aussi dans des 
cas qui ne sont pas si explicites, en l’occurence dans le cas de Germain 1er 
(imöoiic tö wpoipöpiov. Theophane) ‘, ne marque pas necessairement la renoncia­
tion ä la dignite episcopale: 1’ömophorion etait alors plutot un Symbole de pouvoir 
et d’autorite, de fonction analogue mais non identique au pallium romain, que 
l’ornement distinctif par excellence de l’ordre episcopal qu’ il est aujourd’hui.

3. Nicolas Ier le Mystique, patriarche de Constantinople (901-907, 912-925). 
C’est de loin le cas le plus important, le plus bien docuinente aussi, de ddmission 
patriarcale avant les discussions des Xle et Xlle siecles. Nous disposons de trois 
„ecrits d’abdication“ de Nicolas en 907 [Regestes N. 603-605, anciens N. 612- 
614]l2s; ä l’origine se trouve la fameuse affaire de la tetragamie de l’empereur Leon

'“Thiophane (ed. DE BOOR), 113 = 176 (Bonn).
121 Nicdphore (ed. DE BOOR). 31.
122 11 devait, d’ailleurs, reprendre possession de son siege en 654 pour quelques mois, jusqu' 4 sa 

mort, le l"juin654.
123 Nicephore [supra, n. 121],
124 Theophane [supra, n. 113].
125 Textes: a) Regesres N. 603 [612] (copie littdraire): Vita Euthymii, ed. DE BOOR, Berlin 

1888, 49 = dd. P. KARLIN-HAYTER [= ßibliotheque de Byzantion 3], Bruxelles 1970, 93; LG. 
WESTERINK, Nichoias I Patriarch of Constantinople, Miscellaneous Writings [= CFHB 20], Washing­
ton D.C. 1981, 18 (N. 194 1). Idem (copie juridique): S. LAMBROS, Die Abdankungsurkunde des 
Patriarchen Nikolaos Mystikos, BZ 1 (1892), (551-554) 553; A. PAPADOPOULOS-KÜRAMEUS, 
Varia graeca sacra, Saint-Pdtersbourg 1909, 258 = I. OUDOT, Patriarchatus Constantinopolitani acta 
selecta [= Sacra Congregazione per la Chiesa Orientale. Codificazione Canonica Orientale. Fonti, serie 
II, fase. 3], Vatican 1941, 6-8; WESTERINK, 18-19 (N. 194 II). b) Regestes N. 604 [613]; Vita 
Euthymii, ed. DE BOOR, 50 = dd. P. KARLIN-HAYTER, 93; WESTERINK, 20 (N. 195). c) Regestes 
N. 605 [614]: Vita Euthymii, dd. DE BOOR. 52-53 = dd. P. KARLIN-HAYTER, 99; WESTERINK, 20 
(N. 196).



30

VI. Or, le patriarche „quitte son tröne et se retire dans la vie privee, sans cependant 
renoncer ä l’episcopat ni au droit d'en exercer tous les aotes ... vu que les saints 
canons deposent ... et reduisent au rang laique tous ceux qui renient l’ordre sacre 
auquel ils ont 6t6 agreges“126 127; rov Opovov napairovpai ... pq rqc Ostac 
{.^urcäpsvoc (äpx)ispwavvqc, pqöe rov dmTEÄeiv ir&vra oaa dvepyetv olöev 
äpxispuiovvq, iv w äv töitw rqv raiTEivqv qpwv napsÄKvowpsv (wqv, eIöotec 
codvövvov ovk ov r'o rqv Osiav, wairsp ärrapeoKopevov avrq, äTTonipirsoOai 
xfipiv ‘ tillwc te öe Kai rov Ispov Kavövoc rohe etjopoaapdvovc rqv ev q 
srdxPqaav ispäv Xeirovpyuxv ... äirapaiTqTwc Kal ovyyvwpqc änttxcjqc xwPk 
KaOaipovvroc Kai sic rqv rwv Aaikäv ctTroppiirrovToc x^pav ... ra 8e rfjc 
üpxiepcocjvvqc Kai rwv ravrqc dvspysiwv, i’ÄEw 0sov vnapxovroc 8ia ßiov 
üvaÖExö/JEvot?21. A propos de l’affaire de la demission de Nicolas le Mystique 

nous disposons d6jä d’une considerable litterature byzantine (dont un discours 
d’Arathas de Cesaree)128 et moderne129, et nous n’allons pas reprendre cette questi- 

on. Les textes de demission de Nicolas sont les plus explicites qui nous soient par- 
venus d’une ddmission sans renonciation ä la dignite episcopale, tout comme ceux 
de la ddmission de Jean l’Oxite le sont, au contraire, quant ä la „double“ renoncia­
tion, au sibge et ä la dignitd episcopale,

C’est apres l’exemple de Jean l’Oxite et les ddbats des Xle et Xlle sibcles que 
nous disposons de vrais exemples de demission qui comprenne explicitement la 
„double“ renonciation: pour le Xlle sibcle (1189) on eite le cas de Theodore Krito- 
poulos, mbtropolite d’Heraclee; sa lettre de demission est un document trbs explici- 
te, d’une remarquable force d’expression, qui est entre dans les collections cano- 
niques, en tant que modele de ce type de lettre130. Un important exemple tardif

126 Version .juridique" du premicr document de demission [supra, n. 125]: PAPADOPOULOS- 

KliRAMEUS, 258 = OUDOT, 6-8 (cf. KARLIN-HAYTER, 93). Le rdsumd franpais est celui des 
Regesles N. 603 [612] (V. GRUMEL-J. DARROUZfeS).

127 Ed. KARLIN-HAYTER, 93.
128 Ed. PAPADOPOULOS-KfiRAMEUS [supra, n. 125], 260-266. C’est la rdponsc au traitd de 

Nicolas lui-meme sur ce sujet: NtxoX&ou iraTpuipxou, rä Kar’aÖTÖv Kal roüp töte öpxif.pf.ü; öidt 
rf|v TSTpayaplav (dd. PAPADOPOULOS-K&RAMEUS. ibid., 255-259 = OUDOT, 2-116).

129 Voir un choix de littdrature dans les numdros des Regesles. ü n’est pas lieu de reprendre ici la 
bibliographie tres abondante sur la question de la tdtragamie de Ldon VI et ses effets, et sur les patriar- 
cats de Nicolas et d’Euthyme (907-912), son successeur apres sa demission et dds lors adversairc, et sur 
leur röle rcspectif.

150 Töpoc d^ufipioi; fjroi rrapalrricni; roö 6yhot&tou pqrpoiroXirou ’ HpaxXciac; KupoO 
©eoöcbpou toü KptTorrouXou: J. LEUNCLAVIUS, Ius graecoromanum, I, Francfort-sur-lc-Main 1596, 
424-426 = PG 119, 1129-1132; 1. HABERT, ’ ApX'EpaTtKÖv. Liber Pontificalis Ecclesiae Graecae, 
Paris 1643, 721-723. La date (mois de fdvrier, annde du monde 6697) nous est donnde par la tradition 
manuscrite: cod. Guelferbytanus 663 Heimst, f. 66r'v (modele de l’dd. LEUNCLAVIUS) [voir infra, n. 
145]. Article ad hoc: P. JOACHIM IBÖRITfeS, Hapairrioii; roO ftyiwriiTou pqrpoiroXiTOU 
'HpaicXelac xupoO ©eoöwpou xoO Kprro7rouXou, Grdgorios ho Palamas, 1 (1970) 350 s.; deux 
longues, et assez bonnes, observationes de l’dditeur „ad libellum renuntiationis episcopi" accompag- 
nent le texte dans l’dd. HABERT, 714-729 [voir aussi infra, n. 146].



31

(1302) de cette „double“ renonciation, au siege et au sacerdoce, est celui du patri- 
arche de Constantinople Jean XII Kosmas (1294-1303): Trapcurov/jcu yäp röv 
ircxTpiapxiKÖv dpövov wg äv 8e Kai pq irpöcpaaig dg to eljqg 86i;w oKavSäAov, 
avv avrü Kai rqv epqv TrapaiTovpai iepwavvqv, to pöya ovrcog ipoi xpqpa Kai 
tov jravTÖg ävrd&ov; le patriarche signe dejä: „Jean le moine, anterieurement 
patriarche de Constantinople“ (’ Iwötvvqg povaxog ö xpqparioag srarpuipxqg 
KtovcjTavTivovjroAEwg) et cesse d’exercer des fonctions pontificales: Kai avrä rä 
Tng äpxiepiocrvvqg äirapfpis-oäpsvog, öapqavxate ... (Pachymere)'31. Ce qui est 

important ici c’est que Jean ne considöre decidement pas que la demission devrait 
necessairement comporter aussi la renonciation ä l’ordre episcopal; s’il le fait, c’est 
seulement „pour qu'on ne pense pas qu’il puisse creer du scandale ä l’avenir“ (ibg 
äv 5s Kai pq npöepamg eig to ei;qq öötjw (JKav'öaXov): toujours cette preoccupati- 
on pour que la ddmission soit definitive et ne cree pas plus tard de revendications 
Eventuelles ou de problemes de canonicite. Or, malgre tout cela, la demission de 
Jean XII Etait feinte, en tout cas eile ne fut pas acceptEe [Regestes N. 1583- 
I585]131 132. Mais nous avons aussi, de la meine Epoque, le cas exactement contraire: 
le patriarche de Constantinople Gregoire II dit „de Chypre“ (1283-1289) demis- 
sionne, sous rEserve explicite du sacerdoce, ä savoir de la dignitE Episcopale, „car il 
n’a rien fait qui puisse l’en priver, son geste d’abdication n’ayant d’autre raison que 
de procurer la paix“ (jrapaiTqmv iroiovpai tov dpövov tov jrarpuxpxiKov Kai. rrjg 
äpxng rrjg jraTpiapxtKfjg Kai tov ä&wparog, ov psvroi ys Kai rfjg iepwavvqg, 
Eirsi ravrqv, iAeovvrög pe tov &eov, qwMi'w spavrov ötä ßiov iravTÖg, ötl Kai 
8iä pövqv tidv ttoAA&v sipqvqv Kai rrpög Tqv SKKAqaiav aimdv evaimv iroiovpai 
rqv ToiavTqv Trapairqaiv, ov pqv ötl öpavTW ovvotöä ti Kpä^avn äjreipyov rqg 
LEpwovvqg epe ...) [Regestes N. 1517]133. Or, dit Pachymere, par son acte de 

demission GrEgoire laissait penser qu’il avait l’intention de remonter un jour sur le 
fröne; il n’avait meme pas, dit-il, signe l’acte par la formule usuelle ö xpqpadaag 
naTpidpxqg KwvoravTLvov-rröAecog - cette formule que nous avons rencontrEe dans 
l’acte de demission de Jean XII134. Lors de la mort de GrEgoire, deux ans plus tard 

(1291), l’empereur insiste que le dEfunt est dEchu des ordres par sa demission, et 
n’a pas droit ä des funerailles episcopales: to ö' ibg äpxiepea [Ocotteiv], üonep 
öq KaKsivog wsto rqv iepwovvqv TrapaKaröxciv, ovxyovg ö KpaTüv äjroaTÖAAiov

131 Georges Pachymere, II, 342-343 (Bonn); voir le rßcit ibid., 337-343.

132 Voir la critique dans le numdro 1583 des Regestes (V. LAURENT). Pachymere, II, 343, 347- 
353. Le patriarche Jean XII dcvait demissionner fmalement un peu plus lard, l'annde prochaine 1303 
[ßei’erle.r N. 1587]; il signe sa lettre de demission: „ l'abbd Jean" (ö ißßäq ' Iudwiiq) - Jean XII avait 

dtd, avant sa nomination au patriarcat, higoumüne du monastdre de Pammakaristos: Pachymere, II, 379- 
382.

133 Pachymbre, II, 130-131 (Bonn).
134 Ibid., 131-132. Voir la critique du P. LAURENT dans le N. 1517 des Regestes (cf. aussi le N. 

1518: Pachymdre, 132-133).



32

ändAeye Kai rq avraveipip dirdoKqiTTEv emr&TTwv, q tug fjv ' PaovAatva, pq tc 
toiovtov ettiteAeiv ö öq Kai yiveraP5.

Un patriarche qui renonce ä son sacerdoce dont la demission n’est pas accep- 
tee, un patriarche qui conserve son sacerdoce et qui est censd en etre dechu - une 
doctrine, une discipline et une pratique flexibles selon le cas. Ce n’est donc pas 
curieux que, dans cette pdriode aussi, la plupart des demissions patriarcales sont de 
contenu ambigu. Nous avons vu que c’est le cas de la demission finale de Nicolas 
IV Mouzalon (mais que l’on regardait dejä comme „deposö“, puis „excommunie“). 
C’est surtout le cas de la demission du patriarche Athanase (1289 -1293), 
precisement cntre les patriarcats de Gregoire II et de Jean XII. La lettre de demissi­
on porte la formule de signature ö xpqpctTtaag .... mais autrement eile est un mo- 
nument d’ambiguite deliberee, ce que le grand adversaire d’Athanase, l’historien 
Pachymere, ne manque pas d’analyser dans deux bonnes pages de critique stylisti- 
que135 136. Athanase renonce „ä l’episcopat d’un peuple pareil“ (öia tovto 

napanovpeQa Kai qpEig avrovQ perä rijc äpxtepwcrvvqg) : ov dpövov Kai Tipqv 
irapaiTEiTai, ctAAa Aaöv ötoktov Kai ccrrsiQq ttötepov öd, töv Aaöv avvapa rfj 
äpxiepwavvq irapaiTEirai, tot; napaiTEiaOai Öq Kai äptpoTdpovQ, q Aaöv 
Trapaireirai pETCt rqc; dvovaqg avrw ctpxtepaTiKqg iayvoQ Kai KaraaT&aewQ ... 
(Pachymere)137 138. D’ailleurs il avait dejä auparavant ddclare qu’il estimait anticano- 
nique de donner sa demission: rqv yap irapairqoiv Aoyi^opai ctKavöviaTov, Kai 
avrq pov q ötÜKpiaiQ particulierement il ne voyait aucune raison qui lui empeche 
le sacerdoce: ei Kai äpapTwAög dpi, äAAä npaKTiK&q ovk dmarapai ti 
cnreipyov Kara Kavövaq iepwavvq .̂ Une deuxieme lettre de ddmission, conside- 
rde comme plus satisfaisante139, n’est pas beaucoup plus claire sur ce point140 141 * * 

[Regestes N. 1554-1557). En tout cas Athanase reviendra sur le siäge patriarcal une 
seconde fois (1303-1309); il demissionnera, par une lettre oü la question n’est 
meme pas posöe [Regestes N. 1666]14' .

135 Pachymere, II, 152. CHRISTOPHILOPOULOS, 40 n. 4.
136 Texte: Pachymüre, II, 175-176; critique: ibid., 176-178. Le P. LAURENT [Regestes N. 1556] 

pense que, meme dans la formule de signature 6 xP1MaT>oc,C ’AQavöatoq 6 xpipcmoaq 
öpxieiriaKorroq KiovaTav-nvouiröXEux;, Nüaq 'Pripqq, olKoupEvixöq TrarpiApxnq, l’omission de xal 
avant oiKoupEvucöq irarpuipxnc n’est pas accidentelle; Athanase voudrait-il insinuer que. malgrü sa 
renonciation au siöge archiepiscopal de Constantinople, il garde toujours en puissance la dignitü patri- 
arcale?

137 Pachymüre, II, 176-177.
138 Ibid., 173-175 [Regestes N. 1554]. Cf.: köv aün)v iyxapdt^u) pou rf)v napaiTrjaiv.
139 Sur la tradition de ce texte voir Regestes N. 1557.
140 Oü y&p oüvoiSa üpauTiS, xüprn XpioroO, äpyiac rt EyxAripa. Voir la critique dans le N. 

1557 des Regestes (V. LAURENT)!
141 Sur la tradition de ce texte voir le numüro des Regestes. En demier lieu: A. M. TALBOT, The

Correspondence of Athanasius 1, Patriarch of Constantinople [= CFHB 7], Washington D.C. 1975, N.
112.



33

Une fluctuation donc importante dans la pratique, oü l’element personnel ou 
circonstanciel a un röle considerable dans un climat de doctrine et de discipline 
canoniques mal formulees et mal defendues. Le P.V. Laurent a voulu avancer, sans 
beaucoup y insister, une rügle qui regisse ces difförents cas: renoncer aussi h la 
dignit6 episcopale, ce serait ce que faisait tout eveque demissionnaire sorti du 
milieu monastique142; je trouve cette theorie tres interessante, mais eile reste ä 

prouver, faute d’un dchantillon süffisant d'exemples, de Tun et de Pautre cas.

C’est un an apres la premiere demission discutee d’Athanase, en 1294, que se 
produisit le cas le plus important de demission episcopale dans l’Occident latin: 
P61ection et Pabdication du pape saint Celestin V (aoüt-decembre 1294), qui est 
mort deux annees plus tard, le 19 mai 1296. Son histoire devait exciter une certaine 
discussion sur le droit de Pabdication pontificale. Dans les ann6es suivantes le pape 
„demissionnaire“ fut canonise (le 5 mai 1313); presque en meme temps, Dante a 
place dans l'Enfer celui che fece per viltä il gran rifiuto (Inf. III, 60). Un exemple 
encore de cette double röaction de la conscience eccldsiastique ä l’egard de la 
demission. A la fin du dernier siede, le poete grec moderne Constantin Cavafy 
reprendra ce sujet, dans un pobme oü il fait l’doge de lui qui a dit „le grand Non“; 
le titre en est precisement, en italien: Che fece ... il gran rifiuto-, les mots per viltä 
(ou per viltate) ont et<5 delib6r6ment omis.

(g) Les formulaires de demission.
Nous venons de voir qu’il y a un certain nombre de lettres de demission de 

P6poque byzantine qui nous soient parvenues: une pratique s’est progressivement 
fixöe quant ä la teneur et ä la forme diplomatique de ces lettres; la formule de si- 

gnature: 6 xpqpariaaq ... (äp'/ismokottoc KwvoTavTivovTröXswq, Niaq ' Ptbpqq 
Kai o’iKovpEviKÖt; jrarpuipxnq ou irarpiäp/pc KiovoTavrivovtroAeuiq) a meme 
acquis un caractere de necessite juridique, plusieurs fois 6voquee par les auteurs.

Dans les formulaires de lettres eccl6siastiques qui figurent dans des collecti- 
ons canoniques manuscrites a 6te inseree, en tant que modele du genre, une des trüs 
rares lettres de demission d’un simple metropolite qui nous soient parvenues: celle 
de Theodore Kritopoulos, metropolite d’Heraclee au Xlle siede. Nous avons dejä 
eite ce document {ropot; &>;nf\pio<f), d’une importante rhetorique et d’un style pas- 
sione, devotionis et humilitatis plenum, dit Le Quien113; la demission, donnee afin * 145

142 Dans la critique du N. 1556 des Regesles [supra, n. 136],
145 Oriens Christianus, I, 1115 (N. 36). C’est d’aprüs l'ordre des litulaires d’Heracl6e dans la liste 

dpiscopale de LE QUIEN (qui pourtant ne propose pas de date prdeise pour Theodore Krtopoulos) que 
•L-A.-B. MORTREUIL, Histoire du droit byzantin, III, Paris 1846, 395 et n. (c) avait place ce prrilat du 
XIlc sibcle „vers 1400“.



34

que le metropolite puisse entrer dans la vie monastique, comporte aussi la renon- 
ciation ä la dignitd episcopale et au sacerdoce d’une man ihre tres explicite: öOsv 
Kai töv irapovra e&Ttjpiov röpov ekÖepevoq ovk ävayKacmKwt; äXXd EKovmwQ 
ovk ä/jeXeTijTwt; dtXXa psm cr/oXrjt; .... dXXwv q>qpi eotw tö rfjg äpxiEpwavvqq 
dvaipaipETov ... Kai äXXiov oi ivdpoviapoi (xpetüOetol .... epoi öe (pteioOiü 
vKorayf] Kai Tplxtvov pükoq Kai tö rqq psravoiatp ö&Kpvov (xttottXvvöv /jov t(x 
TTEirpaypEva irapaiTovpai öe Kai töv Opövov Kai rqv (’xpxqv Kai rqv ispwovvqv ... 
ovk eti yap sipi iroißtjv ..., äXXct noipviov rjöq Kai tekvov ...l44 145.

C’est par l’intermediaire de certaines collections canoniques manuscrites (en 
l’occurence celle du manuscrit Guelferbytanus Heimst. 663)'45 que ce texte a ete 

placd en tete d’un formulaire de lettres ecclesiastiques dans le celebre lus Graeco- 
romanum de J. Löwenklau (Leunclavius), Francfort-sur-le-Main 1596, reproduit 
dans la PG 119146. La presence d’un texte aussi explicite en tant que moddle de 

demission episcopale dans des collections canoniques et dans la fameuse collection 
imprimee de Löwenklau (laquelle a eu un certain succös et une diffusion importan­
te, quoique quelque peu tardive, en Orient)147 a, paraTt-il, contribue - parallelement 

aux dcrits des canonistes byzantins - ä etablir dans une partie de la doctrine et dans 
la conscience ecclösiastique orientale la „double“ dömission comme la forme 
„idöale“ de demission canonique.

Or, meme ce texte extremement explicite laisse ä penser. Sans aucun doute 
s’agit-il d'une renonciation ä la fois au siüge et ä la dignite episcopale. Des tournu- 
res comme: „qu’il soit donne aux autres de jouir de l’inalienabilite de l’ordre 6pis- 
copal ... que les intrönisations des autres soient perpetuelles“ (äXXwv Sotio tö rqt-

144 ßditions du lexte: voir supra. n. 130.
145 Supra, n. 130: O. von HEINEMANN, Die Handschriften der herzoglichen Bibliothek zu 

Wolfenbüttel. I. Die Helmstedter Handschriften, II, Wolfenbuttel 1886, (109-115) 110 (N. 663. 18); L. 
BURGMANN - M. Th. FÜGEN - A. SCHMINCK - D. SIMON, Repertorium der Handschriften des 
byzantinischen Rechts. I [= Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte 20], Francfort-sur-le- 
Main 1995, (112-116) 113, 371 (N. 90/326. 30). Pour la presence de notre texte dans d’autres collec­
tions canoniques manuscrites voir, pour l'instant, Repertorium .... (134-) 137 (N. 110. 59: cod. Les- 
biensis Movnc Aeipibvoc 7); cf. ibid., index, 462.

146 Supra, n. 129; le reste du formulaire, ibid., (LEUNCLAVIUS) 426-441 = (PG) 1132-1160. 
En revanche notre texte n'a pas 6t6 reproduit dans I'dd. RHALLES-POTLßS, parmi les modbles de 
lettres ecclesiastiques qu’elle emprunte au formulaire de LEUNCLAVIUS (ibid., V, 544-583). Nous 
venons de voir que le texte a 616 reproduit en 1643 dans i” Apjpspcmicbv d'HABERT [supra, n. 130), 
suivi de deux longucs notes de l'editeur; des formulaires de lettres ecclesiastiques y figurent aussi, mais 
dans des endroits disperses (pp. 557-561, 570-581; en annexe est ajoutee 1’Ekthesis Neu, le manuel de 
correspondance patriarcale du XIV“ siücle); notre texte (pp. 721-723) avec le commentaire (pp. 724- 
729) sont publifis entre des „homeliae et epistolae pontificales heortasticae“ extraites de la littdrature 
patristique (pp. 715-718) et des „censurac pontificiae“, lettres synodales de condamnation (pp. 730- 
726), et leurs commentaires respectifs.

147 C.G. P1TSAKIS, Johannes Leunclavius (1541-1594), Byzantiaka 15 (1995) 57-106; IDEM, 
Leunclavius Neo-Graecus, Rechtshistorisches Journal 13 (1994) 234-243.



35

dpZLEpwovvqc; ävaq/atperov ... Kai äAAcov oi dvQpoviopoi dperdOsToij ne sont 
dans le contexte que des figures de rhetorique pour dire: „moi je demissionne; que 
les autres, qui en sont dignes, gardent leur dignitd episcopale et leurs sieges“. Mais 
ä un autre niveau cela pourrait impliquer qu'il existe vraiment en principe un ca- 
ractere inalienable dans le sacerdoce-, ä rapprocher d’une r&förence, qui suit im- 
mediatement apres, au sacerdoce du Christ „pretre pour l'eternite“ (Hebr. 5.6, 7.17 
d’apres Ps. 109 [110]. 4) - sauf que seuls „les autres“ seraient dignes de ce sacer­
doce in aeternum: di Kam rqv räfyv tov Xpiarov iepärevaav, rov äpxtspdwc eig 
tov aiäva. Les adieux de Theodore Kritopoulos aux eveques, jusqu’ici ses 
collegues, „les participants de la table mystique“ (yaipere öe Kai vpeig oi rqg 
ßvoTiKrjg napaoT&mi rpaird^qd), sont inspires de Mat. 26,29 (Marc 14,25): ,je 
ne boirai plus desormais avec vous du produit de cette vigne spirituelle ..., mais que 
je le boive avec vous, nouveau, dans le Royaume des cieux“ (äirdtpri ydp ov pq 
ttm peO' vpäv ek rqq äpTreAov ravrqg rqg voqrfjc ... äAA' dv rq ßamAeity rwv 
ovpavLov KL(ü tovto ps6‘ vpäv KaivÖTEpov). Or, qu’est-ce ici que cette „table my­
stique“? de prime abord ce serait 1’Eucharistie ou la communion des fidkles - mais 
l’evgque dömissionnaire n’en est et n’en sera pas ddpourvu! Alors, ce serait, paraTt- 
il, precisöment la facultö d’etre ministre de l’Eucharistie, en l’occurence de cölebrer 
l’Eucharistie en tant qu’dveque, et, par synecdoque, le sacerdoce (ou l’ordre epis- 
oopal) lui-meme: ce sont donc cette faculte et cet ordre qu' il espere avoir conser- 
ves pour les retrouver un jour devant le sanctuaire celeste et pour y concelebrer la 
üturgie. 11 se trouverait donc, de sa propre conscience, dans l’etat plutöt d’un ev- 
eque suspens ä vie que d6chu vraiment du sacerdoce. Nous avons vu que c’dtait 
peut-etre aussi l’opinion des canonistes ä propos des eveques qui se retirent pour 
faire la profession monastique - et c’est dans un cas analogue que nous nous trou- 
vons ici.

Nous venons de signaler que les ecrits des canonistes „officiels“ byzantins, 
ainsi que certains exemples de la pratique, dont la lettre de dömission de Theodore 
Kritopoulos qui a trouve place dans des collections canoniques en tant que modele 
de demission episcopale, ont fini par ötablir dans une partie de la conscience ec- 
clesiastique orientale tardive une certaine conviction, qui a survecu bien aprös que 
les debats byzantins sur cette question avaient ete oublies. C’est l’idee que, pour ce 
qui est de l’acribie canonique et independamment des deviations dictees par les 
necessitgs de la vie ecclesiastique courante, la ddmission episcopale canoniquement 
..ideale“ ou „impeccable“ devrait comprendre aussi dans tous les cas la renonciati- 
on au sacerdoce. Mais est-ce que renoncer au sacerdoce c’est conforme ä cette 
acribie canonique?

Le dernier canoniste important de la periode byzantine fut Matthieu Blastares; 
son manuel, le Syntagma alphabetique de 1335 (Evvraypa Kam arotxeiov), dans



36

l’original grec ou dans des traductions et adaptations, a eu une tres vaste diffusion 
dans tout l’Orient orthodoxe, grec, slave, roumain et georgien, et fut le vehicule de 
la survivance de la Science canonique byzantine dans la pEriode dite „post- 
byzantine“148. BlastarEs, dans un chapitre ad hoc de son oeuvre (IJepi 
TrapaiTqoeux; emaKÖmov. E, 28; cf. II, 3)149, reprend ies opinions des canonistes 

„officiels“, d’une maniere definitive voire absolue. II eite les canons de saint Cyril­
le, de saint Pierre d’Alexandrie (mentionne par inadvertance comme canon de saint 
Denys d’Alexandrie)150 et du concile Premier-Second, ainsi que la lettre du concile 

d’Ephese. Ils indiqueraient, tous, qu'en principe la dEmission episcopale n’est pas 
permise; si eile Test, eile doit necessairement comprendre aussi la renonciation au 
sacerdoce: on ne peut pas se debarasser des soucis et des devoirs episcopaux et 
retenir seulement les honneurs et le respect dus ä la dignite Episcopale (äyviopov 
yäp tö pev poxßqpöv Kai emmvov napaiTEiodai .... öaa öe ripqv cpepei Kai 
odßat; TrapaKarexeiv Kai oiKEiovodai, rqv paarwvqv nepi itXeiovoQ rfji; tüv 
ipvxäv impeAeiac; Treiroiqpdvov). Mais, comme une renonciation arbitaire au 
sacerdoce est aussi interdite, on ne peut demissionner qu’en se declarant en meme 
temps indigne du sacerdoce; l’Eveque demissionnaire est alors cense dechu des 
ordres, en vertu de cette confession (Ov öckt^ov tolvvv cxnX&Q rqv Trapairqmv, ei 
pq ävüijiov tic; eavrdv rqc iepioovvqi; npoAoyqaei tovtov öe airnösöeiypevov, 
äpa rfi napaiTqaei Kai irdtaqc IspaTiKqq ä^kx; ö jrapairovpevot; EKTreaelrai). 
Le jugement du concile d’EphEse n’est pas seulement une application exceptionnel- 
le de l’dconomie, ä 1’ encontre des canons, mais aussi une mesure tout ä fait ex- 
traordinaire et inusitee (ravra öe ov kovovikwc; eipqrai rolc; äyiotc, 
äAA' o’iKovopkx xPlva/J£V0LC Kai äovvrjdei avyKaraßdcaEi, wg ö rqv dmoToXqv 
aKpißtic pETiwv oacpwi; eioerai).

A la fin de la tradition canonique post-byzantine (XVIIIe sifecle) cette attitude 
semble se renouveler. En effet, une nouvelle connaissance des ecrits des canonistes 
byzantins (canonistes „officiels“ dii Xlle siede et Matthieu Blastarfes) dans des 
Editions imprimEes occidentales modernes, une connaissance directe aussi d’une 
bonne collection de documents de la pratique byzantine, EditEs dans le Ius Graeco- 
romanum de Löwenklau, qui a eu, comme nous l’avons dit, un succes et une diffu­

l‘18 Ed. RHALLES-POTLES, VI (= PG 144, 959-1400; 145, 9-212). Sur l’auteur et Poeuvre; 
BECK, Kirche .... 786-787; S. TROIANOS, 01 irpY^C ••• [supra, n. 46], 166-168; N. VAN DER WAL- 
J.H.A. LOK1N [supra, n. 21], 117.

149 RHALLfeS-POTLfeS, VI, 282-284; cf. ibid., 403.
150 Ibid., 283. Ce sont les deux plus anciens recueils de canons individuels d'origine patristique, 

qui rdguliferement se succbdent dans les collections canoniques il la tete du Corpus „officiel" des canons 
des Pt;res grecs confirmds par le canon 2 du concile in Trullo: RHALLfeS-POTLES, IV, 1-13 (Denys) et 

14-44 (Pierre); PG 138, 455-474 et 475-516; JOANNOU, 0, 1-16 et 31-58 (sont intercahSs les canons 
de saint GrEgoire de Ndoc6sar6e). D’ailleurs il s’agit de deux archevgques d'Alexandrie de la pgriode 
antg-constantinienne, de date assez voisine (247-265 et 300-311): MENEVISSOGLOU, 512-522.



37

sion importants, quoique quelque peu tardifs, en Orient (oü figure, en tant que mo­
dele de lettre de demission, celle de Theodore Kritopoulos) ont conduit ä une 
„reddcouverte“ de l’opinion rigoriste des canonistes, regardde maintenant comme la 
quintessence de la doctrine „orthodoxe“ en la matiere. C’est ainsi que des canoni­
stes grecs du XVIIIe siede de mentalite aussi diffdrente, comme le libdral eveque 
Thdophile de Campanie et le conservateur jusqu’ä la rdaction saint Nicodeme 
l’Hagiorite, y ont souscrit.

Thdophile dans son Nomikon (ca. 1788), I. 137-13815', reprend Blastares, qui 

est d’ailleurs expressement nomme {Kai 6 BAoorapic Uyei...), pour ce qui est de 
la citation des canons et de leur interprdtation (canons de saint Cyrille, de Pierre 
d’Alexandrie mentionnd toujours comme Denys d’Alexandrie, du concile Premier- 
Second, lettre d’Ephese; meme une citation erronee du canon 29 de Chalcddoine 
est puisee dans Blastares, par mdprise)151 152; l’auteur ajoute meme une citation du 

canon 2 de Sainte-Sophie. Mais il dvite ddliberement de repdter certaines des con- 
structions les plus absolues de Blastares.

Saint Nicoddme l’Hagiorite est, au tournant du siede (1800), l’auteur princi- 
pal, quant ä la partie thdorique, du Pedalionl53, et il est gdndralement considdre 

comme l’inspirateur de l’entreprise et de son caractüre. On sait que cette collection 
canonique privde, critiquee, parfois ignorde, estimee par ses contemporains, mais 
toujours dans la mesure qui lui est propre, a fini ä tort par etre recue plus tard, dans 
la conscience eccldsiastique, comme une codification de facto du droit canonique 
oriental, le corpus iuris canonici de l’Eglise orthodoxe. Qui plus est, dans l’opinion 
populaire, encouragde quelquefois par l’autorite eccldsiastique, eile est revetue 
d’un prestige de texte „sacre“ voire „inspird“. Cela vaut aussi, dans certains mi- 
lieux, pour les interprdtations et les prdceptes de saint Nicoddme, auxquels on attri- 
bue parfois une valeur normative canonique inddpendante.

Or, saint Nicodeme reprend toute la question de la demission episcopale dans 
un long commentaire sur la Lettre du concile d’Öphese154: il eite les canons que 

nous avons connus, des extraits patristiques, il insiste sur le cas de saint Gregoire 
de Nazianze, en confondant les donnees historiques, il eite surtout Zonaras, Balsa-

151 Ed. D.S. GHINES, Thessalonique 1960, 29-30; dd. E. TAPEINOS-C. BASILEIADfeS, Con- 
stantinople 1887,41-42.

1 2 11 s’agit, parait-il, du canon 29 de Chalcddoine, citd par Blastarüs dans le meme ch. E, 28 
mais ä propos d'un autre sujei, quelque peu apparentd: "On ou 5eT djrioxo7rov eIi; irpsaßurdpou 
xandvai ßa0p6v. Theophile repete aussi le renvoi errone de Blastards il Denys d’Alexandrie [supra, 
n. 150).

153 Sur celte collection voir, en demier lieu, Mgr Pavlos MENEVISSOGLOU, 'H kovoviki) 

ouXXoyi) riqöiiXiov, XapioTEiov Eepaipelp Tixt?, Thessalonique 1984, 147-166. Cf. idem, 'H 
EioqYnnKfi gK06<nq roö Aiüpo0dou BooXpopö jrepl roö nqSaAiou, 'E7nonipoviKi) flapouaia 
'Eorlaq 0eoA6yu)v XdAxqc 2 (1991) 343-366; Mi) ijnor|pav0eiaai irpooOqxat roO lepopovdxou 
0Eo6iüpnrou tv ünSaXicp, Kldronomia 21 (1989) 195-206. - Les renvois sont faits ici d’aprds l'dd. 
Athhnes 1970.

'5'1 Pddalion, 179-182.



38

mon et Blastares. Leur conclusion est aussi la sienne: la seule raison acceptable de 
demissionner c’est la conscience d’un delit connu ou secret qui rend l’eveque in- 
digne du sacerdoce; alors ä la demission on doit toujours joindre une renonciation 
au sacerdoce (Kai ötä vä ovpnspävw tö näv rrjg vmaqpEiwoEwc; ravrqc 
Kafj/jia äAAq air'ux öev elvai ovte Adyerai evAoyoc; eIq tö vä irapatTqaq ö 
äpxiepsvQ tt]v inapylav tov, stjw pövov avrq, ävioioc öqAaÖq irdoq eIq 
dyKAqpara dpmöiCovra rqv äpxtspwovvqv, q Kpvjrrä Kai ävEßtjAsyKra Kai 
pövw t& TTvEvpaTLKtl) rrarpi d&poAoyqddvTa, q cpavspä pdv övra, öiä ravra öd 
öev KaOaipEOq am rqv avvoöov töte yäp dAeyxöpsvoc; 6 äpxispEVQ vnn Tqc; 
o'ikeUxq (TvvEiörjoEiüC svAöycoc Övvarat vä irapanqoq Kai rqv äpxiEpwavvqv dv 
TavT&, Kai ovösic; övvaTat KwAvaai avTÖv ö tolovtoq öd Kai povayö; ysvdodai 
ov KwAvETai). II y revient dans ses commentaires sur les canons 3 de saint Cyrille 
(on doit toujours ajouter explicitement dans la lettre de demission qu’on ddmis- 
sionne pour ne pas avoir son indignite sur sa conscience: KpocJTiOdvTSc; äsi eIq tö 
Tqc; rrapaiTquEuig twv ypäppa öti iinö rrjc; avvEiöqoswc; twv dAyxöpsvoi ötä rqv 
äva&ÖTqrä twv jrapaiTovv)155 156 et 2 de Sainte-Sophie , et occasionnellement dans 
d’autres commentaires (il y a partout des renvois mutuels)157 . Dans le formulaire 

de lettres ecclesiastiques qui est place ä la fin du livre figure un modele de lettre de 
demission (tvttoq KavoviKtjg jrapaiTijoEwi'); il s’agit naturellement d’une „double“ 
renonciation explicite, au siege et ä la dignite episcopale, (ÖKßäAAw dpavTÖv tov 
äpxiEpariKov äfribparot;, öttwq ötä tovtov töv Oelov dmanüawpat eAeov ... 
Tovtov xßpiv Kayw virö tov olkelov ovveiöötoq öAeyyßpEvoc, Kai KaraKpivöpevoc; 
ötä Tqv dpqv ävaßtorqra ... ötä Tqc; napovaqc; pov rrapatTqcjEwc; napaiTovpai 
dv TavTw Kai Tqv qvirsp ’dAaxov dnapxiav pov ravrqv, avv avrfj öd Kai rqv Tqc; 
äpxispwavvqc; äßtav, Kai avrö tö rqc; dmoKonqQ övopa); en plus de la reference 
generale ä son „indignite“ l’eveque devrait meme mentionner expressement que les 
delits dont il se declare coupable sont de ceux qui entraTnent la peine de deposition: 
’ Ekel ö’ dyw, o'Cpoi! 6 Tajreivöi; ... ävatywq tov tolovtov TrsmAiTEvpat 
djrayydApccToc;, Kai avvoiÖa dpavTw dyKAqpaai tiol Aädpa TfEpiKEawv, wv äv

155 Ibid., 690-691 etn.2.
156 Ibid., 364 et 364-366 n. I.
157 Cf. le commentaire sur le canon 16 du Premier-Second, oü la possibilitc, envisagde positive-

ment par le canon, qu’un dveque „de son propre grd se ddmette de son dvechd" (el pf| auroi; £kü)v ti’iv 
4tnaKonf|v iraparrnaETai) [supra, n. 91], est interprdtde toujours dans le rnüme esprit; la seule raison 
acceptable de ddmissionncr serait la conscience d'unc indignitd sacerdotale, due ä un ddlit canonique 
secret - de Sorte que la ddmission, en soi, entraine incvitablement la peine de ddposition, donc la perte 
du sacerdoce: p6vov Sv OeXqpa-nKÜx; 6 d7rioK07roi; trapainjori Tijv diqaxoirqv -rou (5tä rtva
KtoXunxijv Kpuirrfiv S(poppf|v öqXaöfj, 7repl oö öpa rf|v dirtaroXi’iv Tfjq T' £uv65ou) ... “Opa 8d ört 

6 iraptbv Kavcov elmov Svurdpio ,,df;ü) povov av 0eXqpanxiöi; traparnjoTi 6 dTrtoKOTroi; njv 
dmaK07rqv rou", rrapaKSTU), tboäv vS dtn5iop0u)vp roöro, Ki\e\ öti 5iä dy^npara TrpdtrEi vS 
dKßSXXExai ö dtriaKO-iroq Sirö njv iTrapxtav rou, xal öxt SirXüii; pd 0f.XripaTiKijv jrapatrqcnv 8tö 
|ia0upiav rj Kal Strpaypocnjvnv rou, sipij 5id nva, ibq E’(7ropEv, KpUTrrfjv Kal KtoXuTiKijv äipoppijv 
(ibid., 359-360). A ce propos, le long commentaire du Pedalion sur la Lettre d’fiphdse [supra, n. 154] 

se termine par un renvoi suppldmentaire aux commentaires sur les canons 9 de Nicde I et 26 du concile 
in Trullo.



39

sAqAeypävwv re Kai irecpivpapeviov, irävrwg Kadalpeoiv äv viriarqv öiKaiav Kai 
swopov ...,58.

C’6tait trop tard pour envisager vraiment un retour ä l’esprit des canonistes 
„classiques“ du Xlle siecle, devant ce XIXe siecle naissant. Mais ce n’est pas ex- 
actement une question qui ait ä voir avec l’esprit de l’epoque. Une pratique de 
demissions plus ou moins „Iibres“ avait ddjä prevalu depuis des siücles.

On sait que le Nomocanon de Manuel Malaxos est le manuel de droit cano- 
nique par excellence de la periode ottomane. Redigd par son auteur en deux versi- 
ons, l’une en grec savant (1561), l’autre en grec vulgaire (1562/1563), il a eu, dans 
cette seconde Version, une diffusion vraiment exceptionnelle. Cette derniere nous a 
ete transmise par quelque millier de manuscrits, en des dizaines ou des centaines de 
redactions differantes qui ont decourag6 toute tentative d’edition critique. Le ma­
nuel de Malaxos a eu aussi une diffusion considerable dans d’autres pays orthodo­
xes, dans des versions en langue locale, dont l'Intreptarea Legii roumaine 
(1652)'59.

Blastares est l’une des sources principales de Malaxos, qui ordinairement suit 
assez fidelement ses opinions. Or, au sujet de la demission episcopale Malaxos 
ignore complbtement les constructions de Blastares et des autres canonistes byzan- 
tins. Pour lui il y a tout simplement deux formes differentes de demission, l’une 
comprenant aussi la renonciation ä la dignite episcopale, l’autre sous reserve de la 
dignite; dans ce dernier cas on peut meme employer l’eveque ddmissionnaire en 
tant qu’administrateur d’un autre diocese vacant, ou meine le nommer regulifere- 
ment öveque d’un autre diocbse: FlapaiTqaig Adyerai öirov äqirjvei 6 äpxiepevg 
Kai röv dpövov Kai rqv ap-/i£p<j>ovvqv avrov. Aäyerai Kai Kapairpaig öirov 
äq>qvEL pövov töv dpövov Kai eyfit rqv äpxispwovvq, Kai dlöerai irpög avrov 
srspog dpövov d&pxLKÖg, i] Kai yiverai yvqmog üpxtepevg dg avrov'60. Dans * 159 160

,5“ Ibid., 762.
159 Sur le Nomocanon de Malaxos: K.E. ZACHARIÄ VON LINGENTHAL, Die Handbücher des 

geistlichen Rechts aus den Zeiten des untergehenden byzantinischen Reiches und der türkischen 
Herrschaft. I. Der Nornokanon des Manuel Malaxus, in: Kleine Schriften zur römischen und byzanti­
nischen Rcchtsgeschichte, I, Leipzig 1973, 15-37; C. DYOBOUNIÖTES, 'O Nopoxiviuv roü 
Mavouf|X MaXa^oO, Athenes 1916, 60-61. Le texte de la version savante reste inddit ä l’exception de 
quelques extraits; publication prdliminaire: A. SIPHÖNIOU-KARAPA - M. TOURTOGLOU - 
S.TROIANOS, in: 'Errsrnpic roü Kdvrpou ’EpeuvpC mq 'IoTOpiac roü 'EXXqvixoO Aixaiou 16- 
17 (1969-1970) 1-39; mais on est ddjä en possession de manuscrits autographes de l’auteur. ßditions 
(non critiques) de la version en grec vulgaire: V. GRECU-G. CRONT, in: lndreptarea Legii [= 
Adunarea Izvoarelor Vcchiului Drept Romtnesc Scris 7], Bucarest 1962, 635-929; D.S. GHINES - N. 
PANTAZOPOULOS, Nöpoq (Epeleris du ddpartement de Droit de l’Universitd de Thessalonique), 1 
(1982), Thessalonique 1985; L. SGOUTAS, in: Thdmis 7 (1856) 165-246 (ddition partielle).

160 Ed. GHINfeS-PANTAZOPOULOS, 104 (ch. 62) = indreptarea Legii, 685 (ch. 31); cf. dans 
l’Indreptarea Legii roumaine: ibid., 88-89 (gl. 31).



40

I’une des versions dditdes, suit, en tant qu’exemple historique, le recit de la demis- 
sion d’Eustathe de Pamphylie (lettre du concile d’Ephese); on reproduit l’opinion 
des canonistes qu’il s’agit d’une mesure d’economie: Tovto öe ovk eyevero mra 
vöpovg fi avyxo>Piai<;, ctXXa olKovopia Kai eXeof6'. Mais dans l’autre Version 

dditöe l’exemple donn6 est celui de Martyrius d’Antioche, ä savoir d’une ddmission 
sous rdserve explicite, comme nous avons vu, du sacerdoce et de la dignite 6pisco- 
pale: töv liwiroraKTov KXfjpov Kai töv äaeßfj Xaöv, ef avrov kü/jvoi irapa’iTqaiv, 
tö öe äfioipa rfjg iepwovvqt; pov tpvXiirTu) mdapö Kai äpöXvvTo wq 5e EKape 
Trapairqaiv roß Qpövov, oiiyi TnC äpxl£pe>avvqgu‘2.

II y avait ddjä un stecle - trois stecles et demi avant la publication du Pedalion 
- qu’une nouvelle rdalite, the New Pattern 63, s’ötait dtablie sur une vaste partie de 

l’figlise d’Orient, celle qui s’dtait trouv6e sous la domination Ottomane: le patriar- 
cat constantinopolitain avait assum6 le röle de pouvoir supranational ä la fois reli- 
gieux et civil pour tous les orthodoxes de l’Empire ottoman - ce qui entratna aussi 
une satellisation de facto des autres anciens patriarcats orientaux qui se sont trou- 
vds, tous, sous le meme occupant. Une des consequences les moins apparentes, 
mais trös caractdristiques, de cette transformation, c’est une Sorte de fonctionnari- 
sation indvitable des structures ecclesiales, aux dtSpens de certains elements 
d’ecctesiologie „classique“. Que la „Grande figlise“ süt, dans les circonstances, 

sauvegarder l’essentiel de la structure ecclesiologique, le fonctionnement continu 
de son Systeme hterarchique et synodal et l’application ininterrompue des principes 
fondamentaux du droit canonique, avec les adaptations ndcessaires dans le detail, 
c’est ddjä un miracle - bien qu’on puisse se demender si la Situation a 6te vraiment 
plus conforme ä l’ecctesiologie thöorique ou dogmatique, pour d’autres raisons, 
sous l’Empire byzantin (principe de Symphonie), ou pendant la pdriode „synodale“ 
de l’figlise russe, ou dans les figlises nationales officielles des Iitats orthodoxes 
modernes. Or, dans cette nouvelle röalite, les dveques, non seulement pasteurs de 
leur peuple et ministres du culte et du salut, mais aussi „hauts fonctionnaires“ dans 
un Systeme civil, administratif, financier et judiciaire, ont fait l’expörience d’une 
mobilite de toute Sorte, d’une amovibilite en termes d’administration, dans une 
dtendue qui dtait jusqu’alors comptetement inconnue ä l’figlise d’Orient. Sans 
aucun changement dans la doctrine, toutes les formes canoniques exterieures dtant 
sauvegard6es, le caractere du lien entre l’dveque et son diocöse s’est substantielle- 
ment transfornte, par une Evolution progressive qui a passe presque inaperque. 
Dans la doctrine il s’agissait toujours de ce lien theoriquement indissoluble, cree en 161 62 163

161 Ed. GHINES-PANTAZOPOULOS, 104 (ch. 62).
I62!ndreptarea Legii, 685 (ch. 31); Indreptarea Legii roumaine: ibid., 89 (gl. 31).
163 J’emprunte celte expression äl Sir Steven RUNCIMAN, The Great Church in Captivity, Cam­

bridge 1968, 165 s.



41

principe ä vie par une sorte de „mariage“ mystique164 et soumis seulement ä certai- 

nes eventualites plus ou moins exceptionnelles pour le meilleur Service des ämes. 
Mais dans la realite quotidienne et dans la conscience generale ce lien 6tait de mo­
ins en moins regarde vraiment comme une notion d’ordre ecclesiologique et sofe- 
riologique; il dtait plutöt devenu pratiquement analogue au lien d’ordre juridiction- 
nel entre le fonctionnaire administratif et la circonscription de son ressort ou son 
domaine de competence. Alors l’eveque dtait ordinairement soumis aux necessites 
de la vie administrative courante: transferts ou deplacements, detachements, pro- 
motions, disponibilites, ddmissions ... Les raisons en pourraient etre d’ordre pure- 
ment ecclesiastique ou disciplinaire, mais aussi d’ordre proprement administratif, 
personnel, economique, politique; evidemment l’influence de l’element seculier 
etait tres forte, qu’il s’agtt des interventions officielles des gouvernements (du gou- 
vernement ottoman par excellence, mais le patriarcat constantinopolitain disposait 
aussi de provinces ecclesiastiques qui relevaient d’autres Iitats: Venise), ou bien de 
la politique religieuse ou temporelle exercee par les representants ou les agents des 
puissances europeennes, ou des exigences des autorites civiles locales, indigenes ou 
dtrangeres, et, tres souvent, de personnages influents de l’entourage patriarcal.

L’emploi de ces procedes administratifs devenu courant a conduit, comme 
nous venons de dire, ä une transformation graduelle de certaines donnees ecclesio- 
■ogiques.

Un exemple important en est celui des transferts episcopaux. On sait bien que 
les transferts ne sont canoniquement permis que par exception. Dans la pratique 
byzantine cette regle est en principe observee: il y a eu toujours des transferts, mais 
Hs sont vraiment exceptionnels, meme lorsqu’il s’agit du siege patriarcal165 . Une 

petite statistique effectuee par M. Gedeon montre que, entre 132 patriarches de 
Constantinople dans un milfenaire, du premier concile oecumdnique ä la prise de 
Constantinople, seulement 18 etaient dejä eveques avant leur election patriarcale166; 

on sait que c’dtait aussi l’ancienne pratique de l’Eglise de Rome: jusqu’it la fin du 
IXe siede aucun eveque ne fut elu au siege romain (c’est precisement Tun des 
principaux chefs d’accusation lors du celebre „proces“ sacrilege imposd au cadavre

164 J. GAUDEMET, Le symbolisme du mariage cnUe l’fiväquc et son Eglise et ses consequences 
juridiques, Kanon 7 (1985) 110-123.

163 Voir le traitfi byzantin Llepl fjETadiaeiov: edition et commentaire J. DARROUZES, Le iraite 
des transferts, REB 42 (1984) 147-214; cf. RHALLES-POTLES, V, 391-394 = PG 119, 904-909. Le 
vieil article ad hoc du P. V. GRUMEL, Le flepl ji£Ta0^O£o)v et le patriarche de Constantinople 
DosithiJe, (R)EB 1 (1943) 239-249 qui rattache ce traitd ä Theodore Baisamon n'est plus valable aprös 
les travaux du P. DARROUZfeS. - Pour ce qui est de la pratique occidentale, voir, en dcrnicr lieu, S. 
SCHOLZ, Transmigration und Translation: Studium zum Bistumswcchsel der Bischöfe von der 
Spätantike bis zum Hohen Mittelalter, Cologne 1992 (compte rendu par J. GAUDEMET, in: ZSRG 
kan.Abt. 112 [1995] 417-421).

166 M. GIDEON, naTpiapxiKol flivaKEg, Constantinople 1890, 21-25; dans la dcuxiäme edi- 
l>on posthume de cet ouvrage, qui vient de paraitrc (Athbnes 1996, 21-23), ce nombreest dleve ä 21.



42

exhume du pape Formose: cum Portuensis esses episcopus, cur ambitionis spiritu 
Romanam universalem usurpasti sedem). La pratique byzantine se poursuivit pen- 
dant les trente premieres annees apres la prise de Constantinople (six patriarches; 
seul le patriarche Marc Xylokarabes [1466-1467] etait ddjä eveque, metropolite 
d’Andrinople)167; depuis 1486 (patriarche Ndphon II, jusqu’alors mdtropolite de 
Thessalonique) tous les patriarches de Constantinople ont dt6 ddjä dveques lors de 
Ieur election; et cela finit par s’etablir, aux temps modernes, comrae regle normati­
ve de droit dcrit168. Les transferts episcopaux proprement dits sont aussi devenus 

pratiquement libres; on a seulement essaye d’en eviter la repetition, ä savoir les 
deux transferts successifs d’un eveque d’un siege ä un autre, ce qui constituerait le 
delit canonique byzantin de trisepiscopat; mais meme ici on a invente certains trucs 
pour tourner la loi169. L’expansion jusqu’ä Tabus de la pratique des transferts epis­

copaux a finalement conduit ä l’extinction de la notion meme du trisdpiscopat, qui 
daterait du patriarcat de Ndophyte VII (1789-1794, 1798-1801)170. Cela vaut ä plus 

forte raison pour le siege patriarcal: en effet, les patriarches, dans la pratique mo­

167 Cependanl la consience dtablie quant ä la pratique considdrde corarae , jdgulidre" a fait meme
de Marc Xyrokarabds un patriarche diu du rang des pretres: M&pKoe icpopovaxoc; ö HuAovcapößnc. 
Toöroq ipntpiaBeli; iraTpiöpxnC Kal Aaßibv tü jir|v6paTa, rö ptKpöv Kal tö )itya, 7rarpiöpxnv töv 
dXE-iporövriaav (Patriarchica Constantinopoleos Historia: dd. M. CRUSRIS, Turcograecia, BSle 1584, 
124 = Bonn, 101). Information erronde souvent rdpetde meine aujourd’hui (voir, par exemple, 
GleDieON [supra, n. 166], 24, 481-482; 222, 362); c’dtait pourtant GtiDEON lui-meme qui avait 
publid l'acte d'dlection de Marc ä la mdtropole d'Andrinople, considdrd comme le plus ancien docu- 
ment du patriarcat „aprds Byzance“ qui nous soit parvenu (in: D. KAMBOUROGLOU, Mvnpeia 
laropiaq tüv 'AOnvattüv , 11, Athdnes 1890, 358-360); cas ajoutd aussi dans le „traitd des transferts" 
byzantin [supra, n. 165]: dd. DARROUZES, 188 § 73; commentaire, 214. - A propos du pontificat de 
Marc (ddposd, puis rdhabilitd et nommd ä l’administration de l’archcvgchd autocdphale d'Achrida) voir 
surtout: A. PAPADOPOULOS-KERAMEUS, ' iEpoaoAupmKii BißAio8r|An, IV, Sainl-Pdtersbourg 
1899, 133.55; id., Mäpxoc HuAoKapäßnC, 7raTpid(pxn<; oIkoupevikö? Kal eIto rrpoeopoc ’ Axptöüv, 
VVr 10 (1903) 413-415; L. PETIT, Ddposition du patriarche Marc Xylocaravi, Revue de l'Orient 
Chrdtien 8 (1903) 144-149; H. GELZER, Der Patriarchat von Achrida, Leipzig 1902, 23-24.34; en 
demier lieu: M. PAlZfe-APOSTOLOPOULOU, ’AvE7rtonpa rirrö rd irarpiapxeio
KiüVOTavnvouTTÖAetüc, Athdnes 1988, passim (index, 113).

168 Par les „TevikoI Kavoviopot" en vigueur sous l’Empire ottoman depuis 1860: GEDßON, 24- 
25, 722-23; B. STAVRIDfeS, Ol olKoupevixol iraTptöpxctt 1860-oqpEpov, 1, Thessalonique 1977, 38- 
42, 92-94.

169 Etüde de base: V. LAURENT, Le trisdpiscopat du patriarche Matthieu 1“, REB 30 (1972) 5- 
166. A compldter maintcnant, pour la pdriode post-byzantine, par: C.G. PITSAKIS, A propos du 
trisdpiscopat: Nouveaux exemples d’un ddlit canonique byzantin et survivances post-byzantines, com- 
munication prdsentde au XVIIF Congrds International des Etudes Byzantines (en cours de publication; 
rdsumd dans: Rdsumds des Communications, Moscou 1991, 902-903); IDEM, Canonica byzantino- 
serbica minora, I. Le trisdpiscopat: une „perversion" Serbe?, Byzantium and Serbia in the 14th Century, 
Athdnes 1996, 267-281.

170 SERGE MAKRAIOS, dans C. SATHAS, MeoauoviKi'i BtßAio0f|Kn, III, Venise 1872, 380: 
’Errl toütou ouv f)p^a(v)TO ... Kal tö dirl xptolv perairnSäv Kal biaßatveiv dtrapxiaiq irapö roüc 
lepoüc Kavövat;, r]6n irpöxstpov Ka't öviyKAqrov; M. GEDEON, narptapxtKol flivaKEc;, 671-672, 
2575.



43

derne et contemporaine, etaient ordinairement elus parmi les mbtropolites puissants 
qui, normalement, pour arriver ä ce poste auraient dejä occupd au moins un siege 
encore.

II en va de meme pour les ordinations dites „absolues“. Elles sont toujours re- 
gardees comme canoniquement interdites. Cependant dbs le debut du XVIIe siede 
on commence ä instituer des eveques titulaires: l’election de Matthieu de Myra, en 
1605, est generalement consideree comme la premiere nomination d’un eveque 
titulaire par le patriarcat de Constandnople. La nouvelle institution, beaucoup criti- 
quee, de temps en temps abolie et retablie, a finalement survdcu et s’est rbpan- 
due171. En 1628 le patriarche Cyrille Ier Lucar a essaye meme de procdder, en fa- 

veur de son ami personnel Nicodeme Metaxas, ä une sorte d’election archiepisopa- 
le cum iure successionis - c’est un exemple isole qui ne s’est jamais repete, et cette 
notion est restee completement inconnue du droit canonique orthodoxe; mais cette 
election a abouti ä ce qui paratt etre la premiere ordination d’un archeveque titulai­
re dans le patriarcat oecumenique172.

Or, dans cet dtat des choses, la demission episcopale, volontaire ou forcee, 
parfois meme feinte, est devenue un instrument de premier ordre de ce processus de 
fonctionnarisation. Dbmissions pour des raisons personnelles ou politiques, demis­
sions ä cause de difficultes economiques du diocese qui se confondent avec celles 
de 1’eveque - ce qui dans les structures financieres de l’epoque n’dtait que tres 
frequent, l’eveque etant ä la fois percepteur des dettes et des impöts de son diocese 
et individuellement responsable pour le paiement -, demissions d’ordre diciplinaire 
ou moral, demissions pour eviter une enquete ou une condamnation, ddmissions 
dictees ou meme ddmissions de circonstance voire de speculation - dans l’attente de 
..meilleurs jours“, d’un changement dans la hierarchie, d’une nouvelle nomination ä 
un sibge plus important, un siege qui est maintenant regarde plutöt comme un 
..poste“ Car souvent les demissions de cette sorte, sans jamais le dire, ne se croyai- 
ent pas definitives, ce que la pratique a plusieurs fois confirme. Evidemment il y 
avait toujours aussi des demissions dont les motifs etaient de ceux qui sont genera­
lement regardes comme valables: mauvaise sante, äge. En tout cas, dans cet esprit 
de fonctionnarisation, les demissions de toute sorte sont ordinairement considerees 
par l’autorite eccldsiastique comme „canoniques“ et acceptees. Quant ä la forme, 
nous venons de voir qu’un siede dejä aprös la prise de Constantinople, l’une et

171 M. G£d60N, Kavoviral Aiotö^eic, I, Constantinople 1888, 42-43; II, Constantinople 
1889, 345-358. IDEM, narpiap'/iKoi nivaxec, 544, 2420.

172 Sur la personne de Nicodfeme et les avcntures de sa carriere Episcopale voir: E. LAYTON, 
Nikodemos Metaxas, the First Greek Printer in the Eastem World, Harvard Library Bulletin 15.2 
0967) 140-168; M. GßDßON, NiKÖSnpoc Mexa^äc, KccpaXXnviac f] NsarröXeMg, EkklfesiastikE 
AlEtheia, 19 (1899) 517-519; A. KARATHANASfeS, "Eva övEköoto KyYpa(po xoö KupiXXou 
AouKapp yiA töv NiköBhmo Mexa^ö, Kephulliniaka Chronika 2 (1977) 78-82; A. KRABARE,
AyveXou MrrEvt^Xou, BvEkBoxo Eykümio oxöv NiKÖBnpo Mexagä, ibid., 291-318.



44

l’autre pratique sont bien attestees et regardees, toutes les deux, comme acceptable, 
ä savoir soit la renonciation au siege et ä la dignitö episcopale, soit la renonciation 
au seul siege avec maintien du sacerdoce et de la dignitö. Dans le nouvel etat des 
choses c’etait, d’ailleurs, plus que facile, assez courant aussi, de retablir dans 
l’6piscopat, au moment opportun, un eveque qui en 6lait prive pour l’une ou l’autre 
raison. En tout cas, la pratique de la „double“ demission s’est peu ä peu eteinte en 
faveur de la pratique, beaucoup plus normale, au moins selon nos gouts modernes, 
du maintien de la dignite episcopale.

Un choix au hasard d’un petit nombre de demissions episcopales de I’epoque 
pourrait illustrer la nouvelle realite; eiles sont prises, entre mille, dans cette mine 
d’actes ecclesiastiques de contenu juridique qu’est la celebre Nomike Synagoge du 
patriarche Dosithee de J6rusalem (1680). En 1599 le metropolite d’Argos-et- 
Nauplie Parthdnios donne demission, parce qu'il n’est pas en position de faire face 
aux dettes de son diocöse; s’il essaie de revoquer sa demission, qu’il soit considere 
comme dechu du sacerdoce [acte 369J173. En 1603 le metropolite de Mytilene 

Paisios donne sa demission pour raison de sante; que son successeur paie les enga- 
gements economiques du diocbse vis-ä-vis du patriarcat... [acte 392]'74. En 1623 
un metropolite de Medee, sur la mer d’Azov, demissionne „car les pillages des 
cosaques nous ont reduits ä la misere“; il maintient explicitement la dignite episco­
pale [acte 395]175 *. En 1604 le metroplite de Rhodes Jeremie demissionne apres des 

griefs formules contre lui; il les rejette comme injustes et calomnieux, mais il donne 
sa demission pour ne pas scandaliser le peuple de son diocbse [acte 401]175. En 

1606 le metropolite de Didymoteichon Joasaph renonce ä son siege, mais non pas ä 
la dignite episcopale; son successeur devra payer les dettes du dioc&se envers des 
particuliers. Son successeur Daniel demissionne peut-etre aussi, la meme annee et 
pour la meme raison, en maintenant aussi sa dignite episcopale [actes 422 et 
424]l77 * *.

En 1606 l’archeveque de Santorin Joachim demissionne parce qu’il ne peut 
pas payer ses dettes envers le patriarcat [acte 425]’78. En 1607 le metropolite Chri- 

stophore de Mesembria demissionne „ä cause de son äge et des circonstances an­
ormales de ces temps“; il se retirera ä la vie monastique, mais il maintiendra la 
dignite episcopale [acte 432]m. En 1607 le metropolite de Thessalonique Sophro- 

ne donne sa demission, ä cause des „scandales“ et des conflits interieurs dans son

173 D.G. APOSTOLOPOULOS-P.D. MICHALARfcS, 'H Nomiki) Luvcr/toy) toö Aom06ou: 

(jia TrriYi'l xcrt £va T£it|jil|pio, I, Athines 1987, 225: auTOKaOaipE-roq.
1,4 Ibid., 231.
175 Ibid., 232: 6iä n)v XeriXÖTiioiv tüv KaCÖKtov ÄvF-v6pE0a 7r£vriT6<;.
I7fi Ibid., 233.
177 Ibid., 240.
I7K Ibid., 240-241.
175 Ibid., 242-243: 6i& YPPa? xal äviopaXiav Kaipoö.



45

metropole; il maintien la dignit£ episcopale [acte 435],8°. En 1619 l’eveque 
d’Andros Benjamin demissionne parce qu’il ne peut pas payer ses dettes ä des 
particuliers; son successeur devra le faire [acte 451 ]* 181. En 1623 un metropolite de 
Sozopolis demissionne, sans renoncer ä la dignite episcopale, „car notre ville a et6 
completement desertee“ [acte 391] ...’82.

Les eveques demissionnaires se retiraient souvent, mais non necessairement, 
dans la vie monastique. Cela n’etait pas cense constituer un prejudice ä leur dignite 
episcopale: il n’etait plus question d’eveques qui prononceraient les voeux mona- 
stiques apres l’episcopat, qui en seraient donc dechus, en vertu du canon 2 de 
Sainte-Sophie; en effet, depuis de longs siecles, pratiquement tous les eveques 

proviennent des rangs des moines, de sorte que, meme si un candidat ä l’episcopat 
n’en provient pas, il est habituel de se faire entrer dans l’etat monacal avant son 
Ordination, ne serait-ce que pour la forme. Ils avaient donc, tous, dejä fait leurs 
voeux monastiques. L’habitude de la retraite des eveques demissionnaires dans la 
vie monastique etant tombee de nos jours en pleine desuetude, les moines de 
l’Athos, il y a une dizaine d’annees, ont vivement salue, comme la remise en valeur 
d’une saine tradition, le fait que le metropolite de Cos Ezechiel, dömissionnaire, 
anterieurement archeveque d’Australie, a voulu se retirer h la Sainte Montagne183.

Un phenomene d’importance particuliere, ä etudier ä part, c’est le changement 
frequent de patriarches (äMatjoiraTpiapxeicu), du soit aux interventions exterieures 
soit aux conflits internes entre des partis rivaux, une pratique ddplorable, qui se 
Continua jusqu’aux premieres decennies de notre siede. Le Cardinal Pitra, le grand 
pionnier de l’etude du droit canonique oriental, pour lequel cependant il n’a su 
jamais ressentir de Sympathie, s’indignait vivement de voir des actes patriarcaux de

18,1 Ibid., 243.
181 Ibid., 248.
182 Ibid., 231: dirEtSt’i ... rröXiq (|pcXv rravreXdie dpijpiOTat. Nous avons ddjh vu que souvent 

<Ies raisons d’üge et de sante sont donndes, ä cöt6 des vraies raisons pour sauver les apparences can- 
oniques; autres cas, pris aussi au hasard dans deux seuls folios de la Nomike Synagogb 
1APOSTOLOPOULOS-MICHAELARES, 309-311]: l’archeveque Dorotheos d’Egine ddtnissionne 
(1651) „pour des raisons d'äge et de santö, et aussi a cause des dettes de l'archevech6 et de la difficulte 
des circonstances“ (8t£t rö ... YÖPCtC xal rät; AoOeveioc Kal ro XP^OC xal rö AvibpaXov roü xaipoO) 
[acte 309]; c'est aussi le cas de l’archeveque Euthyme de Phanarion-et-Nfiochorion qui ddmissionne 
(1652) pour des raisons d’äge, mais „ä condition que son successeur prenne en Charge ses dettes": un 
successeur convenable est diu sept jours plus tard [actes 655, 656]. Parfois on ne mantionne que les 
raisons „canoniques“ d'äge et de santd: c’est le cas du metropolite Gabriel de Ganos-et-Chora (1651), ä 
qui un successeur est nomme quelques mois plus tard [actes 653, 654]; or, en 1657 ce Gabriel, le prdlat 
ddmissionnaire äg6 et malade, est toujours mdtropolite de son siüge de Ganos-et-Chöra et est diu patri- 
arche de Constantinople! (actes 747: APOSTOLOPOULOS-MICHACLÄRES, 338-339; 598: ibid., 
294], Dans tous les trois cas les prelats ddmissionnaires maintiennent explicitcment la dignitd episco­
pale.

183 Voir la correspondance officielle dans la rcvue hagiorite Prötaton 1 (1983) 67-68.



46

son epoque, dont le tomos reconnaissant l’autocdphalie de I’Eglise de Grece 
(1850), signös, ä cöte du patriarche de Constantinople en fonction, par ses cinq 
collegues, les anciens patriarches de ce meme siege qui se trouvaient dans la vie184. 
Dans l’histoire c’est le terme genöral pausis (iravoiq), destitution ou renvoi du 
patriarche, qui est ordinairement empioye, un terme non canonique et non juridi- 
que. Quant ä la forme, il parait que, jusqu’au milieu du XVIIe siede, dans la plu- 
part des cas on imposait au patriarche renvoye une peine formelle de deposition - 
toujours cette prdoccupation de certitude de droit - ce qui n’a jamais empech£ des 
patriarches deposes de recuperer leur siege pour une deuxieme, troisieme, qua- 
trieme ou cinquieme fois. Depuis le milieu du XVIIe sibcle cette pratique cruelle, 
que personne d’ailleurs ne prenait plus, parait-il, beaucoup au serieux, a ete plus ou 
moins abandonnee: des lors les patriarches renvoyes donnaient ordinairement leur 
demission „canonique“185, en maintenant naturellement leur dignite episcopale. On 

a meme dtabli un certain rituel de demission patriarcale: le patriarche demis- 
sionnant chante le parakletikos kanön dans Peglise patriarcale, devant l’icöne de la 
Vierge Pammakaristos, puis demande et accorde pardon ä tous les presents, et se 
retire186. Les patriarches demissionnaires etaient pratiquement relegubs dans la 

province - pour les memes raisons de „securite“ que nous avons dejä plusieurs fois 
rencontrees; cela n’a pris fin „institutionnellement“ qu’ä une date assez recente, 
lors du patriarcat de Constance Ier dit de Sinai (1830-1834)187: nous venons de voir 

qu’en 1850 cinq anciens patriarches se trouvaient ä Constantinople. Mais la prati­
que de la retraite dans la province ou au Mont Athos (patriarche Joachim III) s’est 
parfois renouvelde plus tard.

Cependant le grand patriarche Joachim III (mort en 1912) fut aussi le dernier 
patriarche ä revenir sur son siege aprbs une demission188. Les changements radi- 

caux qu’a subis le patriarcat de Constantinople apres les guerres balcaniques, la 
Premiere Guerre mondiale, la defaite grecque en Asie Mineure et la d6vastation des 
populations orthodoxes de la Turquie, le nouveau röle que le patriarcat a assume 
apr£s la perte de la plupart de ses provinces et de ses fideles, et surtout de toute 
autorite et de tout pouvoir seculiers, ont amene ä une Situation completement nou- 
velle, beaucoup moins brillante sans doute, mais aussi beaucoup plus „normale“ du 
point de vue de droit canonique, les „servitudes“, sinon les interventions, seculieres 
etant maintenant 61iminees. La derniere demission patriarcale de l’„ancien“ style, 
au tournant entre les deux realites d’avant- et d’apres-guerre, fut celle de Germain

184 Des canons et des collections canoniques de l'Eglise grecque, Paris 1858 - compte rendu de la 
collection RHALLßS-POTLfeS (Ix tomos de l'autocdphalie: RHALLÜS-POTLES, V, 177-165).

185 M. GEDfiON, narptapxiKol nivaxEC, 56-57,240-41.
186 Ibid.; STAVRIDßS [supra, n. 168], 49-50.
187 GßDßON, riaTpiapxiKol nivaKEg, 57, 24l.
188 Premier patriarcat: 1878-1884; second patriarcat: 1901-1912. GEDEON, narpiapxiKoi 

nivaxec, 706-709,626-628; STAVRIDßS, 208-284.



47

V (1913-1918); les deux „demissions“ suivantes, celles de Melece IV (1921-1923) 
et de Constantin VI (1924-1925), n’etaient que la conclusion canonique formelle 
d’un fait accompli: tous les deux se trouvaient dejä ä Petranger, dans Pimpossibilite 
politique de retourner jamais ä leur siege. La derniere demission patriarcale, celle 
de Maxime V (1946-1948), avait l’apparence d’une demission canoniquement 

reguliere: il y avait de vraie raison de sante, mais des influences et des interventions 
politiques n’y manquerent pas. II n’a pas seulement maintenu la dignite episcopale, 
comme tous ses predecesseurs demissionnes des temps modernes, mais il a aussi 
repu conventionnellement le titre d’une metropole, celui de „proedre“ d’Ephese, 
avec pleins droits d’un metropolite en fonction: il n’en a jamais fait, ou on ne lui a 
pas permis d’en faire, usage189.

Un point de detail oü l’on pretait, et l’on prete encore souvent, une certaine 
importance c’est que la lettre de demission patriarcale ou episcopale doit, en prin­
cipe, etre dejä signee par le demissionnaire en tant qu’„ancien“ patriarche ou ev- 
eque (7rpd>qv): le signataire ä la fois souligne le caractere definitif de l’acte, qu’il ne 
considere meme pas soumis ä une acceptation, et declare reconnaitre sa nouvelle 
Position. Nous avons dejä rencontre une sensibilite analogue des Byzantins ä 
Pemploi de la formule 6 xpq/jartoag dans les lettres de demission.

*

Deux mots, plutöt des considerations personnelies, sur les tendances 
d’aujourd’hui.

1. Une Sorte de „fonctionnarisation“ de Pepiscopat dont nous avons Signale 
certains aspects pendant la periode oü le patriarcat oecumenique avait assume le 
double röle d’autorite spirituelle et civile pour les orthodoxes de l’Empire ottoman 
- une fonctionnarisation qui sans doute a eu des analogues, pour d’autres raisons, 
Par exemple dans Plcglise russe pendant la periode „synodale“ - se poursuit au- 
jourd’hui dans une certaine mesure, sous une autre forme et pour des raisons com- 
pletement differentes. Les patriarcats et les eglises autocephales, dans les circon- 
stances et les necessitds actuelles, sociales, economiques, culturelles, nationales et 
internationales, dans les necessites aussi des contacts interorthodoxes et 
oecumeniques, ont inevitablement, et legitimement, developpe ou sont en train de 
developper des mecanismes de planification, d’administration et de gestion centra­

189 STAVRIDfeS, (571-604) 575; voir les actes ibid., 598-600. Cf., idem, ’E-maKomKi’i loropia 
roO OiKoupeviKoü narpiapxelou, Thessalonique 1996, (67-)68. 11 s'agirail, en (out cas, surtout des 
fonctions synodales de mdtropolile, car autrement la metropole d’ ßphüse, depourvue de sa population 
chrdtienne, n’est plus un sidge effectif que de nom. - En revanche, dans un cas analogue dans l'figlisc 
de Grdce, dvoqud dans la suile de cet exposd, celui de 1'ancien archeveque d'Athdnes Mgr Jacques 
Vavanatsos, nommd aprds sa ddmission en 1962 „proddre" de son siege anlerieur d'Attique-et- 
Megaride avec pleins droits de mdtropolite rdsidentiel, ce prdlat exerpa effectivement l’administration 
du diocdse.



48

les, de petits ou grands „ministeres“, des Services et des offices, des entreprises 
aussi: „Bureaux“, „Comites synodaux ' ou „Maisons d’edition“. Une sorte de Curie 
est en train de se former dans les Eglises orthodoxes, et aussi, par consequent, une 
sorte d ’dpiscopat curial - ce qui dans la pratique canonique classique de la pdriode 
byzantine dtait l’objet de l’activite des diacres de la „Grande Iiglise“: c’dtait le 
diacie-chartophylax qui dtait le chef des Services, pratiquement le chef de toute la 
machine „bureaucratique“ du patriarcat. Ce nouveau episcopat curial, comme son 
homologue romain, pourrait comprendre des eveques titulaires, des eveques resi- 
dentiels ayant des liens plus ou moins nominaux avec leurs sieges, ou bien des 
eveques residentiels qui ont vraiment le gouvernement effectif de leurs diocdses 
parallelement ä leurs devoirs dans l’administration centrale. (Je ne parle pas ici 
seulement du patriarcat de Constantinople, oü ce phenomene a un caractere par- 
ticulier du ä des circonstances ecclesiologiques exceptionnelles.) Meme en matidre 
strictement pastorale, il y a toujours des groupes de fideles ou des domaines 
d’activitd qui ddpassent les limites de responsabilite des diocdses. On a, par exemp- 
le, imposd ä l’Eglise de Grdce, ä deux reprises, dans des conditions anormales, un 
dveque pour l’armee, l’dquivalent d’un vicaire castrensis; les canonistes ont tou­
jours insistd sur le fait que l’existence d’un dveque, qui exerce ses fonctions, pour 
une seule categorie professionnelle de fideles, dans des rdgions qui relevent 
d’autres eveques, est essentiellement contraire ä l’ecclesiologie orthodoxe et anti- 
canonique. De temps en temps des rumeurs courent qu’on presse de nouveau 
l’Eglise de Gr&ce d’accepter quelque chose de pareil. Saura-t-elle resister ddfiniti- 
vement? D’une fa9on ou d’une autre, le caractere territorial de la juridiction dpis- 
copale est aujourd’hui, d’une maniere encore latente, mis en cause, meme dans 
l’Eglise orthodoxe: le nombre augmentant des eveques titulaires, dans toutes les 
Eglises, en est un indice. Le diocese sera-t-il encore ä l’avenir la seule unite conce- 
vable de juridiction dpiscopale?

Dans cet etat des choses, il est inevitable que, dans la conscience ecclesiasti- 
que, certaines notions fondamentales d’eccldsiologie orthodoxe quant au caractdre 
de la Charge dpiscopale, qui ont joue un röle ddcisif dans la formation des theories 
concernant la demission dpiscopale, ne fonctionnent pas, ou ne fonctionnent plus de 
la meme maniere: Les ordinations „absolues“ sont-elles encore interdites? 
L’ordination d’dveques titulaires est-elle une ordination „absolue“? Les transferts 
episcopaux sont-ils des simples actes administratifs? Un eveque rdsidentiel pour- 
rait-il etre ddplace pour etre nommd responsable de la radiodiffusion de l’Eglise? 
C’est surtout la nature eccldsiologique du lien entre l’eveque et son diocese qui 
semble etre compromise: le gouvernement d’un diocese pourrait etre considere 
comme un „poste“ ecclesiastique, comme les „autres“. La ddmission dpiscopale ne 
serait donc que la ddmission d’un haut fonctionnaire, qui renonce ä ses fonctions 
pour prendre sa retraite. D’ailleurs c’est exactement en cela que consiste, par ex- 
emple, la ddmission d’un eveque titulaire: renoncer ä son poste de haut fonctionnai-



49

re dans Padministration ecclesiastique; il n’y a pas de siege ä renoncer, il n’y pas 
Heu de renoncer ä son titre, et naturellement il maintient la dignite episcopale. C’est 

prdcisdment la dimension ecclesiologique qui fait ddfaul.

2. Dans cet esprit de fonctionnarisation latente, un „droit“ ä la libre demission 
est, plus ou moins, reconnu de facto aujourd’hui. Il est vrai que la plupart des 
chartes des Eglises orthodoxes ne reconnaissent ce droit ä la demission que pour 
cause d’äge ou de sante190. Mais, au moins dans la pratique grecque contemporaine, 
toutes les demissions episcopales, assez frequentes d’ailleurs, sont generalement 
acceptees, telles quelles, comme „canoniques“, sans tenir compte de ces restricti- 
°ns. Pour ne pas parier de demissions obtenues sous pression politique ou pour 
cviter un scandale eventuel: au dernier siede dejä, lors de la cause celebre dite „des 
simoniaques“, il y a eu en Grece des demissions episcopales donnees et acceptees, 
pour dviter une condamnation qui paraissait autrement certaine. Il est comprehen- 
sible qu’on ait occasionnellement recours ä cette pratique, dans le patriarcat 

oecumdnique et dans l’Eglise de Grece, pour des raisons de clemence ou pour evi- 
ter un scandale. Il y a aussi la raison d’Etat. Dans la pratique recente il y a eu deux 
demissions d’archeveques d’Athenes qui n’invoquaient pas de raisons d’äge ou de 
santd. Elles avaient ete donnees apres une tres forte pression exercee par les gou- 
vernements d’alors: dans le premier cas, par un gouvernement democratique parle- 
mentaire (ce fait, bien connu de tous, etait explicitement atteste dans la lettre de 
demission: ttoAXt) Kai KaTaOXiiTTiKfj tj]q Kvßepvijowt; mdaeif dans le second, par 
une dictature militaire, la meme d’ailleurs qui, sous un autre avatar, avait promu 
l’archeveque. Il est vrai que dans ce dernier cas, une sorte de „deception“ ou plutöt 
de „fatigue“ psychologique a ete invoquee, pour la forme. D’une fafon ou d’une 
untre, ce meme regime militaire, sous ce meme archeveque, avait obtenu les 
demissions de plusieurs prelats indesirables, la plupart par la voie d’un chantage 
Pur et simple. Dans un milieu politique beaucoup plus normal, il y a eu rdcemment 
en Grdce une demission episcopale donnee comme un simple geste d’indignation, 
Pour des raisons morales et disciplinaires, contre une decision synodale au sujet du 
divorce: eile fut immediatement acceptee, malgre les protestations du prelat demis- 
sionnaire qui certainement ne s’y attendait pas - et qui a eu meme recours, naturel- 
Icment sans succes, au Conseil d’Etat! (1979). C’est, ä mon sens, un bon exemple 
de cet esprit de fonctionnarisation: l’analogue du haut fonctionnaire ou du ministre

Ml C’est, par exemple, en Grfece le cas de la Charte de I’figlise de Gröce (art. 34 § 2 ) et de la 
Charte de l’figlise semi-autonome de Crfctc, sous le patriarcat oecumdnique (art. 39 § 1): J. KONI- 
DAR£s-S. TROIANOS, ’EKKXnoiaonirfl vopoOsota, Athenes 1984, 52 (avec la jurisprudence, 55), 
736. Mais dans la Charte de l’figlise de Gröce est ajoutd: „et pour toute autre raison sdrieuse", h 
I appr&iation du Synode permanent: voir S. TROIANOS, Ilapaöoaeu; iKKXqaiaaTt«oö ötxaiou, 
AthÄnes-Komotene 21984, 290 et n. 30 avec la jurisprudence (textes: ibid., 296-298; c’est surtout le 
cas, dvoqud ci-apres, de la ddmission, en 1979, du m6tropolite de Trikka Mgr Etienne).



50

qui demissionne parce qu’il n’est pas d’accord avec une decision gouvernementale. 
Qu’il s’agisse de la demission elle-meme ou de son acceptation, le concept ec- 
cldsiologique est, parait-il, absent. Je n’y pretends ä aucune compötence, mais j’ai 
l’impression que cet aspect ecclesiologique feit aussi defeut, pour ce qui est de la 
ddmission patriarcale ou episcopale, meme dans les nouvelles codifications catho- 
liques, le CIC et le CCEO.

3. Le probleme d’un äge de retraite pour les eveques, dans les conditions et 
les exigences d’activite contemporaines, est aujourd’hui la question la plus critique 
dans la problematique de la demission öpiscopale. On sait bien que dans certaines 
Eglises orthodoxes on a essaye d’introduire un Systeme de retraite obligatoire, ä un 
certain äge. En Grece ce sysfeme, introduit par la legislation seculiere et accepte 
par l’Eglise dans le cadre special de rapports entre l’Eglise et l’Etat qui y a prevalu 
(et prdvaut partiellement encore), a 6t6 en vigueur dans les annees 60 et 70; son 
application, tres malchanceuse d’ailleurs, a coi'ncide avec les aventures de la vie 
politique grecque de cette periode. Vivement critique, ä juste titre, du point de vue 
canonique et lid ä de mauvais Souvenirs et experiences, ce systöme fut aboli sans 
regret. Parfois on y revient dans des discussions, mais il s’agit plutöt d’u'ne sorte de 
„menace“ sous-jacente191. Un Symptome par excellence de cette fonctionnarisation 

de l’episcopat qui devient de plus en plus commune en Occident et en Orient, la 
retraite obligatoire n’en repond pas moins ä un besoin qui est souvent evident. Si 
une mise ä la retraite automatique paralt contredire ä des notions fondamentales de 
droit canonique, en Occident aussi, pourrait-on travailler sur le modele du 
„compromis“ du canon 401 § 1 du CIC (ä la place de la retraite automatique, une 
„demission“ obligatoire ou quasi obligatoire)? L’introduction de ce meme 
„compromis“ dans le CCEO (canon 210 § 1) est dejä quelque chose d’assez au- 
dacieux pour un code oriental. Je eite Monsignor Pospishil: „In stipulating this 
obligatory resignation, contrary to all tradition ...“, et: „The reluctance of some

191 Une discussion de ce sujet, de caractdre plutöt joumalistique, s'est renouvelde, tout rd- 
cemment (par exemplc dans les pages de correspondance du quotidien athdnien Kathimerinr, meme des 
dvüques y ont pris part, quelquefois en faveur d’une mesure de retraite d’office). Les arguments des 
Partisans de la mesure se trouvaient evidemment dans le cadre du concept fonctionnariste: efficacitd 
etc. L'argumentation des adversaires fluctuait entre l'esprit spdculatif („L'dveque est le pdre de son 
dioedse; au perc invalide on procure des aides et des assistants, mais on ne peut pas le destituer de la 
qualitd meme de pdre“) et la poldmique („Oui, trüs bien! Mais que cette mesure s'applique aussi, pour 
la meme raison, aux deputes, aux ministres, aux premiers ministres et aux chefs d’fitat. Que Messieurs 
les politiciens donnent l’exemple!" - la mesure ötant gfiniSraleinent regardde commc une „menace“ 
d'intervention söculiere aux affaires de l’ßglise). Voir, en demier lieu, le bilan de la discussion, bilan 
favorable il la retraite, dans le numdro du 2 fövrier 1997, suivi, le 7 fövrier, par une lettre de Mgr Chry- 
sostome [KAKOUL1DES] d’ßdesse-et-Pella, l'un des rares Partisans de la retraite dans l'dpiscopat: les 
normes canoniques concemant la nomination des eveques ä vie, meme s'il en existe, seraient 
d'importance införieure vis-ä-vis de cclles qui iinposent ä l’eveque des devoirs pastoraux et adminis- 
tratifs trds concrets, devoirs qui prdsupposent indvitablement un bon 6tat physique.



51

Eastern bishops to submit their resignation, motivated by the Opposition of the most 
ancient tradition against obligatory retirement of bishops .. “192. A plus forte raison, 

aux goüts de l’Eglise orthodoxe, ce serait peut-etre une construction trop etrange ou 
troP „factice“ pour etre adoptee, meme si on laisse de cöte les problemes pratiques, 
par exemple les difficultes internes qui pourraient se produire chaque fois lors de la 
discussion (synodale!) de l’acceptation ou non de chaque „demission“ particulibre. 
Mais ce sont surtout de graves problemes quant au concept ecclesiologique et ca- 

nonique lui-meme. Franchir la distance entre un droit canonique „officiel“ qui, 
roeme si l’on ignore les exagerations de ses interpretes, parait, sinon interdire, en 
tout cas decourager fortement les demissions episcopales et un droit qui oblige, 
d’une maniere ou d’une autre, un eveque ä demissionner c’est dejä assez difficile.

II parait que pour l’instant la decision sera laissbe ä la discretion de I’eveque 
lui-meme, peut-etre, dans la pratique, apres une Sorte de pourparlers pour un arran- 

gement informel. Dans deux des metropoles du patriarcat oecumenique dans 
l’Europe occidentale il y a eu recemment des demissions de leurs metropolites 

ages, des personnages d’ailleurs qui jouissaient d’une grande estime: dans l’un et 
l’autre cas leurs eveques auxiliaires leur succederent (une sorte de ius successionis 

fait?); dans Tun et l’autre cas des arrangements analogues ä ceux des canons 402 
du CIC, 62 et 211 du CCEO ont ete convenus193. Dans notre sujet suivant nous 
allons rencontrer d’autres aspects de ce probleme.

Mais il y a d’ores et dejä dans le droit particulier d’une des Eglises orthodoxes 
une norme legislative qui est l’exemple le plus expres de cette convergence pour ce 
qui est de la demission episcopale. Dans la nouvelle charte (1988) du patriarcat 
russe, I’article VII.26 n’est pas seulement modelb sur le canon 401 §1 du CIC, il en 
est une replique; on n’a meme pas voulu modifier l’äge de 75 ans: ä cet äge 
I’eveque doit donner sa demission („presenter une requete de retraite“) au patriar- 
che; le saint-synode decide du temps oü „la requete sera satisfaite“194. Le patriarche 
lui-meme (comme le pape) est exempt de cette Obligation195.

192 V.J. POSPISHiL, Eastern Catholic Church Law, Brooklyn, NY, 1993, 169.
193 Ce sont les cas de Mgr Mdldtios de France, ä qui succdda son auxiliaire Mgr Jerdmie de 

Sasimes (1988), et de Mgr Chrysostome d’Autriche, ä qui succdda son auxiliaire Mgr Michel de 
Christopolis (1991).

194 Je eite d'apres la traduction grecque publide sous la direction de Mgr Panteleimon RODO- 
POULOS, 'O KaraoTanKÖi; x^PTn9 trepl rqq dioiKqoetüC rrje PtöotKfjq ’Op0o56£ou ' EKKXnoiai; 
(8 ’ Iouviou 1988), Thessalonique 1990, 69.

195 Cf. ibid., 55 (art. IV.l I). 11 en va de meme, je pense, pour les patriarches catholiques orien- 
tf>ux sous le CCEO. - La ddmission (volontaire) du patriarche russe, soumise ä l’approbation du saint- 
synode, est prdvue par Part. IV. 12 de la Charte (ibid.).



52

II. Le „Detrönement"

Meine pour ce qui est de la terminologie nous sommes ici un peu dans 
l’embarras. Le terme grec ekthronisis, „detrönement“, est parfois employö, mais le 
terne courant c’est ekptdsis, et l’öveque „dötröne“ est ekptötos; si traditionnelle- 
ment, et conventionnellement, on rend kathairesis, la destitution du sacerdoce, par 
„ddposition“, /'ekptdsis, destitution du siege sans prejudice du sacerdoce et de la 
dignitd episcopale, serait-elle une „ddpossession“, ekptötos = „depossdde“? Mgr 
l’archeveque Pierre L’Huillier m’informe que le mot „decheance“ serait le terme 
technique approprie. J’emploie toutefois cette calque, „detrönement“ (qu’il faut, 
toujours, considerer comme placde entre guillemets), qui me permet d’etre un peu 
en conformite ä la fois avec le titre anglais employe dans la thematique de nos 
travaux et Tun des termes grecs en usage196.

Or, nous nous trouvons encore une fois en dehors du droit canonique ecrit, ä 
savoir des normes du corpus „officiel“ des canons de l’Eglise orthodoxe. Mais ici 
c’est aussi ce Substrat historique qui nous fait defaut, cette longue pratique et cette 
tradition doctrinale, meme fluctuantes, que nous avons rencontrdes au sujet de la 
dömission. Qui plus est, ä canoniquement parier, existe-t-il meme une chose teile 
que le ddtrönement?

Les canonistes orthodoxes modernes ont formule des theories divergentes sur 
la genese de la peine de detrönement, theories qui naturellement ont aussi des im- 
plications respectives sur la question de sa canonicite. En effet, on a voulu voir les 
origines du ddtrönement dans la pausis de plusieurs patriarches (ou meme de sim­
ples dveques) pendant la periode Ottomane; on l’a regarde comme la consequence 
nöcessaire de la mise d’un dveque ä suspense, ou comme une modöration, Iegale- 
ment permise, de la peine de ddposition; on lui a meme nie la ldgitimite canonique, 
la possibilite meme d’etre. Naturellement le Pedalion, qui considere que la simple 
demission episcopale entraTne ndcessairement la deposition, ne connait pas le 
ddtrönement.

1. L’identification de la peine de detrönement avec la pausis de l’epoque Ot­

tomane a ete soutenue en dernier lieu par le canoniste grec contemporain P. Pana- 
giotakos, Evorripa tov ’ EkkApijuxotikov AikciLov Karä rqv ev ' EX Ad öl ioyvv

196 Distinclion complfetement diffdrcnte dans la terminologie canonique occidentale: „La deposi­
tion rctire au clerc ses fonctions, mais lui laisse son degre d'ordre et les droits qui y sont attachds, et en 
particulier le privildge du for ... La degradatio retirc au ddlinquant son degrd d’ordre et par consiSquent 
le prive du privildge du for ...“. La degradatio realis ou actualis comporte meme, dans la pratique 
mödidvale, „des rites marquant l'exclusion du clerc des ordres. C'est ainsi que ses vetements cldricaux 
lui sont enlevds et qu’on lui rase le cräne pour faire disparattre la tonsure“ (J, GAUDEMET, figlise et 
citd: Histoire du droit canonique, Paris 1994, 500). On sait que le terme degradatio avait survdcu 
meme dans Landen CIC (c. 2298 n. 12, c. 2305 etc.).



53

aiiTov, r'. Tb iroiviKÖv öikcuov rqg ’EKKÄpaiap, Athenes 1962, 313-314: H
Sktctwoiq äirö rov dpövov ... iv rfj EKKAqataanKfj npaKTiKfj... ävavr&oa iv rw 
°pw Tfjp TravoswQ ..." Tvwrjrq 8' £k rfjc; ioropim~ q ötno rüv ypövtov rfjp 
AAwaetoc öqpiovpyia rfjc; noivqc; rfj<; navoswt; Kai e^opiap mra rwv 

o’iKovpeviKwv irarpiapxüv ... "I97. Auteur prolifique mais confus, Panagiotakos a su 
ecrire, en meme temps et dans cinq seules lignes consecutives de son livre, que la 
peine de ddtrönement est ä la fois: „inconnue au legislateur canonique“ (äyvwarot;

rate öiar&^em rov kqvovikov vopoddrov), canoniquement bien fonoee sur la 
legislation du concile d’Ephese, oü „eile avait ete adoptee pour la premiäre fois“ 
(Avvarai psra ßamporprot; vä viroorqpixßfi Sri q Toiavrq iroivq rb rrpürov 
vloOeTEirai vko rqt; ev ’ Ecpeoio F' OiKovpeviKqQ EvvdÖov ...), „connue depuis le 
passe le plus lointain dans la pratique de 1’Eglise“ (iv rfj iKKAqoiaoTiKq 
npaKTiKfi cerro xpbvojv carwraTuiv äiravTÜoa) et „creee par le 16gislateur s^culier 
contemporain“ (etvai öqpiovpyqpa rov ovyxövov TroAireiaKov vopoOirov)\

Les deux idees principales de sa construction ne font que reproduire une 
thdorie avancee quelques decennies auparavant par Hamilcar Ali visatos, lors d’une 
querelle de canonistes ä ce propos, oü nous reviendrons; Panagiotakos eite 
d’ailleurs elogieusement la contribution de son predecesseur198: le fondement ca­

nonique du detrönement se trouverait dans la Lettre du concile d’Ephüse au sujet 
d’Eustathe de Pamphylie, ses origines directes dans la pratique de la pausis de 
l’epoque Ottomane, avec laquelle il doit etre identifie. Panagiotakos eite, dans une 
longue note, des exemples de cette pratique199 - on pourrait facilement les multi- 

plier.
Mais, comme nous avons dejä remarque, la pausis est une notion historique, 

non canonique - le simple fait historique qu’un patriarche (un eveque aussi) est 
dechu, evidemment par une decision de la haute autorite ecclesiastique (le synode), 
mais souvent ä la suite d’une intervention seculiere, ou seulement sous l’influence 
de considerations temporelles, La pausis n’etant pas en soi une notion canonique, 
pour etre accomplie et canoniquement valable eile devait toujours etre revetue de 
l’une des deux formes canoniques possibles: soit la deposition (kathairesis: ce fut 
la regle jusqu’au milieu du XVIIe siede) soit la demission (paraitesis: ce fut la 
r^gle depuis la deuxieme moitie du XVIIe siöcle). Le besoin de revetir de raisons 
canoniques une deposition souvent non-canonique, a oblige la chancellerie patriar- 
cale ä rediger ces formes d’aetes de deposition patriarcale ou episcopale, qui nous 
sont parvenus par centaines, oü l’on peut lire toujours les memes chefs d’accusation 
horribles, mais qui ne sont souvent que des lieux communs conventionnels: la cu- 

P'dite, la Simonie, les mariages prohibös, Tabus de pouvoir. Souvent les vraies

PANAGIOTAKOS, 314 n. 2.
198 Ibid., n. 1: eic iirmjxn AvriKpouoiv ...
m ibid., n. 2.



54

raisons sous-jacentes sont aussi mentionnees, ou aisement reconnaissables entre les 
lignes.

Le fait que dans ces cas on n’avait pas recours ä un simple „detronement“ du 
patriarche (ou de l’eveque) montre qu’une notion pareille n’existait meme pas. En 
revanche, nous avons de bons exemples oü l’on impose la deposition meme dans 
des cas oü on ne voudrait pas infliger une peine „capitale“ pareille, dans le seul 
propos de forcer l’üveque ä une simple demission formelle; aussitöt qu’il l’avait 
donnee, sa dignitü episcopale lui etait restituee. Aulrement, on n’avait pas, parait-il, 
la possibilitü de le „detröner“. En 1648 le metropolite Zacharie de Cesarde en Cap- 
padoce est düposü; l’annee prochaine il „donne sa demission“ afin que son sacer- 
doce et sa dignitü dpiscopale lui soient rendus [Nomike Synagogä, actes 295- 
297]2°ö Meme procüdure vingt ans plus tard ä propos de l’archeveque de Sinai 
Ananias, qui donne sa dümission aprüs avoir ete düpose200 201. On se demande meme 

que c’est qu’une „demission“ donnee apr&s la d6position; on penserait plutöt ä une 
requete de l’eveque depose pour obtenir la restitution de sa dignite episcopale. 
Mais les goüts canoniques ont, parait-il, changü ä cette epoque: dans la pratique 
byzantine la „certitude“ canonique ütait assuree par excellence par la deposition, de 
sorte qu’on insistait, comme nous avons vu, sur la düposition, meme aprüs, ou avec, 
la dümission; maintenant que l’usage abusif de la düposition avait discrüditü cette 
sanction ultime, la demission „volontaire“ etait, semble-t-il, regardee comme Ca­

non iquement plus süre].
Alivisatos et Panagiotakos ont donc tort d’identifier le detronement ä la pausis 

Ottomane. Mais on pourrait vraiment y dütecter quelques racines - au niveau des 
mentalitüs sinon sur le plan canonique. En effet, l’usage abusif de la peine de 
deposition, souvent pour des raisons qui, au su de tout le monde, relevaient seule- 
ment de la politique, ecclesiastique ou seculiüre, avait d^grade cette peine cano­
nique ultime dans la conscience generale, pour en faire quelque chose d’analogue ä 
une suspense ou une mise en disponibilit6 - dans l’attente de meilleurs jours. J’ai 
l’idde que personne ne croyait vraiment que tel pr61at „depose“ qui - tout le monde 
le connaissait - serait bientot rehabilitö, et meme promu, düs le prochain change­
ment dans les affaires du patriarcat, qui serait peut-etre, quelques mois plus tard, le 
nouveau patriarche oecumenique (ou de nouveau le patriarche oecumenique), etait 
dechu des ordres, prive du sacerdoce, reduit au rang des lai'cs, comme les docu- 
ments de düposition l’affirmaient. D’autre part la pratique abusive aussi des 
„dümissions“ nücessaires, imposees ou forcees, avait accoutume le peuple ä l’idee 
d’un eveque oblige par l’autoritd ecclüsiastique de quitter son siege, tout en gardant 
sa dignitü üpiscopale. Le cumul de ces deux notions, trüs distinctes du point de vue 
de droit canonique, pourrait bien produire dans la conscience generale ce concept

200 APOSTOLOPOULOS-MICHAfeLARfeS, 201-202.
201 Opposition: dPcembre 1670; dPmission: septembre 1671. M. GPDPON, narptapx'xal 

' EtpHMEplSec, AthPnes 1936, 121-122.



55

de l’6veque qui ait subi la perte de son siege, mais garde son sacerdoce et son ordre 
Rpiscopal, pratiquement celui de l’eveque „d6trön6“. Meine aujourd’hui la recher- 
che n’est pas certaine de la vraie forme canonique de retraite episcopale 
(ddmission, deposition, suspense, ou bien simple reconnaissance de facto d’une 
Situation reelle) de quelques personnages historiques: Joseph Georgirenes de Sa­
mos, le revolutionnaire Denys de Trikka dit le Philosophe, saint Macaire de Corin- 
'he et les dveques du Pöloponnese fugitifs apres l’insurrection dite „d’Orlov“, 
Ignace d’Hongrovalachie - c’est meme le cas de la pausis du patriarche Gregoire V 
juste avant son exdcution, dbs la proclamation de l’insurrection grecque de 1821.

2. Le pionnier par excellence de la systdmatisation du „droit ecclesiastique“ 
orthodoxe, Nikodim MilaS, ne connait pas de peine propre de „detrönement“ 6pis- 
c°pal; il la fait inclure dans ce qu’il appelle Die Ausschließung vom Amte für im- 
mer, q laoßioq navaiQ äirö tov ütubparoQ dont eile ne serait qu’un exemple202 203. 
Milag, tr£s influence dans sa systdmatisation par le droit canonique Occidental (il 
fait la distinction entre poenae medicinales ou censurae elpoenae vindicativae), ne 
oomprend pas ce que nous avons remarque ä d’autres reprises aussi, ä savoir que, 
au moins du point de vue oriental, ecclesiologique donc aussi canonique, la desti- 
tution d’un eveque de son siege est tout simplement autre chose que l’exclusion 
R’une Charge, d’une fonction ou d’un poste ecclesiastique. Nous reviendrons sur ce 
sujet.

Pour ce qui est du „detrönement" des eveques, Milaä en trouve un fondement 
canonique dans les canons 16 du concile Premier-Second, h propos de l’eveque qui 
ait ete absent de son diocese pour une duree de plus de six mois, et 16 d’Antioche, 
a propos de l’eveque sans diocese qui s’empare arbitrairement d’un siege vacant 
(episcopus vacans in ecclesiam vacantem)20*. Or, dans le premier cas, nous l’avons 

vu. le canon semble etre assez explicite; il s’agit, sans aucun doute probable, d’une 
Reposition: wpioev q äyia ctvvoöoi~ rqc äpxt^P^ovvqt;, öi /je irotpaiveiv eräyßq, 
^ovteXwq äUÖTpiov KaOtoTÜvai. Mila§ a simplement projete sur le passe la prati- 
*iue de sa propre epoque, et de la nötre - un indice de plus du caractere du 
’-Retrönement“ en tant que peine - substitut de la deposition. Mais dans le second 
cas il paratt que Milaä a vraiment relevd la seule disposition du corpus „officiel“ 
Res canons qui puisse servir de fondement canonique de la peine de detrönement: 
toötov äTrößXiyrov elvai. Qu’est-ce que cet apobletosl Evidemment il ne s’agit 
Pas d’une deposition - malgre l’opinion tres rigoriste de Baisamon (dpoi Öe öokeI

202 Nikodim MILA§ [supra, n. 2): trad. alicmande, Zara 1897, 442-443 = Irad. grccque, AthÄnes 
1906, 717-718.

203 Texte: P.-P. JOANNOU, Disciplinc gdndralc antique, 1/2, 117; RHALLES-POTLES, 111, 154; 
PG >37, 1317: iirloxoTTog oxoXöCüjv 6tt\ o/oMCouaav /xKXnaiav. MILAS [supra, n. 202], 442 n. 10 
= 7>7 n. 10.



56

eIq KaOaipeoiv ...)204 et la traduction de Joannou („il doit etre ddposd“, si le terme 
doit etre pris ici dans son acception technique)205. La solution donc du 

„detrönement“ paraTtrait s’imposer - ä une seule difficulte pres qui semble l’abimer: 
l’dveque, ici, dtait dejä sans diocese (vacans, ou plutöt vagansl), comment donc 
pourrait-il etre detrönd? Alors ici le canon ne prevoit qu’une seule chose: que 
l’dveque qui s’empare arbitrairement d’un siege vacant doit, tout simplement, en 
etre chasse. Pas de vraie peine donc ä infliger? C’est probable, car tout l’dnonce du 
canon, qui reflete sans doute un cas concret, est d’un esprit assez benin vis-ä-vis du 
pauvre eveque: il y eut, paratt-il, une dlection unanime de la part du peuple (küv ei 
iräc o laöc ov wpijpiraoEv, eXolto avrov), et aussi une election synodale, mais 
quelque peu defectueuse (öiya ovvööov teXeioq ... TsXeiav 5s Xkelveiv ehai 
crvvoöov, ft ovpnäpeoTi Kai 6 rfjc; pqTpoTröXeux; <stclokotcoc>). C’est aussi 
1’Interpretation donnee dans la version latine du canon par Denys le Petit: hic abi- 
ciatur necesse est. [Une autre interpretation plausible: „qu’il soit excommunie“; 
c’etait l’opinion de certains canonistes byzantins aussi: Kai tlvsi; psv eIttov 
iKXapßdtvsodai tovto eIq äqtopiopöv ,..206 *].

Mais ensuite MilaS devient soudainement aussi rigoriste que les plus rigoristes 
de ses collegues byzantins: il revient sur la thdorie de l’ordination retroactivement 
„absolue“ (apolelymene). Comme personne ne peut etre ordonnd „absolument“, ä 
savoir, pour ce qui est des eveques, sans diocüse, et que l’dveque „detrönd“ devient 
maintenant un eveque sans diocese, il en resulte que tout eveque „detröne“ est aussi 
ipso facto suspens ä viel „Nachdem aber in alter Zeit niemandem die Cheirotonie 
ohne Angabe eines bestimmten Dienstortes (dtjroXEXvpdvwß) ertheilt werden konn­
te, so verfiel der mit der Ausschließung vom Amte für immer Bestrafte gleichzeitig 
einer anderen schweren Strafe, nämlich dem Verluste des Rechtes zur Verwaltung 
irgendeiner heiligen Handlung für immer, jedoch mit der Berechtigung, den geist­
lichen Namen zu führen und die geistliche Würde zu bekleiden“™*1.

Heureusement personne, autant que je Sache, n’a suivi Milas dans cette con- 
struction, meme si ce n’est que pour de simples raisons de bon sens eldmentaire: 
pourquoi instituer une peine dont la substance consisterait dans l’application d’une 
autre peine? La peine de „ddtrönement“ n’a de raison d’etre qu’en tant que mode- 
ration des peines de ddposition et de suspense ä vie. Mais dans la construction de 
Milas il y a deux choses ä retenir:

204 RHALLfeS-POTLfeS, III, 156; PG 137, 1320.
m JOANNOU, ul supra [n. 203].
206 Baisamon, ul supra [n. 204]. Cf., par exemple, dans le canon apostolique 12 l'dquivalence: 

it(pu)piap£vo<; fjroi &6ekt6c (bien qu'il s'agisse üts probablement d'une d6formation posl6rieure du 
texte, par mdprise: la lejon authentique serait iupiüpiop^voi; 5ekt6c, la conjonction fjroi marquant 
ici l'altemative et non pas l'6quivalence: segregatus vel cominunicans, „exclu ou admis“ [FUNK, 
METZGER]; mais ce point particulier est pratiquement sans importance pour notre sujet).

2117 MILAS [trad. allemande, ul supra, n, 202); cf. la trad. grecque, 717-718.



57

a) L’application retroactive de la notion de Fordination absolue. En effet, si 
cette notion, employee aussi dans les discussions sur la dömission episcopale, n’a 
jamais ete utilisee, apres Milaä, pour fonder une theorie selon laquelle tout eveque 
..detröne“ doit etre aussi, par ce fait meme, considere comme suspens ä vie voire 
d6pos6 (!), eile a servi d’argument ä certains canonistes pr6cisement pour nier la 
canonicitö voire la possibilitö canonique d’existence d’une peine pareille: on ne 
peut pas canoniquement infliger une peine qui reduise un eveque ä l’etat d’eveque 
sans diocöse, donc qui rende retroactivement son ordination „absolue"! (Mgr 
Meletios Sakellaropoulos)208.

b) Un rapport logique entre le „detrönement“ et la suspense, bien que ce soit 
en sens inverse. Car si le „detrönement“ n’entraine d6cid6ment pas la suspense ä 
vie, il est g6n6ralement admis qu’une peine de suspense ä vie (meme une suspense 
de longue durde) infligee ä un eveque entralne necessairement, et pour des raisons 
evidentes, la perte de son sidge aussi, donc son „ddtrönement“ - ce qui est, 
d’ailleurs, explicitement pr6vu dans des ldgislations modernes209. Cela pourrait 

mSme etre vraiment ä l’origine de la pratique moderne du „detrönement“, et consti- 
tuer peut-etre un argument en faveur de sa canonicitd. J’ai meme l’impression que 
c’est bien quelque chose de pareil que MilaS aurait voulu dire - sauf qu’il se trouva 
dans une confusion de l’ordre de ses idees.

On dit que, dans l’figlise grecque contemporaine, le detrönement a acquis 
droit de citd par un texte de droit dcrit en 1860, dans les „Statuts Gdndraux“ 
(FcvikoI Kavoviopoi) du patriarcat oecumenique210: en effet, le patriarche pourrait 
ddsormais etre declard ddchu de son sidge (pausis) par une decision des „deux 
corps“ souverains ayant la haute administration de la „nation“ orthodoxe dans 
•'Empire ottoman, le Saint-Synode et le Conseil National Permanent Mixte 
(4iapKec; ' EBvikov Miktöv LvpßovAiov), prise par une majoritd de deux tiers 
s6pardment dans les „deux corps“ et formellement annoncde ä la Porte. Panagiota- 
•cos en eite l’exemple typique: la pausis du patriarche Constantin V le jour meme

208 Ul infra, 185-186: A6v fl-ro Xottrdv 5uvar6v vä 0Eoma0n (lETayevEOT^pa SiöraCig 
öidcpopog Kal AvnKEipivq eie t6v ravöva toötov, 5i6ti 6i£( Tflc iKrmoaEüii; toü ijnaKÖrrou 6k 
T°ö tmaKorriKoO Öpövou, outoc 6ä flro dnroXeXupivoe ...

209 Cf., en Grfcce, les art. 34 § 1 de la Charte de l'Eglise de Grtce et 38 § 1 de la Charte de 
'’Eglise de Crüte: KONIDARES-TROIANOS, 'EKKXqaiaa-nKii vopoÖEala [supra, n. 190], 52, 736. 
Ci perte du sifcge est prdvue dans des cas de suspense ä vie. - AL1V1SATOS pensait que m6me une 
condamnation h suspense temporaire devrait conduire ä la perte du siöge: sig rf|v rrotvi’iv -nie 
^xirrtioeioi;, flne öXXtoe te ftpEoov ATroTfXeopa fi-ro -nie eie rpiETii Apyiav dtpxiKqe auröjv 
xaraöiKrie (6 propos de l’affaire des „simoniaques“ [infra, n. 213]: AUVISATOS, 272). - Toujours en 
<-'rCe, on a dü meme, tout rdeemment. faire confirmer par la jurisprudence que la condamnation d’un 
Sv6que ä une peine d’excommunication entralne aussi la ddch&mce du siftge.

210 pe .
Cf. supra, n. 168.



58

du vendredi saint de 1901211 - il critique vivement cet acte, mais il y voit un bon 

precedent historique d’application de „la peine de pausis“, qu’il identifie toujours 
avec le „detrönement“. Cependant il est evident, je crois, ici qu’on ne se trouve plus 
dans le domaine du droit canonique - il ne s’agit pas d’une peine canonique, il ne 
s’agit meme pas d’une peine tout court, ni d’une sanction quelconque. Dans 
F Empire ottoman multinational et reforme sous le Taniimat, le patriarcat 
oecumenique, vrai „gouvernement“ de fait pour les orthodoxes de 1'Empire, avait 
ete soumis ä cette sorte de secularisation, souvent deploree: ce n’est pas l’öveque 
de Constantinople qui 6tait frappe d’une peine ecclesiastique pour quelque delit 
canonique, c’est le chef de la „nation“ qui avait tout simplement perdu une vote de 
confiance dans ce „parlement“ de facto des orthodoxes de l’Empire qu’etaient les 
„deux corps“. C’est caracteristique que, dans ce cas meme, pour garder les appa- 
rences on avait demande ä Constantin V de donner sa demission „canonique“ 
comme d’habitude, ce que le patriarche a refuse de faire; cela reste un exemple 
unique212.

Nous avons vu que, presque ä la meme epoque, dans l’Eglise de Grbce, Iors 
de la crise dite „des simoniaques“, les eveques qui autrement auraient ete condam- 
nes ä une peine de detrönement (puisqu’on n’avait pas voulu leur infliger une peine 
de deposition) ont donne leur demission „volontaire“ qui fut aussitöt acceptee 
(1877-1878); c’etait sans doute une mesure de clemence, mais il est probable aussi 
qu’on n’avait pas encore, ä defaut de prevision legislative, la possibilite d’infliger 
directement une peine de „detrönement“.

La „querelle du detrönement“ a edate en Grüce ä la suite des övenements po- 
litiques entre les „royalistes“, partisans du roi Constantin Ier et les „liberaux“ du 
premier ministre Venizölos, lors de la Premiere Guerre mondiale, oü l’Eglise 
s’engagea aussi; l’anatheme prononce inconsiderement contre Venizeios releve 
plutöt du pittoresque, mais les implications qui en ont resulte ont troubie l’Eglise 
pour des longues anndes, et jusque presque ä nos jours. Or, c’est precisement une 
peine de detrönement qui a et6 finalement infligde apres la chute du roi et le triom- 
phe de Venizölos par un synode majeur ä des eveques qui avaient participd ä la 
comödie de l’anatheme - une peine dont les inculpös (bientöt rehabilites, d’ailleurs) 
ont contestd vivement meme l’existence en droit canonique. Ce sont ces dvene-

211 PANAGIOTAKOS, 314 n. 2; STAVRIDfeS, (378-419) 384-389; ibid., 401-414 (textes offi-

ciels).
212 STAVRIDfeS, 389: „öiroTEAet rf|v |jövr|v kotö. n)v 7repioöov öirö roö 1860 Kal 4 

traOaiv oiKoupeviKoö irarpuipxou öveu rf|i; U7rö toü irarpiöpxou u7roßoX>ic Tuirmäc oIkeioOeXoOi; 
irapaiTi)aEioc, fing eit; roiaurac; irEpiaräoeic 7repi£aio££ rö. irpooxiipara".



59

ments qui se trouvent ä I’origine d’une querelle historico-canonique, en 1926, qui 
nous a laissd une bonne bibliographie213.

Le professeur Hamilcar Alivisatos, l’eminence grise en mattere de tegislation 
ecclesiastique du rdgime revolutionnaire qui a finalement renverse de nouveau le 
roi Constantin Ier apres !a defaite grecque en Aste Mineure de 1922, est le grand 
promoteur de la peine de detrönement. C’est ä ce propos qu’il fait publier un ar- 
ticle: H ttoivj] rfjc ekutwoeuh; t&v dmoKÖnwv ek tov dmoKomKov avrwv
Opovov Karä tö öliccuov rqi- ’ OpdoÖötjov ’ EiacAqotaC', dans: Epistemonike 
Epeteris de la Facultö de Theologie de PUniversite d’Athenes, 1 (1926), 259-280. 
La peine de detrönement episcopal serait, ä son avis, bien fondee sur des normes 
expresses de la legislation canonique (ßaoiCsTca dm pqrwv kcxvovikwv ÖiaTÖrfjswv) 

sur une longue pratique de l’Eglise; ce qui est vraiment bizarre (irapaöö^wQ) 
c’est que les canons n’en font pas de mention explicite. Mais cela ne signifie pas 
que la peine elle-meme est inexistante; si les canons la passent sous silence, c’est 
tout simplement un defaut des canons! Le fondement canonique s’en trouverait, 
d'apres Alivisatos, dans le jugement du concile d’Ephese au sujet d’Eustathe de 
Pamphylie: pour Alivisatos, contre la lettre du texte, il ne s’agit pas lä d’une 
Demission pure et simple, mais d’une ddposition, mod6ree plus tard en simple 
detrönement. Quant ä la pratique, c’est surtout la longue pratique de la pausis dans 
l’epoque ottomane qui est invoquee, toujours identifiee avec le „detrönement“ 

actuel: Alivisatos detecte minutieusement le quelque peu d’actes de cette periode 
oü une pausis paratt etre imposee sans mention explicite que cela ait pris la forme 

exterieure d’une d6position ou d’une demission, pour en deduire qu’il s’agit lä d’un 
..detrönement“ formel (exemples tires de la pratique des patriarcats de Constan- 
tinople et d’Alexandrie et de l’archeveche d’Achrida)214. Nous avons vu que Alivi­

satos a ete suivi en dernier lieu, träs fidelement meme, par Panagiotakos.

Alivisatos croit avoir trouve un fondement canonique de plus dans le canon 20 
du concile in Trullo: un dveque qui exerce publiquement le pouvoir de magistere en 
dehors de son dioctise doit etre dechu de l’episcopat et faire fonction de pretre (rfjt; 
&Tn(jKoTrfjc navdadu), tcx ös tov TrpeoßvTspiov ivspyeiTw). Or, comme cela est 
dejä interdit par le canon 29 de Chalcedoine (77dpi tov pq öeiv ettiokottov tov 
täov dpovov anoKivovpEvov dv TrpeoßvrEpiw KüTaXdyEoQai quod episcopus de 

sede depositus in presbyterii ordinem adnumerari non debeat) - contradiction dejä

213 Voir de longues rdförences a cette affaire dans les textes du ddbat entre le professeur AL1V1- 
SATOS et le mdtropolite de Messdnie Mgr Mdldtios SAKELLAROPOULOS [infra]: ALIVISATOS, 
271-272; SAKELLAROPOULOS, 187-189; rdponse d'ALIVISATOS, 358.

214 ALIVISATOS, 266-269.



60

signalee et traitee par les canonistes byzantins215 le seul sens possible du canon 

du concile in Trullo serait que l’eveque est „detröne“. „Faire fonction de pretre“ 
signifierait seulement qu’il n’aura plus le gouvernement d’un di ochse et ne pourra 
plus celhbrer sans la permission d’un eveque - tout comme les pretres!

La reponse est donnee ä Alivisatos par Meletios Sakellaropoulos, metropolite 
de Messenie, Tun des hveques qui avaient ete „detrönes“ pour l’affaire de 
l’„anathhme“ de Venizelos - il a dejä ete röhabilith, mais il plaide toutefois un peu 
pro domo: H rroivr) rfjc ektttwoewc twv imoKojrwv ek tov ettujkottikov

dpovov“, dans Theologia, 4 (1926) 183-189. Il refute le caracthre attribue ä la Lett­
re du concile d’Ephese, il rötablit le vrai caractere canonique de certains pretendus 
„detrönements“, il refuse surtout toute valeur de precedent canonique aux pratiques 
anticanoniques de la periode ottomane. Une peine canonique de „dötrönement“ 
n’existe pas, qui plus est eile ne peut pas exister; car autrement eile creerait des 
eveques sans diocese, donc des eveques dont l’ordination deviendrait retroactive- 
ment „absolue“ (apolelymene), ce qui serait canoniquement impensable.

Alivisatos repond au metropolite dans le meme volume de la revue Theologia 
(4 [1926] 351-359): „Kai ir&Xtv q troivfj rrjc EKmthaEwC■ Le canoniste „officiel“ 
de l’epoque, professeur de droit canonique ä l’Universit6 d’Athbnes, Tun des fon- 
dateurs de nofxe Societe, emploie un style condescendant voire ironique pour ac- 
cabler le metropolite, auteur lui-meme d’un manuel mediocre de droit ecciesiasti- 
que: ’ EKKXqoiaariKÖv ölkqlov rijc avaroXiKrjc öpßoöo^ov EKKÄqalac, Athenes 
1898.

Pourtant il est clair que sur le plan historique c’est le metropolite qui a raison. 
Alivisatos pour döfendre sa these est souvent oblige de forcer les textes et les faits. 
En revanche, le metropolite a certainement tort sur le plan canonique, ä savoir en ce 
qui concerne la pretendue anticanonicite du „detrönement“, fondee sur cette con- 
struction de l’„ordination absolue“. Sans parier des defauts logiques manifestes de 
cette construction, meme ce jugement celebre du concile d’Ephese sans cesse em- 
ploye, erronement, par Tun et l’autre auteur (Sakellaropoulos, comme les canoni­
stes byzantins, n’y voit qu’une application exceptionnelle de Veconomie), ne nous 
apprend en realite qu’une seule chose, tres simple et d’ailleurs Evidente de soi: 
qu’un 6veque qui a perdu, pour une raison ou pour une autre, le gouvernement d’un 
diocese peut canoniquement garder sa dignit6 episcopale. 11s ont tous les deux tort 
lorsqu’ils s’attachent ä la lettre des documents, s’adonnant en vain ä cette täche 
ingrate de detecter des precedents historiques et des citations ä präsenter, ce vieux 
jeu hellenistique et byzantin KEirai rj ov KEtrar, Mais Alivisatos a certainement 
raison dans sa conclusion generale: on ne saurait regarder la peine de

215 Texte des canons: P.-P. JOANNOU, Discipline generale antique, 1/1, 93-94 (Chalcedoine), 
152 (in Trullo); RHALLßS-POTLfeS, II, 286, 349; PG 137, 492, 581. Commentaires byzantins sur le 
canon 20 du concile in Trullo: RHALLßS-POTLfeS, II, 349-352; PG 137, 581-585.



61

..dötrönement“ comme anticanonique; meme si eile n’existait pas, il faudrait 
1’inventei, C’est ainsi qu’on peut disposer d’une Hierarchie süffisante de peines 

pour des ddlits des eveques, oü, apres la peine „capitale“ de deposition, la peine la 
Plus severe serait celle de la suspense ä vie ou pour une longue duree (tous deux 

accompagnees inevitablement d’un „detronement“), puis celle du „detronement“ 
simple, enfin celle de la suspense de courte durde - ce qui peut assurer ä l’figlise la 
possibilitd de faire preuve de la souplesse necessaire en des cas pareils.

En effet, ce que les canonistes modernes n’ont pas dit, au moins explicite- 
ment, c’est que l’on peut tres bien accepter la canonicitd de la peine de 
»detronement“ tout en admettant que cette peine est inconnue dans les sources 
canoniques officielles. Le „detronement“ est canoniquement acceptable en tant que 
Moderation permise de la peine de deposition (ou de celle de suspense ä vie); en 
effet une moderation des peines est toujours applicable en droit penal, en droit 

»penal“ canonique ä plus forte raison; c’est meme une recommandation constante, 
mille fois repetee, du legislateur canonique. C’est lä que se trouve le fondement 
canonique de la peine de „detronement“. II en resulte que, ä canoniquement parier, 
cette peine n’a pas d’existence independante, ni de domaine d’application propre: 
eile ne peut etre appliquee que dans des cas oü une peine de deposition (ou de 
suspense ä vie), donc une peine plus severe, aurait pu etre infligee.

Mais c’est lä que se posent des problemes d’ordre plutöt theorique, mais 
d’une importance structurale quant ä la nature de cette peine, de plus en plus intro- 
duite aujourd’hui dans la Idgislation et la pratique des Eglises orthodoxes locales. 
Quelle serait, par exempie, la peine ä infliger, pour les memes delits, ä un eveque 
htulaire (ou ä un eveque dejä demissionnaire), puisque dans ce cas-lä le 
»detronement“ est par definition impossible? Cet eveque serait-il inevitablement 
traite plus severement ou moins severement que ses collegues residentiels, faute de 
Peine analogue disponible? La seule solution pratique qui s’impose c’est de desti- 
tuer Peveque titulaire des fonctions eventuelles qu’il exerce dans l’administration, 
i’6ducation, les missions ecclesiastiques - il y en a des exemples.

Or ici, dans l’application de cette sorte d’analogie, guette encore la fonction- 
narisation: regarder le „detronement“ episcopal comme une simple sanction admi­
nistrative, une Ausschließung vom Amte, comme en pensait d6jä Milas - une con- 
fusion qu’on peut detecter aussi meme dans les codifications recentes de l’Eglise 

catholique. On ne discerne pas toujours que dans l’ecciesiologie, au moins orienta- 
le> il n’y a pas d’analogie entre la Charge de l’eveque, presidant ä l’assemblee 

eucharistique de son diocese „en type et ä la place du Christ“, personnifiant la ca- 
tholicite de l’Eglise dans sa propre 6glise, et n’importe quelle fonction dans 
i’administration de l’Eglise; soumettre donc un haut fonctionnaire ecclesiastique ä 

Une sanction administrative quelconque c’est tout autre chose que la rupture du 
üen, d’ordre (ou de droit) divin, entre Feveque et son 6glise. Pour le meilleur ou 

P°ur le pire, la fonctionnarisation episcopale existe et eile est, paralt-il, en train de



62

se ddvelopper davantage, cn Orient corame en Occident. Ou bien, comme nous 
l’avons dit, c’est l’inverse, une „episcopalisation“ des Services et des fonctions 
administratifs, culturels, humanitaires etc. de l’Eglise, devenus parfois, dans les 
circonstances actuelles, meme en Orient, de nouvelles „unites“ ecclesiastiques 
quasi episcopales, nouveaux „dioceses“ peut-etre dans une nouvelle eccldsiologie 
du troisiöme milldnaire.

Mais, d’ores et dejä, cet esprit de fonctionnarisation a cree aussi des formes 
paralleles ou des substituts du „detrönement“, assez commodes ä vrai dire pour 
affronter quelques difficultds de circonstance, mais au detriment, parait-il, de cer- 
tains principes ecclesiologiques ou en marge de la normalite canonique. En effet, 
dans la pratique moderne, il y a eu des cas oü l’on a impose un „detrönement“ de 
fait ä un eveque sans avoir formule de griefs contre lui - meme s’il en existait - et 
sans avoir eu recours au luxe d’un proces canonique; cela s’est produit par la voie 
d’un „transfert“ ä un autre siege, considere par fiction comme effectif mais en rea- 
lite dvanoui (il ne s’agissait pas de faire de lui un eveque titulaire, ce qui constitu- 
erait une retrogradation); un „transfert“ qui parfois a pris meme la forme ironique 
d’une „promotion“, puisque ces sieges honoraires, souvent tres anciens, tiennent 
une haute place dans le Syntagmation. Dans la meme logique on a eu aussi recours 
ä la solution beaucoup moins raffmee, moins canonique aussi, de la mise en dispo- 
nibilite, toujours sans incrimination - c’est le comble de la fonctionnarisation. Cette 
derniere pratique a meme dte consacree en Grbce par une loi formelle, loi seculiere 
övidemment, mais sur l’initiative et l’inspiration de l’Eglise elle-meme (article 15 
de la loi 1351/1983). La critique exercde contre cette loi, qui reste malheureuse­
ment toujours en vigueur, a etd unanime: son anticanonicite est trüs süre, son in- 
constitutionnalite aussi; eile n’a d’ailleurs ete introduite que pour des raisons cir- 
constantielles. C’est, en effet, pour donner solution ä un grave cas mais sans vrai 
implication personnelle, un cas möme d’origine absurde voire ridicule, que cette 
disposition a ete incorporee dans la legislation ecclesiastique grecque; c’etait un 
Probleme concret vraiment tres difficile ä resoudre dans le contexte juridique en 
vigueur, mais oü l’on pourrait sans doute trouver mille Solutions canoniquement 
plus supportables. La loi, heureusement, n’a jamais ete appliqude, ni meme dans ce 
seul cas qui l’avait dictee216, et selon toute probabilite eile sera laissee tomber en

216 Voir cette disposition legislative (incorporee dans la Charte de 1'6gli.se de Gnlce en tant 
qu'art. 34 § 8), avec la jurisprudence, dans KONIDARfeS-TROIANOS [supra, n. 190], 54-55; S. 
TROIANOS, fTapa56oEic; eKKAnotaoTtKoö öiKatou, 292-293, avec la critique de l'auteur (ibid., n. 
37). Voir l'article ad hoc de TROIANOS, naparqp/ioeic crrö äp6po 15 toO N. 1351/1983, Chris- 
tianos 23 (1984) 52-58. A l’origine de cette disposition trös discutable se trouvait le cas personnel du 
metropolitc de Cephalonie Mgr Procope.



63

desuetude. Cependant une pratique analogue a ete employee occasionnellement par 
•e patriarcat oecumenique aussi217.

Le „detrönement“ lui-meme, en tant que peine ecclesiastique formelle, est 
toujours applicable et couramment appliquee. D’ailleurs, autant que je Sache, au 
cours des dernieres decennies, au moins dans la pratique grecque (particuliürement 
celle du patriarcat oecumenique et de l’Eglise de Grece), on a systematiquement 
evite d’infliger la peine de deposition ä des eveques pour des delits d’ordre person­
nel; - ä savoir sauf dans des cas oü il etait question d’intrusion, de scission ou de 
schisme; on n’a pas applique la peine de suspense non plus. En revanche, pour 
punir de graves delits canoniques d’ordre moral ou personnel, qui canoniquement 
entraineraient peut-etre des peines de deposition ou de suspense, on a eu souvent 
recours ä la peine de „detrönement“. Pour des raisons de clemence, sans doute, ou 
pour eviter un scandale majeur (les deux peines, deposition et suspense, sont regu- 
üürement et couramment appliquees ä de simples pretres ou diacres); mais il y a 

aussi, paraTt-il, toujours la preoccupation pour la certitude de droit: un eveque 
depose ou suspens represente toujours Ie risque d’un schisme (ou d’une Situation 
äquivalente ou analogue) en puissance. C’est tout different si l’eveque delinquant 

se trouve dejä dans cet etat de „schisme“; lä, une peine de deposition pourrait 
fonctionner, d’une maniere ou d’une autre, contre l’expansion de la Situation 
schismatique - et, sur le plan personnel, avoir un vrai caractere correctionnel ou, au 
moins, preventif: servir d’exemple ou d’avertissement.

On ne saurait confondre avec le „detrönement“ proprement dit quelques prati- 
ques apparentees:

1. On connait ddjä dans la jurisprudence byzantine des cas oü un eveque (ou 
Patriarche) est cense etre irregulierement elu, sans que l’on lui ait quelque chose 
personnellement ä reprocher. L’exemple typique en est celui du patriarche Antoine 
IV, elu en 1389 [Regestes N. 2844]: apres la rehabilitation, en 1390, du patriarche 
Macaire (1377-1379), cense avoir et6 irregulierement depose, et son retour au siege 

Patriarcal [Regestes N. 2694, 2878, 2879], la position d’Antoine lui-meme est mise 
en cause. Or, „puisque tout s’est passö dans son cas avec l’avis du synode et qu’il 
n’y a rien ä lui reprocher de nature ä compromettre son sacerdoce“, le synode

211 Voir le cas rficent (1988) de Mgr Mdthode, archeveque de Thyatire (aujourd’hui metropolile 
Pisidie): B. STAVRIDES. ’ E7naK07riKi) inropia ... [supra, n. 189], 300. - Un procöde plus recher- 

chd avait etd employd autrefois: le transfert voire la „promoiion" d'un dveque ä un si£ge inddsirable, 
Pu>s, aprfes un refus plus ou moins prevu, sa mise ä la retraile ou en „disponibilitS" indvitable, celte fois 
en tant qu’ „ancien“ titulaire du nouveau siege non acceptd (ce tut, par exemple, en 1950 le cas, 
d’ailleurs d’assez courtc durde, de Mgr Chrysostome de Ndocdsarde: STAVRIDES, ’EinciKojnKf] 
'»Topla .... (2601-262).



64

„estime juste qu’il garde ä part lui le sacerdoce, mais qu’il s’abstienne de tout acte 
du siege et du pouvoir, tant que vivra notre patriarche Macaire“ (jrcpi 8e tov 
naTpiapxsvoavToq Kvpov ’ Avrwviov, irret Kai tö küt' avrov ärrav ipqtpw Kai 
öiayvwpfi ovvoÖLKfi yiyove, Kai vvv ovk eotiv ovöev t&v äirötvTiov eit; 
Karqyopiav avrov Kai rfjt; ieptüovvqt; emoxecnv, ölkoiov qpiv SiEKpiOq Kai irepi 
tovtov, ri)v pev exelv pe6' eavrov rqv iepcoavvqv, äpyöv öe avrov rravTÖtnamv 
elvai rrjc mxrptapyiKqQ äpxHC tov dpövov, ewq äv eit; Ctdvrac reXei ö 
Travayiwrarog qpwv öearrorqq ö oIkov/jevikö; irarptüpxt]^ icvp MaK&piot;) 
[Regestes N. 2879]218. C’est un acte „dont on ne connait pas de precddent aussi 
clair“, au dire du P. Darrouzbs219, l’analogue byzantin le plus proche, paraTt-il, ä 

une Sorte de „disponibilite“; en tout cas ce n’est ddcidement pas un „detrönement“ 
comme pensait Alivisatos220, ce n’est meme pas du tout une peine. La clause finale 

revele le caractere benin du jugement: en fait, l’annee prochaine, apres la mort de 
Macaire, Antoine retrouve regulierement son siege pour un deuxieme patriarcat 
(1391-1397) [cf. Regestes N. 2882]221. Une sorte de „disponibilite“ analogue, mais, 

ä vrai dire, sans ce caractere benin, a dt6 employde de nos jours en Grece, dans le 
cas de quelques-uns des mdtropolites anticanoniquement elus par un synode ad hoc 
sous le regime militaire, puis declares ecartes de leurs Sieges ä cause de cette anti- 
canonicite de leur election, mais techniquement non detrönds: il n’dtait pas question 
de procös canonique; aux metropolites ecartes on a accordd des titres de sieges 
titulaires222. Cela se trouve ä l’origine d’une aventure qui, tres mal traitee par toutes 

les parties interessdes, non seulement pour ce qui est de substance, mais aussi en ce 
qui concerne l’aspect purement juridique, continue encore, comme on le sait bien, 
de troubler la vie ecclesiastique grecque.

2. Dans les Idgislations des Eglises orthodoxes on ne rencontre generalement 
pas des dispositions explicites analogues au canon 401 § 2 du CIC reproduit dans le 
canon 210 § 1 du CCEO, ä propos des eveques qui ne sont plus en position 
d’accomplir leurs devoirs pour cause de grave maladie ou infirmite. La demission 
etant aujourd’hui dans ces cas-lä generalement permise, souvent meme par des 
dispositions explicites, et logiquement souhaitable, on laisse ordinairement 
l’initiative ä la discrdtion de l'eveque lui-meme. Mais, ä defaut, dans la legislation

218 Edition dans la Collection de MIKLOSICH-MÜLLER. II, (142-147) 146 [N. 417], La cilation 
franfaise est faite d'aprds le r6sum6 dans le num6ro des Regestes (J. DARROUZfeS).

219 Dans le numäro des Regestes (Critique. 3).
220 Utsupra, 266-267.
221 Voir J. DARROUZfeS, dans le num6ro des Regestes (Critique. 1).
222 II y eilt sans doute aussi quelques „d&rönements“ de caractere plus classique, malgte cer- 

taines particuiarites, mais, malheureusement, sans recours ä une procddure canonique teguliöre. - Des 
„d6trÖnements“ tout ä fait arbitraires avaient eu Heu sous le tegime militaire, au moins dans deux cas, 
par une proc6dure ecctesiastique quelque peu fantaisiste et par l’introduction, toujours par la voie 
sdcultere, de nouvaux „dfilits" ecctesiastiques sans fondement canonique (la „perte du bon tfmoignage 
de ceux du dehors" d'aprfts 1 Tim. 3.7), et meme ä titre tetroactif...



65

de plusieurs ßglises orthodoxes, y compris celle de Gröce, il y a la possibilite, dans 
des cas particulierement graves, oü l’administration du diocese deviendrait impos- 
sible (et oü probablement on ne saurait meme obtenir une demission valide), 
d’engager une procedure d’expertises medicales, qui pourrait conduire ä une decla- 
ration synodale de vacance du siege223. La pratique en est assez vieille; un seul 

exemple entre plusieurs: en 1680 l’archeveche de Samos est declaree vacant, car 
•’archeveque Philarete atteint de paralysie ne peut plus accomplir ses devoirs epis- 
copaux; le hidromoine Dorothße lui succede [Nomike Synagoge, acte 647]224. La 
Pratique rdcente est plutot rare, mais il en existe des exemples, qui concernent 
mSme des prelats d’une trüs haute position dans la Hierarchie de leur Eglise. Le vrai 
caractüre canonique de cet acte et la Situation canonique exacte de l’eveque dcarte 
n’ont pas etd etudies, autant que je sache, et restent ä preciser. En tout cas il ne 
s’agit pas de „detronement“; ä mon avis, c’est une Situation rdelle comparable 
Plutot avec la demission episcopale, une sorte de „ddmission fictive“ ou „ldgale“.

223 Axt. 34 §§ 3 -6 de la Charte de 1'Eglise de Gröce et art. 39 § 2 (post&ieurement modifid) de la 
Charte de l’ßglise de Crüte: KONIDARPS-TROIANOS, ’ EKKAnaiaa-nKi) vopo0£alct, [supra, n. 190], 
52-54, 736; TROIANOS, IIapa66oEic iiocXriaiaanKoü bixalou, 291. La jurisprudcnce du Conseil 
d’6tat grec semble meme permettre une application analogue (dvidemment sans recours ä la procddure 
4’expertises mldicales) dans d’autres cas aussi oü l’administration du diocese par le prölat en fonction 
deviendrait impossible, sans qu’il soit question de sant6 - et naturellement sans qu’il y ait comporte- 

nient delictueux de sa pari. C’est une jurisprudence trüs critiqude, sans doute contra legem, mais dictfe 
Par de graves raisons circonstantielles (affaire de Mgr Procope de C6phalonie: supra, n. 216): 
TROlANOS, ibid., 292 et n. 1 (texte: 298-300).

224 APOSTOLOPOULOS-MICHAELARfeS, 309: ’Eirei6f| i) Apytemoxoirfi Edpou oxoXdCei 
••• fapaXuoiac; irdOsi xaraoxsO^vroc Kai iv dKivrlaip« acopanKri Tuyxdvovroc ... dbuvdruc 
4vEpYetv tdg ävnKoüoai; rote dpxiepeüm £KKXncnaanK&c teXet6<; ...



66

AUTHORITY OF ORDER AND 
POWER OF GOVERNANCE

George N e d u n g a 11, Rom

The title of this paper may sound stränge even for those who take their distan- 
ce away from the radical stand of Rudolph Sohm that power and the Church are 
essentially irreconciliable. A previous version of it had the traditional binomial 
„order and jurisdiction“. The fear that .Jurisdiction“ might seem a retreat from the 
„power of governance“ (potestas regiminis) adopted in the recent reform of canon 
law in the Catholic Church, suggested the Substitution of „power of governance“ 
for .Jurisdiction“. We should then have „power of order and power of governance“. 
If so, our use of „authority of order“ instead of „power of order“ invites the questi- 
on if a contrast is intended between authority conceived as something moral, per­
sonal and spiritual while power is thought of as some impersonal, secular, even 
demoniacal or brüte force.

A distinction between „authority“ and „power“ is part of the canonical traditi- 
on1. „The moral prestige of auctoritas was higher than that of potestas, but effecti- 

ve power lay with the potestas. In roman law, the holder of the potestas exercised 
the Imperium, but in religious matters, only on the advice of the holder of the auc­
toritas, the Church“2. But this distinction between auctoritas and potestas is not to 
be pressed too far into a contrast nor is it always maintained3. In biblical terminolo- 
gy, Christ lays claim to both and makes the Church partake of both. “Full authority 
in heaven and on earth has been committed to me“4) in virtue of which the Church 

has its mission and sacred power as a share in Christ’s power („You will receive 
power when the Holy Spirit comes upon you“5). Surely „power“ cannot be regarded 

as proper and exclusive to the secular sphere, much less can it be demonized, as 
long as God is the God of power and might and the Risen Christ empowers his 
chosen disciples with the power of his Spirit. This spiritual power, however, is

' Pope Gelasius (492-496) wrote to Byzantine Emperor Anastasius: „Duo quippe sunt, imperator 

Auguste, quibus principaliter mundus hic regitur: auctoritas sacra pontificum et regalis potestas. In 
quibus tanto gravius est pondus sacerdotum, quanto etiam pro ipsis regibus Domino in divino reddituri 
sunt examine rationem” (PL 59, 42AB).

2 F. DVORNDC, Early Christian and Byzantine Political Philosophy: Origins and Background, 

Dumbarton Oaks Studies 9, vol. 1, Dumbarton Oaks Centre for Byzantine Studies, Washington 1966, 
805.

! A motion to Substitute „auctoritas“ for „potestas“ was not acceptcd in the Latin Code Commis­

sion, „quia sunt notiones distinctae“: Communicationes 15 (1983), can. 523,4, 65.
4 Mt 28:18, Revised English Bihle (REB), Oxford 1989.
5 Acts 1:8 (REB).



67

different in kind ffom the power of Caesar. The words „authority“ and „power“ in 
fhe title of our paper seek to evoke these christological and pneumatological di- 

raensions of sacred power in the Church.
After the previous papers on the priesthood of the ordained ministers in the 

Church, the problem now facing us may be stated as follows. In Churches with 
episcopal ministry, ministerial priesthood is conferred by the sacrament of order. Is 
'he sacrament of order then the source of all authority and power in the Church? Or 
is there also some other source of power? To put it somewhat differently: Does all 

authority and power in the Church issue ffom Christ through the sacrament of Or­

der? Or, besides the power of order is there in the Church some other power to 
which even bishops, who have the highest degree of order, can be subject? If this 
iatter is called the power of governance (or jurisdiction), do these two (the power of 

°rder and the power of goveranance) exhaust the sacred power of the Church or are 
We still to look for a third kind of power? In short, regarding sacred power in the 
Church, are we to adopt the one-source theory or a two-source theory or a three or 

Multiple source theory? And who are the active subjects of sacred power? Briefly, 
we are faced with the question about the nature, the species, the origin and the 
subjects of power in the Church.

Western canonists in great numbers have discussed the problem of sacred po- 
Wer and in particular the relation between the power of order and the power of 
Jurisdiction (governance), especially during and since the Second Vatican Council6 *. 
A survey has listed 148 authors, including theologians and canonists, who have 
healt with the matter and hold differing views'. We do not intend to review here all 
these authors and their views and the different schools they represent. Nor do we 

Propose to examine the canons on the sacrament of order and the power of go- 
Vernance contained in Codex Iuris Canonici (CIC) and Codex Canonum Ecclesi- 
arum Orientalium (CCEO), though we shall keep them as a point of reference, 
since they represent the two most recent and most comprehensive revisions of ca- 

n°n law in any Church8. It may be more useful in our congress to adopt a synthetic 
aPproach and highlight those issues that could be of wider interest and may be more

, The post-conciliar canonical reform has substituted „power of governance" for „iurisdictio“ in 
(0,h ,lle Codes of the Catholic Church, white identifying the two concepts. CIC c. 129 § t runs: Potes- 

ls regiminis, quae quidem ex divina institutione est in Ecclesia et etiam potestas iurisdictionis voca- 
r. ad normam praescriptorum iuris, habiles sunt qui ordine sacro sunt insigniti. That there is a corre- 
■on betwen those who have received sacred ordere and the power of governance is quite clear from 

r ls Canon. In the Eastem Code, Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, the terminological identi- 
,calion between „potestas regiminis“ and „potestas iurisdictionis“ is so complete and taken for granted, 

®t it does not even mention the Iatter term. Potestatis regiminis, quae ex divina institutione est in 
clesia, ad normam iuris habiles sunt, qui in ordine sacro sunt constituti (c. 979 § 1).

A. CELEGHIN, Origine e natura della potestä sacra. Posizioni postconciliari, Brescia 1987.
CIC (De potestate regiminis), 1008-1054 (De ordine); CCEO, cc. 743-775 (De sacra ordinati- 

°ne). 979-995 (De potestate regiminis).



68

promising for mutual comprehension and thus contribute to the ecumenical recon- 
ciliation and Union of our Churches.

The questions we have raised above concern not only the Churches in the 
Catholic communion but also Orthodox theology and canon law. Thus, for examp- 
le, the historical evidence of the exercise of the metropolitan and patriarchal power9 10 11 
posits the problem in both Orthodox and Catholic ecclesiology and canon law 
whether and how a bishop can be thought of as subject to a higher authority in the 
Church, if episcopal Ordination confers the highest grade of the sacrament of Or­
der111 and if it is supposed that order is the only source of authority in the Church. 

Again, just as at his Ordination a Catholic ordinand to the episcopal order makes a 
profession of faith", so, too, does an Orthodox candidate elected to be bishop pro- 

fess his loyalty to the teachings and canons of synods, both ecumencial and local 
ones12. All this implies that individual bishops are subject to higher authority, 

whether synodal or individual - a fact which raises the question about the source of 
that higher authority13. Episcopal ordination would create equality between bishop 

and bishop but not a higher authority, even synodal. It is not common in Orthodoxy 
to distinguish between power of order and power of governance or jurisdiction, but 
the distinction exists as a matter of fact14. Thus the question may be posed about the 

existence, nature and source of superepiscopal power in the Church, understanding 
this term as explained before. The Situation of the Churches issuing fforn the Pro­

9 See: The Protos and His Jurisdiction (= Kanon IX), Vienna 1989.
10 „Docet autem Sancta Synodus episcopali consecratione plenitudinem conferri sacramenti or- 

dinis, quae nimirum et liturgica Ecclesiae consuetudine et voce Sancotruin Patrum summum saccr- 
dotium, sacra ministerii summa nuncupatur". - Vatican II, Lumen Gentium, n. 21.

11 CIC c. 380 („Profession of faith and oath of fidelity to the Apostolic See"); CCEO c. 187 § 2 
(„Profession of faith and promise of obedience to the Roman Pontiff and to one's Patriarch“).

12 Council of Nicea 11, c. 2 decreed that the candidate to episcopal order be tested about his 
knowledge of the sacred canons and the Holy Bible. The candidate professes his faith by reciting the 
Niceno-Constantinopolitan creed and declares: „J’estime et j’accepte Ies sept Conciles oecumdniques et 
ce qui a die re?u et ratifie dans les synodes locaux rdunis pour sauvegarder les enseignements ortho­
doxes de l’ßglise“. - Grand Euchologue et Arkhieratikon, Irans, by P. D. GU1LLAUME, Parma 1992, 
762, 773.

15 Y. CONGAR, Sainte Eglise (Unam Sanctam 41), Paris 1964: „Ordre e juridiction dans 
l’ßglise“ (pp. 203-237).

14 P. L’HUILLIER, Rapport entre pouvoirs d'ordre et de juridiction dans la tradition orientale, in: 
Revue de Droit Canonique 23 (1973) 281-289. „La distinction entre les pouvoirs d’ordre et de juridic­
tion est bien riSelle; eile n'est nullemcnt une invention tardive“ (p. 283). „L’ßglise ancienne faisait bien 
la distinction entre le pouvoir d'ordre et celui de juridiction“ (p. 287).

An example of factual, if not terminological, distinction in ancient times between the power of 
Order and the power of jurisdition would be the following. Origen had been condemned by his bishop 
Demetrius of Alexandria and forbidden to teach. But he was allowed to preach in church by Bishop 
Ammonius of Thmuis, for which the latter was punished with deposition by Demetrius’s successor 
Heraclius (231-247). Now, this deposition was an act of governance or jurisdiction exercised by metro­
politan Heraclius, which his suffragan Ammonius lacked, though both had been ordained as bishops.



69

testant reform is different and complex in so far as some of them either deny the 
episcopal order or give it a different meaning.

We shall deal with our subject in three parts, which are suggested by the 
wording of the title itself. In the first part we shall deal briefly with authority and 
power in the Church. And then in part two we shall look at the power of order, and 
finally in part three we shall examine the power of governance.

I. Authority and Power in the Church

The discussion of authority and power in the Church is not new, and much has 
been written about it in the recent past15. There is no need to try to review all this 

rieh material here. Let us but focus on the specific nature of ecclesial authority 
starting with an ancient conciliar decree which speaks of authority and power in the 
Church.

1. Authority and Power

The third ecumenical council (Ephesus, 431) in its eighth canon while laying 
down a norm for the election of bishops in Cyprus, invokes a double principle, 
namely, fidelity to the canons of the Fathers and avoidance of the power-style of 
the world. „Ne patrum canones praetereantur neve sub sacerdotii praetextu munda- 
nae potestatis fastum subintroducatur“16.

The council is aware of the danger of the power-style of the world insinuating 
itself into the Church under the pretext of priestcraft. The temptation to turn the 

sacred power of sacertdotium into mundanae potestatis fastum is neither recent nor 
a Western peculiarity; it is not limited by time and space.

Indeed this conciliar concern harks back to that of Jesus the Lord himself 
when he intervened in a dispute among his disciples as to which of them was to be 
considered the greatest. He warned: „Among the Gentiles kings lord it over their 
subjects; and those in authority are given the title Benefactor. Not so with you; on 
the contrary, the greatest among you must bear himself like the youngest, the one 
who rules like the one who serves“17. The key word that links this Gospel text and 
the conciliar text we cited before is authority (exousia), rendered in the Latin with 

Potestas (power). The potentates of the world lord it over others. The disciples are

15 See, for example, Y. CONGAR, Problems of Authorily, cd. by J. M. TODD, 1962.
,6 „afin que les canons des peres ne soient pas enfreints, ni que sous le pretexte d’acles saerds ne 

s’insinue l’orgueil de la puissance mondaine“ - P.-P. JOANNOU, Discipline generale antique, t. I. 1. 
(Ponti, IX), Roma 1962,64.

17 Luke 22:25-27 (REB). The old Latin version had captured beiter the nuances of the original 
Creek. Reges Gentium dominantur eorum; et qui potestatem haben! super eos, benefici vocantur. Vos 

autem non sic: sed qui maior est in vobis, fiat sicut minor; et qui praecessor est, sicut ministrator.



70

to avoid this model. What is to be avoided is not authority or power. The Lord 
hinseif had it and had given to the Church a share in it. As St Peter recalled while 
addressing those gathered in the house of Cornelius at Caesarea: „God anointed 
Jesus of Nazareth with the Holy Spirit and with power. Because God was with him 
he went about doing good and healing all who were oppressed by the devil“ (Acts 
10:38, REB). Being anointed with the Holy Spirit and power, Jesus was able to do 
good (be a „Benefactor“) by healing illnesses and freeing people frorn the oppres- 
sion by devils. „Holy Spirit and power“ is the figure of speech hendiadys, and me- 
ans the power of the Holy Spirit. Empowered by the Holy Spirit „he taught as one 
who had authority, and not as the scribes“ (Mk 1: 22 = Mt 7:29). He taught with 
and authority (Lk 4:32) illustrated by miracles and exorcisms that provoked the 
amazed reaction of the people: „What is this word? For with authority and power 
he commands the unclean spirits, and they come out“ (Lk 4:36). Here the authority 
and power (exousia kal dynamis) with which Jesus teaches and heals are so blended 
in him as to transcend all distinction and become one and the same thing. In the 
episode of the healing of a paralytic (Mk 2:1-12; Mt 9:1-8; Lk 5:17-26) the bodily 
healing itself is joined to and is a sign of spiritual healing or forgiveness of sins. 
„That you may know that the Son of man has authority on earth to forgive sins“, he 
then said to the paralytic: „Rise, take up your bed and go home“. Even as John the 
Baptist’s authority to baptize was „frorn heaven“ (Mk 11:30) the authority to do 
these things - to teach, to forgive sins and to heal - was given to Jesus „frorn hea­
ven“.

„And he appointed twelve, to be with him, and to be sent out to preach and 
have authority to cast out demons“ (Mk 3: 14-15). After his resurrection, he would 
teil his disciples: „As the Father has sent me, even so I send you. (And breathing on 
them he added) Receive the Holy Spirit. If you forgive the sins of any, they are 
forgiven: if you retain the sins of any, they are retained“ (Jn 20:21-23). Thus Jesus’ 
parting gift to his Apostles is the Holy Spirit and a share in his authority and power. 
„Full authority in heaven and on earth has been committed to me. Go therefore to 
all nations and make them my disciples; baptize them in the name of the Father and 
the Son and the Holy Spirit, and teach them to observe all that I have commanded 
you. I will be with you always, to the end of time“ (Mt 28: 18-20, REB).

The authority and power with which Christ has endowed the Church is spiri­
tual power {potestas sacra), which can become a subtle snare and temptation. Saint 
Peter, who was charged with the task of shepherding the flock of Christ (John 21: 
15-17) exhorts the presbyters, himself being a „co-presbyter“, not to lord it over 
their flock (1 Pt 5:1-3). When the Roman centurion Cornelius feil at his feet and 
worshipped him, Peter lifted him up, saying: „Stand up, 1 too am a man“ (Acts 10: 
26). By warding off the proffered worship Peter offers a lesson to all those who are 
invested with sacred power and are tempted to apotheosis. Saint Paul Claims: 
„Although as Christ’s envoys we might have made our weight feit, we were as



71

gentle with you as a nurse caring for her children“ (1 Thess 1:7, REB). And again: 
..Not that we lord it over your faith; we work with you for your joy“ (2 Cor 1:24) 
The prepositions are notworthy: not over, but with. St Augustine almost borrowed 
them when he said: „Vobis sum episcopus, vobiscum sum christianus“18.

As becomes evident already in the mission of Paul and Barnabas at Antioch 
(Acts 13:1-3), sacred power is exercised in a stable ministry conferred through the 
imposition of hands. The conferral of this office will gradually develop into the rite 
of Ordination across the second Century. Here the New Testament contains no proof 
texts, but only hints, which however contain the essentials and are not negligible19. 
As a well-known author writes: „A developed doctrine of office in this biblical 
Sense has not yet been formulated within the New Testament itself. There are only 
starting-points for such a doctrine, pointing in different directions, and neither 
unambiguous nor unified enough for a direct ‘proof from Scripture’. One could 
hardly expect anything eise, seeing that the New Testament documents reflect such 

an early stage in the development; for the doctrine of office was not a central con- 
cern of primitive Christian thinking“20.

The New Testament evidence on ecclesiastical office was open to develop- 
nients in different directions or „trajectories“, as it was in the case of the Petrine 
Office21. Since there was a variety of starting points in the primitive post-Apostolic 
Church, the various offices that emerged in the various Churches were not uniform. 
..In the Primitive Church there was no single System of Church Order laid down by 
the Apostles. Düring the first hundred years of Christianity, the Church was an 
organism alive and growing - changing its Organisation to meet changing needs. 
Clearly, in Asia, Syria and Rome during that Century the System of government 
varied from church to church, and in the same church at different times. Uniformity 
was a later development; and for those times it was, perhaps, a necessary develop­
ment“22.

If such is the case, it is conceivable that neither the New Testament Church 
nor the Primitive Church is the expression of ius divinum about authority and office 
in Church, but one expression, highly privileged indeed and presumably eminently 
in conformity with ius divinum, but not necessarily the only legitimate expression. 
If so, it would seem that the different Churches at different times can have a diffe­

18 „Vobis enim sum episcopus, vobiscum sum christianus. Illud est nomen officii, hoc gratiae; 
‘llud periculi est, hoc salutis“. - St. Augustine, Sermo 340, 1: PL 38, 1483.

15 To mention but one among several studies on this subject: A. VANHOYE and H. CROUZEL, 
b® ministbre dans l’figlise.... in: NRTh 104 (1982) 722-748.

2,1 H. v. CAMPENHAUSEN, Ecclesiastical Authority and Spiritual Power, London 1969, 300- 
30■: (Irans, of Kirchliches Amt und geistliches Vollmacht, Tübingen 1953).

21 R.E. BROWN/K.P. DORNFRIED/J. REUMANN, Peter in the New Testament. A Collabora- 
hve Assessment by Protestant and Roman Catholic Scholars, Augsburg 1973.

22 H.H. STREETER, The Primitive Church, New York 1929, 267.



72

rent avatar of the same ius divinum22. The enduring substance must remain while 

the forms may change. This would appiy both to authority and power as well as 
ecclesiastical Offices and institutions, in and through which sacred power is exerci- 
sed in the Church and which are subject to Variation in their human components.

2. Sacred Power and Ius divinum

Sacred power related to ius divinum has given rise to no little confusion, in as 
much as „sacred“ can mean religious or also „divine“. This latter concept of ius 
divinum itself has lately been undergoing a theological development23 24. We may 

draw here an analogy with the authority of the Apostolic canons, which has varied 
in the understanding of the Church. Though not originating historically from the 
Apostles, they have been invested with their authority. In the words of Metropolitan 
Paulos Menebisoglou „these canons are called and are apostolic not in the sense 
that in their present form they were composed by the Apostles but in the sense that 
they were formulated in accord with the apostolic tradition by people who were 
close to the Apostles and who preserved and continued it not only in the matter of 
faith but ecclesiastical discipline“25.

Since tradition in the Church is not dead but living with the life of the Holy 
Spirit, in accord with it and in organic continuity with it new forms of discipline 
and expressions of faith can emerge and then they may rightly be called apostolic.

So too is their theological relationship with ius divinum even without any hi- 
storical claim to divine institution by Jesus. This, moreover, is in keeping with the 
Old Testament tradition of attributing to Moses the laws of the Pentateuch, most of 
which are historically post-Mosaic. The same biblical tradition is carried on in the 
case of Jesus to whose activity of Church-constituting are attributed all the sacra- 
ments including Order with its tripartition, the anointing of the sick and marriage. In 
the sacrament of Order, what is certainly to be attributed to Jesus himself historical­
ly is the ministry - chosen, prepared, authorized and empowered. But the mode of 
the division and the transmission of ministry have varied since Jesus, who is not 
reported in the New Testament to have imposed his hands on the Apostles, though 
he did so on children and the sick, and, according to Mark 16:28, even prescribed 
laying on of hands for the healing of the sick, but not for ministry. With such an 
understanding of the living tradition and of ius divinum, the Statement that the hig-

23 Cf. P. BONNARD, Normativitc du Nouveau Testament et exemplaritd de t’ßglise primitive, 

in: Istina 19(1974)20-30.
24 A. DULLES, Jus divinum as an Ecumenical Problem, in: Theological Studies 38 (1977) 681-

708.
25 P. MENEBISOGLOU, Historike eisagoge eis tous Kanonas tes Orthodoxou Ekklesias. Stock­

holm 1990, 119.



73

hest grade of the sacrament of order is the episcopate, has been questioned26, and in 

any case it needs some interpretation to be understood correctly.
On the opposite side, certain writers conceive of a Church that is all too su­

pernatural so that there is no rooin in it for any power that is not spiritual or sacra- 
mental. „In Sacramento Ordinis confertur simpliciter potestas Christi, tota potestas 
Christi, sine addito. Non datur alia potestas in Ecclesia, quae non sit potestas 
Christi. Potestas Christi autem non confertur nisi per Sacramentum. Non datur alia 
potestas stricte ecclesialis in Ecclesia, quae non sit potestas Christi. [...] Medium 
communicationis huius potestatis unicum est, Sacramentum manuum impositionis, 
quo datur Episcopis summum sacerdotium et plenitudo potestatis cum muneribus 
sanctificandi, docendi et regendi“27.

Here we have a series of assertions that constitute neither Catholic dogma nor 
common theological teaching28; indeed they are assertions without proof: 1) that in 
the sacrament of order the whole power of Christ is imparted; 2) that in the Church 
there is no other power than the power of Christ; 3) that the power of Christ is con- 
ferred only through the sacrament of order; 4) that the imposition of hands is the 
only means of conferring the power of Christ; 5) that the fullness or „plenitude of 
Power“ in the Church is conferred to the bishops through the imposition of hands. 
With such assertions, not controlled by the sources, no theory of sacred power in 
'he Church can win general acceptance.

Jesus is indeed portrayed as saying: „Full authority in heaven and on earth has 
heen committed to me“ (Mt 28:18). But he is not portrayed as telling his Apostles 
>,and I give all that authority to you“. Instead, what Jesus commanded his Apostles 
■n the Matthean text is: „Go therefore and teach all nations ...“. Jesus Christ is the 
King and sovereign Lord of power, the Church is his servant sent out to work, not a 

queen seated on a throne - a temptation and an illusion of the medieval Western 
Church, which through its victory in the struggle with the State for autonomy has 
given birth to an ecclesiology and canon law coloured with triumphalism.

To recognize the historical and sociological dimension of the Church is as im­
portant as recognizing the theological basis of authority and power in the Church. 
This needs to be stressed against a not uncommon tendency to exalt unduly my- 

s'ery, grace and the supernatural in the Church. Just as a one-sided emphasis on 
nature can deform the Church, equally from a one-sided empahsis on the supernatu­

26 K. RAHNER, for example, envisages in the election of patriarchs and of popes a higher grade 
°f Order than obtains in the ordination of bishops (see below).

27 10. V. DE PAOL1S, De natura sacramentali potestatis sacrae, in: Periodica de re morali 
canonica et liturgica 65 (1976) 59-105; see p.69.

211 The conciliar assertion „Episcopalis autem eonsecratio, cum munere sanctificandi, munera 
nuoque confcrt docendi et regendi, quae tarnen natura sua nonnisi in hierarchica communione cum 
Collegii capite et membris exerceri possunt" (Valican II, Lumen Gentium, n. 21), while linking the Irin 

"’unera (to teach, sanctify and govern) to episcopal ordination, and not to missio canonica, does not 
hovvever state that the sacrament of Order is the Source of all authority in the Church.



74

ral results an unnatural Church. If from the socio-religious factors of the Church in 
the first Century a tripartite order has arisen, diversifying the one single mission 
given by Christ, similar diversification from other socio-religious factors in other 
times must be expected. And it will be legitimized as long as the one original mis­
sion of the Church is not betrayed but served. And what is more, if the first Century 
tripartite diversification is invested with ius divinum with no verbum Domini to 
support, the question may be raised about similar qualification regarding a later 
different diversification. This question is pertinent, for example, with regard to the 
patriarchal authority in the Church, to which Pseudo-Dionisius, working with the 
background of Platonic metaphysics, assigned the highest rank in the ecclesiastical 
hierarchy on a parallel to the celestial hierarchy, a strain of thought that has been 
preserved in the ecclesiological and canonical tradition of the East Syriac Church.

Does the dictum „all powers tend to corrupt, and absolute power absolutely“29 

apply to sacred power in the Church? In so far as the Church is human and social, 
the Church cannot escape the human lot of weakness and moral corruption of po­
wer holders even at the highest levels, but in so far as Church is the body of Christ, 
and is animated by the Holy Spirit, we believe that it is indefectible and that the 
sacred power in the Church will not corrupt in the philosophical sense.

II. Power of Order

According to the doctrine and practice common to Orthodoxy and Catholi- 
cism, the sacred power is transmitted through the sacrament of order, which has 
three grades, episcopate, presbyterate, and diaconate. Episcopate and presbyterate 
are sacerdotal, diaconate is not, but is a ministry. But sacred power for various 
ministries is imparted through minor Orders, which are not generally considered as 
sacramental, though they were so regarded by certain medieval writers.

In general, the power of order is exercised in the administration of the sacra- 
ments and the sacramentals. However, it cannot be said vice versa that for the ad­
ministration of all the sacraments the power of order is always required. In the case 
of baptism to be administered in an emergency, if an ordained minister is not 
available a non-ordained person may administer it. And in the case of marriage, in 
the latin Church it is commonly held that the sacrament is administered to each 
other by husband and wife, who are therefore its ministers, and not by the priest. It 
has been recently proposed that in the Eastern Churches, too, along with the priest

29 This well-known dictum regarding powers on earth, „corruption" is usually taken in a moral 
sense, but it would seem that the original meaning was philosophical, which still survives in the Italian 
dictum „Ogni potere logora“, that is, all power wears out, weakens, loosens, and is on the way to disso- 
lution.



75

as the minister of the sacrament of marriage (ex institutione Ecclesiae), the parties 
may also be reckoned as sacramental ministers (ex institutione Christi)30.

The power of Order is not a univocal concept in as much as Order is graded 
and is divided into major and minor Orders. While the three major Orders of episco- 
Pate, presbyterate and diaconate constitute the sacrament of order, the minor Orders 
are not sacramental in the same sense. The difference between the two sets of the 
grades of order is further emphasized when it is stated that the sacred hierarchy of 
bishops, presbyters and deacons31 is of divine institution, while the other grades are 
of ecclesiastical institution32.

The sacramentality and divine institution of the major Orders have been 
brought into clearer light in the latin Church by the postconciliar abolition of the 
minor Orders so that now under „order“ come only the three higher grades of epis- 
copate, presbyterate and diaconate. The same terminology obtains also in the com­
mon law of the Eastern Catholic Churches, while the Churches have the ifeedom to 
preserve the tradition of minor Orders for the lower clergy33. On these provisions 
the following remarks may be made, The abolition of the minor Orders in the latin 
Church does not mean abolition of the respective ministries, which are entrusted to 
the laity. Thus, at the level of ministry, the clergy-laity divide is less sharp in the 
'atin Church. In the Eastern Catholic Churches the Situation is somewhat different. 
According to their common law, only bishops, presbyters and deacons are clerics, 
and one becomes a cleric through the diaconate. However, in Churches that preser- 
ve minor Orders, those who fulfil the respective ministries are minor clerics, whe- 
reas they would be laypeople in the latin Church. As these ministries become in- 
measingly open to women as well in the latin Church, the Easterners would be 
taced with the choice either to close them to women as in the past or to open them 

to women so that ministries canonically reserved to minor clerics are performed by 
women as well. In the Iatter case, will the term „minor clerics“ be applicable also to 
these women? Nothing is said about this question in the new Eastern Code, which 

uses the term „minor clerics“, just once in c. 327, descriptively („generally called

30 U. NAVARRETTE, De ministro sacrament! matrimonii in Ecclesia latina et in Ecclesiiis ori- 
entalibus: tentamen explicationis concordantis, in: Periodica de re morali et canonica 84 (1995) 711- 
733.

51 Since the divine institution of deacons was a mute question, in the definition of the Council of 
Trent, diaconi was replaced by ministri: „Si quis dixerit, in Ecclesia catholica non esse hierarchiam, 
divina ordinatione institutam, quae constat ex episcopis, presbyteris et ministris: anathema sit“- Sessio 
XXllI, de ordine, c. 6. However, the difference may not be more than verbal: if deacons are not meant 
10 be included among „ministri", much less would lower ministers qualify for the description and make 
sense out of et ministris.

32 „Ex divina institutione sacra hierarchia ratione ordinis constat Episcopis, presbyteris et minis- 
|ris; hierarchia iurisdictionis constat pontificatu supremo et episcopatu subordinato; ex Ecclesiae autem 
'nstitutione alii quoque gradus accessere" (CIC-1917 c. 108 § 3; Cleri Sanctitati, c. 38 § 3),

33 CCEO c. 327.



76

minor clerics“), not prescriptively, so that the Churches would be free to adopt it or 
not, to extend or restrict its usage.

Much may still be said about order and ordination, but the subject has been 
dealt with in he foregoing papers; so we need only add a bibliographical reference 
or two34.

III. Power ofGovernance

We shall first make some brief comments on the term „power of governance”, 
and then deal briefly with its nature and its division, so as to dwell more at length 
on its subjects or those who possess it in the Church.

1. The Notion of the Power of Governance

The power of governance is dealt with in both the codes of the Catholic 
Church continuing a long canonical tradition35. Though CIC c. 129 §1 States that 

the power of governance is also called the power of jurisdiction, the former has 
largely substituted ,jurisdiction“, thus making for greater clarity. The ethymology 
of .jurisdiction“ shows that it is from the verbal ius+dicere that we have the sub­
stantive iuris+dictio. This refers to the function and power of one who can 
ius+dicere, hence the power of a judge (iudex). Originally the meaning of the term 
.jurisdiction“ was restricted to the judicial sphere in the Roman law; later under the 
Empire all higher officials were vested with iurisdictio, and the whole administrati- 
on of a province by a governor came to be referred to as the exercise of jurisdicti­
on. This extension of meaning influenced also the use of jurisdictio ecclesiastica, 
so that it came to mean not only judicial activity in the Church but also Church 
administration in general especially where episcopalis audientia obtained. Thus 
cura pastoralis and iurisdictio came to be understood to mean the same thing. 
However, since in the modern world of secular law the meaning of .jurisdiction“ is 
restricted to the judicial field36, in the recent reform of Catholic canon law, both

34 On the much debated „character“ attached to Order in latin theology, see P. FRANSEN, Order 

and Ordination, in: Encyclopedia of Theology, ed. by K. RAHNER, New York 1975, 1122-1148. On 
the beginnings of the social divide between clergy and latity, see A. FA1VRE, Naissance d'une Hierar­
chie: Les premieres etapes du cursus clerical (Theologie Historique 43), Paris 1977.

55 „The Power of Governance" is dealt with under „General Norms" in CIC Book I, Title VIII, ec. 

129-144. In CCEO it is dealt with in Title XXI, cc. 979-995. ln the former legislation the respective 
canons formed part of De Clericis, in CIC-1917 cc. 196-210, and in Cteri sanclitati cc. 138-154.

34 „It is the power of the court to decide a matter in controversy" ... Jurisdiction defines the pow-

ers of courts to inquire into facts, apply the law, make decisions, and declare judgment“. See: Black's
Law Dictionary, St. Paul, Minn. 1990, s.v. p. 853. Again: Jurisdiction. 1. The power of a court to hear 
and decide a case or make a certain order... 2. The territorial limits within which the jurisdiction of a 
court may be exercised“ - (A Dictionary of Law, Oxford-New York 1994, s.v. p. 217).



77

Latin and Oriental, this term has rightly been replaced by „power of governance“ 
(potestas regiminis).

Both the Codes state that the power of governance exists in the Church by di- 
vine Institution and that those who are in sacred Orders are capable of the power of 
governance in accordance with the provisions of the law while the others can co- 
operate in its exercise37. This is the question of the subjects of the power of go­

vernance, to which we shall return later.
The power of governance is divided into three species: legislative, executive 

and judicial. In general, legislative and judicial powers cannot be delegated, nor 
can a lower authority make a law contrary to that of a higher legislator. Several 
canons deal with the executive power and the norms regarding its delegation. 
Others determine how the power of governance is lost or suspended and how 
executive power is supplied by the Church.

Among the subjects of the power of governance the hierarchs or ordinaries 
merit special mention, and both the codes determine who they are starting with the 
Roman Pontiff and passing through patriarchs and metropolitans down to eparchial 
bishops and their syncelli or vicars general.

The power possessed by Religious Institutes deserves special mention, since it 
would seem that in their superiors and chapters a third kind of power is posited, 
which is neither that of Order nor that of governance. It was called dominative po­
wer (potestas dominativa) in the previous legislation38. This term, which was feit to 

be rather unfelicitous, was set aside during the new codification. It was described as 
„public ecclesiastical power“39, but this qualification was not canonized in the new 
codes as a substitute for dominative power40. However, it is still regarded in general 

as a third kind of power, distinct both ffom the power of order and the power of 
governance, though several norms regarding the latter governance apply to it as 
well (CIC c. 596 §3). The major superiors and chapters of clerical religious institu- 
tes of pontifical law in the latin Code41, and also of patriarchal law in the Eastern

37 CIC c. 129; CCEO c. 979.
38 „Superiores et Capitula, ad normam constitutionum et iuris communis, potestatem habent 

dominativam in subditos; in religione autem clericali exempta, habent iurisdictionem ecclesiasticam 
tarn pro foro intemo quam pro foro extemo'' (CIC-1917, c. 501 § 1). The same term „potestas domina­
tiva" was used also in the Motu Proprio Postquam Apostolicis on Eastern Catholic Religious, c. 26.

39 Communicationes 15 (1983) 64, c. 523, 3: „potestas ecclesiastica publica“.
411 CIC c. 596 §1. Institutorum Superiores et capitula in sodales ca gaudent potestate, quae iure 

universali et constitutionibus definitur.
§ 2. ln institutis autem religiosis clericalibus iuris pontificii pollent insuper potestate ecclesias­

tica regiminis pro foro tarn extemo quam intemo.
§ 3. Potestati de qua in §1 applicantur praescripta cann. 131, 133, et 137-144.
Almost the same norm is contained in CCEO c. 511. Moreover, c. 995 States that the norms on 

the power of governance apply to certain religious superiors, without affirming directly that the power 
of these superiors is the power of governance.

41 ln CIC c. 596 § 2 cited above, note „insuper“.



Code (CCEO cc. 441 and 511) possess the power of governance; but the other 
religious Superiors as well as superiors of other institutes of consecrated life do not, 
though the norms regarding executive power apply to them as well, unless the 
contrary is provided for in the common law or it is evident from the nature of the 
matter (CCEO c. 995). The question about the nature and origin of an unnamed, 
third power in the Church, which is possesed by some religious superiors, is intri- 
guing, and it has occupied the attention of several canonists. It would seem that for 
a fully satisfactory explanation, a more sociological approach to power in the 
Church than is generally adopted in such questions would be helpful. In fact, as is 
now being increasingly realised, such an approach is necessary also for the under- 
standing of all Offices and authority in the Church. In particular, it is instructive that 
the tripartite division of the power of Order into episcopal, presbyteral, and diaconal 
does not issue from the institution by Jesus of Nazareth but from the Sitz im Leben 
of the Apostolic Church in Jerusalem with its Jewish and Hellenistic components.

The attempt to derive all power of governance from the power of Order colli- 
des against the facts of history, which show how non-ordained people have as a 
matter of fact exercised and continue to exercise power of governance, whether 
they are men or women, cardinals and abbesses of the past, or judges, notaries or 
economes of today. This opens up an important and interesting question regarding 
the subjects of the power of governance.

2. Subjects of the Power of Governance

Whereas in the previous canonical legislation the sacred power whether of Or­
der or of governance was reserved to clerics''2, the new legislation is nuanced 

dimming the clergy-laity divide. In principle, only those in sacred Orders are able to 
have power of governance, but in its exercise the other Christian faithful can coope- 
rate according to the norm of law' .

Much discussion has taken place around the novelty of this canon both befo- 
re42 * 44 and after its codification. Another canon of the latin code that has caused much 
discussion runs as follows. „Only clerics can obtain Offices the exercise of which

42 „Soli clerici possunt potestatem sive ordinis sive iurisdictionis ecclcsiasticae et beneficia ac 
pensiones ecclcsiaslicas obtinere" (CIC-1917, c. 118 = Clcri sanctitati, c. bi).

45 CIC c. 129 § 1. Potestatis regiminis quae quidem ex divina instilulione csl in Ecclesia et etiam 
polestas iurisdicitonis vocatur, ad normam praescriptorum iuris, habiles sunt qui ordine sacro sunt 
insigniti.

§ 2. In exercitio eiusdem potestatis, christifideles laici ad normam iuris cooperari possunt.
The corresponding canon in the Eastem Catholic legislation (CCEO c. 979) is substantially the 

same, though there are some redactional changes: § 1. Potestatis regiminis, quae ex divina institutione 
est in Ecclesia, ad normam iuris habiles sunt, qui in ordine sacro sunt constituti.

§ 2. In exercitio potestatis regiminis ceteri christifideles ad normam iuris cooperari possunt.
44 Communicationes 14(1982) 146-149.



79

requires the power of Order or the power of ecclesiastical governance“45. There is 
no corresponding canon in the Eastern code. Two problems in particular have en- 
gaged the attention of canonists with regard to the aforesaid canon: 1) the power of 
a lay person who makes up a collegiate tribunal46; and 2) the power of governance 

of a person who is elected as the pope but is not yet ordained as bishop or is only a 
layman.

a) Women, in Particular the Deaconess

Following the canonical tradition both CIC and CCEO do not assign equal 
share of sacred power to men and women in the Church. The power of the three 
major Orders, episcopate presbyterate, and diaconate is reserved to men47. The 
power of the minor Orders too is restricted to men according to tradition, but where 
these Orders have been converted into ministries open to laypeople, women are 
getting an increasing share in them. In the matter of the teaching function in par­
ticular, while only bishops may teach in the name of the Church, the other Christian 
faithful particiapte in the Church’s teaching function according to the norm of law. 
If they are not presbyters or deacons, they are eligible to receive a mandate to teach 
or preach (CCEO c. 596). And in the area of the ministry of preaching the word of 
God, there is even an invitation to share this ministry according to each one’s sui- 
tableness, state of life, and the mandate (CCEO c. 608). This may appear to be 
contrary to the letter of c. 64 of the Council in Trullo: „[That] no layman is to hold 
a public lecture on dogma, nor to teach, thus arrogating to himself the office of 
teacher, but is to follow the order handed down by the Lord, and to lend an ear to 
those who have received the grace of teaching and to be taught divine things by 
them“48. However, where preaching by laypeople is admitted in the Orthodox 
Churches by oikonomia, the Catholic canon and the Orthodox practice may be said 
to coincide.

It was natural that the two Catholic codes have registered the official position 
of the Catholic Church with regard to the exclusion of women from sacred Orders. 
Quite different is the question of the inclusion of the ministry of the deaconess 
among the ministries of the Church. The silence of the common Eastern code about

45 CIC c. 274 § 1. Soli clerici obtinere possunt officia ad quorum cxercilium requiritur potestas 
ordinis aut potestas regiminis ecclesiastici.

46 „The Episcopal Conference can permit that lay pcrsons also be appointcd judges. Where ne- 
cessity suggests, one of these can be chosen in forming a collegiate tribunal“ (CIC c. 1421 §2). A 
s'niilar norm as regards lay judges exists in CCEO c. 1087 § 2, only the appointing authorities being 
different.

47 „Sacram ordinalionem valide recipit solus vir baptizatus“ (CIC c. 1024). „Sacram ordinatio- 
»em valide suscipere potest solus vir baptizatus“ (CCEO c. 754).

48 G. NEDUNGATT/M. FEATHERSTONE (ed.), The Counci! in Trullo Revisited (Kanonika 6), 
Roma 1995, 145.



80

the deaconess leaves freedom to particular law, and the Patriarchal Churches can 
freely institute or restitute the ministry of deaconess within their territories.

Though the Eastern Code actually does not contain any canon about the dea­
coness, an initial Step had been taken towards a new legislation on the deaconess. A 
Study Group De Clericis of the Code Commission formulated two canons on the 
deaconess'19. An initial question was to find a suitable place for the deaconess in the 

code. A canon drafted by the Study Group De Clericis could hardly avoid presen- 
ting the deaconess as a cleric. This would generally be considered problematic, 
though Karl Rahner would probably have applauded50. The Study Group found a 

way out by placing the deaconess among „other ministers“ than bishops, presbyters 
and deacons. With great care were avoided also terms like „cleric“ or „ordination“ 
or „order“ in these two canons. Thus cunningly shunning the Scylla and Charybdis 
of expressions that might draw fire from theologians and canonists, it was proposed 
that the deaconess could be instituted freely by the particular law of the concerned 
Churches, but where instituted the deaconess was to have the competence to do 
such ministries as found mostly in the tradition itself and listed in the canon. When 
the draft was finally voted upon unanimousiy in the Study Group, an eminent ca­
nonist exclaimed with satisfaction: „It is perfect“. However, the draft failed to ob- 
tain the authorisation for publication in Nuntici, which, however, contains several 
scattered hints about the project itself51. But the deaconess who vanished from the 

codification does not seem to have been missed by hierarchs whose attention was 
perhaps diverted by other issues like the patriarchal rights in the new code. The 
common code of the Eastern Catholic Churches is thus devoid of a canon about the 
deaconess. This may be deemed a serious defect of the code for having failed to 
codify an ancient institution which was common to all the Churches, Eastern and 
Western, but which was allowed to disappear gradually and not survive through 
adaptation like the male diaconate52. It is now left to the Churches to recover their

"l9 The text of the two canons on the deaconess, ftnalized by the Study Group, was not published 
in the pages of the official organ of the Commission, Nuntia, which however contains several refer- 
ences to the initial project.

5(1 According to RAHNER, a lay person who obtains an ccclesiastical office becomes a cleric in 
some sense: Überdas Laienapostolat, in: Schriften zur Theologie in: III, Einsiedeln 1964, 339-373. The 
differencc between a deacon and a pastoral assistent is subtle and hard to establish, says RAHNER, 
Pastorale Dienst und Gemeindeleitung, in: Stimmen der Zeit 195 (1977) 733-743; see 737. It makes 
hardly any difference that an Office implies the imposition of hands or not. The medieval theory of the 
sacramentality of minor Orders is not so absurd, thinks RAHNER. Note di teologia pastorale 
sull'episcopato nella dottrina del Vaticano II, in: Nuovi Saggi I, Rome 1968, 510. The election of the 
pope is the supreme grade of the sacrament of Order - ibid. p. 518, n. 14.

51 Nuntia 3: 58, 69; 7: 20; 11: 85-86 (De aliis Ecclesiae ministris); 26: 88 (De diaconissa), 90 
(De diaconissa), 94.

52 S. BROCK, Deaconess in the Syriac Tradition, in: Women in Prism and Focus. Her Profile in 

Major World Religions and in Christian Traditions, ed. P. VAZMEEPARAMPIL, Rome 1996, 205- 
217.



81

own tradition in keeping with the exhortation of the Second Vatican Council53, 
discerning the signs of the times.

b) Bishops

The power of governance of bishops varies with the various kinds of bishops: 
eparchial (diocesan) bishops and titular bishops, metropolitan bishops and suf- 
fragan bishops, bishops or archbishops elected to the patriarchal throne or the papal 
throne, etc. This is a synchronic picture. And diachronically, if bishops are said to 
be successors of the Apostles, the question arises, In what sense were the Apostles 
themselves bishops? Are all the above mentioned varieties of bishops - eparchial 
(dicoesan), titular, metropolitan, suffragan, patriarchal, etc. - successors of the 
Apostles? And if the Apostle Peter had a special place willed by Jesus Christ 
among the Apostles, is it the case that such specialty is maintained in the apostolic 
succession of bishops? Without answering these basic questions it would be point- 
less to count and restate the powers attributed to bishops in manuals of canon law, 
whether Orthodox or Catholic, or in the two new Codes of the Catholic Church54.

To Start with, theology has had a hard time situating titular bishops. The Pro­
blem becomes insoluble when the historical origin of titular bishops in abnormal or 

exceptional circumstances is lost sight of. If what was abnormal is to be normali- 
2ed, a new principle is to be invoked which legitimizes what was abnormal. When 
Ais is not done, the discussion about relative and absolute ordination of bishops 
becomes endless and fruitless. The figure of the eparchial bishop, which alone 
seems to be valid for certain theologians and canonists, is not valid as the sole 
diacronical model in the history of the Church and is relative to the Situation of the 
Post-apostolic age when the Church has been formed and established and is to be 
governed. But when the Church was being constituted through the apostolic pre- 
aching in the early decades of Christianity, there were no eparchies or eparchial 
bishops. St Paul, the mobile apostle, was not simply or primarily the President of a 
eucharistic assembly; and though he speaks of the eucharist celebrated in the local 
Community of Corinth (1 Cor 11:17-29), his ecclesiology is not centred on the 
eucharist. A „eucharistic ecclesiology“ may indeed invoke St. Ignatius of Antioch 
for patron, but not St. Paul or any of the other New Testament authors. While 
rightly offering a corrective to the preconciliar, overly institutional Roman Catholic 
ecclesiology, it is itself in need of a corrective with more attention being paid to the 
Preconditions for celebrating the eucharist, such as baptism55, evangelization and

53 Orientalium Ecclesiarum, n. 6.
54 Most powers of bishops in the Catholic Church are mentioned in CIC cc. 375-459 and CCEO 

w. 177-234.
55 J. H. ER1CKSON, The Local Churches and Catholicity: An Orthodox Perspective, in: The Ju­

rist 52 (1992) 490-508. The author lays bare the ambiguity of the expression „local church" and ex- 

Poses the weaknesses of the eucharistic ecclesiology, which has „ignored or glossed over evidence not



reconciliation5'’. If the Church on earth is by its very nature missionary* 56 57, and if one 
is conscious of its mission to four-fifths of humanity today that is non-Christian58, 

one should hesitate about viewing the eucharistic community as a self-sufficient 
inodel of the Church and desist frorn making the eparchial bishop the point of refe- 
rence or analogatum princeps of Church ministers59. There is need and room for a 
variety of ministries and of bishops, even titular ones, to fulfil the one and manifold 
ministry of the Church in today’s highly complex, Condensed and competitive 
world.

The power of the eparchial bishop is „proper, ordinary, and immediate“ but 
not illimited. One obvious limit is the eparchy itself, which is limited - no eparchy 
extends the world over. But even within the limits of the eparchy the exercise of 
episcopal power is governed, in view of the benefit of the Church or of the good of 
Christ’s faithful, by higher authorities whether supreme or intermediary. This is 
clear frorn Lumen Gentium 27, where we read: „a suprema Ecclesiae auctoritate 
exercitium eiusdem [potestatis episcopi] ultimatim regatur et certis limitibus, intiui- 
tu utilitatis Ecclesiae vel fidelium circumscribi potest“. This passage is cited in 
CCEO c. 178. The keyword is „ultimatim“. It is in the last instance for the supreme 
Church authority to regulate and delimit the exercise of episcopal power. But the 
last instance presupposes prior or intermediary instances. This point needs stressing 
in view of the fact that some Roman Catholics practically overlook „ultimatim“ in 
the text cited abovc and assert that only the supreme authority can regulate or de­
limit episcopal power. And they reason as follows: Episcopal power is of ius di­

82

conforming to that model" (507), especially „the implications of bapstism for ecclesiology" (506). 
„Emphasis has bcen on eucharistic fellowship, with relativcly little concem for the preconditions for 
this fellowship .... The Church is a eucharistic organism, but only because the Church is a baptismal 
organism" (505). Behind such Orthodox critiquc the present writer's resevations can hopefully escape 
being labellcd confessionally Catholic.

56 A Christian community cannot celebrate the eucharist complacently if it recalls the Lord’s in- 
junction to leave its offerings at the altar and go and first get reconcilied with „thy brother" (Sister 
Churches) or if it asks itself it it has fulfilled the Lord's command to „Go and preach the good news to 
all nations“ (missionary task). Ecumenism and evangelization deflate eucharistic ecclesiology of its 
triumphalem.

57 Vatican 11, Ad gentes, n. 2: „The Church on earth is by its very nature missionary since, ac- 

cording to the plan of the Father, it has its origin in the mission of the Son and the mission of the Holy 
Spirit".

58 A. SCHMEMANN, The Missionary Imperative in the Orthodox Tradition, in: Eastern Ortho­
dox Theology, ed. D. B. CLENDEN1N, Grand Rapids 1995, 195-201; J.J. STAMOOLIS, Eastern 
Orthodox Mission Theology Today, New York 1986.

59 On the missionary front today in large areas that have not yet been evangelized a missionary 

bishop, perhaps helped by a handful of collaborators, begins to gathcr the flock of Christ. Canon law 
recognizes the differencc when such pastors are callcd exarchs or vicars apostolic rather than eparchial 
bishops or diocesan bishops. To dcfine a bishop with reference to the eucharist is too selective. Eucha­
ristic ecclesiology is the ecclesiology of a pilgrim Church that but walks frorn the sacristy to the sanctu- 
ary. It is the evolute of an established Church which forgets the apostles-on-the-move and the Church- 
lo-be-built-up or in fieri, Hermas' tower under construcnon.



83

vinum. Only a higher power of ius divinum may regulate or limit a lower power of 
ius divinum. And such a power obtains only in the supreme authority of Ihe Church 

- not therefore in the authority of patriarchs or of the Synods of Bishops of Patriar­
chal Churches. As a response it may be said briefly that this position is untenable 
historically, theologically, and canonically. Historically, because local synods in the 
early centuries have regulated episcopal authority through particular law, as for 
example the Synod of Antioch (c. 9) on the respective authority of the mctropolitan 
and the cparchial bishop. Theologically, bccause, apart from the fact that the con- 
cept of ius divinum must be understood in greater theological depth, it is not evi­
dent that a ius divinum institution can be subject only to another ius divinum Insti­
tution in an economy in which the Son of God become man was subject to all legi- 
timate human authority. And canonically, because in the text cited above 
..ultimatim“ does not obviously mean „tantum“, but leaves room for some other 
authority than the supreme authority, as is clear from the latin code: „exceptis cau- 
sis quae iure ... supremae aut alii auctoritati ecclesiasticae reservatur“ (CIC c. 381).

c) Patriarchs

Let us now make some considerations on the patriarchs as bearers of the po­
wer of governance in the Church. It has been said by a wit or by a prophet: The 
First Vatican Council was a council of the pope. The Second Vatican Council was a 

council of bishops. The Third Vatican Council will be a council of patriarchs. This 
would shock those Western canonists and theologians who have discussed and 
written extensively on the power of ordcr and the power of governance in the 
Church without ever mentioning patriarchs6". In any case, it is difficult to see how 
Pope John Paul II’s concern for the ecumenical unity of the Churches at the brea- 
king of the third millennium can advance beyond prayer and desire without moving 
'he patriarchs to the centre of the stage, the place occupied by them during the first 
uiillennium of union.

Having in mind the Eastern Catholic patriarchates61, the Second Vatican 
Council prescribed the restoration of the patriarchal figure to its formcr Status as 
obtained during the time of union betweeen the Eastern and the Western Christiani- 
'y. while adapting it to the present-day conditions. „The Patriarchs with their syn- 
ods are to be the highest authority for all business of the Patriarchal Church, inclu- 
ding the erection of new eparchies and appointment of bishops”6". And according 

t0 'he same Council, „the rights and Privileges of the patriarchs are to be restored in * * * 61 62

Wl Of the 148 authors reviewed by Celeghin (see n. 7), only 2 or 3 have mentioned patriarchs.
what is said here of patriarchs will apply generally, mutntis mutandis, to the heads of autocepahlous
Churches in the Orthodox tradiiion.

61 V. PERI, Orientalis Varietas. Roma e le Chicsc d'Orientc - Storia e diritto canonico (Kanonika 
4h Roma 1994.

62 Oricntalium Ecclesiarum, n. 9.



accordance with the ancient Iraditions of each Church and the decress of the ecu- 
menical councils“63. This restoration could not of course be a nostalgic return to 

antiquity. Hence the Council after stating that „these rights and Privileges are those 
which existed in the time of union between East and West“, added that „they must 
be adapted to present-day conditions“6'1.

So, in the Code of Canons of the Eastern Churches the Patriarchs and the 
Synod of Bishops of the Patriarchal Churches are the Organs of the power of go- 
vernance enjoying legislative, judicial, and administrative powers (CCEO c. 110). 
The juridical figure of the patriarch himself has been on the whole enhanced by the 
Code in comparison with its preconcilar predecessor Cleri sanctitati, though there 
seems to be some reluctance to admit this in certain quarters. According to the 
Provision of the new Eastern code, the power of governance of the patriarchs and 
their synods is, as a rule, limited within the traditional territorial boundaries, except 
for particular law approved by the Roman Pontiff (CCEO cc. 78 and 150). The 
patriarch has authority over bishops and metropolitans of his Patriarchal Church, 
but he is local hierarch only in his patriarchal eparchy (CCEO cc.78, 984).

Ecclesiology in the first four centuries developed under the aegis of the bis­
hops and then in the rest of the first millennium under the aegis of the patriarchs, 
whereas Western ecclesiology of the second millennium flourished under the sign 
of the pope. The Second Vatican Council tried to redress the balance with reference 
to the bishops and not with reference to the patriarchs, who were dealt with in a few 
canons in the decree on the Eastern Churches, but with no ecclesiological depth. 
I-Iowever, the Council has dropped a clue in Lumen Gentium relating the catholicity 
of the Church particularly with the Patriarchal Churches. „The variety of these local 
Churches, which are actively one, shows forth in a most resplendent manner, the 
catholicity of the undivided Church“65.

It will be the task of the Third Vatican Council (if we recall the aforemen- 
tioned wit or prophet) to reflect more in depth on this relationship between the 
Patriarchal Churches and the ecclesiological note of catholicity. We could think of 
it as follows. The Church is essentially one and catholic. This is revealed in the 
multilingual Pentecost tableau sketched in the Acts of the Apostles. With these two 
essential notes of the Church must be posited also their corresponding ecclesial 
organs. If the Petrine ministry or primacy is the organ of unity, the Apostles with 
their mission to all nations are the ministers of catholicity. Among the successors of 
the Apostles it is the patriarchs rather than the diocesan bishops that are or can be 
the Symbols and foundation of the catholicity of the Church. For the patriarchs 
represent the Particular Churches in the various cultures.

63 Ibid. 9.
64 Ibid. 9.
65 „Quae Ecclesiarum localium in unum conspirans varietas indivisae Ecclesiac catholicitatem 

luculentius demonstrai“ (LG 23).



85

Catholicity is the Church’s intrinsic potential to recapitulate all humanity un- 
der the headship of Christ in the unity of the Spirit. Since this recapitulation is to 
take place not by destroying what is good and valuable in the diversity of peoples 
and their cultures but by purifying, preserving and ennobling them, it follows that 
the Church of Christ has to be a communion of a variety of Churches (culturally 
diversified Churches66 or Particular Churches, of which the Second Vatican 
Council speaks in its decree on the Eastern Churches) and not merely be a com- 

ntunion of a multiplicity of Churches (dioceses as particular Churches, of which the 
same Council speaks generally elsewhere in Lumen Gentium and Christus Domi­
nus). If this variety is an exigency of the very catholicity of the Church and is es­
sential to the Church, there must also be proper institutions for its preservation and 
Promotion. In this matter the Council has not said the last word, though it has 
singled out the see of Peter as the institution with the task of „safeguarding lawful 
varieties while being watchful that the particular elements far ffom becoming harm- 
fiil to unity serve rather to furthering it“67.

If the ministry of unity is rightly assigned to the Petrine See, the ministry of 
catholicity must be canonically assigned to the heads of the various Particular 
Churches. Here we touch the ecclesiological foundation of the patriarchal instituti­

on. Linked to catholicity it has an ecclesiological role that is as much of divine right 
as catholicity itself is an essential note of the Church of Christ. From an anthropo- 
logical point of view, it is impossible for one and the same person to be the guardi- 

an and promoter of ecclesial unity and pluralism in which catholicity is actualized. 
This is as much as to say that even as the Petrine function is basic to the nature of 
the Church, the Patriarchal function is also basic to the nature of the Church. And if 
the former is to serve unity out of divine right, the latter is also to serve variety out 
°f divine right. And this is so even if we have no ipsissima verba Domini in the 
New Testament, as is also the case with some sacraments without proof texts ffom 
the bible but are still held to be of divine institution.

To prevent misunderstandings here, let us distinguish between patriarchal au- 
thority on the one hand and the historical materialization of the patriarchal instituti­

on on the other. The former may be conceived as having been possessed by the 
Church ffom the Apostles onwards. As such it is no less divine in origin than the 
Roman primacy or the diocesan episcopal office. Indeed, on the first Pentecost,

66 The Churches sui iuris that are of different rites are conceived as culturally diversified accord- 

>ng to CCEO cc. 27 and 28.
67 Lumen Gentium, n.13. The CCEO has gone a step further in naming the pastors of the various 

Particular Churches as Promoters of the catholicity of the Church. „It is above all for the pastors of the 
Church to be diligent in ensuring that amidst the varieties of doctrinal enunciations in the various 
Churches the same sense of faith is preserved and promoted, so that the integrity and unity of faith 
suffer no harm, rather that the catholicity of the Church is brought into better focus through legitimate 
diversity“ (CCEO c. 604). For translation see: G. NEDUNGATT, A Companion to the Eastem Code 
(Kanonilca 5), Rome 1994.



86

when the Church was born and existed as the Jerusalem Community, neither the 
Church of Rome nor dioceses existed. On Pentecost the Petrine primacy already 
existed, but not the Roman see. The Apostles of the apostolic College were endo- 
wed with power and authority, the nature and extern of which can be guaged ffom 
the ministry of Saint Paul, the Apostle of the gentiles. As father and head of the 
Pauline Churches he exercised authority over them and over the superepiscopal 
pastors Timothy and Titus. Thus Paul embodies the figure of the patriarch in the 
New Testament. Paul’s Status cannot be reduced to that of present-day diocesan 
bishops. An objection may be raised that it is anachronistic to suppose that the 
apostles possessed patriarchal powers when patriarchates did not yet exist. The 
answer to this objection is an argument ad hominem: to suppose that the apostles 
other than Peter possessed only the powers of diocesan/eparchial bishops when as 
yet no dioceses or eparchies existed, is anachronistic. According to a synodical 
teaching of the East Syrian Church: „The twelve Apostles were instituted as patri- 
archs by Jesus Christ; later the Holy Spirit constituted four patriarchates in the 
West and a fifth one in the East“68. Theodore Baisamon, Patriarch of Antioch and 

eminent canonist, too, held that the five patriarchs of the Church were of divine 
institution69. If this sounds too aberrant to traditional Catholic ears, one may consult 

Ignatius of Antioch, the great Champion of the so-called monarchic episcopate, who 
wrote to the Trallians (3:1): „Respect the deacons as Jesus Christ, even as you 
should respect the bishop as a type of the Father and the presbyters as the council 
of God and as the College of the apostles“. Apostolic succession is not a univocal 
concept.

If in the case of primacy of the Roman Church historical evolution does not 
argue against divine right, a pari, it is conceivable that the like historical emer- 
gence „under divine providence“70 of the patriarchates is no argument against their

68 Synodicon Orientale, ed. by J.-B. CHABOT, Paris 1902; see: The Synod of Mar Iso’yahb 1 
(586/586), 419-420 (my translation).

69 PG 119, 1173 CD; G. A. RHALLES-M. POTLES, Syntagma, IV, 551.
70 Lumen Gentium, n. 23. „The Church of Rome was founded by the Lord alone“, so runs the 

first of 27 dieses in the „Dictatus papae“ of Pope Gregory VD (1075): see E. CASPAR, ed., Das Regis­
ter Gregors VII, fase. 2, Berlin 1920, 55. The theoiogical problcm of the patriarchate is the same as that 
of the primacy, in as much as in the evolution of the Roman primacy of universal jurisdiction, too, 
historical factors have been decisive. In this sense the problem is, as K. SCHATZ, Der päpsüiche 
Primat. Seine Geschichte von den Ürspriingen bis zur Gegenwart, Würzburg 1990, says, „wie dieser 
historisch gewordene Primat dogmaüsch unaufgebbar bzw. 'von Jesus Christus eingesetzt' sein kann" 
(p. 10). „Hätte man einen Christen um 100, 200 oder auch 300 gefragt, ob der Bischof von Rom Ober­
haupt aller Christen ist, ob es einen obersten Bischof gibt, der über den anderen Bischöfen steht und in 
Fragen, die die ganze Kirche berühren, das letzte Wort hat, dann hätte er sicher mit Nein geantwortet" 
(p. 14). One of the historical factors of the evolution of papal primacy was the fact that in 378, Emperor 
Gratian, Emperor of the West, at the request of Pope Damasus, designated the see of Rome as the 
appellate court in all ecclesiadcal affairs in the west, just as in the east the See of Constanünople was 
elevated to like posiüon. In this capacity, the Position of precminence already enjoyed by the apostolic



87

divine right. At the end of the apostolic age when the iure divino „patriarchal“ 
figures came to an end, their authority was not surely lost to the Church. After the 
age of the persecutions when the Church structures developed, once again the patri­
archal figures emerged on the original apostolic models. Thus even as the qualifi- 
cation iure divino can apply to the Roman primacy, so too it can apply to patriar­
chal structures that took shape only after centuries or millennia.

This is not to affirm that all patriarchal authority is of ius divinum. Between 
all and none there can be a wide spectrum. Given the diverse origins of the Patriar­
chates, a distinction is to be made. The various Catholic Patriarchates erected or 
approved by the popes in the last centuries possess only those powers granted or 
recognized by the pope and are in this sense of ecclesiastical institution. Hence 
Pope John Paul II States that „by canon law patriarchs and synods participate in the 
supreme authority of the Church“71. This is not a Statement about the patriarchal 

institution as such nor does the pope affirm that all authority in the Church de- 
scends through Peter and his successors in the Roman see, a view that is not bibli- 
cal and is not found in the holy canons of the first ecumenical councils. These 
councils recognized or approved the first patriarchates, which does not mean that 
they created the patriarchates nor that they conferred their authority on them.

However, some other later patriarchates which emerged from the vicissitudes 
of history, whether they are Orthodox or Catholic, are of ecclesiastical institution. 
The distinction between patriarchates of divine institution and patriarchates of 
ecclesiastical institution is easy to make in concepts, but not easy to apply, much 
less accept.

Even if not all the historical patriarchates are simple institutionalizations of 
the catholicity of the Church, and therefore not of ius divinum, the patriarchal insti­
tution as such can be regarded as the symbol of the catholicity of the Church and 
the guarantor of legitimate, eccesial pluralism. And even as the papacy is to be 
appreciated in the first place theologically for the idea it embodies and symbolizes 
rather than for the historical performance of the popes, which is not all light without 
shade, so too the patriarchal institution should be considered in relation to the ideal 
it Stands for rather than the minus points the various patriarchates have scored 
whether as actors on the stage of history or as pawns on the ecclesiastical and poli- 
tical chessboard.

The age-old dispute of the disciples of Jesus as to „which of them is to be re­
garded as the greatest“ (Luke 22:24) seems to be endemic to the Church. Enduring 
cause of the gravest Church divisions, it can find a solution only in the spirituality

see of Rome was enhanced, and popes like Damasus and Siricius intervened to settle controversies or 
answer questions in Africa, Gail and Spain.

71 ..Ecclesiae patriarchales, in quibus Patriarchae et Synodi iure canonico supremae Ecclesiae 

auctoritatis participes sunt, insigniter eminent“. JOHN PAUL ü, Apostolic Constitution Sacri canones 
(18 October 1990), in: AAS 82 (1990) 1033-1044, see 1037.



88

of John the Baptist: „He must increase, but I must decrease“ (John 3:30). If such a 
kenotic spirit were to blow through the hierarchy, both Catholic and Orthodox, our 
present aspirations for a future ecumenica! Union could come true.

d) Supreme Authority

A discussion of the authority of Order and power of governance will be in- 
complete without raising the question about its highest level or instance in the 
Church: the highest or supreme authority. We can hardly do more than raise the 
issue and must be resigned to having to leave the discussion incomplete. It is well 
known that there is no consensus in the Church of Christ on this question, which is 
one of the divisive issues, if not the divisive issue. Happily, the subject is being 
studied and deepened in ecumenical dialogues. A separate paper would be needed 
even to summarise the present state of the discussion, Let me offer some marginal 
reflections.

e) Roman Pontiff

According to Catholic dogma and canon law, the Roman Pontiff has in the 
Church „supreme, full, immediate and universal ordinary power“72, - ordinary, that 

is attached to an ecclesiastical office, and is not delegated. This supreme power 
extends also over the Churches in communion with the Roman Pontiff, who has 
authority as local hierarch all over the world73. The two codes, which have almost 

identical canons on the Roman Pontiff, have formulated in juridical language the 
Catholic dogma on the power of governance of the pope, which is summed up in 
the term „primacy of universal jurisdiction“.

However, this primacy has been thrown open to discussion by the present po­
pe John Paul II in his recent encyclical Ut unum sint. According to the pope, what 
is open to discussion is not the essence of the Roman primacy but the modality of 
its exercise74. What is the essence of the Roman primacy? What Pope John Paul II 

has time again claimed as unnegotiable is the primacy of St Peter, who was entru- 
sted with a ministry of unity by Jesus Christ himself. The idea of a primacy of uni­
versal jurisdiction surfaced during the course of centuries, for example with Pope 
Gelasius (492-496) and began to gain momentum in the Western Church towards 
the end of the first millennium, whereas the Churches in the East continued with a 
different idea. This idea has been etiquetted as the primacy of honour, though it has 
not been defined or clarified any more than the Roman primacy of universal juris­

^CIC c. 331, CCEO c. 43.
73 CIC c. 333 § 1, CCEO c. 45 § 1; c. 984.
74 ....ut aliquam inveniamus formam primatus exercitü, quae, nihil essentiae suae deponens, in

novam tarnen condicionem pateat“. Pope JOHN PAUL U, Encyclical letter Ut unum sint, n. 95, 
L'Osservatore Romano, 31 May 1995,7. col 6.



89

diction by any of the seven ecumenical councils subscribed to both in the East and 
in the West75.

f) Ecumenical Council

Both the East and the West hold that the ecumenical council has the supreme 
power of governance in the Church. The superiority of the pope vis-ä-vis the ecu­
menical council arose as a peculiarly Western thesis, but this position seems to be 
difficult to reconcile with the teaching of the Second Vatican Council, repeated by 
the two codes, that the ecumenical council is also the subject of supreme and full 
power in the universal Church76. In the theory that holds that the power of Order 

and the power of governance are inseparable the question would arise about their 
relationship at the level of the supreme power.

According to present Catholic canon law, articualted in both the codes CIC 
and CCEO, the patriarchs have no specific role or power in the ecumenical coun­
cils. This falls short of what they obtained of old. For example, according to a de- 
cree of the council of Nicea II (787), a council which lacked the cooperation 
(synergös: „cooperarius," meaning „fellow-workman, accomplice“) of the Roman 
Pontiff and the concurrence of the other four leading patriarchs could not be ecu­
menical77. In Western ecclesiology and canon law this role of the patriarchs gra- 

dually eroded and finally disappeared since the Eastern patriarchs were regarded as 
having fallen into heresy or schism78. Hence according to current Roman Catholic 

canon law an ecumenical council can be celebrated without reference to the patri­
archs. The Roman Pontiff alone is competent to convoke it, to set its agenda, to 
transfer or suspend or dissolve it, and to confirm its decrees and to promulgate 
them79. That these provisions should have emerged in the Sitz im Leben of the We­

stern Church in „the Latin enclosure“ of the second millennium, is indeed under- 
standable. But a future Union council in the third millennium is hardly conceivable 
on these terms. Catholic-Orthodox dialogue on such a union council will be pos- 
sible only if the point of departure is the structure of the Church during the period

75 For a new discussion of the position of the Bishop of Rome from the Catholic perspective, see 
J.M.R. TILLARD, The Bishop of Rome, Wilmington 1982.

76 Lumen Gentium, n. 22; CIC c. 336; CCEO c. 49.
77 MANSI, Sacr. concil. collectio, t. XIII, col. 208-209; 654. Nicea II rejected the Claims of the 

iconoclast council of Hieria (754) to be an ecumenical council by pointing out that the bishop of Rome 
and the other four patriarchs (of the pentarchy) were not party to it. Though in this decree (höros) Nicea 
II was not issuing a general rule about the ecumenicity of a council by determining these two condi- 
tions, the role assigned to the patriarchs is significant. For Nicea H the Roman primacy and the 
pentarchy tue not opposed to each other (F. GAHBAUER, Pentarchietheorie: Ein Model der Kirchenlei- 
tung von den Anfängen bis zur Gegenwart, Frankfurt/Main 1993, 99-101; 418-419).

78 R. BELLARMINE, De controversiis, t. II, (Venice 1599), De conciliis et Ecclesia, 1, 1, c. 17, 
cols. 31-32.

79 CCEO cc. 49-54; CIC cc. 336-341.



90

of past union80. But the third millennium cannot be a return to the first millennium. 

On the one hand, there will be no Christian emperor to convoke an ecumenical 
council as in the first millennium and to enforce the conciliar decrees as state laws - 
a circumstance that is not only impossible to recreate but is undesirable in a plura- 
listic society with a developed sense of reiigious freedom. On the other hand, it is 
difficult to envisage as normal a Situation in which for over twelve centuries the 
supreme authority vested in the ecumenical council cannot be exercised. If the first 
seven ecumenical councils did not meet by common consent of the participants or 
of the patriarchs but by the will of a superior instance, the question about that Su­

perior authority is integral to the institution of the ecumenical councils. That prero- 
gative should obviously go, in the changed circumstances, to the See that has been 
held up as the First See by the first ecumenical councils.

From the Orthodox point of view, ecumenical councils in the history of the 
Church are but seven in number. According to Nicolas Afanassiev, while rejecting 
the Roman primacy of jurisdiction, admits that the synodal principle cannot be 
adduced against primacy itself: not only does it not exclude it, but on the contrary it 
presupposes it. In fact, without the primacy the council is impossible81. The pri­

macy of jurisdiction claimed by and for the Bishop of Rome has not been defined 
by any ecumenical council, but is the teaching of the general councils of the West. 
This expression „General Council of the West“ was used with regard to the Second 
Council of Lyons by Pope Paul VI, who in a letter written in 1974 after mature 
study to Cardinal John Willebrands on the occasion of the seventh centenary of the 
Second Council of Lyons (1274), qualified it as a general council of the West 
rather than as an ecumenical council82. Similarly, Paul VI’s predecessor Pope Eu- 

genius IV had wanted the Council of Florence (1439-1445) to be qualified as the 
eighth ecumenical council, thus negating ecumenicity to the four Lateran Councils 
(1123, 1139, 1179, 1215), the two Councils of Lyons (1245, 1274) and the Coun­
cils of Vienna (1311-1312) and of Constance (1414-1418)83. The full import of 

such qualification by these two popes, Eugenius IV and Paul VI, has generally 
passed unnoticed. If indeed the Western Church were to review similarly also the 
Standing of the other councils held in the West after Florence, namely, the Fifth 
Council of Lateran (1512-1517), the Council of Trent (1545-1563), and the two

80 W. de VRIES, Orient et Occident. Les structurcs ecclbsiales vues dans l'histoire des sept Pre­
miers conciles oecumeniques, Paris 1974; IDEM, Vicarius Petri. Der Primat des Bischofs von Rom im 
ersten Jahrtausend, in; Stimmen der Zeit 203 (1985) 507-520.

81 N. AFANASSIEFF, The Church Which presides in Love, in: The Primacy of Peter, ed. J. 
MEYENDORFF, London 1963, 57-110.

82 „Hoc Lugdunense Concilium, quod sextum recensetur inter Generales Synodos in occidentali 
orbc celebratas anno MCCLXX1V a Deccssore Nostro Beato Gregorio X convocatum est"- Pope PAUL 
VI, Epistula, AAS 66 (1974) 620-625; see p. 620.

83 V. PERI, C'b un concilio ecumenico ottavo?, in: Annuarium Historiae Conciliorum 8 (1976)

53-79.



91

Vatican Councils (1869-1870, 1962-1965), the obstacle created by the papal pri- 
macy of jurisdiction could cease as it will no more qualify as a dogma defined by 
an ecumenical council. And with the distinction between the essence and modality 
of the Petrine primacy mentioned before it would seem possible for the Catholic 
Church not to have to give away anything of substance. And with the common 
admission that neither the primacy of honour nor the primacy of jurisdiction is a 
dogma defined by an ecumencial council, the way could be open for a future union 
council to study the question anew and perhaps arrive at a third solution which 
transcends both these entrenched postions. And then relations between the Eastern 
Churches and the See of Rome could be restored as they obtained in the first mil- 
lennium before the Separation of the East and the West, as indicated by the Second 
Vatican Council8,1.

IV. Conclusion

Evaluating critically the power of order and power of governance in the 
Church, we have seen that their authority is graded, many sided, and complex. 
Behind and supportive of order in its many grades and governance in its many 
forms in the ecclesiastical hierarchy, there is the one single ministry of the Church. 
The Code of Canons ofthe Eastern Churches has a significant canon in this regard. 
It runs as follows: „Clerics joined among themselves by hierarchical communion 
and constituted in various degrees participate in diverse ways in the one divinely 
instituted ecclesiastical ministry“ (c. 324)84 85 86. Ministerial priesthood is divinely insti- 

tuted and is one. That oneness requires the hierarchical communion of clerics as 
they share that priesthood in various degrees. This canon is the revision of a former 
one of Cleri sanctitati, which had spoken of two hierarchies, the hierarchy of order 
and the hierarchy of jurisdiction . The revision stresses hierarchical communion of 
the many who participate in the one ecclesiastical ministry. As St Paul wrote to the 
Corinthians: „There are varieties of gifts, but the same Spirit, there are varieties of 
ministry, but the same Lord; and there are varieties of working, but it is the same 
God who inspires them all in every one“ (1 Cor 12:4-6).

84 Unitatis Redintegratio, n.14.
85 „Clerici inter se communione hierarchica iuncti et in variis gradibus constituti unum ministc- 

rium ecclesiasticum divinitus institutum diversimode participant" (c. 324).
86 Pius XII, Cleri sanctitati, c. 38 §3: „Ex divina institutione ecclesiastica hierarchia ordinis con- 

stat Episcopis, prcsbyteris et ministris; hierarchia iurisdictionis constat pontificatu supremo et episco- 
patu subordinato; ex Ecclesiae autem institutione alii quoque gradus accessere“.

About the iter of the revision which showed concem to omit mentioning „divine institution" but 
>o mcntion the patriarch, see G. NEDUNGATT, Clerics in General, in: Nuntia 3, 54-69.



92

LA PERDITA DELLO STATO CLERICALE SECONDO LA NORMATIVA 
DELLA CHIESA CATTOLICA

P. Marco Brogi, Rom

I. Introduzione

Lo stato clericale si acquisisce di regola con Fordinazione diaconale1, ma il 
diritto particolare di una Chiesa Orientale Cattolica2 puö anticipare tale momento, 
includendovi anche gli ordini che precedono il diaconato3. L’inserimento nello stato 

clericale e fonte di nuovi diritti e doveri, che si aggiungono a quelli propri di tutti i 
fedeli cristiani4. L’ordinazione (diaconale, presbiterale, episcopale), come il battesimo 

e la crismazione, ha effetto permanente, per cui non puo essere ripetuta, ne tantomeno 
cancellata5; in particolari circostanze puö invece succedere che il chierico perda lo 

stato clericale, con conseguente perdita dei diritti che derivano dall’ordinazione e 
liberazione dai relativi obblighi. La presente relazione ha per oggetto la normativa in 
materia dei due codici della Chiesa cattolica, quello latino e quello orientale, e delle 
norme extra codiciali, emanate al riguardo dai Papi Paolo VI e Giovanni Paolo II.

II. L'Ordinazione sacramentale

Con l’ordinazione sacramentale il fedele cristiano viene deputato a svolgere 
secondo vari gradi l’ufficio e la potestä affidata da Cristo Signore ai suoi Apostoli, di 
annunziare il Vangelo, di governare il popolo di Dio e di santificarlo6. Il sacramento 

dell’ordine si puö amministrare una volta sola, esso non e reiterabile. Ciö e 
chiaramente asserito dagli stessi codici, sia quello latino che quello orientale: 
„Sacramenta baptismi, chrismationis sancti myri et sacrae ordinationis iterari non

1 Cf. CIC/83 can. 266 § 1; CCEO can. 358.
2 Per la natura e denominazione delle Chiese Orientali Cattoliche cf. M. BROGI, Le Chiese sui iuris 

nel Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in: Revista Espanola de Derecho Canönico 131 (1991) 517- 
544; IDEM, Stiutture delle Chiese Orientali sui iuris secondo il CCEO, in: Apollinaris 65 (1992) 299-312; 
Idem, Prospettive pratiche nell'applicare alle singole Chiese sui iuris il CCEO, in: Ius in vita et in Missione 
Ecclesiae - Acta Symposii Intemationalis Iuris Canonici occurrente X Anniversario promulgationis Codicis 
Iuris Canonici diebus 19-24 aprilis 1993 in Civitate Vaticana celebrati, Citti dei Vaticano 1994,739-751.

3 Cf. CCEO can. 327; i! suddiaconato & stato abolito nella Chiesa Latina, e cosl pure i quattro ordini 
detti minori (ostiariato, lettorato, esorcistato ed accolitato): i ministeri dei lettorato e dell'accolitato, che il 
candidato all'ordinazione diaconale deve aver previamente ricevuto, sono deputazioni che non inseriscono 
nello stato clericale.

4 Cf. CIC cc. 265-289; CCEO can. 357-393.
5 Cf. CIC cc. 290; 846 § 1; 1008; CCEO cc. 394; 672 § 1.
6 Cf. CCEO can. 743



93

possunt“7. „II codice latino aggiunge tuttavia Ia motivazione propria della teologia 

cattolica latina „quippe quae characterem imprimant“, cioö „in quanto imprimono il 
carattere“; il carattere sacramentale e ricordato, per il sacramento dell’ordine, anche al 
canone I0088.

III. Lo „stato" clericale

Ci si puö chiedere se il fedele cristiano, deputato in modo irrevocabile a svolgere 
questo ministero, entri in un particolare stato nella Chiesa, intendendosi per stato uno 
specifico modo di essere che, ponendolo in una determinata posizione giuridica nella 
societä ecclesiastica, lo contraddistingua da tutti gli altri battezzati. La risposta non e 
univoca. Le legislazioni canoniche potrebbero suggerire una risposta positiva, tanto 
quella latina, che distingue i fedeli „ex divina institutione“ in chierici e laici9, quanto 
quella orientale, secondo la quäle i chierici si distinguono „ex divina institutione da 
tutti gli altri fedeli“10 11. Si aggiunga il fatto che ambedue i codici parlano, di stato 

clericale
Ma queste distinzioni non sono assolute, e giä il canone latino, che la asserisce, 

prosegue dicendo che vi sono fedeli dell'una e dell'altra parte che si consacrano con 
la professione dei consigli evangelici di castitä, di povertä e di obbedienza, seppure 

aggiunga che il loro stato non riguarda la struttura gerarchica della Chiesa, ma 
appartiene alla sua vita e santitä12. Il codice orientale, che, come si & visto, non opera 

questa distinzione dei fedeli in due stati, fa spesso riferimento a tre ampie categorie di 
fedeli, i chierici, i religiosi assieme ad altri fedeli a loro assimilati, i laici13. Altri testi 
legislativ! mostrano tuttavia l’esistenza di piü categorie di fedeli, e soprattutto la 

possibilita di un fedele di appartenere a piü di una. Ambedue i codici ricordano infatti,

7 Cos) CCEO can. 672 § 1; cf. CIC can. 845 § I.
8 „Sacramento ordinis ... inter christifideles quidam, charactere indetebili quo signantur, 

constituuntur sacri ministri..." cf. Concilio di Firenze (Sessio VIII, Bulla unionis Armenorum): il carattere 
..est spirituale quoddam signum a cetcris distinctivum“, impresso nell'anima da tre sacramenti, battesimo, 
cresima ed ordine, e indelebile; Conciliorum Oecumenicorum Decreta (3ed„ Bologna 1974) 542; etiam 
Concilio Tridentinc (Sessio VII, De Sacramentis, c. 9), ibidem, 685; F.M. CAPPELLO, De Sacramentis I, 
Forino 71962, 7; Codice di Diritto Canonico - Edizione bilingue commentata a cura di P. LOMBARD1A e 
J D. ARRIETA, 11, Roma 1987, 628 et 718.

9 Cf CIC can. 207 § 1: „Ex divina institutione, inter christifideles sunt in Ecclesia ministri sacri, qui 
in iure et clerici vocantur; ceteri autem et laici nuncupantur".

ID Cf CCEO can. 323 § 2: „Ratione sacrae ordinationis clerici ex divina institutione a ceteris 
christifidelibus distinguuntur".

11 Si veda il titolo, identico nei due codici, prcmesso nel CIC ai cc. 290-293; e nel CCEO ai cc. 394- 
398: „De amissione Status clericalis“, ma anche, ad esempio, CIC cc. 278 § 3; 285 § 2; CCEO cc 382- 
383, 2°.

12 Cf CIC 207 § 2.
13 Cf. ad esempio CCEO can. 273 § 1.



94

oltre ai diritti e doveri di tutti i fedeli14, quelli specifici dei chierici15, dei religiosi16, e 
dei laici17. Ma i religiosi possono essere anche chierici18, al punto che gli stessi istituti 
religiosi possono essere clericali19, anzi, secondo il diritto latino, devono essere o 
clericali o laicali20. I chierici, a loro volta, possono essere anche coniugati21, 
assumendo cosi, oltre ai diritti e doveri propri dei chierici, anche quelli dei coniugi22. 
A volte il codice pare evitare il termine23; altre volte invece parla esplicitamente di 
stati24, anche specificando: Status vitae25, canonicus26, clericalis27, vitae consecratae 
vel religiosus28, coniugalis29. Gli stati di vita dei battezzati possono dunque essere 

vari, quante possono essere le loro condizioni di vita, ma spesso questi stati non sono 
esclusivi, nel senso che un battezzato puö partecipare a piü di uno. Potremmo pertanto 
concludere che si tratta piuttosto di modi di essere, mentre il battezzato, con il 
sacramento dei battesimo, ha acquisito un unico stato, fondamentale, quello di fedele 
cristiano30.

IV. / canoni sull’argomento

Ambedue i codici, come si b visto, dedicano alla perdita dello stato clericale un 
capitolo di pochi canoni (quattro nel CIC e cinque nel CCEO) posto al termine della

14 Cf. CIC cc. 220-223; CCEO cc. 7-26.
15 Cf. CIC cc. 273-289; CCEO cc. 367-393.
1,1 Cf. CIC cc. 662-672; il CCEO non contiene un „elenco" dei loro diritti c doveri, ma ne enumera 

vari: cf. cc. 473 § 2; 477 § 1; 495; 525; 530; 538; etc.
17 Cf. CIC cc. 224-231; CCEO can. 399-409.
18 Lo si 6 giä visto nel can. 207 § 2; cf. etiam can. 588 § 2; quanto al CCEO, non vi si dicc mai che i 

monaci e gli altri religiosi siano chierici o laici, ma si riconosce che alcuni tra loro possono ricevcre il 
sacramento dell'ordine: cf. cc. 476 § 2 et 536 § 2.

19 Cf. CCEO can. 505 § 3.
20 Cf. CIC can. 588 §§ 2 et 3, il cui primo paragrafo asserisce tuttavia che lo stato di vita consacrata 

non 6 ne clericale n6 laicale.
21 Cf. CCEO cc. 375 et 390, relativi ai diritti e obblighi dei chierici coniugati.
22 Cf. CIC can. 226; CCEO cc. 407 et 777.
23 Cosl, a proposito delle situazioni giuridiche derivanti dall’etä, dal sesso, dal domicilio, dal rito, il 

codice latino parla di „condizionc canonica" (cf. il titolo preposto ai cc. 96-112), mentie quello orientale 
non si pronunzia affatto (cf. il titolo preposto ai cc. 909-918),

24 Cf. CCEO can. 344 § 1.
25 Cf. CIC can. 219; CCEO can. 22.
24 „Ratione matrimonii, ratione adoptionis itemque ratione ordinis sacri vel professionis perpetuae in 

instituto religioso": CCEO can. 296 § 2; cf. etiam CIC can. 535 § 2 il quäle aggiunge „necnon mutati 
ritus“.

27 Cf. supra, nota 11.
28 Cf. CIC cc. 207 § 2; 574; CCEO cc. 410; 411.
29 Cf. supra, nota 22.
311 Cf. A. LONGHITANO, „Premessa" [alla Parte n, „Stati e funzioni dei Popolo di Dio“], Gruppo 

Italiano Docenti di Diritto Canonico (a cura di), n Diritto dei Mistero della Chiesa D, Roma 1990,71-73.



95

sezione dedicata ai chierici31. Esso e il frutto della revisione del corrispondente 
capitolo della legislazione precedente32, rispetto alla quäle i nuovi testi segnano un 

evidente progresso, innanzitutto quanto ai termini. Nei testi precedenti la terminologia 
appare alquanto diversificata: nel titolo, comune ad ambedue le legislazioni, si parla 
di „reductio“, che ovviamente non ha il significato che danno le lingue moderne al 
termine, „riduzione“, raa proviene da „reducere“ e significa „ricondurre indietro“: 
prima di essere chierico, il fedele era laico. I canoni indicavano i modi con i quali o 
per i quali il chierico „ridivemva“ laico, „era ricondotto“, „ritornava“ allo stato 
laicale. I canoni usavano poi, a seconda dei casi, i verbi ,.regredi“ (ritornare), o 
.jedigi“ (essere redatto, essere fatto rientrare). Nelle legislazioni attuali si usa sempre 
e soltanto il verbo „amittere“ (perdere), e i suoi derivati. I testi precedenti 
distinguevano, per i latini, tra ordini maggiori e minori e, per gli orientali, tra ordini 
maggiori e suddiaconato da un lato33 e ordini inferiori al suddiaconato. La 

problematica b ormai superata e la nuova legislazione dedica maggior respiro ai soli 
ordinati sacramentalmente. Infine, i lavori di revisione di ciascuno dei due codici 
procedettero indipendentemente l’uno dall’altro, ma l’unicitü della materia ed il 
coinvolgimento dell’Autoritä Suprema della Chiesa Cattolica fecero si che i due testi, 
seppure promulgati separatamente ed in tempi diversi, siano praticamente identici. Io 
mi atterrö ad ambedue, segnalando in nota le divergenze di rilievo34.

V. Modi

I Codici, dopo aver ricordato che l'ordinazione sacramentale validamente 
conferita non puö mai essere annullata, asseriscono che il chierico perde lo stato 
clericale in tre modi:

1. per sentenza giudiziale o decreto amministrativo che dichiari l’invaliditä 
dell'ordinazione;

31 Siamo, nel CIC, nel Liber II (De populo Dei), Pars I (De chrislifidelibus), Titulus III (De ministris 
sacris seu de clericis), Caput IV; per il CCEO, si tratta del Titulus X (De clericis), Caput IV.

32 Cf. CIC del 1917, Uber secundus (De personis), Pars I (De clericis), Sectio I (De clericis in 
genere), Titulus VI (De reductione clericoram ad statum laicalem) cc. 211-214; canoni del Codex Iuris 
Canonici Orientalis promulgati da Pio XII con Motu Proprio Cleri Sanctitati del 2 giugno 1957, De Ritibus 
Orientalibus, De Personis (= CS), Titulus Ul (De clericis in genere), Caput VI (De reductione clericoram ad 
statum laicalem) cc. 155-158; per il CICO, cf. M. BROGI, Codificazione del diritto comune delle chiese 
orientali cattoliche, in: Revista Espafiola de Derecho Canönico 45 (1988) 10-15.

33 Fino al Vaticano U, il suddiaconato era considerato nelle Chiese Cattoliche orientali un ordine 
minore con gli effetti di quelli maggiori; per il Vaticano U, cf. Orientalium Ecclesiaram n. 17; C. PUIOL, 
riecretum Concilii Vaticani U „Orientalium Ecclesiaram" - Textus et Commentarium, 120-122.

34 Per la redazione di CIC cc. 290-293, cf. Communicationes 3 (1971) 196 s.; 14 (1982) 84-88; 175; 
>7 (1985) 74-90; 18 (1986) 98s.; 111 s.; 24 (1992) 308 s.; 329 s.; per quella di CCEO cc. 394-398, basta 
partire dai medesimi canoni nell'indice generale in: Nuntia 31 (1990) 52; etiam Codice di Diritto 
Canonico, cit., I, Roma 1986, 241-243.



96

2. con la Iegittima irrogazione della pena di deposizione35;

3. con rescritto della Sede Apostolica o anche, secondo il CCEO, del Patriar- 
ca.

Le legislazioni precedenti erano piü articolate e distinguevano fra un decreto che 
dichiarasse I’invaliditä dell’ordinazione e Ia sentenza giudiziale, che riconoscesse che 
l’ordinazione era avvenuta sotto la coazione di un grave timore, e che non ne fosse 
seguito alcun atto di libera ratifica. In questo secondo caso, la sentenza aveva per 
oggetto non la validitä dell’ordinazione, che era presupposta, bensi la sola „reductio 
ad statum laicalem“, ciob la perdita dei diritti e la liberazione dagli oneri connessi 
all’ordinazione36. Essa doveva essere duplice conforme, doveva cioe provenire da due 
diversi gradi di giudizio37.

Passo ora all’esame dei tre modi contemplati dalle legislazioni vigenti.

VI. Invaliditä dell’Ordinazione

Dato che lo stato clericale si acquisisce con l’ordinazione sacramentale, anche 
un’ordinazione reputata valida senza che lo sia produce i medesimi effetti giuridici ma 
ove se ne dichiari l’invalidita, detti effetti scompaiono. L’articolazione dei canoni 
procedurali oggi in vigore e piü sempice di quelli precedenti, e la differenziazione 
inizia giä dal titolo. Siamo nella parte processuale ed ambedue i codici, dopo aver 
trattato dei processi in genere e poi di quello contenzioso, trattavano De causis contra 
sacram Ordinationeni38. II primo canone operava una sotto-distinzione tra le cause di 

impugnazione della validitä dell’ordinazione e quelle nelle quali si fosse accusata 
l’esistenza di un difetto sostanziale del rito. La nuova legislazione ha mutato il titolo 
premesso ai canoni procedurali, che ora suona nel seguente modo: De causis ad 
sacrae ordinationis nullitatem declarandan?9, e ne ha semplificato il contenuto. 

L’ordinazione sacramentale e nulla se non sia stata conferita nel rispetto di alcuni 
particolari requisiti:

Quanto al rito, occorre che vi sia un’imposizione delle mani accompagnata dalla 
preghiera richiesta per ciascuno dei suoi tre gradi40; il Ministro ordinante deve essere

35 Cos) CCEO can. 394, 2°; CIC can. 290,2° dice invece: „poena dimissionis legitime irrogata“.
36 Cf. CIC 1917 can. 211 et 214; CS cc. 155 et 158.
37 Cf. CIC 1917 cc. 1993-1998 e canoni De Iudiciis promulgati da Papa Pio XII il 6 gennaio 1950 

con motu proprio Sollicitudinem Nostram (= SN) cc. 501-506.
38 CIC 1917: Liber Quartus De Processibus, Pars Prima De Iudiciis, Sectio II De peculiaribus normis 

in certis quibusdam iudiciis servandis, Titulus XXI, cc. 1993-1998; SN: Pars Sccunda De Iudicio 
contentioso, Sectio IV, cc. 501-506.

39 Cf. CIC Liber VH De Processibus, Pars II De iudicio contentioso, Pars III De quibusdam 

processibus specialibus, Titulus II, cc. 1708-1712; CCEO Titulus XXVI De quibusdam processibus 
specialibus, Caput II, cc. 1385-1387.

4" Cf. CIC can. 1009 § 2; CCEO can. 744.



97

vescovo41; l’ordinato deve essere battezzato e di sesso maschile42; nessuna delle due 

legislazioni richiede altri elementi „ad validitatem“, ma la natura stessa 
dell’ordinazione sacramentaie esige nell’ordinante e nell’ordinato i requisiti di ogni 
atto umano, cioe la liberta, la volonta e Pintenzione4’; l’accusa della validita 

dell’ordinazione puö essere mossa tanto dal chierico che dal gerarca, che puö essere 
sia quello da cui il chierico dipende che quello dell’eparchia in cui e avvenuta 
l’ordinazione44 45; il libello va presentato alla Curia Romana, che deciderä se andrä 
seguita la via amministrativa ovvero quella giudiziaria .

Nel primo caso, la Congregazione si pronunzierä con un decreto, contro il quäle 
Pinteressato poträ ricorrere presso il Supremo Tribunale della Segnatura Apostolica46; 
nel secondo, la Congregazione sceglierä il tribunale (eparchiale, metropolitano, 
ovvero della Rota Romana) al quäle rimettere la causa.

Contro la sentenza e possibile Pappello a norma di diritto, il quäle e necessario 
in caso di dichiarazione di nullitä, poiche l’oratore e libero dai vincoli derivati dallo 
stato clericale soltanto dopo una seconda sentenza conforme alla prima47.

VII. Deposizione del chierico

Il secondo modo, con il quäle si puö perdere lo stato clericale, e nel caso di 
irrogazione della pena della dimissione, come dice il codice latino48 ovvero della 
deposizione, come dice quello orientale49. Nei due casi, si deve trattare di una pena 

irrogata legittimamente, cioe nel rispetto della legge, ed in particolare delle norme 
sostanziali e procedurali del diritto penale50. Diritto precedente Quanto al diritto 

precedente, mi limiterö a ricordare che il codice latino parlava di poena

41 Cf. CIC can. 1012; CCEO can. citato.
42 Cf. CIC can. 1024; CCEO can. 754.
43 A. MONTAN, „La funzione di sanlificare della Chiesa", Sezione I, Gruppe Italiano Docenti di 

Diritlo Canonico (a cura di), 11 Diritto nel Mistero della Chiesa Hl, Roma 1992,153-155.
44 Cf. CIC 1708; CCEO 1386 § 1.
45 1 codici parlano di „Congregazione competente" senza ulteriori specificazioni. Si dovrebbe trattare 

della Congregazione per le Chiese Orientali per i chierici orientali, di quella per il Culto Divino e la 
Disciplina dei Sacramenti, se si tratta di chierici latini ed inline, in ambedue i casi, di quella per la Dottrina 
della Fede, se il capo di nullitä riguarda requisiti richiesti per la validitä del rito di ordinazione. Rileviamo 
dall'Annuaiio Pontilicio che esiste presso la seconda Congregazione citata una Commissione speciale (a 
norma del Rescritto Pontilicio in data 2 dicembre 1929) „per la trattazione delle cause di nullitä della sacra 
ordinazione“ (Edizione 1995, 1166).

46 Cf. Costituzione Apostolica Pastor Bonus, n. 123, in; Acta Apostolicae Sedis 80 (1988) 891.
47 L'appello deve partire dal difensorc del vincolo, che in questo processo „difende" il sacramento: 

cf. CIC cc. 1432 et 1711; CCEO can. 1096.
48 Cf. CIC can. 290,2°
49 Cf. CCEO can. 394.
50 Cf. CIC, cc. 1311-1399 et 1717-1731; CCEO cc. 1401-1467 et 1468-1487.



98

degradationis5', mentre la legislazione orientale parlava di poena depositionis 
rnaioris51 52.

VIII. Legittima irrogazione della pena

Di regola, le pene possono essere irrogate sia per decreto amministrativo che per 
sentenza giudiziale53, seppure il codice orientale manifesti un’aperta preferenza per la 
via giudiziale54, ma le pene perpetue, coine e il caso della dimissione o deposizione, 
non possono essere inflitte che per sentenza giudiziale55.

IX. Cause di dimissione o deposizione

Non mi posso qui soffermare sui principi di diritto penale canonico, ma ci tengo 
a ricordare la preoccupazione della Chiesa di mostrarsi materna anche nel redarguire e 
punire, e l’invito del Legislatore Supremo della Chiesa Cattolica a quanti esercitano 
l’autoritä ad essere, in primo luogo, medici saggi e pastori prudenti56. Sebbene il 
diritto Iatino abbia mantenuto, anche se in numero limitato, le pene latae sententiae, 
quella della dimissione e sempre ferendae sententiae, deve cioe essere specificamente 
irrogata caso per caso; il codice orientale semplicemente ignora le pene latae 
sententiae. Le cause di dimissione devono essere stabilite dal diritto comune; la 
dimissione o deposizione b infatti esclusa dalla competenza di ogni autorita inferiore 
al Romano Pontefice, salvo il diritto dei patriarchi, i quali sono tuttavia vincolati, in 
questo caso, dal consenso del Sinodo permanente57. Se nel codice che il giudice e 

chiamato ad applicare, la pena e indeterminata, il giudice non puö infliggere la 
dimissione nb la deposizione58; inoltre, sebbene ambedue i codici riconoscano al 

gerarca una Iarga discrezionalitä nel dilazionare o anche condonare una pena, 
quand’anche fosse imposta dalla legge in modo tassativo59, di fatto nessuno dei due 

codici impone in modo tassativo la dimissione, rispettivamente la deposizione. Per il

51 Cf. CIC 1917 can. 211 § 1, per la cui natura, contenuto ed effetti occorreva riferirsi ai cc. 2298 n. 

12;2305;etetiamcc. 1948 n. 1; 1576; etc.
32 Cf. CS can. 155 § 1; quanto alla pena stessa, ricordo che i canoni penali del CICO non sono 

compresi fra quelli gradatamente promulgati: I. ZUZEK, Les textes non publifis du Code de Droit Canon 
Oriental, in; Nuntia 1 (1975) 23-31.

33 Cf. CIC cc. 1720 et 1721; CCEO can. 1469.
54 Cf. CCEO can. 1402 § 1.
55 Cosl il CIC can. 1342 § 2; mentre il CCEO can. 1402 § 2, esclude tassativamcnte alcune pene, fra 

cui la deposizione.
36 Cf. CCEO can. 1401.
37 Cf. CIC can. 1319 § 1; CCEO can. 1406 § 1.
38 Cf. CIC can. 1349; CCEO can. 1409 § 2.
39 Cf. CIC cc. 1341 et 1344; CCEO CC. 1403; 1409.



99

codice latino, il superiore competente puö giungere ad infliggere la dimissione dallo 
stato clericale al chierico apostata dalla fede, eretico o scismatico in caso di lunga 
contumacia o grave scandalo60; al chierico reo di aver gettato le specie consacrate o di 
averle sottratte o trattenute a scopo sacrilego61 62; che usa violenza contro il Romano 

Pontefice , che, avendo attentato matrimonio, anche civile, non recede nonostante le 
ammonizioni e continua a dare scandalo63, che vive in concubinato o ha peccato 

contro la castitä con violenza, minacce, pubblicamente ovvero con un minorenne64, 
che uccide un chierico o un religioso, lo rapisce con violenza o frode, lo sequestra, lo 
mutila o lo ferisce gravemente65. Secondo il codice orientale, puö essere inflitta la 

deposizione in quanto eretico o apostata al chierico che nega qualche veritä che deve 
essere creduta per fede divina e cattolica o la pone in dubbio ovvero rinnega 
totalmente la fede cristiana e non resipisca sebbene ammonito a norma di legge66, che 
getta la Divina Eucaristia o la sottrae ovvero ritiene per uno scopo sacrilego67, che usa 
violenza contro un vescovo68 69 *, che commette omicidio o procura un aborto, „effectu 

secuto“ , che persiste con scandalo nel concubinato o in altro peccato esterno contro 
la castitä , che essendo egli sacerdote, nell’atto o in occasione o col pretesto della 
confessione sollecita il penitente ad un peccato contro la castitä71, che si rivolge 
direttamente o indirettamente all’autoritä civile per ottenere con il suo intervento la 
sacra ordinazione, un ufficio, un ministero o altri incarichi nella Chiesa72. Si noti che 
il codice latino usa un’espressione piü forte (dimittatur e statu clericali anziche puniri 
potest) per il caso in cui il sacerdote nell’atto o in occasione o col pretesto della 
confessione sollecita il penitente a peccare contro la castitä73. Il codice orientale 
ricorre invece all’espressione piü forte (deponatur anziche estendere la possibilita di 
punire anche con la deposizione), per il caso dell’attentato matrimonio proibito74. 
Infine, il codice orientale non esclude la deposizione quando statuiscc che chi viola gli 
obblighi a lui imposti in pena, puö essere punito con una pena piü grave75.

w Cf. CIC can. 1364 §2.
61 Cf. CIC can. 1367.
62 Cf. CIC can. 1370 § 1.
63 Cf. CIC can. 1394 § 1,
64 Cf. CIC can. 1395.
65 Cf. CIC can. 1397.
66 Cf. CCEO can. 1436 § 1.
67 Cf. CCEO can. 1442.
6S Cf. CCEO can. 1445 § I.
69 Cf, CCEO can. 1450.
7" Cf. CCEO can. 1453 § I.
71 Cf. CCEO can. 1458.
72 Cf. CCEO can. 1460.
73 Cf. CIC can. 1387.
74 Cf. CCEO can. 1453 § 2.
75 Cf. CCEO can. 1467; diverso e invece il dettato del conispondenlc CIC can. 1393.



100

X. Effetti della dimissione o deposizione

Gli effetti giuridici della dimissione o deposizione sono elencati in ambedue i 
codici, in due canoni, sostanzialmente uguali76: il chierico perde tutti i diritti ed e 

liberato da tutti gli obblighi provenienti dagli ordini ricevuti, ad eccezione 
dell’obbligo del celibato. Egli inoltre perde tutti gli uffici ed incarichi, e qualsiasi 
potesta delegata.

II diritto gli concede tuttavia le piü ampie facolta quanto aH’amministrazione del 
sacramento della penitenza a chi si trova in pericolo di morte; anzi, in questo caso, 
egli non solo puö ma, se ne e richiesto, deve ricevere la confessione del penitente77.

XI. Dispensa pontificia

II terzo modo di perdita dello stato clericale indicato dalle due legislazioni b 
tramite l’ottenimento della dispensa dagli obblighi che ne derivano, la quäle „diaconis 
ob graves tantum causas, presbyteris ob gravissimas causas ab Apostolica Sede 
conceditur“78. La dispensa b „l’esonero dall’osservanza di una legge puramente 
ecclesiastica in un caso particolare“79; essa, scrivono due canonisti, „b un atto 

amministrativo singolare di grande importanza nell’ordinamento canonico. E lo 
strumento giuridico attraverso il quäle l’ordinamento canonico mitiga il rigore della 
norma emanata per la generalitä, adattandola alle situazioni concrete, alle esigenze dei 
singoli casi, togliendole il valore obbligante. Il suo uso b di grande delicatezza: deve 
da una parte venire incontro alle esigenze concrete, dall’altra non deve togliere vigore 
alla forza obbligante della norma in genere. L’equiübrio viene trovato nella giusta 
causa che deve esistere per poter dare una dispensa. L’esistenza infatti della giusta 
causa da una parte giustifica il fatto che nel singolo caso alla norma venga tolta la sua 
forza, dall’altra le si riconosce il suo valore vincolante per la generalitä, dove non 
sussiste la giusta causa del caso concreto“80.

XII. Evoluzione deliistituto

Nel presente Studio, io mi riferisco alla dispensa dagli obblighi derivanti dallo 
stato clericale, ma l’aspetto piü appariscente e, per i chierici latini e per quelli orientali

76 Cf. CIC 291 s.; CCEO 395 s.
77 Cf. CIC cc. 976 et 986; CCEO cc. 725 et 735.
78 Cosl CIC can. 290, 3“; simile & l’enun/jato del CCEO can. 394,3°.
79 CIC can. 85:....legis mere ecclesiasticae in casu particulari relaxatio ..." (nel CCEO can. 1536 §

I, si dice: „in casu speciali").
80 V. De PAOLIS/A. MONTAN, Il Libro Primo del Codice: Norme Generali (cann. 1-203), Gruppo 

Italiano Docenli di Diritto Canonico (a cura di), B Diritto nel Mistero della Chicsa Roma 1986, 315.



101

celibi, la dispensa dall’obbligo del celibato. La storia registra alcuni casi di dispensa 
generale dal celibato, senza perdita dello stato clericale: cosi fece nel. 1554 Papa 
Giulio III in favore dei presbiteri inglesi che si erano sposati sotto il regno di Enrico 
VIII, ed ugualmente fece Papa Pio VII in Francia nel 180181. Secondo le codificazioni 

precedenti, CIC 1917 e CS, la dispensa dagli obblighi dello stato clericale non si 
estendeva a quello del celibato, dal quäle il chierico veniva liberato, come si & giä 
visto, solo dopo che fosse stato provato giudizialmente che egli aveva ricevuto la 
sacra ordinazione „metu gravi coactus“, e che non aveva poi ratificato l’ordinazione 
nemmeno tacitamente82, nel quäl caso la sentenza di liberazione da tutti gli obblighi, 

compreso dunque il celibato, diventava un diritto. I casi' dubbi, quelli cioe nei quali 
non era possibile raggiungere una piena prova dell’asserita mancanza sia di libertä che 
di susseguente ratifica, venivano risolti a favore dell’oratore impetrando dal Romano 
Pontefice la dispensa ad cautelam da tutti gli obblighi. Ci dice il Cappello nel 1961 
(ma e la settima edizione del suo celebre trattato) che la facolta di dispensare & 
riservata al Romano Pontefice, il quäle non la usa mal in favore dei vescovi, 
rarissimamente per i presbiteri, piü raramente per i diaconi, e raramente per i 
suddiaconi83. Risulta tuttavia da una Circolare della Congregazione per la Dottrina 

della Fede del 13 gennaio 1971, su cui torneremo in seguito, che i Papi Pio XII (1939- 
1958), Giovanni XXIII (1958-1963) e, nei suoi primi mesi di pontificato, Paolo VI, 
eletto il 21 giugno 1963, avevano affidato allo Studio di quella stessa Congregazione 
l’esame di richieste „di riduzione allo stato laicale con dispensa dalfobbligo di 
osservare il celibato“84, il che fa supporre una tendenza ad una maggiore indulgenza. 

Il numero dei presbiteri i quali, abbandonato con o senza dispensa l’esercizio del 
ministero pastorale, vivevano coniugalmente, era infatti in costante aumento, e ciö 
non poteva essere ignorato dalla competente autorita ecclesiastica. Il 2 febbraio 1964 
la Congregazione detta allora del Sant’Ufficio, rendendosi strumento della 
sollecitudine di Papa Paolo VI, inviö una lettera circolare a tutti gli Ordinari e 
Superiori Generali85.

81 Casi citati da F. M. CAPPELLO, Tractatus Canonico-moralis de Sacramentis, vol. 5, De 
Matrimonio Torino 19617 395.

82 Cf. CIC 1917 can. 214; CS can. 158; T. RINCON, Commento ai cc, 290-293, Codice di Diritto 
Canonico 1,241-244.

83 Cf. De sacramentis, vol. 5, De Matrimonio, 394 s. Egli aggiunge in nota che un presbitero poteva 
un tempo (olim) essere dispensato in qualche rarissimo caso alle seguenti condizioni; 1 °- che ci fosse da 
convalidare un matrimonio civile in casi in cui la separazione fosse impossibile o estremamente difficile; 
2°- che la donna fosse stata ingannata, che avesse ciob ignorato lo stato sacerdotale dell’uomo; 3°- che 
questi particolari fossero completamente ignorati nel luogo in cui viveva la coppia.

84 Cf. AAS 63 (1971) 309.
85 Lettera non pubblicata; cf. al riguardo RINCON, Commento ai cc. 290-293; V. FERRARA, 

Normae substantivae ac procedurales nunc vigentes in pertractandis causis de dispensalione a coelibatu 
sacerdotali, in: Apollinaris 62 (1989) 513-540.



102

XIII. La Circolare del 1964

La Circolare annuncia la costituzione presso quel Dicastero di una speciale 
commissione con l’incarico esclusivo di esaminare i casi relativi alla sacra 
ordinazione e agli obblighi che ne derivano, attinenti a sacerdoti diocesani o religiosi, 
che avessero abbandonato il sacro minislero; essa raccomanda ai vescovi ed ai 
superiori religiosi di prevenire le cause delle defezioni e delle prevaricazioni, 
incominciando giä dai tempi della formazione istituzionale dei loro sacerdoti, nonche 
un piü severo esame della salute fisica dei candidati, della loro indole, della loro 
vocazione. Si indica poi la disponibilitä del Papa a concedere ai sacerdoti che 
vivessero in concubinato o dopo aver contratto matrimonio civile, di legittimare il 
loro stato celebrando segretamente il matrimonio religioso . La circolare non usa 
alcun termine tecnico, quali „degradatio“ o „dispensa“, ma ricorda che la 
commissione avrcbbe esaminato anche le richieste di esonero dagli obblighi derivanti 
dal sacerdozio, per i motivi contemplati dal CIC (e da CS). La lettera era 
accompagnata da un corpo di „Normae ad causas parandas de S. Ordinatione eiusque 
oneribus“, secondo le quali l’ordinario del luogo di dimora del sacerdote interessato 
(chiamato anche „attore“) doveva costituire un tribunale con un giudice, un difensore 
del vincolo della S. Ordinazione ed un notaio, per l’istituzione di un regolare processo 
giudiziario. L’interrogatorio dell’oratore o attore, cioö del sacerdote, constava di 27 
articoli, mentre 1’ „esame giudiziale“ dei genitori e dei testi ne contava rispettivamente 
22 e 3286 87.

XIV. L’Enciclica „Sacerdotalis Caelibatus"

La Circolare del 1964 aveva dunque facilitato con l’istituto della dispensa la 
regolarizzazione di numerose situazioni incresciose perchö la dispensa, pur 
richiedendo un’istruttoria dei singoli casi, non era subordinata alla dimostrazione che 
gli ordini fossero stati ricevuti sotto coazione, come era invece esigito dalla sentenza 
giudiziale. Ciö aveva forse incoraggiato altri presbiteri, titubanti e indecisi, a chiedere 
la dispensa dagli obblighi derivanti dall’ordine sacro, ed in particolare da quello del 
celibato. Questo fatto suscitö una grande impressione nella Chiesa e Papa Paolo VI, 
nel ribadire l’obbligo del celibato nella Chiesa latina con l’Enciclica Sacerdotalis 
Caelibatus88, ritornö sull’argomento. L’enciclica, che conta 99 paragrafi, ha un ampio

86 La segretezza della celebrazione si spiega con quanlo 6 stato detto piö sopra (cf, nota 83), ciod che 
si richiedcva che l’irregolaritä della situazionc fosse ignorata c che la coppia fosse gih considerata legittima. 
La segretezza era pertanto intesa in favore tanto della comunitit ecclesiale, alla quäle veniva cosl celata 
l’inegolarith in atto, che del singolo sacerdote, di cui veniva tutelata la riservatezza.

87 Pure le „Normae" sono inedite, per queste notizie, trattc dalla giä citata Circolare del 13 giugno 

1971, cf. AAS 63 (1971) 310.
88 Del 24 giugno 1967, pubblicata in: AAS 59 (1967) 657-697.



103

respiro e tocca nella sua prima parte, piuttosto teorica, numerosi aspetti della 
questione, quali ie obiezioni al celibato, le ragioni in favore del medesimo, Ie 
testimonianze della tradizione della Chiesa latina etc. La seconda parte invece e 
pratica, e riguarda il soggetto stesso, ciob il sacerdote in concreto, trattando della sua 
formazione, della sua vita, delle diserzioni, della paternitä dei vescovi e della parte dei 
fedeli nella tutela del celibato. Papa Paolo VI indica pertanto l’iter formativo di un 
sacerdote e gli suggerisce regole di vita, richiamando alle proprie responsabilitä tutto 
il popolo cristiano, che lo deve sostenere nel suo difficile cammino, e ricorda l’istituto 
della dispensa, che figura come rimedio estremo a situazioni incresciose oppure a 
pericolosi tentennamenti o ripensamenti. Lo fa trattando delle diserzioni (83-90): il 
tono, che e sempre pastorale, qui diviene angosciato; viva e la raccomandazione a 
sostenere i sacerdoti specialmente ancora giovani, che dovessero attraversare momenti 
„di sfiducia, di dubbio, di passione, di follia“ (n. 87). Interessante per noi il n. 88: 
„Che se egli si dimostrasse irrecuperabile per il sacerdozio ... la sede apostolica, 
studiate tutte le circostanze, d’accordo con l’ordinario del luogo o col superiore 
religioso, lasciando che sul dolore vinca ancora l’amore, concede talvolta ogni 
richiesta dispensa ,..“89.

XV. Le „Normae" del 1971

Come giä si e avuto occasione di anticipare, il 13 gennaio 1971 la 
Congregazione per la Dottrina della Fede inviö una circolare „Omnibus locorum 
Ordinariis et Moderatoribus Generalibus Religionum Clericalium“, con cui venivano 
trasmesse alcune „Normae ad apparandas in Curiis dioecesanis et religiosis causas 
reductionis ad statum laicalem cum dispensatione ab obligationibus cum sacra 
Ordinatione conexis“90. La lettera si apre citando l’Enciclica Sacerdotalis Caelibatus, 

ed espone il breve iter delle dispense fmo alle norme del 1964. La lettera riferisce poi 
che i vescovi e superiori generali avevano auspicato una semplificazione della 
procedura ed i Cardinali Membri avevano stabilito il 3 dicembre 1969 la sostituzione 
delle prime norme con altre piü snelle. Ottenuta l’approvazione del Papa, se ne 
preparö un testo che egli approvö il 14 dicembre 1970. La lettera procede 
evidenziando le differenze fra le norme del 1964 e queste ultime. Le norme del 1971 
raccomandano innanzitutto l’adozione di provvedimenti atti a prevenire le defezioni 
ed a sostenere i sacerdoti che versino in situazioni difficili (I), e tratta poi 
diffusamente dell’inchiesta (II) la quäle, tuttavia, „non praesefert notas processus 
iudicialis“. L’autoritä competente, defmita nel III titolo, non deve pertanto costituire 
un tribunale, ma puö procedere sia personalmente che tramite un sacerdote delegato e

89 Versione italiana di Enchiridion Vaticanum 2 (197610) 1249.
90 La norme furono pubblicate assieme alla Lettera in: AAS 63 (1971) 303-312,



104

dovrä poi trasmettere gli atti alla Congregazione per la Dottrina della Fede, assieme al 
proprio voto (IV).

XVI. Le Norme del 1980

La normativa ora esposta incanalö in modo piü regolare le richieste, 
semplificandone la procedura. Nel 1978 morl Papa Paolo VI e si ebbe il brevissimo 
pontificato di Papa Giovanni Paolo I, seguito da Papa Giovanni Paolo Et. Questi 
congelö in un primo tempo la concessione delle dispense, fino all’emanazione di 
nuove norme, da lui approvate il 14 ottobre 1980. II nuovo testo, intitolato „De 
dispensatione a sacerdotali caelibatu“, fu inviato agli ordinari dei luoghi ed ai 
superiori generali degli istituti religiosi clericali, con un’ampia Iettera 
accompagnatoria. Anche la Circolare e in data 14 ottobre 19809'. Si noti come 
l’accento si sia ora spostato dalla „reductio“ alla dispensa dal celibato sacerdotale. Le 
norme procedurali sono molto concise. Si deve rilevare che la procedura mantiene il 
suo carattere non giudiziario, ma Part. 4 esige la presenza agli interrogatori di un 
notaio. Le norme procedurali sono precedute da un ancor piü breve corpo di norme 
sostanziali, di 6 articoli e non pubblicate.

XVII. La Costituzione Apostolica „Pastor Bonus" e le due Lettere della Segreteria
di Stato del 1989

Nel 1988 Papa Giovanni Paolo II riformö la Curia Romana con la Costituzione 
Apostolica Pastor Bonus, del 28 giugno di quell’anno . Le norme relative alla 
Congregazione per la Dottrina della Fede (artt. 48-55) non trattano del nostro 
argomento; la Costituzione rimette invece alla Congregazione per il Clero tutto ciö 
che riguarda i presbiteri e i diaconi del clero secolare (art. 93); a quella per le Chiese 
Orientali quanto riguarda „quoad personas“ le Chiese Orientali Cattoliche (art. 56) 
etc. Parve subito chiaro che la Congregazione per la Dottrina della Fede non avrebbe 
piü mantenuto la competenza dei casi di perdita dello stato clericale, ma non poteva 
dirsi evidente chi le sarebbe subentrato, per cui la Segreteria di Stato intervenne 1’8 
febbraio 1989 con una propria Iettera indirizzata al Cardinale Prefetto della 
Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, * 92

1,1 La Lettera 6 stata pubblicata in: AAS 72 (1980) 1132-1135; seguono le norme procedurali (Sub 
Secreto) pubblicate (!) di seguito, ibidem, 1136-1137.

92 Promulgata in: AAS 80 (1988) 841-912; al riguardo, cf. P. A. BONNET c C. GULLO (a cura di), 

La Curia Romana nella Costituzione Apostolica „Pastor Bonus", Cittii del Vaticano 1990.



105

XVIII. La prima lettera della Segretaria di Stato

II Cardinale Segretario di Stato vi asserisce che Papa Giovanni Paolo II ha 
disposto che dal 1° marzo 198993 „l’esame dei casi di dispensa dagli obblighi assunti 

con la sacra ordinazione al diaconato e al presbiterato“ venga fatto „fino a nuova 
disposizione“ dalla Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti, 

secondo le norme procedurali e sostanziali emanate dalla Congregazione per la 
Dottrina della Fede in data 14 ottobre 1980“94. Ed e questa un’affermazione di grande 

rilievo, perche conferma la normativa allora in vigore.

XIX. La seconda lettera della Segreteria di Stato

Le norme citate trattano dei „sacerdoti“, cioe, in pratica, dei soli presbiteri. 
Quanto ai diaconi, le loro richieste di dispensa erano sino a quel momento esaminate, 
a seconda dei casi, dalle Congregazioni per il Clero (latino), per le Chiese Orientali, 
per gli Istituti Religiosi, ovvero per l’Evangelizzazione dei Popoli, e la dispensa 
veniva concessa, in nome dei Romano Pontefice, dai rispettivi prefetti. La lettera dei 
Segretario di Stato dell’8 febbraio 1989 aveva introdotto due novita: in primo luogo, 
aveva concentrato presso la Congregazione per il Culto e la Disciplina dei 
Sacramenti, assieme alle cause relative ai presbiteri, quelle riguardanti i diaconi, ed 
aveva stabilito che si seguissero, in tutti i casi, le norme dei 1980. Il 27 febbraio 1989 
la Congregazione in questione formulö due proposte riguardo ai diaconi, ed il 13 
aprile di quello stesso anno la Segreteria di Stato rispose a quel Cardinale Prefetto per 
comunicare che il Romano Pontefice le aveva accolte tutte e due. Di conseguenza, le 
richieste di dispensa dal celibato (cosi si esprime la lettera) dei diaconi sono 
esaminate e risolte da quel dicastero „secondo la procedura breve sinora osservata“, 
ed il Cardinale Prefetto ha ora la facoltä di concedere egli stesso, „nomine Romani 
Pontificis“, detta dispensa95.

XX. Le „istruzioni" della Congregazione per il Culto Divino e la Disciplina dei
Sacramenti

Le curie diocesane e generalizie (degli istituti religiosi clericali) hanno ricevuto e 
trasmesso agli interessati due comunicazioni senza data della Congregazione per il

93 fe la dato di entrata in vigore della Costituzione Apostolica „Pastor Bonus“.
94 La lettera fu pubblicato in: Notitiae 25 (1983) 485, e da qui ripresa da Enchiridion Vaticanum 11, 

Bologna 1992, 1347.
95 La risposto della Segreteria di Stato figura in Notitiae 25 (1989) 486 ed & stato ripresa da 

Enchiridion Vaticanum 11, Bologna 1992, 1399.



106

Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti96. II primo - in 13 articoli ed un N.B. - si 

intitola: „Documenti richiesti per l’istruttoria di una causa di dispensa dagli obblighi 
della Sacra Ordinazione Sacerdotale“; il secondo, intestato „Diaconi“, si intitola: 
„Dimissione dei Diaconi dallo stato clericale e dispensa da tutti gli obblighi 
dell’ordinazione“. Si tratta di un’unica pagina in due punti, il primo dei quali e 
relativo alla richiesta spontanea dei diacono interessato, mentre il secondo considera il 
caso dei diacono che si rifiuta di chiedere spontaneamente la dispensa.

XXI. Motivazioni giustificanti la dispensa

Come si e visto all’inizio di questo paragrafo, la dispensa e l’esonero 
dall’osservanza di una legge. La richiesta di tale esonero deve essere giustificata ed 
anzi - ed abbiamo visto pure questo - la dispensa di cui ci stiamo occupando viene 
concessa ai diaconi „ob graves tantum causas“, ed ai presbiteri „ob gravissimas 
causas“. Occorre dunque che la richiesta di dispensa poggi su motivazioni 
proporzionate alla gravitä della legge, seppure soltanto ecclesiastica. Mancando tali 
cause, la concessione della dispensa e illecita da parte dei dispensante, se non tiene 
conto di questa esigenza, e ne e illecito l’uso da parte dei dispensato, se egli avesse 
volutamente addotto cause inesistenti o esagerato quelle reali, per trarre in inganno i 
suoi superiori97. E verosimile che i primi giudizi sulla gravitä delle motivazioni 

fossero stati formulati in modo piuttosto empirico, mentre la Circolare dei 1964 aveva 
invece preso specificamente in considerazione i sacerdoti che vivevano in 
concubinato o dopo aver contratto matrimonio civile. NeH’Enciclica Sacerdotalis 
Caelibatus Papa Paolo VI esprime la sua premura di estendere le cause prospettate 
dal codice latino ( e da CS), in modo da includere i casi in cui fossero sorti „gravia et 
vera dubia“ sulla piena liberta e coscienza dei candidati al sacerdozio, e sulla loro 
capacitä di abbracciare la vita sacerdotale (n. 84). Le norme dei 1971 ricordano (II, 2) 
che l’inchiesta, che non e giudiziale e non tende a dimostrare l’invaliditä

96 La Procura Generale OFM, ad esempio, lo fccc con lettera dei Procuratore Generale dei 30 marzo 
1990, che viene ora allegala assieme alla copia di questi documenti al suo Promptuarium Secretarii 
Provincialis pro negotiis apud Procuram Generalem tractandis (Romae, Curia Generalis OFM, 1989).

97 Cf. C1C can. 90 § 1: ,,A lege ecclesiastica ne dispensetur sine iusta et rationabili causa, habita 

ratione adiunctorum Casus ct gravitatis legis a qua dispensatur; alias dispensatio illicita est et, nisi ab ipso 
legislatorc eiusve superiore data sit, etiam invalida“; § 2: „Dispensatio in dubio de sufficientia causae 
valide et licite conceditur“.

CCEO can. 1536 § 1: „Dispensatio, scilicet legis mere ecclesiasticae in casu speciali relaxatio, 
concedi potest tantum iusta ac rationabili de causa habita ratione adiunctorum Casus ct gravitatis legis, a 
qua dispensatur; secus dispensatio illicita et, nisi ab ipso legislatore aut ab auctoritate superiore data est, 
etiam invalida est"; § 2: „Bonum spirituale christifidelium est iusta et rationabilis causa"; § 3: „In dubio de 
sufficientia causae dispensatio licite et valide conceditur".



107

dell’ordinazione98, ha carattere pastorale ed ha come oggetto le cause e circostanze 

delle difficoltä attuali, sia quelle anteriori all’ordinazione, quali le inalattie, 
l’immaturitä fisica o psichica, le pressioni della famiglia, gli errori dei Superiori nel 
giudicare sulla vocazione, sia quelle posteriori (II, 3 b). Le norme sostanziali del 
1980, inedite e tuttora in vigore, ci dicono, sinteticamente, che la S. Sede concede la 
dispensa dal celibato sacerdotale per le cause preesistenti all’ordinazione, che abbiano 
viziato l’assunzione degli obblighi clericali, a sacerdoti che non avrebbero dovuto 
essere ordinati perche mancavano della debita libertä o responsabilita (per timore 
grave o per insufficiente discrezione mentale) o idoneitä (per un grave difetto fisico o 
morale)99 * * *. Qui e importante notare che - secondo una prassi basata, a quanto pare, su 

specifiche istruzioni impartite dal Romano Pontefice - le cause relative a sacerdoti 
giovani, anche se pienamente istruite, vengono congelate sino a che l’oratore non 
abbia compiuto l’etä di quarant’anni . La dispensa viene concessa anche a coloro 
che, avendo abbandonato da tempo la vita sacerdotale, desiderano sanare una 
situazione divenuta ormai irreversibile .

XXII. L’esame da parte della Santa Sede

La congregazione romana competente, che e oggi quella per il Culto Divino e la 
Disciplina dei Sacramenti'02, esamina secondo la propria procedura interna le singole 

richieste. La conclusione puö essere che la causa vada raccomandata al Romano 
Pontefice, ovvero che occorra completarne l’istruzione, oppure che vada respinta in 
quanto priva di fondamento103.

XXIII. La concessione della dispensa

Se il Romano Pontefice accoglie la richiesta e concede la grazia, la 
congregazione provvederä a darne notizia al superiore ecclesiastico o religioso 
interessato, il quäle a sua volta notificherä il provvedimento al sacerdote in causa104.

9a In queslo caso l’oratore avrebbe pieno diritto ad una sentenza dichiaraloria della nullitä 

dell’ordinazione.
99 Questa causa & ampiamente esposla anche nella Circolare, al n. 5.
1110 fe questo un dato di esperienza, confermato da FERRARA, Normae substantivae, 517.
1111 Questa seconda fattispecie figura soltanto nella Circolare, al citato n. 5. FERRARA, Normae 

substantivae, 517 annota che, per prassi, questa dispensa viene concessa soltanto dopo „congruum tempus 
a relicta vita sacerdotali".

IU2 Cf. supra, par. 7.1.5.1
1115 Cf. FERRARA, Normae substantivae, 534-538.
"M Cf. FERRARA, Normae substantivae, 538 s.



108

XXIV. II sacerdote dispensato

A partire dal momento in cui il sacerdote chiede Ia dispensa dagli obblighi del 
celibato, il superiore competente gli deve proibire „ad cautelam“ l’esercizio del 
ministero105. Questo provvedimento, previsto dal CIC del 1917 (e da SN)106 * * 109 per il 
caso in cui fosse stata promossa una causa giudiziaria „contro“ la sacra ordinazione, 
figura giä nelle Norme del 1971 (II, 4).

La legislazione vigente ne tratta soltanto in riferimento al processo „ad Sacrae 
Ordinationis nullitatem declarandam“, ma in modo piü drastico: „Misso libello 
clericus ordines exercere ipso iure vetatur“ .

La dispensa dagli obblighi, in quanto dispensa, b un favore richiesto 
dall’interessato, ma comporta inscindibilmente Ia perdita dello stato clericale: il 
Romano Pontefice non intende dunque dispensare un chierico da tutti o alcuni dei 
suoi obblighi, e particolarmente da quello del celibato, lasciandolo nello stato 
clericale, ma, nel concedergli la dispensa, da lui richiesta, gli impone il cambiamento 
di stato.

Abbiamo visto che, secondo le „Normae“ del 1964 , la concessione pontificia 
esigeva che l’eventuale celebrazione del matrimonio religioso avvenisse „in segreto“; 
non saprei dire se si intendesse questa segretezza in senso canonico o non piuttosto 
nel senso che veniva proibito ogni fasto esterno .

La normativa del 1971110 continua ad esigere il segreto sull’avvenuta 
concessione della dispensa e sulla celebrazione del matrimonio, ma la richiesta pare 
meno impellente1". Quella del 1980112 * 114 non ne parla piü, ma il rescritto invita 

l’ordinario, cioe il gerarca ecclesiastico, a fare attenzione a che la celebrazione sia 
fatta „caute, sine pompa vel exteriore apparatu“. Vi sono poi altre condizioni, che 
limitano le facoltä del sacerdote dispensato in istituti ecclesiastici di insegnamento"3. 
Ricordo che anche il sacerdote dispensato mantiene la facoltä, che diviene in certi casi 
un obbligo, di ascoltare la confessione ed assolvere, se ve ne sono i presupposti, chi si 
trovasse in pericolo di morteIH.

105 Norme proccdurali del 1980 art. 4.
1.16 Cf. CIC 1917 can. 1997 e SN can. 505.
1.17 CIC can. 1709 § 2; cf. CCEO can. 1386 § 3.
I0® Cf. supra. par. 7.1.1
109 La celebrazione segreta del matrimonio era contcmplata dal CIC 1917 cc. 1104-1107, e nel 

corrispondente Motu Proprio Crebrae allatae di Pio XII del 22 febbraio 1949, De Disciplina Sacramenü 
Matrimonii pro Ecclesia Orientali, cc. 93-96. Cf CAPPELLA De Sacramenüs, vol. 5, De Matrimonio, 
652-655. Per le codificazioni vigenti, cf. CIC cc. 1130-1133; CCEO can. 840.

110 6f. supra, par. 7.1.3
"'Cf. „Normae" del 1971, VI,
112 Cf. supra, par. 7.1.4
115 Le norme del 1971 (art. VI) si ritrovano, nella sostanza, nel modulo oggi in uso, per il quäle cf 

Enchridion Vaticanum 71, Bologna 1982,556-559; anche FERRARA, Normae substantivae, 539 s.
114 Cf supra, par 6.4



109

XXV. Dispensa patriarcale

II diritto vigente riconosce anche ai patriarchi, entro certi limiti, la facolta di 
concedere la perdita dello stato clericale115. La legislazione precedente non ne 

parlava. II Decreto del Vaticano II sull’ufficio pastorale dei vescovi, Christus 
Dominus, in coerenza con l’insegnamento della Costituzione Dommatica Lumen 
Gentium, capovolse tutta l’impostazione della facolta di dispensare: mentre la facoltä 
di dispensare dalle Ieggi generali della Chiesa era sino a quel momento riconosciuta 
soltanto al Romano Pontefice e a quanti la ricevevano, per casi ben determinati, dal 
diritto comune (che e pontificio), il Concilio asserisce che riguardo alle leggi 
disciplinari i vescovi possono sempre dispensare in singoli casi, ad eccezione delle 
questioni che il Romano Pontefice avoca a s6 o riserva ad altra autoritä"6. Ad 
esecuzione di questo principio, Papa Paolo VI emanö due cataloghi di riserve, uno per 
i vescovi latini e l’altro per quelli orientali. Il primo, promulgato con il Motu Proprio 
De Episcoporum muneribus del 15 giugno 1966117, afferma la riserva al Romano 
Pontefice della dispensa „ab obligatione caelibatus“ cui sono tenuti diaconi e 
presbiteri anche se legittimamente „ad statum laicalem redacti aut regressi“"8. 
Diversamente suona il catalogo relativo agli orientali, promulgato con il Motu Proprio 
Episcopalis potestatis del 2 maggio 1967119, per il quäle la riserva vige „in ritibus in 

quibus non admittuntur clerici coniugati; in ceteris vero ritibus iidem, si caelibatum 
libere elegerint“120. La riserva pontificia vigeva dunque ad ogni effetto nei soli „riti“, 

cioe nelle sole „chiese particolari“, come si era giä espresso il Decreto Conciliare 
Orientalium Ecclesiarum, o chiese „sui iuris“, come dirä in seguito il CCEO121, in cui 
non sono ammessi chierici coniugati; nelle altre chiese orientali, soltanto se si trattava 
di chierici che, pur avendo avuto la possibilitä di sposarsi prima dell’ordinazione 
diaconale, avevano scelto il celibato. Pertanto, ove non vigeva questa riserva, la 
dispensa poteva essere concessa anche dal vescovo del richiedente122 *. Questa 
distinzione potrebbe dar luogo a interessanti studi su ciascuna delle 21 chiese orientali 
cattoliche, ma t inattuale, per il fatto che la normativa in questione e stata superata 
con l’entrata in vigore del Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium (1° ottobre 
1991). Sin dal primo Schema, la Pontificia Commissione per la Revisione del Codex 
Iuris Canonici Orientalis propose di togliere questa facoltä ai vescovi e di istituire „in

1,5 Cf. CCEO can. 397.
116 Cf. Christus Dominus, 8 b.
117 Cf. AAS 58(1966) 467-471.
"* Cf. IX, 1, ibidem, 470.
119 Cf. AAS 59(1967) 385-390.
120Cf. VIII, I, ibidem, 388.
121 Per la terminologia in questione, cf. M. BROGI, Le chiese sui iuris nel Codex Canonum 

Ecclesiarum Orientalium, in: Rcvista Espanola de Dcrecho Canönico 131 (1991)517-544.
122 Cf., al riguardo, J. REZAC, De potestale dispensandi Episcoporum Orientalium - ad normam

Mp. Episcopalis potestatis, Roma 1968, 19-22.



110

Patriarchatibus“ una riserva in favore dei patriarchi con il consenso del Sinodo dei 
vescovi o, in casi urgenti, del Sinodo permanente123. Questa proposta coincide, nella 
sostanza, al testo inviato agli organi di consultazione il 15 maggio 1981l24. La 
revisione dello Schema ebbe luogo dal 28 febbraio al 12 marzo 1983, e giunse ad un 
testo entrato, con pochi mutamenti redazionali, nel CCEO125, poiche nemmeno le 

osservazioni dei membri della commissione portarono ad alcun cambiamento di 
contenuto126. La normativa del codice orientale si differenzia dunque da quella latina 

soltanto per le Chiese patriarcaii, alle quali il diritto assimila quelle arcivesco''ili 
maggiori127. Secondo il can. 394, 3°, il chierico perde lo stato clericale per rescritto 
della Sede Apostolica o, „ad normam can. 397“, del patriarca, il quäle non lo puö 
concedere lecitamente „diaconis sine gravibus, presbyteris vero sine gravissimis 
causis“128. Per il can. 397 il patriarca (o l’arcivescovo maggiore) puö concedere la 
perdita dello stato clericale ai chierici con domicilio o quasi domicilio nel territorio 
della propria chiesa129 130, i quali non siano tenuti all’obbligo del celibato ovvero, 

essendone tenuti, non ne chiedano la dispensa. Chi sono i chierici „non tenuti 
all’obbligo del celibato“? Soltanto quelli che hanno ricevuto l’ordinazione diaconale 
mentre di fatto erano uniti in matrimonio, ovvero tutti i chierici, anche se di fatto 
celibi, di una chiesa patriarcale o arcivescovile maggiore che ammetta la possibilitä di 
ordinäre uomini coniugati? La risposta dovrebbe essere restrittiva, ove si consideri 
che il medesimo codice ö piuttosto restrittivo quanto alla facoltä dei patriarchi e
arcivescovi maggiori di concedere ad un religioso la dispensa dalla professione 

130perpetua .

XXVI. Procedure „ex officio"

Un chierico validamente ordinato puö dunque perdere lo stato clericale al 
termine di un processo penale, o in accoglimento di una sua richiesta. E possibile

125 Cf. Nuntia7 (1978) 18, can. 1§2.
124 Cf. Nuntia 13 (1981) 88 s.; 111 s„ cc. 82 et 84 s.
125 Cf. Nuntia 20 (1985) 123-126, e poi 24-25 (1986) cc. 392 et 395.
126 Cf. Nuntia 28(1989) 64.
127 Cf. supra, nota 2.
128 Per il gruppo di lavoro dei giomi 9-27 novembre 1987 e 11-20 gennaio 1988, incaricato della 

revisione dello Schema del 1986, era evidente che la condizione fosse „ad liceitatem“ e non „ad 
validitatem"; comunque, siccome un membro della commissione aveva chiesto maggior precisione al 
riguardo, esso inseri i'avvetbio „licite“, ma aggiunse: .anche se non sembra che vi possa essere dubbio 

circa il senso del canone": cf. Nuntia 28 (1989) 64.
129 Per il domicilio e quasi domicilio cf. CCEO can. 912-915; per il territorio di una chiesa 

patriarcale (o arcivescovile maggiore) cf. CCEO can. 146.
130 Detta facoltä puö essere esercitata soltanto in favore dei religiosi che siano membri di 

congregaiioni religiöse, e non di monasteri oppure ordini religiosi, e che abbiano il domicilio entro i 
confini del territorio della chiesa .„sui iuris“ - per tutti gli altri, la dispensa ö riservata alla Sede Apostolica: 
cf. CCEO cc. 492 §2 et 549.



111

imporre detta perdita, senza che l’interessato sia stato processato ne abbia fatto 
volontaria richiesta?

XXVII. Quanto ai sacerdoti

Le „Normae“ del 1971131, partendo forse da una prassi allora in atto, 

contemplavano nel loro VII punto la possibilitä di una procedura „ex officio“, 
relativamente ad un sacerdote, „ob pravam vitam, vel ob errores in doctrina, vel ob 
aliam gravem causam“. La procedura indicata non e chiara, giacche si chiedeva 
l’applicazione delle norme disposte per l’esame di una richiesta di dispensa, 
aggiungendo la formula sibillina: „congrua congruis referendo“. Si trattava dunque di 
una procedura atta a evitare un processo penale, che avrebbe d’altronde mantenuto 
l’obbligo del celibato132. Questa procedura „ex officio“ venne proposta per il CIC: lo 
Schema preparato dal 3 all'8 aprile 1967 non la considerava133 ma deve essere entrata 
in uno Schema successivo dietro influsso delle „Normae“ del 1971, perche se ne tratta 
il 17 gennaio 1980, allorche i consultori „concordano tutti“ sul fatto che „la 
dimissione ‘ex officio’, senza cioe una motivazione o causa da configurarsi come 
delitto, puö dare adito ad abusi“134: era stata dunque proposta una procedura 

amministrativa, che si sarebbe dovuta applicare quando mancavano i presupposti per 
un processo penale. Di essa non parlano le norme del 1980, ne il CIC. La 
codificazione orientale, avviata alcuni anni piü tardi135, aveva inizialmente proposto il 

ricorso alla Sede Apostolica „si de amissione Status clericalis agatur sine praevia 
clerici petitione et sine processu iudiciali“ l36; non se ne parla piü nello Schema del 15 
maggio 1981l37, ne tanto meno nel CCEO.

XXVIII. Quanto ai diaconi

La legislazione codiciale ed i relativi schemi, poichö trattano di „chierici“ e di 
„stato clericale“, si estendono anche ai diaconi. I documenti relativi alla dispensa,

1,1 Cf. supra, par. 7.1.3
132 Cf. supra, par. 6.4
133 Cf. Communicationes 17 (1985) 74-90.
134 Cf. Communicationes 14 (1982) 87.
135 La Pontificia Commissione per la Revisione del Codex Iuris Canonici fu istituita da Papa 

Giovanni XXIII il 28 marzo 1963, cd ha iniziato i propri lavori nel 1965, dopo la conclusione del Vaticano 
II: cf. Communicationes I (1969) 35-42; quella per la Revisione del Codex Iuris Canonici Orientalis fu 
invece istituita da Papa Paolo VI il 10 giugno 1972 ed iniziö i lavori il 3 dicembre 1973: cf. M. BROGI, 
Codificazione del diritto comune delle Chiese Orientali Cattoliche, in: Rcvista Espanola de Dcrecho 
Canönico 45 (1988) 20-25.

I3f' Cf. Nuntia 7 (1978) 18.
137 Cf. Nuntia 13 (1981) 1 ll.can. 82; pcrla revisione di questo capitolo, ibidem, 88 s.



112

come si e visto, riguardano invece soltanto i „sacerdoti“, cioe, in pratica i soli 
presbiteri. Per quanto concerne la perdita „ex officio“ dello stato clericale, erano stati 
presentati alla Sede Apostolica, negli anni ‘60 e ‘70, dei casi in cui il vescovo o il 
superiore religioso non solo giudicavano di non poter promuovere un loro diacono al 
presbiterato, ma anche che occorresse escluderlo dallo stato clericale, sebbene 
l’interessato non ne facesse richiesta, n<5 avesse commesso delitti punibili con questa 
grave pena. Come si e giä visto138, le dispense ai diaconi erano concesse, a nome del 

Romano Pontefice, da varie congregazioni; i casi ora enunziati venivano invece 
sottoposti all’attenzione personale del Pontefice. Verso la fine del suo pontificato 
Papa Paolo VI (+ 1978) avviö lo Studio di una procedura da adottare in queste 
situazioni, ma i lavori si arenarono. Le „istruzioni“ della Congregazione per il Culto 
Divino e la Disciplina dei Sacramenti139 ricordano ora in modo esplicito che, per la 

dimissione dallo stato clericale di un diacono che si rifiuta di chiederla 
spontaneamente, „occorre un processo giudiziario vero e proprio“, „per il quäle si 
richiede non solo la sua non idoneitä ma un delitto dell’oratore“. L’eventuale 
condanna non comporterä la dispensa dal celibato ma il diacono, dimesso in pena 
dallo stato clericale, sarä invitato a chiedere la dispensa, che ai diaconi - come si e 
detto - viene concessa per cause sufficientemente gravi.

XXIX. Riammissione nello stato clericale

Il chierico latino che ha perso lo stato clericale non puö esservi riammesso che 
dalla Sede Apostolica'40. E ovvio che non si tratta della persona che ha perso Io stato 

clericale per riconosciuta invaliditä dell’ordinazione sacramentale; per il resto, il 
canone non opera alcuna distinzione ffa il chierico che sia stato punito e quello che sia 
stato dispensato. La normativa del codice orientale b piü circostanziata141. In primo 
luogo, viene specificato che si tratta di un chierico che abbia perso lo stato clericale 
per rescritto. Se il rescritto b stato emanato dalla Sede Apostolica, la riammissione e 
riservata alla medesima; se invece il rescritto e stato emanato dal patriarca, il chierico 
puö essere riammesso allo stato clericale anche dal patriarca, oltre che dalla Sede 
Apostolica. All’inizio dei lavori, i consultori della Commissione di Revisione del 
CICO avevano proposto che i chierici, che avevano perso lo stato clericale per 
rescritto non della Santa Sede, potessero essere riammessi dalla Suprema Autoritä 
della propria chiesa142, e cosl rimase nello Schema del 15 maggio 1981, ma il testo 

assunse la sua forma defmitiva nella revisione dei giorni 28 febbraio - 12 marzo

138 Cf.supra, par. 7.1.5.2
139 Cf.supra, par. 7.1.6
140 Cf.CICcan.293.
141 Cf. CCEO can. 398.
'42 Cf. Nuntia7 (1978) 18.



113

1983143 144. Pare legittimo aggiungere che nel caso in cui la perdita dello stato clericale 
sia stata irrogata come pena tramite sentenza giudizialeM4, la pena potrebbe essere 
rimessa, alle condizioni stabilite dal diritto comune, dal gerarca che ha promosso il 
giudizio penale o da quello del luogo in cui dimora il chierico145.

XXX. Conclusione '

Dopo aver asserito che l’ordinazione validamente ricevuta non puö mai essere 
annullata, il diritto della Chiesa Cattolica cerca di mitigare le conseguenze di questo 
principio, nei casi in cui il diacono o il presbitero dovessero incontrare gravi difficolta 
nell’osservare gli obblighi assunti, oppure si dovessero macchiare di gravi delitti, che 
li rendessero indegni del ministero ad essi affidato. In questo secondo caso, una 
sentenza giudiziale puö decretare la loro deposizione, con proibizione di esercitare il 
sacro ministero e liberazione dagli obblighi derivanti dall’ordinazione, ad eccezione 
di quello del celibato, per i chierici celibi, e della possibilitä di contrarre seconde 
nozze, per i vedovi. Nel primo caso, invece, il chierico puö chiedere la grazia della 
liberazione da tutti gli oneri, con assunzione dei diritti e doveri propri del fedele laico; 
vi sono alcune limitazioni al suo diritto di insegnare, ma il vescovo del luogo puö 
dispensare al riguardo. Questo istituto, sistematizzato di recente, ha ripreso e 
sostituito, semplificando le procedure ed ampliandone le fattispecie, il precedente 
processo per l’esonero da tutti gli obblighi derivanti da un’ordinazione valida, ma non 
pienamente voluta. In pratica, il Romano Pontefice concede la dispensa ai sacerdoti 
che abbiano compiuto l’etä di quarant’anni, siano in difficoltä nel loro stato e pensino 
di abbandonarlo o abbiano giä creato situazioni di fatto con questo incompatibili, ove 
emerga che essi non erano stati sufficientemente liberi e illuminati nelle loro scelte, o 
puri nelle loro motivazioni, o che i superiori, se avessero agito con maggior 
oculatezza e saggezza, non li avrebbero dovuti presentare agli ordini. Viene pure 
preso in considerazione lo stato del chierico che, dopo una preparazione adeguata e 
un inizio regolare abbia da tempo abbandonato il s. ministero e si sia posto in una 
situazione irregolare ed irreversibile. Le norme che si sono susseguite hanno cercato 
di meglio individuare le motivazioni della defezione intesa o giä attuata, di 
evidenziarne le cause, di definire la procedura. Quanto alla natura del provvedimento, 
prevale oggi il concetto di dispensa dagli obblighi derivanti dall’ordinazione, la quäle 
tuttavia comporta la perdita dello stato clericale, di modo che il sacerdote non possa 
usufruire della dispensa mantenendo l’esercizio del s. ministero. E opportuno rilevare 
che le norme parlano in genere di sacerdote; con questo termine i due codici 
intendono sia i vescovi che i presbiteri, ma e prassi, confortata dal CIC can. 290 e

143 Cf. Nuntia 20 (1985) 126 s.
144 Cf. supra, par. 6.
145 Cf.CCEOcc. 1420 et 1424.



114

CCEO can. 394 piü volte citati, che si intendano sempre e soltanto i presbiteri. Le 
norme codiciali che parlano di chierici riguardano sia i sacerdoti (vescovi e presbiteri) 
che i diaconi. Per i vescovi rimane esclusa la dispensa, come ho appena detto; per la 
dispensa dei diaconi, invece, viene seguita una procedura piü semplice. Infine, la 
perdita dello stato clericale non esclude la possibilitä di una riammissione all’esercizio 
dei s. ministero. In questo modo la Chiesa Cattolica cerca di attenuare il rigore della 
norma, tenendo presente la fragilitä della natura umana.



LE CELIBAT DU CLERGE DANS L'fiC.LISE CATHOLIQUE 

Marco B r o g i , Rom

115

La loi du celibat des pretres et des eveques se presente aujourd’hui dans 
I’ßglise Catholique latine sous deux formes: prohibition de confbrer Ie sacrement 

de l’ordre ä un homme marie, et incapacite canonique des memes de se marier, ce 
qui entraine la nullite d’un eventuel mariage. En ce qui concerne les diacres, la 
legislation canonique de la meme Eglise admet la possibilite de l’ordination diaco- 
nale d’un homme marie, qui peut vivre regulierement sa vie conjugale, mais perd la 
capacite de contracter un nouveau mariage, s’il reste veuf ou s’il s’avere que son 
premier mariage soit declare nul. Pendant son mariage, ce diacre ne peut pas etre 
ordonne pretre. II s’agit lä dans l’essentiel d’une tradition ecclesiastique dont on 
fait remonter la premiere sanction au Concile d’Elvire (a. 300).

La legislation catholique pour les Eglises orientales presente deux possibilitbs 
dont une est identique ä celle de l’Eglise latine, alors que l’autre admet la possibi­
lite de l’ordination presbyterale d’un diacre marie qui, devenu pretre, peut vivre 
rbgulierement sa vie conjugale, mais dont un eventuel remariage serait nul. 
L’ordination episcopale d’un homme marie demeure exclue. Lors du Concile Vati- 
can II, qui recommenda la restauration d’un diaconat permanent dans l’Eglise lati­
ne, et suggera l’ordination au diaconat d’hommes aussi bien celibataires que maries 
(cf. la Constitution Lumen Gentium, n. 28), certains Peres auraient voulu mettre en 
discussion le cblibat des pretres, mais le Pape Paul VI se reserva l’etude de la 
question. Entretemps, les Peres developperent leur pensee sur le ministere et la vie 
des Pretres dans le decret Presbyterorum Ordinis, approuve le 7 decembre 1965, 
dont un paragraphe (n. 16) traite du celibat.

Le texte du Concile s’ouvre par une consideration sur le fait que la pratique de 
la continence parfaite et perpetuelle pour le Royaume des Cieux (cf. Mt. 19,12) a 
toujours ete vue comme particulibrement convenable au sacerdoce. Le Concile 
reconnait que le cblibat n’est pas requis par la nature du sacerdoce, et porte le 
temoignage de 1’Eglise primitive et des Eglises Orientales, mais insiste sur le rap- 
port du celibat avec le sacerdoce. Nous trouvons, dans les notes: Mt. 19, 11-12; Lc. 
20, 35-36; 1 Cor. 7, 32-34; 2 Cor. 11, 2; 1 Tim. 3, 2-5; Tit. 1, 6. Nous trouvons 
aussi des citations des Papes Pie XI et Pie XII.

Deux annbes plus tard le Pape Paul VI developpait l’argument dans sa Lettre 
Encyclique Sacerdotalis Caelibatus, du 24 Juin 1967. Le Pape passe in revue les 
objections que l’on souleve contre le celibat et il repond ä chacune d’elles (nn. 5- 
16), et ensuite il en presente les raisons dans la premiere partie de la Lettre (nn. 17- 
59) en en soulignant de nombreux aspects.



116

II en reldve tout d’abord le sens christologique: c’est de par le Christ que nous 
pouvons saisir la valeur du celibat, de par sa vie, de Pimitation ä laquelle est appele 
tout eveque et tout pretre. Le Pape parle ensuite du sens ecclesiologique, qui est 
bien plus profond d’un sens et d’une motivation tout simplement sociale; en effet, 
nous pourrions bien considerer l’Eglise comme socidte, mais on l’appauvrirait sans 
doute ä n’y voir que cela. En tant que Corps du Christ, l’Eglise est une rdalite 

thdandrique dont I’dtude est remise non ä la sociologie mais ä la theologie. 
L’eveque et le pretre qui se dedient au service de l'Eglise ne sont pas des hommes 
qui se dddient ä une profession quelconque, voire humanitaire, mais des hommes 
qui tächent de vivre pour le Christ. Le cdiibat sacerdotal, ajoute Paul VI, a un sens 
eschatologique, qui s’eclaire par une projection de notre vie sur l’eternite. Apres 
cet excursus theologique, Paul VI passe ä l’exposition de la tradition de l’Eglise 
surtout en Occident, mais aussi en Orient, dont il eite S. Grdgoire de Nysse et S. 
Jean Chrysostome, et rappelle le celibat des eveques et la defense du mariage des 
clercs. Suivent enfin des considerations pratiques. Les notes de ces pages de Paul 
VI sont trds riches, depuis les Evangiles ä Saint Paul, plusieurs conciles, les Pdres 
de l’Eglise, latins et grecs, les Papes Pie XI, Pie XII et Jean XXIII.

En 1971 le Synode des Eveques, qui rdunissait environ deux Cents dveques 
representant toutt l’dpiscopat de l’Eglise Catholique, dedia une partie de son As- 
semblee Generale ä l’dtude du sacerdoce ministdriel, et redigea un document qui fut 
prdsente au Pape. Le document parle du celibat au quatrieme point de sa premiere 
partie, en indiquant sa concordance ä Pappel ä la suite du Christ et sa valeur de 
signe, ses motivations, les raisons de son imposition, les conditions qui le favori- 

sent.
Nous trouvons ensuite deux propositions votees par les Peres:
1 - La loi du celibat en vigueur dans l’Eglise latine doit etre maintenue (Placet 

168; non placet 10, placet iuxta modum 21, abstentiones 2).
2 - II s’agissait ensuite de choisir entre deux formules: l’une excluait totale­

ment l’ordination presbyterale d’hommes marids, „salvo semper Summi Pontificis 
iure“, alors que l’autre reservait au Pape de permettre, ä certaines conditions et 
entre certains limites, l’ordination presbyterale d’hommes marids.

La premidre formule eut 107 voix, alors que en la seconde en eut 87 (plus 
deux abstentions et deux votes nuls).

Nous arrivons ainsi aux deux codes actuellement en vigueur, le CIC pour 
l’Eglise Catholique latine, promulgue en 1983, et le CCEO pour les Eglises Catho- 
liques orientales, promulgue en 1990. Tous les deux traitent du celibat: pour le 
code latin, il faut se referer au canon 277 § 1, d’apres lequel „les clercs sont tenus 
par l’obligation de garder la continence parfaite et perpdtuelle ä cause du Royaume 
des Cieux“. Quant au CCEO, en presentant les droits et obligations des clercs, il 
rappelle trois fois le edlibat. En premier lieu au canon 373, qui invite tous les fi- 
deles ä reconnaTtre, d’apres la tradition de toute l’Eglise, la valeur du celibat choisi



117

pour le Royaume des Cieux, lequel, ajonte le canon, est si convenable au sacer- 
doce. II faut souligner que ce meme canon continue en affirmant qu’il faut honorer 
l’dtat de clerc marie, sanctionne par la pratique de l’Eglise primitive et ensuite dans 
les siecles par celle des Eglises orientales. Ainsi les deux textes donnent pour le 
cölibat une motivation surnaturelle, se rapportant aux paroles du Christ (Mt. 19,12). 
Le canon du CIC souligne ensuite l’aspect charismatique du celibat, en le conside- 
rant „un don particulier de Dieu“. Par ce don, „les ministres sacres peuvent s’unir 
plus facilement au Christ avec un coeur sans partage et s’adonner plus librement au 
Service de Dieu et des hommes“. Le texte souligne donc les deux dimensions du 
celibat ecclesiastique: une elevation verticale, ascetique, selon laquelle I’eveque et 
le pretre, libres de liens affectifs, peuvent vaquer mieux ä la contemplation, et une 
extension horizontale, en ce qu’il permet aux clercs, libres d’obligations familiales, 
de s’adonner entierement ä leur mission. Les textes rencontres, et surtout la Lettre 
Encyclique Sacerdotalis Caelibatus, nous invitent ä considerer cette dimension 
horizontale dans son contenu theologique et non pas social ou, au moins, non seu- 
lement social.

Revenons au CCEO: le can. 374 invite tous les clercs, celibataires et maries, 
ä se distinguer par leur chastete; suit le can. 376 qui invite les clercs maries ä etre 
des p£res de famille exemplaires; vient enfin le canon 375 qui exhorte les clercs 
celibataires ä vivre en communaute. Cette derntöre exhortation recourt aussi dans le 
code pour l’liglise latine (can. 280) mais sans aucune relation au celibat. Enfin, je 
desire rappeier que les documents sur le celibat soulignent la ndcessite d’une prepa- 
ration adequate, et que nombreux sont les textes de l’Eglise Catholique qui regar- 
dent cet aspect de la fbrmation des jeunes qui ddsirent s’engager dans le ministöre 
sacerdotal.

Je m’arrete lä, tout en sachant que par ces quelques mots j’ai peut-etre pu 
presenter les grandes lignes de la loi du celibat dans l’Eglise Catholique, mais je 
n’en ai sürement pas ddveloppö la doctrine, ce que d’ailleurs m’aurait fait deborder 
abondamment du temps qu’on m’avait fixe: je vous remercie pour votre attention.



118

THE THEORY OF THE PERPETUITY OF THE EFFECTS OF ORDINATION: 
RETURN OF ORDAINED CLERICS TO LAY STATUS

Peter L’H u i I 1 i e r , New York

In order to address correctly the topic indicated in the title of the present study 
we must try to conduct a critical enquiry because raw materials drawn from Church 
History do not provide an incontrovertible answer. Moreover, we should bear in 
mind that this issue was never raised in the East before having been exposed to 
Western influence from the sixteenth Century onward1. Some Roman Catholic 

theologians think that the Orthodox are inconsistent since in the Eastern Church we 
can find many occurrences of restoration of deposed clerics. According to those 
Roman Catholic theologians, such an action necessarily implies the belief in the 
existence of an indelible character2 but, as we will see, for Orthodox canonists and 
theologians, this deduction appears to be highly problematic.

It is not prior to the thirteenth Century that the concept of the indelible cha­
racter of sacramental Orders became a common teaching among the schoolmen of 
Western Christendom. This view Stands in sharp contrast with that held during the 
early Middle Ages and still with the hesitancy of Peter Lombard and Gratian in the 
twelfth Century3. During Christian Antiquity, one cannot find a trace of such a 
doctrine4 with the notable exception of St. Augustine who resorts to this argument 
in his polemic against the Donatists; but the bishop of Hippo does not systematical- 
ly elaboratc this point because he focuses his attention on baptism .

When the idea that valid ordinations produce an indelible character became a 
firm tenet in scholastic theology, the next Step was foreseeable, viz. the promotion 
of this teaching to the rank of official doctrine. This was accomplished by the 
Council of Florence in November 1434. The decree of union of the Armenians 
States: „Inter haec sacramenta tria sunt: baptismus, confirmatio et ordo, quae 
characterem, id est spirituale quoddam signum a ceteris distinctivum, imprimunt in

' J.-M. GARRIGUES, M.-J. LE GUILLOU and A. RIOU have tried to demonstratc that the idea 
of indelible character is exprcssed by other phrases in the works of some Grcek Fathers. However, this 
attempt is not convincing espccially with regard to the meaning of the term „sphragis" which in litur- 
gico-canonical literature seldom conveys the idea of „Character": Le caractäre sacerdotal dans la tradi- 
tion des Pdres grecs, in: Nouvclle rcvue thdologique 93 (1971) 801-820.

2 M. JUGIE, Theologia ... Orientalium, t. lii, Paris 1930,430-434.
3 P. POURRAT, La thdologie sacramentaire, Paris 1910, 212-222.
4 On the general standpoint in antiquity, see C. VOGEL Ordinations inconsistantes et Caractere 

inamissiblc, Torino 1978, 1-167 and 149-181. See also W. RORDORF, Liturgie, foiet vie des premiers 
chrötiens, Paris 1986, 126-128.

5 See, e.g. Contra epistulam Parmcniani, II, xiii, 30, in: (Euvres de Saint Augustin, 28, Paris 
1963, 346-350.



119

anima indelibile“6 7. It is a well-known fact that Luther and the other Continental 

Reformers took a strong stand against the concept of the priestly nature of the 
Church ministry. Their views included of course a rejection of the notion of cha- 
racter and the Council of Trent reaffirmed the doctrine of a character „gui nec de- 
leri nec auferri potest“1. When Protestant views were known in the East, the Or­

thodox reacted and expounded their standpoint in particular on ecclesiology and 
sacramental theology. Theologians used abundantly materials drawn from Western 
writing of the Counter Reformation.

The most famous symbolic document is the „Orthodox Confession of Faith“ 
basically composed by Peter Mogila, Metropolitan of Kiev (1633 -1646) and offi- 
cially approved by the four Eastern Patriarchs in 16438. This document which is 

significantly influenced by the Roman Catholic Tridentine theology deals inter alia 
with sacramental Orders; nevertheless, the author does not mention indelible cha­
racter.

In Order to dispel the feeling of a similarity of view between Orthodoxy and 
Protestantism, Dositheus, Patriarch of Jerusalem, published a Confession of Faith 
in 1672. This document too reveals a heavy Latin influence9 and we find a State­
ment on the indelible character (charaktera anexaleipton) brought about by Ordi­
nation10 11. It is noteworthy that in the Russian translation published in 1838, this 

phrase was deleted. Be that as it may, from that time onward the opinion about the 
indelible character of the priesthood has had supporters in the Orthodox Church, 
especially in the Greek-speaking world".

Let us try now to find what initial factor lead to the belief of the indelibleness 
of the sacred Orders. Indubitably it derives from a fact attested from the beginning 
of Christianity and subsequently confirmed by Written Law, prohibiting the reite- 
ration of a legitimately conferred Ordination. Furthermore, this injunction was often 
connected with the case of baptism, the indelibleness of which is affirmed in Pa- 
tristic Tradition12. However, as a matter of fact, none of the Church Fathers, with 

the sole exception of St. Augustine, deduces from the non-reiteration of baptism 
that the prohibition of re-ordination stems also from the imprint of an indelible 
mark on ordinands. As rightly observed by S.L. Greeslade, „perhaps he [i.e. St. 
Augustine] did not sufficiently reflect whether any distinction between one sacra-

6 DENZINGER-SCHÖNMETZER, Enchiridion symbolorum, 1313.
7 Ibid. 1767.
8 About this document sce the opinion of Fr. G. FLOROVSKY, Ways of Russian Theology, pait 

one, Beimont, Ma. 1979, 74-78. For the text itself see J.N. KARMIRIS, Ta dogmatika kai symbolika 
mnemeia tes Orthodoxon Kalholikes Ekklesias, ii, Athens 1953,593-686.

9 KARMIRIS, ibid., 746-773.
10 Ibid., n. 760.
11 P. PANAGIOTAKOS, He ierösyne kai ai ex autes nomokanonikai synepeiai, AÜiens 1951.
12 See e.g. St. Cyril of Jerusalem, Procatcch, xvi. „sphragis hagia akatalytos" (P.G. 33, 360 A); 

xvii: „sphragida ... anexaleipton" (ibid. 365 A).



120

ment and another remained possible or necessary“13. Actually c. 48 of Ctrthage 

referring to a decision made by a plenary synod held in Capua forbids altogether 
rebaptizations, reordinations and episcopal transfers14. Apostolic canon 68 States: 

„If any bishop, priest or deacon receives a second Ordination from anyone, let him 
and the one who ordained him be deposed; unless it be proved that his ordination 
has been performed by heretics; for those who have been baptized or ordained by 
such persons cannot be either of the faithfull or of the clergy“15. The author of this 

canon does not teil us why a person would want to receive another ordination. In 
his commentary Zonaras envisions two hypotheses: either this cleric hopes to recei­
ve more grace by a second ordination, or having forsaken the priesthood, he wants 
again to fulfil sacred functions and therefore to be reordained. Baisamon leans 
toward the latter hypothesis and, of course, States that it is impossible16. At all 
events, those canonists do not allude to the existence of an indelible character. 
Commenting on this canon, St. Nicodemus the Hagiorite (d. 1809) rejects the idea 
of the indelible character of the priesthood although he acknowledges that many 
Greek theologians of his time share an opposite view17.

It is also worth noting that Bishop Nikodim Milash in his explanation of the 
same canon does not refer at all to the indelible character of the priesthood18. We, 
must however carefully avoid drawing an erroneous conclusion from the fact that, 
in Eastern Tradition, the concept of indelible character of the priesthood does not 
appear. This does not imply a Protestant understanding of the ministry as a merely 
functional office among the People of God. Such a distorted vision is inconsistent 
with the evidence provided by liturgical literature which always makes a distinction 
between clergy and laity (pantos tu kleru kai tu lau). Accession to Orders entails a 
setting apart, a consecration, and this action is initiated by God Himself. This reali- 
ty is strongly emphasized in the wording used for the promotion to sacred Orders: 
„the divine grace, which heals whatever is inform, and completes whatever is wan- 
ting, appoints (procheirisetai) N ... “. Furthermore, this priestly consecration is 
supposed to have normally an enduring effect. After the rite of ordination to the 
presbyerate, the bishop commits the Lord’ s Body to the new priest, saying: 
„Receive this trust (ten parakatatheken auten) and preserve it unharmed until your 
last breath for you will be held to account for it at the second coming of our great 
Lord and Saviour Jesus Christ“19. Notwithstanding, this grace of priesthood (he tes

13 Schism in the Early Church, London 1953, 175.
14 „Ut non liccat fieri rebaptizationes, reordinationes, ucl translationes episcoporam“: Concilia 

Africae, Corpus Christianorum, S.L. CCIX, 187.
15 Les Constitutions apostoliques, iii, Paris 1987, 300.
16 RHALL1S/POTLIS, 2, 87-88.
17 D. CUMM1NGS, The Rudder (The Orthodox Christian Educational Society), Chicago 1957, 

119-120.
18 Pravila pravoslavnoj Cerkvi s tolkovanijami, I, S. Petersburg 1911, 146-147.
19 GOAR, Euchologion sive Rituale Groecorum, Venice 1730,243.



121

hierateias Charis) can be lost as the result.of a grave transgression. This standpoint 
of the Orthodox Tradition is unambiguously expressed in canonical literature. For 
example, this idea underlies the wording of c. 3 of St. Basil and is clearly articula- 
ted in c. 27 of the same Father, where we read about a deposed priest: „to bless 
some other person with the task of taking care of his duties would be inconsistent 
(>anakoluthon)\ for a blessing is a transmission of sanctification. But anyone who 
lacks this, owing to an involuntary offense, how can he transmit it to another“? We 
cannot Claim that this Statement represents a personal opinion of St. Basil since it is 
substantially reproduced in c. 26 of the Trullan Council.

At this point we should investigate the nature of deposition and examine its ef- 
fects. Deposition can be defined as the act of depriving one permanently of his holy 
Orders, to punish him for some serious offense. This definition applies to all kinds 
of deposition. The following characteristics typify exclusively deposition: Deposi­
tion has always the character of a penalty (poena vindicativa) and is only inflicted 
by a competent Church Court. Hence, a cleric cannot decide on his own initiative to 
return to lay Status. At most, he may ask to be deprived from his functions if he 
discloses the existence of a sin he committed which undoubtedly constitutes an 
impediment for exercising priestly ministry20. Requesting release from the 

priesthood in order to get an advantage runs counter to the legal and ethical princi- 
ple expressed in the dictum: Nemo ex suo delicto meliorem suam conditionem 
facere potest (No one can make his condition better by his own misdeed). Since 
Canon Law envisions the exercise of sacred functions as a lifelong commitment, it 
does not favorably consider the unilateral and voluntary renunciation of the mini­
stry. This standpoint is clearly enunciated in canon 3 of St. Cyril of Alexandria 
which States: „It is a fact that it is not agreeable to the institutions of the Church for 
resignation petitions to be offered by any ministers in sacred Orders {tön 
hierurgön). For if they are worthy to celebrate the liturgy, let them stay there; but if 
they are unworthy, let them not get out by resigning when they rather deserve to be 
condemned for their actions. Such facts would stir up serious protests because they 
stray from the right path“21. Commenting on this rule, Baisamon remarked that 

resigning from a clerical position is contrary to „exactness and Church tradition“ 
(akribeian kai akoluthian ekklesiastiken). Shortly before, the Ecumenical Council 
of Ephesus presided over by the same St. Cyril of Alexandria had blamed Eustathi- 
us, an old man who by pusillanimity had renounced his episcopal position22. Howe- 

ver, having found extenuating circumstances, the Council asked the provincial 
synod of Pamphylia to show mercy and to re-establish the old man in his episcopal

211 See VOGEL, op. cit., 82-86
21 This canon is an extract from a letter addressed ca. 442 Io Domnos II of Anlioch. Critical texi 

in V.N. BENESEVIC, Syntagma XIV litulonim, I, St. Petersburg 1906, 564-567; loc. cit., 567. The 
division into 3 canons was made later.

22 Ed. SCHWARTZ, A.C.O. I, 1,7, 123-124.



122

dignity, and even discreetly suggested that in the future he receive a vacant see. 
Zonaras, who consistently is an upholder of exactness, tends to minimize the signi- 
ficance of that decision23. Baisamon himself underlines that it is an act of economy 

and he adds that a measure taken by economy does not necessarily set a prece- 
dent24. At all events, neither Written Canon Law nor the traditional Custom of the 

Church allow ordained clerics to return to lay Status by whim, that is to say on their 
own initiative. This point is strongly emphasized by Bishop Nikodim Milash25. 
However, as a matter of fact, nowadays the Orthodox Church has usually adopted a 
lax attitude on this point under the influence of various factors. To be sure, this 
phenomenon has to be considered in a larger framework. It affects especially Ro­
man Catholicism despite its teaching about the indelible character of the 
priesthood26. An investigation of the sociological reasons underpinning this trend 
would be outside the scope of our study. Suffice it to mention inter alia a reluctance 
to take lifelong commitment. Be that as it may, the competent Authorities of the 
Church have to deal with frequent requests for return to lay Status which in Contem­
porary parlance is merely referred to as laicization.

In the normative penal law of the Eastern Church, the deprivation of priestly 
powers entails different statutory consequences resulting ffom the gravity of the^ 
perpetrated infraction. Thus, by and large we should distinguish three kinds of 
deposition. The first category constitutes the milder form of deposition because its 
effects are strictly limited to the prohibition of performing functions requiring 
priestly powers. This kind of mitigated deposition is practically tantamount to an 
everlasting Suspension and applies in the case of unintentional transgressions or of 
faults committed with extenuating circumstances. In such occurrences, the deposed 
cleric is allowed to stay in the sanctuary with the other clerics in holy Orders. This 
penalty is mentioned in the following canons: Ancyra, c. 1 ; Neocaesarea, c. 9 and 
10; In Trullo, c. 3 and 26; St. Basil, c. 27. With regard to the priests, deacons and 
subdeacons contracting marriage after their ordination, Novella 79 of Emperor Leo 
VI (886-912) States: ,A sufficient punishment shall only be the exclusion of the 
Order (hypochöresei tes laxeös) in which they were prior to their marriage, but they 
shall not be condemned to be completely deprived from external clerical appearan- 
ces (schematos) and for accomplishing functions which are not for them unlawful 
to perform“ (i.e. sacred functions)27. This imperial Constitution acceped by the 

Church was introduced in the Syntagma of Matthew Blastares (1335)28. This author

23 RHALLIS/POTLIS, 2, 208-213.
24 Ibid., 213-215, especially 214.
25 This author addresses this issue raore than once. See, e.g. PRAV1LA, I, 499-500.
26 M. SOUCKAR, Return to Ministry of Dispensed Priest, in: The Jurist 54 (1994) 605-616. This 

author speaks of „mass Exodus" during the years following Vatican II, 105.
22 P. NOA1LLES/A. DAIN, Les novelles de Uon vi le sage, Paris 1944,273-275.
28 Letter 3, ch. 4, RHALLIS/POTLIS, 6, 156.



123

adds a specifcation, viz. the Constitution supposedly applies to clerics who, after 
their ordination contract a sccond marTiage. On this issue, the Russian Church feil 
into the line of the Eastern Patriarchate at the Great Council of Moscow in 1667, 
under the advice of Patriarch Paisios of Alexandria29.

The second category of deposition is by far the most frequently carried out. It 
implies the permanent withdrawal of the right to fulfil ecclesiastical functions and 
fiirthermore the deprivation of clerical identity marked by the elimination from the 
list of the clergy. Those who draw upon themselves this punishment are, according 
to the wording of canon 21 issued by the Trullan Council „thrusted into the Status 
of laymen“ (en tö tön laikön apöthumenoi topö). Possibly we can put in a category 
apart the aggravated deposition. Normally, clerics drawing upon themselves depo­
sition are not simultaneously excommunicated since the Church moved by com- 
passion applies the principle expressed in Holy Scripture: „[The Lord] will not take 
vengeance by affliction twice at the same time“30. This principle is mentioned in 

Apostolic canon 25 and in cc. 3 and 51 of St. Basil. However there are some 
exceptions for crimes regarded as extremely grave. For example, Apostolic canon 
30 prescribes this double penalty „if a bishop obtains possession of a Church by the 
aid of the temporal powers“. C. 51 of the same collection prescribes a similar pu­
nishment for clerics having Encratite tendencies.

In the mind of the Church, deprivation of the priestly grace is brought about 
by the transgression itself and the canonical act of deposition constitutes only an 
official acknowledgment of that Situation. Such an understanding underlies the 
Statements of cc. 8 and 27 of St. Basil. Moreover, this idea is made explicit in c. 21 
of the Trullan Council. About deposed clerics, we find the following wording: „the 
sin on account of which they feil from grace (di'en tes charitos ekpepökasi) and 
made themselves utter aliens therefrom“. Evidently such an approach is only un- 
derstandable within the framework of a sacramental or charismatic vision of Canon 
Law which according to Rudolf Sohm prevailed in the Church until the twelfth 
Century31. In this perspective there is no place for the concept of an indelible cha- 
racter distinct from the priestly grace. As we have seen above, St. Augustine had 
put forward such an idea in his attempt to refute the arguments of the Donatists. 
Speaking of the position taken by the Western schoolmen, Bernard Cooke obser- 
ves: „For most theologians of the Middle Ages the doctrine of a character conferred 
in ordination is used as a key to explaining the efficacy of sacramental actions per- 
formed by an unworthy minister. And obviously it is the root for the lasting effect 
of ordination and the nonrepetition of ordination“32. In the tradition of the Ancient

w Answer to question 3, Deianiia Moskovskikh Soborov 1666/1667 godou, ed. by. N. SUB­
BOTIN. Moscow 1893,2"1 part, folia 80B-81A.

” Nahum 1.9, according to the rendition of the LXX.
11 Kirchenrecht, I, Leipzig 1892.
,J Ministry to Word and Sacraments. Philadelphia 1976, 580.



124

Church, kept in Written Law of the Orthodox Church, the authenticity of an Ordi­
nation is determined by its legitimacy, i.e. the respect of the basic norms of cano- 
nicity33. For example, the Fathers of Constantinople in 381 stated : ,,[We have de- 

creed] concerning Maximus the Cynic and the disturbances caused by him in Con­
stantinople, that he never was and is not now a bishop; that those who have been 
ordained by him are in no order whatever of the clergy, since all which has been 
done concerning him or by him is declared to be invalid (a kyröthentön; in ir- 
ritum)“34. The first Ecumenical Council States in c. 6: „ ... And this is to be univer- 

sally understood that if anyone has been made a bishop without the metropolitan’ s 
approval, the great Council has prescribed that such a man ought not to be a bis­
hop“. In their commentaries of this canon, Zonaras, Baisamon and Aristenos decla- 
re bluntly that such a man „is not a bishop“35 36. Addressing the problem of absolute 

ordination, the Council of Chalcedon States: „Regarding those who have been or­
dained at large (apolytös), the holy Council has ruled that any such ordination shall 
be null and void (akyron)“. Citing those texts is relevant to our subject because it 
illustrates the fact that classical Orthodox Canon Law does not set a clear distincti- 
on between what was called later in Scholastic theology potestas ordinis and pote- 
stas jurisdictionis3S. In the West, when the doctrine of a clear distinction between' 

those two powers was ftrmly established, deposition was regarded as a loss of the 
latter, while the former remained untouched because of the supposed indelibleness 
of the sacramental character. Thus, in the Roman Catholic Church, lifting depositi­
on does not present theoretical difficulties. The See of Rome has the right to restore 
the jurisdictional power ffom which the deposed cleric had been deprived37. Mo­
reover, one finds this specifcation in the Code: „There is no such penalty as depri- 
vation of the power of Orders, but only the prohibition against exercising it or some 
acts of Orders“38 *.

In the Orthodox Tradition, as was the case in the West until the twelfth Centu­
ry, we do not find such a sharp distinction between power of Order and power of 
jurisdiction. Does this mean that applying this distinction would be utterly inade­
quate with respect to ancient Christianity and thereafter to its Eastern part? We 
think that this question requires a qualifed answer. To be sure, on the one hand, the

33 Ch.-J. N. BAILEY, Validity and Authenticity: The Differcnce Between Western and Orthodox 
Views on Oders in: St. Vlademir's Sem. Qu.8 (1964) 86-92.

34 C. 4. In jurisprudence, „absolute nullity" and „inexistence“ are synonymous. On the history of 
Maximus, see H. R. PERCIVAL, The Seven Ecumenical Councils of the undivided Church, Grand 
Rapids, MI 1977, 179-181.

35 RHALLIS/POTTLIS, 2, 129-131.
36 Y. CONGAR, L'ßglise de saint Augustin ä 1’ dpoque moderne, Paris 1970, 148-149.
37 Code of Canon Law, Latin-English Ed., Canon Law Society of America, Washington, D.C. 

1983,cc. 293, 102-103.
38 Ibid., cc. 1338 § 2, 483, latin text p. 482. See A. BORRAS, Les sanctions dans l’feglise, Paris

1990, 124-147.



125

existence of such a distinction is never articulated in ancient canonical documents 
and therefore there are no terms to express those concepts. On the other hand, the 
Church’s praxis seems to imply a looming vision of a differentiation39. Suffice it to 

take only one exemple. Rejecting any kind of distinction in that matter would make 
incomprehensible the difference between the duty of supervision (phrontis- 
sollicitudo) attributed to the metropolitans and the exclusive immediate authority 
(exusia-potestas) of the local bishops4". In the Contemporary epoch, some Orthodox 

canonists do not hesitate to speak of hierarchia ordinis and hierarchia jurisdictio- 
nis. Such is the case of Bishop Nikodim Milash41. Be that as it may, in the East 

theologians and canonists have never drawn systematically the consequences of this 
distinctiveness as has been the case in Western Christendom from the thirteenth 
Century onward. Furthermore, the idea of an ineffaceabie mark conferred by Ordi­
nation is unreservedly accepted in the East only by those theologians and canonists 
exposed to Latin influence. We share on this issue the viewpoint of Prof. Chr. An- 
droutsos who considers this teaching at most as „a theological theory“ and certainly 
not as a dogma42. The upholders of this theory argue that its acceptancc is a 

necessary presupposition for explaining how sometimes depositions can be lifted. 
We can also find Orthodox, nowadays mostly Russians, asserting that a lawfully 
pronounced sentence of deposition is irreversible; but this position does not bear up 
under scrutiny since historical evidence points to the opposite43. Moreover, both 

theories are wrong because they rest on false premises, to wit the reality or the 
inexistence of an indelible character. This dilemma has a corollary: can a deposed 
cleric perform validly, albeit illicitly, priestly functions44 45? As we have seen above, 
such hypotheses are not supported by historical evidence and do not fit in with the 
axiomatic viewpoint prevailing in the mainstream of ancient Christianity about the 
unity of the Church in Heaven and on Earth. In the late Middle Ages, this belief is 
emphatically reaffirmed in the Byzantine Church by Symeon of Thessalonika (d. 
1429) who States; „There is only one Church above and below (mia Ekklesia and te 
kai katö)‘M. This vision implies a strict understanding of the promises made by 

Jesus as reported in Matthew 16.19 and 18.18 on the power of binding and loosing.
We have also seen that there are different kinds of deposition according to the 

seriousness of the transgression and therefore it is not possible to equate merely in

59 See our articlc: Rapport enlre pouvoir d'ordre ei de jurisdiction dans la Tradition orientale, in; 
Revue de Droit Canonique 23 (1973) 281-289.

411 Antioch, c. 9; cf. Aposl. Can. 34.
41 Pravoslavnoe Cerkovnoe Pravo, St. Pelersburg 1897, 284.
42 DogmatikS tis Orthodoxu Anatoliküs EkklBsias, Second ed. Alhens 1956, 314-315.
43 See e.g. A. CATOIRE, L‘ absolution de la kathaircsis, in: Echos d'Orient 17 (1914/15) 111- 

119.

44 PANAGIOTAKOS, op. cit. N. 11, 55-56: About the validity of priestly functions pcrformed by 
deposed Bulgarian clerics after the schism of 1872.

45 De sacro templo, 131 (P.G. 155, 340A).



126

every case deposition and return to the lay state. In the latter instance, the phrasing 
of the canons sometimes specifes this fact; Iet us mention Apostolic canons 15 and 
62 and c. 21 of the Trullan Council. With respect to the former instance, the idea of 
with drawal of the priesthood is qualifed. In his Novella 79, Emperor Leo VI 
maintains the ancient law prescribing that the subdeacon, deacon or priest who 
marries after his ordination must be excluded from his order but not completely 
fforn the clergy because „whatever has been once offered to God must not be drawn 
away“46. This remark bears on the milder type of deposition, and applying it to 

complete deposition probably would not be correct. It is noteworthy that the la- 
wmaker does not use the verb „dynasthai“ (to be able) but „dein“ (to have to).

The debate on the possible restoration from deposition is often mistakenly 
treated because of the useless controversy on the existence or not of an indelible 
character. Let us try to clarily this issue. The common feature of every kind of 
deposition is, at least in principle, its everlasting duration in contradistinction with 
Suspension (argia). The reason for that permanency has to be found in the nature of 
the offense perpetrated by the defendant. Usually it comes from a transgression 
bringing about an irregularity preventing the exercise of sacred functions. In occur- 
rences of grave and widely known offenses, the restoration to the priesthood of the 
culprit could produce a big scandal in the Church. Such was the case with the so- 
called „Moechian Schism“: The priest Joseph who had blessed the wedding of 
Constantine VI in 797 was deposed but later re-established in 80647. It is worth 

noting that the controversy between Patriarch Nicephorus and the Studites did not 
bear on the theoretical question to know whether or not the lifting of that deposition 
was possible. The Studites considered this lifting as morally wrong. But we have 
other cases when deposition had been pronounced for offenses which, albeit cano- 
nically punished by that penalty, are not so serious. Therefore the re-establishment 
to holy Orders can be made by application of oikonomia, as substantiated by histo- 
rical evidence48.

How can we envision the reactivation of sacred powers for a Iegitimately de­
posed cleric without supposing the permanency of a priestly character? On this 
issue Professor H. Alivizatos provides a cogent explanation: The Church is the 
treasurer and dispenser of the Holy Sacraments. Thus, by the act of deposition the 
penalized minister ceases to possess this ecclesial power. If, later, competent 
Church Authorities deem appropriate to re-establish by oikonomia the deposed 
cleric, this action implies that the latter is once again commissioned by the Church 
to fulfil sacred functions49.

48 Cf. supra n. 27.
41 V. GRUMEL, Les Regesles des Actes du Patriarcat de Constatinople, nrs. 368 and 377.
48 Ibid. nr. 1134 (a. 1177).
49 He Oikonomia kata to kanonikon Dikaion tes Orthodöxu Ekklesias, Athens 1949,79-81.



127

We have seen that, except in one case, clerics must not ask to be laicized or 
even less to take themselves the initiative to get rid of their functions. In fact, such 
a move supposes a merely occupational understanding of the priesthood which 
ignores completely the consecration implied in the notion of „clergy“, i.e. „being 
set apart“ for the exclusive Service of God511. Therefore, voluntary abandonment of 

the priestly Orders represents an action at variance with canonical exactness and the 
Church cannot use a uniform procedure which would give an appearance of re- 
spectability to such a renunciation. To what extern can the Church resort to oiko- 
nomial To be sure, there are, especially nowadays, situations requiring its imple- 
mentation. However we should not forget that oikonomia is not a panacea and 
constitutes only an exception which does not abolish the norm. As rightly stated by 
Zonaras: „We do not consider as a law of the Church what happens seldom“51. 
Being reduced to the lay state can be a measure of mercy and compassion and 
should not be regarded as a right or privilege; this point is made very clear by the 
various phrasings found in canonical texts52.

511 Article „Clergy, Clerics", by A. BERNARDINO, Encyclopedia of the Early Church, vol. I, NY 
1992, 181-183.

51 Commentary on c. 17 of the First-Second Council, RHALL1S/POTLIS, 2, loc. cit. 702.
52 See evidential materials cited by C. VOGEL, op. cit., 64-79.



128

ORDER AND GRADES OF ORDER IN THE TRADITION OF THE ANCIENT 
APOSTOLIC CHURCH OF THE EAST

Mar Aprem, Trichur

The Ancient Apostolic Church of the East discussed in this paper is the 
Church that developed east of the Roman Empire in the early centuries of the 
Christian era. This Church is nicknamed „Nestorian“. Ethnically it is known as the 
Assyrian Church. Some refer to it as the East Syrian Church or the Persian Church. 
Since 1964-68 it is temporarily split into two jurisdictions. The old (Julian) Calen- 
darists follow Patriarch Mar Adhai II of Bagdad and those who follow the Gregor- 
ian calendar are under Patriarch Mar Dinkha IV (now residing in Chicago). The 
tradition of both groups is one and the same. Apart from the calendar, there is no 
serious difference between these two groups of the Ancient Apostolic Church of the 
East.

/. Clerical Order and Duties

The Order of the clergy in this Church is nine-fold as follows in descending 
Order:

1. Patriarch (Patharyarcha)
2. Metropolitan (Mithrapoleitha)
3. Bishop (Apiscopa)
4. Archdeacon (Archidyaqon)
5. Cor-episcopa or Priyadota (Qor apiscopa)
6. Priest (Qashisha)
7. Deacon (Mshamshana)
8. Hypodeacon (Heevpadyaqna)
9. Reader (Qaroya)

These Orders correspond to the nine ranks of the holy Angels: 1. Cherubim, 2. 
Seraphim, 3. Thrones, 4. Halle, 5. Shultana, 6. Maravatha, 7. Archos, 8. Archan- 
gels, 9. Angels.

The book known as Messianic Teachings used as a Cathechism book for Sun- 
day School children in India, chapter 8 (About Holy Church) deals with the nine 
grades of clergy and their responsibilities. The answer to question No. 225 informs 
us that the 12 Apostles, St. Paul, St. Barnabas and St. Titus are some of the bishops 
in the early Church. The answer to question No. 226 about the priests is: „St. Paul



129

salutes some of the priests of the Church of Ephesus (Acts 20:17)“. The deacons 
referred to in this Catechism are St. Stephen, the first martyr and Philipos (Acts 
6:5).

Special duties are assigned to these nine different ranks of the clergy: The du- 
ties of the Qaroya (Reader) are to read the Old Testament as well as the Acts of the 
Apostles from the right side of the altar. The justification for this post is that Jesus 
when he was young, read from the Old Testament (Book of Isaiah) in the synago- 
gue at Nazar eth which is considered his hometown (Luke 4:16.17).

The duties of the Heevpathyaqne are to sweep and clean the altar, to keep the 
doors and to light the lamps. They can read the same portions which Readers are 
authosrised to read, and nothing more.

The deacons are authorised to read the Epistle, the litany (Nqoom Shap), to 
recite Areem Kalchon (Raise your voice) and to administer the cup (Kasa). It is the 
duty of the deacons to assist the Priest in many ways. He says Nsalli Shlama Am­
man (Let us pray. Peace with us). He wears the Urara (stole) and ties the girdle 
(soonara).

A Qashisha (Eider) administers the Holy sacraments of Qurbana, baptism etc. 
and conducts marriages and burials. He is the head of a parish to which he is ap- 
pointed by the Bishop. In India priests usually are transferred once in three years.

The Qor apiscopa is called Piryadotha. He will do all the duties of a Priest. 
He will also visit parishes as a representative of the Bishop. Jesus was acting like a 
Qor apiscopa when he sent out his 12 disciples as well as the seventy saying: 
„Above all go to the sheep which are lost from the home of Israel“ (Matt. 10:5,6; 
Mark 6:7; Luke 9:1).

The duties of the Archdeacon are to see that the Services are conducted 
properly, especially at the Cathedral Church of the Bishop. This is the highest rank 
a married clergyman can aspire for. In India there are no archdeacons at present. As 
recorded at the time of the arrival of the Potuguese under the leadership of Vasco 
da Gama, in 1498 A. D. in south India, the Archdeacon was the highest post occu- 
pied by an Indian Christian, as the bishops or Metropolitans who were in India 
were those who were sent from Persia by the Patriarch of the Church of the East.

The lowest in the episcopal ranks is a Bishop or Apiscopa. The Greek spelling 
is used by most of the Churches and perhaps in all languages. The Church of the 
East, however, transliterates it as Apiscopa instead of the word episkopos. The 
duties of the ordinary bishops are „to ordain Readers, Sub Deacons, Deacons, for 
his diocese and to bless the appointment of the Piryadotha and to say prayers over 
one when he is raised to the rank of Archdeacon“1. The ans wer to the question {No. 
262) informs us that Jesus Christ performed the duty of a Bishop when he breathed 
on His disciples so that they may receive the Holy Spirit (John 20:22, 23).

1 Answer 261, Messianic Teachings, p. 60



130

The duties of the Metropolitan are specified in answer No. 263. „In addition 
to the execution of the duties of a Bishop, he consecrates the necessary bishops 
needed for his diocese“.

The Bishop thus consecrated by the Metropolitan would enter into the admi- 
nistration after he gets confirmation from the Patriarch. - Jesus functioned as a 
Metropolitan on the day of Ascension when he blessed his disciples as mentioned 
in Luke 24:50 as well as through his Great Commission to the disciples to convert 
and baptize all the nations (Matt 28:19. 20).

The function of the Patriarch is „to govern the whole Catholic Church, to 
consecrate Metropolitans and to confirm the appointments of Bishops“2. The que- 

stion when Jesus did perform the duties of Patriarch, is answerd as follows: „He did 
this when he entrusted the keys of heavenly Kingdom to Simon Peter (Kepha)“ 
(Matt. 16:19).

The clergy in higher ranks can do all the duties entrusted to the clergy in the 
lower ranks. For example a Priest is the celebrant of the Holy Qurbana in most of 
the Churches. But when a Bishop is present he celebrates Qurbana and the Priest 
assists. Normally bishops do not do the duties of the deacons, although there is no 
objection to do duties of the deacon, except vanity and pride.

II. Clerical Order and Biblical Basis

The Thakhsa d' Siamieda: The Order of the ordination published in Syriac in 
1966 at Mar Narsai Press, Trichur (the only printed edition in the Church of the 
East) States the biblical references to the duties which Jesus performed in the nine 
ranks3.

1. Reader: when he read from the book of Isaiah in the synagogue in Nazaret 
(Luke 4:16-18).

2. Heevapadyaqna: when he cleansed the Temple (John 2:15-16).
3. Deacon: when Jesus poured water and began to wash the feet of his disci­

ples (John 13:5); and when Jesus began to preach: „Repent: the kingdom 
of God is at hand“ (Matt 4:17).

4. Qashisha: when our Lord baptised in the land of Judea and John baptised 
in Ainion (John 3:22-23). And in the day of Passover when he broke bread 
(his body and his blood) and gave it to his disciples (Matt. 26:26-28).

5. Qor apiscopa: when he said to his disciples: „I must preach the good news 
of the kingdom of God“ to the other cities (Luke 4, 43).

2 Answer to Question No. 267, Messianic Teachings, p. 62
3 It is not clear who is the author of this list found in pp. 20-23



131

6. Archidyaqon: when he said: „Don’t go in the way of the gentiles. Don’t 
enter the town of the Samaritans. Go to the sheep lost from the house of Is­
rael“ (Matt. 10:5-7).

7. Apiscopa: when he rose ffom the tomb and went towards his disciples and 
said to them: „All authority in heaven and earth are given to me“ (Matt. 
28:18). And when he breathed on them and said to them: „Receive Holy 
Spirit“ (John 20:22/ 23).

8. Mithrapoleitha: when he appeared to his disciples on the sea of Tiberias 
he said to Kepha: „Tend my sheep“ (John 21:16-18). And he said to his 
disciples: „Go: Make disciples of all the people and baptise them in the 
name of the Father, Son and the Holy Spirit“ (Matt. 28:19).

9. Patriarcha: when he said to Kepha „To thee the keys of the kingdom of 
Heaven are given“ (Matt 16:19). And when he raised his hands and bles- 
sed, and when he was separated ffom them and ascended to heaven (Luke 
24:51).

Ordination of the Apostles lfom our Lord:
1. Qaroye: when he chose the 72.
2. Hevpadyaqne: when he sent them two by two.
3. Shamshane: when he washed their feet.
4. Qashishe: when he taught to break his body and his blood.
5. Qor Apiscope: when he said to them „I must preach the kingdom of God 

also to other cities“ (Luke 4:43).
6. Archidyaqon: when he said to them: „Do not go to the way of the gentiles. 

Don’t enter the cities of the Samaritans“ (Matt. 10:5-7).
7. Apiscopa: when he rose from the tomb and went towards them to the 

heights.
8. Mithrapoleitha: when he appeared to them in the Sea of Tiberias.
9. Catholieqe: when he blessed them at the time of Ascension.
10. Patriarqe: when he sent to them the Paraclete from above.

III. Structure and Symbolism of the Service of Ordination'

1. Qaroya
In the Service of ordination to Qaroya, a lock of hair of the aspirant is cut in 

front of the altar. Their hands are tied with Soonara. The aspirant Stands on the 
Kisthroma (steps to the altar). The Archdeacon arranges the aspirants with hands

* The Syriac Book of Ordination printed at Mar Narsai Press, Trichur, 1966 is the only printed 

edition available. Since such a book is not meant for the public use, only 50 copies were printed. Hence 
it is not available in most of the libraries.



132

tied. The Archdeacon hands over the urara and the Qiryana (Old Testament porti- 
ons) to one of the deacons. Then the Bishop begins the Service with the Lord’s 
Prayer. After a prayer he begins Shuraya (Psalm 105:1-7). The Bishop then comes 
down to the step with the sceptre in hand and says a prayer. Then he unties the 
hands of the candidates for the ordination and makes them stand on the first step. 
The Archdeacon announces: „Pray for N.N. who is going to be ordained as Qa- 
roya“. The Bishop places his right hand on the bodies of those receiving ordination 
and blesses them. At the conclusion of this blessing, when he says Hasha (now) he 
signs the cross on their heads from front to back and right to left. The Archdeacon 
hands over the Urara to the Bishop who places it on the streched hands of the can­
didates. He hands on the portion of Qiryana (Old Testament) to them.

2. Heevpadyaqna
The Archdeacon announces: „Pray for N.N. who receives the ordination of 

Heevpadyaqna“. The Bishop Stands on the top step (3111). The candidates receiving 

ordination as Heevpathyaqna are led from the first step to the second step of the 
altar. The Bishop places his right hand on the body of the candidate and his left 
hand outstretched prays (Hur Bardeiq). When he says Hasha (now) he signs a cross 
on their heads. He removes the Bible from their hands and hands it over to the 
Archdeacon. He kisses their heads. He places the urara around their necks. These 
heevapadyaqne cannot enter beyond the middle of the Qanke. The Bishop takes 
them to the altar. The senior to the candidates hold on to the Mapra (cope) of the 
Bishop. The others hold on to each other.

One thing to be noted is that in the case of the ordination of both, Qaroye and 
Heevpadyaqne, the Bishop does not sign a cross on their foreheads, because they 
do not receive the Holy Spirit like the other clergy. They are just set apart to read 
the Old Testament and to keep the doors etc.

3. Deacons
After the Bishop has prayed the first prayer (Dakhya Rahim) he leads the 

candidates for ordination to the inside of the altar. Then he begins the Qanona 
(Psalm 15:1-5). The Bishop Stands on the altar. The candidates prostrate in front of 
the altar. The second Qanona is Psalm 119:33-40 and the third Qanona is Psalm 
103:17-end. The fourth qanona is Psalm 123: 1-4. Then the candidates kneel on 
right with left knees held high. Both palms are held near the ears with only forefin- 
gers facing upwards. This symbol indicates that the deacons will not liear anything 
unholy. They will be obedient to the Priest and the high Priest like a slave.

The Bishop hands over the sceptre to the Archdeacon. He places his right 
hand on the candidates and says the prayer Alahan Thara. At the conclusion of this 
prayer the Bishop signs the cross on their heads. The Archdeacon asks the congre- 
gation to pray to God for blessing these subdeacons who are being ordained as



133

deacons. The Bishop places his right hand.on the heads of the candidates and rech­
tes the prayer Marya alaha. At the conclusion of this prayer the Bishop signs the 
cross over their heads. He asks them to prostrate and get up. He takes the urara 
from their necks and puts it over their left shoulders. The Archdeacon hands over 
the Shleeha book (Epistles) to the Bishop who places it on the hands of each candi- 
date. Then with his forefinger he signs the cross on the forehead of each candidate 
from bottom to top and from right to left.

The Bishop says that so and so is set apart and confined for Service of the 
Church like Stephen etc. He kisses each on the head. He takes away the book of the 
Epistle from their hands and hands it over to the Archdeacon, The Bishop takes his 
sceptre and worships before the altar, and turning to the west begins the qanona 
(Psalm 145:18-cnd). While the qanona is read, the Archdeacon leads the new dea­
cons to the right and left of the altar. Then they kiss the altar. Then they bow before 
the Bishop and kiss his hand. He blesses them. The new deacons kiss the hands of 
the priests. The priests in turn kiss them on their heads and bless them. Then the 
new deacons pass the „kiss of peace“ to the old deacons, who in turn, kiss them on 
their heads.

If there is a Qurbana on that day the anthem of qanke is recited and ihe Holy 
Qurbana is held. This last Statement makes it clear that the ordination to the dea­
cons can be given even without celebrating Qurbana.

4. Qashisha
A lock of hair of the candidate is cut. His hands are tied with the Soonara 

(stole). The Mapra (Cope) is placed on his left shoulder. He is lead to the front of 
the altar as per his seniority of deaconhood. The Bishop begins with the Lord’s 
prayer. After a prayer, Psalm 84:6-end is said. The hands are untied. After a prayer 
the Bishop inserts incense. After the anthems-prayer the qanona (Psalm 89:15-22, 
24:2-8) is said. After a further prayer, a further qanona (Psalm 36:7-11). After 
another prayer, there is another qanona (Psalm 123). The Archdeacon asks the 
candidates to kneel on both knees. They are asked to Stretch their hands as in pray­
er. The Mapra (cope) is placed on their left hands, heads bent. They kneel on both 
knees meaning they receive two talents.

The Bishop gives the sceptre to the Archdeacon who says: „Let us pray. Peace 
be with us“. The Bishop says a prayer for himself and then placing his right hand 
on the candidates, saying a prayer for the descent of the Holy Spirit on the candida­
tes. He signs a cross on the heads of the candidates. He again says a prayer putting 
his right hand on the head of the candidates. In the middle of the prayer he holds 
the right hand of the candidates.

At the conclusion of this prayer, the Bishop makes the sign of the cross on the 
heads of the candidates. He asks them to prostrate and get up. He takes the Mapra 
from their hands and puts it around their body. He lifts the urara from their shoul­



134

ders and puts it properly around their necks. The Bishop hands over the book of 
evangelion (Gospel) to the candidates and signs the cross on the forehead with his 
right thumb. He kisses the heads of the candidates. He does it one by one and final- 
ly hands over the Gospel to the Archdeacon. The candidates bow down and get up.

The Bishop takes his sceptre and climbs the altar. After worshipping before 
the altar he begins the Qanona (Psalm 145:18-end). Düring the reading of the qa- 
nona, the Archdeacon leads the new priests to the right and the left of the altar. 
After the qanona they kneel before the Bishop who in turn blesses them. Then the 
new priests pass the „kiss of peace“ to the old priests, who in turn, kiss the new 
priests on their heads. They show their hands for the deacons to kiss. Then Qurba- 
na is celebratcd.

5. Qorapiscopa
The chosen candidate is asked to stand in front of the altar. The Bishop begins 

with the masthabtha: „Our Father“. One of the priests says: „Peace with us“. The 
Bishop recites the prayer „Hayyil Mar an" (Strengthen our Lord) followed by 7xi- 
nona (Psalm 105 1-7). After prayers and anthem, the second qanona begins (Psalm 
21:2-7). After some Hpakhdha, the third qanona (Psalm 123:l-end) is said. The 
Bishop comes towards the candidates and recites a prayer for himself. Then the 
candidate kneels on both knees. The Bishop says the prayer (Marya alaha). He 
signs the cross on the head of the candidate.

The Archdeacon announces the prayer for so and so who is raised to Qor 
apiscopa. Prayers are said over the candidate. He signs the cross over the head of 
the candidate. He makes the candidate to kneel and get up. He signs the cross on 
the forehead of the candidate, and says the prayer „Ith paish", then the 4"' Qanona 

(Psalm 145:18 ff.).
While the qanona is said, the Archdeacon leads the Qor apiscopa on the right 

and left of the altar. He gets up and kisses the hand of the Bishop, who in turn, 
blesses the new Qor apiscopa. The Qor apiscopa passes the „kiss of peace“ to the 
priests in the altar. He kisses them on their heads. He givens his hand to be kissed 
by the deacons.

6. Archidyaqon
After the prayer of Rarnsha (evening), lilya (night), and sapra (morning), the 

Bishop enters the qanke (altar) with the candidate and the other clergy. The senior 
among the priests says: „Peace be with us“. The Bishop says a prayer and begins 
Psalm 150:l-end, H7.T-end. The senior Priest says: „Peace be with us“. After 
another prayer the qanona (Psalm 119: 65-72) is recited. After a further prayer and 
the qanona (Psalm 123:1-3) the candidate kneels before the Bishop. A Senior 
Priest says „Peace with us“. The Bishop recites the prayer ,Marya alaha“ and 
signs the cross on the head of the candidate. The Senior Priest announces that so



135

and so is set apart for the Service of the Archdeacon etc. The Bishop says the prayer 
„Gaza mather" and signs the cross on the head of the candidate. He announces that 
so and so is set apart as Archdeacon. The Bishop gives his sceptre to the new 
Archdeacon to hold it for a second and takes it back. The Qanona (Psalm 145:18- 
end) is recited. Düring the recitation of the qanona the new Archdeacon is led to 
the right and left of the altar. Then he kneels before the Bishop and kisses the hand 
of the Bishop, who in turn, blesses the new Archdeacon. The new Archdeacon then 
gives the „kiss of peace“ to the at the altar by kissing them on their heads. He gives 
his hand to the deacons to be kissed.

The special duties of the Archdeacon are to begin and to conclude the Services 
in the absence of the Bishop. He is authorised to do the consecration of altar 
without holy oil. His duty is to hold the sceptre of the Bishop and so assist him.

7. Bishop
A Bishop can be consecrated by the Metropolitan or by the Patriarch. The 

consecration is conducted only on sundays, festival days or Memorial days. The 
evening prayer (previous evening) should be conducted as for a Lord’s festival.

The Metropolitan or Patriarch enters the Church with cross, gospel, candles 
and censer in a procession. If the Patriarch is the main consecrator, the Metropo­
litans or bishops do not carry their sceptre without the permission of the Patriarch. 
If the consecrator is only a Metropolitan, the other Metropolitans or Bishops 
present at the consecration can carry their sceptres.

The Priest chosen for the consecration is placed in front of the altar. He is as- 
ked to stand in the middle of the qanke in front of the masthabtha. The celebrant 
begins: „Our Father“. The Archdeacon says: „Peace with us“. After a prayer begins 
Psalm 132:l-end. The Archdeacon says: „Peace with us“. The celebrant says the 
prayer „Lxikh Ruhake". Then he recites the anthems. The Archdeacon says: „Peace 
with us“. The celebrant says ,Jiahip mar“. Psalm 119:65-72 and Psalm 123:l-end 
are recited; a prayer follows. Then the Archdeacon places a cloth over the back of 
the candidate who Stands bending in front of the consecrator and puts the Evangeli- 
on-book on it. The candidate prostrates on the floor of the altar. The Bishops on 
either side Stretch their right hand and hold the Gospel-book placed on his neck. 
The consecrator reads Gospel portions (Matt. 16:13-18, John 21:15-17, Matt. 
16:19). The consecrator prays a prayer to strengthen himself for the Service. Then 
the Archdeacon says: „Peace with us“. The Metropolitan places his right hand on 
the head of the candidate and prays ,Alahathava“. He signs the cross on the head of 
the candidate. The Archdeacon announces: „Pray for so and so, Priest and iehieda- 
ya (monk), who is chosen to be consecrated Bishop for the Church in the diocese or 
country (name)“. The response from the congregation is that „it is just and appro- 
priate“ (Yaye u Zadeq). The consecrator places his right hand on the head of the 
candidate and says a long prayer of consecration, signing the cross on the head of



136

the candidate at the conclusion of the prayer. The bishops take their right hands 
which were on the other side. They lift the Holy Bible from the back of the candi­
date. The consecrator kneels and gets up. At that time the Archdeacon brings from 
inside the altar the official dress, the crown, sceptre etc. and hands them over to the 
consecrator who puts them on the candidate. He ties the cross around the neck of 
the candidate. Then he puts the ring on the finger on the right hand, symbolizing his 
marriage to the holy church. Then he hands over the sceptre and places the crown 
on the candidate.

With the thumb of his right hand the consecrator signs the cross on the fore- 
head of the new Bishop from bottom to top and from right to left. He kisses the 
head of the new Bishop and blesses him. The new Bishop worships before the 
consecrator and kisses the right hand of the consecrator (Metropolitan or Patriarch). 
The new Bishop is placed in his rank. Then he reads the Gospel and Thurgama (the 
anthem of the Gospel sung antiphonally) and celebrates the Qudasha (liturgy). If 
there are two bishops, one will read the Gospel and the other will celebrate the 
liturgy. If there are three bishops, the third one preaches the sermon.

There is an Order of Shumlaya (confirmation). It is necessary only if the 
consecrator is a Metropolitan and not the Patriarch. The newly consecrated Bishop 
is sent by the Metropolitan to the Patriarch requesting for confirmation. There is a 
brief Service of Shumlaya.The Patriarch leads it. Two Psalms are read (Psalm 
132:l-end; Psalm 123:1-3). There are some prayers and anthems in between: Final- 
ly the Patriarch places his right hand on the head of the candidate and recites the 
prayer of confirmation. At the end the Patriarch signs the cross on the head of the 
candidate. The Archdeacon hands over the dress, sceptre etc. to the Patriarch who 
puts them on the Bishop. The Patriarch does not sign the cross on the forehead of 
the Bishop, as he had been already signed at the forehead by the Metropolitan ear- 
lier at the time of consecration.

Then the new Bishop kisses the hand of the Patriarch. He is placed in the 
place according to his rank. Then he recites along with the Patriarch the Onitha 
d'qanke and enters the Bema. 8

8. Metropolitan
The evening and night prayers are recited as in the case of the bishop’s conse­

cration. On the morning the Patriarch enters the altar with the Metropolitans and 
bishops. There is a small difference in the prayers if the candidate to the rank of the 
Metropolitan is an ordinary Qashisha or in some cases, a Bishop (Apiscopa).

Psalm: 131:1 -end is read. After some anthems the consecrator says a prayer 
and begins Psalm 122. Then he reads the Gospel (Matt. 16:13-18, John 21:15-17; 
Matt. 16:19). After a prayer for himself, the consecrator puts his right hand an the 
head of the candidate and says the prayer of consecration. He signs the cross on the 
head of the candidate. The Archdeacon announces that so and so Apiscopa is or-



137

dained and appointed as the Metropolitan of such and such a place. The congrega- 
tion responds twice: „It is just and worthy“. The Patriarch says some passages to 
him who is given the consecration of the Metropolitan and at its conclusion he 
raises his voice and says „Now and for ever. Amen“, signing the cross on his head. 
Then the Patriarch puts the Mapra around the candidate and gives him the crown 
(,bierona) and the sceptre. He signs the cross on his forehead saying: „So and so is 
set apart, ordained, completed and confirmed to the great work of Metropolitan in 
the city of N.N. in the name of Father, Son and Holy Spirit“.

The Patriarch kisses him on on his head and says: „May the Messiah [...] 
Amen“. Then he leads him to his throne holding his hand. The priests and deacons 
give Shlama (peace) to the one who is consecrated. He goes to the Bema along with 
the Patriarch and reads and preaches, if he wishes.

9. Patriarch
When the Patriarch dies the faithful assemble in Bagdad. All bishops and 

Metropolitans come to Bagdad. The following rank is given for the Metropolitans 
in the consecration of the Patriarch: 1. Metropolitan of Ielam, 2. Metropolitan of 
Nisibis, 3. Metropolitan of Basra, 4. Metropolitan of Arbel and Mosul, 5. Metro­
politan of Beth Garmai, 6. Metropolitan of Hulon, 7. Metropolitan of India5. Each 

Metropolitan is allowed to bring three bishops from his eparchy. If a Metropolitan 
cannot go to Bagdad due to sickness etc., he can send a letter of consent 
(Shalmutha) to the Patriarch through the hands of the bishops in his eparchy. When 
Metropolitans and bishops are gathered they would elect a worthy person. He 
should not be even one day less than forty years of age6.

The Metropolitan of Ielam is expected to be the consecrator. Although all 
Metropolitans are expected for the consecration, if it is shortage, there should be at 
least two Metropolitans with the bishops of this eparchy at the consecration of the 
Catholicos, according to Mar Elijah of Nisbis7 8. The order of the consecration be- 

gins with the same prayers mentioned for the consecration of the bishops 
{Apiscopaf. It is conducted in the great Church of Koke (Ctesiphon). In the mor- 

ning all enter through the front of the tomb (Shkhintha) of Mar Awa Catholicos. 
Psalm 84 is followed by Psalm 67. After the anthem, qanona (Psalm 137) is reci-

5 India is printed in bracket.
6 The age of 40 years was not observed during the rule of the hereditary Mar Shimun family. The 

last Patriarch of this family, Mar Eshai Shimun, who was murdercd on 6 Nov. 1975, was less than 13 
years old. His predecessors who were his uncles, Mar Poulose Shimun (d. 1920) and Mar Bcnyamin 
Shimun (d. 1918) were not 40 years old when they were consecrated or even when they died. Mar 
Dinkha IV, the present Patriarch of the new calendar group, was 40 years old when he was consecrated 
in Ealing, England, in Oct. 1976. Mar Adhai II, present Patriarch of the old calendar, was only 25 years 
old when he was consecrated in Bagdad in February 1972.

7 Consecration book, MarNarsai Press, Trichur 1966, pp. 105, 106.
8 Ibid. pp. 60-63.



138

ted. The Karozutha (litany) from p. 414 of the Hudra is said. In it the names of all 
the fathers (bishops and Metropolitans) gathered for the Service are mentioned. 
Then „Holy God“ is recited. When that prayer is concluded, all enter with cross, 
Gospel, censer, candles, tili the great door. A Qala is recited from pp. 107, 108 of 
the ordination book. Several anthems and prayers from the Hudra are said (p. 464, 
165, 184, 187, 192, 58, 231). Thus the procession reaches the haiqla of the Church. 
Psalm 21 is recited. The Qarozutha (litany) from p. 414 of the Hudra is recited. 
Two prayers are said. Then the Metropolitans and bishops enter with their crowns 
and scepters in two rows, right and left. The Metropolitan of lelam Stands on the 
Mastabtha. The Metropolitan of Nisibis on his right. Down from him on the right is 
the Metropolitan of Arbel, afterwards behind him, the Keeper of the throne (Nathar 
Kursyä). On the left of the Masthabtha will be the Metropolitan of Basra and be­
hind him the Metropolitan of Hulon, behind the Meropolitan of Hulon is the Me­
tropolitan if India. Then bishops according to their ranks are followed by the priests 
and deacons.

The Metropolitan of lelam begins „Our Father“. The Bishop of Kashkar or the 
Archdeacon of the area gets up and puts on the urara. The Archdeacon says: 
„Peace with us“. The Metropolitan of lelam, facing east, says a prayer and begins 
Psalm 89:1-29, 33-38.

The Metropolitan of Nisibis says a prayer and begins Psalm 131. The Metro­
politan of Basra says a prayer and begins Psalm 105. The Metropolitan of Arbel 
prays and begins Psalm 21:1-8. The Metropolitan of Beth Garmai says a prayer and 
begins Psalm 84. The Metropolitan of Hulon says a prayer and begins Psalm 61. 
The Metropolitan of India says a prayer and begins Psalm 67. The keeper of the 
throne says a prayer. They begin the anthems from page 45. The last stanza is said 
by the Metropolitan of lelam. The Archdeacon says: „Peace with us“. All bishops 
present say one prayer and one qanona each (page 182). Then the Metropolitan of 
lelam prays and begins Psalm 122. He reads the Gospel9 (Matt. 16:13-18, John 

21:15-17, Matt. 16:19).
The Metropolitan of lelam along with other Metropolitans on his right and 

left, says the prayer of consecration: „ [...] so and so Apiscopa Metropolitan (or so 
and so Qashisha monk) chosen for the headship of the priesthood of the Patriarcha­
te [...]“. At the conclusion of this prayer the Metropolitan of lelam says in a loud 
voice: „Now and for ever“, the other respond: „Amen“. The Archdeacon says: 
„Peace with us“.

The Metropolitan on the right Stands near the head of the Catholicos and the 
Metropolitans on the right place their hands on his body, the hands of the bishops 
stretched out they say the prayer of consecration found on page 120, 121 of the 
book of consecration. At its conclusion the Metropolitan of lelam raises his voice

Gospel readings are Ihe same for all (hrce ranks of Bishop, Metropolitan and Patriarch.



139

along with other Metropolitans and says: „Now and for forever“. He signs the cross 
on the head of the candidate. The Metropolitans and bishops hold their hand on the 
neck and say the prayer of consecration (pp. 122, 123). At the conclusion of this 
prayer the consecrator signs the cross on the head of the Patriarch saying: „Now 
and for ever and ever“. They respond „Amen“. They wrap around the mapra (cope) 
and put on him the crown (bierona) and the sceptre. They sign the cross on his 
forehead, saying in loud voice: „So and so is set apart, consecrated and confirmed 
to the great work of patriarchate in the holy Church of Koke and all the East in the 
name of the Father, Son and Holy Spirit for ever“.

They kiss his hand. The Metropolitan holding his hand leads him to the Mast- 
habiha. The Patriarch blesses before the altar three times and kisses the altar. He 
offers one of the two prayers found in pp. 124, 125. He turns his face westward to 
the haikla (nave). All the laity there come near in groups, first to the altar, then to 
the Patriarch, then to the Metropolitans, then to the bishops, then to the priests and 
deacons in two rows.

The Metropolitan of Ielam begins the anthem of the Throne. Then they climb 
the Bema with two Metropolitans on either side. The consecrator says three times: 
„Bless our Lord“ (all respond: „To the Patriarch“). „Keep our Lord“ (all respond: 
„To the Patriarch“). - „Strengthen our Lord in Holy Spirit“ (all respond: „To the 
Patriarch“).

Afterwards the Patriarch is seated on the throne. After singing an anthem, the 
Patriarch prays. They say: ,JLakhu Mara". Then Archdeacon ascends and takes 
away the sceptres of all prelates except that of the Patriarch. At the time of reading 
of Qiryane the Archdeacon Stands in front of the Catolicos holding his sceptre. The 
Patriarch reads the Gospel, if he wishes he may preach and serve the word at the 
door of Qanke. All come to wish Shlama to the Patriarch.

IV. Concluding Remarks

Women are not ordained to priesthood. Deaconesses are dedicated to assist at 
the baptism of women.



140

KLERIKER UND LAIEN IN DER ORTHODOXEN KIRCHE 

Wladislaw T s y p i n . Zagorsk

Im Epheserbrief beschreibt der Apostel Paulus ein Bild der Kirche Jesu 
Christi, das sich durch besondere Vollständigkeit, Anschaulichkeit und Klarheit 
auszeichnet: „Und er gab den einen das Apostelamt, andere setzte er als Propheten 
ein, andere als Evangelisten, andere als Hirten und Lehrer, um die Heiligen für die 
Erfüllung ihres Dienstes zu rüsten, für den Aufbau des Leibes Christi. So sollen wir 
alle zur Einheit im Glauben und in der Erkenntnis des Sohnes Gottes gelangen, 
damit wir zum vollkommenen Menschen werden, und Christus in seiner vollende­
ten Gestalt darstellen. Wir sollen nicht mehr unmündige Kinder sein, ein Spiel der 
Wellen, hin und her getrieben von jedem Widerstreit der Meinungen, dem Betrug 
der Menschen ausgeliefert, der Verschlagenheit, die in die Irre führt. Wir wollen 
uns, von der Liebe geleitet, an die Wahrheit halten, und in allem wachsen, bis wir 
ihn erreicht haben. Er, Christus, ist das Haupt. Durch ihn wird der ganze Leib zu­
sammengefügt und gefestigt in jedem einzelnen Gelenk. Jedes trägt mit der Kraft, 
die ihm zugemessen ist. So wächst der Leib und wird in Liebe aufgebaut“ (Eph 
4,11-16).

Alle Mitglieder der Kirche sind gleich in der Hoffnung auf die Errettung, auf 
den Eingang ins Himmelreich, aber verschiedene Glieder der Kirche haben, wie es 
in jedem lebendigen Organismus sein muß, verschiedene Ämter. Im 1. Brief an die 
Korinther schreibt der Apostel Paulus: ,3s gibt verschiedene Gnadengaben, aber 
nur den einen Geist. Es gibt verschiedene Dienste, aber nur den einen Herren. Es 
gibt verschieden Kräfte, die wirken, aber nur den einen Gott: Er bewirkt alles in 
allen“ (1 Kor 12, 4-6).

Die Kirche kann man sich als eine Herde vorstellen, in der es Platz gibt für 
das Hirtenamt, das nach dem Vorbild des einzigen wahrhaftigen Guten Hirten aus­
geübt werden muß. In dieser Hinsicht besteht das Volk Gottes, welches den Leib 
der Kirche bildet, aus 2 Ständen: aus den Hirten bzw. allen Klerikern im besten 
Sinn des Wortes und aus den Laien. Dabei haben die Kleriker, die Geistlichkeit die 
von Gott gegebene Pflicht, Gottes Wort zu predigen, die Göttliche Liturgie zu 
zelebrieren, die anderen Sakramente zu vollziehen und die Kirchenleitung auszu­
üben.

Die Laien entbehren nicht der vollwertigen Teilnahme am kirchlichen Leben, 
aber sie verrichten ihr Amt unter der seelsorgerischen Leitung der Hirten. Doch die 
Unterordnung der Laien gegenüber den Geistlichen kann keinesfalls ihre geistliche 
Würde herabsetzen. Besonders deutlich kommt die grundlegende orthodoxe Lehre 
von der Bedeutung des Amtes der Laien in der Kirche in der berühmten Antwort



141

der Orthodoxen Patriarchen auf die Enzyklika vom Papst Pius IX „Literae ad Ori- 
entalis“ vom 6. Mai 1848 zum Ausdruck. In ihrem Sendschreiben lesen wir: „Als 
Bewahrer der Frömmigkeit wirkt bei uns der Leib der Kirche, das heißt, das Volk 
selbst, das immer wünscht, seinen Glauben unveränderlich und im vollen Einklang 
mit dem Glauben der Väter zu bewahren“.

Der orthodoxen Ekklesiologie ist zweierlei gleich fremd: 1. das Ignorieren des 
Umstands, daß die Kirche von Anfang an zwei Stände hat, das von Gott eingesetzte 
Priestertum einerseits, und den Stand der Laien andererseits; 2. die Überbewertung 
der Grenze zwischen den Klerikern und der Laien im kirchlichen Dienst. Auf unter­
schiedlichen Grundlagen und auf verschiedene Weise nehmen beide, Kleriker und 
Laien, an allen kirchlichen Ämtern teil: an der Heiligung, am Lehramt und am 

Leitungsamt.
Nach Auffassung eines bedeutenden russischen Kanonisten, des Erzpriesters 

Nikolaus Afanassiew, tritt die priesterliche Würde des Gottesvolkes (1 Petr 2,9) vor 
allem und fast ausschließlich durch die Teilnahme an der eucharistischen Feier 
zutage. An der kirchlichen Leitung nehmen die Laien nur durch Überlegen, Prü­
fung, Zeugnis und Rezeption teil. Diese Auffassung vereinfacht einseitig die Frage 
nach dem Dienst der Laien und hat keine ausreichende Basis, weder in der neute- 
stamentlichen Ekklesiologie, noch in den Kanones, noch in der Geschichte der 
Kirche. Vater Nikolaus Afanassiew bewertet den Status der Laien im Heiligungs­
dienst zu hoch, im Dienst der Leitung aber, im Vergleich mit der traditionellen und 
authentischen orthodoxen Lehre, zu niedrig. Die prinzipiell hierarchische Struktur 
der Kirche ist rückgekoppelt an das gemeinsame Priestertum des „heiligen und 
königlichen Volkes“ in allen kirchlichen Diensten.

Es ist allgemein bekannt, daß sich der Stand der Kleriker in 2 Teile gliedert: 
den Stand der geweihten („höheren“) Kleriker und den Stand der („niederen“) Kle­
riker. Dabei bildet der geweihte Klerus drei vom Gott eingesetzte Stufen: Bischöfe, 
Presbyter und Diakone. Diese Trias ist im Unterschied zur Zahl der historisch ge­
wachsenen Stufen der „niederen“ Kleriker unveränderbar; sie bleibt bis zum Welt­
untergang. Diese Hierarchie zeigt sich in allen Sphären des kirchlichen Lebens, 
aber auf verschiedene Weise in verschiedenen Verhältnissen: denn im Heiligungs­
amt steht der Dienst des Presbyters dem Dienst des Bischofs sehr nahe, weil der 
Priester der Verwalter der Gnade in allen Sakramenten außer dem Sakrament der 
Weihe ist. Im kirchlichen Leitungsamt verläuft hingegen eine scharfe Grenze zwi­
schen dem Bischof und den zwei anderen Weihestufen zusammen mit den niederen 
Klerikern.

Wenn man den vollen Bestand der Kirche umschreiben will, sagt man gemäß 
dem allgemeinen Sprachgebrauch des orthodoxen kanonischen Rechts: Bischöfe, 
Kleriker und Laien. Dabei bezeichnet das Wort „Kleriker“ sowohl Presbyter und 
Diakone als auch Kleriker der niederen Stufen. Ein solcher Sprachgebrauch beruht



142

auf dem kanonisch berechtigten und tatsächlichen Verhältnis zwischen der Voll­
macht der verschiedenen kirchlichen Stände.

Dem Bischof ist gemäß dem 39. Kanon der Heiligen Apostel die das Volk 
Gottes anvertraut, und er wird vor Gott für Seelen Rechenschaft ablegen. Nur die 
Bischöfe werden zurecht Nachfolger der Apostel genannt, weil sie durch die Wei­
hesukzession eine ununterbrochene und gnadenvolle Verbindung mit den Erstzeu­
gen des Göttlichen Wortes haben.

Die Bischöfe sind gemäß der Glaubenslehre der Kirche Hohepriester, höchste 
Lehrer und Vorsteher ihrer Kirchen. Ihnen ist nach den Worten des heiligen Johan­
nes von Damaskus die Kirche anvertraut. Der Kern der orthodoxen Lehre vom 
bischöflichen Amt ist in einer schönen Formel zusammengefaßt, die auf den heili­
gen Cyprianus von Karthago zurückgeht: der Bischof in der Kirche, und die Kirche 
im Bischof. Noch früher hat der heilige Ignatius gelehrt: „Wo der Bischof ist, dort 
soll auch das Volk sein, denn wo Jesus Christus ist, dort ist die katholische Kirche“. 
In den Schriften vom heiligen Ignatius findet man außerordentlich starke Worte 
vom Gnadenverlust jener, die die Gemeinschaft mit dem Bischof unterbrechen. 
„Wer dem Bischof Ehre zollt, wird von Gott geehrt, wer aber etwas ohne Bischof 
tut, dient dem Teufel“. Vom Bischof als dem Haupt seiner Ortskirche sind alle 
Presbyter, Diakone und Kleriker abhängig. „Die Kleriker der Armenhäuser und 
Klöster und der Märtyrerkirchen sollen gemäß der Überlieferung der heiligen Vä­
ter“, so liest man in c. 8 des Ökumenischen Konzils von Chalkedon, „unter der 

Gewalt der Bischöfe einer jeden Stadt bleiben, und nicht aus Eigensinn gegen den 
eigenen Bischof rebellieren“.

Presbyter und Diakone, wie auch andere Kleriker nehmen an allen Angele­
genheiten der kirchlichen Leitung durch die Bevollmächtigung teil, die sie vom 
Bischof bekommen, sie erfüllen seine Aufträge und sind ihm für die Ausübung 
ihres Amtes verantwortlich. „Presbyter und Diakone dürfen unabhängig vom ohne 
Willen des Bischofs nichts verrichten“ - lautet der 39 Kanon der heiligen Apostel.

Die Teilnahme der Laien am kirchlichen Leben ist mannigfaltig, aber sie soll 
immer unter der Aufsicht des Bischofs und der von ihm eingesetzten Priester, be­
sonders jener, die Vorsteher der Gemeinden sind, stehen. Einzelne Laien werden 
auch für die Erfüllung einmaliger Aufträge der Bischöfe und der Priester bzw. für 
ständige Aufgaben in der kirchlichen Administration herangezogen. Prinzipiell 
noch wichtiger, weil es einen stärker universalen Charakter hat, ist die Teilnahme 
der Laien an der Wahl der Bischöfe und Presbyter und ihre Partizipation in den 
kollegialen kirchlichen Leitungsorganen, bis hinauf zu den Konzilien.

Der Frage der Teilnahme von Laien bei der Auswahl der Bischöfe kommt we­
gen der besonderen Wichtigkeit des Bischofsamts eine Schlüsselbedeutung zu. Man 
muß aber sofort betonen, daß eine solche Teilnahme keinen obligatorischen Cha­
rakter hat. Letzteres betrifft allerdings nur die Wahl. Bei der Weihe ist die Teil­



143

nähme von Laien unbedingt nötig. Durch den Ruf „axios“ wird die Zustimmung des 
christlichen Volkes zum Ausdruck gebracht.

Die ersten Bischöfe waren von den Aposteln selbst auserwählt und geweiht 
worden. Der heilige Clemens von Rom schreibt im 1. Brief an die Korinther 42, 
1.4: „Die Apostel empfingen die frohe Botschaft für uns vom Herrn Jesus Christus 
... . So predigten sie in Ländern und Städten und setzten nach vorausgegangener 
Prüfung im Geiste ihre Erstlinge zu Episkopen und Diakonen für die künftigen 
Gläubigen ein“. In der nachapostolischen Zeit wurde es zur Regel, daß an der Wahl 
der künftigen Bischöfe neben den Bischöfen der Nachbargemeinden auch Kleriker 
und Laien als Zeugen der guten Sitten des Kandidaten teilnahmen. Der heilige 
Cyprian von Karthago schildert die Ordnung der Wahl und der Einsetzung eines 
Bischofs so: „Für die rechtmäßige Einsetzung des Vorstehers, der dem Volk gut 
bekannt ist, sollen sich Bischöfe der Nachbargegend versammeln und in Anwesen­
heit des Volkes, dem das Leben der ausgewählten Personen vollkommen bekannt 
ist und das alle ihre Taten gesehen hat, die Auswahl treffen“.

Das 1. Ökumenische Konzil sagt in seinem 4. Kanon, der die Bischofswahl 
regelt, nichts von einer Teilnahme der Laien. Baisamon hat in seiner Deutung die­
ses Kanons den Gedanken geäußert, daß die Väter des 1. Ökumenischen Konzils 
eine neue Wahlordnung eingeführt haben. „Im Altertum“, schreibt er, sei „die Wahl 
der Bischöfe in der Versammlung der Bürger erfolgt. Aber den göttlichen Vätern 
war es nicht genehm, daß Seelen der Geweihten zum Gegenstand von Gerüchten 
unter den Laien werden, und darum haben sie bestimmt, daß der Bischof von den 
Ortsbischöfen eines jeden Gebietes ausgewählt werden muß“.

Diese Deutung scheint etwas gekünstelt zu sein. Im 4. Jahrhundert fand wirk­
lich ein Wandel in jene Richtung statt, die Baisamon aufzeigt. Er bestand in der 
Verringerung der Bedeutung der Stimmen der Laien bei der Wahl der Bischöfe; 
aber dieser Wandel hat nicht so einen radikalen Charakter gehabt, weil einerseits 
auch in der vornizänischen Zeit den Stimmen der Bischöfe eine besondere Bedeu­
tung zukam. Andererseits wurden aber auch in der Zeit nach dem 1. Konzil von 
Nikaia die Laien nicht vollkommen von der Auswahl des Bischofs ausgeschlossen. 
So erwähnt c. 50 des Konzils von Karthago die Laien als Zeugen der guten Sitten 
sowohl des Kandidaten für den Bischofsstuhl als auch mögliche Kritiker seiner 
Wahl.

C. 13 des Konzils von Laodikeia schließt bei der Wahl der Personen, die als 
Priester geweiht werden sollen, jene aus, die in der Sprache dieser Zeit von Bischö­
fen und Presbytern als „Volksherde“ bezeichnet wurden. Aber man muß betonen, 
daß in diesem Kanon das Volk nicht als „laos“ sondern als „ochlos“ bezeichnet 
wird.

Es besteht aber kein Zweifel, daß später, um Unruhen bei der Wahl zu ver­
meiden, das Volk von den hochgestellten Personen vertreten wurde. Eine entspre­
chende Verordnung enthält die 137. Novelle von Justinian. Bei der Auswahl der



144

Vorsteher der Ortskirchen wuchs mit der Zeit dem Kaiser, gleichsam als Vertreter 
aller Laien des Reiches, eine ausgesprochen wichtige Bedeutung zu.

Aus einer viel späteren Zeit, aus dem 15. Jahrhundert, ist uns die Schilderung 
der Ordnung der Einsetzung des Patriarchen von Konstantinopel überliefert. Nach­
folgendes Zitat stammt von Simeon, dem Bischof von Thessaloniki: „Als der Patri­
arch starb, berief der Kaiser die Bischöfe der nächstliegenden Städte zur Teilnahme 
an der Wahlsynode; außer den Bischöfen war auch der Chartophylax des Hofes auf 
der Synode anwesend. Die Synode wählte 3 Kandidaten, die dem Wohlwollen des 
Kaisers vorgeschlagen wurden. Der Kaiser wählte einen von ihnen aus“. Auf die 
Einwände derer, die die Rechtmäßigkeit der Teilnahme des Kaisers an der Auswahl 
und an der Einsetzung des Patriarchen anzweifelten, antwortete Simeon von Thes­
saloniki so: „Ihr, die Synode, nicht der Kaiser, setzt den Patriarchen ein; der Kaiser 
aber nimmt als frommer Herrscher nur daran teil, und zwar nicht nur, weil er der 
Beschützer der Kirche und ein von Gott Gesalbter ist, sondern auch um dem, was 
die Kirche tut, größere Kraft zu geben“. Mit anderen Worten: um den Akten der 
kirchlichen Leitung auch die Rechtskraft im Staat zu verleihen.

ln Rußland hat bei der Wahl des Bischofs zunächst die Meinung des Fürsten 
ein großes Gewicht gehabt. Gewöhnlich haben Fürsten die Kandidaten für Bi­
schofsstühle in ihren Teilfürstentümern vorgeschlagen, aber endgültig wurde die 
Einsetzung von der heiligen Synode mit dem Haupt der Kirche, dem Metropoliten, 
an der Spitze durchgeführt. In der synodalen Periode unserer Geschichte wurden 
die Bischofskandidaten vom Heiligen Synod vorgeschlagen, der Kaiser aber wählte 
eine von drei vorgeschlagenen Personen aus. Die Frage nach dem Recht des Kai­
sers, die Stimme seiner Untertanen zu vertreten, überschreitet teilweise die Grenzen 
der kanonischen Logik. Die Antwort hängt wahrscheinlich von dieser oder jener 
politischen Ideologie ab.

Zumindest theoretisch stand in der ganzen Geschichte der orthodoxen Kirche 
das letzte Wort bei der Auswahl eines Bischofs der Bischofs Versammlung zu oder, 
wie es im Altertum geschah, einer Lokalsynode, oder einem kleinem Bischofs­
konzil, wie in Rußland in der synodalen Periode. In verschiedenen Formen nahmen 
an der Bischofswahl auch die Laien teil, aber diese Teilnahme spielte niemals eine 
Hauptrolle und sie war nicht immer obligatorisch.

Die andere wichtige Frage, die mit dem Problem der Teilnahme der Laien an 
Kirchenkonzilien verbunden ist, betrifft die Abhaltung von Lokalsynoden. Diese 
Frage wurde mit einer besonderen Schärfe in der russischen kirchlichen Presse am 
Anfang des 20. Jahrhunderts besprochen, nämlich in Bezug auf das damals erwarte­
te Allrussische Konzil, nachdem Kaiser Nikolaus II. im Jahr 1905 seine prinzipielle 
Genehmigung zur Einberufung des Konzils gegeben hatte.

Ein Gesichtspunkt wurde von der sogenannten Gruppe der „32 Priester von 
Petersburg“ vorgetragen. Diese Gruppe forderte eine möglichst gute Vertretung der 
Kleriker und der Laien am Konzil. Sie forderte auch, daß Kleriker und Laien bei



145

den Beratungen die gleichen Rechte wie die Bischöfe und das Stimmrecht zu allen 
Themen, die die Lokalsynode behandeln würde, haben sollten. Im „Memorandum“ 
dieser Gruppe, das im Mai 1905 an das „Erste Mitglied“ des Heiligen Synods, den 
Metropoliten von Petersburg, Antonius Vadkovskij, gerichtet worden war, wurde 
besonders betont, daß das Konzil alle Stände der Kirche vertreten soll. „Das Zwei- 
hunderjährige Fehlen von Konzilien und der heutige Zustand der synodalen Hierar­
chie, die nicht, wie es im Altertum üblich war, von den Kirchen selbst gewählt 
wird, das heißt, vom Klerus und vom Volk der vakanten Eparchie (wörtlich: 
‘Witwenkirchen’), erfordern unbedingt die Teilnahme der niederen Kleriker und 
des Volkes“.

Die Behauptung ist historisch nicht korrekt, sie wird von mehreren Zeugnis­
sen, vor allem aber von den Kanones widergelegt. Die Mehrheit der Bischöfe, die 
damals an der Diskussion teilgenommen haben, vertrat einen anderen Standpunkt. 
Mit besonderer Schärfe ist für ein reines Bischofskonzil der Erzbischof von Wol­
hynien, Antonius (später Metropolit) aufgetreten. Eine tiefgehende Untersuchung 
der Forderung „der Petersburger Gruppe“ hat der Erzbischof von Finnland, Sergius 
(der künftige Patriarch) veröffentlicht. Er schrieb: „Darf man, wenn man auf streng 
kanonischem Boden stehen will, behaupten, daß Kleriker und Laien das Recht 
haben, zusammen mit den Bischöfen, mit Stimmrecht an den Lokalsynoden teilzu­
nehmen? Die Antwort auf diese Frage kann nur negativ sein. Daß der Klerus und 
die Laien an den konziliaren Beratungen teilnahmen, ist wahr. Aber zu behaupten, 
daß dies ein kirchliches Gesetz sei, das für alle obligatorisch, verbindlich ist, daß 
dies die Kanones der heiligen Apostel, der Ökumenischen Konzilien und der Lo­
kalsynoden fordern, ist unbegründet, ist unmöglich. Das Buch der Kanones enthält 
keine Norm, die die Teilnahme der Kleriker und der Laien an den Lokalsynoden als 
notwendig deklariert, und umgekehrt werden, überall dort, wo es um Konzilien 
geht, nur Bischöfe und nie Presbyter oder Laien erwähnt1' (vgl. cc. 19; 8 Trullanum; 
c. 6 7. Ökumen. Konzil, cc. 14; 27; 37; 141; 142; 40 Karthago u.a.).

Um des kirchlichen Friedens willen hielt es Erzbischof Sergius jedoch für zu­
lässig, zur Teilnahme am Konzil auch Kleriker und Laien zu nominieren, aber - so 
schrieb er, - „diese Teilnahme soll sich so vollziehen, daß sie den Grundsatz des 
kanonischen Aufbaues der Kirche nicht zerstöre”. Um letzterem gerecht zu werden, 
schlug er vor, daß jeder Beschluß des Gesamtkonzils, der Zweifel hervorruft, von 
einer Bischofsversammlung geprüft werden solle.

An dem Partikularkonzil, das im Jahre 1917 stattfand, nahmen 80 Bischöfe, 
185 Kleriker und 299 Laien teil. Wie man sieht, bildeten Laien die Mehrheit der 
Synodalen. Die Bischöfe bildeten weniger als 1/7 der gesamten Körperschaft des 
Konzils. Aber im Statut der Konzils war die besondere Verantwortung des Bischof­
samtes für die Kirche verankert. Nach ihrer Beratung durch das Gesamtkonzil soll­
ten Themen von dogmatischem und kanonischem Charakter nochmals in der Bi­
schofsversammlung behandelt werden.



146

An den Partikularkonzilien der Russischen Kirche in den Jahren 1945 und 
1971 nahmen ungefähr gleich viel Bischöfe, Kleriker (hauptsächlich Presbyter) und 
Laien teil: etwa ein Vertreter von diesen drei Kirchenständen aus jeder Eparchie. 
Aber nur die Bischöfe haben an diesen Konzilien abgestimmt, freilich, nicht nur für 
sich selbst, sondern auch für alle Kleriker und Laien ihrer Eparchien.

Hinsichtlich der Synodalen haben sich die Lokalsynoden der Jahre 1988 und 
1990 von den Konzilien der Jahre 1945 und 1971 nicht unterschieden, wohl aber 
hinsichtlich der Abstimmungsordung. Alle Teilnehmer haben an diesen letzten 
Konzilien Stimm- und Wahlrecht gehabt.

Das Verwaltungsstatut der Russisch-Orthodoxen Kirche, das vom Konzil des 
Jahres 1988 verabschiedet wurde, enthält eine allgemeine Bestimmung, daß an der 
Lokalsynode Bischöfe, Kleriker und Laien teilnehmen sollen. Was aber die Bischö­
fe angeht, so sind sie alle, in corpore, sowohl Eparchialbischöfe als auch Vikarbi­
schöfe, Mitglieder des Konzils. Die Ordnung für die Auswahl der Vertreter des 
Klerus und der Laien und deren Quoten sind gemäß dem Statut vom Heiligen Syn- 
od vor der Einberufung des Konzils festzulegen.

Das heute gültige Statut sieht besondere Rechte und eine besondere Verant­
wortung des Bischofsamtes vor. Alle Bischöfe, die an den Sitzungen des Konzils 
teilnehmen, sollen eine Bischofsversammmlung bilden. Diese Bischofsversamm­
lung wird einberufen, wenn es notwendig ist: vom Vorsitzenden des Konzils, vom 
Vorsteher der Russich-Orthodoxen Kirche, vom Konzilsrat oder, wenn ein Drittel 
der Bischöfe darum ansucht. Das Ziel der Bischofsversammlung ist die Untersu­
chung der Beschlüsse des Konzils, die besonders wichtig sind und aus dogmati­
scher oder kanonischer Sicht Bedenken hervorrufen. Für die Aufhebung eines Be­
schlusses, der vom Gesamtkonzil gefaßt wurde, braucht es aber 2/3 der Stimmen 
der an der Bischofsversammlung teilnehmenden Bischöfe. Für die endgültige Auf­
hebung eines Beschlusses ist eine zweimalige Ablehnung durch die Bischofsver­
sammlung erforderlich.

Das heute gültige Statut verringert also die Vollmacht der Bischofskörper­
schaft am Partikularkonzil nicht nur gegenüber den Synoden von 1945 und 1971, 
sondern auch gegenüber dem historisch besonders bedeutenden Konzil von 
1917/1918.

Auf dem Niveau der Eparchialverwaltung haben Kleriker und Laien in der 
Geschichte der Orthodoxen Kirche immer auf verschiedene Weise teilgenommen. 
Das heute gültige Statut für die Verwaltung der Russisch-Orthodoxen Kirche sieht 
2 kollegiale Verwaltungsorgane vor: die Eparchialversammlung und den Eparchial- 
rat. Die Eparchialversammlung wird im Statut das höchste Organ genannt. Sie soll 
aus der gleichen Anzahl von Klerikern und Laien bestehen und wird vom Bischof 
nicht weniger als einmal im Jahr einberufen. Die Ordnung für die Auswahl der 
Mitglieder der Eparchialversammlung wird laut Statut von der eparchialen Verwal­
tung bestimmt. Als Vorsitzender der Eparchialversammlung firmiert statutengemäß



147

der Bischof der Eparchie als ihr Haupt. Er hat auch das Recht, alle Beschlüsse der 
Eparchialversammlung zu approbieren. Ohne bischöfliche Approbation sind die 
Beschlüsse ungültig.

Der Eparchialrat soll statutengemäß aus Presbytern bestehen, wobei eine 
Hälfte vom Eparchialbischof ernannt und die andere Hälfte von der Eparchialver­
sammlung gewählt wird. Der Eparchialrat soll nicht weniger als einmal in drei 
Monaten einberufen werden und wirkt unter dem Vorsitz des Bischofs. Der Epar­
chialrat gilt als Organ der eparchialen Administration und des eparchialen Gerichts. 
Wie Beschlüsse in der Eparchialversammlung müssen auch die Verordnungen des 
Eparchialrates vom Bischof genehmigt werden.

Die Verantwortung der Laien für die Kirche kommt am deutlichsten auf dem 
Niveau der Gemeinde zum Ausdruck. In der Russisch-Orthodoxen Kirche galt bis 
zum Jahr 1988 eine Verordnung, die von der Bischofs Versammlung des Jahres 
1961 erlassen worden war. Damals wurden Kleriker von der Wahrnehmung der 
administrativen, wirtschaftlichen und finanziellen Gemeindeangelegenheiten voll­
kommen ausgeschlossen. Alle kollegialen Gemeindeorgane - Gemeindeversamm­
lung und Gemeinderat - sollten ausschließlich aus Laien bestehen. Diese Verord­
nung wurde von der Bischofsversammlung unter dem Druck der, der Kirche feind­
lichen Sowjetmacht angenommen. Sie war keinesfalls darauf ausgerichtet, die Ver­
antwortung und Selbstständigkeit der Laien in der Gemeinde zu erhöhen. Mitglie­
der in den Gemeinderäten und Gemeindeversammlungen wurden Personen, die 
dafür eine Genehmigung seitens der Staatsbehörden hatten, die das kirchliche Le­
ben überwachten, und oft waren es Kreaturen dieser Behörden.

Das heute gültige Statut sieht auf Gemeindeebende drei kollegiale Organe 
vor: die Gemeindeversammlung mit dem Gemeindevorsteher als Vorsitzendem, 
den Gemeinderat und die Revisionskommission. Der Vorsteher der Gemeinde wird 
als Vorsitzender der Gemeindeversammlung von dieser Versammlung gewählt, 
aber die Versammlung darf keinen anderen Vorsitzenden wählen, als den vom 
Bischof ernannten. Es geht also um eine doppelte Bestätigung des Vorstehers, 
seitens des Bischofs und seitens der Gemeindeversammlung. Den Vorsitz im Ge­
meinderat, dem die ständige Sorge um das finanzielle Wohl der Gemeinde anver­
traut ist (hinsichtlich fund-raising, und hinsichtlich des Verbrauches der vorhande­
nen Mittel, in allen wirtschaftlichen Dingen), der die Verantwortung für die Sonn­
tagsschule und andere Gemeindestiftungen trägt, kann sowohl der Vorsteher als 
auch ein anderer Kleriker oder ein Laie haben. Im letzten Fall wird der Vorsitzende 
des Gemeinderates auf traditionelle Weise der Älteste genannt.

Man muß auch erwähnen, daß, gemäß dem heute geltenden Statut, alle kirch­
lichen Funktionen, die Laien prinzipiell zugänglich sind, von der Mitgliedschaft in 
der Gemeindeversammlung bis hin zur Teilnahme am Partikularkonzil, Frauen 
genauso zugänglich sind wie Männern.



148

THE PROBLEM OF PRIESTLY ORDINATION OF WOMEN 

PANEL-DISCUSSION

John H. E r i c k s o n , St. Vladimir/Crestwood, New York

The Orthodox Church does not ordain women to the priestly ministry of pres- 
byter or bishop, though there is overwhelming evidenc that in the past it ordained 
women to the ministry of deacon. In modern discussions of the issue, the Orthodox 
generally have been among the most outspoken in their rejection of women’s Ordi­
nation. Often the non-Orthodox opponents of women’s ordination have appealed to 
the age-old witness and practice of the Orthodox as support for their position: some 
even have been attracted to the Orthodox Church precisely because of its outspoken 
stance on the issue in much the way that some others have been attracted to the 
Roman Catholic Church. If one examines Orthodox contributions to the discussion 
carefully, however, one discovers that most of them simply repeat the arguments of 
others - Anglicans, Lutherans, Roman Catholics. This is no accident. On more than 
one occasion, non-Orthodox opponents of women’s ordination have urged their 
Orthodox friends to address the subject vigorously, going so far as to „help“ them 
strengthen their arguments. Sometimes it has been they, much more emphatically 
than the Orthodox themselves, who have warned of the dire consequences for dia- 
log which would ensue ffom ordination of women. In a word, with this issue as with 
many others, the Orthodox sometimes have been „used“ by their non-Orthodox 
friends to promote certain positions which may not fully or adequately reflect the 
Orthodox understanding of issue. In turn, non-Orthodox proponents of women’s 
ordination sometimes have violently attacked the Orthodox for holding certain 
positions or attitudes which the Orthodox themselves would have difficulty recog- 
nizing as their own.

The paucity of original Orthodox theological arguments on the subject in 
large part arises from the fact that women’s ordination has not been a critical issue 
within the Orthodox Church hitherto, nor is it likely to become one in the near 
future. The Orthodox do not ordain women to priestly ministry, and they react 
nervously when others do, but unlike many Western Christians they have not been 
preoccupied with this as an internal issue. For the most part the Orthodox of all 
ages simply have taken for granted that a women cannot exercise the ministry of 
priesthood, and therefore they have not systematically analized the question.

A possible exception from the past is St. Epiphanius of Salamis, who in his 
account of various heretical groups examines the possibility of women priests at 
some length. He appeals specifically to the praxis of Christ, the apostles and the



149

Church throughout the ages: „Never since the beginning of time has a women 
served God as priest“1. „God never appointed to this ministry a single women upon 
earth“2 *, not even Mary, „though from her womb and her bosom she took the king of 

all men, the heavenly God, the Son of God‘°. As Bishop Kallistos Ware has re- 
marked, „most Orthodox today would find Epiphanius’ treatment of the subject 
both convincing and sufficient. The ordination of women to the priesthood is an 
innovation, with no sound basis whatsoever in Holy Tradition“. But as Ware im- 
mediately goes on to add, „it has to be admitted, however, that this argument for 
tradition will seem inadequate to the majority of Christians in the West, even to 
many who are themselves opposed to the ordination of women as priests. It is not 
enough for them to be told that it is not in tradition; they wish to know why it is 
not“4.

Being an historian and a canonist rather than a theologian, I am not qualified 
to offer address this question in all its manifold implications. Certainly any attempt 
at a distinctly Orthodox answer to it would require deeper reflection on the mean- 
ing of sexuality in God’s plan for humankind. This would also require deeper re­
flection on the nature of creation in relation to the Creator, lest we fall into the 
temptation of projecting creaturely categories like sexuality onto God. I do wish, 
however, to note one line of argumentation against women’s ordination which does 
not find much resonance in the Orthodox tradition: the argument that in the exercise 
of his official function - and above all in the eucharist - the priest directly repre- 
sents Christ, that he acts in persona Christi „to the point of being his very image“, 
so that „natural resemblance“ to Christ - including masculinity - is a prerequisite for 
ordination. This argument, summarized here from Inter Insigniores, the Congrega- 
tion for the Doctrine of the Faith’s Declaration on the Question ofthe Admission of 
Women to the Ministerial Priesthood, can also be found in several modern Ortho­
dox discussions of the subject. In certain respects, however, it runs directly counter 
at least to the Greek patristic teaching on the priesthood.

- This argument, first of all, focuses almost exclusively on the priest as cele- 
brant of the eucharist. This has been a major preoccupation of the Latin West from 
at least the 12"1 Century, but it neglects the many other aspects of the priestly minis­

try which the patristic tradition - as revealed in such works as Gregory of Nazian- 
zen’s Apology for His Flight, Basil the Great’s letters and Chrysostom’s Six Books 
on the Priesthood - develop with such sensitivity.

- Moreover the argument, especially as it is developed in Inter Insigniores, 
presupposes one particular doctrine of the eucharist which locates the „moment of

1 Epiphanius of Salamis, Panarion 3:2, heresy 79:2.
2 lbid. 79:7.
5 lbid. 79:3.
4 K. WARE, Man, Woman and the Priesthood of Christ, in: T. HOPKO (ed.), Womcn and the 

Priesthood, St. Vladimir's Seminary Press, Crestwood NY, 1983, 9 - 37 at p. 19.



150

consecration“ at the point when the priest repeats the dominical words of instiution. 
By emphasizing the Intervention of Christ present to His Church in the person of 
the celebrant, this doctrine does draw attention to the fact that the eucharist is in 
fact God’s gift to us, that saving power is His alone, but it does so at the expense of 
the epicletic element which is altogether crucial for the Orthodox understanding not 
only of the eucharist but also of the Church and of its priestly ministry. In effect, 
the doctrine suggests that there can exist an institutional representation of Christ 
which functions independently of the Church formed by the Holy Spirit into one 
body and filled with His gifts, whereas the Greek patristic tradition tries to hold 
together „spirit“ and „office“, charismatic power and institutional authority, coher- 
ence and vitality.

- Finally, the argument from „natural resemblance“ finds little resonance in 
the Greek fathers, who are more concerned about the priest’s internal and ethical 
conformity to Christ than they are with his external and physical conformity. When, 
for exemple, they refer to the „wholeness“ and other qualities demanded of the 
levitical priesthood, they regularly contrast the carnal meaning which these had in 
the Old Testament, with the spiritual meaning which they now have in the new 
covenant5 6,

More in harmony with the Eastern patristic tradition are arguments against 
women’s ordination that stress the headship of the male : The order of creation 
itself indicates a diversity of role and function for the two sexes that permits the 
exercise of leadership and authority in the Church to males only. 1t must be ac- 
knowledged, however, that patristic attitudes on this subject may have been molded 
by Contemporary legal and social conventions and medical assumptions as much as 
be Christian revelation. Consider, for example, this passage from the author known 
as „Ambrosiaster“: Tt is obvious that women is submitted to man’s power and that 
she does not have authority. For she can neither teach, nor be a witness, nor give 
guarantees, nor administer justice, and so, how much less is she than capable of 
exercising power“7. The author explains women’s incapacity for the exercise of 

authority by appealing entirely to examples drawn from Contemporary Roman law - 
a law which he no doubt saw as simply reflecting the law of nature. In our own day 
very few - even those most outspoken in their Opposition to women’s ordination - 
would so radically exclude women from all positions of responsibility in secular

5 Cf. the provisions of Apostolic Canons 21 and 22, of I Nicaea canon 1 conceming eunuchs, 
and the provisions of Apostolic Canons 77 and 78 conceming the physically handicapped: „!f anyone 
be deprived of an eye or lame of a leg but in other respects be worthy of a bishopric, he may be or- 
dained, for the defect of the body does not defile an man, but the pollution of the soul. But if a man be 
deaf or blind, he may not be made a bishop, not indeed as if he were thus defiled, but that the affairs of 
the Church may not be hindernd"

6 See especially commentaries in 1 Cor. 1:3, I Cor. 14:34-35, Titus 2:3-4 and 1 Tim. 2:12 and 
such texts as Apostolic Constitutions 3.9.14.

7CSEL 50, 82.14-83.15.



151

society. Yet if the Order of creation excludes women from positions of leaderhip 
and authority, surely this should apply to positions in society as well as to positions 
in the Church. Here we see how hazardous it is to appeal too quickly to the author­
ity of the past. Prooftexting will not advance discussion of this or any other issue.

If women’s ordination has not been a significant internal issue for the Ortho­
dox, this is above all because the Orthodox Church has not concentrated all oppor- 
tunities for serious church Service, all authority - and all prestige - in the ordained 
priesthood. Historically the non-ordained have played a significant role in all as- 
pects of church life - witness the role of emperor in Byzantium or the role of the lay 
Professor in the modern theological faculty. If, as I believe, much of the impetus for 
women’s ordination in the West has arisen because a deep-seated clericalism, 
which in effect makes ordination a prerequisite for any significant form of church 
Service, then we Orthodox will be spared serious internal controversy on this issue 
only to the extent that we are able to maintain our traditional insistence on the value 
of all the diverse spriritual gifts which God has freely given to His church, to both 
the ordained and the non-ordained.

Victor J. P o s p i s h i 1 , Philadelphia

Rejection by the Church

The Reverend Father Stands before his catechetical dass, children of the third 
and fourth grade. He is young, likes his work, the children identify themselves with 
him. Today he will speak about the priesthood, how beautiful it is, created by God; 
no higher calling is there in the world.

Kathy, a girl, sits and listens. Her cheeks redden. She is so happy with what 
she hears. She has recently discovered God and the Church at a higher level than 
before. Kathy raises her hand and asked Father: „How can one become a priest“? 
Father gets confused. He realizes that his teaching did not take into account the 
presence of girls. So he takes the teaching aid prepared for him by Holy Mother 
Church. He takes the sledgehammer into both hands and hits Kathy over the head, 
beats her down to the female dass of people.

Of course, Father never did such a physical act. He stutters a little, tries to 
sweeten his explanation about the exclusion of women. But for Kathy it was a psy- 
chological sledgehammer. She had just succeeded these months to create her world: 
God, the good Father, Jesus Christ, the Blessed Mother, the saints, angels, daddy,



152

mommy and in the center Kathy, in this beautiful paradi.se, protected and loved by 
heaven and earth, looking toward a glorious future.

Of course, now she finds out that God has for his inscrutable reasons given 
her a different biologica! makeup, of which she only recently took cognizance, 
without being able as yet to understand its purpose or meaning. Now, it is claimed 
by the Church, that this good God has forever assigned her to a lower category of 
humans, from which she would never be able to raise up to that of the boys with 
whom she daily plays.

How do 1 know of Kathy? She told me, thirty years aftcrwards. Should you 
expect her to ever forget it?

In the 1950’s I wrote an article in our diocesan weekly. As a pastor I had 
every Sunday ten to fifteen boys around the altar. Parishioners asked me: „Father, 
why do you need so many?“ „Don’t you see how eager they serve God?“ Yes, but I 
was aware of the dear girls, sitting mute in their pews and being excluded from the 
privilege of the boys. I wanted the Church to do something for them, and not only 
train them to acccpt perpetual religious slavery or serfdom. Readers wrote me let- 
ters; one of a nun who expressed her happiness that her predicament was at least 
realized by somebody. She told me how as girl she had secretly gone up to the attic 
with the others and there they played altargirls and priests.

I. The Sacred Patrimony

It would be an unjustified Ioss of time and effort if we were to subject to criti- 
cal judgment the refusal of the Roman Catholic Church to ordain women as priests, 
the assignment given me here. The Catholic Church has spoken through Pope John 
Paul II and his Offices several times, also on behalf of the Eastern Catholic 
Churches, rejecting it because it is considered impossible. The Catholic and the 
Eastern Orthodox Churches have as unalterable sources of faith, namely tradition, 
with a part raised to a higher level by having been written down in Sacred Scrip- 
ture. This tradition reaches back to the first days of Christianity, and is in the con- 
viction of these Churches immutable; it does not prohibit the priestly ordination of 
women, but there is nothing in this tradition which mentions female priests.

I remember half a Century ago wandering through the Roman Museum in the 
Thermes of Diocletian in Rome, when my eye caught a bust adorned with a di- 
aconal stole, orarion, of the Byzantine ritual tradition. Looking closer, I saw that it 
was a woman, and that the identification tablet said that it had come from Egypt of 
the Isl Century before Christ. Christianity appeared among a pagan world which 

knew female priests, and some sanctuaries of pilgrimage were entirely served by 
female priests. Judging from the little statuettes of well-endowed women, dug out 
in central Europe, it is not wholly implausible to assume that already prehistoric



153

humanity worshipped female deities, served by female priestresses, and thus could 
have been a matriarchal society.

Nonetheless, Christianity arose from the strictly androcentric milieu of Juda- 
ism. The servile Status of women of ancient Israel is still today preserved in the 613 
commandments of Orthodox Judaism. An amazing number of women are men- 
tioned in the letters of St. Paul, testimony to their dedicated engagement in the new 
faith, but they were kept in their subordinate position. The same Apostle, who 
readily expressed his sincere gratitude and admiration for their contribution, stated 
apodictically, „Women shall be silent in Church! (1 Cor 14:34)“. This is it what our 
Churches continue tili our own days, perhaps sugarcoating it as it always was done 
by the master for beloved serfs and slaves.

II. Woman’s Human Dignity and Equality

However, it would be erroneous to see the question whether women should be 
ordained priests only in the context of the Christian Community, of the sanctuary. It 
is a part of the larger worldwide problem of emancipation of women, seeking af- 
firmation of their human dignity and of their equality with men. As if feminist the- 
ology were not enough, this September (1995) the Fourth World Conference on 
Women took place in Beijing under the auspices of the United Nations, with some 
50,000 women participating, at which nations will be represented by ministers and 
ambassadors. There are still many nations in which women are mistreated by law 
and custom: A few days ago I overheard on the radio that in some Islamic country 
members of a family killed their own kin, a woman and her teenage daughter, be- 
cause they refused stop wearing shameful dresses. We Christian shudder at that, but 
we understand now that the cry for the ordination of women is a part of this world­
wide movement for women’s human dignity and equality.

Never before have so many women of the entire world been able to achieve a 
graduate and postgraduate education in most advanced nations of the world. There 
is a good number of nations which have admitted women to the highest political 
office.

This is also true of many Eastern Orthodox and Catholic Churches. There is 
hardly any secular College of the United States and of Canada which does not have 
a department of religious studies with several female professors, all with the proper 
academic credentials, degrees and publications. The Catholic theological societies 
enroll now hundreds of women members. In Germany, Austria, Belgium, Holland, 
and other nations, Schools of Theology of more than 20 universities are frequented 
each by up to 3,500 students, of whom only 200 may be candidates to the priest- 
hood or ministry, while the majority of women and men are preparing themselves 
to be teachers of religion in public (state) schools and, in the case of Catholics, to 
be pastoral assistants in parishes and diocesan institutions. In North America the



154

number of women with graduate and postgraduate studies in canon law is increas- 
ing, some of them working in church adminislration, even with the title and position 
of Chancellors. These thousands of professionally trained women can be ignored 
only at the peril to lose them and their families to the Church.

The drive for Ordination to the priesthood of women ought not be seen as ex- 
clusively justified by the enormous decrease of celibate and married vocations to 
the priesthood by men, but as an instinctive urge to accord women at least all those 
Privileges flowing out of membership in the Church which can be granted without 
referrence to sex.

Let us not waste precious resources: psychology has established for quite 
some time that both sexes are as groups equal in intelligence and other characteris- 
tics which at the apex heretofore were thought to belong solely to men.

III. What can be done ?

The Churches are aware that something must be done about these women. If 
the Churches feel that they cannot satisfy the demand to have them ordained as 
priests, they have an Obligation to offer something of adequate use of the talents of 
women, even if it is not priesthood. My niece, herseif not interested in this problem, 
remarked that the Catholic Church has thrown some tidbits to women over the last 
three decades, but always in small morseis, instead of making up her mind and 
establishing some overriding principle; certainly nothing ancillary, servile, cooking 
and cleaning, where they can display their womanly talents, but something com- 
mensurate with their intelligence and schooling. I could see them as ordained dea- 
cons, providing valuable pastoral assistance; or also working in responsible admin­
istrative positions; as lay persons preaching regularly also in parish churches, rep- 
resenting the Church at gatherings, etc.

Is there a hope that in the future women will be admitted to the priesthood? It 
seems that nothing of that kind can be done ever, as we are told by the Pope him- 
self. However, I nurture a little hope. I am thinking of the iron principle of the early 
Church, „Outside the Church there is no salvation.“ When I first heard it in cate- 
chism dass, I feit sorry that I would never meet my distant pagan ancestors even 
though I imagined them devout worshippers of their gods. But later I heard of the 
continuation of the story. Soon theologians had gone to work and had made us 
aware that all humans possess the intellectual ability to arrive at the notion of God, 
to derive from it a moral code, and with the grace of God to live a decent life, 
which must then qualify them for heaven. They were not baptized, but this was 
taken care of, by postulating a „baptism of desire“, an interpretative concept, and so 
the principle of „Extra Ecclesiam nulla salus“, could still be preserved for these 
good pagans were saved because of the redeeming action of Jesus Christ through 
the instrumentality of the Church.



155

When will so an increoible and audacious possibility happen? For such 
changes the Church, I am speaking of the Catholi; Church, needs always centuries. 
We must deny ourselves the tendency to measure time of the progress of the 
Church with the length of our individual lives here on earth. We should not blame 
our Churches who in the present circumstances must reject such a demand. Let us 
not waste time and paper on the discussion of all possible angles to this que.stion. 
But is it a blasphemous hope that the time will come when I shall look down, sur- 
rounded by my pagan ancestors, in eternity at the eucharist celebrated by a priest 
who is biologically a woman? Let us not forget: There always will pop up the 
question: „What would Jesus do today ? Would He in the circumstances of our time 
exclude women from his apostolate?“

I venture to postulate that the 21 st Century will be for the entire world, not 
excluding the Christian Churches, the Century of woman, perhaps even a stupendu- 
ous inauguration of the third millenium of our holy faith with the active Cooperation 
of a hierarchy of women.



ISBN-3-925845-79-8


