KANON

OIKONOMIA
MISCHEHEN

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FUR
DAS RECHT DER OSTKIRCHEN - WIEN



KANON



KANON

OIKONOMIA
MIXED MARRIAGES

OIKONOMIA
MARIAGES MIXTES

YEARBOOK OF THE SOCIETY FOR THE LAW
OF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT DES
EGLISES ORIENTALES



KANON

OIKONOMIA
MISCHEHEN

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FUR DAS
RECHT DER OSTKIRCHEN

Verlag des Verbandes der wissenschatftlichen
Gesellschaften Osterreichs

WIEN 1983



HERAUSGEGEBEN
VON DER GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

REDAKTIONELLE LEITUNG:
UN1V.-PROF. DR. WILLIBALD M. PLOCHL
UNIV.-PROF. DR. RICHARD POTZ

REDAKTIONSSEKRETARIAT:
DR. BRIGITTE SCHINKELE

Gefordert durch das Bundesministerium fur Wissenschaft und Forschung
und aus Mitteln des Verbandes der wissenschaftlichen Gesellschaften Osterreichs
auf Antrag der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

ISBN 3-85369-547-7

C VERBAND DER WISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFTEN OSTERREICHS.
A-1070 WIEN. LINDENGASSE 37
ALLE RECHTE VORBEHALTEN
PRINTED IN AUSTRIA
DRUCK: PLOCHL, FREISTADT 1983



INHALT

V. Congress of the Society for the Law ol the Oriental Churches

Report on the 5lh International Congress of the Society for the Law
of the Oriental ChurChes............cocoiii e 7

I. OIKONOMIA

f Panteleimon Rodopoulos, Thessaloniki
Introduction to the Topics of the Congress: I. Oikonomia................... 15

f Pierre L'Huillier, New York
L'economie dans la tradition de I'Eglise Orthodoxe..............cccuveenn... 19

t Bartholomeos Archondonis, Constantinople
The Problem of Oikonomia TOoday .........cccecviiiiiiiiiiieinc e 39

Radko Poptodorov, Solia
Economy in the Orthodox Tradition and Practice of the Slavic
CRUICIIES. ...t b e b 51

Charles Lefebvre, Rome
La theorie de I'epikie dans la tradition latine.............cccccccoiiviiiiiniene 57

lvan Zuzek, Rome
L'economie dans les travaux de la Commission Pontificale pour la
revision du Code de droit canonique oriental...........c.cccccooeeiiiivciie e 66

Il. MIXED MARRIAGES

t Panteleimon Rodopoulos, Thessaloniki
Introduction to the Topics of the Congress: Il. Mixed Marriages . 87

Spyridon Troianos, Athen
Die Mischehen in den heiligen Kanones............ccccooiiiiiniiniin e 92

Constantin Vavouskos, Thessaloniki
Les mariages mixtes d'apres le droit en vigueur en Grece....................... 102

Radko Poptodorov, Solia
Intermarriages in the Orthodox Tradition and Practice of the Slavic
CRUICRIES. ...ttt 109

Pietro Tocanel, Roma
I matrimoni misti dopo il Concilio Vaticano Il negli schemi delle
ComMmMISSIONIPONTTICIE.........iiii e 115

Peter Landau, Regensburg
Die Mischehen im gegenwartigen evangelischen Kirchenrecht . . 128



Empty Page



REPORT ON THE FIFTH INTERNATIONAL CONGRESS
OF THE SOCIETY FOR THE LAW OF THE ORIENTAL CHURCHES

The Fifth International Congress of the Society for the Law of the Eastern
Churches took place in Thessaloniki, Greece, from the 22nd to the 27th of
September, 1981. The themes of the Conference were “Mixed Marriages*
and “Oikonomia". Approximately eighty specialists on Eastern Church
Law, both lay and clerical, took part. Participants came from twenty
countries in various regions of the world, including Europe, North
America, Australia and the Middle East. Among them were the Metropoli-
tan of Philadelphia Dr. Bartholomeos Archondonis, representing the
Ecumenical Patriarchate; Rev. Dr. Emmanuel Lanne, representing the
Vatican; the Metropolitan of Helsinki Dr. John Rinne; the Metropolitan of
Sweden, Dr. Paul Menevichoglou; the Archbishop of Juni, Chucrallah
Harb; and Bishop Dr. Pierre L'Huillier. Entrusted with the Organization of
the Congress was a committee, consisting of seven members headed by the
Metropolitan of Tyroloe and Serention, Panteleimon Rodopoulos, Vice-
Rector of the Aristotelian University of Thessaloniki (Chairman) and
including: Prof. Constantine Vavouskos (Vice-President), Prof. loannes
Anastasiou, Prof. Spyridon Troianos, Prof. Theodore Zeses, Prof. Athana-
sios Angelopoulos and Mr. Anastasios Varvaregos (representing the
Greek Ministry of Culture and Sciences).

The opening session of the congress took place in the lecture hall ofthe
Holy Metropolis of Thessaloniki. The opening address was delivered by
Prof. Dr. Willibald Pléchl, President ofthe Society forthe Law ofthe Eastern
Churches. He welcomed the delegates with the following words:

"For the fifth time members and guests of the Society for the Law of the
Eastern Churches are assembled for an international congress. This gives,
first of all, the opportunity to take a look at the development of this inter-
national scientific Organisation. In November 1969 our Society was
founded by a great number of participants in Rome. The first Congress was
held in September 1971 in Vienna. The programmread "The ancient sources
ofthe oriental canon law in present time”. The second Congress took place
in Crete under the outstanding guidance of our present national President,
Metropolitan, Vicerector, professor Panteleimon Rodopoulos. The general
topic read “The synods according to the sources and in their application
today*. 1975 we met at Ravenna for the third Congress under the general
theme “The position of the laity in the law of the oriental churches", contri-
buting an important effort to modern Eastern Canon Law. 1978 we were
together in Regensburg for the fourth Congress, very well organized by
Prof. Landau. The general topic read "The Church and the Churches". And
now we are to begin with the fifth Congress. Here we intend to work on two
Problems "Mixed Marriages" and “Oikonomia”.

Meeting now in Thessaloniki is notonly a very personal event for myself
~ for | am obliged to the Aristotelian University in avery honorable way -
but it is also a most outstandig place for our congress. If, in addition, we
take into consideration the See of our Society in Vienna, and Thessaloniki
the place of our meeting, then | consider this as a very significant sign:
Viennais called the door to the East. | think this is a good description ofthis



city. Similarly Thessaloniki, since the most ancient times, certainly is the
doorto the West. Not only the great missionary apostles Kyrill and Metho-
dios - Pope John Paul Il calls them together with Benedictos of Nursia the
fiatrons of Europe - started their mission right here in Thessaloniki. It was

rom this city that the Makedonian Greeks wentto the Danube Basin. They
founded many Settlements, fraternities and churches. Also both Viennese
Greek Church communities - St. George and Holy Trinity - were estab-
lished in the 18th Century. From Vienna, after having finished there his law
studies, the first minister of Justice Potlis came to Athens. Joseph von
Zhishman, the first oriental canonist in the Law School of the University of
Vienna and the founder of the Viennese School of Oriental Canon Law, is
still well known in this country. Since then for more than 120 years there
has always been a chair for oriental canon law in Vienna, the present
incumbent of this chair is my former Student, our secretary general Dr.
Potz, who got his final education here in Thessaloniki under Prof. Fragistas
and Exc. Panteleimon.

Now, when striking of a balance of 12 years of our work we can do this
without any false superiority. Our Congresses are not spectacular events,
but the results are an indication that scientific experts of many churches
have established areal community aiming atthe better understandig ofthe
law of our churches, and providing a uniting link of the laws of these
churches. The late ecumenical Patriarch Athenagoras | emphasized time
and again that canonists find much easier a common way. For this, let us
say, we have given evidence until today. Itis even more gratifying thatwe
meet here in Thessaloniki on our way toward valuable informations and
new discoveries. This has - in addition - a symbolic significance: Thessalo-
niki was the beloved city of the Apostle Paul. His letters to the first Chris-
tian community here bear witness to this Statement. But Paul was also the
Apostle who in the very sense ofthe word gave his life for the spreading of
the message of Christ and for the unity of the Church. At the same time he
was foremost among the Apostles who worked in the most exemplary way
to establish orderin his communities. This should also be for us the guiding
idea. Therefore | wish this Congress much success. May a shortsentence of
the first letter of the Apostle to the Christians of Thessaloniki also be said
of our work: You are our glory and joy. Therefore pray in the unity of our
hearts to God the Almighty, the Lord and Creator of the Law of His Church
to grant us His Blessings and His Aid.*

Afterwards, the delegates were welcomed by the Most Reverend Metro-
politan of Thessaloniki, Mgr. Panteleimon, by the Minister of Northern
Greece, Mr. Nicolaos Martis, by the Mayor of Thessaloniki, Mr. Michael
Papadopoulos and by the Rector of the University of Thessaloniki, Prof.
loannes Hatziotis.

Greetings from His All-holiness Patriarch Demetrios of Constantinople
were delivered by H. E. Bartholomeos Metropolitan of Philadelphia, as fol-
lows:

“Most Reverend Panteleimon, Metropolitan of Tyroloe and Serention,
mosthonorable Exarch ofThrace, beloved brother and co-celebrantinthe
Holy Spirit of our Humility, Chairman of the Organizing Committee of the
Fifth International Congress of the Society for the Law of the Eastern
Churches grace be to your Holiness and peace from God.

With much joy we received and read your letter of 17 August past, invit-
ing us, in your capacity as Chairman of the Organizing Committee, to send
a message blessing the commencement of the work of the participants in
the Fifth International Congress of the Society for the Law of the Eastern

8



Churches, to take place from the 22nd to the 27th of September, in the
historic city of Thessaloniki.

Inreply, thanking your Holiness for the letter and the invitation, as well
as for sending us the Program of the Congress, we congratulate you on the
convocation of this Congress and on the choice of such timely and impor-
tant themes as Mixed Marriages and Ecclesiastical Oikonomia. We send
our Patriarchal blessing to all the participants in the meeting, wishing you
a successful conclusion to your work, in fulfiilment of the purpose for
which you have gathered.

The grace and infinite mercy of God be with you all.”

Afterwards, a letter of greetings from Rev. Ramon Torelia, Vice-
president of the Secretariat for the Promotion of Christian Unity of the
Roman Catholic Church, was read by Rev. Dr. Emmanuel Lanne:

"Reconnaissant d’avoir 6te invite 4 envoyer un representant au
cinquieme congres international de la Societe de droit canonique des
Eglises orientales, le Secretariat pour l'unite des chretiens se rejouit que
cette Societe continue son activite de maniere feconde. Depuis sa crea-
tion, eile a fait preuve d'une vitalite dont porte tdémoignage la publication
"Kanon". La collaboration dans une commune recherche scientifique des
specialistes en droit canonique, provenant des diverses Eglises d'Orient,
manifeste une ouverture exemplaire dans laquelle I'Eglise orthodoxe a eu
des lorigine un role de premier plan. Le fait que le cinquieme congres se
reunisse 4 Thessalonique sur l'invitation de la faculte de theologie de I'uni-
versite de cette ville montre, une fois de plus, l'interet tres actif que les
theologiens et les canonistes de I'Eglise orthodoxe de Grece prennent aux
travaux de cette Societe et & I’esprit qui I'anime.

Les deux themes choisis pour le cinquieme congres, les mariages mixtes
et I'6conomie-epikie, revetent une importance particuliere pour les rela-
tions concretes entre les fideles des Eglises d'Orient et d’'Occident. En ce
qui concerne le dialogue theologique entre I'Eglise catholique et I'Eglise
orthodoxe, la commission preparatoire & ce dialogue avait exprime le
souhait que soient utilises tousles travaux etrecherches faits encommuna
divers niveaux et dans divers milieux. Ce dialogue theologique a com-
menee I'an dernier et a entrepris I'etude d un theme fondamental, celui de
I'Eglise dans ses rapports avec les sacrements et avec le mystere de la
sainte Trinite. De la Vision commune qu'en degageront les deux Eglises,
dependra la solution des problemes pratiques poses tant par les mariages
mixtes que par le role attribue a I'economie-epikie dans la vie chretienne
des catholiques et des orthodoxes. Aussi est-il permis d’esperer que les
themes choisis par la Societe internationale de droit canonique pour son
cinquieme congres, pourront etre, en son temps, une precieuse contri-
bution au dialogue theologique entre I'Eglise catholique et I'Eglise
orthodoxe.

C'est de tout coeur que le Secretariat pour l'unite des chretiens souhaite
au cinquieme congres international de la Socidte de droit canonique des
Eglises orientales le meilleur succes dans ses travaux et ses recherches."”

His Eminence Barnabas, Metropolitan of Kitros and Katerine and Chair-
man ofthe Synodal Committee on Foreign Affairs ofthe Church of Greece,
read a letter of greetings from His Beatitude Serapheim, Archbishop of
Athens.

The main address of the evening was then delivered by His Eminence
Prof. Panteleimon Rodopoulos, Chairman of the Organizing Committee,
introducing the themes of the congress.



During the official opening, the Byzantine Choir “St. John of Damascus"
of Thessaloniki and the Boys Choir of Holy Trinity Church, Thessaloniki,
contributed performances of Byzantine hymns and traditional Greek folk
songs.

At the conclusion of the session, the Most Reverend Panteleimon, Metro-
politan of Thessaloniki, gave a reception in honour of the participants.

The work of the Congress continued the following days in the Law
School ofthe University of Thessaloniki. On the 23rd of September, papers
were read by Rev. Prof. Ivan Zuzek, Rome, "Oikonomia in the Present Con-
sideration of the Papal Commission for the Oriental Churches” and by the
Right Rev. Bishop Pierre L'Huillier, New York, "Oikonomia in the Tradition
of the Orthodox Church”; in the evening, the paper of Rev. Prof. Charles
Lefebvre, Rome, "The Theory of Epieikeia in the Latin Tradition®, was read
by Rev. Dr. Emmanuel Laune since Rev. Prof. Lefebvre himself unfortuna-
tely could not be present.

On the 24th of September, papers were read by Prof. Spyridon Troianos,
Athens, "Mixed Marriages according to the Holy Canons - the Orthodox
Point of View", Prof. Awny Barsoum, Cairo, "Mixed Marriages according to
the Law of the Coptic Church®; and by Prof. Pietro Tocanel, Rome, “Mixed
Marriages - The Roman Catholic Law after Vatican Il Considering the
Drafts of the Papal Commissions." In the evening, the Rector of the Univer-
sity of Thessaloniki, Mr. loannes Hatziotis, hosted a reception in honour of
the members of the Congress at the Electra Palace Hotel in Thessaloniki.

On Friday, the 25th of September Prof. Constantine Vavouskos, Thessa-
loniki, spoke on "Mixed Marriages in the Present Civil and Ecclesiastical
Law of Greece*, while Prof. Peter Landau, Regensburg, lectured on "Mixed
Marriages in the Present.Kirchenordnungen', In the afternoon, the memb-
ers ofthe Congress participated in an excursionto Dion, to visitthe ar'cheo-
logical remains recently discovered there. They then proceeded on to
Katerini, where a reception was given for them by His Eminence Metropo-
litan Barnabas of Kitros at the Ecclesiastical School located there.

On the 26th of September, Prof. Radko Poptodorov, Sofia, spoke on "The
Orthodox Tradition and Practice on Oikonomia and Mixed Marriages in
the Slavic Countries” The final paper was read by His Eminence the Metro-
politan of Philadelphia Mgr. Bartholomeos Archondonis, Constantinople,
"The Problem of Oikonomia Today*, In the evening Great Vespers were
celebrated in the historic Church of Vlatadon Monastery, followed by a
reception at the Patriarchal Institute of Patristic Studies.

On Sunday morning, the 27th of September, the Divine Liturgy was cele-
brated in the Basilica of St. Demetrios, with His Eminence Bartholomeos,
Metropolitan of Philadelphia, officiating. Immediately afterwards an
excursion was sponsored to Kavala, where the members were hosted for a
luncheon by His Eminence Procopios, Metropolitan of Philippi and Neapo-
lis. Afterwards, a visit was made to the site of ancient Philippi, where the
first Christian Church in Europe had been founded by St. Paul.

With the return to Thessaloniki that night, the Congress came to an end.

The Fifth General Assembly of the Society took place in the morning of
Friday, September 25. Its validity according to Article 14 ofthe Statutes was
confirmed by the President, as more than half the members were present.

During the Assembly, the following decisions were made:

10



1) A new Council of the Society was elected, consisting of Prof. Willibald
Plochl, President; Metropolitan Panteleimon Rodopoulos, Vice-President;
and the following Councillors; Prof. lvan Zuzek, Vartaped Dr. Mesrob Kri-
korian and Prof. Spyridon Troianos. Secretary and treasurer Dozent
Richard Potz and Vice-Secretary Dr. Brigitte Schinkele were re-elected.
2) The next Congress is to be held in September, 1983, in Freiburg, Federal
Republic of Germany, with the theme, “The Bishop and His Eparchy". Chair-
man of the Organizing Committee and as such, member of the Council, will
be Prof. Carl Gerold First.

Theodoros Yiangou

Thessaloniki

1



Empty Page



. OIKONOMIA



Empty Page



INTRODUCTION TO THE TOPICS
OF THE FIFTH INTERNATIONAL CONGRESS OF THE SOCIETY
FOR THE LAW OF THE ORIENTAL CHURCHES
. OIKONOMIA

t PANTELEIMON RODOPOULOS

Thessaloniki

The two topics ol the Filth International Congress of the Society for the
Law ol the Eastern Churches, which begins today in the apostolic Church
of Thessaloniki, with the blessing of His Holiness the Ecumenical Patriarch
Demetrios, are 1) Oikonomia, that is leniency in the application of eccle-
siastical law, or temporary divergence from the strictness of the law in a
specific case for the greater benefit of those involved, and 2) Mixed Mar-
riages’. Both topics are particularly interesting and very Contemporary.
The Church, continuing the redemptive work of Christ in the world, fol-
lowing the Lord's command and that of his Apostles, enacts legislation. By
her laws the Church assists the faithful and leads them to salvation. Never-
theless, she does notapply the law legalistically; "the sabbath was made for
man, not man for the sabbath“l
According to Canon Law, oikonomia is the Suspension, by the competent
authorities ofthe Church, ofthe exact observance ofthe canons and eccle-
siastical laws in specific cases, as a result of utmost epieikeia. Oikonomia
can be applied to canons and ecclesiastical laws related to church govern-
ment and discipline, but is in no way applied to dogma. The aim of the
application of oikonomia is the salvation of the people involved. Athana-
sios the Great defines oikonomia as follows: "Sometimes a certain thing is
not admissible in some detail, whereas at other appropriate times the very
same thing is admissible and forgivable“?.1
Oikonomia is a Greek word derived from the verb oikOvopeiv (oclkov vepeiv)
and means:
1) the wise management of a household,
2) the administration of a city, and
3) the arrangement of certain material for a specific purpose, for example
the wording of a poem or literary work3
From these literal meanings of the word, three main metaphorical uses of
the term are found in theological language:
1) The meaning of divine oikonomia as found in Holy Scripture and inter-

preted by the Fathers of the Church. It is the incarnation of God the

' See p. 87-91.

1 Mark 2.27.

2 Eplstle to Amoun, PG 26, 1173.

3 H. Alivizatos, Oikonomia According to the Canon Law of the Orthodox Church,
Athens 1949, p. 22.

15



Word, together with all Christ's redemptive work, which out of His infi-
nite love God provided for the salvation of the human race. This divine
oikonomia is continually being applied within the Church. Behind thisis
the idea of God's management of his household, which consists of his
creatures and the whole world.

2) Oikonomia as the spiritual and moral guidance of the local church, as
well as of the whole Church, through the right teaching of the word of
truth4. Thus, the Apostles, their co-workers, and their successors, the
bishops, are called “Stewards" (oikonomoi) ofthe word and ofthe “myste-
ries*s.

3) Oikonomia as the regulating of the conditions of ecclesiastical life and
Order, and of the whole administration of the Church, according to the
needs ofthe times. This regulating is achieved either by the exact obser-
vance of church law or even by temporary divergence from the law by
using epieikeia. Thus, in one way or another the purpose of the Church,
which is the salvation of mankind and the world, is accomplisheds.
The term oikonomia used in the above meanings is found in the NewTes-

tament and in the Fathers and ecclesiastical writers. Even though the Fath-

ers did not write any systematic work on the topic, they use the term most

Ioften in the sense of epieikeia and divergence from the exactness of the

aw.

All synods, both the Local and the Ecumenical ones, applied oikonomia
on a broad scale. The Quinisext Ecumenical Synod, in its third canon deal-
ing with the marriage of clergy, defines the meaning of oikonomia as fol-
lows: “Whereas they of the most holy Roman Church purpose to keep the
rule of exact perfection, these who are under the authority of hisroyal city
which is protected by heaven, keep that of loving kindness and considera-
tion, thus biending both together in a fatherly and God-loving way, so that
neither gentleness fall into licence, norseverity into harshness.“Thesame
Synod, inits twelfth canon, justifying the divergence from the earlier order
regarding the marriage of bishops, adds the following: “Since, therefore, it
is our particular care that all things tend to the good of the flock placed in
our hands and committed to us, it has seemed good that henceforth no-
thing of the kind shall in any way occur. And we say this, not to abolish and
overthrow what things were established of old by apostolic legislation, but
as caring for the salvation ofthe people and their advance to better things,
and lest the priestly state should suffer any reproach.”

As it comes down from the writings of the Fathers, the Church always
applied oikonomia, with the final aim being the salvation of the souls of the
faithful. Oikonomia was applied whenever the conditions of the times did
not allow the exact observance of ecclesiastical order. Thus, no restriction
existed or exists in the application of oikonomia, with the necessary pre-
supposition, however, that dogma is not harmed.

Ecclesiastical practice leads to the definition of two types of oikonomia:
preventive and retroactive. Thus they are characterized by the time when
they are applied. Preventive oikonomia is that which is applied preventi-

42 Tim. 2.15, Eph. 1,9-14.
51 Cor. 4.1; Titus 1.7; | Pet. 4.10.
6 Alivizatos, op. cit. (3), p. 22-23.

16



vely, with the intent of avoiding the violent overthrow or contempt of

canonical ecclesiastical Order, which would consequently create scandal.

Retroactive oikonomia, on the other hand, is the application of oikonomia

to past acts. Faced with an insuperable need created by events that have

already taken place, the Church, using extreme epieikeia, invests uncano-
nical actions with validity. In this way the Church lifts the uncanonicity,
removes scandal, restores peace to the souls of the Christian people, and
brings about spiritual means of salvation to those outside ecclesiastical

Order. Both forms of oikonomia require the wise evaluation of the Situation

in order to avoid, as much as is possible, besides scandal, the setting of bad

precedents, which would cause greater harm to the Church.

The reasons for which oikonomia is granted are:

1) The final purpose of the Church, which is also the reason for her exis-
tence, that is, the salvation of mankind. Christ ,desires all men to be
saved and to come to the knowledge of the truth"7.

2) Pastoral expediency. When the Church applies oikonomia in certain
cases, she aims at the greater spiritual benefit of the people, thus avoid-
ing the definite harm that would be caused by the exact and absolute
observance of the law. However, oikonomia must be applied with prud-
ence. Excessive use of oikonomia can possibly lead the Church into the
unacceptable principle that "the end justifies the means".

3) The removal and prevention of scandal. From the beginning, scandal
was the greatest ecclesiastical problem which could overturn ecclesias-
tical Order; "Woe to the world for temptations to sin! Foritis necessary
that temptations come, but woe to the man by whom the temptation
comes!"8 Of course, discrimination between real and apparent scandals
is necessary in order to avoid a greater scandal that might be caused by
the inappropriate application of oikonomia. In this case, strict obser-
vance of the law is preferable. Such discrimination depends on the wis-
dom of those administering the Church.

In the Western Church, the right of granting oikonomia is transmitted
from the higher ecclesiastical authorities to the lower ones. Of course, the
Pope has the absolute right of granting dispensalion, which is not exactly
the same as oikonomia.

In the East, the main authority of the Church that is entitled to grant
oikonomia is the bishop. “But the bishops have the right, after considering
the character of their repentance, to deal with them with loving
kindness“10. The presbyter does not have the right to grant oikonomia on
his own, except only in confession in the use of epitimia, and also in regard
to the time and place of the communion of the sick".

The most serious issues which require the application of oikonomia are

Presented to the governing authority immediately over the bishops, thatis,
the synod, whether provincial, endemousa, or patriarchal. The synod

7' Tim, 2.4. Cf. Matt. 18.11 ff.
8 Matt. 18,7.
I Alivizatos, op. cit. (3), p. 62-63.
5lhcanon of the Synod of Ancyra. Cf. 12lh canon of First Ecumenical Synod, 16lh canon
°f Fourth Ecumenical Synod, etc.
9lh canon of Nikephoros the Confessor.

17



relies on the Information and opinion of the local bishop. "It is therefore
necessary to examine if the said custom of the ordination of priests was
exercised and ever confirined synodically and if so, let it be practised in
this way from now on. If not, itis necessary for this great and holy synod to
face this Situation so that its beliefbe applied. That which is considered and
determined synodically is more valid and more lucid than that determined
by one person."”

(""Eieraob6nvai toivuv xpewv, ei xai h eipnpevn ouvndeia rnc xeiporoviac iwv
iepewv ouvoosikwe CYupvaoon Kai CKupwén nore kov pev ytyove toUTO.KpateiTw Kai
cicrée£nc. Ei 6£ pii.avaAYKn Ui iepg Kai peydAp auvé6wid nepi iatiincavavex8nvai,
wére ro 66Sav 6xeivn yeveodai. Ta ouvosikwe y™p OKcrndpeva Kai diaYivwoKOpeva
rwv Katd pdvac Yvwpateuop6vwv Kpeinova eioi Kai em<pav6otepa.'12)13 14

The Ecumenical Synod, which is the highest authority of the Church, has
the right to apply oikonomia on its own, as well as to lighten or reverse a
decision taken in exact observance of the law by a lower ecclesiastical
authority'3,

The results of the act canonically recognized by the application of oiko-
nomia and by divergence from canonical order do not have validity out-
side the specific case to which oikonomia was applied. Consequently, the
application of oikonomia in specific cases does not create a precedent or
make a law.

In conclusion, we observe that the teaching of the Church on oikonomia
is not defined. However, oikonomia is applied broadly as a way out of
abnormal situations, which are created in certain cases by the application
of exact observance of canonical order. By the application of oikonomia,
disobedience to the ecclesiastical order is avoided. Moreover, the law is
made in order to help man and not to enslave him. Oikonomia is in accor-
dance with the teaching of Christ; the letter of the law kills, while the spirit
of the law gives life. “The sabbath was made for man, not man for the
sabbath™4. The ecclesiastical authorities who apply oikonomia, do so out
of their priestly authority, judging the Situation in a fatherly way and aim-
ing at the spiritual welfare of the faithful. They act in the name of the
Church.

The prudent application of oikonomia aims at the avoidance of scandal,
which would be created either by excessive strictness and insistence on
the exact observance of ecclesiastical law, or by excessive leniency which
leads to indifference and contempt for ecclesiastical order.

12 Response of John of Kitros (12lh Century) to Constantine Cabasilas, Ralles-Polles, 5,
p. 403.

13 Socrates, Ecclesiastical History, 1.9, PG 67, 80 (First Ecumenical Synod; Third Ecume-
nical Synod; Epistle to the Synod in Pamphylia concerning Eustathios, Ralles-Polles, 2,
p. 206 ff.).

14 Mark 2.27.

18



L'ECONOMIE DANS LA TRADITION DE L'EGLISE ORTHODOXE

t PIERRE L'HUILLIER

New York

11 n’est pas douteux qu'il existe de nos jours un certain interet & propos de
l'idee d',Oikonomia" au-dela meme du cercle restraint des specialistes du
droit canonique, aussi bien en Orient qu'en Occident. Cette notion est par-
fois consideree comme essentielle pour la comprehension de la praxis de
I'Eglise Orthodoxe. Toutefois, il apparait que des clarifications s'imposent
quant a la nature meme de I'Economie et donc a son champ d'applieation.
Des opinions divergentes ont ete exprimees a ce sujet; elles ontd’ailleurs
ete repertoriees!. Le consensus, en ce qui concerne la definition de I'Eco-
nomie dans le domaine du droit canonique ne va guere a-dela de I'affirma-
tion suivante: Le terme grec ,,OiKOvopia“ employe avec une connotation
canonique signifie une derogation & la norme, ou plus precisement une
attitude ecclesiastique impliquant la possibilite concrete d’appliquer une
teile mesure. C'est dans les problemes lies a la theologie sacramentaire que
les differences d'appreciation paraissent etre les plus sensibles. Schemati-
see & I’extreme, l'alternative se presente en ces termes: L'Economie posse-
de-t-elle une reelle virtualite creatrice ou bien cette virtualite n’est-elle
gu'une ,sanatio in radice*? La doctrine orthodoxe esttouta fait nette quant
au fait que I'Eglise est dispensatrice (,xapioOxoc”) de la Grace divine. Mais
Elle Test en tant que corps dontle Christ est le Chef. Cela veut dire que les
membres de ce corps, assumant des responsabilites de direction n'ont evi-
demment pas le pouvoir de renverser l'ordre ecclesial.

Pour situer correctement ce que peutetre I'application de LOikonomia, il
est necessaire d'avoir prealablement une idee precise de ce que sont les
normes. Proceder autrement au plan methodologique seraitcomme I'on dit
en frangais ,mettre la charrue avantles bceufs". Mais, ce n'est point la une
tache aisee, car le droit canonique orthodoxe ne se presente pas sous
forme d'un code comprenant des lois dont on est siir que chacune est en
vigueur et qui couvrirait I'ensemble des matieres disciplinaires. C'est un
corpus stratifie aux contours incertains. Beaucoup de canons ont ete edic-
tes en connexion avec des problemes precis. Leur veritable signification
ne peut souvent etre detectee que dans la mesure oll nous connaissons le
contexte historique. L'Historien des institutions ecclesiastiques constate
que certains canons ont ete mesinterpretes moins d'un siede apres leur
publicationl D’autre part, dans I’Orient byzantin au moyen age, il y eut

| Fr. Thomson, Economy, An examination of the various theories of Economy held
within the Orthodox Church, with special reference to the economical recognition ofthe
validity of non-orthodox sacraments: JThS 16 (1965), p. 368-420.

2 Eph., I, 22-23, Col., 1, 18,

3 Ce fut le cas du canon 6 de Nicee, qui fut tres tot compris dans le sens d'un pouvoir
supra m”tropolitain reconnu aux eveques de Rome, d'Alexandrie et d'Antioche.

19



bien des controverses a propos de l'interpretation de tel ou tel canon4
Meme des canons qui constituent. indubitablement des lois permanentes -
et, au demeurant, indiscutees - ne doivent etre appliques qu'en tenant
compte d’autres determinations canoniques plus explicites. Ainsile canon
1 du recueil dit des ,,Saints-Apotres" doit etre cornpris en tenant compte des
canons 4 et 6 de Nicee, 19 d'Antioche, 12 de Laodicee et 2 de Constanti-
nople.

En mentionnant ces difficultes dans la recherche des normes, nous n'en-
tendons nullement pretendre qu'il s'agit dobstacles insurmontables. Nous
voulons mettre en garde contre une approche simpliste de ia question.

Beaucoup de canons, avons-nous dit, sont des decisions adoptees en rela-
tion avec des problemes concrets qui se presentaient. Mais ces decisions
etaient prises en reference avec un Systeme de criteres. C'est en ce
sens que les Peres du premier concile cecumenique parlent du ,.kovwv
eKKAnoiaoTiKOc" ou simplement du ,Kavwv'5:11 s’agit de la norme ecclesiasti-
que transmise par la tradition et non d'une regle de droit ecrit, lequel au
temps de Nicee venaitjuste de naitre. Parlant de Denys, eveque d'Alexan-
drie au milieu du troisieme siede (265/65), Saint Basile le qualifie de
.KctvovikOc", c'est & dire ,verse dans la connaissance des canons'. Il etait
bien clair dans la pensee de I'eveque de Cesaree s'exprimant & propos d’'un
saint personnage du troisieme siede que la connaissance des canons ne
pouvait d'aucune maniere se rapporter a des prescriptions de droit ecrit.

Ici il convient de rappeier que dans I’Eglise ancienne, existait profonde-
ment ancree dans les esprits la conviction que sinon dans leurs details, du
moins dans leurs lignes generales, les regles determinant la vie et I'organi-
sation de I’Eglise remontaient aux origines du Christianisme. C'est pour-
quoi tous les ecrits liturgico-disciplinaires des premiers siecles se pre-
sentent comme ,apostoliques”. La forme la plus courante est la pseudepi-
graphie: Didache des douze Apoétres; Didascalie des Apotres; Canons
ecclesiastiques des Saints-Apoétres; Constitutions Apostoliques; Les 85
Canons des Saints-Apotres’.ll est encore plus significatif d'observer que la
,Tradition Apostolique" compilee au debut du troisieme siede n'utilise pas
la fiction d'une redaction par les Apotres eux-memes. L'auteur, probable-
ment Hippolyte de Rome, a le sentiment d'exprimer dans son ceuvre la tra-
dition primitive de I'Eglise dans le domaine liturgico-disciplinaire8. Quant
apparut, au quatrieme siede un droit ecrit autoritatif, sous forme de stipula-
tions synodales, les Peres qui edicterent ces regles n'avaient nullement
conscience de creer un ,jus novum* se substiuant au droit coutumier ante-
rieur. Ce qu'ils entendaient faire c'etait rappeier les normes ecclesiasti-
ques la ol des deviations s'etaient introduites), consacrer des anciennes

4 VVoir & ce propos les textes edites et conimentds par J. Ganouzes, Documents inedits
d'ecclesiologie byzantine, Paris 1966. Relevons aussi le fait qu'assez frequemment les
interpretations d'Aristene, de Zonaras et de Baisamon sont discordantes.

5Can. 1 2,5,9,10,15,16,18 Cfean. 13,,... 6 naAoiéCKai kovovikéc vopoc”. Pour designer une
decision synodale, les Peres de Nicee utilisent le terme ,6poc"; voir can. 15, 17, 19.

6 Can. 1, Extrait de la lettre 188 (A Amphiloque d'lconium).

7 Au sujet de ces ceuvres pseudepigraphiques, voir W. Pléchl, Geschichte des Kirchen-
rechts, 1, edit. Vienne - Munich 1960, p. 106-111.

8 Voir I'edition de B. Bolle, La Tradition Apostolique de Saint Hippolyte, Miinster 1963.

9 Concile d'Arles en 314, can. 16 (15). Nicee, can. 2, 3, 9, 10, 15, 16, 18.

20



coutumesll 1lou encore preciser le fonctionnement d'institutions
existantes". Les stipulations adoptees pour repondre & des problemes con-
crets impliquant lecclesiologie et la theologie sacramentaire supposent
de la part des Peres de Nicee des positions de principe aisement discerna-
bles. Ainsi, les Novatianistes sont admis dans I'Eglise sans etre soumis & la
rebaptisation alors que cela est exige pour la reception des Paulianistes!2,
Or, on sait que ces derniers usaient pour le bapteme d'un rite correct mais
leur doctrine trinitaire etait gravement deficiente, ce qui n'etait nullement
le cas des Novatianistes, comme |'atteste clairement Socrate dans son His-
toire ecclesiastiquel3. D'autre part, les stipulations des Peres de Nicee a
propos de I'integration du clerge novatianiste contiennent une disposition
visant & proteger l'unicite de lajuridiction episcopale au plan localld Dans
la grave controverse, qui avait secoue I'Eglise, au siede precedent a pro-
pos de la rebaptisation des dissidents, les divergences s'etaient situees au
plan des normes, a savoir le lien entre I'Eglise et l'initiation chretienne,
ainsi que sur la valeur des coutumes. Saint Cyprien avait la conviction que
rebaptiser les heretiques et les schismatiques c'etait garder ,veritate'm et
firmitatem catholicae regulae"l;, tandis que le pape defendait la position
contraire en s'appuyant sur I'adage:.... nihil innovetur nisi quod traditum
est“16. On ne trouve nulle trace chezSaint Cyprien de I'idee comme quoi, en
la matiere I'utilitas Ecclesiae pourrait conduire & admettre des exceptions.
Notons que s'il y avait un complet desaccord sur ce que devait etre en
I’occurrence la norme, tous agreaient quant a lexistence d'une norme qui
ne souffrait pas de derogations.

Le concile d'Arles en 314 adopta une position plus nuancee: Il desap-
prouve la rebaptisation generale des dissidents mais il ne s'aligne pas pour
autant sur la position qui semble avoir ete celle du Pape Etienne, une
soixantaine d'annees auparavant: Les heretiques soutenant une doctrine
erronee sur la Trinite divine doivent etre baptisesll. Comme nous l'avons
vu, les Peres du premier concile cecumenique, sans traiter la question ex
professo se situerent dans la meine optique. Les decisions adoptees ou
confirmees par les conciles cecumeniques subsequents montrent le meme

10 Can. 6 et 7; can. 13.

11 Nicee, can. 4,5, 6, i. f.

12 Ibid., can. 8 et 19.

BHE IV, 9 etV, 10,
Le pape Innocent ler6crivaitceciauxeveques de Macedoine, en 414: ,Une raison evidente
explique pourquoi il a die fait une distinction entre ces deux heresies: les Paulianistes ne
baptisent pas du tout en nom du Pere etdu Pils et du SaintEsprit, tandis que les Novatianis-
tes baptisent selon ces mémes noms redoutables et venerables..." (Epist. XVII, PL 20, col,
533 B). Lorsque ce pontife affirme & propos des Paulianistes .minime baptizant”, il ne
refere pas a la conformite exterieure du rite baptismal avec celui de I'Eglise, mais au fait
que ce bapteme ne traduisait pas la foi de I'Eglise enla SainteTrinitd. Bien qu’il ne soit pas
facile de reconstituer avec prdcision la doctrine de Paul de Samosate, il est hors de doute
que lui-meme et ses sectateurs professaient une theologie de type unitarien. VVoirJ. Quas-

ten, Patrology, vol. Il, Utrecht-Anvers 1953, p. 140-142.
14 CSEL (G. Hartei) 3, 2, p. 766.

15 1bid. p. 799.

16 Voir sur cette controverse baptismale au troisidme siede M. Sage, Cyprian (Patristic
Monograph series, no 1, Cambridge, Mass. 1975, p. 295-335).

17 Can. 9 [8], A remarquer I'expression ,hanc trinitatem®, c'est a dire la Trinite selon la
doctrine professee par I'Eglise.

21



souci de distinguer les dissidents par categories quant aux modes de recep-
tion dans I'Eglisel8. Ainsi dans le Christianisme ancien y-a-il eu toujours
une nette conscience des imperatifs constants concernant la discipline
ecclesiastique. A mesure que se developpaitle droit ecrit, il estcertain qu'il
y eut une certaine tendance a considerer celui-ci comme source directe
des normes et non pas seulement comme leur expression. A cet egard
I’evolution semantique du terme ,,canon” est frappante. Du sens de norme
de la praxis ecclesiale, on passe insensiblement vers la fin du quatrieme
siede au sens de regle du droit ecritld. Dans le cadre de cette evolution des
connotations nouvelles s'esquisseront pour certains termes.

L'idee d'Acribie applique au droitcanonique tend alors @ prendre un sens
technique. A vrai dire cette fixation semantique allaitde soi, a proprement
parier, il ne s'agit pas d’une veritable evolution dans la signification, mais
plutdt d'une specialisation. ,,Axpif3eia” a toujours signifie en grec Precision,
Exacte Observance. Deja Isocrate parle d’,AKpiReia vopwv“20. Dans le livre
des Actes, Saint Paul declare qu'il avant ete eduque dans la stricte obser-
vance (,Kord dKpi3eiav") de la Loi des Peres2l.

Dans la toute premiere phase de droit ecrit, celle de son emergence,
I'acribie indique seulement une attitude severe qui ne s'identifie pas neces-
sairement avec la norme ecclesiastique. Ainsi, les Peres du concile
d'Ancyre en 314 blament ceux qui ont agi ,avec un exces de severite
(nepioootdpac aicpi3eiac evexev) ou par ignorance'22. Expliquant leur attitude
de relative indulgence vis-a-vis de Melitios, les Peres de Nicee font remar-
quer que selon la raison stricte (,,Kcna ydp rév ctkpin asyov") celui-ci ne meri-
tait aucune indulgence?3. Chez Saint Basile, le terme ,Kavcov" designe toute
regle clairement etablie etregue dans I'Eglise. L'Acribie est |la stricte obser-
vance de telles regles24. Evidemment, il est possible de trouver dansla litte-
rature canonique de ce temps-la le substantif,dupi3eia” et les autres mots de
meme racine avec le sens banal d'examen minutieux: Dans la preface a la
premiere serie de reponses a Amphiloque, Basile parle du soucis de I'exac-
titude (,n nepi x6 axpiec pepipva") qu'il a recherche. Quelques lignes plus
bas il declare avoir di examiner les questions posees avec minutie
(,emoKccpaodai axpiwc")25. De la meme maniere, Saint Gregoire de Nysse,

18 Constantinople, can. 7 (inauthentique maisaccepte ulterieurement); InTrullo, can. 95
(reprenant litteralement I'ordonnance precedante Glla completant),- Laodicee can. 7 et 8]
Registri ecclesiae Carthaginensis Excerpta, can. 57.

19 Nous lisons dans l'adresse des Peres du concil constantinopolitain de 381 & I'empe-
reur Theodose: ,,... Uinep tnc euratiac tov eKKAnoiwv pnroiic Kavévac upicapev", synlagma XIV
Titulorum, edit de V. N. Benesevic, Saint-Petersbourg 1906, p. 95.

Sur l'origine etl'evolution du terme, voir L. Wenger, Canon in den Romischen Rechtsquel-
len und in den Papyri, Vienne-Leipzig 1942.

20 VII, 40, Art. ,aKpiRoto“. Greek-English Lexicon, edit. Lidell-Scolt-Jones, Oxford 1940,
p. 75. Voir Art. ,AKpiReia“; Lampe, Patristic Greek Lexicon, p. 64: ,scrupulousness*, ,exact
conformity*”.

21 XXIl, 3, cf. ibid-, XXVI, 5.

22 Can. 3.

23 Theodoret, HE, I, 9, GCS, p. 34.

24 Can. 3 et 89.

25 Variante du premier texte ,,n ncpi t6 dnOKpiveodai pepipva“. La leqon que nous avons
retenue est solidement attestee dans la tradition manuscrite. C'est celle qui a 6te retenue
par I'editeur des lettres de Saint Basile dans la collection ,Les Belles-Lettres", vol. Il, p. 121.
Pour | appareil critique voirV. N. Benesevic, op. cit. (19), p. 460, etP. P. Joannou, Discipline
gendrale antique, Fonti, fase. IX, t. Il, Rome 1963.

22



traitant de certains pecheurs 6crit qu'on doit les interroger avec soin (»0i
"diKpi3eiac*)26. Il est clair pour Saint Basile que lorsqu'il existe un canon, c'est
a dire une regle ecclesiale bien definie et acceptoe, il faut s’y soumettre
exactement. Il emploie l'expression tres forte: ,6ouAeleiv aicpilieiu
Kavovwv*27. L'auteur inconnu du canon 47 attribue & Saint Basile souhaite
gu'un grand concile se réunisse pour fixer la norme (,idv Kavova"), vu les
divergences de pratiques dans I'Eglise & propos de la rebaptisation28.

A-cote des rfegles bien ddinies, il y ale domaine quelque peu fluide des
coutumes. Aussi un eveque consciencieux doit savoir ce qui releve de
I'Acribie et ce qui releve de la coutume: .... r& xnc axpifleiac Kai i(t tnc
ouvnéeiac“29. Il estincontestable que pour Saint Basile, les »Canons” sont in-
trins~"quement justes. lls reflétent & travers la decision ecclesiale la
volonte divine; c'est pourquoi leur exacte observance s'impose. Ce n'est
point |Ia une id£e originale de I'6veque de Cesaree. Cette conception etait
celle de toute I'Eglise a cette 6poquell. La coutume n'est pas revetue de la
meme autoritd absolue. Saint Basile, par exemple, 'admet mais il insinue
occasionellement qu elle n'est pas n~cessairementdans la logique evang6-
lique. Ainsi, il considere qu'il aurait normal qu'hommes et femmes soient
trait"s de la meme maniere vis-a-vis du divorce3l. N6anmoins, en l'absence
d un ,canon® la coutume sert de reference utile dans la praxis ecclesiasti-
que32. Lorsqu elle est fondee a la fois sur la raison et une sainte tradition,
eile peut 6tre consideree comme une vraie loi valable partout33. Dans I'an-
cienne litterature canonique les termes »ouvnéeia“, ,e8oc" se rapportent le
plus souvent & des coutumes legitimes qui doivent donc etre maintenues.
Tel estle sens dans les canons 6, 7, 18 de Nicee et 2 de Constantinople;
cependant les precisions apportees dans ces textes montrent bien que les
termes employdes avaient en eux niemes une signification neutre34. Maisiil
y a aussi de mauvais usages qui doivent 6tre extirpess3b.

Les prescriptions du droit ecclesiastique, dans la premiere phase de son
Olaboration, n'ignoraient pas la possibilite d'un adoucissement des normes
penitentielles en faveur de certaines categories de pecheurs manifestant
un sincere repentir. L'orientation generale de la discipline ecclesiastique
au quatrieme siede consistait a rejeter le laxisme, ou ce que I'on consido-
rait alors comme tel, tout en 6vitant un rigorisme impitoyable. Les canons
qui envisagent I'*ventuelle levée anticipee des epitimies reconnaissentla
competence des 6v6ques locaux en la matiere3. Evoquant la pleine reinte-

26 Can. 3 (Hxtrait d'une lettre & Lfetoios).

27 Can. 1.

28 Can. 47.

29 Can. 3, i. f. Cette expression est reprlse, avec r6f6rence a saint Basile dans le canon
102 i. f. du concile in Trullo.

30 Voir R. Sohm, Kirchenrecht, |, Leipzig 1892, p. 450-451. Voir aussi Y. Congar, La Tradi-
tion et les traditions. |, Paris 1960, p. 157-158.

31 Can. 9.

32 Can. 4; cf. can. 1

33 Can. 87 (Lettre & Diodore de Tarse).

34 Nicee, can. 6: ,,Ta apxaia £8n"; can. 7: »Luviideia ... Kai napadooic apxaia'l can. 18: »ouic 6
Kaviliv, oliic fi ouvrtécia. Constantinople, can. 2 i. f.: ,,Kaia tfiv xpainaaoav ouvrtéciav napa tuv
nailipuv" (variantes .... eni itiv nailipwv ouviiSciav" et .inv ... ouvndciav itv nailpuv).

35 Nicee,can. 15:»ifivouvndciav,rnvnapéaiovxavovacipcoeioav';Sardique,can.l:.ng>alAn
ouvrtocia™; .mala consuetudo™.

36 B. g. Ancyre, can. 5, 16, 21; Nrtocesarrte, can. 2, Nicrte, can. 12.

23



gration dans la communaute ecclesiale, apres un temps de penitence, des
chretiens ayant activement participe a une fete paienne, les Peres du con-
cile d'Ancyre precisent: ,Quant & savoir s’il faut les admettre a I’oblation,
c'esta chaque eveque qu'il revientd'eprouver et d'examiner la vie de cha-
cun"37. Une marge de liberte est aussi accordee aux eveques locaux & pro-
pos du Statut des clercs dissidents apres leur Integration dans I'Eglise
catholique3s. Toutefois, il ne faudrait pas se faire une idee exageree de la
liberte dontjouissaient les eveques. D’'une part ils etaient tenus de suivre
les coutumes de leur propre Eglise locale etils se trouvaient de plus en plus
lies par les decisions des synodes provinciaux ainsi que des conciles regio-
naux ou generaux. D’autre part, dans I’esprit d'un droit congu comme expri-
mant la volonte divine, le non-respect des normes essentielles etait res-
senti comme une forme de sacrilege. L'indulgence etla compassion s'arre-
tent inexorablement & ce seuil. D'ailleurs toujours dans cette conception,
franchir cette limite serait accomplir une ,,npdjic UKupoc" (actus irritus). Par
exemple, le concile d’Ancyre, traitant du cas des pretres qui pendantla per-
secution avaient eu un moment de faiblesse mais s'etaient promptement
repris, decrete qu'ils jouiront de I’honneur de Sieger avec les autres pre-
tres, mais ne pourront plus desormais ni offrir I’eucharistie, ni precher, ni
remplir aucune fonction proprement sacerdotale3d.4D’idee sous-jacente
etait que par leur apostasie, meme moralement rachetee par leur coura-
geuse attitude ulterieure, ils avaient perdu la gréace sacerdotale. Un autre
exemple de l'arret de la condescendance au seuil du domaine purement
sacramentel nous est donne par une reponse de Basile a Amphiloque, 11
nous parait utile de la citer integralement ad litteram: ,A I'’egard du pretre
engage sans le savoir dans un mariage illicite, j'ai decide ce qu'il fallait
faire: il aura sa partdu siege (presbyteral) mais il s’abstiendra de toute autre
fonction, le pardon suffit pour untelhomme. En benir un autre quand on a &
soigner ses propres blessures, est une inconsequence, car la benediction
estla communication de la sanctification. Or celui qui ne possede pas cette
derniere, parce qu'il a peche parignorance, commentla communiquerait-il
a autrui? Qu'il ne benisse donc ni en public ni en prive, ni ne distribue &
d'autres le corps du Christ; gu'il n'accomplisse nulle autre fonction liturgi-
que, mais qu'il se contente de la preseance et qu'il supplie avec des larmes
le Seigneur de lui pardonner I'iniquite commise parignorance™". Il ne s’agit
pas la d'une opinion personnelle de saint Basile ou meme de vues d'un
milieu ecclesiastique restreint. Cette regle fut reprise mot-a-mot trois sie-
cles plus tard parles Peres du concile in Trullo, qui y ajouterent seulement
une precision juridique ainsi conque: , Il est evident que ce mariage illicite
sera dissous etlI'homme n'aura aucun rapportavec celle a cause de laquelle
il a ete prive du ministere sacre"4l

Commentantle texte de saint Basile, Baisamon fait remarquer qu'en lI'oc-
currence l'attitude misericordieuse de I'Eglise - le terme exact employe
est ,pardon” (EuYYvupn) - consiste dans le fait qu'un tel pretre a la permis-

37Can. 7i. f.

38 Nic6e, can. 8 et 19.

39 Ancyre, can. 1.

40 Can. 27; cf. Neocesaree, can. 9.
41 Can. 26,

24



sion de Sieger avec les autres pretres et que, d'autre part, il ne regoit pas la
sanction specifiqguement prevue pour les mariages illicites42. On pourrait
objecter que de toute fagon, I'exclusion du ministere sacerdotal constitue
en soi une punition deja severe pourune laute involontaire. Par ailleurs un
adage normatif du droit canonique est de ne pas imposer deux peines pour
un meme delitdd.Mais ce serait s'egarer que de raisonner de cette maniere,
car ici la deposition n'est pasregarde comme une peine afflictive, eile n'est
que la constatation d'une incapacite resultant de lI'absence de la grace
sacerdotale. Nous somraes ici fort loin de la doctrine scolastique du ,ex
opere operato*. On trouve jusqu'a maintenant un acho significatifde la tra-
dition sacramentelle ancienne dans cette affirmation de I'eveque durant
| ordination diaconale: ,ce n'est pas en effet, par limposition de nos mains
mais par la visite (fivin emoKonn) de tesriches misericordes qu'est donnee la
grace a ceux quisontdignes de Toi“l4. C’est dans cette optique quedoivent
etre compris les canons 9 et 10 de Nicee ainsi que dautres canons similaires
se rapportant a l'irregularite de I'exercice du sacerdoce4s. Dans les ques-
tions concernant les affaires ecclesiastiques (les ,,oiKovopiai eKKAeoiaomai",
comme | on disait alorsi6), la prise en consideration de situations excep-
tionnelles pouvait justifier une certaine flexibilitd, mais cela ne devait
jamais affecter les principes fondamentaux de I'ordonnance ecclosiasti-
que. Mentionnons parexemple le canon 18 d'Antioche qui se praoccupe du
Statut des eveques qui pour une raison valable ne pouvent se rendre dans
leur circonscription: lls conservent leur dignite et les honneurs qui y sont
attachas mais ne doivent pas s'immiscer dans les affaires des Eglises sur le
territoire desquelles ils se trouvent provisoirement. Par ailleurs, l'interpre-
tation de certains faits dans le sens d'une derogation & la norme suppose un
examen attentif. |l faut s'assurer de la maniere dont teile ou teile regle etait
comprise: Ainsi la position de saint Basile, gardien vigilant de la discipline
niceenned, vis-a-vis du transfert de I'eveque Euphronios. Nous aurons a
revenir sur cette affaire ol sont impliquas le terme et la notion d'.Oikono-
mia“ chez I'eveque de Cesarees. Il est clair que dans la conception du droit
de I'Eglise ancienne, les exceptions a4 la norme n'etaient considarees
comme acceptables que si elles refletaient la volonte divine en certaines
circonstances. Par exemple, le canon 80 des Saints Apotres interdit la pro-
motion d un naophyte & l'episcopat, mais le correctif suivant est introduit:
»*.. a moins que cela n'arrive par une grace divine". On peut evoquer a cet
egard les cas celebres d'Ambroise de Milan et de Nectaire de Constanti-
nople. C'estdans un semblable cadre de pensee que se comprend une opi-
nion exprimee par Timothee, 6voque d’Alexandrie (380-395), lequel jouis-
saitd'une grande reputation en matiere canonique. La question posee etait
la suivante: ,Si un catachumene, enfant d environ sept ans, ou bien un

42 Rhallis et Pollis, t. 4, p. 183.

43 .Ouik CKOiKiiocic Sic £ni io aiud"; Can. 25 des Saints Apoétres; Saint Basile, can. 3. Celaest
tiré de Nahum, [, 9, selon la Version des septante.

44 Goar, Euchologion sive Rituale Graecorum, Venise 1730, loc. cit. p. 209.

45 E. g. Canons 25 et 61 des Saints Apotres; Neocdsaroe, can. |, 9,10; Theophile, can. 3,5,
6; Basile, can. 3, 70.

46 Voir e. g. Constantinople, can. 2.

47 Voir e. g. can. 88 (lettre au protre Grogoire).

48 Lettre 227, PG, 32, col. 852- 856,

25



adulte, assiste fortunement a I'offrande eucharistique qui a lieu quelque
part, et sans s'en rendre compte y communie, que doit-on faire de lui?" La
reponse est categorique: Il doit etre baptise, car c'est par Dieu qu'il a ete
appele“49. On notera que ce signe de I'appel divin et la reception de I’eucha-
ristie n'entraine nullement une dispense d un bapteme en bonne et due
forme. Nous ne trouvons nulle trace dans les dossiers canoniques de
I'Eglise d’actes dispensatoires remplacant les sacrements. Tout ou con-
traire, le canon 72 de Carthage repris dans le canon 84 du concile in Trullo
prescrit de baptiser les enfants s’il n'y a pas certitude absolue concernant
un bapteme anterieur. La non-reiteration du bapteme de plusieurs catego-
ries de dissidents, lors de leur entree dans I'Eglise catholique depend de
donnees objectives, lesquelles permettent ou non de pratiquer une ,sana-
tio in radice".

Quelques formules utilisees par Saint Basile dans ses reponses & Amphi-
loque sont parfois mesinterpretees. |l est vrai qu'en I'occurrence le libelle
n'est pas simple. Cela provient en premier lieu du fait que nous n‘avons pas
le texte des questions posees par I'eveque d'lconiumj c'est pourquoi certai-
nes allusions figurant dans les reponses ne nous sont pas claires. D'autre
part, |a ol Basile se refere a Cyprien et a Firmilien, il semble bien qu'il men-
tionne leur opinion plutdt que la sienne proprefl. 1l est indeniable que la
Position rigoriste lui paraitdigne de consideration. N'oublions pas son pro-
fond respect, en matiere disciplinaire, pour le ,mos maiorum" au plan des
Eglises locales; or Firmilien avait ete son lointain predecesseur sur le siege
de Cesaree. Neanmoins la pensee basilienne ne se situe pas dans la ligne
des idees cyprianiques. Saint Basile etablit des distinctions entre les diffe-
rentes categories de dissidents et en tire des consequences pratiques
quant a la maniere dont on doit les recevoir dans I'Eglise5l. Pour Saint
Cyprien et ceux qui partageaient ses vues, la distinction entre herétiques
et schismatiques ne tiraient pas a consequence: ,dicimus omnes omnino
haereticos et schismaticos nihil habere potestatis et iuris"52. Puisqu'il y a
nullite absolue, en d'autres termes inexistence, aucune validation n’est
concevable. De la premisse du raisonnement decoulait ineluctablement la
conclusion.

Pour Saint Basile, en revanche, il y avait une grande difference entre
heretiques et schismatiques. Les premiers sont completement separes de
I'Eglise parce qu'ils sont etrangers a sa foi tandis que les seconds demeu-
rent d'une certaine fagon rattaches a I'Egliseb3. Selon Saint Basile la Tradi-
tion rejette absolument le bapteme confere par les heretiques (,iiavieAwc
docrnoai"), le bapteme des schismatiques est accepte (,napadeiaobai”). La
Position de principe etait claire mais les difficultes apparaissaient quand il
fallait I'appliquer a certains groupes. Les apprdciations variaient selon les
lieux ou plus exactement selon les regions54.

49 Question n° |, Benesevic, op. eit. (19), p. 541.

50 Partie du canon 1, commencant par les mots; ,nAriv aAA' idote toie Opxaioic - - jusqu'a
51 Voir can. | et 47.

52 Ep. LXIX, I. edit Hartei, loc. cit. (14), p. 749.

53 Can. 1.

54 Can. 47 e. f.

26



Il ressort des donnees historico-canoniques que la position de principe
exprimee par Saint Basile a ete tres largement acceptee en Orient. D'ail-
leurs, lui-meme affirmait & ce propos suivre la Tradition ecclesiastique.
Toutefois sa terminologie relative aux differentes categories de dissidence
(Heresies, Schismes proprement dits et Parasynagogues) ne se retrouve
pas dans I'ensemble des documents canoniques. Ainsiles Peres du concile
constantinopolitain de 382 vont-ils jusqu’a declarer officiellement: ,Nous
appelons heretiques ceux qui ont ete exclus deja depuis longtemps de
I'Eglise et ceux qui apres cela ont ete anathematises parnous, de meme que
ceux qui affectent de professer une foi saine mais se sont separes des eve-
ques en communion avec nous et tiennent des assemblees separees"s5.

Tres peu marquee durant toute I’epoque byzantine, la tendance a consi-
darer de la meme maniere tous les heterodoxes apparaitra ulterieurement
comme un phenomene sporadique pour devenir au dix-huitieme siacle la
norme dans I'Orient grec5. Au plan de la praxis, on interpreta I',,Akribeia"
comme impliguant la reiteration de tout acte sacramentel accompli hors
de I’Eglise orthodoxe. En meme temps onlaissait la porte entrouverte a une
attitude plus souple par application possible de I',,oikonomia". Cette com-
prehension de I'Acribie et de ’'Economie a ete largement popularisee par
le succes du Pidalion57. Precisons neanmoins que Saint Nicodeme I'Hagio-
rite etait loin de partager les opinions de certains de nos contemporains
quant aux possibilites quasi-illimitees d’application de I'Economie. 11 fait
remarquer & ce propos: ,'Exci paipa Kai opia, Kai 6ev eivai navrouvn"s8,

Arrive a ce point de notre expose, un bref apergu sur I’histoire du terme
grec ,oixovopia", specialement en relation avec son emploi en droit canoni-
que s'impose. A juste titre, les specialistes de la linguistique mettent en
garde les chercheurs contre la surevaluation de l'apport fourni par
I'etymologiebd.6P6Lrtant, en l'occurrence, cet element ne saurait etre
neglige. Le mot lui-meme designe la fonction de r.oiKOvépoc*, donc I'admi-
nistration des affaires d'une maison. ,oiKovopoc* vient du verbe
,0iIKovop&o-U", lui-meme forme a partir du substantif ,,oikoc" et du verbe
.vepw". Le sens propre du terme ,0iKovopia“ subsiste dans la langue hellenis-
tigue et notamment neo-testamentaire. Ainsi lisons-nous dans une para-
bole de Jesus citee par Saint Luc: ,06nodoc rov Adyov rnc oiKovopiag oou',,i0.
L'Apotre Paul I'utilise au sens figure pour indiquer la Charge de I’'annonce
de I'evangile que le Seigneur lui a confie. Deja en grec classique, on trouve
le sens derive de ,plan”, de ,,disposition“, d'ol I'application faite dans le Cor-
pus paulinien au plan de Dieu pour le salut de I'Humanite62. On ne sera pas,

55 Can. 6 du deuxi®me concile cecumanique dans les collections orientales, En fait il
s'agit d'une decision prise au concile de Constantinople en 382. Cette definition apparait
singuli“rement dure si ses auteurs avaient en vue le groupe minoritaire antiochien de
Paulin, reconnu par Rome et par les Occidentaux. Voir E. Caspar, Geschichte des Papst-
tums, |, Tubingen 1930, p. 240-241.

56 Voir notre article, The Reception of Roman Catholics into Orthodoxy: Historical
Variations and Norms, St. Vladimirs Theological Quarterly, vol. 24, no 2,1980, p. 75-82.

57 Voir dans la re-edition de 1957, p. 53-54.

58 Ibid,, p. 782.

59 Voir e. g. J. Barr, The Semantics of Biblical Language, Oxford 1961.

60 Lc., XVI, 2.

61 1 Cor., IX, 17: cf. ibid., IV, 1-2.

62 Eph., I, 10 et lll, 2; col., I, 25: Tim. |, 14.

27



par consequent, surpris de rencontrer souvent ce terme dans les textes
liturgiques63. Quand, a I'epoque byzantine, le mot, Oikonomia" sera usite
dans un contexte canonique pour designer une attitude de flexibilite, la
connotation theologique n’est pas absente. La condescendance des autori-
tes ecclesiastiques competentes estjustifiee implicitement, voire explici-
tement comme refletant la clemence divinetd. On doit d'abord observer
que le terme ,,oikonomia" indiquant un inflechissement du droit strict est
absent de la plus ancienne litterature canonique. Les Peres des synodes
d’Ancyre et de Neocesaree, en reference & un adoucissement des regles
penitentielles emploient le terme ,OiAavopcom’a” ou des mots de la meme
racinets.

La mitigation des sanctions canoniques, la levee dventuellement antici-
pee des epitimies ou encore les mesures constituant une exception a la
norme en raison des circonstances sont le plus souvent decrites sans etre
qualifiees par un vocable particulier. Ainsi par exemple le canon 12 de
Neocesaree stipule: ,,Celui qui a ete baptise pendant une maladie ne peut
acceder & la pretrise, car sa profession de foi ne resulte pas d'une volonte
deliberee mais de la necessite, 48 moins qu'aussitot apres, il montre son zele
et sa foi, et qu'il y ait un manque de candidats (6i& onaviv dvdpwiicov)"66.

Les memes constations peuvent etre faites tres exactement a la lecture
des canons edictes parle concile de Nicee. Ony trouve pourlalevee even-
tuellement anticipee des epitimies des termes de la racine ,«DiAavOpwnia“67.
Les mesures plutdt conciliantes a I'egard des Novatianistes et des Paulia-
nistes sont decrites sans etre qualifiees par des vocables particuliers6s. La
decision concernant Melitios est dite avoir ete inspiree par un esprit d’hu-
manite (,(piAavopwnoxepov Kivnoelonc ine luvooou)6d.

Le verbe ,,0ikOvopeiv" ainsi que les substantifs ,,oikovépoc™ et,,0iKOvopia“ se
trouvent assez frequemment dans la litterature canonique du quatrieme
siede, mais leur sens reste tres pres de la signification premiere ou de ses
derivations semantiques immediates. Si le substantif concret ,,econome*
n'est guere utilise pour I'eveque dans les textes canoniques, cela s'expli-
que par le desir d'eviter une confusion. En effet, tres tot, il parut bon que
I’eveque soit assiste dans la gestion des biens du diocese par un clerc ayant
le titre d’econome’0. En revanche le participe verbal substantive est usite

63 E. g. dans l'anaphore de saint Jean Chrysostome: ,6¢ feAdwv Kai naauv rrtv untp npo>v
oiKOvopiav nAnpdioac ...". Cf. dans la liturgie de saint Basile: ,,... oiKovopwv alliw inv ck naAi
Weveaiac oupnpiav".

64 VVoir e. g. ce qu'dcrivait le patriarche Nicolas au debut du dixieme siede: ,oixovopia
Eon pipnoic tnc 8eiac cpiAavSpuniac”. Epist. XXXII, PG 111, col. 213A. Un peu plus haut, il la
definit comme etant une ,ocoTnpuodnc ... ouYKaidfRaoic"; col. 212 D.

65 Ancyre, can. 5, 16, 21, Neocesaree, can. 2.

66 Les commentateurs byzantins soulignent que le manque de candidats n‘est pas une
condition suffisante; le zele et la foi sont absolument necessaires: VVoir Rhallis etPotlis, I,
p. 88-90. Cela est en pleine conformite avec le texte meme du canon; c'est pourquoi la
traduction franpaise que Ton trouve dans les ,,Fonti“ fase. I1X, 1.1, 2, p. 81: ,,ou le manque de
candidats” trahit completement la pensde du legislateur.

67 Can. 5, 11, 12.

68 Can. 8 et 19.

69 Cf. supra note 23.

70 Thoophile d’Alexandrie, can. 10. Toutefois la fonction et peut-etre le titre remontent
plus haut dans le temps: Voir can. 7 et 8 du concile tenu & Gangres probablement en 343.
A noter que nous avons releve | emploi du terme dLoixovopoc* pour designer tres certai-
nement l'eveque dans le canon 7 du saint Grdgoire de Nysse.

28



pour designer les eveques. Ainsi le concile constantinopolitain de 382
parle de ceux qui elevent des accusations ,Kara xiUv oiKOvopouvrwy idc
'EKKAnoiac"7. Le verbe lui-meme est normalement utilise pour indiquer
I'exercice de la fonction episcopale. Il a dans ce cas la meine acception que
,,6iomeiv*, Dans le canon 2 du concile de Constantinople en 381, les deux ver-
bes sont employes en alternance pour des raisons purement stylistiques:
I’eveque d’Alexandrie doit seulement gerer (,oikOvopeiv') les affaires
d'Egypte; ceux du diocese d’Orient doivent diriger (,sioikeiv") celles de
cette region; ceux d'Asie doivent diriger (,sioikclv*) celles de ce diocese et
ceux du Pont, celles du Pont; ceux de Thrace doivent gerer (,,oixovopeiv')
celles du diocese thrace, Comme on le voit I'emploi different des deux ver-
bes resulte d'un effet de rhetorique: C'est une construction grammaticale
en forme de chiasme.

En grec classique, le verbe avait deja le sens derive de ,repartirt, d’,orga-
niser", d’ol son utilisation canonique pour indiquer la nature et la duree
des epitimies, en d’autres termes »fixer les modalites”. On trouve le verbe
»o0ixovopeiv* frequemment usite dans la serie des canons 56 & 74.'de Saint
Basile, qui sont en fait une reproduction avec quelques modifications du
Kanonikon de Palladios d'Apamee7?’. Cette utilisation du verbe laissera des
tracesjusqu'au moyen age. Par exemple au onzieme siede Nicetas Stetha-
tos ocrira: ,Kcenct inv NOV kovévuv 0iKOvopoipev OKpiReiav<7a

La determination correcte de la signification de substantif ,,cikovopia"
dans les textes canoniques du quatrieme siede doit etre cherchee en
tenant compte des differents emplois du verbe. Si I'on neglige cette
connexion, I'on risque de faire de serieuses erreurs. Obnubiles par le sens
technique acquis ulterieurement de ,,derogation & la norme", les textes du
quatrieme siede ont 6te souvent lus avec des presupposes semantiques
anachroniques.

,OiKovopia" peut avoir propre et banal de ,gestion economico-finan-
ciere"73.

En relation avec une epitimie, le terme se rapporte & ses modalites d'ap-
plication sans que cela soit lie & la moindre idee de mitigation de la peine
encourue’4. Saint Gregoire de Nysse ecrit: ,Un des elements qui contribue
a bien celebrer la grande solennite (pascale), c’est celui de connaitre la
maniere d’agir legitime et canonique (rnv dvvopov te Kai KavoviKiiv oiKovopiav
envers ceuk qui ont commis des transgressions’5). Notons que chez Saint
Gregoire de Nysse, I'assouplissement des regles penitentielles est expli-
quee par les termes traditionnels de ,(piAavopwnia“ de ,oupnepicpopd’, de
,0iilYKaraRaoic"76. Le sens le plus courant est celui ,d’administration des affai-
res ecclesiastiques", de ,discipline ecclesiastique", de decision concrete a
propos des affaires de I'Eglise. Le texte le plus connu et qui ne porte pas a

71 Can. 56, 57, 58, 62, 65, 72, Cf. Gregoire de Nysse, can. 1.
Voir & propos de ce Kanonikon: E. Schwanz, BuRstufen und Katechumenatsklassen, Stras-
bourg 1911, p. 31-37. Voir aussi E. Honigmann, Le concile de Constantinople de 394, Subsi-
dia Hagiographica, no 35, Bruxelles 1961, p. 60-62.

72 Sur les canons § 3, 6dit de J. Darrouzes, SC 81, Paris 1961. loc. cit. p. 468.

73 Gangres, can. 8.

74 Can. 60 de saint Basile (.Kanonikon d’Amasee).

75 Can. ! (Prologue de la lettre a Letoios).

76 E, g. can. 2, 3, 4, 8.

29



equivoque est le canon 2 du concile susmentionne de Constantinople en
381 ol l'on lit: ,S’ils ne sont point invites, que les eveques ne se rendentpas
hors d'un diocese pour une chirotonie ou pour quelqu’autre acte ecclesias-
tigue (n noiv aAAaiq oiKOvopiaiqg eKKAnoiaotiKaiq).

Venons en & une question controversee: Saint Basile decedee deux ans
avantla reunion du concile de 381 a-t-il utilise le terme d’Economie dans le
sens d'une derogation au droitstrict? Remarquons que c’estla une opinion
presque universellement admise, eile nous semble pourtant douteuse.
Notons d'abord que I'eveque de Cesaree ne recourt jamais a l'antithese
JAkribeia - Oikonomia“. Pour Basile I'alternative se pose entre ,rd inq
aicpiRdaq" et ,rarng auvnoriaq“77. A vraidire il s’agit plutdét d’'une complemen-
tarite que d’une Opposition. Il convient de suivre la coutume locale en I'ab-
sence d’'une decision universellement acceptee’s

L’Oikonomia, pour saint Basile, c'est une disposition ecclesiastique se
rapportant le plus souvent & un acte hierarchique concret, soit & I’'ordon-
nance generale de vie de I'Eglise. Le sens a donner estfonction du contexte
immediat. Il est bien evident que ,,Economie" n’etait pas pour I’eveque de
Cesaree un terme univoque se rapportant @ une categorie precise du droit
canonique. Ecrivant aux clercs de Colonia, dont leur eveque venait d’etre
transfere au siege de Nicopolis, il alfirme que c’etait 1a une ,bonne deci-
sion" (,0iKOvopia KoAn“), ce qui montre bien que le terme ,Oikonomia"
n'avait pas necessairement une connotation impliquant un acte juste et
bon79. En I'occurrence la decision estbonne parce quelle a ete prise ,par
ceux a qui a ete confide la gestion des Eglises" (,nupa riv oiKOvopdv raqg
EKKAnoiag nemareupavwv"). Plus loin il observe que la decision prise par les
eveques, I’a ete ,conformement a la volonte de Dieu"80. Il use du meme lan-
gage vis-a-vis des autorites civiles de la ville, qui s’etaient emues de cette
translation'sl.

Assurement, si I'on est influence par lI'usage technique ulterieur du
terme ,,Oikonomia"”. On peutl’entendre avec cette acception dansles deux
lettres susmentionnees. Basile ne reconnait-il pas lui-meme que la mesure
s’imposait du fait de la difliculte des temps82? D’autre part, n’etait ce point
une exception a la norme ecclesiastique? Seulement voila: Saint Basile ne
fait aucune allusion & une teile norme dont on aurait suspendu exception-
nellement I'application. Si les clercs et les notables de la eite avaient eu
recours a cet argumentjuridique, parait il concevable que saint Basile, fin
Connaisseur des canons, elt totalement neglige de repondre sur ce point?
Sans doute, I'eveque de Cesaree comprenait il les regles s’opposant au
transfert des eveques et des clercs dans le sens qui semble avoir corres-
pondu & l'intention de la legislation. Cette derniere ne visait pas directe-
ment n'importe quel transfert. Elle condamnait ceux qui quittaient d'eux-

77 Can. 3, e. f.

78 Can. 1, cf. can. 47.

79 Lettre 227, PG 32, col. 852-856, loc. cit. col. 852 B.
80 Ibid., col. 856 A.

8l Lettre 228.

82 ,tol ... Kctipol inv xaAcndinia", ibid.

30



memes leur place pour en occuper une autre qu'ils jugeaient meilleure8s.
Comme le remarquait ironiqguement Ossius de Cordoue au concile de Sar-
dique: ... il ne s'est trouve jusquici aucun eveque qui se soit transfere
d’'une ville importante & une autre de moindre importance"84.

On regarde souvent comme essentiels pour la comprehension de la
notion d'Economie chez saint Basile et dans chretiente orientale de ce
temps-1a, les canons | et47, tires respectivement des lettres 188 et 199, tou-
tes deux adressees 8 Amphiloque d'lconium. On n'a peut-etre pas prete suf-
fisamment attention au fait que I'interet tout particulier porte a ces canons
est relativement recent dans I'Histoire de I'Eglise orthodoxe. 11 a com-
mence vraiment a se developper au dix-huitieme siede en connexion avec
les controverses sur la rebaptisation des Occidentaux85. On y a vu depuis
lors la justification du recours selon les circonstances & I'Economie ou a
TAcribie dans la reiteration ou non du bapteme des dissidents8é. Cet interet
contraste avec I'attitude al'egard de ces deux canons exposee parles grands
commentateurs byzantin Zonaras et Baisamon. L'un et I'autre soulignent
que ces deux canons sont I'expression d'une opinion particuliere et que
doit prevaloir la reglementation edictee par le deuxieme concile general
parce r-u’elle est posterieure et surtout parce qu'elle a une autorite oecu-
meniquesd’. Baisamon vajusqu'a ecrire a propos du canon 47, en donnantles
raisons susmentionnees, qu'il ne necessite pas une explication etil renvoie
au canon 7 du deuxieme concile general$8. Dans son commentaire du
canon 1, Zonaras utilise une seule fois le mot ,Oikonomia"”, mais unique-
ment en resumant le contenu du texte lui-meme8d. On ne releve pas trace
du mot ,Oikonomia" dans le commentaire du canon ! par Baisamon. Cette
meme totale absence se remarque aussi bien chez ce dernier que chez
Zonaras dans leurs commentaires respectifs du canon 47. Qu'en est-il
d’Aristene dans son Interpretation des ces deux canons? Pour lui, il est
obvie que l'interet du canon 1 reside dans la Classification des dissidents
en trois categories: Heretiques, Schismatiques et Insubordonnes
(,naptiouvaYWYOQOi“). Les premiers sont regus dans I'Eglise par le bapteme, les
seconds par I'onction du myron, les troisiemes sont reconcilies parla peni-
tenced. Le terme ,,Oikonomia"” figurait une fois dans breve recension du

81 Ch. M uniei ecrit: ,La régle du concile de Nieee concernant les transferts des eveques
d un siege & un autre etait formelle etsemblait n admettre aucune exception. Pourtantles
Pdres de Nicee avaient approuve l'accession d'Eustathe de Beree au siege d'Antioche,
donnantainsila meilleure Interpretation de laloi qu'ils avaient ddictee. Leur dessein etait
seulement d'empecher les faclions, les manceuvres inspirees par Tarrivisme". Les statuta
ecclesiae Antiqua, Paris 1960, loc. cit. p. 81.

84 Can. 1:... nullus umquam inuentus episcopus qui de maiore civitate transeatad mino-
rem-“.

85 VVoir P. Rai, L'economie chez les Orthodoxes depuis 1755: Istina 3 (1973), p. 359-368.

86 Voir e. g. nnddAiov (re-edition d'Athenes en 1957), p. 618, note 1.

87 Rhallis et Pollis, IV, p, 92-94 et 198.

88 Ibid. p. 198. La reglementation concernant la reception des dissidents figure comme
canon 7 du deuxieme concile cecumdnique est un extrait d'un texte dont la forme origi-
nale remonte & une dpoque sensiblement anterieure au patriarcat de Gennade de Cons-
tantinople (458-471). 11 a dte insere dans sa forme remainide, dans le syntagma en XIV
titres, des la premiere recension de cet ouvrage comme canon 7 du deuxieme concile
general.

89 ,AAA' 6puc ipnoiv b ptyac oltoc narnp, 6ti, euci naiv foo£c 6i oixovopiav ro twv KaSapwv
Rantiopa dixeoodai. boua 6eKtdv": p. 93, lignes 5-6.

90 Ibid., p. 94-95.

31



canon ! de Saint Basile, selon le texte de I'JEpitome canonum" commente
par Aristenedl. En revanche le terme se trouve a deux reprises dans son
explication de canon 47: Saint Basile avait precedemment accepte par
motif d'Economie (,,Karct Adyov oiKovopiac") le bapteme des Encratites, des
Novatianistes, mais ici dans le canon 47, il change sa position et opine en
faveur de leur rebaptisation alors qu’il avait accepte auparavant leur bap-
teme par Economie (,kot’ oiKovopiav*). Il rappelle ensuite la norme eccle-
siastique a ce sujetteile quelle a ete exprimee dans les canons 7 de Laodi-
cee, 7 de Constantinople et 95 d'in Trullo92,

L'authenticite basilienne des trois ,Lettres canoniques" (Numeros 188,
199, 217) a ete fortement mise en cause9. C'est un probleme tres difficile. Il
ne fait pas de doute, comme nous l'avons Signale plus haut que la troisieme
lettre canonique comprend au moins une partie interpolee. Qu’en est-il des
canons ! et47 tires respectivement de la lettre 188 et 199? L'authenticite du
canon 1 est tres probable; mais n'oublions pas que Basile, de son propre
aveu, reconnait avoir utilise des materiaux deja existants%. Il ne saurait
etre question ici de donner une analyse de ces deux canons. Cela alourdi-
rait trop notre expose. D'ailleurs d'autres, avant nous, I'ont fait%. Le texte
n'estpas d’'une comprehensiontoujours aisee etl'une des difficultesmajeu-
res vientjustement de l'interpretation du mot ,,Oikonomia“. A moins de le
translitterer sans plus, en assumantimplicitement qu'il a un sens univoque
et technique, il convient de scruter le contexte pour tenter de le com-
prendre. Voyons s’abord le canon 1. Apres avoir etabli nettementla distinc-
tion en trois classes des dissidents, Saint Basile declare que les Anciens ont
rejete totalement le bapteme des heretiques, mais non celui des schismati-
ques parce que d'une certaine maniere ceux-ci font encore partie de
I'Eglise (,wc Sri 6k rnc EKKAnoictq évtcov').

Puis vient une digression sur les idees de Saint Cyprien et des eveques
africains au troisieme siede, idees quepartageaitFirmilien de Cesaree, sur
la necessaire rebaptisation des Novatianistes, des Encratites et des Hydro-
parastates%. Il ecrit ensuite: ,Mais puisqu’il a ete decide par certains en

91 Ibid., p. 91.

92 Ibid., p. 199. Bien qu'Aristene n’affirme pas formellement que la décision des conciles
devait prevaloir cela est suggere clairement par la forme redactionelle de son commen-
taire: D'abord l'autorite des conciles etait une evidence. Ensuite il donne des references
prdcises & propos de ces stipulations synodales. L'adverbe ,nAnv* qui introduitla mention
de celles-ei constitue une indication supplementaire quant a la logique de l'auteur.

93 Voir J. Quasten, Patrology, vol. Ill, Westminster, Maryland 1960, p. 223.

94 Prologue de la premidre lettre canonique.

95 Voir, par exemple, Patriarche Serge (Stragorodsky), L'Eglise du Christ et les Commu-
nautes dissidentes, Messager de I'Exarchat du Patriarche russe, no 21,1955, p. 10-32. Cette
bonne etude a ete prefacee par V. Lossky, ibid. p. 9-10, Malheureusement, dans cette tra-
duction frangaise, les citations de saint Basile sont approximatives, car I'on n'a pas pris la
peine de les donner a partir du texte grec!

96 En fait, saint Cyprien, comme nous l'avons vu, prdconisaitla rebaptisation de tous les
dissidents sans distinction et I'argumentation relatde par saint Basile s'applique bien &
tous les dissidents puisque dans I'optique de I'dveque de Carthage, c'etaitla non-apparte-
nance a I'Eglise dans ses strictes frontieres canoniques qui constituait I'obstacle & la
validite du bapteme. Saint Basile, repondant a une question precise d’Amphiloque ne
mentionne que les groupes qui faisaientI'objet de I'interrogation presentee par son colle-
gue d'lconium.

32



Asie d'accepter, sans faire de distinction (,6Acoc") leur bapteme, pourle bien
d’'un grand nombre (,0iKovopictq evetca rwv rioAAwv"), gu'il soit accepte”. Il
s'agit du bapteme des Novatianistes. Saint Basile n'a pas d'objection
majeure a une teile reconnaissance puisque, etant des schismatiques et
non pas des heretiques, la Tradition en depit de quelques voix discordan-
tes, penchait nettement dans ce sens. ,,Oikonomia“ a ici une connotation
theologique tres prononcee: C'est le bienfait d'une pleine appartenance a
I'Eglise. La traduction de I'edition anglaise du Pidalion: ,for the sake of
extraordinary concession (or ,economy*) to the many" est un contre-sens
tendancieuxd7.

Poursuivant sa serie de reponses aux questions ponctuelles de son cor-
respondant, SaintBasile en arrive au cas des Encratites. Il semble que pour
marquer leurs distances avec I'Eglise, ils avaient introduit recemment la
pratique de rebaptiser ceux qui adheraient a leur groupe. Rien n'avait ete
decide a propos de la validite de leur bapteme, tout au moins d'une maniere
claire et donc autoritative. Aussi I’'eveque de Cesaree exprime-t-il seule-
ment son opinion personelled: lIs devraient etre rebaptises. Mais il ajoute
immediatement apres cela: ,Neanmoins, si cela devait constituer un
obstacle au bien general (,in kcissAou 0iKOvopil®), il faut nous plier & la cou-
tume etsuivre les Peres qui ont dirige nos affaires (,roic oiKovopnaaai ra ko0’
npac flaipaoiv"). ,,Oikonomia" a le meme sens que celui que I’'on a trouve
quelques lignes plus haut. Quant au verbe, nous avons vu qu'il etait alors
couramment employe pour exprimer I’exercice des fonctions episcopales
en general. Que, pour SaintBasile, 'Economie ne soit en aucune fapon une
derogation & I'Acribie, nous en avons la preuve evidente par ce gu’il ecrit
un peu plus bas dans le meme contexte: Nous devons ,nous soumettre a la
stricte observance des canons (6ouAeleiv dupiRdu Kavévwv)". Si la lettre 199
(Deuxieme lettre canonique) qui selon le prologue a ete ecrite tres peu de
temps apres la lettre 189 (Premiere lettre canonique) et que les deux ont
ete expediees ensemble en 374, il est tout-a-fait invraisemblable que le
canon 47, tout au moins dans la forme sous laquelle il nous a ete transmis,
soit du meme auteur que le canon 1. Si dans le bref laps de temps entre la
redaction des deux lettres, Saint Basile avaittotalement change d'avis, il en
aurait expose les motifs. D'ailleurs ce n’est pas uniquement la decision qui
est differente, mais d’une certaine maniere, I'approche meme de la ques-
tion. Le canon 47 apparait comme une refonte partielle du canon 1 par quel-
qu'un qui N’a pas saisi les nuances subtiles de la pensee de Saint Basile, ou
bien n’a retenu du texte que ce qui lui convenait. L’auteur du canon 47, ou
de son alteration, affirme categoriquement a propos des Encratites et con-
sorts: ,Quant a nous, en vertu d'un meme principe, nous rebaptisons tous
les gens de cette sorte". La suite de la phrase est plutét obscure. La per-
plexite des copistes transparait a travers les variantes textuelles9. On peut
traduire ainsi: ,Si, en revanche, chez vous il est interdit de rebaptiser,
comme d’ailleurs chez les Romains on rejette cette rebaptisation en vertu

97 The Rudder, Chicago 1957, p. 774.
98 ,NopRU) raivuv ..."“
99 Voir Benesevic, op. cit. (19), p. 493; voir aussi Edit. des ,Belles-Lettres", vol. Il, p. 163.

33



d'une certaine decision (oikovopiaq tivOc eveitct), & cause de leur bapteme'(,
que notre raisonnement garde sa force!" En tout cas, ici, le sens du ferme
»,Oikdnomia" est clair. Il a la signification banale dans la langue canonico-
ecclesiastique de ce temps-la d'une disposition adoptee par les autorites
hierarchiques. A Rome et dansles Eglises ol I'on n'admettait pas la rebapti-
sation des dissidents sans distinction, cette disposition n’etait nullement
envisagee comme une derogation par condescendance & la norme.

Revolution semantique vers le sens de derogation motivee auxprescrip-
tions du droit strict ne s'est pas faite brusquement et sans transition.
Remarquons que ce fut une derivation logique & partir du sens originel par
voie de deduction: La bonne gestion d'une maison suppose une certaine
capacite d ajustement aux circonstances. L'Evangile ne parle-t-il pas de
I'econome fidele et avise qui sait prendre les mesures approprieesiiD
Quant a I'econome habile de la parabole, il n'est certes pas presente
comme un exemple de droiture, mais d'adaptation face & une Situation diffi-
cilel0.

On trouve une donnee interessante en relation avec notre investigation
dans une lettre de Saint Athanase, ecrite en 361/362 et adressee al'eveque
Rufinien. Elle traite du Statut des clercs entraines plus ou moins sous la con-
trainte dans la communion d’ eveques arciens, sans gqu'ils aient neanmoins
partage les opinions heretiques de ces derniers. lls arguaient pour leur
defense que, s'ils n’etaient pas restes & leur poste, ils auraient immanqua-
blement ete remplaces par des heretiques. Cette excuse fut jugee valable
et en consequence on decida que ces clercs garderaient leur place. Saint
Athanase ecrit & propos de leur comportement: ,... i6olcv rolrdé noq
0iKOvopikUq YEYevnoOai'103. L’adverbe ,,oixovopikOc" se rencontre au debut de
notre ere chez Plutarque, avec la signification: ,& la maniere dun bon
intendant"104. On notera dans le texte d'Athanase la particule ,nwc" qui mar-
que une nuance d’attenuation. L'attitude prudentielle de ces clercs etait
admise comme excuse absolutoire; eile ne meritait pas, pour autant, une
approbation chaleureuse. Eux-memes s'en rendaient compte puisque,
selon Saint Athanase, ils se referaient au comportement d'Aaron pendant
que Moise etait sur le Mont-Sinaills, 1l s’agissait dans les deux cas d’eviter
un plus grand mal. Il ne faudrait pas neanmoins exagerer la portee de Vem-

100 ,6ia i6 Ranuoiia aurov” peut signifier ,en raison de ce qu'est leur bapteme*®, ou bien
~en raison de leur bapteme anterieur”. Dans les deux cas cela implique la reconnaissance
du bapteme confdrd par ces dissidents.

Notre texte etait ddja composd lorsque le Pere Emmanuel Lanne a eu I'amabilite d’attirer
notre attention sur une possible interpretation des differences entre le canon | et le
canon 47. Son point de vue est expose dans une communication presentee au, Troisieme
Colloque entre Catholiques et Orthodoxes": Le comportement de saint Basile et ses exi-
gences pour le retablissement de la communion, Bari 1981, (Texte dactylographie).
Nous gardons nos doutes sur I'authenticitd integrale du canon 47. Mais il est evident que,
dans ce domaine conjectural, I'explication avancbe par le Pere Emmanuel Lanne consti-
tue une hypothdse valable.

101 Luc, XII, 42,

102 Ibid., XVI, 1-8.

103 Benesevic, op. cit. (19), p. 554-555, adverbe citd p. 554, lignes 29-30.

104 11, 1126.

105 Exode, XXXII, 1-6.

34



ploi de cet adverbe dans le texte susmentionne. Il ne releve pas d'une termi-
nologie technique. Ailleurs, dans une lettre au moine Ammoun, Saint
Athanase decrit bien ce que plus tard on aurait qualifie d'Economie; mais
precisementle mot ne figure pas ,Dans certaines circonstances, ecrit-il, la
chose n’est pas permise tandis que dans d’autres circonstances, eile est par-
donnee et excuseellf. SaintJean Chrysostome, pour expliquerles compor-
tements des Apotres Pierre et Paul & Antioche utilise le mot,,Oikonomia",
dans le sens d'attitude prudentielle. Il le met en connexion avec la condes-
cendance (,ouYKaTORaaic:")07.

L’emploi du terme ,,Oikonomia“, chez Saint Cyrille d'Alexandrie, en rela-
tion avec des sujets canoniques, est fort interessant. On s’approche sans
I'atteindre completement du sens technique qui va bientot s'imposer. En
effet, Revolution n'apparait au niveau de l'acception du terme lui-meme;
eile se situe dans le contexte: L'Economie ne s'identifie pas avec le relache--
ment ponctuel de I’Acribie, mais eile en constitue lajustification. Apres sa
reconciliation avec Jean d'Antioche, Cyrille tutcontraintde calmerle zele
intempestif de quelques-uns de ses propres partisans. 1l ecrit au diacre
Maxime: ,.... pour ne pas dormer l'impression d'aimer les querelies, accep-
tons la communion du tres pieux eveque Jean, en lui accordant le pardon,
si justement dans l'interet general (oikOvopiac eveKkCt) il ne recherche pas
avec trop de minutie (pri ctkpiRoAoYeiobdai acpdspa) ce que font les gens se
repentent; car, comme je I'ai dit, en cette affaire on doit considererl'interet
general (oikOvopiaq ... ri0AAnc)“'08. S’adressant a I'archimandrite Gennade,
Cyrille declare: ,,... certes, je vous loue de vouloir vivre dans une teile
rigueur (aKpiReiaq) mais I'administration des affaires (oikOvopia npaYparwv)
oblige parfois certains de s'ecarter quelque peu de la voie prescrite afin
d'obtenir un plus grand bien“. A la fin de la lettre, 1'eveque d'Alexandrie
observe que ,personne parmi les gens senses ne desapprouve la conve-
nance d’'un accommodement (6 ine oitcovopiaq ip6rioc)"109. Dans une lettre &
I'archeveque Attikos de Constantinople, Saint Cyrille affirme: ,,C'est une
bonne chose en ce qui concerne l'interet general (oikovopiac) de paraitre
s'eloigner temporairement de ce qui conviendrait afin d'eviter un dom-
mage pour les choses utiles*“110.111

La Situation ecclesiastique confuse resultant des controverses christolo-
giques apres le concile de Chalcedoine donna lieu & un certain developpe-
ment du concept d'Economiel”. Un opuscule refléte assez bien ce que sera
desormais pour les Byzantins la conception classique de I'Economie. Il fut
ecrit par le patriarche orthodoxe d'Alexandrie Euloge (579-607). Bien que

106 Benesevic, op. cit. (19), p. 551, lignes 12-15.
Le professeur H. Alivizatos eite ce passage comme definition de 'Economie, H Oinovopia,
Athdnes 1949, p. 31-32.

107 Homelie 46 surle Livre des Actes, PG, 60, col. 323; cf. Homdlie 2 sur I'Epitre aux Gala-
tes, ibid., 61, col. 641.

108 Benesevic, op. cit. (19), p. 561.

109 Ibid., p. 562-563.

110 PG 77, col. 353 C.

111 Voir a ce propos J. H. Erickson, Oikonomia in Byzantine Canon Law, dans le recueil
Law, Church and Society, Essays in Honor of Stephan Kuttner, University of Pennsylvania
1977, p. 227-236, plus particulierement p. 230-231.

35



son texte ne nous soitpas parvenu, nous en avons unresume suggestifdans
la ,Bibliotheque" de Photios'2.

L'Economie est une attitude multiforme de flexibilite dans l'interetde la
paix dans I'Eglise. Au plan canonico-liturgique, eile implique, par exemple,
que certains noms ne soient pas exclus des diptyques. Neanmoins en
aucun cas, eile ne doit porter atteinte a la foi.

Le concile in Trullo reuni en 691 fitun grand travail dans le domaine de la
legislation canonique byzantine. D'une certaine maniere, les Peres de ce
concile tenterent de codifier la Tradition. Il n'est pas dans notre intention
de toucher ce vaste sujet. Examinons seulement ce qui est en connexion
directe avec la question qui nous interesse. En raison des circonstances,
cette assemblee eut a4 edicter quelque disposition de caractere exception-
nel. On pourrait donc s'attendre a trouver des references expresses a la
notion d'Economie. Enfait, nous n'avons releve qu’une seule fois I'usage du
terme; son sens, il estvrai est parfaitement clair: 1l s'agit d'une derogation a
la loi stricte, justifiee par une Situation politique anormale. Le canon 37
traite des prerogatives des eveques qui par suite des incursions barbares se
trouvent dans I'impossibilite de se rendre dans I'eveche pourlequel ils ont
ete elus et consacres. Le concile considere que cette calamite dontils ne
sont dvidemment pas responsables ne doit pas nuire a leur dignite. Le
canon se termine parla remarque suivante: ,Puisque I'Acribie estexclue, la
limite de I'Economie (6 xnc oiKovopiag 6poc) ne sera pas restreinte“''3. Bien-
entendu, cette affirmation n'avait pas dans I'esprit du legislateur une por-
tee universelle. Elle concernaitle type de Situation envisage dans le canon.
Ailleurs dans la legislation du concile in Trullo, on trouve des stipulations
relevant de 'Economie, mais le mot lui-meme n'est pas employe"4. |l s'agit
aussi bien d'application ,ad faciendum* de 'Economie que de dispenses ,.ex
post".

Le Peres de ce concile s'inspirent aussi de la terminologie ancienne. Trai-
tant des mariages illicites de certains clercs, ils remarquent que I'Eglise de
Rome garde ,La regle de I'exactitude (xdv rnc ctKpileiaq ... Kavdva)", tandis
que celle de Constantinople suit celle ,,de I'humanite et de la compassion
(tbv nie «piAavdptomaq kcii oupnaddaq)iiiz 113 114

Le canon 102 du meme concile constitue un petit traite de methodologie
pastorale adresse & ceux ,qui ont requ de Dieu le pouvoir de delier et de
lier. A celui qui exerce avec sagacite ce ministere (xii 0iKOvopolivn oagxiiq)”
revient le choix des remedes forts ou doux. La conclusion est une citation
litterale de la fin du canon 3 de Saint Basile: Il nous faut donc savoir & la fois
et ce qui releve de la stricte observance et ce qui releve de la coutume (koi
ré tnc OKpiReiag Kai ra Xnc auvnseiaq); pour ceux qui n'acceptent pas la seve-
rite, il faut suivre la regle traditionelle*'6.

112 Codex 227, Edit. ,,Les Belles-Lettres", vol. IV, Paris 1965, p. 111-114.

113 Une autre leqon, solidement attestoe dans la tradition manuscrite, donne: ,,6 tnc
oiKovopiac tpénoc”. Benesev/c, op. cit. (19), p. 169, lignes 28-29. On pourrait alors traduire:
,»Le recours a I'Economie ne sera pas bannie".

114 E. g.: can. 8, 17, 21, 26, 30, 39, 49, 88, 93. Pour les can. 3 et 102, cf. infra.

115 Can. 3.

1,6 La dernifere partie de la phrase citee n'est pas d'une Interpretation certaine. Proba-
blement Saint Basile veut-il dire que pour ceux qui n‘acceptent pas de faire pdnitence,
meme dans une forme attenuee, il faut appliquer I'Gpitimie prdvue dans toute sa rigueur.
C'est ainsi que ce passage a ete compris parZonaras (RhalliselPollis, IV, p. 100-101) et par

36



La notion d'Economie tient une place plutét modeste dans le droit cano-
nique et dans la jurisprudence du moyen-age byzantin. Il est, & cet 6gard,
caracteristique de relever le fait que Matthieu Blastares ne lui consacre
meme pas une notice dans son syntagma systematique (ca. 1335). Certes,
Aristene, Zonaras et Baisamon n’ignorent nullement le terme et ils Fern-
ploient dans le sens qui s’etait fixe vers la fin de la basse-Antiquite. C'est
une derogation justifiee et exceptionelle & la norme. Baisamon tient bien a
preciser qu'.ll ne faut pas que ce qui a ete fait par economie pour quelque
chose d'utile (x6 koi’ oixovopiav 6ia ré xpnoipov) soit erige en modele et ait
force de canon"'7. Les Byzantins professaient un grand attachement au
»IUS scriptum”, mais comme les stipulations des anciens canons n’apparais-
saient. pas toujours tres claires, on voitau moyen age fleurir scolies, exege-
ses et commentaires des anciens canons. L’activite jurisprudentielle de la
»,Synodos Endemousa" fut considerable. En dehors des questions de rou-
tine, les problemes les plus delicats concernaient la reconnaissance d’ordi-
nations irregulieres en connexion avec des schismes. Les canons posent
comme regle generale que tout ordination irregulierement accomplie est
Sans valeur, puisque depourvue de legitimitetl8 Le motlatin ,irritus" refiete
bien avec toutes ses nuances une teile conception'ld. Cela exclut une
stricte distinction entre ,validite" et,liceite". Toutefois, la praxis de I'Eglise
byzantine suppose toujours l'existence de conditions minimales objecti-
ves pour l'applicabilite de I'Econoinie. Nul ne pensait que cette derniere
possedait une potentialite creatrice dans le domaine sacramentel. Si,
comme nous l'avons vu il a eu une evolution semantique du mot .Econo-
mie", eile n'a point affecte les idees. La decision ponctuelle de la hierarchie
legitime appliquant ’'Economie confere le sceau de l'authenticite. Si la
guestion n'a pas ete abordee ex professo, c'est tout simplement parce que
| opinion opposee ne semble pas avoir effleuree les esprits. Les controver-
ses se situaient & un plan concret: Les conditions requises existaient-elles
dans tel ou tel cas pour qu'on puisse appliquer I’'Econoinie? Rien n'est plus
instructif & cet egard que les debats qui surgirent lors de la premidre Ses-
sion du septieme concile cecumoénique: L'admission dans leur dignite des
eveques iconomaques repentants fut decretee apres consultation minu-
tieuse d'un volumineux dossier historico-canoniquel2. Cette meme preoc-
cupation se rencontre pendant toute la periode byzantine. Unbon exemple
d examen attentif des canons nous est fournie par le traite de Jean Chilas
d Ephese, ecrit vers 1296, en relation avec le schisme des Arseniteslil.

La thoorie moderne - qui d'ailleurs n’'ai jamais beneficie d’'un reel
consensus - selon laquelle I'application alternative de I’Acribie ou de

Nicodoine I'Hagiorite (Pidalion, p. 313). C'estaussi l'interpretation de la .Kniga Pravil" (Re-
edition de Montreal, 1971, p. 169).Th6oriquement, on peutregarderrexpression.ini [6vpn
Karadctapivwv“ comme £tant au neutre; c'estce que fait Yves Courtonne (Hdit. ,LesBelles-
Lettres", Saint Basile, Lettres, t. Il, Paris 1961, p. 125) qui traduit ainsi:.... et dans les ques-
tions qui n"admettent pas la rigueur, du droit nousdevons suivre la regle traditionnelle”.

1,7 Rhallis el Pollis, I, p. 214.

118 E. g.: Nicee, can. 6 et 17; Constantinople, can. 4; Chalcedoine, can. 6.

119 Voir par exemple le canon 4 du concile de 381; .&Kupwodevuiiv' que Denys le Petit rend
par .in irritum®, A. Sirewe, Die Canonessammlung des Dionysius exiguus in der ersten
Redaktion, Berlin 1931, p. 61.

1/0 Mansi, XII, 1019 D-1030 D; 1034 D-1039 A; 1042 A-1050 C.

121 Darrouzes, op. cit. (4), p. 348-404.

37



I’Economie releve de consideration d'opportunite, se trouve en complete
contradiction avec la conception canonique de I'Eglise ancienne. En effet,
pour I'Eglise ancienne, les normes essentielles de la discipline consti-
tuaient un legs intangible remontant au christainisme primitif. Comme le
remarquait avec justesse le P6re G. Florovsky la theorie extensive et flas-
que de I'Economie est nee dans une poriode de decadence de la theologie
orthodoxel2. Une saine reaction s’est heureusement amorcee. Une expli-
cation equilibree de la notion d'Economie se rencontre dans I'excellent
,2Joint Statement” promulge lors d'une Conference entre Orthodoxes et
Catholiqgues-romains & Washington D. C.en mai 1976123,

Les recherches historico-canoniques conduites selon une methode
rigoureuse n'ont point seulement un interet purement. scientifique. Dega-
ger les donnees de la Tradition et dissiper des malentendus represente un
apport positif au dialogue entre Chretiens.

122 Leslimites de I'Eglise, Messager de I'Exarchatde Patriarche russe, n® 37,1961, p. 31 et
35.

123 Ed. Kilmartin, Toward Reunion, New York 1979, Appendix, 6: The Principle of Eco-
nomy, p, 85-88,

38



THE PROBLEM OF OIKONOMIA TODAY

t BARTHOLOMEOS ARCHONDONIS

Constantinople

Without hesitation, we can say that the basic Institution of Oikonomia is as
old as the Church. We have some characteristic examples in relation to
Oikonomia which go back to the era and canon of the New Testament'.
However, Oikonomia never was systematically and officially defined in
the Orthodox Church - what Oikonomia is and what is its content
although it constitutes a characteristic feature, areal privilege, and a preci-
ous treasure for the Church. For this reason there is a variety of opinions
and formulations concerning Oikonomia, not only among the Fathers of
the Church and ecclesiastical authors, but also among modern theolo-
gians.

"Formal" Aclualily of Oikonomia

Diring these last years, nevertheless, in Connection with the endeavours
to convene the Holy and Great Synod of the Orthodox Church, it was also
attempted to declare officially what Oikonomia is. Thus, when the Ist Pan-
orthodox Conference, held in Rhodes in 1961, met and established the list
of subjects for the future Presynod, it also was included in it, under the
chapter "Theological Themes" the theme of "Oikonomia in the Orthodox
Church", with the following subdivisions:

a) The meaning and expression of the terms "Akribeia" and "Oikonomia"
in the Orthodox Church.

b) Oikonomia: (1) In the mysteries celebrated inside and outside the
Church. (2) In reception of heretics, schismatics and the lapsi into the Or-
thodox Church (which of them will be received through baptism, chrisma-
tion, a written confession and prayer). (3) In worship"1

In 1968, the IVVth Panorthodox Conference held in Chambesy chose, for
the first stage, six particular subjects from the list of Rhodes, amongst
which was also that of Oikonomia and the subdivisions of Rhodes. Order-
ing the procedure for elaboration of these themes, the Conference gave
the subject of Oikonomia to the Church of Romania3, which submitted its
introductory paper to the Interorthodox Preparatory Commission,
through the proper channels.

1 E. g. Acts 17, 30, Acts 16, 3 etc.
Text-Minutes of the | Panorthodox Conference, Rhodes 24 Sept.-1 Oct. 1961. Ed. Ecu-
menical Patriarchate 1967, p. 132 (in Greek).
3Minutes-Texts of the IV Panorthodox Conference, Chambesy 8-15 June 1968, Ed.
Eeumenical Patriarchate 1968, p. 83 (in Greek).

39



This Commission, according to the decided procedure, on the basis of
this paper, another paper from the Church of Poland, and also on the basis
of the opinions expressed in its plenary session by the representatives of
the various Churches, formulated the common Orthodox view on the sub-
ject of Oikonomia4 and submitted this to the I*' Presynodal Panorthodox
Conference, for consideration and approval.

The introductory paper of the Preparatory Commission became the sub-
ject of severe criticism by five professors of the University of Athens5, as
soon as itwas published. They asserted that if this paper were published, it
could do catastrophic damage to the canonical Order and in general to the
tradition of the Orthodox Church. The Metropolitan of Aksum (presently
Archbishop of Thyateira and Great Britain) Methodios, replied to these
remarks6. This caused a reaction and again Methodios replied.

This paper ofthe Preparatory Commission on Oikonomia drew the atten-
tion also of the heterodox, particularly the Roman Catholics. Within a
shorttime afterthe appearance of the paper, they commented on the work,
obviously, since the above theme, more than any other, touches on the
relations of the Orthodox Church with non-Orthodox.

It is characteristic that the following paragraph of this introductory pa-
per on Oikonomia aroused a particular interest among the non-Orthodox:

“Our holy Orthodox Church, being conscious of the meaning and the im-
portance of the present structure of Christianity, not only recogniz.es,
although she is the One, Holy, Catholic and Apostolic Church, the ontolo-
gical existence of all these Christian Churches and Confessions, but also
believes in a positive way that her relations toward these are based on the
earliest possible and most objective clarification of the entire ecclesiologi-
cal th=me and of the whole dogmatic teaching of the said Churches and
Confessions"T.

Ten years ago, when the Secretariat for the preparation of the Holy and
Great Synod asked for my opinion, regarding the theme of Oikonomia in
the Orthodox Church, | had the opportunity to say, among other things,
that “it would have been preferable if this theme had not been included in
the list of subjects, as set by the Ist Panorthodox Conference, and subse-
quently that it had not been studied by the Preparatory Commission,
because Oikonomia is something thatis lived ratherthan described and de-
fined ... in the Orthodox Church, in which it constitutes a characteristic
feature and an ancient privilege“8. These reservations of mine, regarding

4 Interorthodox Preparatory Commission of the Holy and Great Synod, 16-28 July
1971, Orthodox Center of the Ecumenical Patriarchate, Chambdsy, Geneva 1973, p. 133-
145 (inGreek).

5 P. Bralsiolis, P. Trembelas, K. Mouralides.A. Theodorou. N. Bralsiolis, The ecclesiastical
economy in relation to the introductory paper ofthe Preparatory Commission, Memoran-
dum to the Holy Synod of the Church of Greece, Athens 1972 (in Greek).

6 On Ecclesiastical Economy - An answer to professors of theology, Athens 1976 (in
Greek).

7 Interorthodox Preparatory Commission... 1. c. (4), p. 143, For non Orthodox reactions
to the text on Economy, see: Uamaskinos olTianupolis, Report on the preparation of the
Synod, in: I. Presynodal Panorthodox Conference, held in Chambesy, Geneva, 21-28 No-
vember 1976, Minutes-Texts, Ed. Secretariat on the Preparation of the Holy and Great
Synod of the Orthodox Church, 1976, p. 237-239 (in Greek).

8 Episkepsis 50 (14. 3. 1972), p. 6-7 and 13-14 (in Greek).

40



the possibility and even more the expediency of the examination and the
definition of this matter by the Holy and Great Synod, are accepted, after
consultation with various theologians, also by the Secretariat for the pre-
paration of the Synod, "if not for other reasons, in any case just because of
the sharpness of the discussion, concerning it9, which proves that the sub-
jecthas not yetreceived the panorthodox approval, which would allow the
harmless discussion of it by the Great Synod*“10.*

In any case, the Isl Presynodal Panorthodox Conference in 1976, having
reviewed, on the recommendation of the Preparatory Commission, the list
of Rhodes (1961), and having chosen a limited number of 10 themes for the
Holy and Great Synod, did not include the subject of Oikonomia in these.
The Conference did, however, decide that this theme, together with some
others which received greater preference as a second choice in the special
First Commission of the Ist Presynodal Conference, should be sent "for par-
ticular study by the local Churches, in order that perhaps in the future they
might be studied on an interorthodox level“!'".

"Essential" Actuality ol Oikonomia

Up to this point, the paper has dealtwith the formal actuality of the subject
of Oikonomia. As regards the "essential" actuality ofit, we can say thatthis
always exists, as far as the purpose of the Church is firm and immovable,
which is the salvation of men, and since Oikonomia serves this very pur-
pose.

In spite ofthis, the subjectis much more timely today because ofthe Ecu-
menical Movement, in which Christians seek also a visible unity in one
Church.

The official and authoritative definition of dogmas in our Church did
not continue after the 8lh Century, when we had our last Ecumenical Sy-
nod. The Orthodox Church did not officially express heropinion regarding
the Position of the Churches and Confessions, which had come into exis-
tence after the VIlth Ecumenical Synod, with whom howevertoday she has
close contact and with whom she is in dialogue. Heterodox theologians
and authors say that "one of the inevitable consequences of the dialogue
between East and West in the Oecumenical Movement is that the Ortho-
dox Churchis now confronted by the problem ofits relations towards other
Churches. In this problem theories of economy play an importantrole, and
if the dialogue between East and West s to be fruitful, closer examination
of the theories can no longer be delayed"12.

Since, precisely, there is no decision by an Ecumenical Synod on the
Position of the Orthodox Church toward those outside her, since the theo-
ries of Oikonomia vary in our Church, since there is no agreement among

9Here is meant the refutation of the professors of Athens University by the Metropoli-
tan of Aksum.
‘e ‘e Presynodal Panorthodox Conference ... 1. c. (4), p. 237.
" 1. Presynodal Panorthodox Conference ... 1. c. (4), p. 187.
F../. Thomson, Economy. An examination of the various theories of economy held
within the Orthodox Church, with special reference to the economical recognition of the
validity of non-Orthodox Sacraments, in: JThSt, N. S. vol. XVI (October 1965), p. 368-420.

41



the Orthodox as regards the possibility and the expediency of their rela-
tions and dialogues with other Christians, a confusion and impasse are see-
mingly created. In Order to confront these, sobriety, understanding and
above all love and the “mind of Christ* (I. Cor. 2, 16) are required.

In my opinion at this point a brief reference to the relations between Oi-
konomia and Dogma will be helpful in the following issues.

Oikonomia and Dogma

Is Oikonomia a dogmatic and theological problem or simply alegal and ca-
nonical problem?

As itis commonly accepted, ecclesiastical Oikomomia is animage ofdiv-
ine Oikonomia and love toward mankind'3. It follows that it has a theologi-
cal and ecclesiological character. Oikomomia is an expression of love (and
thatis why itis not possible to define it exactly), which more than anything
eise is the theological virtue and organic principle of the Church.

The late priest and professor Liviu Stan, when speaking at this honorable
University of Thessaloniki “on the basic Canonical principles of Orthodo-
xy" included the principle of Oikonomia among those principles which
have a dogmatic content or a dogmatic basis and are “legal and canonical
expressions of dogmatic truths"13

It is usually said that Oikonomia has no place in the area of dogma. Sup-
port for this view is the testimony of some Fathers and ecclesiastical au-
thors, according to whom “man's reason uses Oikonomia when the dogma
of faith is not wronged*“15. In Order to be accurate, however, we mustdistin-
guish between the contents of dogma, which is the faith, on one hand, and
on the other hand the Interpretation of the dogma.

Itis known that Athanasius the Great did not resist the pretention of the
Westerners to use the term "persons" instead of "hypostaseis”. When refer-
ing to this, St. Gregory the Theologian calls Athanasius “truly a man of God
and a great oikonomos of souls" because he understood how to overlook
“names” and “words" for the sake of "realities"”, to which faith and truth
belonglé.

Also the case of Basil, that "giant of faith"”, has become a classic. So thathe
might not provoke the worldly powers of the Pneumatomachoi against the
Church of Caesarea, he used Oikonomia and against his firm conviction
"for a long time he did not openly call God the Holy Spirit"l7. Nor did he

13 “Oinovopia eoti pipnoig ing deiut cpiAavOpwniac": Nikolaos the Mystic of Constantinople,
Letter 32, PG p. 111, 213.
14 Theologhia 39 (1968), p. 6 (in Greek).

Euloghios olAlexandria, sermon 227, PG 103, 953. The late Aii'visafosgoesfurtherand
says: "Itis doubtful if even the dogmatic limits remain unchanged through economy, be-
cause, among other things, the recognition by economy of the sacraments of non Ortho-
dox Churches touches necessarily the limits of dogma, within which also the sacraments
and the dogmatic teaching on them are included": Economy from the Orthodox point of
view, Athens 1949, p, 21, 4 (in Greek).

16 PG 35, 1125 and 36, 457.

17 Commentary on canon 46 ofthe Holy Apostles, Pedalion, Athens 1957, p. 53, See also:
P. Chiistou, Basilios the Great, Thessaloniki 1978, p. 107 (in Greek). Episkepsis 256 (15. 7,
1981), p. 4, Theodorus Studites, Epistola 24, PG 99,983: “... ex magno Basilio valentis munus
acceptante, Deique nudam vocem ad tempus reticente in mentione Spiritus Sancti*.

42



speak expressis verbis of the homoousion of the Holy Spirit, since this term
was not biblical and had provoked reactions at the I’l Ecumenical Synod.

Thus, three ofthe greatestFathers ofthe Church leftus an example ofnot
paying attention to the letter and words but rather to the essence of the
dogma.

The late Pope Paul VI in his speech in the Phanar (July 25, 1967) referred
to the difference between faith, which by necessity is one, and the various
theologies. He suggested that it is necessary for us to recognize how to
reveal the identity of faith, beyond the difference in formulations in which
this faith is expressedl!8. The Decree on Ecumenism of the lind Vatican
Council (No. 17) also pertains to this point. When referring to the various
theological formulations of the dogmas the Decree States that these "for-

mulations are often to be considered as complementary rather than con-
flicting".

Oikonomia and Theological Dialogues

Providing this distinction between the contents and interpretation of dog-
ma, the very great significance of “Oikonomia concerning the words" beco-
mes obvious in the theological dialogues of the Orthodox Church withthe
other Churches and Confessions.

The aim of these dialogues, which constitute a progress for the Ecumeni-
cal Movement and a positive result of the dialogue of love, which is conti-
nuing always together with theml9, is the examination of the differences
among Christians; this having the purpose of eliminating them by coming
together in unity. When the essence of the truthis preserved in its integri-
ty, it is possible, according to what has been said before, that one or the
other side involved in the dialogue will give a new interpretation ofa dog-
matic teaching, which will be accepted in common by those participating
in the dialogue. This is possible, in as far as there are certain dogmas in our
Church which are not synodically defined, but believed and taught on the
basis of the Holy Scriptures.

Let us take as an example of this kind of possibility something which re-
cently again was actualized on the occasion of the celebration of the 1600,h
anniversary of the llnl Ecumenical Synod; this being the question of the
procession of the Holy Spirit. This constitues a difference between Ortho-
dox and Roman Catholics and will certainly be discussed in the theological
dialogue between them. At the Council of Florence the Filioque was inter-
preted by the Westerners as meaning the sending ofthe Spiritthrough the
Son. The lind Vatican Council20 States that the Spirit proceeds from the Fa-
iher, through the Son. This is also accepted in Orthodox theology, while the
Roman Catholics say that their Church never taught that the Holy Spirit
proceeds from two origins. On the occasion ofthe said anniversary, the Po-

18 Tomos Agapis, p. 373-377.
19 As “there is no clear, definite and categorieal Separation between dialogue of love

and theological dialogue®: Meliton of Chalcedon, Introductory paper to the VI Panortho-
dox Conference, Minutes-Texts, 1. c. (3), p. 21.

20 Decree on the Church's missionary activity, no. 2, 2.

43



pe, repeating in his Encyclical to the hierarchy of his Church the article of
the Nicean-Constantinopolitan Creed, regarding the Holy Spirit said: “the
teaching of the Isl Council of Constantinople is still and always the expres-
sion of the one common faith ofthe Church and ofthe whole of Christiani-
ty" (A Concilio Constantinopolilano, I, |, 1). In his festal letter, on the same
occasion, to the Ecumenical Patriarch, he wrote on the said Creed, thatitis
"the excellent expression of the communion of the Churches of Christin
the faith in this mystery of the Holy Spirit* (June 4, 1981).

Besides this, the fact that during nearly ten years, with the permission of
Rome, the Roman Catholic Church in Greece uses the authentic Symbol of
Faith, proves that for the Roman Catholic Church, the processsion of the
Holy Spirit as an article of faith is essentially identical with the correspon-
ding faith of the Orthodox Church, which is the teaching and faith of the
undivided Church.

Returning to our main question: since the Roman Catholic Church reco-
gnizes the essence of the dogmatic teaching on this point, that is the
monarchy of God the Father in Trinity, as exactly the Orthodox Church
does, she should change the formulation of this essential pointand remove
from her Creed the Filioque, which the Easttolerated by Oikonomia for five
centuries before the Schism. We wait and hope for this.

Itis also certain that the role of the language factor was not missing, as re-
gards the creation of this theological difference between the two churches
as the term “feKiropeuoic* does not mean exactly the same thing as the latin
term “procession*“2l. This fact brings the significance ofthe terminology, in
the context of the theme of Oikonomia, to our attention.

The preparatory stage for the opening of the theological dialogue bet-
ween the Orthodox Church and the venerable Churches of the Ancient
East has already been concluded. After their unofficial theological and
more official ecclesiastical preparatory contacts and discussions, the two
sides agree on the fact that they do not disagree as to the essence of the
faith and that a formula concordiae is possible, regarding the essence
beyond the different formulations and interpretations. The differences
which separate them are due to linguistic and terminological problems as
well as to historical reason. The two sides are quite near to each other.

Allow us here to express the wish that both sides might apply Oikonomia,
as far as possible, and make every human attempt possible for the sacred
purpose oftheir union in the faith. Also, that the union ofthese two worlds,
so closely related, may be the first and exemplary union for the other
Churches and Confessions with the Orthodox Church and for her union
with these. This being done in the framework of the modern Ecumenical
Movement. Besides, the relations between the Orthodox and the Non Chal-
cedonians had not been totally broken after their Separation. During more
than two centuries after the VIth Ecumenical Synod the Orthodox Church
maintained fellowship and various relations with Monophysites, through
Oikonomia22.

21 D. Salachas, The theological theme ofthe Filioque in the relations between Catholic
and Orthodox Churches, in: Anoihtoi Horizontes, June 1981, p. 3-10 (in Greek).
22 Methodios ol Aksum, On ecclesiastical Economy .... p. 85-86 and 122.

44



Ecumenism, as an attempt at the reunion of Christians, is not anything
new, although it is practised and lived today with more strength. Besides
the said relations with Non Chalcedonians we know from history of the
eontacts of the Orthodox Church with Protestantism and Rome, even dur-
ing the years when the relations between East and West had seemingly
been totally broken23.

Except for Oikonomia used in the dialogues between the Orthodox and
heterodox, which refers to the interpretation of dogma, some Orthodox
propose and discuss the basic theme: should the Orthodox Church parti-
cipate in such dialogues at all. At the end ofthis discussion, they acceptby
Oikonomia and condescension such participation under the condition that
these dialogues are undertaken by eminent theologians and are aimed at
informing the other party in dialogue on the faith of the Orthodox Church
and at imparting to them her theological treasures and the saving truth.

In fact, itis generally agreed and admitted by many that the eontacts and
the dialogues have givena greatdeal to the Churches, which have recently
come out of their isolation by these means. They have learned to know
each other in a more objective way. They have also come to understand
the necessity of striving for the complete and perfect unity between them.
The Orthodox Church, believing that she continues today the one and au-
thentic tradition of the first Christian centuries, as was indirectly recogni-
zed also by the Pope when he confessed the faith of the Nicean-Constanti-
nopolitan Creed, has had and has the opportunity to express what she be-
lieves and teaches in different lora of the dialogues, doing so courageously
and clearly and at the same time in humility and in the spirit of Service (dia-
konia) to truth and unity.

I wonder if it would be an exaggeration to say that the change which is
observed among our Western brethren towards the sources, the eastern
tradition, is due to the living presence and witness of Orthodoxy in their
midst. "Nowadays the ecumenical spirit is permeated by the Orthodox ca-
tholic content of faith, asthe Churches in the West, consciously oruncons-
ciously tendto find ecumenical fulness in relation to the tradition of the Or-
thodox Catholic Church, as this tradition was stamped on the ecclesiasti-
cal life, i. e. in the very mind of the patristic teaching"24.

Therefore those Orthodox people who have reservations about the Ecu-
menical Movement and the various dialogues, even if they accept by eco-
nomy participation in them, should be quite certain that the loss which
might have taken place, according to them, from the ecumenical eontacts,
is much less than the benefit which comes especially to non-Orthodox
Christians and to the truths and the unity of the Church.

Oikonomia and Intercommunion

During recent years, the problem of sacramental communion between
Christians belonging to different Churches and Confessions has grown in

23 S. Runciman, The Great Church in captivity (trans. into greek), vol. Il. 1979, p. 426 f.
24 N. A. Malsoukas, Orgin and nature of the Orthodox dogma, Thessaloniki 1969, p. 6 (in
Greek).

45



importance in connection with Ecumenical relations. Itis obvious thatthis
question is directly related to the subject of Oikonomia, but opinions are
divided on how far the application of Oikonomia can be extended, with re-
gard to intercommunion. The views vary between two extremes. Some
completly deny the possibility of any such practice, because it necessarily
presupposes full unity in matters of faith.

Others favorthe principle oftaking (already now) whatis soughtfor; that
is, they advocate the reciprocal participation of Christians in the sacra-
mental acts of their respective Churches saying that this would automati-
cally bring about unity. Finally, a third category of theologians and cano-
nists distinguish between intercommunion on three separate levels: name-
ly, onthe level of prayer, ofliturgical practices and ofthe mysteries (sacra-
ments)25.

a) As regards the first view, its supporters literally interpret certain sac-
red canons, pertaining to conditions and heresies which disappeared
long ago. Today there is an ecclesiastical reality around us, which we can-
notignore. The Holy Spirit who “blows wherever he wills" (John 3,8), and is
not restricted only within the history of the past, is certainly present also
among heterodox. That is why it is supported also by traditional theolo-
gians, as the late Trembelas2s, that their mysteries are not totally non-
existent. But, those who Support the said severe position think that these
are non-existent. And thatis why in the case of conversion into Orthodoxy
by a heterodox, from whatsoever Church of Confession, he isreceived asa
pagan and rebaptized. If he is an ordained person, he is reordained; rather,
according to those who act in this way, he is baptized and ordained for the
first time.

This is for example, the praxis and the everlasting tradition of the Holy
Mountain of Athos, which is a theological ground: a ground of theological
apophaticism and of applied exactness (akribeia) with a particular spiritual
physiognomy, tradition, character, and ethos. As the fathers of Athos say,
on the Holy Mountain the dogmatic truth is lived as the fulness of life and
canonical akribeia is applied as an expression of true love. As it is known,
in the Orthodox Churches abroad, the cintidoron is distributed to the Ro-
man Catholics and in general to the heterodox, who are present at the div-
ine liturgy. Itis given as a blessing ofthe Church, forreasons oflove. On the
Holy Mountain, again for reasons of love, itis not given, in the conviction
thatin this way the same ora greatblessingis given, and this is fully unders-
tood by the positively disposed heterodox guest of Athos.

Even those who are in favour of the principle of Oikonomia in so far as
this is possible, in the framework of the recent ecumenical developments,
could accept this traditional practice of akribeia, because this reveals "the
unity in diversity of Orthodoxy in the whole world"27. Within the wide liber-
ty in Christ, which constitutes the essence of the evangelical message
(John 8, 32), there is room also for those who believe, think and act in this

25 L. Start, Economy and Intercommunion, in: Diakonia 6 (1971), p. 215.
26 Dogmatics of the Orthodox Catholic Church, vol. Ill, p. 45 (in Greek).
27 From the Minutes of the "Extraordinary Double Holy Gathering" of 11 Ocotober 1979.

46



way. And the Church, as atrue mother, “praises with great mightthose who
want to live with this degree of akribeia" ("enaivei ye cxpddpa, (tolic) pera
Tooatiinc axpiReiac 96Aovtac £nv)28. In the same way, the supporters ofthe ser-
vere attitude must not be scandalized when "Oikonomia of the realities
sometimes forces some individuals to Step outside of what is proper for a
while, in Order to obtain something greater*, as far as “the manner of Oiko-
nomia was not disagreeable to any prudent men" (ibid).

b) The other opposite view, Supports the so-called "open communion":
and because ofthe partial use of this open communion, itis concluded that

unity began to appear”, that this unity is what we seek, because it is de-
sired by the people, "the Canonical limits and the infallibility and the uni-
versality of the jurisdiction of Rome and the rights of the Patriarchs ofthe
East remain simply historical theories. They remain as monuments and
points of a passed-over mentality, which the power of the Holy Spirit
sweeps with the love, through which the nations are united in a social
meeting and later in the celebration of the mystery of the Eucharistie ga-
thering of Catholics and Orthodox Christians*29.

But the exaggeration of such theories is obvious. The receiving already
now of whatis sought for is an utopian axiom by its very nature. The eucha-
nstic communion and the ecclesiological communion, the communion of
faith, have among them an organic relation and are mutually penetrated
and the one cannot existindependently ofthe other3). That which is sought
for is not infer-communion, but rather communion3l, which is only a goal
and not a means. This isthe view ofthe Ecumenical Patriarchate, which has
also been officially expressed in the common declaration of Pope Paul VI
and Patriarch Athenagoras at the conclusion of the visit of the Patriarch to
Rome: "There are still points to be clarified and obstacles to be overcome,
before the Churches come to the unity of the confession of the faith, which
Is necessary for the restoration of full communion"32. After this common
declaration, it is clear that when the Decree on Ecumenism ofthe IInd Vati-
can Council (No. 2) States that “by the wonderful sacrament of the Eucha-
rist the unity of the Church is both signified and brought about", this does
notmean that the eucharistis a means for obtaining unity, but rather thatit
nianifests this unity. Beside, further down (No. 8), thisis expressedly stated;
As forcommon worship... itmay notbe regarded as a means to be used in-
discriminately for the restoration of unity among Christians; only in

special cases this common worship is recommended, because of the grace

™ Cyril of Alexandria, Letter 56, !>G 77, 320.
,. Athenagoras ol Thyateira, The new Pope and Orthodoxy, in: Krikos 29 (Nov., Dec.
9308 P' 24 *'n «’ree,C)-

P. Nellas, Introduction to the D. Staniloae’s book, For an orthodox ecumenism, Pei-
RBens 1976, p, 12 and 13 (in Greek).

“Nicht Intercommunion, sondern Kommunion ist das Ziel der einzelnen Kirchen, die
die Wiedervereinigung erstreben": N. A. Nissiotis, Die Theologie der Ostkirche im 6kume-
nischen Dialog, Stuttgart 1968, p. 244.

Tomos Agapis, p. 445. Also during the visit of Pope John Paul 11 to the Ecumenical Pa-
triarchate, Patriarch Dimitrios said in his speech to him that various obstacles stand bet-

ween Orthodoxy and Romancatholicisin: “First of all we have serious theological Pro-
blems which refer to substantial parts of the Christian faith".

a7



given by it, but always with consent of the proper ecclesiastical
authoritis33, and not arbitrarily as each desires".

So, both the Churches, Orthodox and Roman Catholic, except in some
special cases34, officially are against communion in the mysteries betére
the achievement of full unity of faith, which is strongly desired and sought
after by both parties.

Letthe Speaker be allowed here to repeat veibatim what he wrote almost
ten yerars ago on this issue, when addressing himself to the Secretariat of
Preparation for the Holy and Great Synod on the opportunity of the intro-
ductory paper of the Interorthodox Preparatory Commission on Oikono-
mia: "The recognition, according to Oikonomia, by the Orthodox Church
of mysteries of non-Orthodox does not have at all the meaning of the esta-
blishment of a sacramental communion between her (the Orthodox
Church) and their Churches. The entireissue is substantially an ecclesiolo-
gical one, and it would be expedient and useful for the ecumenical dialo-
gue that in the text (which will constitute a synodical decision of our
Church), it will be clearly emphasized that eucharistic communion bet-
ween Orthodox and non-Orthodox, which is sought after by some, al-
though the schism still exists, is not possible to be accepted in the Ortho-
dox Church, not even by Oikonomia, except in these cases when the lack
in some area ofa priest of his own Church obligates a Christian to have re-
course to the priest of another Church in order to meethis urgentreligious
needs.

The Orthodox Church in similar cases in all honesty and in conviction
that she serves the mystery of the unity of the Church of Christ, repeats
that she does not belidve and does not consequently seek infer-commu-
nion between the Churches but rather communion within one Church.
And this communion in the holy eucharist and in the other mysteries will
come naturally when, with God's help, the full identity and communion in
the faith will be achieved; participation in the body and blood of the com-
mon Lord of all of us, from the common Chalice, constitutes a visible ex-
pression and cover of this full identity and communion in faith. This future
sacramental communion will be, as has been rightly observed, the end of
ourdivisions. The dogmas of the faith constitute a compact totality, unique
and undivided and that is why we are not allowed in this important and se-
rious theme of sacramental communion to ignore the factor ofdogma, giv-
ing thus the impression of being the supporters of a dogmatic minimalism.

Intercommunio preser.ted as a means, which will facilitate the success of
union, constitutes a “patch". But we Orthodox, instead ofit, desire that all
Christians be dressed in a new "wedding garment”, so that we might enter
worthily into the decorated bridal chamber of the heavenly groom"35.

33 linder these are meant here, according to Roman Catholic Interpretation, the Church
authorities Roman Catholic and Orthodox, as itis impossible to take any unilaterial deci-
sion where both sides are equally interested. P. Duprey, Le d6cret sur 1' oecuménisme et
l'aggioinamenlo des relations entre I'Eglise Catholique etI’Eglise Orthodoxe, in: PrOrChr
18 (1968), p. 13.

34 The case of the Holy Church of Russia which in 1970 decided to give in some extraor-
dinary cases her sacraments to the Old Believers and to the Roman Catholics, is known:
See Letter of Archbishop Hieronymos of Athens to the Patriarch Athenagoras of Con-
stantinople, in: Ekklisia 47 (1970), p. 384-385.

35 Episkepsis 50 (14. 3. 1972), p. 7-8.

48



And today | would add that the march toward unity, through sacramental
communion, is abackward march; itis a departure from the terminalrather
than the starting point. The sacramental communion without the unity of
the faith is like banknotes without a corresponding value in gold. And itis
known that in this last case the result is inflation ...

c) Finally, as stated, other Orthodox theologians and canonists, follo-
wing the via regia, discern between the Intercommunio at the levels of pray-
er, mysteries and the liturgical one. As regarding prayer, today there is a
common practice in all the ecumenical meetings of clergymen and theolo-
gians, who seek the visible unity between them, that they pray in common
to the common Father, asking ofHirn "the unity of the faith and the commu-
nion ofthe Holy Spirit". Itcan be said that today's opposite practiceis based
on the principle of Oikonomia, if one were to take into consideration cer-
tain ancient and restrictive canons, which forbid common prayer.

We can say the same about two otherlevels which are practised in the In-
tercommunio. In other words, that the conscience of the Church accepted
and accepts, and the practice of the Church proves it, the necessary appli-
cation, in some cases, of Oikonomia atthe liturgical level and in the subject
of recognition of the mysteries of others.

Epilogue

The intention of our Church is to follow this line also in the future as it is
stated by a Pan-Orthodox body, the Inter-Orthodox Preparatory Commis-
sion ofthe Holy and Great Synod: “Notonly our Holy Orthodox Church has
very large freedom in the use of Oikonomia toward those brothers in
Christ who stand outside her, but also, this Oikonomia in Orthodoxy, ap-
plied in moderation and opened in love toward all in the cases necessary,
when necessary and whenever necessary, will regulate also in the future
the relations of the Orthodox Churches with the other Churches and Con-
fessions“36.

Worthy of note in this excerptis 1) the clear mention of the principles of
freedom and love, whose expression is and upon which the principle of
Oikonomia is based. 2) Also the clear mention of the measure and of-so to
say-limitations ("in the cases necessary, and when necessary and when-
ever necessary"“) of Oikonomia is something which can calm those restless,
because they feel that in the Contemporary ecumenical dialogue we are
leading towards an uniimited Oikonomia. 3) last, the fact that those Stand-
ing outside the Orthodox Church are explicitly characterized as "brothers
in Christ".

It is comforting that Orthodoxy in its entirety has said through this ex-
cerptthat hereafter the application of Oikonomia will continue. The oppo-
site would be a negation of Orthodoxy, since Oikonomia is the essence of
Uie Orthodox Church. There are certain instances in the life ofthe Church

36 Interorthodox Preparatory.Commission ...Le. (4), p. 143.

49



and her faithful, in which akribeia becomes a supreme injustice3’ and, more
generally speaking, the worth and significance ofthe pastoral and soterio-
logical principle of Oikonomia are so great, in the fulfilinent of the entire
saving work ofthe Church, that this is placed above the very akribeia; the
latter, as a notion also, is submitted to Oikonomia and does not prevail over
it3s.

The Church will continue the application of Oikonomia, but we want to
believe that finally she will not limit it within any written synodical ad hoc
Constitution, since this would mean a rejection and disappearance ofit. Let
it be studied and examined deeper from a theological and ecclesiological
point of view, consequently to the Ecumenical Synods, the practice ofthe
Church for centuries and the consensus patrum. Such a study of the subject
of Oikonomia will be done by the Orthodox Churches, as well as on the re-
commendation of the I5t Presynodal Panorthodox Conference as well as
inevitably during the dialogues of Orthodoxy with the other Churches and
Confessions; she must not judge in advance and generally, but in every
case separately if she wants to be faithful to the spirit of Oikonomia. This is
valid also with regard to the application of Oikonomia to individuals as
persons, each of which has his uniqueness and particular value before God,
since for each of us His Son took flesh and was sacrificed. This characterist-
ic of our Oikonomia discerns it essentially from the dispensatio of the Latin
Law, which is a legal Institution applied in the same form in all the ana-
logous cases.

37 Migne's Patrology (66, 1417-1418) in the passage “G\\' uvdyKn ydp tv Koipoic
uncippnaidoioic ihv &npif3aav napullaiveodai“ of the Letter 67 of Synesios of Ptolema'is to
Theofilos translates 'akribeia’ by ‘'summum jus": “sed formidolosis temporibus summum
jus praetermitti necesse est"; but, according to the known axiom, 'summumjus, summa in-
juria“. Really, the insistence on applying akribeia where the deviation by eeonomy from it
would bring more spiritual benefit, degenerates into “summa injuria”.

38 A. Kallis, Orthodoxie - Was istdas? Mainz 1979, p. 60. See in relation to this also the
unpublished comment of an appropriate Commission of the Ecumenical Patriarchate on
the text on Economy of the Interorthodox Preparatory Commission: “Economy, in many
parts of the text is presented as more demanding than akribeia. This, theologicaliy, may
be an exaggeration, but an exaggeration which can be justified today when akribeia is
static - because it must be so - while eeonomy is dynamic, covering the horizontal struc-
ture of the Church and not her vertical one. The Church living strongly the reality of
coexistence with the non-Orthodox, not having sentiments of fanaticism, and not wanting
to inspire nor wants others to nourish such sentiments, has to deal with the theme of
eeonomy positively*.

50



ECONOMY IN THE ORTHODOX TRADITION AND
PRACT1CE OF THE SLAVIC CHURCHES

RADKO POPTODOROV

Sofia

The Orthodox Slavic nations accepted Christianity from Byzantium. They
adopted the Christian teaching from the Great Constantinople Church,
which served as an Organization- and administration-model for their
churches. For this reason the tradition and practice of the Constantinople
Church regarding the economy and the intermarriages' was fully adopted
by the Orthodox Slavic Churches.

After their conversion to Christianity, the Orthodox Slavic nations
named the Churches established by them, not with the term "ekKKAnoia",
accepted primarily by the Romanic nations as for example “chiesa"” in
Italian, Teglise*in French, "iglesia" in Spanish, and so on, butwith the term
"KupiaKn oiKeia“, which incidentally changed into the Slavic "cerkvo" used
by Bulgarians, Serbians, Russians, the German "Kirche", the English
"church“l. This confirms the fact that it has been easier and more close and
natural forthe Slavs to conceive the Church, the world as well as the entire
Universe as a large Home, whose Supreme host-manager or Steward, in
Greek "oiKovopoc" is God Himself! The Creator, like a painstaking Steward
thinks in Grace and with much Love about the entire creation of His, and
takes good care that it may bring into life the aims of its Being. This divine
forethought and beneficient care culminate in the creation of man "after
God's own image". Due to erroneous and inadvertent observance by the
first-created man of the rules and regulations given to him by God regard-
*ng his natural, spiritual and ethnical development(ctKpi3eia)? he feil! The
Creator having Love as the basic principal in His Holy Creative Activity,
and being Love Himself, settled considerately the conversion of His only
Soninto man, so as to carry out the actofredemption. Through the redemp-
tion the requirements of the Divine Justice are contented, but in the same
time itis a goodwill and love act of the Divine clemency towards the man,
i. e. an act of Divine Economy?, provided nevertheless a possibility for man
to accomplish, if he desires it, the aims ofhis existence. The Church as a pro-
duct of a benevolent attitude of the Lord - including even the sacrifice of
its own and only Son - towards the weak, frustrated by the Fall of man, isan
Institution3 of Divine Salvation, and the Economy, i. e. the condescension

* See p. 109-114.
1 A. Richter, Lehrbuch des katholischen und evangelischen Kirchenrechts, Leipzig8

1886, § 1, p. 1-2, M. OcTpovMoa. |BBeAenwe b npaBOC/iaBHOe uepnOBHOe npaBO, XapbKOB 1893,
c. 21

2 Eph. 1: 4-10; Phil. 2: 6-8,
3 Eph. 2: 1-7.

51



in love and mercy towards man with the aim of his salvation as its method
of action is closer, more natural and inherent than the “akrivia". Being a
continuer of Christ's redeeming word, the Church has been authorized by
its Founder to make use of this method always when the needs and the cir-
cumstances impose it for the realization of its Salvation mission in the
world, and deliver from sin and damnation every human soul.

This, close to the soul of the Slavic nations content of the concept for
Church, has been Consolidated intheir conscience by the early and widely
distributed translations ofthe Holy Scripture in a suitable spoken language
for the people. This was further widened and intensified by studying (in
translation) the best dogmatic and liturgical works of the numerous great
Byzantine Fathers of the Church, as well as by the use (also in translation)
of the best Byzantine Statute books of Church law pertinent to the
Organization and administration of the Church, as for example the Code of
Church Laws by Johann Scholasticos, the Code of Church Laws by
Patriarch Photius, the Syntagma of Mathew Viastar and others.

Stepping on this sound base, the Orthodox Slavic Churches, as members
ofthe One Holy Apostolic Church, which is a Treasury of Truth and Grace,
and which “euresthe infirm, and Supplements the lacking" for the salvation
of everyone wanting it, they, i. e. the Orthodox Slavic Churches, have very
often resorted to the methods of the economy by being always conescend-
ing to the infirmity and weaknesses oftheir children, in orderto help them
to attain their Salvation. They have been zealous executors of God's de-
mand "to save all men and attain the knowledge of the Truth™! They have
shown Mercy and given an encouraging and redeeming Grace to those
found within their enclosures, but had violated to certain extent their doc-
trine or discipline, but were sincere in their search for redemption. In the
presence of certain conditions and a given definite degree of unity in the
one common confession with them, the Orthodox Slavic Churches had
taught such "an encouraging and redeeming Grace" to those staying with-
out their enclosure with the hope that they will come within.

The bishops "as good Stewards of the very different Holy Blessings" have
dealt and worked with economy in the Slavic Churches after the example
of the Disciples and the great Fathers of the Oecumenical Church. They
spared no efforts to keep open the doors of Salvation for every believers
and to facilitate by all means the return ofall to it, who forareason or other
stay away from it.

This is how three ofthe most distinguished representatives of the Bulga-
ren Church in the past have conceived and applied the economy. The Bul-
garien Archbishop of Ochrid Theophilact (end of Xllh and beginning ofthe
Xlllh Century) writes:

"The one who does something in the economy* does notdo itbecause itis
good, but because it should be done6 in order to obtain something which is
useful for the individual Christian or for the entire Church, or with the view
to avoid something, which is harmful for both of them. The helmsman art

41 Tim. 2: 4.
5 Apg. 14: 27.
6 TeocfeM/iaHT, Th/iHyeaHMe hs noc/iannero ao fanarnHM. V

52



mustbe his ability to make a safe navigation, be iteven a bit slower and not
through mere stubborness to end in a shipwreck.

With this concept with regard to the economy Archbishop Theophilact
speaking ofthe Roman-eatholics staying out o(the bosom ofthe Orthodox
Church says:

*... we are sure that the fallacies of the Latins are not many and have not
been of such a kind as to impose the Separation of the Church ..." And
pointing out that there must be a complete similarity asregards the Symbol
of Faith. i. e. of the dogmas, he writes that with respect to the unleavened
bread and other novelties or changes the Romans are not right to stay
away from ecclesiastical tradition, but the Greeks are not right also, as
they show no leniency towards them“3.*'... We, brethren“, says Theophi-
lact, ‘must not demand everything, from everybody! If something is not
done and leads to mortal harm, then we must struggle hard with hands and
feet, as they say. On the other side there are also things, the loss of which is
of no big harm, and yet if we want to obtain them atall costs a big harm may
follow. To leave that (i. e. the Roman catholic custom with the unleavened
bread, the fasting, etc. - Author's note) as itis: this is what is required from
the judicious man, conversant with the laws of economy, whose advice is
to sacrifice the small for the sake of the large, and not for the sake of the
smallest advantages to loose the greatest interests ... If the westerners
settle the question about the dogma ... and manifest a cordial devotion to-
wards their unleavened bread and fastings ... then if it was Paul to decide
the case, he, who, for those that were under the law, appeared himself and
took part in their cleansing sacrifices, would not have repudiated them..."
And criticizing the Eastemers for their severity towards the Westerners,
the Bulgarian Archbishop concludes: ‘No, Servants of Christ, friends,
brothers, by repulsing almost everybody from us, let us not alienate our-
selves from the Lord, Who with love attracts everyone to Hirn.*1(

The second great Bulgarian prelate - also Archbishop of Ochrid - is
Dimitrii Homatjan (1214-1234) who very wisely applied the economy with
regard to to the morale and discipline of his clergy and the ordinary be-
lievers. He studied very carefully the life conditions and the circumstances
in which a given action took place, with the view to establish whetherthey
are objective reasons or obstacles staying on the way of the fulfiiment of
the canonic requirements, and if it was so, then all problems were solved in
a Philanthropie manner" by mitigating the severity of the law and de-
viating from its stipulation for the good of the respective individual and the
Church, or to avoid something worse. He polemized with the Latin, but his
attitude towards the Western Chuch was conciliatory. According to him,
except for the “Filioque” dogma the Latin in essence differ very little from
the Orthodox. He permits an Orthodox clergy or layman to pray in a Latin
temple and to celebrate a Latin Saint. An Orthodox prelate may, upon invi-

7eco*uAdKTOU. ApxicmoKOnou BouAyapiac. np~AdAia t.vi t«v au.ol 6p.An.o»v nepi
£>v feyicaAolviai, Aaifvai. - Migne, PG, t-, 126. col. 12b.

“ Migne, PG, t. 126, col. 224; col. 229.

9 Ibid., col. 224-225.

10 Ibid., col. 240, col. 244.

** Pilra, Analecta sacra et classica .... Romae 1861, t. VII, col. 508, 527, 530.

53



tation from the Latin, visit their Church and give to the Latin an antidoron,
when they attend the Service in the Orthodox Church. In a mutual com-
munion of this kind he saw a possibility for the Latin to gain knowledge on
the Orthodox dogmas and customs. Different from Baisamon, he thought
that Latin prisoners can receive the sacrament from an Orthodox priest. In
answering the questions of Constantine Kavassila admits the canonicity of
the Roman catholic ordination. On the whole he does not consider the
Latins as heretics, but only as schismatics'2.

The third eminent figure in the history of the Bulgarian Church - the
lastTirnovo Patriarch Evtimii at the end of the XIVth Century - writes, that
during the first centuries the Church afforded a possibility for everyone to
practise in piety and devotion in his way, provided he has accepted the true
dogmas. Later on the Sacred regulations were worked out by the holy fath-
ers. They must be strictly observediidut upon the occurrence of certain
unforseen strained exigence, in order to avoid alarger evil, itis possible to
deviate from the requirements of the canons'4.

Everything pointed outso far, shows that the boundaries of the economy
according to the tradition and practice of the oldest Slavic Church - the
Bulgarian during the Middle Ages - were the tenet, the dogmatic doctrine
of the Church. As regards the other spheres of the ecclesiastical life,
economy could be permitted when the needs and circumstances imposed
it in order to obtain something useful for the individual believer or for the
whole Church, or to avoid something worse. In so far as the Bulgarian
Church as the first and oldest among the Slavic Churches has had any in-
fluence on them, its tradition and practice, being in its essence not differ-
ent from those of the Great Constantinople Church, was also applied in
these Churches.

After the fall of the Balkan Peninsula under Ottoman domination,
besides Constantinopole, another spiritual and religous center - Moscow
- began to shine strongly. Alongwith the principal mass of the East
Orthodox Christians, there were in Russia large communties of Roman
catholics, then Protestants as well as others professing non-Christians
religions. The manysided contacts and experience of life of this population
varied in its profession and religious adherence imposed on the Russian
Orthodox Church the need to abandon the Middle Ages akrivia of the
ecclesiastical norms regarding the acts violating them and to apply more
often and more widely the economy method with respectto the subjects of
these acts. As a matter of fact this was the result of the increased contracts,
especially at the time of Peter the Great, between the Russians and the
West-Europeans - Catholics and Protestants. The Russian Orthodox
Church carrying out its redemptive mission was fighting against the rem-

12 Pilra, ibid., col. 724-730:Hb3h CwerapoB, McTOpnn wa Oxpiiflcwata apxnenMCHonnn, t. |,
Co(J)mh 1924, c. 276.
13narpnapx fsrMMnwTbpMOBCMM. riochaHne ao Knnpn3Ha MOHaxa. - y Xp. Hb. rionoe (Hanrni-
noe), Ebtmmmu, nocneAe« TtpHOBCMM m Tpane3HL(HM natpuapx, (‘liobamb 1901,
c. 187-188.
14 na« TaM. c. 190-191.

54



nants of the heathen folk-traditions and superstitions, against unwed mar-
riages, marriages with forbidden kinship, polygamy, against violations of
the religious, ethical and canonical norms both by the laymen and the cler-
gy. The economy was mostwidely practised?’. In factthis was the reason to
putto discussion in the second half ofthe past Century, as an extremely im-
portant ecclesiastical problem, the question regarding the validity of the
canons and the extent ot their stability. An extremely liberal movementin
the Russian theological Science appeared and became prominent,but even
its representatives thought that economy can be made with everything,
but in no way with the tenets and the canons based on the "ius divinum"16.

In the XVILh Century, after a long hesitation the Russian Orthodox
Church during the great Moscow Council of 1667, established that the
Roman Catholic Church is not "fallen off", and is not heretical, only
schismaticl’. 18 accordance with that view it was decided that the Roman-
catholics can be accepted in the Orthodox Church without a new baptism,
but only with renouncement to the Roman-catholic novelties and with a
confession. Their anointing was considered valid, and in case it had not
been already given, it should be given to him by an Orthodox priest. Later
on the canonicity of the Roman-catholic chirotonia was recognized and it
was ordered that Roman-catholic clergy be accepted in the Orthodoxy
without additional taking of Holy Orders, but only with confession of the
Symbol of faith, renouncement from the Roman-catholic innovations and
some additional ritual actions. This practice is followed today also™.

Again at this time (1718) the Russian Church decided to recognize the
baptismal sacrament of the protestants - Lutherans and Calvinists and of
the Anglicansld. In the XIX,h Century it was accepted in Orthodoxy Arme-
nians and consequently Copts and Ethiopians without rebaptism and re-
cognized their chirotonia. For example in 1898 the Holy Synod accepted
a bishop, two presbyters and one deacon Nestorians, naturally, after a
renouncement from their previous delusions20.2t permitted the sacrament
of baptism for the children of non-Orthodox parents with their agreement
or on their request, but on condition that the children should be educated
in the spirit of Orthodoxy; it permitted an Orthodox priest to carry out the
burial of unorthodox Christians, provided thatatthe moment there was not
present a priest of their religion; in case of mortal danger the Orthodox
clergynian can confess and even give Holy Communion to a Christian ofan
other denomination, without having previously carried out the rituals for
bis acceptance to the Orthodoxy?'.

15 A. C. HaenoB. Hype UepMOBMaro npaea. CenTO-TpoMUHaH naspa. 1902, c. 368-370;
517-527; H C SepliHBHOB. HpaiMnu Hype UepHOBHaro npaea DpaBOcnaeMOH uepHBH. r. II.
Ka3aHb 1913, c. 509-584.

,6Ceem P flonroxiopoB. U"pnoBMMTe m3homh K'bM Bi>npoca 3a peBM3MHTa m MOAM<t)HMauMn-
’a «a u>pMOBMMie n3hohh. - cn «flyxoBHa xynrypa». mh 2, 1964, C. 11-16; hh 8, C. 17-26;
«h.10-11, c. 23-29; 1966, hh. 7-8, c. 39-46.

17Cbbih An. Cepa&HMOB, npaBuna m npanTunanpaBOc.iaeMOH uepnBM o»MocnrenbHO npncoe-
AHneHHNn m npaBocnaBHX) HenpaBOcnaBMbix xpecTuaM. KocipoMa 1882, c. 102-106;6bpAhhhob.
"oc cbn (15), r. I. Ka3a«b 1903, c. 248-250.

18 CepatpHMOB. noc. etn (17), c. 173-180.

19 rian iaM. c. 139.

20 UepKOBHHH BfcAOMOCTM. 1898, Nr. 13, c. 520-524, y BepnnHnOB, noc cw. (15), r II. c. 3.

21 RepAMHHOB, noc CbH (15), r Il. c. 301, 308, 407, 427.

55



The Russian Orthodox Church applies the economy very widely in
Connection with the so called "oecumenical movement" in the case of
which Orthodox clergy and laity very often make together common pray-
ers and some other divine Services, which is strictly forbidden by the rules.
On the other hand in the case with the World Peace Movement, it has often
happened that Orthodox clerics and non-clerics carry outin some meeting
common Prayer Services with the participation of both clerics and laity
belonging to other religions.

The tradition and practice ofthe Russian Orthodox Church has been and
is presently also particularly authoritative for the remaining Slavic
Churches - the Bulgarian, Serbian, Polish and Czechoslovakian. They
consider it as their own, in solving their relations, problems and life within
and without the Church. This is evident also with regard to the problem of
intermarriages.

56



LA THEORIE DE L'EPIKIE
DANS LA TRADITION LATINE

CHARLES LEFEBVRE

Rome

Le theme qu'il m’a ete demande de traiter pouvait sembler au debut du
siede ne plus presenter qu'un intdret historique, s'il faut en croire des
canonistes chevronnes comme le Cardinal D'Annibale ou le R. P. Wernz.
Quatre-vingts ans ontpasse, et force est de constater que I'epikie estreve-
nue a l'ordre du jour.

Aussi n'est-il pas depourvu d'interet de rechercher comment cette theo-

rie s'est developpee dans le droit latin, et quels caracteres eile presente
dans le droit actuel.

Evolution de la theorie

Avant que les ceuvres d'Aristote aient ete connues en Italie la notion d'epi-
kie - au moins sous le nom d'aequitas - se trouve en certaines institutions
de droit romain avec une double signification. L'equite consiste d'abord en
un dlement oppose a la loi dans la mesure ou celle-ci differe du juste natu-
rel: I'Edit du preteur anime de cet esprits'efforce de le faire prevaloir surle
ius civile; le role de I'equite sera d'aider, de suppleer, meme de corriger la
loi'. Mais equite est egalement une Interpretation bienveillante de la loi
suivant laquelle I'iniquite ou rigueur legale estcorrigee ou amendee; cette
equitd sera influencee par les rheteurs, ettrouvera une de ses expressions
dans laregle d'Ulpien: ,In summa, aequitatem quoque oculos habere debet
iudex"a,

Ainsi des le droit romain classique est admise cette possibilite d une
correction de la loi.

Certains principes rappeles par Constantin I'admettent aussi impli-
citement, ainsi: ,,Placuitin omnibus rebus praecipuam esse iustitiae aequi-
tatisque quam stricti iuris rationem'3, ainsi que: ,Inter aequitatem iusque
interpositam interpretationem nobis solis et oportet et licet inspicere“4. De
meme en est-il en un texte plus explicite encore de Theodose et de VValenti-
nen: ,Non dubium est in legem committere qui verba legis amplexus
contra legis nititur voluntatem®s.

1 Cf. M. Voiqt, Die Lehre vom ,,ius naturale aequum' der Romer, Leipzig 1852,1.1, p. 37,
220 s, 529 s.

2 Dig., libr. XIIl, tit. 4, De eo quod certo loco, 1. 4, Quod si Ephesi, § 1.
3 Cod. Just. liv. lll, tit. 1, De iudiciis, 1. 8i ann. 314.

4 Ibid., liv. I, tit. 14, De legibus et constitutionibus principum, 1. h ann. 316.
5 Ibid., 1. 5; ann. 439.

57



Ces textes sont accompagnes de celui de Modestin, qui prevoit dans le
meme sens: ,Nullaiuris ratio aut aequitatis benignitas patitur, ut, quae salu-
briter pro salute hominum introducuntur, ea nos duriori interpretatione
contra ipsorum commodum perducamus ad severitatem"6.

Les Peres de I'Eglise font cependant intervenir avec plus de nettete les
principes du christianisme: I’epikie - pourtant encore appelee equite - est
reconnue pour corriger les rigueurs de la loi quand I'application de celle-ci
peut entrainer un danger pour le salut des ames. Cette determination se
retrouve ensuite dans les collections canoniques anterieures a Gratien,
notamment dans celle d'Yves de Chartres sous l'apparence d'une miseri-
corde appelee & adoucir en des cas particuliers les rigueurs de !a loi.

Au Moyen-Age la doctrine ne tardera pas a admettre la possibilitd d'une
correction des regles legales, meme si le terme d’epikie ne fait son appari-
tion qu’avec la connaissance des ceuvres d'Aristote. Il n'en demeure pas
moins que des le Brachylogus dans la premifere partie du XII° siede il est
rappele que »sin... aequitas iuri scripto contraria videtur, secundum ipsam
iudicandum est"7. Les sommes Quoniam Status et Cum in tres partes legere-
ment plus tardives se prononcent dans le mdme sens: ,Probatur autem
quaestio iuris per ius scriptum, per aequitatem, per simile. Quod si aequitas
iuri scripto contraria videatur, secundum eam iudicandum est"8.

Des discussions entre I’ecole de Bulgarus et celle de Martinus il finit par
ressortir dans la Grande Glose que I'equite dcrite seule peutl’emporter sur
la rigueur ecrite; si I'equite n'est pas ecrite, eile ne peut I'emporter que sur
une rigueur non ecrite, et il est egalement admis que la pensee du legisla-
teur peut se trouver limitee pour un motif d’equite naturelle: I'on invo-
quera celle-ci pour justifier la regle ,cessante causa, cessat effectus”, et il
sera desormais reconnu qu'un individu peut se faire justice a soi-meme, si
la justice ne peut lI'aider & temps?9.

Aussi Jean le Teutonique, auteur de la glose ordinaire du Decret de Gra-
tien, precise qu'il ne faut pas s’ecarter des termes de la loi ,nisi ex verbis
pravus generetur intellectus”l(,1én remarquant un peu plus loin: ,Sufficit
quod quis non faciat contra mentem rescripti, licet faciat contra verba"1l.
Aussi releve-t-il de meme: ,Verba generalia non extenduntur ad ea de qui-
bus non est dictum vel cogitatum"12, ce qui excepte tout cas extraordinaire.

C'est alors que s. Thomas d’Aquin reprend la conception aristoteli-
cienne, tout en la precisant: I'epikie, souligne-t-il, consiste dans la correc-
tion de la loi, lorsque celle-ci vient a devenir defectueuse en raison de son
caractere general: comme pour Aristote, l'intervention de I'dpikie est
subordonnee a I’existence d'un droit: c’est qu'en certains casla loi perd son
caractere obligatoire, ainsi quand une de ses applications serait contraire
au bien commun ou au droit naturel; alors il est hors du pouvoir du legisla-
teur d'obliger, puisque la loi estavanttout destinee & faire respecter les exi-

6 Dig., liv. |, Ut. 3, De legibus senatusque consultis, 1. 25.

71 10, c. 10.

8 Bibi, nat., ms. lat. 16538, fol. 22 v 16540, fol. 19 v.

9 Cf. E. M.Meijers, Le conflit entre I’equite etla loi chez les glossateurs, dans: Tijdschrift
voor Rechtsgeschiedenis (1940), p. 126.

10 sententias, a Grat., dist. 28, c. 12, Sedulo.

11 Ibid., caus. XI, qu. 3, c. 104, Antecessor, v° Sed spiritualiter.

12 Ibid., caus. XXIl, qu, 11, c. 14, Ne quis, v° Furens.

58



gences de bien commun'l. Ainsi l'usage de I'epikie est limite aux cas ol
I'egalite de lajustice ne serait pas respectee, ol le droit naturel serait viole,
ol la bien commun serait mis en perills3

11y a plus, l'usage de I'epikie peut s'imposer de toute Uvidence: parfois
cependant la certitude apparaitra avec moins de nettete: en cette hypo-
these il faut ou bien se conformer a la loi ou bien consulter le legislateur,
car ce dernier seul peutexempter d’'une Obligation existantels. Cette epikie
trouve son application notamment dans le domaine judiciaire's.

Mais entretemps la theorie de laralio legis se developpe, etl'on en arrive
a identifier celle-ci a la pensee elle-meme du legislateur. Il en decoule que
si la raison de la loi vient & le demander, une loi peut etre a interpreter res-
trictivement ou a se trouver privee d’effet. Ainsi Dinus Mugellanus est for-
mel dans son commentaire de laloi Non dubium: ,,Mihi autem videtur quod,
cum mens nihil aliud sit quam ratio quae legislatorem movit ... videtur
quod ubicumque constat de ratione legis seu mente verbis contraria, liceat
offendere verba mentem servando“ll. De ce fait le recours & l'epikie
devient inutile, puisque son domaine est absorbe par ceux de l'interpreta-
tion restrictive ou de la cessation de la loi.

Avec la Renaissance du XVI° siede une attention plus grande apportee
aux sources facilitera la Constitution d'une theorie particuliere de I'epikie
bien distincte des champs de l'interpretation restrictive et de la cessation
de la loi.

Le juriste Doneau distingue nettement I'epikie de la theorie de la ratio
legis; il y a lieu & Intervention de I'equite quand la loi ne s'applique pas en
un cas tout special, ce qui se produit lorsque sur un point particulier ,,il est
vraisemblable quelaloi demande & etretemperee parl'equite”, precise-t-il.

Les moralistes du siede aboutissent & des consequences identiques: s'ils
prevoient toujours le recours au legislateur comme s. Thomas d'Aquin, ils
assimilent I'epikie a la cessation de la loi comme le fait Sotol8 & la rappro-
chent meme de la dispense sans essayer d'en faire une theorie determinee.

C'est & Suarez qu'il etait riserve d'aboutir a constituer une theorie
precise de I’epikie. Celle-ci, estime-t-il, est d'abord distincte de l'interpreta-
tion, qui vise exclusivement la portee de la loi teile qu'elle ressort des ter-
mes de la legislation; dans le cas de I'epikie, par contre, il est certain que
I'expression verbale de la regle legale inclut I'hypothese envisagee. L'epi-
kie a justement pour objet d'excepter de I'obligation legale ce cas deter-
~nine tombant sous le coup de I'obligation de principe. Il y alieu & epikie, ou
a exception, parce que la volonte du legislateur ou bien ne peut, ou bien
u'est pas censee imposer I'application de la loi au cas en question. Le legis-
lateur, en effet, ne peut exiger une injustice, pas plus qu'il n'a le pouvoir

<l'imposer une regle trop rigoureuse et impossible & observer par la
naoyenne des justiciablesll.

13 Sum.theol., 1-2, qu. 96, a. 6, in c., 2-2, qu. 120, a. 1, in c.
14 Ibid., 2-2, qu. 60, a. 5, ad 2.

15 Ibid., 1-2, qu. 96, a. 6, in c.

16 Ibid., 2-2, qu. 60, a. 5.

17 Comm. in Sextum, Lugduni 1527, reg. 88, Certum.

18 De iustitia et iure, Salamanca 1559, liv. |, qu. 6, art.. 8,
19 De legibus, lib. VI, c. 7, n. 1.

59



Il lauty joindre le cas ol, en toute rigueur de droit, le legislateur pourrait
imposer une prescription determinee, mais oll les circonstances qui entou-
rent la confection de la loi permettent d'assurer que son intention bienveil-
lante na pas entendu insister en faveur de I'application de la regle.

Ainsi, pour Suarez, I'epikie embrasse non seulement un cas extraordi-
naire non prevu par le legislateur, mais aussi differentes causes d'excuse
que pourraitinvoquer unjusticiable. Aux conceptions plus limitees d’'Aris-
tote et de s. Thomas d'Aquin, la conception de Suarez basee surtout surles
exigences du bien commun, qu'il invoque d'ailleurs a tort en sa faveur,
Suarez ajoute l'intervention de la volonte du lugislateur, une volonte pre-
sumie et bienveillante. Sans doute, faut-il voir 1a I'influence de I'heritage
des juristes medievaux, ainsi que celle de la vertu d'epikie qui doit, eile
aussi, exister chez le legislateur.

Surla question connexe du recours au legislateur, Suarez I’exige en toute
hypothese, s'il n'y a pas urgence: au cas d'urgence, par contre, latheorie du
probabilisme permetl’'usage de I'epikie saufs’il n'existe aucune probabilitu
en faveur d'une exemption.

L'influence exercee par Suarez devait avoir une influence considerable
et Uclipserles doctrines antirieures, touten permettant une Evolution pos-
terieure.

Certains canonistes comme Schmalzgrueber ou Schmier continuent a
assimiler epikie et interpretation restrictive, alors que la plupart des
auteurs ne veulent voir en eile ni une dispense, ni une licence, ainsi Benoit
X1V, mais une interpretation benigne de la pensee du legislateur; sur ce
pointla critique de Suarez etait decisive: I'epikie n'etait pas une interpreta-
tion au sens strict, quoiqu elle se reclame de la pensee (conjecturee) du
legislateur. Quant aux cas dans lesquelles eile intervient, la doctrine de
Suarez est reprise; eile embrasse certaines causes d'excuse de la loi.

Mais un nombre Croissant d'auteurs est frappe par le caractere excep-
tionnel de I'epikie, et veut trouver en cet element un critere permettant de
la distinguer de la theorie des causes excusantes, qu'ils qualifientd'epikie
au sens large. Ainsi en est-il de Laymann, Reiffenstuel, Ferraris, et surtout
D'Annibale. Pour celui-ci tous les cas envisages se ramenent soit d la theo-
rie de la cessation de la loi, soit & celle de la cessation de I'obligation legale,
soit enfin a la theorie du conflit des lois.

Toutefois la doctrine commune ne se resoud pas a ces cas extremes, mais
le caractere negatif de cette notion et la difficulte de soutenir une theorie
indipendante ressortent de la place que lui reservent Wernz?l et Ojetti22:
eile n'est ni interpretation, ni cause excusante speciale, au point quelle
semble avoir perdu toute raison d'étre au for externe2s.

Le Code de droit canonique n’en fait pas etat. Aussi certains estiment
consacre par le legislateur le rejet de l'epikie dans le domaine du for
interne, alors que d'autres tels A. Van Hove2 sont moins absolus. S. D'An-

20 Cf. A. Cieve, De epikeia volgens S. Thomas en Suarez, dans Melanges A. Janssen,
Gembloux 1946, t. 1. p. 255-280.

21 lus decretalium, t. 1, n. 117, note 136.

22 Synopsis, t. 2, 1911, v° Epikia.

23 A. Vermeersch, Quaestiones de iustilia, Brugis 1906, p. 400 s.

24 De legibus ecclesiasticis, Mechliniae-Romae 1930, p. 288.

60



gelo en particulier I'oppose & I'equité dontle role au for externe ne saurait
etre mis en doute; & son avis lI'epikie consiste dans I'acte purement prive
d’un justiciable qui, presumant la pensee du legislateur, estime pouvoir
s’exempter d'une disposition legale, car, si le legislateur etait present, il se
refuserait & maintenir I’obligation legales.

Quant au probleme de la nature de I'apikie, les deux points de vue signa-
les plus haut se retiennent avec plus ou moins de nuances. Un certain
nombre d’'auteurs26 entiennentaune epikie qui embrasse les causes d’ex-
cuse de la loi; d'autres, par contre, en majorite, admettent en outre I'epikie
au sens strict dans le cas de circonstances tout-a-fait exceptionnelles non
envisagees parle legislateur et qui auraient motive I’'exemption de I’'obliga-
tion legale; suivant A. Van Hovell ce cas serait extremement rare.

Suivant L. Rodrigo28 il y a equite lorsque le superieur ou le juge tempe-

rentla loi en un cas particulier, etil y a epikie quand il s'agit d’un particulier
dans les memes circonstances, mais au for interne.

1.
Caracteres de la theorie de I'epikie

La doctrine actuelle tire les conclusions suivantes de Involution suivie:
En ce qui concerne la nature de I'epikie, eile se ramene & un ,jugement
Prudentiel et subjectif estimant que la loi n’a pas a etre appliquee en un

caractere particulier en raison de certaines circonstances speciales“29.
Ainsi I’'obligation objective n'est nullement modifiee: seule I'imputabilite

de sa Violation n’existe pas au forinterne. Par contre, au for externe, iln'y a
nullement & en tenir compte, sauf toutefois dans les cas ol cette imputabi-
Ete peut intervenir; ainsi la bonne foi sera prise en consideration en
matiere de delits et de peines ecclesiastiques; ou encore quand se posera
aujuge ou au superieur la question de la liceite d’'un acte accompli par une
Personne qui a cru pouvoir, ou meme devoir, enfreindre une disposition
legale. Il va sans dire qu'en ce cas se posera aussi la question de la preuve a
en apporter.

L epikie differe ainsi plus ou moins profondement de certaines autres
notions, qui s'en rapprochent:

Ainsi en est-il de Yequite canonique, qui est appliquee parl’autorite publi-
gue judiciaire ou administrative; I'’epikie est reservee aux seules person-
nes privees; l'une est une institution de for externe, I'autre du seul for
tnterne; la premiere est un jugement objectif qui atteint directement la

[l 1 i

i 3
L autre n'est pas un acte dejuridiction; I'une encore tempere au for externe

25 De aequitate, dans; Apollinaris 1 (1928), p. 377-379.

26 Van Hove, op. cit. (24), p. 295 s.; Eichmann-Mérsdort, Lehrbuch des Kirchenrechts, t, 1,
Paderborn 1964, p. 100 s.; G. Michiels, Normae generales, t. 1, Parisiis 1949, p. 468 s.

27 Op. cit. (24), p. 300, n. 292.

28 Praelectiones theologico-morales comillenses, t. 2, Santander 1944, Tractatus de legi-
bus, p. 292 s.

29 Van Hove, op. cit. (24), p. 294, n. 286.

61



les droits et obligations desjusticiables, ainsi que les regles juridiques par
application de la vertu d’epikie, I'autre, par contre, vise seulement lI'impu-
tabilite de la Violation de la 10i30 8t n'a que des consequences indirectes au
for externe; enfin, I'une est un element juridique, car eile aboutit & creer
une nouvelle regle, I'autre est un element moral dont I'effet est purement
ndgatif en exemptant d'une Obligation legale-11.

Cependant le P. Michiels ne veut pas qu'une ,difference substantielle*
existe entre les deux notions d’equite et d'epikie3. Mais il reconnait
lui-meme que I'epikie est un mode d'excuse special de la loi; or, il estimpos-
sible de reduire a cela I’equite, qui embrasse tout un domaine dontlejuge et
le superieur doivent s’inspirer pour creer une regle de droit applicable au
cas envisage. De fait le P. Michiels reconnait que I’equite entraine creation
d'une norme suppletoire nouvelle, ce que ne fait pas I’epikie: une personne
privee peut constater I’existence d’une excuse; le juge et le superieur doi-
vent aller plus loin et trancher la difficulte qui leur est soumise.

L'epikie dilfere egalemenl de l'inteipielation. Celle-ci a pour objet de pre-
ciser le sens et la portde d’'une loi, compte tenu des termes et de la pensee
du legislateur. Au cas d'epikie, par contre, - quoique I'on parle abusive-
ment d'ailleurs & strictement parier d'interprdtation benigne - la loi est
connue nettement, et il est certain qu'en principe eile doit s’appliquer; ce
n‘est que par l'intervention d un principe superieur de droit naturel ou
d’'une conjecture sur la pensee du legislateur que ce cas d’application est
rejete.

Elle differe aussi de la dispense, qui suppose I'intervention de l'autorite
superieure, et est de ce fait essentiellementjuridique et de for externe, en
supprimant l'obligation objective elle-meme d'une regle legale.

Elle differe aussi de la permission presumee, dans laquelle se produit 6ga-
lement une Intervention de lI'autorite, mais la loi elle-meme a prevu le cas
eta subordonne sa propre application au defaut d’'une autorisation donnde
par les superieurs.

Elle differe enfin des causes excusantes, meme si la divergence est assez
difficile a relever en ce cas, etant donnee I'imprecision de cette notion. Le
moins que I'on puisse dire est que le concept de,cause excusante' est plus
etendu que celui d'epikie puisqu’il embrasse dgalement lI'ignorance d’'une
loi, un doute de droit ou de fait, le defaut d’observance parla majeure partie
de la societe; la difference existe alors dans l'intervention de la vertu d'epi-
kie qui commandc la mise en jeu de certaines de ces causes excusantes:
cessation de la fin de la loi ou de I’obligation legale, impossibilité d'agir ou
grande difficulte. Si I'’epikie est prise au sens strict, la difference est, par
contre, plus nette: I’existence de circonstances tout-a-fait exceptionnelles
legitime seule I'epikie.

Encore faut-il determiner les conditions d'exercice auxquelles est subor-
donne l'usage de I'epikie. Les elements & envisager sont differents suivant
que l'epikie est prise au sens large ou au sens strict, sans parier du recours
au legislateur qui, parfois, s'imposera, en excluant ainsi toute possibilite
d'epikie.

30 En sens contraire Rodrigo, op. cit. (28), p. 293,
31 Voir surtout Cicognani-Stalfa, Commentarium ad librum primum codicis iuris cano-
nici, t. 1, Romae 1939, p. 304 note.

62



Les cas d'epikie au sens large se presentent envertu de certaines applica-
tions de la theorie generale de la loi. L'intention du legislateur est en effet
avant toutraisonnable ethumaine, etcertaines situations peuvent se dega-
ger dans lesquelles cette intention ne saurait raisonnablement exiger une
application rigide de la regle legale. Cette eventualite est susceptible de se
realiser en deux hypotheses differentes: ou bien un principe de droit natu-
rel intervient, et c'estle cas d’'une cessation dite contraire de la loi, ou bien
une certaine bienveillance inclinera en faveur de lI'inapplication de la loi;
autrement dit, parfois le legislateur n’aura pas le pouvoir de se prononcer
en un sens rigoureux, ou bien, si ce droit lui est reconnu, n'a pas l'inten-
tion d’'insister pour faire executer I'obligation de principe.

Sans doute le ldgislateur est souverain, mais un grave danger spirituel
soit pour I’'agent, soit pour autrui, peutse trouver entraine parl'application
d’une loi donnee: il y aurait peche ou scandale grave, voire meme seule-
ment danger imminent de I’'un ou de l'autre, et alors le justiciable ne peut
evidemment pas obeir: une regle superieure lui interdit tant de pecher que
de provoquer une faute de la part d’autrui; en cette occurrence le legisla-
teur n’a pas le pouvoir d’exiger la soumission & sa volonte. Ainsi, en regle
generale, un dep6tdoitetre rendu &son legitime proprietaire, au deposant;
uiais peut-on obiiger de remettre un objet reclame par le deposant en vue
de commettre un crime? Le legislateur n’a certainement pas le droitde con-
trainte morale en ce cas.

La seconde hypothese prevue est plus subtile: meme si le legislateur a, en
toute rigueur de droit, le pouvoir d'obliger, parce que le cas dont il vient
d’etre traite n’est pas realise - et il sera toujours exceptionnel - ne faut-il
pas aller plus loin? Le legislateur voudrait-il imposer I'application d’'une loi
si unjusticiable se trouve en des circonstances particuliorement difficiles?

De fait, le droit canonique estime qu'il est des cas d’impossibilite morale,
spirituelle ou naturelle, dans lesquels le legislateur lui-meme ne peut etre
cense se prononcer en faveur de I'obligation de la loi elle-meme. Cette
impossibilite morale - meme parfois seulement une grave difficulte - se
verifie quand I’ex6cution de la prescription legale risque d'entrainer un
dommage ou un inconvenient grave hors de proportion avec une regle de
droit donnee.

Cette impossibilite se presentera dans le domaine spirituel quand I'appli-
cation de la loi est I'occasion d’ennuis penibles, tels des scrupules graves;
m8me plus simplement il est admis qu'une Opposition entre une loi positive
et une ceuvre meilleure, quoique superogatoire, aboutirait & cette conse-
quence; ainsi, un pretre pourrait omettre la recitation, pourtant imposee
sous peine de faute grave, du breviaire, en vue d'accomplir une ceuvre de
charite, meme si ce dernier acte n'etait pas obligatoire, & condition cepen-
dant qu’il y ait juste cause et impossibilite de retarder I'ceuvre en
question32.

11 en va de meme au cas de dommage naturel; le Code de droit canonique
d'ailleurs prevoit explicitement cette hypothese; on peut en degager un
Principe general de droit positif, & une condition toutefois, c’est que I'on
puisse conjecturer raisonnablement que le legislateur n’a pas l'intention

Op. Cit. (26), p. 569.
3 Cf. s. Alphonse de Liguoii, Theologia moralis, Romae, t. 2, 190, 11b. Ill, n. 1048.

63



en une teile circonstance d'obliger a I'observation de la regle indiqu£e.
C'est en yertu de linterpretation raisonnable de la pensee du legislateur
que cette exception peut et doit £tre admise.

11 faut cependant preciser: I'inconvenient ou le dommage allegues doi-
vent consister en une difficulte speciale, et donc differente de celle decou-
lant normalement de la regle de droit. Ainsi un clerc majeur ne saurait
arguer de la peine a observer le celibat eccfesiastique pour en eluder I'ob-
servation; outre le fait que le celibat a 6te accepte en pleine connaissance
de cause, il estvoulu parle legislateur, et sans aucune exception. Mais, par
exemple, lI'assistance a la messe dominicale, quoique de precepte, et sous
peine de peche grave, peut etre exceptionnellement omise en cas de dom-
mage sf£rieux pour la sanfe d un fidele. Dans de tels cas variables, comme
on le voit suivant I'importance de la norme legale, lapplication de celle-ci
est & considerer comme trop penible et trop dure,- il serait contraire & la
volonte elle-meme du legislateur que tel membre de la sociefe ecclesiasti-
que se trouvant en cette Situation se considerat comme oblige34.35

En resume, dans lI'epikie au sens large, il est deux cas ol l'obligation
legale perd son efficacite: ou bien il est au-dessus du pouvoirdu legislateur
d'imposer | application de la loi; ou bien il n'est pas dans son intention d'in-
sister sur cette Obligation en cas de difficulfe autre que celle provenant de
la loi elle-meme, de danger grave imminent, de privation enfin d'un bien
notable.

En ce qui concerne | epikie au sens slricl, une grande partie de la doctrine
contemporaine envisage seulement les cas extraordinaires que le legisla-
teur excepterait certainement s'il avait prevu I'hypothese en question.
Encore ne faut-il pas abuser du principe suivant lequel ,lex positiva non
obligat cum tanto incommodo®; il n'y a donc lieu d'y faire appel que dans
des circonstances tout-a-fait exceptionnelles.

Le probfeme du recours au legislateur se pose dans les cas de doute sur
I'exercice de I'epikie, ou s'il n'y a pas urgence a user de l'epikie.

En ce qui concerne I'epikie au sens large, I'usage de lI'opinion probable
est assez facilement permis: ainsi quand le pouvoir du fegislateur d'insister
en faveur de I'obligation est douteux, ou encore quand il y a cessation seu-
lement negative, c'est-a-dire disparition de la fin ou du but de la loi, et que
son Observation entrainerait un dommage special.

Par contre, en ce quitouche I'epikie au sens strict, la doctrine plus com-
munement soutenue enseigne qu'il faut toujours recourir au legislateur,
sauf urgence, si ce recours est aise et sans inconvenient gravej dans le cas
contraire, on peut user prudemment d une opinion probable.

La raison de cette difference de solution reside dans le danger que pre-
sente cette derniere espoéce d'epikie: I'hnomme est naturellement porfe -
surtout peut-etre a Ifepoque actuelle - & estimer se trouver plac6é dans des
circonstances particulieres, etil risque de mal Interpreter la pensee exacte
du legislateur. Aussi en pratique vaut-il mieux demander une dispense,
quoique en realite, souligne A. Van Hove, il s'agisse plutdt d'une declara-
tion de la volonfe fegislativel.

M Cf. can. 2205 5 2.
35 Op. clt. (24), p. 300, n. 293.

64



L'intervention de l'epikie est aussi subordonnee d la nature de la regle
legale, et le cas doit etre envisage des lois ou bien divines, ou bien invali-
dantes, ou encore inhabilitantes, dontl'importance est en ce domaine plus
grande que celles des autres regles positives.

En matiore de droit divin nalurel ou positil 'usage de I’epikie ne peut en
principe etre admis: puisque Dieu, auteurde ceslois, atoutprevu, celles-ci
ne peuvent avoir de defaut. Cependant leur expression humaine est sus-
ceptible de ddficiences et d'imperfections, et c'esten ce sens qu'il sera pos-
sible d’admettre meme pour elles, que I’epikie puisse intervenir.

Quant aux lois invalidantes ou inhabilitantes, Suarez estime que 1 epikie
ne peut s'y appliquer. L’epikie en effet excuse d’une Obligation, mais pour
valider un acte ou rendre capable une personne un acte positif du legisla-
teur est necessaire; la loi peut cesser par 6pikie, et il s'agit alors d une loi
d'interdiction, non d’une loi d’annulation. D'ailleurs, la doctrine n admet
pas en ce cas I’excuse d'ignorance, et au surplus le bien commun exige leur
Observation absolue.

Suarez pourtant reconnait que si une intervention judiciaire est prevue,
l annulation est seulement conditionnelle; en ce cas, | usage de 1 epikie
serait admis.

On a cependant fait remarquer la fragilitd de I'argument tire de la nature
de la loi: les lois en question supposent en effet des actes qui de droit natu-
rel seraient valides, saufjustement intervention de regles positives: or, le
jeu de I'epikie ne fait que reconnaitre la valeur naturelle de Il'acte
accompli36.

Ainsi quand une disposition est au-dessus du pouvoir du 16gislateur,
m£E£me si eile est invalidante ou inhabilitante, I'epikie non seulement peut,
mais doit intervenir; I'opinion commune admet d’ailleurs qu’une loi irri-
tante cesse en cas de nocessite generale dans une province ou dans une
Nation. Cependant en cas d'interpretation bienveillante de la volonte du
legislateur, la cessation de la loi est difficile 8 admettre et de plus graves rai-
sons seraient & exiger3dl. L’epikie est ainsi permise au cas du can. 1070, et,
par certains, et celui du can. 884

38 Cf. Rodrigo, op. cit. (28), p. 299. LW
37 Cf. la position plus stricte de J. L. Riley. The history. nature and use of eplke a. Was38

38 Cf. A. Vermeersch-Creusen,Hpitome iuris canonici cum commentariis, t. 2, Mechli-
n*ae-ROinae 1950, n. 160.

65



L'ECONOMIE DANS LES TRAVAUX DE LA COMMISSION PONTIFICALE
POUR LA REVISION DU CODE DE DROIT CANONIQUE ORIENTAL

IVAN ZUZEK

Rome

1. Inlroduction

Cet expose n’a d'autre pretention que celle de presenter une breve relation
sur lerdle etl'influence qu'a eus, jusqu’a present, I'economie, sous ses diffe-
rents aspects, dans les travaux de la Commission Pontificale, instituee par
le Pape Paul VI, au mois de Juin 1972, avec la tache specifique de la revision
du Code commun & toutes les Eglises Orientales Catholiques.

Il s'agit, comme on le sait, d'environ vingt Eglises, partageant le patri-
moine theologique, liturgique et disciplinaire, propre aux cing grandes
traditions orientales, Alexandrine, Antiochene, Constantinopolitaine,
Caldeenne et Armenienne. Ces Eglises, qui se sont constiUfees en differen-
tes epoques et & la suite de differentes circonstances historiques, recon-
naissent pleinement la primaute de I'Eveque de Rome, successeur de
I'Apotre Pierre, sur I'Eglise Universelle, dans les termes definis par le Con-
cile Vatican | et confirmes par le dernier Concile Vatican Il.

La discipline canonique de ces Eglises est reglee par un Code unique qui,
bien que semblable en quelques-unes de ses parties au Code de I'Eglise
Latine, a cependant un tout autre caractere, precisement parle fait detre
commun a toutes les Eglises Orientales Catholiques. Ces Eglisesjouissent
par ailleurs d'une autogestion assez vaste a cause de leur etat d'Eglises ,sui
iuris”, pour employer le terme choisia propos par la Commission, afin d'evi-
ter toute possible confusion avec d autres termes comme celui d'autoce-
phalie ou encore d autonomie, en usage aupres des Orthodoxes avec un
sens bien specifique.

Il ne semble pas inutile de noter ici que I'autogestion specifique, qui pro-
vient du fait que ces Eglises sont ,sui iuris”, comporte en pratique des pro-
blemes assez delicats pour une Commission chargee d'en reviser le Code
commun.

L intention de la Commission est de se conformer ,,au principe de subsi-
diarite", et de se limiter a la discipline commune a toutes ces Eglises, lais-
sant a leurs divers organismes respectifs la faculte de regier, a I'aide d un
droit particulier, les autres matieres qui ne sont pas reservees au Saint
Sfegel

Le souci de se limiter & la discipline commune a toutes ces Eglises exige,
avant tout, une connaissance approfondie de tout ce quileur est vraiment

{ Nuntia 3, p. 14, nn. 1 et 2.

66



commun, quant a leur tradition disciplinaire. C'est dans ce sens qu un autre
-principe directeur’, approuve danslapremierereunion pleniere des Mein-
bres de la Commission, exige que -le Code devrait s'inspirerde la discipline
commune et l'exprimer teile quelle est contenue: a) dans la tradition apos-
tolique,- b) dans les canons des Conciles et des Synodes orientaux; c) dans
les collections canoniques orientales etles coutumes communes aux Egli-
ses Orientales et qui ne soient pas tombees en desuetude2.

Il va de soi qu'en vertu de ce -principe directeur" I'on ne pouvait pas
omettre dans les travaux de la Commission un examen approfondi des
questions relatives a ’economie, qui, bien quelle ne futjamais definie par
un Concile ou par un Synode local, fait certainement partie -des coutumes
communes aux Eglises Orientales". Une clarification de I'economie s'im-
pose en consequence.

Un autre -principe directeur”, approuve dans la meme reunion pleniere
des Membres de la Commission en 1974, nous porte & une etude diligente de
| 6conomie. Ce principe exige que dans la r6vision il laut ,tenir en grande
consideration l'aggiornamento auquel tendent les Eglises Orthodoxes,
dansl’espoirque soit promue ainsi une plus grande unite du Droit Canon de
toutesles Eglises Orientales. Pour cela, le Code, en tout ce qui concerne les
Eglises Orthodoxes, doit s'inspirer des paroles de Paul VI sur les Eglises
sosurs, sur leur quasi pleine communion, et sur le respect di aux hierarques
de ces Eglises, consideres comme pasteurs, auxquels a ete confiee une par-
tie de troupeau du Christ, ainsique du texte conciliaire, quitraite dudroitde
fcs Eglises de se regir selon leurs propres disciplines, en tant que plus conlor-

uies au caractere de leurs lideles, et plus adaptees & promouvoir le bien des
ames*“3.

En conformite avec le principe qui vientd'etre enonce, quant a ladimen-
sion relevant de I'economie du futur Code, la Commission ne pouvait pas,
ne pas s'y interesser. Elle devait en consequence etudier plus profonde-

menttout ce qui regarde I'economie dans les circonstances presentes dans
lesquelles se trouventles Eglises Orthodoxes, soiten considerantce qui se

fait en pratique, soit en examinant les importantes etudes que la Science

canonique et theologique des savants orthodoxes a produites en ce
domaine, soit surtout en prenant connaissance de ce qu’a realise en cette

matiere la,,Conference panorthodoxe preconciliaire", ayantsiege 8 Cham-
b”sy, dansla mesure ol I'on a pu s'informer grace aux documents, vraiment

s>gnificatifs, rendus publics en differents bulletins et revues.
Il me semble bon de noter en passant que le travail considerable actuelle-

n>ent en cours dans I'Eglise catholique en matiere de revision et la mise au
jour de sa discipline canonique est en phase d'achevement pour ce qui

regarde I'Eglise Latine. En fait, I'espoir que la promulgation du nouveau
Code de Droit Canonique Latin se fera dans un futur tres proche devient
deja presque une certitudedl

1 Ibid, p. 12, n. 2.

4 Ct"artlcle du Card. Felici, dans I'Osservatore Romano, de 26 juillet 1981, p. 2.

67



En ce qui concerne le Code commun a toutes les Eglises Orientales
Catholiques, il semble que I'on peutdire qu'il est @ moitie fait. Sontravail de
revision n’acommence que 9 ans apres celui du Code Latin. Cependantl’on
ne doit pas entendre I’expression ,& moitie fait" dans le sens que seule la
moitie de ce Code a ete revue jusqu'ici. C'est vraiment tout le Code qui a
ete revu une premiere fois. Il est maintenant envoye & I'Episcopat Oriental
et a d’autres organismes de consultation, pour etre de nouveau revu apres
que nous seront parvenues les observations des Eveques. L'on est donc a
moitie chemin, parce que nous nous trouvons entre le premier et le second
Schema. Mais tout porte a croire que nous sommes au-delé de la moitid du
travail, parce que la seconde revision est en general moins dure que la pre-
miere composition.

Cette note sur I'etat actuel des travaux de la Commission, faite en pas-
sant, veut suggerer que ce que je dirai ensuite a propos de la decision de ne
pas mentionner I'economie d'une maniere explicite dans le Code, pourra
etre revue en presence de motifs reclamant le contraire. Toute eventuelle
Suggestion a ce sujet, venant de cette assemblee, sera accueillie avec
reconnaissance et grande ouverture, etsoumise a I'examen le plus attentif.

Qu'il me soit permis, en cette occurrence, d’exprimer ma ferme convic-
tion que ce Congres, pour ce quiregarde I'economie et les mariages mixtes,
aura la meme importance pour la revision de la discipline eccldsiastique
que les Congres prdcedents, specialement celui de Crete qui etudiait des
questions relatives a I'administration synodale des Eglises, ou celui de
Ravenne qui illustrait de multiples aspects de lai‘cat dans I'Eglise. Je note
encore que, meme s'il est vrai que nos congres ont un but purement scienti-
fique, qui se Charge de la revision de la discipline ecclesiastique ne peut
faire abstraction des progres de la Science, qui tirent de ces Congres une
contribution assez grande.

C'est pour cette contribution vraiment substantielle que je me sens en
grand devoir de remercier vivement tous ceux qui ontrendu possibles ces
Congres. Aujourd’'hui, en particulier, je dois remercier la magnifique
Nation Grecque - ses autorites civiles, ecclesiastiques et academiques _
de ce qu'elles ont fait, d une fagon tellement magnanime, pour donner
| hospitalite 8 deux de nos Congres, celui de Cr6te et le present qui est le
cinquieme apres la fondation de notre Societe (Vienne, Crete, Ravenne,
Regensburg, Thessalonique).

Pour ce qui regarde le present expose, j'ai prefere, apres mure reflexion, le
diviser en sorte de donner, tout d’abord, quelques reflexions fondamenta-
les, reflexions qui bien que non explicitees en tous les details au cours des
debats de la Commission, ont toutefois mene & la decision deja mention-
nee. Cette decisionje la decrirai plus en particulier dans les pages conclusi-
ves de I'expos6, pages qui, apres une partie generale, n'auront pas besoin,
je le souhaite, de commentaires.

68



2. Le Code - Loi d'Amour

Dans la Constitution dogmatique ,Lumen Gentium" du Vatican Il nous
lisons que le peuple de Dieu ,a pour chefle Christ, ,livre pour nos peches,
ressuscite pour notre justification! (Rom. 4, 25), possesseur desormais du
Nom qui est au-dessus de tout nom et glorieusement regnant dans les
cieux. La condition de ce peuple, c'estla dignite etlalibertd des fils de Dieu,
dans le coeur de qui, comme dans un temple, habite I'Esprit-Saint. La loi
c’estle commandement nouveau d'aimer comme le Christ lui-meme nous a
aimds (cf. Jean 13, 34). Sa destinee enfin, c’est le royaume de Dieu ...“5.

La loi dans I'Eglise est donc une seule, et c’est le commandement de
Christ dans I'Evangile de S. Jean (13, 34; 15,12); le commandement nouveau
qui nous a ete donne par le Christ comme son dernier testament, avant sa
mort; le commandement qui perfectionne incomparablement la loi de
I'amour envers le prochain (,Tu aimeras ton prochain comme toi-meme"*
Mt. 22, 39) de I’Ancien Testament (Dt. 6,1), parce que le terme de comparai-
son de notre amour envers le prochain est le Christ Lui-meme, qui nous a
aimes ,jusqu'ala fin" (Jean 13,1), au point de nous donner tout ce qu'll etait
et tout ce qu’ll avait, y compris son corps, dans I'Eucharistie, et sa Mere,
quand il dit & S. Jean du haut de la Croix ,voici ta mere" (Jean 19, 27).

Cet amour, qui depasse tout Code, est devenu lI'unique Loi pourle peuple
de Dieu reuni dans I'Eglise que le Christ a instituee, comme I'exprime le
Concile Vatican Il. Toute autre regle de vie, meme la plus rigoureuse, doit
etre une emanation de cette Loi, faisant partie d'elle, s'inspirant de cet
amour.

Voila, sans aucun doute, la plus fondamentale dimension d’economie de
tout Code dans I'Eglise, celle qui rattache toute prescription canonique &
une seule loi, celle de I'amour du Christ Redempteur de I’homme.

D’une lecture attentive d’etudes relatives & 'economie, aussi bien celles
mentionnees dans l'article de Thomsoné de 1965, que celles parues par la
suite’l, emane la certitude qu’il y a sur ce point, le plus fondamental du droit
ecclesiastique, une totale convergence d’esprits et d’'opinions. Tous, bien
qu'en termes differents, parlent d'un droit canonique qui provient entiere-
mentde la sollicitude pour I'homme, qui doit etre sauve a tout prix, carc'est
Precisement & un tel prix, infini, c’est-a-dire, parla mortde Notre Seigneur
Jesus-Christ, que 'homme a ete rachete, comme l'affirme souvent et avec
des accents convaincantsSa Saintete Jean Raulll. Cethomme, pour emplo-

yer les paroles de Sa Saintete, est ,la route de I'Eglise, route qui se deploie

' Lumen Gentium, n. 9.
7 F- -L Thomson, Economy, JThS 16 (1965), p. 368-420.
F' Rai, L’'Economie dans le droit canonique byzantin des originesjusqu'au Xle siede:
stina 18 (1973), p. 260-326; L'dconomie chez les orthodoxes depuis 1755; Istina 18(1973), p.
; P. L'Huillier, Econoinie et theologiesacramentaire: Istina 17 (1972), p. 17 20; K.Ducha-
e<ez, Le principe de I'economie baptismale dans I'antiquite chretienne: Istina 18 (1973),
MQ7 ~368; Okonomie - ein Weg zur Vereinigung der Kirchen?; Una sancta 29-30
(19701" 75* P* La notion d'economie et ses richesses th™ologiques: NRTh 92
p. 267-292; Y. Congar, Propos en vue d’'une theologie de I'Economie dans la tradi-
'pn latine, Irenikon 45 (1972), p. 154-206; E. Suttner, Okonomie und Akribie als Normen
mrchlichen Handelns: OstKSt 24 (1975), p. 15-26; H. Cotsonis, Problémes de I'economie
Pcclesiastique, Gembloux 1971, (c'est la trad. franc. par P. Dumont).

69



d'une certaine fagon, a la base de toutes les routes que I'Eglise doit emprun-
ter, parce que I'homme - tout horame sans aucune exception - a ete
rachete par le Christ, parce que le Christ est en quelque sorte uni a
I'hnomme, a chaque homme sans aucune exception, meme si ce dernier
n'est pas conscient

L'Eglise elle-meme comme institution est un moyen divino-humain
appele & porter tout homme au Christ, a sa grace, a son amour, au salut eter-
nel. Tout droit, tout canon ou regiement que ce soit, qui est promulgue par
I’Eglise, doit en consequence appartenir essentiellement & l'economie,
c’est-a-dire doit etre au Service de cette economie divine qui sauve tout
homme parle Christ, avec le Christ et dans le Christ. Le droit canonique est
Tun des moyens - et non le plus important — pour ce Service rendu a
I'hnomme, et doit donc etre congu de sorte que toute norme contenue dans
nos codes corresponde & cette economie, pour autant que possible. Dans le
cas ol l'une ou lI'autre de ces regles, dans des circonstances particulieres,
porte prejudice & cette economie, aussi bien pour ce qui regarde le bien
commun de I'Eglise que pour ce qui regarde ce qu'on appelle le bien ,prive",
il me semble souhaitable qiie les Codes eux memes, dans la mesure du pos-
sible, contiennent aussi des remedes juridiques pour ces situations. Qu'il
me soit permis de souligner que le bien prive, en tant qu'il signifie le salut
eternel de chaque personne prise individuellement, est au fond la fin pri-
mordiale de I'Eglise: I’'homme est la premiere et fondamentale route de
I'Eglise, et il ne faut pas oublier que le Christ, Bon Pasteur, s'interesse avec
tendresse 4 chacune de ses brebis.

Dans cette perspective on pourra etre ,en conformite correcte et com-
plete avec les canons etablis par I'Eglise" - pour employer les expressions
du Rapport soumis & la premiere Conference panorthodoxe“8- aussi bien
par I'observance stricte des canons (acribie), que par I'emploi des moyens
prevus dans les canons eux-memes (comme la dispense, la sanatio in
radice, la legitimation, etc.) ou regus dans la doctrine canonique (comme
I'equite et I'epikie) pour se soustraire a une prescription ecclesiastique,
quand celle-ci, dans des circonstances particulieres, s'avere prejudiciable
au salut des ames. De cette fagon, rare sera le cas ol celui qui recourt @ ces
moyens aura l'impression de devoir abandonner par economie, comme
s'exprime Theodore de Mopsueste, ,un peu pour gagner davantage,
comme les marins qui, dans une tempete, jettent 4 la mer une partie de la
cargaison pour sauver le bateau"l.

11 semblerait que si dans la barque elle-meme, dans notre cas le Code qui
regle la discipline de ceux qui sontdans la barque, il y a des moyens aptes a
pourvoir au salut des ames, dans les cas communs comme dans les cas par-
ticuliers ol les regles communes ne sont pas a appliquer, la plus profonde
economie du Code se trouve sauvegardee dans le meilleur des modes.

8 Lettre encyclique ,Redemptor hominis', n. 14.
9 Istina 18 (1973), p. 372-383.
10 Ep. 56, PG 77, 319; pour la traduction frangaise, cf. Ir*nikon 56 (1972), p. 177.

70



3. Le Caractere Pastoral du Code et le Pouvaoii
de Concedeiles Dispenses

Il fautreconnaitre qu'il estdifficile, sinonimpossible, de distingueradequa-
tement!l’economie des institutions canoniques qui semblent avoir quelque
rapport avec eile, etantdonne que jusqu'a presentla notion d'economie n'a
jamais ete circonscrite, et demeure assez vague et objet de discussion

parmi les auteurs. Et encore faudra-t-il noter qu'il s'agit. d'opinions privees
bien que scientifiquement tres respectables. Ce n'est que dans ces dernie-

resanneesqu'on estarrive dfaire unpas enavantenvue d'une clarification
plus officielle du concept d'economie. L'ceuvre de la Conference panortho-
doxe preconciliaire revet sur ce point une importance toute particuliere,
nieme si eile parait & present subir quelque hesitation & ce propos.

Il semble que la grande partie des auteursreserve le concept d'economie
aux dispositions disciplinaires emanees par une autorite legitime, grace
auxquelles, d'une fapon provisoire et exceptionnelle, il est permis de ne
Pas observer une loi etablie par une autorite superieure, inderogable par
une autorite inferieure, dans le but de sauvegarder un bien commun, le
maintien de la paix dans I'Eglise, de I'unite, de la Symphoniel' entre le pou-
voir civil et le pouvoir ecclesiastique, pour ne mentionner que les raisons
autrefois determinees pour lI'application de I'economie et attestees dans
I'histoire des Eglises Orientales. Aujourd’'hui il semble que I'on pourrait
ajouter a ces raisons certaines autres, comme par exemple le bien de I'cecu-
menisme ou la collaboration internationale entre tous les chretiens.

Dans cette perspective, il est evident que la ,dispense d'une loi" ne peut
atre appelee ,economie” parce quelle fait partie du Code qui la prevoit et
parce qu'elle est concedee, generalement au moins, en vue de ce qu’on
appelle le bien prive des ames.

Toutefois, il y a certains auteurs - par exemple Hieronimos Cotsonis -
qui affirment que I'economie et la dispense ont ete identiques durant tout
‘e Premier millenaire, jusqu’au moment oil, en Occident, au temps de Gra-
ben, la dispense devint une Institution juridique, perdant ainsi ,souvent sa
fraicheur et la souplesse qu'elle avait precedemnient”. D’autres auteurs -
Par exemple P. Rai - pensent que la dispense etait meconnue dans I'Eglise
anciennel

En laissant de cote cette elegante discussion, il semble que I'on puisse
retenir que de nos jours I'Eglise Catholique se rapproche & nouveau de la
Situation du premier millenaire, meme s’il est vrai que d'une part la dis-
pense reste une institution juridique, codifiee, et, d'autre part qu’onn'a pas
1 Intention de dire quoi que ce soit sur I'economie dans le Code.

A ce point, il ne semble pas hors-lieu de noter, plutét en passant, une
autre interessante divergence d'opinion, cette fois entre H. Cotsonis et Y.
Congar. Le premier retient que dans I'Eglise Catholique c'est I'epikie qui

»ressemble le plus & I'economie des Eglises orthodoxes pour autant qu'elle

12 2f ~~ov' VI de Justinien.

IX oo Stie9ler' Dispensation, Mainz 1901, p, 40, est d'opinion de H. Cotsonis. Jusqu'au
siecle la dispensation .als solche auffa3tjede Abweichung von dem strengen Recht*...
1 nnocenzl, Leo |, Hilarius, Gelasius, Symmachus, Gregor 1, Johann VIII, alle diese Papste

trachten als Dispensation jede beliebige Ausnahme von dem strengen Recht*

71



donne & celui quil'applique une grande liberte d'action, que ne possede pas
la dispense". Mais Y. Congar conteste cette position en disant' ,Soit! maisiil
reste cette difference que I'epikie peut etre faite de I'assujetti lui-meme,
non du legislateur; sous cet aspect, la dispensatio est, quoi qu'on en dise,
plus proche de I'economie®13.

Sans entrer dans cette discussion, il semble qu'on doive reconnaitre que
tant I'epikie que la dispense, aussi bien que d'autres concepts juridiques
(comme la locution ,,supplet Ecclesia”, la ,sanatio in radice", la legitimation
etc—) font partie de I'economie, laquelle, comme je I'ai dit plus haut, est
une notion assez vague et pourrait donc englober tous ces concepts. Ne
pas savoir exactement ce qu'est I'economie, ou plutét avoir besoin de ne
pas la definir comme s'exprime Y. Congar'4, laisse de I'espace assez ample
permettant aussi une teile englobation.

On note que Bartolomee Archondonis ecrit & ce propos que ,pendant
vingtsiecles I'Eglise n'ajamais defini officiellement, d'une maniere précise
et detaillee, par un document particulier canonique ou autre tout ce qui a
rapport a I'economie". S'opposant aux tentalives de faire une semblable
dofinition dans un Concile panorthodoxe, Archondonis ajoute que un tel
document porterait 4 une ,casuistique abominable, cela veut dire que ce
document sera toujours scrute pour voir si tel ou tel cas entre dans le con-
texte de la decision conciliaire, et si eile est basee ou pas sur celle-ci. ,Or",
conclut Archondonis, ,,il ne s'agirait plus alors d'economie, mais d'acribie
sous une autre forme, qui serait la pire"1.

S'il est vrai que la dispense appartenait & I'economie au premier mille-
naire, au point de s'identifier avec eile, il parait legitime de retenir quelle
ne perd pas son caractere par le seul fait. de devenir Institution juridique
regue dans le Code, mais quelle le garde au contraire, et quelle contribue
ainsi a la dimension d'economie du Code tout entier. Il se peut quelle
devienne quelque peu ,moins souple”, cependant eile rend ,plus souple“le
Code lui-meme.

En ce qui concerne le motif pourlequel la dispense est concedee, I'on dit
aujourd hui gu'il touche au bien prive et non au bien commun. Il faut cepen-
dant noter que nous sommes la devantun progras du droit plutdt qu'un eloi-
gnement de I'economie teile quelle a ete congue au premier millenaire.

Il est vrai, probablement, que ,dans le haut Moyen Age et & I'6poque
patristique, le motif d'utilite publique etait presque seul reconnu"lé dans la
dispense, mais il faut se rappeier qu'a cette epoque Ia, le sens de la dignite
de la personne humaine n'etait pas aussi developpe gu'il I'est aujourd’hui.
Y. Congary voit clairement en disant que , le progres dansla consideration
des personnes a, depuis le XlI“ siede, faitdonner une grande place au motif
du bien du sujet"17.

A partir du XII" siede I'on a fait bien des progres dans ce sens. C'est pour-
quoi il nous semble que distinguer aujourd’hui I'economie de la dispense
par le fait que la premiere se rapporterait toujours au bien commun et la

13 Op. cit. (7), p. 194.

14 Op. cit. (7), p. 187,

15 Episkepsis n. 50, 14 mars 1972.
16 Congar, op. cit. (7), p. 189.

17 Ibid.

72



seconde au bien prive, c'est tourner autour d'un cercle quelque peu
vicieux. En derniere analyse, il nous semble, que I'une et l'autre doivent
servir la meme fin, c'est-&-dire, le salut eternel de chaque personne
humaine.

Si I'objectif principal de I'economie est ’lhomme, c’est-a-dire son salut
eternel, I'emploi de la dispense, qui a le meme obijectif, est bien un moyen
juridique, mais qui appartient au domaine de I’eeonomie, laquelle, par ce
moyen, donne une dimension particuliere & I'ordre juridique.

Pource quiregarde I'Eglise Catholique, on pouvait affirmer deja avantle
Concile Vatican ll, que touteloieeclesiastique, c'est-a-dire emanantdu seul
legislateur ecclesiastique, pouvait etre, pour ainsi dire, ,corrigee", par le
moyen d’une dispense, pour servir au bien de I’'homme, meme s’il reste vrai
que le pouvoir de dispense des lois generales de I'Eglise etait en principe
(CIC can. 81) reserves au Saint-Siege. Je dis ,.en principe, parce qu'en prati-
gue ce pouvoir etait en partie delegud a tous les eveques parles ,facultates
quinquennales". Un progres tres substantiel dans ce domaine a ate deter-
mine par leDecret,,Christus Dominus*“(n. 8) du Concile Vatican Il, quia pra-
tiguement renversa la norme anterieure quant a la dispense. Le Concile
etablit: ,Chaque eveque diocesain a la faculte de dispenser de la loi genéa-
se de I'Eglise, en un cas particulier, les fideles sur lesquels il exerce son
autorite selon le droit, chaque fois qu’a son jugement la dispense profitera
a leur bien spirituel, a moins qu’une reserve speciale ait ete faite par I’auto-
r>te supreme de I’Eglise”. Cette disposition conciliaire est entree en
vigueur dans I'Eglise Latine le 15 aout 1966 par le Mofu Proprio ,,De Episco-
porum muneribus” (14 juin 1966), qui donne une liste des dispenses

reservees au Souverain Pontife. Pour les Eglises Orientales Catholiques,
I'entreeen vigueur a etefixeeaull mail967 parleMofu proprio ,Episcopa-

lis potestatis”.

Il serait hors du sujet de cet expose entrer dans de plus grands details
Jans cette matiere. Notons seulement que les cas reserves au Souverain
I’ontife dans la discipline canonique actuelle des Orientaux Catholiques
sonttres reduits. lls sont enumeres dans les numeros 1-15 du Motu Proprio,
et cela avec la specification’ ,Etant sauves les facultes qui reviennent legi-
timement aux Patriarches, Archeveques Majeurs, Legats du Pontife
Romain et aux Hierarques"“ (n. VIII).

Si ,,I'usage oriental de I’eeonomie, tel que Mgr. Cotsonis I’expose, semble
biens’identifier avec le pouvoir canonique ou pastoral de rEglise''8, il nous
semble que le pouvoirde dispenser dontjouissent aujourd’hui tous les Eve-
ques catholiques, souligne d'une maniere claire que toute norme canoni-
gque emanant du legislateur humain a comme fin supreme la salut eternel
Je touthomme au concret; il souligne aussique le réle primaire de ’'Eveque
®std'etre un bon Pasteurqui connaitsesbrebis, chacune parson nom (Jean
10,1-18) et qui sait, donc, appliquer la loi canonique aux casparticuliers, en
se servant aussi de son pouvoir de dispenser qui lui a ete concede, en si
large mesure, par le legislateur Supreme de I'Eglise. Sans parier explicite-
ment de I’aconomie dans le Code de I’'Eglise Catholique, il nous semble
qu’avec ce sivaste pouvoir des Eveques de dispenser, les dimensions d eco-
uomie de ce Code ont atteint leur point culminant.18

18 Ibid. p. 187.

73



Il convient de noter ici que Tun des ,principes directeurs" pour la revi-
sion du Code du Droit Canonique des Eglises Orientales Catholiques exige
que le Code aitun caractere pastorale tres marque. Ce principe est exprime
comme suit:

,Ondevra respecterle .Mandatum Generale' du Concile de Vatican Il qui
ordonne que, dans l'ceuvre de revision du Code, soient definies des lois
adequates, suivant les principes etablis dans le Decret .Christus Dominus'
sur la Charge pastorale des Eveques.

Par consequent, dans la redaction des lois le Code doit tenir compte non
seulementde la justice mais aussi d'une sage equite, fruitde la condescen-
dance et de la charite. Le Code doit s'efforcer de susciter chez les pasteurs
la pratique de ces vertus, avec toute la Science et la discretion voulues.
C'est pourquoi les regles canoniques n'auront pas & imposer des obliga-
tions alors que des instructions, des exhortations, des conseils et tant d'au-
tres moyens aptes & favoriser la communion parmi les fideles suffisent deja
a un meilleur accomplissement de la mission de I'Eglise. De meme, il faut
eviter de fixer trop facilement des regles qui invalideraient les actesjuridi-
ques ou rendraient inaptes les personnes, a moins que leur objet ne soit
d'extreme importance et absolument necessaire au bien public eta la disci-
pline ecclesiastique.

Qu'on laisse un pouvoir discretionnaire suiffisant, aux pasteurs eta ceux
qui ont la Charge des ames, de sorte qu'il leur soit loisible de determiner
eux-memes les directives qu'ils estimeront. utiles aux fideles, en les adap-
tant aux conditions d'un chacun.

Aussi le bien de toute I'Eglise exige, semble-t-il, que les normes du futur
Code ne soient pas trop rigides. Dans une certaine mesure, une plus grande
liberte concedee aux Ordinaires soulignera, de fagon plus claire, la nature
pastorale du Code"13,

Comme conclusion de cette partie de I'expose, nous nous demandons, en
lisant et relisant ce texte, en quoi vraiment se distinguent le caractere pas-
toral du Code et sa dimension d'economie? Il nous semble qu'il coincident
entre eux, et pour autant qu’etre fidele a I'un c'est observer l'autre.

4. L'Economie et le Legislateui

11 semble qu'on puisse affirmer que tous les auteurs qui on ecrit sur ce sujet
sont d'accord sur le fait qu’il ne peut y avoir d’economie en matiere de
dogme, sinon en ce quiregarde son expression plus ou moins exacte. Il con-
viennent aussi, cela me parait-il, sur le fait qu'il n’y a pas d’economie dans
les ,lois qui depassent la competence de I'Eglise”, pour m'exprimer avecles
Orthodoxes, ou, pour employer les termes de la scolastique, dansles lois de
droit divin ou naturel, sans vouloir donner aucune specification ulterieure
sur ce point qui, d'ailleurs, est connu comme etant un des plus difficiles
dans la recherche canonique et theologique. Il suffitici de souligner qu’il
existe un accord substantiel entre les auteurs en ce qui concerne l'applica-
tion de I'economie exclusivement aux lois purement disciplinaires et pro-

19Nuntia 3, p. 13-14.

74



mulguees par une autorite legislative legitime dansI'Eglise. Seules ces lois
peuvent etre abrogees par la dite autorite: c'est le premier point.

Le second point sur lequel, ainsi me semble-t-il, il y a une conver-
gence totale entre les auteurs, c'est le fait que I'economie ne pourrajamais
etre appliquee que par une autorite ecclesiastique, & | exclusion de toute
autre autorite, et en dehors de toute volonte des personnes privees. Un
individu, une personne privee, peut parfois s’excuser de I'observance
d’'une loi ecclesiastique, mais les auteurs n'appellent pas cela economie
dans le sens strict du mot. (Je dois avouer en passant, que personellement,
je n'aurais pas grande difficulte d'inclure meine ce cas dans le terme
meconomie* - bien que le sens en reste indefini).

Sur ces deux points il y a donc un accord substantiel. Au contraire, quand
les auteurs Orthodoxes cherchent & determiner plus exactement quelle
autorite est competente dans divers cas concrets - I'Eveque, le Synode
d'une Eglise locale, le Concile de diverses Eglises, ou meme le ,plerome*“de
I’Eglise2), c'est-a-dire I’ensemble de ses membres ou meme, en certaines
dpoques historiques, ‘empereur byzantin - il y a alors une grande incerti-
tude.

Sans entrer dans ces questions, il me parait plutét certain qu il est
impropre de parier d'economie quand le legislateur lui-meme doit
resoudre les cas dans lesquels une loi emanee par lui-meme ne peut etre
observee sans prejudice grave pour I'Eglise, ou pour un groupe de fideles
ou meme pour un seul individu. Dans ces cas, le legislateur ne recourtpas a
I'economie en son sens strict, mais, selon les diverscas, al'abrogation, a la
derogation ou & la Suspension, etc. de la loi, ou & la dispense ou autre
remede canonique.

L'economie, au sensde ce terme le plus commun aupres des auteurs, sup-
P°se une loi canonique emanee par une autorite legislative superieure,
inderogable par une autorite infdrieure, qui se trouve toutefois dans la
oecessite de reconnaitre que cette loi, & cause de circonstances speciales,
Porte prejudice au bien de I'Eglise & laquelle eile estadressee, au troupeau
que le Christ lui a confie. Ainsi, il parait que I'on peut parier d'’economie
quand un eveque local decide en circonstances exceptionnelles de ne pas
observer ou de ne pas faire observer a ses sujets une loi emanee par un
Synode d'une Eglise locale, ou encore par I'Autorite Supreme de 1 Eglise,
Par exemple un Concile cecumenique. De meme, etici aussi tous sontd ac-
cprd, il s'agit d'economie, quand un synode local decrete un mode pratique
d'agir qui, dans des circonstances exceptionnelles, at.tenue beaucoup, ou
memey est contraire, une prescription canonique, promulguee parun Con-
eile cecumenique. Mais il sera difficile de parierd'economie, quandun Con-
ctte cecumenique lui-meme se trouve devant une Situation dans laquelle le
b>en de I'Eglise requiert la mitigation ou le changement d'un loi promul-

guee par un Concile cecumenique anterieur. Dans ce cas le Concile abro-
9Bra laloi, en en promulguantune nouveile, oubienla suspendra - casplu-

20 Je remarque que les canons qui sont tomWs en dfsu<hude, parce que non observos

Par I'ensemble des membres de I'Eglise (.plerome*) pourraienl etre consideres comme
mabroges” par .6conomie”“. Evidemment cela pose plusieurs questions concernant
notion de I'6conomie.

75



tot theorique - pour une certaine periode. Et en cela il exercera dans le
meilleur des modes I'economie, bien que personne n’appellera sa fagon
d’agir par ce nom.

Dans la perspective presentee ici, il nous parait plutdt que la reponse est
aisee a qui se demande en quoi peut consisterl'economie prise dans le sens
decrit plus haut, dans I'Eglise Catholique, relativement aux canons d’an-
ciens Conciles cecumeniques, du moment que nous tous catholiques cro-
yons fermement au dogme de la primaute papale sur I'Eglise Universelle.
Le Pape, comme Supreme Pasteur de I'Eglise, selon la foi que nous profes-
sons, peut abroger, sile cas se presente, toute loi purement ecclesiastique
et promulguer a sa place une autre loi correspondantvraiment au bien des
ames. Dans le cas ol I'une de ces lois demeure valable pourla majorite des
dioceses, mais, pour des circonstances exceptionnelles, comporte un pre-
judice au bien des d&mes dans une certaine partie de I'Eglise, ou relative-
ment a certaines communautes ou certains individus, c'est le legislateur
lui-meme qui instituera des moyens juridiques aptes a resoudre ces situa-
tions, ou qui dans des cas vraiment extraordinaires admettra, qu’on puisse
recourir aux principes plus generaux, pour ainsi dire en dehors et au-des-
sus du Code, qui regissent tout ordre juridique.

Parmiles institutions juridiques de ce type, nous pouvons mentionnerla
dispense, dont nous avons parle specialement, toute espece de sanation
des actes juridiques, la legitimation, la fiction du droit, les normes relatives
au pouvoir suppletif de I'Eglise (CIC 209), la declaration explicite que les
lois n'obligent pas en cas de doute du droit, les regles sur la stricte interpreta-
tion des lois qui restreignent la liberte humaine (CIC 19), le caractere obli-
gatoire de l'interpretation benigne (CIC 2219) dans les lois penales, etc.

Entre les principes plus generaux, nous pouvons mentionner ceux qui
sontconnexes avec I'epikie, quand on agitcontre lestermes delaloi enres-
pectanttoutefois I'intention du legislateur; celui surles causes excusantes
d'apres lequel une loi simplement ecclesiastique n'oblige pas quantil y a
un inconvenient proportionnellement grave; et ceux connexes avec
I'equite canonique, comme se referant 48 'homme non seulement en tant
gu’animal rationnel ou personne (,rationalis naturae individua substantia”,
Boetius), mais a I'homme pour ainsi dire christifie, c'est-a-dire ne de nou-
veau par le bapteme comme creature nouvelle dans Christ Jesus, et dans
un sens plus large a tout homme sans aucune exception, en tant que
rachete par le Christ et destine a obtenir, dans le Christ, I'’eternelle beati-
tude.

Tout cela nous semble pouvoir etre compris sous l'unique nom d'econo-
mie qui anime tout code, bien qu'elle ne soitjamais mentionnee explicite-
ment. En outre, il ne semble pas hors de propos exprimer icil'opinion, que
tout cela represente un progres dans l'application toujours plus agile et
plus souple de I'economie par laquelle a ete moderee I'acribie canonique,
dans le premier millenaire, aussi bien en Orient qu'en Occident, quand on
distinguait, pour employer precisementles expressions d’un Occidental, a
savoir Hincmar de Reims (856-860), deux formes d'agir: une dans le sens de
largesse et d'indulgence, I'autre dans le sens dune stricte application de la
loi. QuandHincmarde Reims parle des opinions indulgentes concernantdes
clercs repentis de I'heresie il affirme; hae sententiae quae de toties et tarn
graviter praevaricantibus conscribuntur, ad illam, canonum formam perti-

76



nent, qua secundum rationis et temporis qualitatem, aut propter Ecclesiae
utilitatem, aut propter pacis ac concordiae unitatem, non praeiudicatis
maiorum statutis, quaedam aliquando indulgentur, non ad illam, qua pro
lege irrefragabiliter tenenda constituuntur2l.

Y. Congar conclue tres bien & ce propos: ,,C'est une assez bonne expres-
sion de I'economie, application indulgente qui laisse intactes les regles". Il
faut cependant noter que meine en ce cas, si le legislateurlui-meme permet
qu’on agisse avec indulgence, et sursoit sur ses propres lois, nous ne parle-
rons plus d'economie au sens strict du terme, mais de cette tres grande eco-
nomie qui, pour de bonnes raisons, admet une pratique contraire au texte
de laloi, pratique qui, apres un certain temps, peut devenir une consuetude
legitime, loi elle-meme abrogative de la loi precedente?2.

De tout cela, nous semble-t-il, il faut conclure que le mot economie, en
tant qu’il suppose une loi emanee parune autorite superieure, ne peut etre
employd par rapport au legislateur lui-meme quand il se montre indulgent
dans I'application de sa loi. Mais il reste que le legislateur, en agissant ainsi
Pour de bonnes raisons, montre qu'il est vraiment un bon econome sur le
Plan du salut des &mes.

5. L'Economie enveis ceux qui sortl en dehors de I'Eglise

Le document remarquable intitule .L’economie dans I'Eglise orthodoxe",
soumis a la premiere Conference panorthodoxe preconciliaire, et redige
sur la base du rapport initial propose par I'Eglise de Roumanie, concentre
les questions regardant I’economie sur la reconnaissance au moins des
sacrements des non orthodoxes et encore sur leur reception ou leur
exclusion de son sein, alors qu’il mentionne plutdt en passant 'economie
applique a ceux qui ont recu les sacrements a lI'interieur de I’'Eglise ortho-
doxe. Le document apparait en cela parfaitement fidele & la tradition, etant
donne, comme on le sait, que dans le passe, des les premiers siecles, c’est
Principalementdans ces deux domaines qu’on faisait. recours & ’economie,
de sorte qu'on peut dire que la doctrine des Peres sur I’economie est nee
des disputes surla reconnaissance dela validite du bapteme des heretiques
et des schismatiques et sur leur admission dans I'Eglise apres leur peni-
tence. L’on comprend facilment pourquoi aujourd’hui ces deux aspects de
1 economie ,sont d’'une grande importance pour la vie ecclesiastique con-
temporaine, parce que jamais dans I'histoire de I'Eglise, - je eite le docu-
ment lui-meme - ,ne s’est pose avec tant de force, ni sous tant d’aspects, le
Probleme des relations interecclesiales et interconfessionnelles, celui du
fapprochement et de I'union des chretiens, ou celui de I'unite sur le plan
cecumenique". En decidant si I'on doit ,,appliquer I'acribie ou I’economie a

ceux qui sont en dehors", c’est-a-dire reconnaitre ou non comme valides
leurs sacrements, et en consequence, s’ils voulaient entrer dans I'Ortho-

21 PL 125, 411.

22 Le diseours sur la consuetude abrogative ou desuetude parait etre interessant, meme
dans le contexte de I'economie. Cela precisement en relation a certains anciens canons,

<iui, selon les Orthodoxes, ne s'applquent plus par economie, alors que les Catholiques les
considerent tombes en desuetude. Mais cela nous porteralt hors du sujet de cet expose.

77



doxie, determiner un mode approprie de les accepter, avec ou sans la repe-
tition du sacrement du Bapteme, avec ou sans lI'onction du Saint Chreme
etc...... I'Eglise orthodoxe agit ,entre deux poies":

a) ,Le premier element essentiel considere dans I'application de l'econo-
mie aux chretiens non orthodoxes estleur degre de proximite par rapport a
la foi, & la doctrine et & la grace sacramentelle de I'Eglise orthodoxe.

b) Le deuxieme element essentiel est une evaluation de leurs sentiments
envers I'Eglise orthodoxe, tenant compte de leurs actions passees, si elles
ont ete amicales, et de leur abstension d'actions hostiles 4 I'Orthodoxie et,
d'autre part, du zele dont ils ont fait preuve - officiellement ou au niveau
plus personnel - en vue de leur incorporation au corps de I'Eglise ortho-
doxe une, sainte, catholique et apostolique".

Il parait evident sur ce second point que la pratique de I'economie quant
a la reconnaissance ou non de la validite des sacrements des non-ortho-
doxes et le mode de recevoir dans I'Eglise les heretiques et les schismati-
ques repentis variait. Cela explique ,,pourquoi la meme Eglise locale a
reconnu, a tel moment, et a declare invalides etincapables de sauver, a tel
autre moment, les sacrements des memes heterodoxes, quand il s'agissait
de leur retour dans son sein" (ib.). Cela demontre que I'Eglise orthodoxe
veut encore disposer ,d'une grande liberte d'action dans I'application de
I'economie envers les freres en Christ qui se tiennent en dehors d'elle”
etant convaincue d'etre ,arche et econome de la gréce divine", au pointde
pouvoir elle-meme decider quand la transmettre dans les circonstances
exceptionnelles a ceux qui ne remplissent pas les conditions necessaires
pour la recevoir.

Quant a I'Eglise catholique, il semble qu'on puisse affirmer que les deux
principaux problemes decrits ci-haut sur I'application de I'economie sont
regles selon un autre mode qui, croyons-nous, appartient simplementa la
reconnaissance desrealites theologico-ecclesiologiques qui ontapparu en
toute evidence pour la premiere fois dans I'histoire de I'Eglise, dans
I'ceuvre du Concile Vatican Il. Il s'agit simplement de prendre acte de la
verite et de se comporteren consequence. En toute franchise, il me semble
que ce Service a la verita dont on est convaincu est la supreme economie.

La problematique qui dans les Eglises orthodoxes couvre presque entie-
rement le domaine de I'economie, c'est-a-dire celle qui se rapporte a la
reconnaissance des sacrements des heterodoxes ou le comportement a
suivre a leur egard, est ..ranchee par les decrets conciliaires, qui revetent
toute leur autorite pour nous catholiques, au point que les normes nouvel-
les dans ce domaine abrogent les precedentes.

Suivant cette directive, I'Eglise ne donne pas des normes pour des cas
exceptionnels, mais agit simplement en voie ordinaire, raglantsavie selon
la realita reconnue des choses.

Quant & la validite des sacrements aupres des Eglises orthodoxes, a vrai
dire I'Eglise catholique I'a toujours reconnue. Le Concile Vatican Il en
prend simplement acte et en tire consequence pour la communicatio in
sacris. Ainsi, par exemple, le ,Decret sur I’'oecumenisme*, au n. 15 affirme,
~puisque ces Eglises, bien que separees, ont de vrais sacrements - principa-
lement, en vertu de la succession apostolique - le sacerdoce et l'eucharis-
tie, qui les unissent intimement 4 nous, - une certaine communicatio in
sacris, dans des circonstances favorables et avec I'approbation de lI'auto-

78



rite ecclesiastique, est non seulement possible, mais meme recomman-
dable".

Les directives concernant la communicalio in sacris, aussi bien celles du
Concile lui-meme (le ,Decret sur les Eglises orientales catholiques" n. 26-
29) que celles successives contenues dans le , Directoire cecumenique”, ne
laissent aucun doute la-dessus. De meme encore la prescription du Concile
qui affirme que puisque chez les Orthodoxes ,,le sacerdoce est conserve de
maniere valide, les clercs orientaux qui viennent a I'unite catholique ontla
faculte d'exercer I'Ordre qui leur est propre selon les regles etablies par
I'autorite competente” (le ,Decretsurles Eglises Orientales Catholiques*n.
25). Par consequent, quant a la validite des sacrements des Orthodoxes, il
n'y a pas de problematique de fond, etles directives surla communicatio in
sacris ou sur I'admission des clercs orthodoxes dans I'Eglise catholique, ne
sont pas des directives provisoires, dictees par I'economie, dans le genre
d'une mitigation de certaines normes inderogables, mais au contraire elles
sont des normes elles-memes fondees sur la reconnaissance de la validite
des sacrements chez les Eglises orthodoxes.

Les doutes qui ontsurgi a I’egard de certains sacrements ne touchentpas
la question de fond, mais la maniere d'administrer un sacrement, comme
Par exemple le Bapteme ,par aspersion” ou la Confirmation sans ,l'imposi-
tion de la main“, ou bien le manque du pouvoir de juridiction qui, dans cer-
tains sacrements (la Penitenee, la Confirmation en Occident) est requis. Il
s’agit de questions de lait, egalement resolues encore, a I’egard des minis-
tes catholiques qui auraient administre les sacrements d'une maniere
defectueuse ou sans le pouvoir de juridiction.

Jenoteraimemequ’'encetexposejen‘entrepasdansdesquestionstheolo-
Uiques liees avec la conception de I'Eglise comme ,arche et econome de la
grace divine"23, qui, comme il parait, encore aujourd'hui porte une grande
Partie des theologiens orthodoxes a conclure qu'il ne peuty avoirde sacre-
ment valide sinon dans I'Eglise orthodoxe. Ce qu'il me parait devoir noter
c est que les catholiques insistent surtout surlI’action souveraine du Christ,
qui, comme le ditle Concile Vatican Il ,preehe la Parole de Dieu a toutes les

nations et administre continuellement aux croyants les sacrements de la
foi" en tout premier lieu par I'office ministeriel des Eveques (Constitution

dogmatique sur I'Eglise, n. 21); puis par ,la fonction des pretres, en tant.
qu'elle estunie & 1I'Ordre episcopal” (le ,,Decret surle ministere etla vie des
pretres”, n. 2). L’action du Christ s’etend encore au-dela des frontieres visi-
bles de I'Eglise, et le Concile Vatican 11 est parfaitement explicite & cet
®qgard, quand il affirme ce qui suit: ,Parmiles elements ou les biens parl'en-
semble desquels I'Eglise se construit et est vivifiee, plusieurs et meme
beaucoup, et de grande valeur, peuvent exister en dehors des limites visi-
bles de I'Eglise Catholique" (Decret sur I'cecumenisme n. 3).

En ce qui concerne les rapports avec les Eglises et Communautes chre-
tiennes non catholiques, I'on sait que jusqu'a ces derniers temps, meme
dans I'Eglise Catholique, prevalait pour ainsi dire une espece d'acribie,
dansle sens que les regles canoniques etaientbasees surla presomption de
schisme ou d'heresie de tous les membres de ces Eglises ou Communautes

23Rapport soumis & la premidre Conference panorthodoxe: Istina 18 (1973), p. 378.

79



(avec I'excommunication qui en d6coule), sur la negation d’'un pouvoir
legitime de juridiction chez les Eveques Orthodoxes et, encore plus; sur
Jl'inexistence juridique" des Eglises Orthodoxes.

Avec le concile Vatican |l cependant, apres une tres profonde reflexion
theologique sur la nature de I'Eglise, ces visions, plutdt formelles et
restreintes, devaient etre abandonnees parce que la realite des choses,
sous une spé6ciale lumiere du S. Esprit, est apparue teile quelle depasse
totalement les circonstances surlesquelles etaient bases les sacres canons
qui traitent des heretiques et des schismatiques, bien que ces canons
soient venerables et encore valables 1 ol il y a un vrai delit de schisme ou
d’heresie. Le Concile, en effet, affirme: ,,Ceux qui naissent aujourd'hui dans
les Eglises s6parees et qui vivent de la foi au Christ, ne peuvent etre accu-
ses de peche de division, etI’Eglise catholique les entoure de respectfrater-
nel et de charite" (Decret sur I’cecumenisme, n. 3). Il est evident que dans
cette perspective tombe completement la presomption canonique de
schisme ou d'heresie; il y a au contraire la presomption de la bonne foi bien
pleine envers celui qui est ne eta regule bapteme danscesEglisesou Com-
munautes ecclesiales. C’est pourquoi on doit le considerer comme etant
.dans une certaine communion, bien qu’imparfaite avec I’'Eglise Catholi-
que" (ibidem). Bien plus, & propos des Eglises orthodoxes, I'on doit relever
que I'excommunication de 1054 a 6te abolie et révoquee respectivement
par les autorites Catholiques et Orthodoxes; que les Eglises Orthodoxes
sont reconnues et traitees comme de vraies Eglises sceurs & nous catholi-
ques; que ces Eglises, pour user les expressions de Paul VT, repetees en trois
occasions?4, sont avec nous ,en presque totale communion“ et sontgouver-
nees par des Eveques qui .doivent etre reconnus et respectes comme pas-
teurs de la partie du troupeau de Christ qui leur est confiee"25. Nombreux
sontles progres realises ces dernieres annees sur le plan cecumenique, qui
montrent encore plus combien est grande la promptitude, aussi bien de la
part des Catholiques que de la part des Orthodoxes, & se conformer aux
donnees des convictions profondes, qui, pour les catholiques, sont bas6es
sur les paroles tres claires du Concile Vatican Il, paroles qui, & notre avis,
requierent aujourd'hui une beaucoup plus large economie que celle defi-
nie comme mitigation pratique et provisoire des regles concernant un
temps les heretiques et les schismatiques, & savoir, une economie qui
impregne tous les aspects de notre vie ecclesiastique, toute norme juridi-
que qui regle cette vie, avec cet amour et respect mutuel que I'Esprit Saint
repand ces derniers temps avec tant d’abondance, et qui fait tant esperer
que la pleine union entre tous les chretiens, pour laquelle le Christ a prie et
nous tous prions avec Lui, devienne finalement une realite.

24 La communion avec les Eglises orthodoxes est appelde .quasi plena” dans l'audience
gonerale du 20 Janvier 1971 (Oss.Rom. 21 janvier 1971) et dans la Chiesa Nuova 8 Rome le
25Janvier 1973 (Oss.Rom. 27,1,73; p. 2); dans la lettre & S. Saintete le Patriarche Athenago-
ras du 8 Fevrier 1971 (Oss.Rom. 7, 1971) cette communion est appelee .presque totale’.

25 Paul VI en visite & Constantinople, AAS 59 (1967), p. 841.

80



6. La Ouestion de I'Economie dans les Travaux de la
Commission

Comme il a ete expose plus haut, la question sur leconomie devait etre
traitde par notre Commission. Les Groupes d'etude - qui sont 10, composes
chacun de 12 Consulteurs environ - ontcommence leur travail en 1974, et
deja en cette meme annee, accueillant en cette matiere un vote du Groupe
d etude sur le Mariage (reunion du 8 novembre 1974), la Presidence de la
Commission confiait & un petit groupe de 4 Consulteurs la Charge de faire
des recherches tres soignees concernantla doctrine et la pratique de I’eco-
nomie dans la tradition orientale et dansla vie actuelle des Eglises Ortho-
doxes, de mettre en commun le fruit de ces recherches etde le presenter &
la Commission pour le profit de tous les Groupes d’etude interesses & ce
Probleme.

Les quatre Consulteurs de petit groupe d'etude, apres avoir reparti con-
venablement le travail et echange entre eux les resultats de leurs propres
recherches, se sontreunis une premiere fois le 10 avril de I'annee suivante,
c est-a-dire en 1975. Apres avoir explique leurs propres points de vue et
examine les documents distribues, ils se sont trouves suffisamment d'ac-
cord sur la notion fondamentale de Leconomie. Dans cette raunion ils ont
essaye de preparer les premiers ebauches d’un document tres bref, qui
devait etre communique & tous les Groupes d'etude, dans lequel on verrait
en quoi consiste Leconomie, et quels pouvoirs en ddrivent pour les Eve-
ques en tant que successeurs des Apétres, outre ceux relatifs & la tolerance
de pratiques anticanoniques en vue d'eviter un mal plus grand, & la non
urgence de lois canoniques pour de graves motifs, supposee la bonne foi
des fideles, au silence prudentiel, a I'epikie et I'equite, & la sanalio in radice,
ala dispense des lois, & l'interpretation benigne deslois penales et de celles
restrictives de la liberte, etc. ...

Chaque membre du petit groupe s’empressa d'envoyer a la Secretairerie
de la Commission son propre texte, dans le but de bien preparerla reunion
suivante qui devait etre la reunion conclusive des travaux en cours sur ce
Point.

Cette reunion eutlieu les 6 et 7 fevrier 1976. Apres un examen tres atten-
Ufd un vaste bibliographie concernant Leconomie et du materiel recueilli
a la secretairerie, le document definitif etait redige. 11 se trouvait reduit au
texte suivant, qui a ete deja rendu public dans les Nunlia 10, p. 92-93, dans
la relation de LArchim. Elias Jarawan, Relateur du Groupe d'etude De nor-
m>s generalibus.

-L’oikonomia est un concept theologique qui designe le plan de salut
Pour tous les hommes, Loeuvre de la divine Sagesse. Selon ce dessein, Dieu
le Pere a envoye son Fils dans le monde, lui donnant tout pouvoir neces-
saire pour accomplir sa mission, c’est-a-dire de sauver tous leshommes. Ce
Pouvaoir, le Christ La confie a son tour a son Eglise (Matt. 28,18). Ce pouvoir
s etend a toute la mission pastorale de I'Eglise et ne se limite pas au seul
Ordre juridico-canonique. Il s’agit donc d’'un concept qui va bien au-dela
des compatences memes du code tout entier.

11 parait qu’au prochain Synode pan-orthodoxe sera mis a I’ordre du jour

examen de la notion de oikonomia, sur laquelle pour le moment existent
Plusieurs opinions divergentes. La Commission preparatoire interortho-

81



doxe a deja prepare a ce sujet un document d'etude a soumettre a toutesles
Eglises Orthodoxes. Il convient de noter que ce document affirme que I'ak-
ribia, c'est-a-dire la pleine conformite avec I'Evangile et les canons de
I'Eglise, est le moyen de salut pour tous. Quant a I'oikonomia, c'estle pou-
voir de I'Eglise de suppleer, dans I'abondance de sa grdce etde son amour, a
ce qui manque a ’'homme concretement pour etre en pleine conformite
avec I'Evangile et les saints canons. La suppleance est lagitime et efficace
si eile est concedee (au moins implicitement) par la hierarchie, qui a recu
du Christ tout pouvoir pour sauver les &mes: celle-ci assure la possibilite de
salut meme a I'homme qui tout en etant bien dispose, se trouve nean-
moins dans un etat anticanonique humainementirreparable. L'on recourt
a I'oikonomia, poursuit ce document, justementdans lescas ol il estimpos-
sible d'appliquer rakribia“

A ce texte deja publie dans les Nuntia, le petit Groupe d'etude ajoutait,
non sans hesitation, la proposition suivante:

~Pour le futur Code Oriental, I'on ne peutrien d'autre proposer qu'exhor-
ter ceux qui doivent appliquer les lois du Code & avoir devantleurs yeux en
premier lieu le salut des ames et & employer donc avec la prudence neces-
saire, les principes d’epikie, d'equitb, de tolerance et m *res de ce genre.
L'on pourrait penser a formuler ceci dans un texte preliminaire a tout le
Code, peut-etre de la maniere suivante:

Oiconomiaecclesiastica, qua opussalvificum Domini Nostri Jesu Christi
hominibus applicatur, sub pastorali sollicitudine et vigilantia Hierarcha-
rum est exercenda; quapropter Hierarchae in lege canonica urgenda
magis salutem animarum quam strictam observantiam litterae legis
intendant“26.

Les autres Groupes d'etude, auxquels ces conclusions ont ete communi-
quées, surtout ceux de Mariage, des Sacrements, de la Sacree Hierarchie,
et encore le Groupe Central, en ont pris connaissance, comprenant bien
comment I'economie ne peut etre juridiquement circonscrite, bien qu elle
doive impregner tout le Code, etant une des dimensions fondamentales du
pouvoir pastoral de I'Eglise. Cependant le Groupe d'etude De normis gene-
ralibus auquel fut confie le role d'examiner la proposition, reportee ci-des-
sus, d'un texte & inserer dans I'introduction de toutle Code, dans sa reunion
de janvier 1978, a beaucoup hesite & le faire?l. Le texte propose par le petit
Groupe de 1976 ne plaisait pas. D’autre part, la majorite des Consulteurs de
Groupe (7 consulteurs en faveur, 5 contraires et | abstension) etait favo-
rable & ce que, non seulement dans la preface du Code, mais bien dans les
canons eux-memes introductifs fut faite une allusion & I’economie. Plus
d'un texte possible fut propose (on peut le trouver dans Nuntia 10, p. 93),
mais ces textes souleverent tous ,de fortes oppositions”, ce qui etait pres-
que une preuve de plus que I’economie est aussi riche de contenu que le
pouvoir pastoral de I'Eglise et ne peut etre circonscrite par des canons.

26 L’economie ecclasiastique, par laquelle est appliquee aux hommes I’ceuvre salvifique
de N.S.J.C., doit etre exercée sous la sollicitude pastorale et la vigilance des Hierarques;
c’est pourquoi les Hierarques, dans I'application de la loi canonique veilleront plus au
salut des ames qu’a la stricte observance de la lettre.

27 A corriger: Dans les Nuntia il est acritdeux fois par erreur 1976. Le groupe De normis
generalibus qui traitait cette question s’etait reuni de 23 janvier au | fevrier 1978.

82



L'on dacida alors de confier encore une fois & un autre petit groupe de trois
consulteurs la tache de composer un nouveau texte unique, a inserer ,,soit
dans les canons preliminaires, soit dans la preface du Code*.

Plutodt qu'a un groupe aussi restreint, cette tache a ata confiee parla Pre-
sidence de la Commission & un groupe de septconsulteurs, qui devaitaussi
revoir tout le Schema De noimis generalibus.

Ce groupe, s'etant rauni de 5 au 10 mars 1980, demanda a la Presidence de
pouvoir ouvrir la discussion sur lopportunite dinserer dans le Code quel-

que texte sur l'dconomie, 6tant donne la petite difference de votes en
faveur de cette acceptation lors de la reunion du groupe De noimis geneia-

libus de 1978 et vu que toute la question regardant I'economie etait bien
connue.

La discussion eut donc lieu, et eile amena assez facilement les Consul-
teurs a4 une decision unanime, renversant le vote de 1978, celle de ne rien
dire dans le futur Code sur I'aconomie. Les raisons de cette decision pro-
viennent surtout de la notion méame de I'economie qui d'une part,depasse
un code”, et d'autre part peut embrasser tous les remedes qui appartien-
nent soit au Code soit a ce qu'on appelle la pratique et la doctrine canoni-
que, avec lesquels peuvent trouver legitimement leur solution les cas dans
lesquels une loi canonique se montre prejudiciable au salut des dmes. Il
taut en outre noter que la decision prise doit etre consideree avec ce que
nous avons dit dans cet expose sur lI'economie en relation avec le legisla-
teur (en tenant compte que le Code gu'on est en train de reviser sera,
comme on le presume, une loi papale), sur le caractere pastoral du Code, et

surtout sur la loi d'amour dont le Code tout entier n'est qu'une partie, et
dans laguelle se trouvent tous les aspects de I'economie de Dieu en faveur

de I'hnomme, qui a ete rachete par le Sang de son Fils unique.

83



Empty Page



Il. MIXED
MARRIAGES



Empty Page



INTRODUCTION TO THE TOPICS
OF THE FIFTH INTERNATIONAL CONGRESS OF THE SOCIETY
FOR THE LAW OF THE ORIENTAL CHURCHES

Il. MIXED MARR1AGES

t PANTELEIMON RODOPOULOS

Thessaloniki

The two topics ol the Fifth International Congress ofthe Society forthe Law
°f the Eastern Churches, which begins today in the apostolic Church of
Thessaloniki, with the blessing of His Holiness the Ecumenical Patriarch
~emetrios, are 1) Oikonomia’', that is leniency in the application of eccle-
siastical law, or temporary divergence from the strictness of the law in a
specific case for the greater benefit ofthose involved, and 2) Mixed Marria-
ges. Both topics are particularly interesting and very Contemporary.

The Church, continuing the redemptive work of Christ in the world,
following the Lord's command and that of his Apostles, enacts legislation.
Ry her laws the Church assists the faithful and leads them to salvation.
Nevertheless, she does not apply the law legalistically; “the sabbath was
Wade for man, not man for the sabbath"l.

“Mixed Marriages" also addresses a Contemporary need. Today people of
different religions, churches and confessions, as well as of different
nationalities are travelling and migrating much more than they did in the
Past. This mass movement of people of various retgious, cultural, and
ethnic backgrounds brings them into unlimited contact. This contactleads
JPany times to mixed marriages, with the result that canonical and pastoral
'ssues are raised which require the immediate attention ofthe churches, as
well as of civil legislation.

Mixed marriages must be examined, in my opinion, from a historical,
canonical, and theological perspective, as well as from a social and
Pastoral one. In the congress that begins today, the canonical perspective

°n mixed marriages will be primarily examined, on the basis of the legis-
lation of the Churches of the East and of the West. This legislation applies

to We the theological teaching of the Church on marriage for pastoral
reasons.

As Holy Scripture says, at the creation ofthe first man and woman, God
defined the marital bond of a man and woman: "The Lord God said, ‘It is not
9°0d that the man should be alone; | will make him a helper fit for him.“...
and the rib which the Lord God had taken from the man he made into a
woman and brought her to the man. Then the man said, 'This atlastis bone

1 See p. 15-18.
Mark 2.27.

87



of my bones and flesh of my flesh'... Therefore a man leaves his father and
mother and cleaves to his wife, and they become one flesh*'. “And God
blessed them, and God said to them, 'Be fruitful and muiltiply, and fill the
earth™2.

According to Holy Scripture, therefore, marriage is a sacred act ofdivine
origin. The union of a man and a woman involves not only their physical
union, but also consists of the moral bond of two persons of the opposite
sex, who complement and help each other, and grow together toward
moral perfection. They are united “in one flesh* and fulfill the Creator's pur-
pose regarding the procreation of the human race, which also entails the
Obligation of the parents to rear their children "in the discipline and
instruction of the Lord"3.

For these reasons marriage had always a religious character among
different peoples. In man's conscience an understanding of the religious
origin of marriage remains vivid. Even for the ancient Romans, for whom
marriage consisted mainly of an agreement between a man and a woman,
the moral and religious meaning was notlacking. According to the Roman
jurist Modestinus marriage is, among other things, “the connection of a
man and a woman, ... communion of divine and human law" (divini et
humani juris communicatio).

The Christian Church proclaimed the Institution of marriage a sacra-
ment. Thus besides its physical meaning it takes on a high moral and
spiritual importance, having as its foundation the self-denying love
between the spouses similar to Christ's love for the Church4. It seems,
though, that from the early years of the Christian Church, marriage was
performed by a religious ceremony; "when men and women marry, it is
desirable to have the bishop’s consent to their union, so that the wedding
may be a tribute to the Lord and not to their own carnal desire® as St.
Ignatius of Antioch wrote to St. Polycarp of Smyrna in the beginning of the
second Century5.*Being within the sphere of divine grace as a sacrament,
marriage is connected liturgically with the Holy Eucharist, by which the
mystery of Christ and the Church is realized in time and space. Tertullian
(2nd Century) is perhaps the earliestwitness concerning the association of
the Service of marriage with that of the Holy Eucharist. “Unde sufficiamus
ad enarrandam felicitatem ejus matrimonii, quod ecclesia conciliat et
confirmat oblatio et consignat benedicti.”

Therefore, the sacramental character of marriage and the pastoral
expediency for the protection of the faithful from the influence ofpeople of
other religions or heretical spouses make the early Church strictly against
mixed marriages, which it forbids. The prohibition of mixed marriages is

2 Gen. 2.18-24.

3 Ephes. 6.4,- Ch. Papadopoulos, On Marriage, in: Ekklesia (1979), p. 291.

4 Ephes. 5.25 ff.

5 fgnatios, Epistle to Polycarp, 5, Early Christian Writings, M. Staniforth, trans., New
York 1978, p. 129. Cf. Tertullian, Epistle to his own wife (in which he calls marriage a sacra-
ment); Methodios of Olympos, Symposium on the Ten Virgins; St. Basil, 7thHomily on the
Hexaemeron; St. Gregory the Theologian, 40th Oration; St. John Chrysostom, in many of
his homilies, calls marriage a sacrament, and others.

88



attested to by ancient ecclesiastical writers such as Tertulliant, Cypriani,
Ambrose8, Theodoret of Cyrus9, and others.

Thus, from the beginning, the early Church prohibited the marriages of
Christians to unbelievers or heretics. She tolerated, however, such
marriages if they had taken place before one of the spouses became
Christian. This was in agreement with the teaching of St. Paul according to
which the unbelieving spouse and the children born to them were sancti-
fied by their marriage. Moreover, Godhas calledus to live in peace anditis
not right for spouses to live in disagreement and strife. "Wife, how do you
know whether you will save your husband? Husband, how do you know
whether you will save your wife?“1( *

From the fourth Century on, ecclesiastical legislation explicitly forbade
mixed marriages". The Quinisext Ecumenical Synod (691) ratifies this
practice of the Church by its 72nd canon: "An Orthodox man is not per-
mitted to marry an heretical woman, nor an Orthodox woman to be joined
to an heretical man. But if anything of this kind appears to have been done
by any we require them to consider the marriage null, and that the
marriage be dissolved." Moreover, this canon legislates, according to the
teaching of St. Paul, that if they have been married before one of them
became Christian and both agreed to continue to live together, let them

not be separated; "for the unbelieving husband is sanctified by the wife,
and the unbelieving wife is sanctified by her husband“l2. Commenting on
this prohibition of the canon, Zonaras supports it by the argument that
such marriages succeed with difficulty, because if the views of the spouses
concerning faith are opposed, how will they be able to be of one mind

concerning other matters? If in the most important thing, thatis to say, the
faith, they follow differentways and do not communicate in theirsouls, is it

possible for them to go down life's road together and to communicate in
°fher matters? If, again, the unbelieving party wishes to live with the
faithful one, then they should not separate, "for the unbelieving man is

sanctified by the wife, and vice versa"l3
The legislation of Christian emperors of the Roman Empire on this issue
follows ecclesiastical legislationl4, although this law was not always

applied. Kings married their daughters to princes of other religions for
Political reasons, and in the twelfth Century, Christian Iberians gave their
daughters in marriage to Muslims.

*n the beginning, therefore, marriage to heretics was considered invalid,
but from an early time divergence from this law arose. In a later period,

8 Migne, PL I, 485-88, 937,
* Migne, PL IV, 465-494, 767-768.
* Migne, PL X1V, 449- 454. XVI, 989-994.
9 Migne, PG 82, 285.
® 1 Cor, 7.16.
31st canon ofthe Synod in Laodicea. “Itis not proper to make marriages with heretics,
uor to give our sons and daughters to them; but rather to take of them, if they promise to

oecome Christians." Cf. IOth canon of the same synod, 21st canon of the Synod in
Carthage, and 14th canon of the Fourth Ecumenical Synod in Chalcedon.

2 Ralles-Polles, 2. p. 471-72.

3 Op. cit. p. 472.

l4Nomocanon title 12, chapt. 13, Ralles-Polles, 1, p. 270-73. Cf. M. Vlaslares, Syntagma
*ata stoicheion, 3, chapt. 12, Ralles-Polles, 6, p, 175.

89



especially after the fall of Constantinople, marriages of Orthodox to
heterodox became tolerable by oikonomia, on the condition that the
Service be performed by an Orthodox priest. However, marriage to a
Muslim, and generally to a person of another religion, was prohibited. This
practice of the Orthodox Church throughout the world is continued until
today, and the modern Greek state has invested this practice with legis-
lation.

As previously mentioned, the unlimited communication of people today
makes mixed marriages unavoidable, even in Greece where 97% of the
population is Orthodox Christian. This social reality raises pastoral and
canonical problems for the churches, so that the issue of mixed marriages
is a subject of study by all churches, as well as a topic of discussion in inter-
Christian meetings. The First Pan-Orthodox Conference in Rhodes (1961)
also included mixed marriages on the list of topics prepared for the Holy
and Great Synod of the Orthodox Church which is to be convoked in the
future. The Orthodox Preparatory Committee of this synod (Chambesy,
1971) discussed the issue in its two basic forms, that is, (1) marriage
between Orthodox Christians and persons of other religions or unbeliev-
ers, and (2) marriage between Orthodox and heterodox Christians.

Because of political Systems and social conditions prevailing in countries
ofEastern Europe where the majority religionis Orthodoxy, couples some-
times come to the church to be married when one party, usually the bride,
is faithful, while the other is not. The latter States, either truthfully or fal-
sely, that he is an unbeliever for fear of consequences. The Preparatory
Committee, taking into view the different situations in Orthodox
countries, suggests the following in regard to the first category of mixed
marriages, that is, between an Orthodox Christian and a member of
another religion or an unbeliever: "After thorough study of the canonical
order of the Church, according to which the marriage between an Ortho-
dox believer and a person of another religion or an unbeliever can have
meaning only after the admittance into the Church of the person of
another religion or the unbeliever, the Preparatory Committee however
proposes, thatways of applying oikonomia in this matter should be studied.
On the other hand, decisions on the application of oikonomia in cases of
necessity should in the meantime be left up to the freedom of the local
churchesls. Regarding mixed marriages between an Orthodox and an
heterodox, the Preparatory Committee of the Great Synod proposes free-
dom of decision in this matter on the basis of the existing local conditions.
Nevertheless a more accurate, if possible, evaluation ofthe Christian heri-
tage of non-Orthodox churches and of their present Situation is necessary
so that an ecclesiological distinction may be made inregard to non-Ortho-
dox Christians"16.

The Roman Catholic Church holds almost the same position. It recog-
nizes only marriages performed by a Roman Catholic priest. In the Second
Vatican Councilthough, the decision was made to recognize the validity of

15 "Toward the Great Synod", Orthodox Center of the Ecumenical Patriarchate, Cham-
besy 1971, p. 45.
16 Ibid.

90



marriages between Roman Catholic and Orthodox Christians performed
by an Orthodox priestli. Since the Orthodox place marriage within the
"hole issue of sacraments, and since they look toward the union of the
Churches as a union of faith and as a sacramental communion, the religious

ceremony of the marriage between Orthodox and Roman Catholics is a
topic of the dialogue begun between the Churches of the East and of the

West.
Inthe congress which begins today, all aspects of "oikonomia" and mixed

marriages will be discussed according to the theological and canonical
traditions of the Churches of the East and West. Distinguished scholars
who are specialists in this field will proceed with their presentations.

Y becree on the Eastern Churches.

91



DIE MISCHEHEN IN DEN HEILIGEN KANONES

SPYRIDON TROIANOS

Athen

Der Terminus ,Mischehe" (matrimonium mixtum, mariage mixte, mixed
marriage) findet sich in den heiligen Kanones nicht, denn er entstand erst
in der Theorie des neueren kanonischen Rechts! in der Bedeutung einer
Eheverbindung zwischen zwei Personen verschiedenen Glaubens

Es versteht sich von selbst, dal Mischehen in den ersten christlichen
Dezennien nur in der Form von Verbindungen zwischen Christen und
Nichtchristen, namlich Juden oderHeiden, denkbarwaren. In der apostoli-
schen Zeit lag die Bedeutung dieses Themas - es istja zu frih, von einem
~Problem"zu sprechen - wegen der noch beschrankten Anzahl der Glaubi-
gen im Fortbestand der bereits geschlossenen Mischehen. Das Wort des
Paulus in 1. Kor. 7,12—153 zielte mit Sicherheit darauf ab, solche Ehen auf-
rechtzuerhalten. In bezug auf eine neue Eheschlie3ung bringt der Apostel
seine Abneigung gegen das Zusammenleben mit einem Unglaubigen sehr
deutlich zum Ausdruckd. Es ist jedoch zweifelhaft, ob sich ein anderer Pas-
sus, in dem er die Notwendigkeit der Ehe im Herrn betonts, speziell auf die
Person des Ehepartners oder generell auf den Inhalt der Ehegemeinschaft
bezieht.

Die rasche Verbreitung des Christentums hatindessenzu einer Vermeh-
rung der Mischehen gefuhrt, die von christlichen Frauen aus bestimmten
sozialen und nicht zuletzt auch juristischen Grinden viel haufiger als von
Mannern geschlossen wurden. Dieses Phanomen hat die heftige Reaktion
der Kirchenvater der ersten vier Jahrhunderte ausgeldst, wie es sich aus
den Werken von Tertullian, Ambrosius, Hieronymus, Augustinus und
Cyprian ergibtt.

| Ch. Lefebvre, Quelle est I'origine des expressions ,matrimonia mixta“ et ,mixta reli-
gio*? in: lus Populi Dei, Mise. Bidagor, 3, Roma 1972, S. 359-373.

2 Der neugriechische Ausdruck ,piKtdq yapoc“ bedeutet jedoch nur die Ehe zwischen
den Anhangern verschiedener Konfessionen. Vgl. die Gesetze Nr. 677 und 696 vom Jahre
1861.

3, EiricadeAcpdc yuvaiKa exei amorov, Kai atiin ouveudOKCi oiKeiv per‘atiroli.pncapiiiru atirnc
Kai yuvn nuc Uxei avépa amorov, Kai olroc ouvcusokel oiKeiv per' alrnc, pn aipiutro rév avépa.
"Hyiaotai yap 6 avfip 8 &moroc ev ip yuvaiKi, Kai nyiaorai n yuvn n @moroc£v<i> d6eAcpi- 11+ Ei 6t6
amorocxropiterai, xwpitdo6o)“. Vgl. zu dieser Stelle H. Baltensweiler, Die Ehe im Neuen
Testament (Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, 52), Zurich-
Stuttgart 1967, S. 191 f.

4 2. Kor. 6,14: ,Mn yiveode etepoCuyolivrec anioroic ..."“

5 1. Kor. 7,39: ,fuvh 6ederai eip' 60ov xpdvov £n 6&vnp aurnc' eav 6c KoipnSn 6 aviip,EAeu86pa
ioriv 0)8eAei yapn8nvai, pévov ev Kupio)“- Nach der Meinung Ballensweilers, a. a. O. (3), S. 187,
deutet der Ausdruck daraufhin, dal3 die Ehe nur mit einem Christen geschlossen werden
durfe.

6 S. die eingehende Untersuchung von J. Kahne, Die Ehen zwischen Christen und Hei-
den in den ersten christlichen Jahrhunderten, Paderborn 1931, S. 9 ff.

92



Die Ablehnung der Mischehen spiegelt sich gewil3 in den kanonischen
Vorschriften des entsprechenden Zeitraums wider, jedoch nichtin dem zu
erwartenden Ausmalf3. Im Westen begegnet man der Frage dieser Ehenin
den Kanones 15 und 17 der Synode von Elvira (ca. 306)7,11 der Synode von
Arles (314)8 und 12 der Synode von Hippo (393)9. Vom Kanon 17 von Elvira
abgesehen, der sich auf den speziellen (und nicht sehr wahrscheinlichen)
Fall der Ehe einer Christin mit einem heidnischen Priester bezieht, enthalt
Kanon 15 derselben Synode ein allgemeines Verbot fur die christlichen
Frauen, die Ehe mit einem Heiden einzugehen (selbst wenn dies wegen der
UbergroRen Zahl der heiratsfahigen jungen Frauen geschehen sollte), und
schlief3t Kanon 11 von Arles fur einige Zeit aus der Kirchengemeinschaft
diejenigen Tochter von Christen aus, die heidnische Manner heiraten. Es
ist fUr den Sachverhalt sehr charakteristisch, dal3 die oben erwahnten
kanonischen Verordnungen nur die Frauen betreffen. Auffallend ist fer-
ner, dal es, im Grunde genommen - besonders in bezug auf das weitere
Schicksal der verworfenen Verbindung - keine Sanktionen gibt. Man
kann diese Zuruckhaltung des kanonischen Gesetzgebers auf Zweck-
maRigkeitserwagungen zurickfuhren, und zwar auf die Uberlegung, dal3
die Auflésung dieser Ehen, falls ihre Zahl bedeutend war, ein erhebliches
soziales Problem darstellen wirde. Schlie3lich liegt der Schwerpunkt des
Kanons 12 von Hippo, derinhaltsmafiig dem Kanon 21 von Karthago!l0 hahe-
steht, im Verbot der Ehe mit Haretikern und Schismatikern - welches
weiter unten erortert werden soll. Dasselbe gilt auch fur Kanon 14 von
Chalkedon, der aber nur den niederen Klerus betrifft und dahereinen bes-
chrankten Anwendungsbereich hat.

Viel scharfer ist dagegen der staatliche Gesetzgeber gegen die Misch-
ehen vorgegangen - allerdings nichtim allgemeinen, sondern nur gegen
die Ehen mit Juden"”, vielleicht in der Annahme, dafl} die Gefahr fur den
christlichen Ehepartner von dieser Seite aus gréf3er sei. Der Codex Theo-
dosianus enthalt diesbezuglich zwei Bestimmungen: 16.8.6 und 3.7.2
(= 9.7.5)12. Erstere, von Constantinus im Jahre 339 erlassen, verbietet den
Juden die Ehe mit Christen unter Androhung der Todesstrafe. Letztere,

7Kanon 15: ,,Propter copiam puellarum gentilibus minime inmatrimonium dandaesunt
v>rgines Christianae, ne aetas in flore tumensinadulterium animae resolvatur". Kanon 17:
mSi qui forte sacerdolibus idolorum filias suas iunxerint, placuit nee in finem eis dandam
®sse communionem” (F. Laucherl, Die Kanones der wichtigsten altkirehlichen Konzilien,
Freiburg i. Br.-Leipzig 1896, S. 16).

>De puellis fidelibus quae gentilibus iunguntur, placuit ut aliquanto tempore a com-
Htunione separentur” (Laucherl, a. a. O. (7), S. 27).

9 .... utfilii vel filiae episcoporum vel quorumlibet clericorum gentilibus vel haereticis
«ut schtamaticis matrimonio non coniungantur” (Laucherl, a. a. O. (7), S. 165).

(= Opoicoc npeoev, 6)oic tit tckva riv xAnpixiv tOvixoicnaipcuxoic yapixic ph ouvanieodai“

Die Richtigkeitder in De adminisirando imperio cap. 13 (Ed. vonGy. Moravcs/k, S. 70,
10 -m) erwahnten Nachricht, dal Konstantin d. Gr. die Ehen zwischen Christen und Heiden
generell verboten habe, ist sehr zweifelhaft.

2 C.Th. 16.8.6: ,Quod ad mulieres pertinet, quas ludaei in turpitudinis suae duxere con-
s°rtium in gynaeceo nostro ante versatas, placet easdem restitui gynaeceo idque in reli-
quum observari, ne Christianas mulieres suis lungant flagitiis vel, si hoc fecerint, capitali
Periculo subiugentur”. 3.7.2: .Ne quis Christianam mulierem in matrimonio ludaeus acci-
P'at, neque ludaeae Christianus coniugium sortiatur. Nam si quis aliquid huiusmodi admi-
serit, adulterii vicem commissi huius crimen obtinebit, libertate in accusandum publicis
quoque vocibus relaxata” (= C. Th. 9.7.5).

93



von Valentinian Il., Theodosius d. Gr. und Arcadius im Jahre 388 promul-
giert, stellt die Ehe eines Juden mit einem Christen dem Ehebruch gleich,
was die vom Gesetz fur dieses Delikt vorgesehenen Strafen nach sich zieht.
Die zweite Bestimmung ist in die spateren Kodifikationen und Sammlun-
gen aufgenommen worden: so in C. 1.9.613, in die Collectio Tripartita 1.9.6%,
in den Nomokanon XIV Tit. 12.1315, in die Basiliken 1.1.34'6, in das Ponema
des Attaleiates 3.3!7uind in das Syntagma des Blastares T 12ia

Insofern hat der Gesetzgeber eine wesentliche Licke gefiillt, aber er hat
keine weiteren MalRnahmen wahrend der friUhbyzantinischen Periode
getroffen. Davon abgesehen, hatte eine Ausdehnung des Verbots auf samt-
liche Mischehen ohnehin keine weitere praktische Bedeutung gehabt,
denn inzwischen hatte sich der kanonische Gesetzgeber eingeschaltet,
dessen Bestimmungen gemaf derausdricklichen Anordnung derjustinia-
nischen Gesetzgebung den staatlichen Gesetzen gleichgestellt warenld.

Aber die Entstehung und vor allem die Ausbreitung der ersten Haresien
zwangen die Konzilsvater, der Moglichkeit und den Folgen einer
Mischehe in einer bis jetzt unbekannten Form, namlich zwischen recht-
glaubigen Christen und Haretikern, entgegenzutreten. So erliel3 die
Synode von Laodicea (zwischen 325-381) zwei Kanones, die beinahe den
gleichen Inhalt haben. Kanon 10 verbietet den ,,tnc CKKAnoiac" ihre Kinder
mit Haretikern zu verheiraten; Kanon 31 verbietet auch die Ehen mitHare-
tikern, es sei denn, dalR der Andersglaubige verspreche, zum orthodoxen
Glauben uUberzutreten20. Man stellt also fest, dal der Inhalt des ersten
Kanons vom zweiten vollstandig umfaf3t wird, was einige Fragen aufwirft.

13 Die Stellen in C. 1.9.6 und C. Th. 3.7.2 (* 9.7.5) sind gleichlautend.

14 ,Xpiouavdc AapRaviov loudaiav yapeirtv, n xpiouavhv ‘loudaioc, iiouAiKtoc eni poixcfo
KdtnYopouviai".

15 ,'H 5t ¢’ diai. iou 8 tit. tol a' RiAiou tol kiosikéc ipnoiv, Ou xpiouavoc AaplRavuv loudaiav
yapcthv, ft xpiouavnv 'loudaioc, eni poixeig KatnYopeitai*.

16 ,, loudaioic Xpiouavoi npdc yapov pn ouvepxdoBwoav i6 ncpi poixciac tvtcidcv uipopiapcvoi
dnpooiov eyKAnpa".

17 ,Mn AapRavéto) loudaioc Xpiouavnv, piite Xpiouavoc loudaiav. Kai anAlic aipetiKoi Kai
aAAbmotoi pnde xaid tiva npodipaoiv Xpiotiavoic npéc yapov ouvaiuéoSwoav".

10 ,Mn AapRavfito) loudaioc Xpiouavrtv, piite Xpiouavoc loudaiav, piite aipetmdc Kai
aAAdbtpioc tnc nioteoic Kaié uva npdipaoiv Xpiotiavoic npdc ydpov ouvant£o8(o".

19 Nov. 131.1: ,0comTopcv toivuv, tdEiv vopwv enfxeiv tolic dyiouc CKKAnoiaotiKouc xavovac
tolic und tuv ayiuv tcooapuvouvoduvexteSevtac n RelRaiii)8E£vtac,...“.Dasselbe hatte Justinian
auch einige Jahre vor der Promulgation der Nov. 131 in C. 1.3.44.1 angeordnet..... tolcoéfc
Oeiouc Kavovac ouk fAattov tliv vépuv ioxiieiv xai oi npetepoi RollAovtai ............... .. Vgl. auch
C. 1.2.12.1 (vom Jahre 451).

20 Kanon 10: ,,Flepl toli pn 6civ tolic tnc OKKAnoiac adiaipdpuc npdc ydpou Kuivioviav ouvanteiv
to fcautdv tExva aipctixoic”. Kanon 31: ,'Ou ol 6ci npdc ridvtac aipetiKolc tniyapiac noieiv, ri
6idovai uiolic xai 8uYatEpac 4AA4 paAAov AapRaveiv, ei ye enaYYOAAoivto xpiouavoi </evtadai*.
Eine Interpretation des can. 31 enthalt der unter dem Patriarchen Alexios Studites im Sep-
tember 1039 (Grumel, Reg. 846) ergangene Synodalakt (G. Fickei, Erlasse des Patriarchen
von Konstantinopel Alexios Studites, Festschrift der Universitat Kiel etc., Kiel 1911, S. 32-
33). Ein den oben erwahnten Kanon betreffender Auszug dieses Aktes wird als kano-
nische Antwort (6nOKpioic) auch dem Chartophylax Johannes Doxapatres(M. Gedeon, in:
EKKAno. AAriSeia 36 (1916), S. 2; s. denselben Textauch im Cod. Mose. 336 f. 37v bzw. p. 52)
zugeschrieben. Der Irrtum liegt hier auf der Hand, denn dieser Chartophylax (vgl.
H.-G. Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, Hb.d. AW. XI1.2.1,
Mulnchen 1959, S. 599 f.) ist auf dem Gebiet des kanonischen Rechts sonst nicht bekannt.

94



Wie Interpretation, daf? Kanon 10 nur die Kleriker betreffe (vorausgesetzt,
dal der Ausdruck xolic xnc exKAnoiac nur sie bezeichne - was im Ubrigen
sehr zweifelhaft ist), wahrend Kanon 31 einen uneingeschrankten Wir-
kungskreis habe, I6st das Problem nurzum Teil. Vermutlich muf man diese
merkwirdige Wiederholung des Verbots damit erklaren, dafl die beiden
Kanones nicht zur gleichen Zeit verfal3t wurden.

An dieser Stelle ist noch folgendes anzumerken. Fur den Ubertritt zum
rechten Glauben benutzt der Kanon die Worte ,,dye enaYYeAAoivxo Xpioxiavoi

Yeveodai“ (= wenn sie versprechen, Christen zu werden); der Kanon halt die
Haretiker also fur Nichtchristen. Die Gleichstellung der Haretiker mitden

Unglaubigen Uberrascht nicht, denn solche Anschauungen sind quellen-
maRig belegt?l, Diese Formulierung konnte jedoch den Verdacht er-
wecken, die Konzilsvater hatten nur jene Haretikergruppen im Auge
gehabt, die beim Ubertritt zur Orthodoxie getauft werden missen, weil sie
eis Nichtchristen behandelt werden - eine Unterscheidung, auf die schon
Ralsamon hindeutet22. Diese Interpretation muf aberabgelehnt werden, da
die Differenzierung des Verfahrens beim Ubertritt zum rechten Glauben
erstmalig im Kanon 7 des Il. 6kum. Konzils auftaucht und jede Rechtferti-
gung fehlt, dall man sie vorverlegt. Zusatzlich muf3 erwahnt werden, dal
Jede Unterscheidung der Haretiker im Hinblick auf die juristische Mog-
lichkeit, eine Mischehe einzugehen, von den beiden Interpretatoren Zona-
ras und Baisamon in ihren Scholien zum Kanon 31 von Laodicea abgelehnt
wird23. Was nun die Zeit des im Hinblick auf die EheschlieBung erforderli-
chen Ubertritts zur Orthodoxie anbetrifft, so schweigt der Kanon, aber in
den Scholien wird unterstrichen, dal? er der EheschlieBung vorauszugehen
hat. Ob diese Auslegung dem Sinne des Kanons tatsachlich entspricht,
scheint mir sehr zweifelhaft zu sein; wenn namlich der Andersglaubige
bereits vor der EheschlieBung zur Orthodoxie Ubergetreten wéare, dann
hatte letztere keine Probleme mehr bereitet, hatte es sich in diesem Fall
doch lediglich um eine Ehe zwischen zwei Rechtglaubigen gehandelt. Die
Stellungnahme der Scholiasten scheint eher von der spateren Entwick-
lung der kanonischen Gesetzgebung und den in ihrer Zeit herrschenden
allgemeinen Umstanden beeinflul3t zu sein.

Ein zweiter, nicht weniger nennenswerter Punkt ist, da der Kanon die
Schismatiker nicht erwahnt. Angesichts derTatsache, dal3 die Unterschei-
dung zwischen Haretikern und Schismatikern zu dieser Zeit bereits
existierte?4, was aus Kanon 33 derselben Synode klar hervorgeht, fuhrt die
Gegenulberstellung der beiden Kanones (31 und 33) zu der Schluf3folge-
rung. dall die Schismatiker im ersteren absichtlich ausgelassen wurden.
uUnd eine letzte Bemerkung sei angefiugt; Keinerderbeiden die Mischehen
betreffenden Kanones von Laodicea befahl die Auflosung der unter Nicht-
beachtung ihrer Anordnungen geschlossenen Ehen. Konsequenterweise

Vgl. z. B. Proch. 33.13, Pr. legum 28.10, can. 46 Apost.
Scholion zum can. 14 von Chalkedon (G. Rhalles - M. Polles, lUviuypa i uv 9d«v Kai iepov
kovovwy el.c,, Bd. 2, S. 253).
*” Rhalles-Polles, a. a. O. (22), Bd. 3, S. 198 f.
Hinsichtlich der Kriterien dieser Unterscheidung herrschte lange Zeit Unsicherheit.

91- £v. Manlzuneas, Ta aoiKiipata aipcocovc Kai axioparoc Kaia xolc skig) hpwiouc aicjvac,
Athen 1977, S. 31 f. insbes. 45 f.

95



beschranken sich diese Sanktionen auf die Verhangung von Kirchenstra-
fen gegen die Ubertreter. Insofern ist A&uRerst merkwiirdig, dal Baisamon
in seinem Scholion zum Kanon 14 von Chalkedon gerade das Gegenteil
behauptet25. Dieser Satz von Baisamon kann nicht einmal im Kanon 21 von
Karthago eine Stitze finden, denn auch er verbietet den Kindern von
Geistlichen lediglich die Ehe mit Heiden oder mit Haretikern, ohne ein
Wort Uber deren Glltigkeit zu verlieren - falls sie trotz des Verbots
geschlossen wird26.

Da aber die Synode von Laodicea nur eine Lokalsynode war, genossen
ihre Kanones keine allgemeine Anerkennung. Aus diesem Grund haben
sich die Teilnehmer am IV. 6kum. Konzil gezwungen gesehen, sich mitder
Frage der Mischehen zu befassen und eine allgemein geltende Bestim-
mung zu erlassen. So entstand Kanon 14 dieser Synode, der sich aber selt-
samerweise, wie bereits bemerkt, auf die Lektoren und die Sanger be-
schrankte. Der Kanon verbot diesen niederen Klerikern, sowohl ,eine
andersglaubige Frau zu nehmen" als auch ihre Kinder ,mit Haretikern,
Juden, oder Heiden zu verheiraten, wenn die mit dem Orthodoxen zu ver-
heiratende Person nicht verspricht, zum orthodoxen Glauben Uberzutre-
ten"27. Die ausfuhrliche Aufzahlung der zweiten Halfte des Verbots lat m.
E. keinen Zweifel hinsichtlich der Bedeutung des Ausdrucks ,andersglau-
bige Frau" der ersten Halfte bestehen: d. h. auch dieses Verbot umfal3t die
Schismatiker nicht, denn eine Differenzierung bei der Regelung der bei-
den Falle 143t sich logisch nicht rechtfertigen28. Von einer Auflésung der
unkanonisch geschlossenen Ehe ist auch in diesem Kanon nicht die Rede:
er sieht nur die Auferlegung von Kirchenbuf3en gegen die Klerikervor, die
seine VVorschriften verletzt haben.

In der frihbyzantinischen Gesetzgebung gab es also keine allgemeine
Bestimmung, die samtlichen Untertanen verbot, Ehen mit Haretikern ein-
zugehen. Dies wird durch die Bestimmung in C. 1.5.18.8 bestéatigt, die die
Gesetzmaligkeiteiner Enegemeinschaftzwischen einem Orthodoxen und
einem Haretiker voraussetzt. Eine Bestatigung enthalten auch die Anord-
nungenin C. 1.4.16 und 5.1.5.3 (Gesetz der Kaiser Leon und Anthemios vom
Jahre 472), die die ,verlustlose" (ctSnptoc) Auflosung des Verldbnisses
»propter religionis vel sectae diversitatem" erlauben. Stattdessen versucht
der staatliche Gesetzgeber durch eine Reihe von MalRnahmen zuungun-
sten des haretischen Ehegatten im Rahmen einer allgemeinen ,Verfol-

25 ,Avayviodi tnc ev AaodiKEig ouvooou kavova i' Kai Aa’ Kai ific ev Kapbayovn Kavova ko’ Kai
elipiioeic 6iaanwpevov tov pera aipeiiKOU ouorévra yapov* [Rhalles-Potles, a. a. O. (22), Bd. 2,
S. 253).

26 Aufdie Unstimmigkeit zwischen den Kanones und dem Scholion weistauch G. P. Ste-
vens, De Theodoro Balsamone. Analysis operum ac mentis iuridicae, Corona Lateranen-
sis 16, Roma 1969, S. 183 hin.

27 ,Eneioft tv noiv 6napxiaic ouyKexdpnrai roic avayvaiotaic xai ipdAiaic yapeiv.UpioEv ft ayia
olivodoc pft ejeivai iivi auidv fcrepoootov yuvaiKa AapRaveiv. Touc 6e ndn ek toioutov YApov
naidonomoavrac, £i pev £<p8aoav Bamioai ra tl alitdv texsevto hapa toic aipetiKOic, npoodyEiv
alra rn Koivovig tnc KaOoAiKftcOKKAnaiai;, pft Runtioddvia 6e pft Slivaadai £ii RBaimteivaliia napa
toiq aipEtiKoic, pftte piiv ouvaniEiv npéc yapov aipetiKO n loudaio n "EAAnvi, Ei pft dpa
anayyaAAoito pEiatideodai Eic rftv 6pdo6doiov nioriv td ouvaniépevov npdotonov td dpdoddfw. Ei
Ot xic iouiov rov 6pov napaflain iftc ayiac ouvodou, kovoviks UnoKEiodto emtipio®.

28 Anderer Meinung ist J. Zhishman, Das Eherecht der orientalischen Kirche, Wien
1864, S. 541.

96



gung* der Haretiker die EheschlieBungen zwischen ihnen und den
Orthodoxen zu beschrénken, ohne sich jedoch, wie bereits erwéahnt, zu
einem generellen Verbot solcher EheschlieBungen entschlieRen zu kén-
nen2d. Die Tatsache, dal3 zu dieser Zeit nur die Einhaltung des Zivilrechts
(d. h. ohne eine mit gesetzlichen Folgen ausgestattete Einmischung der
Kirche) fur die Gultigkeit der Ehe malRgebend war3), genigt, uin die Konse-
quenzen dieses Umstands auf dem Gebiet der kirchlichen Disziplin richtig
einschatzen zu kdnnen. Auf diese Richtlinien der kaiserlichen Gesetz-
gebung wies derVerfasserdes Nomokanons in X1V Titeln hin, indem er mit
bewundernswerter VVollstandigkeit alle Gesetze anfihrte, aus denen her-
vorging, dal solche Verbindungen erlaubt waren. An dieser Stelle kann
man seine Verbitterung erkennen, weil er die Gesetzgebung in dieser
Beziehung fur widersprichlich hielt. ,Obwohl das weltliche Recht",
schreibt er, ,im Buch 23 Tit. 2 Dig. ! (sc. der Digesten) die Ehe als eine Ver-
bindung von Mann und Frau, eine Vereinigung fur das ganze Leben und
eine Gemeinschaft nach goéttlichem und menschlichem Recht definiert
und dementsprechend die sich durch die Ehe verbindenden Personen den-
selben Glauben haben sollten, kennt es und akzeptiert es eine Ehe
zwischen einem Orthodoxen und einem Haretiker"3l

Vor dem Hintergrund einer solchen Situation ist es durchaus verstand-
lich, daB das Quinisextum im Kanon 7232 eine knappe, aber zugleich kate-
gorische Regelung einfuhrt, so dalR jede Moglichkeit einer ,flexiblen"
Interpretation ausgeschlossen bleibt. Kanon 72 verbietet ausnahmslos die
eheliche Verbindung zwischen Orthodoxen und Haretikern, erklartjede
unter Nichtbeachtung dieses Verbots geschlossene Ehe fur nichtig und
ordnet deren Aufldsung an. Uberdies belegt er die Ubertreter (d. h. die
Orthodoxen, denn die Haretiker sind sowieso aus der Kirche ausgeschlos-
sen) mitdem Kirchenbann. Ferner wird im Kanon der besondere Fall gere-
gelt, dal von einem Haretikerpaar nur der eine Ehegatte zur Orthodoxie
Ubertritt. Die strikte Anwendung des Verbots hétte namlich zur Auflésung
der Ehe fuhren kénnen - einer harten Losung des konkreten Problems, die
In jeder Hinsicht als irrational erschien. Die Konzilsvater erklarten diese
Ehe fur unlésbar, indem sie sich auf das Wort des Apostels Paulus in 1. Kor.
7-14 beriefen.

29 Vgl. auch Nov. 115.3,14-15.
, 0Vgl. M. Kaser, Das romische Privatrecht, Bd. 2, Hb. d. AW.X.3.3.2.2, 2Munchen 1975,
S-m Anm 15.

1’0 hoAiiikéc vopoc ei Kai ta iidAiaia tov yapov opitdpevoc, ipnoi BiBAI6 ky' rir.3” diai.a’' 6u
V“Moc toriv avopoc Kai yuvaiKOg ouvdipeia, Kai auyKAnptooic ndong iftc Coanc. éeiou te Kai
«vopunfvou 6iKaiou Koiviovia, Kai Kaia todtov rov opov toei lolic yagw ouvaniopcvouc
'spoSpnoKOut elvai, dgiac oide Kai 6ftxciai geiatli 6pdodsétou Kai aipeiiKolu yopov" (Rhalles-Pol-

320" *: °' (22)' Bd- ' s-27I)-

,Mn titouti 6pdédojov Avbpa aipeiiKfi ouvanteoSai yuvaiKi, piite pnv aipciikO avépi yuvaiKa
opdodotov tcliyvuodai- 8AA'ei Kai ipavein n toiodiov Und uvoc tdév &navtuv yivépevov, axupov tév
Yapov nyeioOai Kai ro adeopov diaAueodai ouvoiKtaiov ol yap xpn la apiKra piyvuvai, outt to
apofRaii) AUKOvaupnACKeodai.Kai in tod Xpioiod pcpidi tévtdvapapiioAdvKAnpov. Ei 5¢ napalin
Uc ta nap’ npov Opio8Evia,dnpopitEo8u>. Ei 6£tivce,£ti tv tO amoiia tuyxévovicc, Kai olnoitn iov

Pooootov £yKataAey£vtcc noipvn, 8AAnAoic yapo vopipw nppdodnoav, elia, 6 gtv, i6 KaAdv tk

stapevoc, to <po)ii titcaAnSeiac npoo£dpapev.o 6fc lind rot inc nAavnc Kateoxedn écopoil,pn npdc
1&c 8eiac atevioai OKiivaq ftAdpcvoc, eudoxei 51 tO inatd ft amotoc ouvoiKeiv, ft to ftpnaAiv, 6 &mo
rog in niaift, pn Xu>pi££080o)oav, xaia tdv 8eiov &ndoioAov ftyiaotai yap 6 amotocavftp£v in yuvai
*'e Kai nyiaoiai ft &motoc yuvft £v t6 avopi“

97



Bei der Untersuchung der Griinde, die zum Erla3 des Kanon 72 gefuhrt
haben, darf die dogmatische Lehre nicht unbeachtet bleiben, denn die end-
gultige Gestaltung der Lehre Uber den sakramentalen Charakter der Ehe
hat ohne Zweifel die Entstehung des kanonischen Verbots der Mischehen
im Kanon 72 beeinfluf3t-13. Was aber die Ausdehnung dieses Verbots anbe-
trifft, so binich nicht der Meinung, dal3 die Verfasser des Kanons auch die
Unglaubigen im Sinne hatten33war doch das Interesse der Konzilsteilneh-
mer auf die Haretiker gerichtet, wie es sich aus den Kanones 28,32,33,62,
79, 81 und 95 ergibt, wahrend die Nichtchristen zu dieser Zeit kein beson-
ders grof3es Problem darstellten3. Konsequenterweise dirfen wir bei der
Definition des Terminus ,Haretiker" eine stillschweigende Verweisung auf
Kanon 95 der Synode annehmen. Zumindest werden die Schismatiker im
Kanon 72 Gberhaupt nicht erwahnt.

Kanon 72 des Quinisextum ist die letzte und zugleich die grundlegende
kanonische Bestimmung zur Frage der Mischehen, um die sich die ein-
schlagige Literatur des kanonischen Rechts in den folgenden Jahrhunder-
ten dreht. Der Kanon wird im Nomokanon XIV Tit. 12.133 erwahnt und in
epitomierter Fassung in das sog. Kanonikon Johannes' des Fasters auf-
genommen3’, wo man versucht, eine milde Auslegung in bezug auf die
Exkommunikation der Ubertreter einzufilhren. Nach dieser Interpretation
wird diese Strafe nur denjenigen angedroht, die auch noch nach Auflosung
der Ehe auf der Fortsetzung des verbotenen Zusammenlebens beharren.
Dieselbe Auslegung findet man auch in der ,Epitome Canonum" des Kon-
stantin Armenopulos®.3elbst Baisamon beruft sich auf den Kanon in sei-
nen kanonischen Antworten 34 und 363ll. Erstere istder Frage gewidmet, ob
die Ordination eines ehemaligen Haretikers zulassig sei, wenn seine Ange-
hoérigen beim Irrglauben geblieben sind. Der Kanonist betont den nur
scheinbaren Widerspruch der Kanones 36 von Karthago und 72 des Quini-
sextum und entscheidet positiv, indem er sagt, dal3 das Ordinationsverbot
des Kanons 36 nur fur die gebirtigen Orthodoxen gelte. In der zweiten
Apokrisis wird die Frage erortert, inwieweit eine orthodoxe Frau kommu-
nizieren durfe, wenn sie einen Unglaubigen oder einen Haretiker geheira-
tet habe, wobei die negative Antwort Baisamons aufKanon 72 beruht. Eine
weitere ausdrickliche Berufung auf diesen Kanon finden wir in einer
Patriarchalentscheidung aus dem Jahre 103940. Schlief3lich stitzt sich eine
Antwort des Demetrios Chomatianos4l auf unseren Kanon, ohne ihn
jedoch in ihrer Begriindung zu erwahnen.

33 W. W. Bassef.The Impediment of Mixed Religion ofthe Synod inTrullo (A.D. 691), in:
The Jurist 29 (1969), S. 395 f.

34 Anders Bassel, a. a. O. (33), S. 396.

35 Die Mischehen mitJuden waren bereits von der Kaisergesetzgebung verboten wor-
den; Anhanger von heidnischen Religionen gab es kaum noch, und der Islam befand sich
in der ersten Stufe seiner Entwicklung.

36 Rhalles-Polles, a. a. O. (22), Bd. 1, S. 270 f.

37 Ebenda, Bd. 4. S. 439.

38J. Leunclavius, luris Graeco-Romani tarn canonici quam civilis tomi duo, Frankfurt
1596 (Nachdr. London 1971), Bd. 1, S. 49.

39 Rhalles-Polles, a. a. O. (22), Bd. 4, S. 474 f.

40 S. oben Anm. 20.

41 S. die Apokrisis 209 bei J. B. Pitra, Analecta sacra et classica spicilegio Solesmensi
parata. VI. Juris ecclesiastici Graecorum selecta paralipomena, Paris-Rom 1891, S. 713.

98



Kanon 72 hat auch bei der Gestaltung der staatlichen Gesetzgebung
einen bedeutenden Einflu3 ausgeiibt. Zunachst spricht die ein halbes Jahr-
hundert nach der Trullanischen Synode promulgierte Ekloga der Isaurier
In hl und 2.14la nur von einer ,Ehe unter Christen" (ydpoc Xpionavwyv), und
diese Formulierung wurde in ihre Derivate aufgenommen42. Die Konstitu-
tion C. 1.4.16 Uber die verlustlose Auflésung des Verlobnisses wegen Reli-
gions- bzw. Konfessionsunterschieds wurde merkwilrdigerweise im
Prochiron 2.3, sowie in der Ecloga ad Prochiron mutata 1.9 wiederholt - wer
sich aber verlobt hat, obwohl er die Andersglaubigkeit seines Partners
kannte, hat im Falle der Auflésung die Brautgeschenke doppelt zuriickzu-
geben. Die Epanagoge dagegen hat unter den bekannten kirchlichen Ein-
flissend!' in 15.4 die anders formulierte Stelle C. 5.1.5.3 Ubernommen.
Dieselbe Kodexstelle wurde auch in B. 28.2.2 wiederholt; da aber die Kom-
Pilatoren wuf3ten, daR eine solche Verlobung inzwischen verboten worden
Wan strichen sie im Basilikentext die Worte ,,propter religionis vel sectae
diversitatem". Hier sei nebenbei bemerkt, dal} die einschlagigen Kodex-
bestimmungen in ihrer urspringlichen Form nur auf Nichtchristen und
Haretiker angewandt wurden, nicht dagegen auf die Schismatiker. Dies
ergibt sich aus einem alten Basilikenscholion, in dem nur von Juden und
Haretikern die Rede istd.

Bei der weiteren Untersuchung des Einflusses, den Kanon 72 auf dem
Gebiet des weltlichen Rechts ausgelbt hat, stellt man fest, da} das Scho-
hon zu B. 28.4.1 (Definition der Ehe) eine wesentliche Erweiterung des
Gesetzestextes enthalt: ,Mann und Frau mussen nicht nur denselben
Gesetzen unterworfen sein, sondern auch die Gottheit im Rahmen dersel-
ben Religion und Konfession in gleicherweise verehren. Merke dir also,
haR auch die Ehe mit einem Andersglaubigen - welchem Glauben er auch
immer angehdren mag - unerlaubtist.” Dann fugtaber der Scholiast hinzu,
haRR dieses Thema heftige Debatten verursachtes5. Das oben zitierte Scho-

‘on istin Epitome 23.1 und in ein Scholion zur Hexabiblos des Armenopu-
I0s 4.4.146 aufgenommen - was fur seine Bedeutung spricht. Es ist gewil3
mcht leicht, die Schismatiker bei einer solchen Interpretation des
Gesetzes vom Verbot auszunehmen; vielleicht istes aber nicht unmaoglich,
wenn man sich tberlegt, dall der Terminus ,andersglaubig" (erepédoSoc) auf
e>nen dogmatischen Unterschied hinweist, der bei den Schismatikern

leselbe Antwort wird auch dem Chartophylax Konstantin sowie dem Metropoliten von
nessalonike Niketas zugeschrieben (vgl. Grumel, Reg. 1034).
0 Vgl. die neue kritische Edition von L. Burgmann, Ecloga. Das Gesetzbuch Leons llI.
hd Konstantinos V. (Forschungen zur byzant. Rechtsgeschichte, 10), Frankfurta. M. 1983.
Vgl. Ecloga privata aucta 1.1 und 2.1, sowie Ecloga ad Prochiron mutata 1.1 und 2.1.
Zu diesem Rechtsbuch s. P. Pieler, Byzantinische Rechtsliteratur, in: H. Hunger, Die

m-,TIsPrac,'liche Erofane Literatur der Byzantiner, Bd. 2, Hb. d. AW. XI1.5.2, Munchen
lym, S. 454 und 457.

S. das Scholion desThalelaios zu B. 28.2.2 (BS1806,18-20). VVgl, auch ein zweites Scho-

zurselben Stelle der Basiliken (BS 1807, 14-15).

LAei yap iov avopa Kai tnv yuvaika ph pévov Uno toiic auiolc eivai vopouc, 4AAa yop Gei Kai
Qnc ““‘urnc SpnoKEiae te Kai aipeoewc inionc a£Reiv t6 8eiov. 'QotE onpeiwoai, 6ti oude npoc tov

131u note felePO6°f°V ouviotarai YOPOC. L'npeiwoar NAVU yap autd oida iiun8£v" (BS 1815,10
'*\/gl. auch das Scholion des Anonymos zur selben Basilikenstelle (BS 1815, 14-17).

Ed. G. E. Heimbach, S. 485.

99



nach der kanonischen Auffassung der Byzantiner47 nicht vorhanden war.
In den Kompilationen der spatbyzantinischen Periode ist die diesbezilg-
liche Bestimmung meist allgemein formuliert. So verbieten das Ponema
des Attaleiates in 3.348 und die Synopsis minorin A 8und T 149 den Christen
die Ehe mit Haretikern oder Anhangern anderer Religionen (ctAAdnioioi),
und das Prochiron auctum schlief3tin 8.3250 die Ehen zwischen Orthodoxen
und .Unglaubigen* aus, wahrend das Syntagma des Blastares in T 1251
Juden, Unglaubige und Haretiker unterscheidet.

Besonders interessant erscheint die Frage, wie die Theorie und die Pra-
Xis dem Thema der Mischehen zwischen den Glaubigen der Ost- und der
Westkirche nach dem Schisma vom Jahre 1054 begegnet. Wenn man von
den allgemeinen Werken absieht, von denen die meisten einen polemi-
schen Charakter aufweisen, so enthalt, soviel ich weil3, nur das Scholion
des Baisamon zum Kanon 14 von Chalkedon eine konkrete Stellungnahme:
,und merke dir, daR die Kirche die Lateiner, die eine Frau aus dem Rho-
maerreich heiraten wollen, auf Grund des vorliegenden Kanons zwingt,
ihrem Glauben abzuschwoéren's2. Diesen Satz des Baisamon kann man aus
dem Text des Kanons, wie er oben erlautertwurde, nicht,zwanglos*53 ablei-
ten, selbst wenn man den Terminus ,andersglaubige Frau" aufjeden Fall in
seiner heutigen Bedeutung verstehen will. Die oben angefuhrten kanoni-
schen Bestimmungen tber die Mischehen erfassen den konkreten Fall der
Ehen zwischen orthodoxen und romisch-katholischen Christen nicht, weil
die herrschende Meinung in der ostkirchlichen Praxis letztere bekannt-
lich als Schismatiker angesehen hat und wir, wie bereits mehrfach
erwahnt, in den Kanones in bezug auf sie keine ausdrickliche Regelung
finden. Andererseits bezeugen zahlreiche Quellenbelegeb4, dal?l Ehen zwi-
schen Orthodoxen und Katholiken im byzantinischen Adel und besonders
in der Kaiserfamilie - wenn auch aus politischen Grinden - ziemlich hau-
fig waren und dalR3 diese EheschlieBungen unter kirchlicher Mitwirkung
stattfanden, die allerdings zu dieser Zeit, namlich nach der Nov. 89 Leons
des Weisen, ein konstitutives Element darstellte.

47 VVgl. z. B. can. 1 Basil. und das Scholion des Zonaras zu can. 33 von Laodicea tfhalles -
Polles, a. a. O. (22), Bd. 2, S. 199). Trotzdem darf man nicht verschweigen, dal3 Baisamon in
seinem Scholion zu can. 6 des Il. Ukum. Konzils auf den Unterschied zwischen dem Ver-
waltungs- und dem Glaubensschisma anspielt (ebenda Bd. 2, S. 185).

48 S. oben Anm. 17.

49 A 8: ,AiperikOc Kai 4AA6motoc maxi) xpioxiavxb eic yapov pn ouvantcoto”. 1' 1: ,I'&poi ck
Xpionaviv npdc aAAoniotouc Kai aipeiiKOuc Kai tl auxiv npoq lolic xpioxiavolq KuiAlovxai
YiveoSai*“.

50 ,’Amoxoc aviip yuvaiKa 6p86ooEov ol EeUYvuxai. Opoioc Kai yuvh @moroc ol ouYYive'ai
avopi niaxo".

51 S. oben Anm. 18.

52 ,Kai onpciooai, 6xi xaia idv iiapbvxa Kavéva, wg eoikcv, d&vaYKOCei xd pipoq xng CKKAnoiaq
rouq Aaxivouq £E6pvuolRai, 8EAoviag YuvaiKaq Aaleiv ck xnq Pwpaviaq“ {Rhalles-Polles, a. a. O.
(22), Bd. 2, 253).

53 J. Dauvillier-C. de Clercq, Le mariage en droit canonique oriental, Paris 1936, S. 165,
bemerken, dal diese Ansicht Baisamons im 13. und in der ersten Halfte des 14. Jh. keine
allgemeine Anwendung fand.

54 Vgl. Zhlshman, a. a. O. (28), S. 533 ff. und insbes. D. M. Nicol, Mixed Marriages in Byzan-
tium in the Thirteenth Century, Studies in Church History, Bd. 1, London-Edinburgh 1964,
S. 160-172 (mit systematischer Zusammenstellung des diesbezlglichen Materials, aller-
dings nur fur das 13. Jh.).

100



Angesichts dieser Situation stellt sich die Frage, wie sich die Kirchenpra-
Xis mit der Stellungnahme Baisamons vereinbaren lafdt. Dazu mul3 man
bemerken, dall die Beziehungen zwischen den beiden Kirchen im Laufe
der neun Jahrhunderte vom grof3en Schisma bis zur heutigen Zeit nicht auf
Grund von festen und unbeweglichen VVorschriften geregelt wurden; viel-
mehr waren sie dem Einflu3 der jeweils herrschenden kirchlichen und
politischen Umstande ausgesetzt. Infolgedessen fuhrt uns der von Balsa-
mon ausgesprochene Grundsatz (ganz davon abgesehen, auf welcher
Bestimmung er theoretisch beruht), immer innerhalb des entsprechenden

zeitlichen und raumlichen Rahmens gesehen, zu der Schluf3folgerung, daf
die orthodoxe Kirche auf diese Weise versucht hat, entweder den Misch-
ehen Schranken zu setzen oder wenigstens ein ,Auseinanderlaufen" ihrer
Glaubigen zu vermeiden. Unter diesem Aspekt darf man m. E. annehmen,
daB die Kirche in den quellenmanig belegten Fallen der zwischen Orthodo-

xen und Katholiken geschlossenen Mischehen auf die Oikonomia durch
ihre zustandigen Organe zuruckgegriffen hat, was, im Grunde genommen,

das im Scholion des Baisamon ausgesprochene Prinzip keineswegs auf-
hebt*.

Aul3er den inden vorangehenden Fuf3noten angefiihrten Werken seien noch folgende
Titel erwahnt:

A- Aimilianidis, H tttAiuc tol dixaiou tuv pixtwv yapcov ev Kunphi, Kurip. Enoudai 2 (1938),
p. 197-236.

Bam. Alivisalos, llepi pixiwv yapwv, ExxA. <t>apoc 1932 (S.-Dr.).

Canlelar Rodriguer, EI matrimonio de herejes: Bifurcacion del impedimentum disparis
cultus y divorcio por herejia (Monografias canonicas, 15). Inst. San Raimundo de Pena-
fort, Salamanca 1972.

A- Coussa, Animadversiones in can. LXXII Trullanae synodi, seu de mixta religione tam-
<fuain impedimento dirimente in disciplina Ecclesiae byzantinae, Apollinaris 32 (1959),
P- 170-181.

p- Uahyot-Dolivet, Les mariages mixtes en droit byzantin, Apollinaris 42 (1969), p, 571 -582.

B- Hermann, Quibus normis matrimonium regatur quod inter fideles diversi ritus contrahi-
tur, Mise. A. Vermeersch |, Roma 1935, p. 241-255.

Heuman, Die gemischten Ehen in der griechischen Kirche, Theologisch-praktische
Monatsschrift 12 (1903), p. 175 ff.

*e G. W. Huysmans, De ortu impedimentorum mixtae religionis ac disparitatis cultus,
Ephemerides iuris canonici 23 (1967), p. 187-261.

~ De vicissitudinibus impedimenti mixtae religionis a reformatione protestantica usque
ad Codicem luris Canonici, Ephemerides iuris canonici 25 (1969), p. 205-291.
Karmfris, Oi ev "EAA&6I Appévioi povocpuoitai Kai oi per' aurtiv pixioi yapoi rilv 6p8oto£aiv,
Fpny. llaAapéc 14 (1961), p. 175-186, 236-246.

Yy Panagopulos, llepi rav pixrwv yapaiv iv  EAA&Si, Athen 1938.

Pelrilakis, Oi piKtoi yapoi, Apxeiov ekkA. xavov. Oixaiou 12 (1968), p. 69-96.

A- M. Pelru, De impedimento disparitatis cultus iniure orientali antiquo. Tractatus histori-
co-canonicus, Romae 1952.

M. Theolokas, Ta xpaimwa nepi pixtov yapuv ev tn opflo66fw avatoAixn exxAnoio Koivoravn-
voundAewc. Nopixa xai iotopixa pcAenipata, Athen 1947, p. 7-22.

Bei der Zitierung von Rechtstexten sind folgende Ausgaben benutzt worden: fur den
Godex Theodosianus (= C. Th.), Th. Mommsen -P. M. Meyer, fur die justinianische Gesetz-
gebung (= C. bzw. Nov.), P. Kriiger-Th. Mommsen-R. Scholl-G. Kroll, fur die Basiliken
'* B.), H. J. Scheltema-N. van der Wal-D. Holwerda und fur die restlichen Rechtsbucher,
wenn nichts anderes angegeben, J. und P. Zepos, lus graecoromanum.

101



LES MARIAGES MIXTES D'APRES LE DROIT EN VIGUEUR
EN GRECE

CONSTANTIN VAVOUSKOS

Thessaloniki

1. Le Code Civil Hellenique impose le mariage religieux & tous les sujets
helleniques independamment de leur religion. Cette forme de mariage est
ad solemnitatem, c. &. d. eile regarde I'ordre public et par consequent tout
mariage contracte en I’absence de ceremonie religieuse est declare in-
existant. Cela veut dire que ce mariage n'existe pas de plein droit et par
consequent ne necessite pas une action quelconque pour etre declare
inexistant.

2. Le Code Civil Hellenique en adoptant le mariage dit religieux, a con-
sacre une longue tradition formee progressivement dans le sein de la
nation hellenique, depuis I'empereur Justinien jusqu’a nos jours. Cette
tradition a ete consacree officiellementparla Novelle No 89 de I'annee 893
de I'empereur de Byzance Leo Ve, le Sage et en suite par la Novelle No 24
de l'annee 1084 de I'empereur de Byzance Alexios A'Comnene.

3. Pendant I'occupation turque I'Eglise Orthodoxe qui avait assume la
tutelle des nations orthodoxes, parmi lesquelles la nation hellenique, con-
formementaux Privileges octroyes par le Sultan Mahomet I, appliqua dans
les affaires courantes ces Novelles qui d'ailleurs etaient. conformes & sa
propre pratique religieuse et c'est ainsi que la dite tradition ecclesiastique
et laique & la fois revetue de I'autorite royale byzantine etreconnue par les
autorites turques se presenta comme une regle religieuse et etatique de
teile fagon qu'elle a pu etre depuis toujours consideree comme etantd'une
approbation unanime dans le sein de la nation hellenique'.

4. Apres la formation de I'Etat hellenique le Decret Royal du 23 Fevrier
1835 a stipule qu'il mettait en vigueur jusqu'a la promulgation d'un Code
Civile les lois civiles des empereurs byzantins contenues dans I’'Hexabible
d’Harmenopoulos et les coutumes qui ont ete formees par un long usage.
Ce Decret Royal a ete interprete tant par la doctrine que par la jurispru-
dence hellenique comme introduisant en Grece tout le Droit Romain et
byzantin et non seulement celui qui etait contenu dans I'Hexabible d'Har-
menopoulos. En ce qui concerne plus specialementles dispositions d’ordre
ecclesiastique de ce droit il y a eu au debut une divergence. En effeton a
soutenu qu'etant donne que le dit Decret Royal se referait aux lois civiles
des empereurs byzantins, il s’en suivait que les dispositions des lois (du
droit) public comme c'etait le cas pour les dispositions d'ordre ecclesias-
tigue des empereurs byzantins n’etaient pas introduites en Grece. Cettel

| Pan. Panayotakos, Manuel des empdchements de mariage d'apres le droit en vigueur
en Grece (en grec), Athenes 1959, p. 146 et s. Voir aussi J. Deliyannis, Droitde Familie (en
grec), 2e ed 1980, § 99, p. 251-252.

102



opinion finalement n'a pas pu prevaloir et c'est ainsi que le Droit Ecclesias-
tique byzantin bien que droit public a ete considere comme etant en
vigueur en Grece meme apres le Decret Royal mentionne.

D’apres ce gu’il a ete dit le mariage religieux a continue & etre en vigueur
en Grece d'une part comme etant consacre par les Noveiles mentionnees
No 89 de I'empereur Leo VI le Sage et No 24 de I'empereur Alexios Com-
nene et d'autre part comme etant devenu une coutume a cause d'un usage
plus que millenaire. Je note que les Chretiens Orthodoxes en Grece sont
representent au nombre de 94% de la population d'apres la statistique offi-
cielle de 1956 et c'est pourquoi I'Eglise Orthodoxe a ete depuis toujours
consideree en Grece comme I'Eglise officielle nationale.

5. Lors de la formation de 1'EtatHellenique en 1830, ily avait dansles iles
Cyclades un certain nombre d'habitants devenus deja sujets helleniques,
qui appartenaient a I'Eglise Catholique.

Pour ces derniers on a pris soin de leur assurer la liberte de culte et
I'application en general du droit canonique de I'Eglise Catholique. Le
nombre de ces catholiques a augmente en suite lorsque les iles ioniennes
ont ete unies & la Grece en 1864, car il y avait aussi dans ces iles un certain
nombre de chretiens appartenant a I'Eglise Catholique. D’apres la statisti-
que de 1956 le nombre total des catholiques en Grece ne depasse pas 3,72%
de la population.

6. Apres la premiere guerre mondiale on a eu parmi les gens qui se sont
refugies en Grece un certain nombre de protestants installes en majorite
dans laregion de Caterini et de Yanitsa (en Macedoine). Le nombre total de
ces chretiens ne depasse pas aujourd’hui, d'apres la statistique mentionnee
0,92% de la population. Pour ces derniers on n'avait pas procede expresse-
ment & une reglementation concernant leurs affaires religieuses, car
ceux- ci n'existaient pas en Grece lors de la reglementation faite pour les
catholiques. Pourtant en etudiant les textes du Protocole de Londres No 32
du 1 Juillet 1830 qui a regla la Situation des catholiques en Grece, j'ai
soutenu dejd que les libertes religieuses accordees aux Catholiques
s'appliquaient automatiquement aussi bien aux protestants car le dit
Protocole disposait expressement que ses dispositions ,se rapportaient
specialement aux cultes chretiens"” ce qui ne signifie point qu'elles ne
s’appliquaient. pas aux cultes protestants?.

7. Vu cette evolution historique le Code Civil hellenique a adopte sur ce
sujet le droit preexistant, et a stipule d'une part (art. 1367) gu'il n'y a point
niariage de personnes appartenant & I’'Eglise orthodoxe orientale en
~’absence de ceremonie religieuse celebree par un pretre de cette Eglise et
Cfu'il en est de meme en cas de mariage entre un chretien de dogme oriental
et un chretien d'une autre dogme, et d'autre part (art. 1371) qu'en cas de
niariage entre personnes de dogmes ou de religion differents, la ceremonie
religieuse est celebree ainsi que I'exige le dogme ou la religion de chacune
des personnes qui contractent mariage pourvu que les dits dogme ou reli-
gion soient reconnus en Grece.

2 Voir plus specialement mon Manuel de Droit ecclesiastique, 3e ed. Thessaloniki 1978,
P-'13 et p. 109, et mon etude (en grec aussi), ,De la personnalite juridique de I'eglise des

protestants en Grece", dans la volume en I'honneur du prof. Elia Kyriakopoulos, publie par
la Faculte de Droit de I'Universite de Thessaloniki, p. 419 et s.

103



8. Il resulte de ce qui a ete dit que la forme religieuse du mariage s'impose
a tous les sujets Helleniques independamment de leur religion et en ce qui
concerne les sujets Helleniques chretiens independamment de leur
dogme. Plus specialement les sujets Helleniques appartenant a I'Eglise
Orthodoxe orientale sont obliges de suivre la ceremonie religieuse cele-
bree par un pretre de cette Eglise, tandis que les sujets Helleniques appar-
tenant a I'Eglise catholique et les Eglises protestant.es ainsi que les sujets
Helleniques qui appartiennent & d’autres religions reconnues an Grece,
comme c'est le cas des Israelites et des Musulmans, sont obliges de suivre
la ceremonie religieuse celebree par un pretre du dogme ou de lareligion a
laquelle ils appartiennent.

9. Dans cette reglementation il y a deux restrictions. L'une estintroduite
par I’art. 1353 du C. C. qui stipule que le mariage entre un chretien et une
personne d'une autre religion est prohibe. L'autre est introduite par I'art.
1367 du C. C., deja mentionne, qui dispose que en cas de mariage entre un
chretien de dogme oriental et un chretien d'un autre dogme la ceremonie
religieuse doit etre celebree par un pretre de I'Eglise Orthodoxe orientale.

10. Precisons ces deux cas: a) Comme il a ete dit la mariage entre un
chretien en general, c. & d. independamment du dogme qu'il professe
(orthodoxe, catholique ou Protestant) et une personne d'une autre religion
(israelite, musulman etc.) est prohibe. Il en resulte que le mariage celebre
contre la prohibition de cette disposition, est declare nul et inexistant.
Cela veut dire plus simplement que dans le cas ol un tel mariage a ete
celebre selon les regles deja enoncees le mariage est declare existant (car
la caremonie religieuse ayant eu lieu dans la forme propice decrite parla
loi assure I'existence du mariage, mais puisqu'il contrevient a la prohibi-
tion de l'art. 1353 du C. C. est declare nul, ce pui peut entrainer une action
en nullite. Faute d'une teile action le mariage en cause sera existant a
jamais. (En ce qui concerne ce mariage contracte entre personnes apparte-
nant & des religions differentes il faut noter qu'il est nul s'il est deja celebre
selon la forme religieuse de chacun des maries. Dans le cas contraire ce
mariage est inexistants3.

b) Le mariage entre un chretien de dogme orthodoxe oriental et un
chretien d'un autre dogme (catholique ou Protestant) doit etre celebre,
d'apres ce qui a ete dit, par un pretre de I'Eglise Orthodoxe orientale. Cette
forme est obligatoire et cela veut dire que le mariage entre un orthodoxe
(mari ou femme) et un catholique ou Protestant ne peut pas exister sans
etre obligatoirement celebre par un pretre orthodoxe. Ce mariage est
connu comme un mariage mixte.

11. L'art. 1371 du Code Civil deja mentionne, stipule expressement que le
mariage entre chretiens heterodoxes (de dogmes differents) et entre per-
sonnes appartenant a des religions non chretiennes doit etre celebre
comme l'exige le dogme ou la religion de chacun des contractants ce ma-
riage. Ceci veut dire que le mariage entre catholiques ainsi que le mariage

3Voir plus specialement en ce qui concerne le mariage entre un Chretien (catholique)
et un israelite mon avocat-Conseil publid au journal des Juristes Grecs (HEN), vol. 34,
p. 814-821. En ce qui concerne le co6te canonique de cette nullitd v.Panayotakos, op. cit. (1)

p. 35 et p. 157.

104



entre protestants doit etre celebre d’apres le rite du culte de chacun, c. ad.
d'apres le culte catholique dans le premier cas etd’apres le culte Protestant
dans le deuxieme cas. Ceci s'applique egalement au mariage entre israeli-
tes et musulmans. Cette solution n'est pas expressement prevue par l'art.
1371 C. C. maisje crois quelle estla seule decoulantdu sens de cetarticle'l.
Pourtant je dois noter ici qu'en ce qui concerne specialement les protes-
tants I'article 1367 du C. C. est d’'une valeur tout a fait theorique. En effet
etant donne que les protestants n‘admettent pas que le mariage est un
saerement (puornpiov) de I'Eglise, la jurisprudence hellenique a constam-

ment admis que le mariage religieux celebre par un pasteur Protestant est
inexistants. Une question se pose toutefois dans ce cas. Quelle forme reve-

tira le mariage entre un catholique et un Protestant, ainsi qu'un mariage
entre un israelite et un musulman, c. & d. entre chretiens de dogme different
parmi lesquels aucun n'appartient au culte orthodoxe et entre personnes
dont chacune appartient & une autre religion? D’apres ce qui a ete dit,
meme dans ce cas, le mariage doit etre celebre selon le culte de chacun des
contraetants, c. ad. tant parun pretre, de culte catholique que parun pretre
du culte Protestant et la meme solution prevaudra dans le cas du mariage
entre un musulman et unisraelite ou chretien (la question si le culte musul-
man ou israelite permet ce mariage est ici indifferente)s. Le mariage
contracte contre la disposition de I'art. 1371 C. C. est declare inexistant.
Ainsi le Code Civil Hellenique impose la celebration religieuse selon le
culte orthodoxe aux mariages contractes par des orthodoxes et aux maria-
9®s contractes par des heterodoxes dont I'un (peu importe qu’il s'agisse du
wari ou de la femme) est orthodoxe. Or les mariages dits mixtes sont en
Grece obligatoirement celebres parun pretre de I'Eglise Orthodoxe orien-
tale.

12. Revenons maintenant aux mariages dits ,mixtes", La disposition deja
nientionnee de I'art. 1367 C. C. reproduit d’'une maniere plus concrete (et
Plus severe) le texte de la disposition relative de la loi XEET71861 qui avait
remplace sur ce sujetla loi XOZ71861 & cause des protestations du gouver-
nement frangais qui se presentait comme protecteur des Catholiques en
Grece conformement au Protocole de Londres No 32/1830 qui a ete deja
mentionne (supra No 6). Cette loi XOZ71861 qui ne resta en vigueur qu’a
Peu pres deux mois stipulait que les mariages mixtes seraientvalables dans
le cas ol ils seraient celebres par un pretre de I'Eglise Orthodoxe et & condi-

tion que I'epoux heterodoxe donne devant le juge de paix competentune
promesse que les enfants issus de ce mariage seraient eleves selon le
dogme orthodoxe.

La loi XEET71861 qui a ete promulguee en suite stipulait d’'une maniere
Ur peu vague gu'il est permis & un chretien Orthodoxe de contracter un
Mariage avec un chretien heterodoxe en respectant les ragles de I'Eglise
Orthodoxe Grecque. Cette loi n’a pas pu etre a I’'abri des contestations
mterpretatives, car sous son regime les uns soutenaient que les mariages

Aussi Deliyannis, op. cit. (1), § 103. 3a, p. 264,

Voir N. Evrigenis, Les mariages mixtes (en grec), EEN, op. cit. (3), 1957, p. 10-14. Voir
aussi Deliyannis, op. cit. (1), § 101, p. 258.

Deliyannis, op. cit. (1), p. 265 etp. 267. Comp. Michaelides-Nouaros, Droitde Familie (en
9rec), 1977, 855.8, p. 59.

105



mixtes celebres par un eure catholique etaient valables, et les autres que
ces mariages etaient prohibes. Cette derniere opinion avait ete consacree
par I’Areopage (la Cour supreme de Grece) en seance pleniere et contraire-
ment a I'avis du procureur generall. La meme Cour decida ulterieurement
que ces mariages prohibes etaient inexistantss.

13. Entre la loi XHIT71861 et le Code Civil s’interposa le DL 769/1941 qui,
sans abolir la loi XEIT71861, qui traitait d’'une maniere generale de tous les
mariages mixtes, reglementait specialement les mariages (mixtes) con-
tractes entre Orthodoxes et catholiques, et disposait d'une part que ces
mariages devaient etre celebres soit par un pretre de I'Eglise Orthodoxe,
soit par un eure catholique, competents en la matiere, et d'autre part que
les mariages qui etaient ainsi celebres dans le passe etaient reconnus
valables.

Sous le regime de ce DL 769/1941 lajurisprudence et la doctrine en Grece
se sont de nouveau partages. En effet une partie se prononga en faveur de
la validite de ces mariages mixtes celebres soit par un pretre orthodoxe
soit par un eure catholique tandis que I'autre partie se prononga en faveur
de la nullite des ces mariages ainsi celebres. La premiere opinion avait pre-
valu et cette opinion je I'avait soutenue a I'epoque?.

+ 14. L'art. 1367 C. C. qui exige pour les mariages mixtes une celebration
faite par un pretre orthodoxe consacra Revolution deja decrite en adoptant
la solution la plus rigoureuse. D'apres cet article, comme il a ete dit, les
mariages mixtes non celebres par un pretre Orthodoxe sont declares
inexistants. Pour conclure il faut noter ici que ce pretre doit etre ordonne
selon les canons de I'Orthodoxie, independamment du fait. s'il est en acti-
vite ou non (pour raison de retraitre ou de peine provisoire). Dans le cas
contraire, aussi bien dans le cas ovi ce pretre a ete en suite degrade, le
mariage celebre par lui est declare inexistant.

Quelques mois apres la presentation de ce rapport au Congres dela Societe
de droit des Eglises Orientales qui a ete tenu a Thessaloniki au mois de
Septembre 1981 le gouvernement hellenique qui est issu des elections
d'Octobre 1981 a promulgue laloi 1250 du 3 Avril 1982 par laquelle il a modi-
fie en partie le droit du mariage existant. jusqu'alors. Cette loi qui a ete
suivie par le Decret-Presidentiel No 391 du 16 juin 1982 concernant des
details relatifs & la celebration des mariages civils, I'octroi des permissions
relatives a cette celebration etc., conserve pour la celebration d'un
mariage la forme traditionnelle du mariage religieux mais eile introduit la
possibilite de contracter un mariage civil pour ceux qui le desirent. C'est

7 Arret No 280/1932 publie & la revue Themis (0 ), vol. MT' (1932), p. 692 avec les conclu-
sions du procureur general, dans lesquelles on peut trouver | historique detaille de cette
loi.

8 542/1937 Il chambre, Themis (0 ), MO’ (1938), p, 299.

9 En me ralliant a | arret No 214/1963 de la Cour d'Appel de Thessaloniki dans une note
publiee & Harmenopoulos 1Z’ (1963), p. 698 s., ou Ton peut trouver une documentation plus
precise sur ce sujet. Voir aussi cet Arret (ol | on trouve aussi une documentation riche) et
Eviigenis, op. cit. (5), ol I'on peut trouver I'historique plus detaille de | evolution en Grice
des mariages mixtes. Voir generalement G. Rollos-G. Coumanlos, Droit de Familie (en
grec), 3e ed. 1952, art. 1367.9, p. 195-196. A. Toussis, Droitde Familie (en grec), 4e ed. 1979,
p. 68 s, Spyridakis-Perakis, Droit de Familie (en grec), art. 1367.

106



ainsi qu'apres cette reforme legislative les sujets helleniques tant en
Grece, qu'a Petranger sont libres de choisir la forme du mariage religieuse
ou civile qui leur convient. Plus precisement Part. | de la dite loi No 1250 du
0 Avril 1982 modifie I'art. 1367 du Code Civil qui prevoyait obligatoirement
la forme religieuse du mariage et stipule que le mariage peut avoir lieu soit
par une declaration solenneile et publique des parties devant le maire oule
President de la commune en presence de deux temoins (mariage civil) soit
par la benediction d'un pretre de PEglise chretienne Orthodoxe ou d'un
eure de la religion & laquelle ceux qui veulent se marier appartiennent.
Dans ce cas la celebration doit avoir lieu selon le rite de I'eglise ou de la reli-
gion de ceux qui se marient & condition qu'ainsi on ne contrevienne pas
aux regles de I'ordre public. Notons que dans le cas ol un mariage civil a
ete contracte rien n’empeche les personnes ainsi mariees d'apres la meme
disposition de la loi ci-dessus de celebrer ensuite un mariage religieux con-
iorniement. & ce qui a ete deja dit. Le maire et le eure doiventdresser aussi-
totapres le mariage I'acte de mariage contracte devanteux. Le meine art. |
de la loi No 1250/1982 modifie aussi Part. 1368 du code civil et stipule que
Pour qu'un mariage civil ou religieux soit contracte (comme mariage
religieux dans ce dernier cas il est entendu le mariage selon le rite ortho-
doxe) une permission estrequise du maire ou du President de la commune
du dernier domicile de chacun des personnes contractant le mariage et
gu’en cas de refus de ces personnes c’est le Tribunal de premiere instance
compose d un juge qui en decide d'une matiere definitive.

En fin le meine art. 1 modifie Part. 1372 du Code Civil et stipule que le
mariage qui a eu lieu sans respecter la forme prevue par Part. 1367 du Code
Civil modifie (c. & d. la forme religieuse ou civile) est inexistant..

L'art. 7 de la meme loi s'occupe des mariages qui ont ete contractes &
1 etranger avant la publication de cette loi. En effet cet articie stipule que si
Parmi les maries il y a un sujet hellene et le mariage a ete contracte confor-
mement & la legislation du pays ol le mariage a eu lieu, le mariage ainsi
contracte est considere comme existant a partir du moment de sa celebra-
tion & moins que I'un des maries na pas contracte en attendant un autre
mariage non frappe de nullite. Le meine articie stipule (al. 3) que meme
dans le cas ol le mariage ainsi contracte ne pourra pas etre considere exis-
tant les enfants issus de ce mariage seront consideres legitimes.

Notons que Part. 1 de la meme loi en modifiant aussi Part. 1372 du Code
Civil ne mentionne plus parmi les prohibitions diverses celle d'un mariage
contracte entre un chretien et une personne d'une autre religion, comme
ie stipulait Part. 1353 du Code Civil (qui estainsi tacitementrevoque). Il est
Lien entendu que cette reglementation vaut pour le mariage civil. Dans le
cas de la celebration d'un mariage religieux cette prohibition existera car
les eglises chretiennes n‘admettent pas la possibilite de tels mariages.

En conclusion les mariages mixtes apres la reforme legislative decrite,
Peuvent etre contractes conformement & la forme civile. Dans les cas ol

ceux qui veulent se marier choisissent la forme religieuse, ils sont obliges
de suivre les regles deja enoncees dans le texte de mon rapport.

La solution mentionnee qui a ete donnee par le legislateur hellene est la
Plus conforme & la justice et & la liberte de conscience et c’est justement

cette solution que j'ai eu I'honneur de proposer a I'Eglise Orthodoxe de
Grece d’adopter. Je me rejouis que cette Eglise adopte cette solution en

107



exprimantainsi son caractore liberal, sansrien perdre d'ailleurs, car en pra-
tigue apres quelques mariages civils contractes tambours battants, c'est
I'Eglise qui accueille et recueille les Hellenes qui preferent dans leur large
majorite se marier selon les regles de la tradition millenaire de la nation.

108



INTERMARRIAGES IN THE ORTHODOX TRADITION AND
PRACTICE OF THE SLAVIC CHURCHES

RADKO POPTODOROV

Sofia

The Orthodox Slavic nations accepted Christianity from Byzantium. They
adopted the Christian teaching from the Great Constantinople Churches,
which served as an Organization- and administration-model for their
churches. For this reason the tradition and practice of the Constantinople
Church regarding the economy* and the intermarriages was fully adopted
by the Orthodox Slavic Churches.

1. In accordance with the definition of marriage', accepted by the
church, a constituent element of it is the "iuris Divini communicatio”, i. e.
the unity ofthe spouses in their religious convictions and actions, identity
m theirreligion and in a broader sense in their religious and world Outlook
conceptions. Due to this according to the Church canons a marriage
between a baptized and non-baptized, i. e. between a Christian and a
non-Christian is absolutely forbidden, since the "iuris divini communica-
tio" is unthinkable. Such marriage, if it has been contracted, has been for
the Church worthless, i. e. noncontracted, null and void. The existing mar-
riages between a baptized and a non-baptized, or between two non-bap-
tized, one of which has later accepted Christianity, according to the econo-

mY rules were tolerated either because of the respectthe Christians have
forthe institution of marriage or with the hope thatthe Christian side ofthe

married couple can influence the non-Christian to convert it into the
Faith3.

2- The rules forbid a marriage between baptized, when one of the spouses
has fallen into heresy. If such a wedlock has been already made, it was

fequired thatit should be dissolved, notbecause its reality is contested, but
because of its incorrectness and harmfulness4, mainly with regard to the

consolidation of matrimony and the benefit to the contracting marriage

Parties of complete religious unity - the reason for which the mixed mar-
riages were forbidden by the canonss.

1 See p. 51-56.
1 ,Nuptiae sunt conjugatio maris et feminae, eonsortium omnis vitae, divini et humani
Juris communicatio”, - Modestin.
A2 Kor. 6: 14; 1 Kor. 7: 39; Chalk. 14; Thrull. 72; Laod. 10, 31; Karth. 30.
" Kor. 7: 12-17; A. Uncapm, Up»BeHO npaso, |l, BpauHO npaBO, BeorpaA 1973,
c. 188-189; 90-91.
Cr. L(3hhob, npaBH/iaTa Ha ca. flpasocnaBHa LfbpKBa c rwiHyBaHMfrra hm, t. |, Cocljhh 1912,
c' 179; r. ll, 1913, c. 305-306; H. Mnnaiu, npaBoenaewo upHBeno npaBO. ¢ H3MeHeHwi h

AOnr>/meHnn. BeorpaA 1926. c. 659, 683-684; naa/ioB, noc cr>u..c. 226.
I~lpaBnf/iaTa .... « Il. c. 307.

109



3. After the schisma of 1054 the Eastern Church in certain indispensable
cases allowed the intermarriages between Orthodox and Roman-catholics
by economys6. Most probably in agreement with the 14th regulation of the
Chalk. Council during the XI1,h-XII11,h Century the Latins were obliged to
renounce their religion7.8Towards the middle of the XVIIlh Century, in
connection with the active proselytism of the Roman-catholics in the
Eastern Church, and as a result of it, the idea that the Roman-catholics are
heretics was formed to a smaller or larger degree. There was started a
stricter application of the canons (akrivia) and Catholics were accepted to
Orthodoxy by rebaptization". Since that time the marriage between an
Orthodox and Roman-catholic was qualified as void and worthless).

This tradition and practice was accepted by the Bulgarian, Serbian and
Russian Churches and was practised in the period of the following part of
the Middle Ages.

4. In more recent times certain objections were made against this
tradition and practice. In the Great Moscow Council of 1667 with regard to
the intermarriages it was pointed out that attention should be paid to the
first place: a) to the validity of the baptizm of Christians from other deno-
minations, and b) to make a strict differentiation between heretics and
schismatics. As a result the concept of "heresy" began to be interpreted
strictly. This happened formally (i. e. when a given doctrine or community
was fully accepted, or rejected by the entire Church as heresy) as well as
materially (i. e. when the religious differences were not so large as to do es-
sential damage; for example, there was no erroneous teaching about the
human and divine natures of Jesus Christ, about the Holy Trinity or about
the sacramentsl( Eic.). In 1721 during the time of Peter the Great, the Rus-
sian Synod established that a mixed marriage of an Orthodox with a person
from another religion “is not in itself impure and detestable...” and its pro-
hibition made by the ancient Church iswiththe aim"... primarily to protect
the believer not to let himself yield to the harmfulness of the nonbeliever
or that of his friend ofothercreed..." but “ifthere is a sufficiently strong and
real garantee against that, then the believer can without hesitation marry
the nonbeliever or the person of the other creed“". On this base and in such
circumstances the Swedish war-prisoners in Siberia were allowed to marry
Orthodox Russian women, by giving a written declaration that they nei-
ther with temptation, nor with thread or menace shall oblige theirwives to
accept their religion and that their children should be baptized and
brought up in the Orthodox faith. Later on (1832) Orthodox Russians were
allowed to marry foreign women of other Christian denominations. And
thus after 1864 the mixed or intermarriages of Orthodox with Christians of
otherdenominations started to be freely practised provided thatthey have
been married by an Orthodox priest in an Orthodox Church, the Orthodox

6 SepaHHHOB. KpaiMMU wypc . . t Il. c. 369; cuurnnT b uripaBocnaBHaR BorocnoBCKaR 3hum-
H/ioneAMR. t |, C. nerep6ypr 1901, «on. 1049.

7 npasunara . .t ll,c.579.

8 flpaBocn Bor. 3humm/i.. «. |, Hon. 1049; BepaHHHOB, HpaTHnw Hype . . . c. 370.

9J. Zhiahman, Das Eherecht der orientalischen Kirche, Wien 1864, S. 556.

10 St. Zankow, Die Verwaltung der bulgarischen orthodoxen Kirche, Halle 1920, p. 125;
Zhishman, a. a. O. (9), p. 516 f. PaBnoB. noc cum . c. 389.

11 CHHonanHO peujeHMeOT 18. VIII. 1721 r.. - y BepBHHHoe, KparMMM Hype . c. 370.

110



side should not be limited in the profession of herreligion, and the children
of this marriage should be baptized and brought up in Orthodoxy!2.

In 1905 the question of the mixed marriages was widely discussed in
Russia in connection with a book about religious freedom, issued by the
best theological authorities of that time and the publication of the so called
"Pre-Council Presence" for radical reforms in the Russian Orthodox
Church. The same problem was discussed also during the Council of 1917 -
191813. The Russian Synod however did not publish new decrees so that
those mentioned above remained in force up to the presentld

After the Papal decree of 1967 to recognize the validity of the marriages
concluded between Orthodox and Roman-catholics married in an Ortho-
dox Church by an orthodox clergyman with the agreementand permission
°f a Roman-catholic Bishop, the Russian Orthodox Church through its
Patriarchate answered positively to the inquiry of the Vatican on this
Problem, and declared that it would also recognize wedlocks between
Orthodox and Catholics concluded in a Roman-catholic Church by a
Catholic.priest, provided there was a previous agreement and blessing by
an Orthodox bishop.

It will be of interest to present a passage from the Report of the Russian
Church on the problem of the marriage discussed in 1971 in Chambesy by
fhe Inter-Orthodox Committee responsible for the Organization of the
Present All-Orthodox Council. It reads:

“++ 3/ The sanctification of the marriage in the religious church wedding
°f Orthodox Christians with Christians of other denomination can be
Permitted, provided the non-Orthodox side recognizes the blessing of the
Orthodox Church.

4/ Orthodox spouses, being in civil marriage with Christians of other
denominations, notrecognizing the significance of the Orthodox Church,
aswell as with non-Christians are notsubjected completely to the austerity
°1 the prohibitions as given in reg. 72 of the VI Oecumenical Council."

Reasons: The ancient Church of the first three centuries of its existence,
together with the disciplePaul (I Corinth. 6: 12-14, 16) was referring to the
mixed marriages with leniency. In the most ancient canons there are not
Prohibitory rules to that effect. . After referring to the interpretation of
Ralsamon on r. 38 of St. Basilius the Great, the passage continues: "Thus it
follows, that at a given period oftime the marriages were carried out by the
ancient Church without prayer Services, since the wedlock was united
with taking the Holy Communion, while it cannot be repeated. So there
were marriages of Orthodox with wedding and marriages without church
wedding, tolerable marriages. The IV Oecumenical Council with rule 14

’2 Rep/iHMMos, noc. cum. (6), c. 371.
3 MypHaiibi » npoTcmonbi ripeaco6opHaro flpMcyTCTBUR, « 1V, 1907, c. 70, 79-82, 87, 88 n
Gep*wwMoe, noc. CbH. (6), c. 371-379.
flOH/iap Ha Pycuara npasocnaBHa utpHBa ao MemaynpaBOC/iaBHara hommcmh 3a noAroioB-
Ha Ha npBACTORIAHH BcenpaBocaaseH c-b6op Mauinnonnc. npn/io>«eHMe Nr. 2, c. 1-3. (Bericht
i e5 Russischen orthodoxen Kirche an die panorthodoxe Vorbereitungskommission des
'Raudigen] Heiligen und GrofRen Konzils). Beilage 2, p. 1-3.
kp. TaH"ee, EK3apxniicHH YcTa8 c rb/iHyBaHMRTa m HapeA6énTe Ha Cb. Chhoa. Bupxobhmh

"'acayMoHeH cbA. MHHHCTepcTBara h ChOTBerHMTe 3aHOHono/iemeHHH. r. 1l, Codmn 1932,
c- 25-27; c. 163.

11



prohibited such marriages only for clerics. Later on, the Church in Connec-
tion with the existing circumstances of time and place demanded stricter
requirements on this problem and towards the end of the VII Century dur-
ing the VI Oecumenical Council in accordance with rule 72 forbade absolu-
tely the marriage of Orthodox Christians not only with pagans, but even
with heretics under the threat of excommunication. This prohibition was
however applied gradually, not so much on the base of a principle, but
more on the existing particular historic conditions. The Contemporary
conditions impose of the Holy Church a return to the practice of the first
centuries of Christianity with respect of the mixed marriages of the
Orthodox Christians with non-Christians".

5. In the Statutes of the Bulgarian Orthodox Church in effect today, there
is no section for the marriages, since "Part Six" of the previous Exarchic
Statute, with some changes as regards the degrees of kinship, continues to
be in effect today.

According to art. 186, p. 7 of this Statute difference in religion is an
absolute obstacle for a church wedlock. And if such a marriage has been
contracted, it is considered as worthless, i. e. invalid. The Christian
denominational difference is only a relative obstacle for contracting a
marriage, but if it has nevertheless been contracted it is not unreal, worth-
less, but dissolvable, i. e. tolerable and - practically - recognizable! The
attitude towards it is determined by how much the other party has accept-
ed the wedlock or matrimony as a sacrament. The Bulgarian Church has
not demanded the non-Orthodox spouse to oblige himself/herself to ac-
cept Orthodoxy, nor the Orthodox to accept the faith of his/her spouse.
The only prerequisite for contracting an Orthodox marriage of an Ortho-
dox Christian with a non-Orthodox is a written Obligation by the non-Or-
thodox spouse that the Orthodox will not be embarassed in professing his
religion and that the children born from this marriage will be baptized in
Orthodoxy. More exactly: The Holy Synod with Protocol Nr. 47, § 18h of
Oct. 30,1908 declares the marriages between an Orthodox and non-Ortho-
dox contracted by non-Orthodox priest as non-legal but tolerable, if their
dissolvement is not asked; with Prot. Nr. 45 § 16 of 24,h April 1925, they are
“anticanonical, butthey are notvoid, butonly breakable upon the demand
of one of the parties. As long as such a dissolvement has not been asked,
they are tolerated ... "and produce* an action of a legally contracted wed-
lock. There are cases in which the non-Orthodox candidate for marriage
with an Orthodox has completely refused to make the cross and educate
the children in the spirit of Orthodoxy. In this case the Holy Synod has
empowered the Eparchial Prelates to solve the problem by their own judg-
ment and conscience. (Prot. Nr. 5, 2. Nov. 1800).

The Bulgarian Church replied to the letter of the Vatican in 1967 with re-
gard to the mixed marriages positively. The answer of the Russian Church
was also positive. It was added in the answer that in case the spouses can-
not reach an agreement with regard to the baptism and education of the
children, the boys must follow their father, while the girls the mother.

The Code of Matrimonial Law in the Serbian Orthodox Church in effect
today since 1933 is the so called “Matrimonial Regulations”. According to
them Church marriage between a Christian and non-Christian is
impossible and void for the Church (§ 36, p. 2). Butif one ofthe spouses non-

112



Christian accepts Orthodoxy, such a marriage is valid. If the one who has
accepted Orthodoxy is embarrassed in his faith by the one who has not ac-
cepted it, then he is allowed after fulfilling the requirements determined
by the State, to receive a church divorce and the right to contract a new
marriage (8 135).

The marriage between an Orthodox and a non-Orthodox Christian is
valid for the Serbian Orthodox Church, provided that the Orthodox has
obtained the permission and Blessing of the Eparchial Prelate to contract
this marriage (§ 117) and to promise betdre his parish priest that he will
spare no effort that his/her spouse non-Orthodox accepts Orthodoxy. The
non-Orthodox on the other hand makes a written Obligation betdre the par-
ish priest and two witnesses that in no way will the Orthodox be deviated
from or hindered to practise Orthodoxy (§ 115, p. 1), and the children from
the marriage will be christened and brought up in the Orthodox religion (§
115, §§ 120-121).

In Order to be valid, the mixed marriage must be blessed by an Orthodox
priest, in an Orthodox church in accordance with the Orthodox rite (§115,
P. 4)16.

| was not able to get Information as regards the answer of the Serbian
Patriarchate to the Vatican inquiry of 1967 about the mixed marriages.

The Orthodox Churches in Poland and Czechoslovakia are new and
smaller. Both ofthem principally abide by the tradition and practice ofthe
General Orthodox Church with respect to the mixed marriages.

In the Polish Church, the confessional difference is a relative obstacle for
marriage. In so far as the different confessions teach and accept the wed-
lock as a sacrament., this obstacle - by virtue of the economy - is
surmountable. A marriage between an Orthodox and aRoman catholic can
be contracted after fulfilment of the required conditions, as presented in
Ihe document of 1967 and in the answers of the Orthodox Churches in that
respect. As regards the problem of baptism and bringing up ofthe children
if is still controversial: both Churches do not retreat from their positions.
As a matter of fact, Poland is the stronghold of Romancatholicism and - |
am quoting - "letting aside the striving to place the Orthodox in a ‘more pri-
vileged! Situation and 'to apply in their case softened forms of the canons',
Ihe ‘practice of the Roman catholic Church remained as that beforel".

The Czechoslovakian Orthodox Church lives and works in an environ-
ment of a larger confessional variety and confessional tolerance, which is
not only a theoretical Situation butis applied more practically in every-day
hfe. This imposes a more frequent and wider use of the economy with
regard to the mixed marriages. lllustrative in thatrespect is the Report of
the Czechoslovakian Orthodox Church on the problem of the marriages,
discussed in 1971 in the Inter-Orthodox Committee for the Organization of
the All Orthodox Council. There follows an excerpt from it:

As regards the wedlock (of Orthodox - auth. note) with Christians of
other Christian denominations it would be neccesary for our Church (i. e.
the entire Orthodox Church - auth. note) to take a more lenient position,
bearing in mind the large number and their inevitability in countries with a

+ 6 Uncapm, Il. 6paMh  ipaBO. ., (3) c. 90-92, 111-113, 174-176, 184-189.

113



mixed religious profession. But in this case also the churches must strive
that the non-Orthodox half, no matter of its unwillingness to accept Ortho-
doxy, obey the pledge not to stand in the way of the free confession ofthe
Orthodox creed and the practice of its customs and rites and that the
child born from this marriage to be baptized and brought up in the
Orthodox faith. Our Church could carry outa big economy inthe countries
where Roman-catholicism is the predominant creed, whose Church was
putting exactly the same conditions for the marriage contracting
noncatholics ... This economy could be expressed in the obligatory insis-
tence on the part of our Church, that the children, in conformity with the
sex of the Orthodox parent, should profess the Orthodox religion."

As a conclusion it may be stated that the tradition and the practice with
regard to the economy and the mixed marriages in the Orthodox Slavic
Churches are in agreement with the essence of the tradition and practice
on these both subjects in the ancient and Contemporary Orthodox
Churches. Apparent is however the endeavour and the attempts in Con-
nection with the new particulars of the time, place, conditions, the people
etc., to enrich this tradition by widening and liberalizing this practice all
with the view forthe good, benefit and welfare of the individual members of
the. Church and the Church proper as an institution assigned to continue
the redeeming mission of its Founder, Leader and invisible Head in our
world, which "lies in evil" (I John 5: 19).

114



I MATRIMONI MISTI DOPO IL CONCILIO VATICANO Il
NEGL1 SCHEMI DELLE COMMISSIONI PONTIFICIE*

PIETRO TOCANEL

Roma

Premesse

La questione dei matrimoni misti, cioe tra due battezzati, I'uno cattolico
1 altro acattolico, e stata esaminata nella fase preparatoria del Concilio
Vaticano Il dalla Commissione per la disciplina dei sacramenti e dalla Com-
niissione per le Chiese Orientali.

Essendo in continuo aumento il numero dei matrimoni misti non solo nei
paesi cristiani dove i cattolici formano una esigua minoranza, ma anche
Helle nazioni tradizionalmente cattoliche, era necessaria una nuova rego-
lamentazione giuridica dell’argomento, per risolvere alcuni problemi giu-
ridici, morali e pastorali, fermi restando i principi teologici.

Le proposte delle due Commissioni, concretizzate in un Volum dalla
Commissione composta da membri della Congregazione per la Dottrina
della Fede e del Segretariato per I'Unione dei Christiani, sono state
discusse per due giorni nell'aula conciliare. Perd, a causa delle difficolta
che ancora si riscontravano, i Padri Conciliari si sono limitati a determi-
nare la forma dei matrimoni misti tra due orientali battezzati, lasciando al
Romano Pontifice il regolamento di tutt.e le altre questioni per mezzo delle
Commissioni incaricate a rivedere i due Codici di diritto canonico, latino
ed orientalel.

Abbreviazioni:

a) Per la Chiesa latina
Communicationes = Periodico della Commissione latina, Roma 1969 ...

Cic = Codex luris Canonici, promulgato nel 1917.

SPCIC . - Schema provvisorio del Codex luris Canonici, pubblicato nel
1980.

SDCIC = Schema definitivo del Codex luris Canonici, promulgato il 23

gennaio 1983.
b) Per le Chiese orientali

Nuntia = Periodico della Commissione orientale, Roma 1973 ...

Cico = Il MP Crebrae allatae sul matrimonio, promulgato nel 1949.

SPCICO = Schema provvisorio De cultu divino et praesertim de Sacra-
mentis, pubblicato in Nuntia 10 (1980) 40-60.

SDCICO = Schema definitivo De cultu divino et praesertim de Sacra-
mentis, non ancora promulgato, e pubblicato in Nuntia, n. 15
1982,

c) SCpDF = Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede,

Cfr. Schema decreti ,De Ecclesiae Sacramentis"” propositum a Commissione de Eccle-

sns Orientalibus, Typis Polyglottis Vaticanis 1961, p. 11-12; Schema decreti ,De matrimo-

us mixtis" propositum a Commissione de disciplina Sacramentorum, Typis Polyglottis

aticanis 1962, p. 8; Relatio super Schema ,Voti de matrimoniis mixtis“ cum textu emen-
a,°' Typis Polyglottis Vaticanis 1964, p. 7-8, 12-13.

115



Nel rivedere i canoni riguardanti i matrimoni misti (CIC, 1060-1064, e
C1CO, 50-54), le due Commissioni Pontificie hanno tenuto presenti:

1) i canoni degli antichi concili ecumenici e particolari, le tradizioni e le
consuetudini vigenti in Oriente prima del 1054, come anche le disposizioni
emanate dalla Santa Sede e dalle Autoritd competenti delle Chiese Orien-
tali cattoliche fino alla promulgazione dei due Codici vigenti2;

2) le norme emanate dalle Autorita competenti delle Chiese Orientali
non cattoliche e delle Comunita cristiane protestanti (luterane, calviniste,
anglicane, ecc.) circa gli impedimenti matrimoniali e la forma di celebra-
zione, quando queste nome non sono contrarie al diritto divino naturale e
positivos3,

3) le direttive del Concilio Ecumenico Vaticano Il e le norme di applica-
zione circa la linea di condotta che i cattolici devono tenere con i battez-
zati non cattolici, specie per quanto riguarda la liberta religiosa, il rispetto
della coscienza, la comunicazione nelle cose sacre e spirituali, la forma dei
matrimoni misti, ecc.4;

4) le norme di carattere sperimentale pubblicate dalla Santa Sede, che
attenuano il rigore di alcuni canoni vigenti, per provvedere alle attuali
necessita dei fedeli e per favorire un pil fervido senso di carita nelle rela-
zioni reciproche fra tutti i cristiani5;

5) le osservazioni presentate dalle Autorita competenti invitate ad espri-
mere il loro giudizio sugli Schemi delle Commissioni; come anche la giuri-
sprudenza, la dottrina e le opinioni espresse dai canonisti in vari congressi
nazionali ed internazionali6;

6) in fine le proposte fatte liberamente ed ampiamente discusse nel 1967
durante il Sinodo dei Vescovi di tutti i Riti, e riguardanti le principali que-
stioni dei matrimoni misti sotto I'aspetto teologico, giuridico e pastoralel.

Dopo 13 anni di lavoro, nel 1980 la Commissione latina ha presentato lo
Schema provvisorio del Codice di diritto canonico, che contiene una
rubrica speciale: De matrimoniis mixlis con cinque canoni(1078-1082), dato

2 Sinodo di Laodicea (343-381), cann. 10 e 13; Sinodo diCartagine (419) can. 21; Sinodo di
Calcedonia (451), can. 14; Sinodo Trullano (692), can. 72. Le alire fonti sono allegate ai
cann. 1060-1064, 1094 del CIC, e 50 54, 85 del CICO.

3 Cfr. Ac. Coussa, Epitome praelectionum de iure ecclesiastico orientali, vol. Ill, Romae
1950, nn. 88, 198 202; SPCICO, cann. 118-119; SDCICO, cann. 118-119; Nuntia 5 (1977),
p. 52-57, p. 60-62; 8 (1979), p. 5-7; Communicationes 9 (1977), p. 190-193.

4 Conc. Vaticani Il Declaratio ,Unitatis redintegratio“, nn. 8-9, 13-18; Declaratio
,Dignitatis hiimanae“, nn. 1-2,5,13; Decretum ,,Orientalium Ecclesiarum®, nn. 18, 24-29; S.
Congr. Rituum Instructio «Tres abhinc annos*, nn. 25-63; Secret. ad Christianorum unita-
tem fovendain, Directorium, Pars prima, nn. 1-63.

5 SCpDF Instructio ,Matrimonium sacramentum®, del 18 marzo 1966; Paulus VI MP
~Matrim.onia mixta“, del 31 marzo 1970; cfr. U. Navaitele, Commentarium ad litt, apost.
Motu Proprio datas ,Matrimonia mixta", in; PerRMCL 59 (1970), p. 423-469.

6 L esame delle osservazioni si trova in Communicationes 2 (1970), p. 108-115; 3 (1971),
p. 69-81; 5 (1973), p. 70-93; 7 (1975), p. 37-40; 8 (1976), p. 32-73; 9 (1977), p. 190-193, 345-
378; 10 (1978), p. 86-127. Nuntia 4 (1977), p. 16-28, 44-52; 5 (1977), p. 52-57, 60-62; 8 (1979),
p. 15-16, 21, 26-27; 10 (1980), p. 40-60; 15 (1982), p. 56-96. Perla dotrina cfr. F. Ter Haar, De
matrimoniis mixtis eorumque remediis, Taurini 1931; I. F. Morales, Mixted Marriages and
the Second Vatican Ecumenic Council, Rome 1966; P. Tocanel, Casatoriile mixte, in; Buna
Vestire, VII, 2-3 (1968), p. 10-28; J. Tomko, Matrimoni misti, Napoli 1971.

7 Cfr. G, Caprlle, Il Sinodo dei Vescovi, Roma 1968, p. 325-438; U. Navanele, Matrimonia
mixta in Synodo Episcoporum, in; PerRMCL 57 (1968), p. 653-692.

116



che sono stati abrogati gli impedimenti impedienti. Nello stesso anno
anche laCommissione orientale ha presentato uno Schema provvisorio sul
Culto divino ed i Sacramenti, ponendo sotto la rubrica: De matrimonio cum
non catholicis quattro canoni sui matrimoni misti (148-151)38.

Ben presto, perd, i due Schemi sui matrimoni misti sono stati oggetto di
critiche da parte di alcuni canonisti che le espressero in vari congressi e
studi. Anche gli Organi di consultazione hanno proposto di eliminare,
modificare ed uniformare alcune disposizioni, per evitare troppe discre-
panze tra la disciplina latina e quella orientale.

Le due Commissioni hanno valutato attentamente queste critiche e pro-
poste, preparando il testo delinitivo dei canoni sui matrimoni misti, che si
trovano nel Codex luris Canonici promulgato il 23 gennaio 1983 per i Latini,
e nelle Nuntia della Commissione orientale9.1 canoni, in quanto sono leggi
mere ecclesiastiche, direttamente riguardano solo i battezzati nella Chiesa
cattolica, e quelli che sono ritornati alla pienezza della comunione catto-
lica.

Cid premesso, la nostra comunicazione comprende le seguenti que-
stioni:

1) Natura dei matrimoni misti.

2) Ragioni per cui vengono proibiti i matrimoni misti.

3) Natura della proibizione.

4) Condizioni per poter contrarre un matrimonio misto.

5) Forma giuridica e canonica dei matrimoni misti.

6) Celebrazione liturgica.

7) Cura pastorale.

|l. Natura de Matrimoni misti

Nei due Codici vigenti si fa distinzione tra matrimoni di mista religione,
cioe tra due battezzati, uno cattolico e I'altro acattolico, e matrimonio con
disparita di culto, cioe tra un cattolico e un non battezzato. La distinzione e
teologica, perche nel primo caso il matrimonio e sacramento in senso
proprio della parola; invece nel secondo caso il matrimonio, pur essendo
»signum quoddam rei sacrae", non e un vero e proprio sacramento. Le
Commissioni hanno conservato questa distinzione, e qui ci occupiamo
solo dei matrimoni misti.

D'altra parte non tutti i matrimoni misti si possono considerare sullo
stesso piano. Infatti, se un cattolico di qualsiasi rito si unisce in matrimonio
con un orientaie non cattolico, oltre la comunione sacramentale derivante
dal battesimo, tra gli sposi esiste una vera comunione spirituale di fede, di
sacramenti e di pratiche religidose, tanto necessaria per la formazione di
una famiglia cristiana,- invece, se il matrimonio si fa tra un cattolico ed un
Protestante, non esiste tra gli sposi questa comunione spirituale, per la

ragione che i protestanti, anche se validamente battezzati, non professano
la stessa fede in genere non hanno il sacerdozio e quindi ne i sacramenti

della penitenza e dell' Eucaristia.

8 SPCIC, cann. 1078-1082; SPCICO, cann. 147-151. Gli altri canoni che pure si riferi-

sc'ono ai matrimoni misti, vengono indicati in seguito.
9 SDCIC, cann. 1124-1128; SDCICO, cann. 148-151.

117



Il. Ragioni per cui vengono pioibiti i Matrimoni misti

Nel regolamentare la discipiina dei matrimoni misti ie Commissioni hanno
tenuto conto prima di tutto dei gravi pericoli di ordine spirituale e mate-
riale che in genere incombono sul coniuge cattolico e sulla prole, e cioe:

1) il pericolo di defezione della fede, in quanto pud passare alla religione
dei coniuge non cattolico, pud® cadere nelindifferentismo religioso,
oppure pud abbandonare dei tutto la fede cristiana, sia per cause interne o
per mancanza di una solida formazione religiosa, sia per cause esterne, se il
coniuge acattolico si serve di tutti mezzi per allontanarlo dalla fede catto-
lica;

2) il pericolo di non poter battezzare ed educare la prole nella Chiesa cat-
tolica, specie quando la parte acattolica invoca la legge civile o le norme
della sua religione che le impongono di educare la prole nella sua reli-
gione; in ogni caso i figli non possono avere una adeguata educazione reli-
giosa, specie quando la mamma e acattolica;

3) il pericolo di non poter realizzare una convivenza di unione spirituale,
di amore coniugale, di pace e di concordia; infatti, questi beni fondamen-
tali vengono meno, quando tra i coniugi c’e diversita di convinzioni ed
opposizione di volonta intorno alle verita di fede, alle pratiche religiose, ai
supremi interessi della vita spirituale;

4) il pericolo di non poter continuare una vita casta o di avere i mezzi
necessari per vivere convenientemente, nell’ipotesi che il coniuge acatto-
lico, ottenuto il divorzio, passi ad altre nozze anche religiosel(; b stesso
potrebbe fare anche il coniuge cattolico, seriesce ad ottenere dal tribunale
ecclesiastico la dichiarazione di nullita dei suo matrimonio.

Questi pericoli, specie i primi due, possono essere prossimi o remoti:

1) sono prossimi, quando la parte cattolica non e capace di superarli,
oppure solo con grandi difficolta potrebbe riuscire a mantenere la sua fede,
a provvedere aU’amministrazione dei battesimo e all'educatione cattolica
della prole, a vivere secondo i principi della morale cristiana. In questo caso
il matrimonio misto e proibito dalla legge divina, per cui la parte cattolica e
tenuta in coscienza di evitarlo, e I'Autorita ecclesiastica lo deve proibire
severamente, anche sotto la minaccia di sanzioni canoniche;

2) sono remoti, quando il coniuge cattolico ordinariamente pud supe-
rarli, in quanto da una parte ha la ferma volonta di perseverare nella sua
fede e di far battezzare ed educare la prole cattolicamente, d'altra parte pud
disporre dei mezzi necessari per attuare questa volonta. In questo caso il
matrimonio misto non e proibito dalla legge divina, ma pud essere vietato
dalla legge ecclesiastica, affinche I'Autoritd competente possa valutare se
i pericoli siano prossimi o remaoti, ed in questa seconda ipotesi possa adope-
rare i mezzi adeguati per il loro superamento.

Infatti, se il coniuge cattolico ha la sudetta volunta e I'Autorita ecclesia-
stica pud prestarle gli aiuti necessari, molti matrimoni misti possono ri-
uscire bene. Le statistiche perdé dimostrano che le eccezioni sono rare;
nella maggior parte dei casi la parte cattolica perde la sua fede e la prole
viene battezzata ed educata fuori della Chiesa cattolica".

10 Cfr. TerHaar, op. cit. (6), p. 9-17,24-31,155-168,173-174; Tocanel, art. cit. (6), p. 131-14;

Tomko, op. cit. (6), p. 102-112.
11 Cfr. Ter Haar, op. cit. (6), p. 173-174.

118



Ill. Natura della Proibizione

Il canone 72 del sinodo Trullano, che perla prima volta dichiarava invalidi i
matrimoni tra cattolici ed eretici, non e stato applicato in Oriente, e tanto
meno in Occidente. | matrimoni misti erano considerati validi ed anche
leciti, se contratti a certe condizioni. Quindi la mista religione costituiva
un impedimento impediente per la parte cattolica, che doveva chiedere la
dispensa da parte dell'Autorita ecclesiastica.

Questa era la natura della proibizione nel Codice latino del 1917, rice-
vuta poi dal Codice orientale del 194912 Perd, molti canonisti, teologi ed
anche Padri del Sinodo dei Vescovi hanno proposto di abrogare gliimpedi-
menti impedienti, quindi anche quello di mista religione; anzi, alcuni pro-
ponevano che i matrimoni misti venissero permessi senza alcuna restri-
zione o condizione, invocando le direttive del Concilio Vaticano IlI.

Negli Schemi provvisori le due Commissioni hanno accetlato I'abroga-
zione degli impedimenti impedienti, ma hanno conservato la proibizione
dei matrimoni misti, per dare alle Autorita ecclesiastiche la possibilita di
esaminare la natura dei pericoli, di istruire gli sposi, di ricordare alla parte
cattolica i suoi obblighi, di continuare la cura pastorale di questi matri-
moni. Solo che, per la liceita dei matrimoni misti, la Commissione latina
prescriveva ancora la dispensa; invece per la Commissione orientale era
sufficiente la licenza, se gli sposi erano orientali, e prescriveva la dispensa
se I'acattolico era un protestantell.

Dopo un nuovo esame delle ragioni portate contro questa distinzione,
negli Schemi definitivi le due Commissioni hanno ritenuto sufficiente la
licenza dell’Autoritd competente in tutti i casi di matrimoni misti, non
ostante la grande differenza di comunione spirituale, se il matrimonio
viene contratto con un acattolico orientale oppure con un protestante,
come detto soprald.

IV. Condizioni per poter contrarre un Matrimonio misto

Le due Commissioni hanno esaminato solo le condizioni stabilite dal
diritto comune, salve le altre condizioni prescritte eventualmente dal
diritto delle singole Chiese particolari. Tre sono le condizioni di diritto
comune: la causa, l'istruzione catechetica e le cauzioni giuridiche.

Causa. Quando la mista religione costituiva per i cattolici un impedi-
niento impediente, le Autorita ecclesiastiche inferiori al Romano Ponte-
fice non potevano concedere una dispensa valida, ,nisi urgeant iustae et
graves causae"lb. La ragione sta nel fatto che la liberta naturale di unirsi in
matrimonio con acattolici e limitata dai pericoli spirituali insiti nei matri-
moni misti, ai quali, anche se remoti, non possono esporsi senza cause
giuste e gravi, che moralmente li costringa a sposare un acattolico orien-
tale o protestante.

12 CIC, can. 1061; CICO, can. 61 § 1.

13 SPC1C, can. 1078; SPCICO, cann. 148, § 1, 149 § 1; Nuntia 8 (1979), p. 15-16, 15 (1982),
p. 73-74.

14 SDCIC, can. 1124; SDCICO, can. 148.

15 CIC, can. 1061 § 1 n. 1; CICO, can. 51 § 1 n. 1; cfr. MP »Pastorale munus", I, n. 20.

119



Dato pero che le condizioni del nostro secolo e le migrazioni temporanee
0 permanenti hanno determinato radicali trasformazioni nella vita fami-
liare e sociale, hanno reso pil strette e pit frequenti le relazioni tra catto-
lici e non cattolici, aumentando il numero dei matrimoni misti, la Santa
Sede fin dal 1966 ha cominciato a mitigare la disciplina vigente, nel senso
che per ottenere la licenza, basta una ,iusta ac rationabilis causa" di ordine
pubblico o privato, spirituale o temporale, tenendo conto delle circostanze
dei luoghi e dei costumi delle personels.

Le Commissioni hanno introdotto questa disposizione nei loro Schemi
provvisori e difinitivi, notando che, se esiste una causa ,giusta e ragione-
vole", I'Autorita competente pud concedere la licenza, a patto che le parti
siano disposte di accettare le altre condizionill.

Islruzione catechelica. Oltre 1‘'obbligo generale che hanno tutti i sacri
Pastori di preparare adeguatamente i fedeli al matrimoniols, la CpDF ha
prescritto che I'Ordinario del luogo o il parroco esponga in termini chiari
ad entrambi le parti, insieme o separatamente, la dottrina cattolica intorno
alla natura, ai fini e alle proprieta essenziali del matrimonio sacramento,
che sono l'unita e l'indissolubilita, e che non possono essere escluse con un
atto positivo di volonta, altrimenti il matrimonio sarebbe invalidold.

Le Commissioni hanno introdotto negli Schemi quest'obbligo speciale,
dato che oggi anche molti cattolici ma soprattutto gli acattolici non hanno
idee chiare intorno a queste cose, per cui non apprezzano il loro sacra-
mento, violano la fedelta coniugale e credono di poter seguire liberamente
1 costumi o le leggi che permettono il divorzio ed il passaggio ad altre nozze
civili o religiose20.

Cauzioni giuridiche. PiG impegnativo e stato il lavoro delle Commissioni
per la revisione dei canoni riguardanti le cauzioni che devono essere pre-
state dalle parti. Infatti, dopo l'istruzione catechetica, la parte acattolica
deve promettere espressamente di allontanare dalla parte cattolica il peri-
colo per la suafede; poi entrambi le parti devono impegnarsi di battezzare e
di educare la prole nella Chiesa cattolicazl.

Del resto, anche le Chiese orientali acattoliche e le Comunita protestanti
esigono delle cauzioni per i matrimoni misti. In alcune Chiese la parte cat-
tolica doveva abbandonare la sua fede e farsiribattezzare perimmersione.
Inoltre la prole deve essere battezzata ed educata nella religione della
parte acattoiica,- solo in alcune legislazioni e permesso di battezzare ed

16 SCpDF, Instructio .Matrimonium sacramentum®, Introduzione; Paulus VI MP .Matri-
monia mixta“, Introduzione e n. 3, dove esige una .giusta" causa.

17 SPCIC, can. 1078; SDCIC, can. 1125, pr.; SPCICO, can. 148 § 1, e 149 § 1, non parla di
.causa“, ma suppone la sua necessitd almeno per la dispensa; SDCICO, can. 149, pr. esige
una causa .giusta e ragionevole".

18 CIC, cann. 1018, 1020, 1033; SPCIC 1016; SDCIiC, can, 1063; CICO, cann. 8, 10, 23;
SPCICO, can. 121; SDCICO, can. 121.

19 SCpDF, Instructio ,Matrimonium sacramentum”, |, § 2-3.

20 SPCIC, can. 1079 n. 3; SDCIC, can. 1125 n. 3; SPCICO, can. 149 n. 3; SDCICO, can. 149 n. 3.
Cfr. D. Lucaciu, De divortio in ecclesiaromena dissidenti, Romae 1939, p. 44-63, enumera
25 cause di divorzio.

21 CIC, can. 1061 § 1 n. 2; CICO, can. 51 § 1 n. 2.

120



educare i figli nella religione del padre e le figlie secondo la religione della
madre22.

Sicome in molti casi il coniuge acattolico non era disposto di prestare le
cauzioni, nel 1966 la SCpDF ha attenuato alquanto il rigore dei canoni. 1l
parroco deve inculcare alla parte cattolica in termini gravil'obbligo di con-
servare la sua fede e di provvedere al battesimo cattolico e alla edicazione
cattolica della prole; e dell'ladempimento di quest'obbligo essa deve dare
garanzie per mezzo di esplicitd promessa, cioe per mezzo delle cauzioni.
Invece la parte acattolica deve essere informata chiaramente dell'obbligo
grave che ha la parte cattolica di tutelare, conservare e professare la
propriafede, e di far battezzare ed educare in essa la prole che nascera; poi
il parroco la deve invitare a promettere apertamente e sinceramente, che
non creera alcun ostacolo allladempimento di quell'obbligo23

Il Sinodo dei Vescovi ed anche parecchi teologi e canonisti ritenevano
che anche questa promessa fosse troppo gravosa per la coscienza della
parte acattolica. Quindi proponevano di abrogare l'obbligo della pro-
messa, o di dare all'Ordinario del luogo la facolta di dispensare; tanto pil
che, mentre il dovere di conservare la fede cattolica era imposto dalla
legge divina, quello di battezzare e di educare cattolicamente la prole pro-
babilmente e stabilito solo dalla legge mere ecclesiastica.

Inseguito a queste osservazioni, Paolo VI nel 1970hamantenuto I’'obbligo
della parte cattolica di promettere sinceramente che e disposta ad allonta-
nare i pericoli di defezione dalla sua fede, ed a fare quanto sara in suo
potere perche la prole sia battezzata ed educata nella Chiesa cattolica.
Invece e sufficiente informare tempestivamente la parte acattolica delle
promesse fatte e degli obblighi assunti dalla parte cattolica! I'informazione
perd deve essere chiara, affinche sia ben consapevole delle cauzioni
prestate dalla parte cattolica.

Per avere poi la certezza morale dellladempimento degli obblighi, le
garanzie o cauzioni della parte cattolica devono essere esplicite o formali,
fatte cioe periscritto o a voce alla presenza di testimoni; invece, per assicu-
rarsi che la parte acattolica non si opporra ati'adempimento di quei doveri,
sono sufficienti anche le garanzie equipollenti, ricavate cioe dalle sue con-
dizione personali, dalla sua educazione religiosa ed urbana, dall'ambiente
in cui vive, ecc. Comunque, Paolo VI ha concesso alle Conferenze episco-
pali la facolta di determinare la procedura, in modo che si possa dimostrare
in foro esterno e la prestazione e la comunicazione delle cauzioni
giuridiche24

22 Cfr. N. Milas, Canoanele bisericii ortodoxe insotite de comentarii, vol. I/1l, Arad 1931,
p. 448-450; C. Dion, Canoanele. Text $i interpretare, Il Sinoadele ecumenice, Bucuresti
*934, p, 341; Ch. C. Cosfescu, Colectiune de legiuiri bisericegti, vol. Ill, Bucuresti 1931,
p. 123-124; M. Holban, Calatori straini despre tarile romane, vol. IV, Bucuresti 1972, p. 43;
I. Dumilriu-Snagov, Le Saint-Siege etla Roumanie moderne 1850-1866, Roma 1982, p. 293-
294, 367; M. Jugie, Theologia dogmatica christianorum orientalium ab Ecclesia catholica
dissidentium, tom. Ill, Parisiis 1930, p. 111-125.

23 SCpDF, Instructio .Matrimonium sacramentum®”, |, § 1-3.

24 Paulus VI, MP ,Matrimonia mixta", nn. 4-5, 7; SCpDF, Instructio .Matrimonium sacra-
mentum”, | § 4. Cfr. B. Beck, De cautionibus sincere praestandis in matrimoniis quibus
obstat impedimentum mixtae religionis aut disparitatis cultus, Romae 1956.

121



Gli Schemi delle due Commissioniripoducono le disposizioni di Paolo VI,
che devono essere osservate sia dal parroco che chiede la licenza, sia
daH'Ordinario del luogo che la concede?s.

Casi particolari. Gli Schemi provvisori e definitivi non riportano due casi
particolari previsti dalla CpDF nella sua istruzione; casi che non sono stati
abrogati e possono capitare.

1) Se la parte acattolica durante l'istruzione catechetica e la comunica-
zione delle cauzioni tace, ,consentire videtur"; invece se reagisce e
dichiara di non poter in coscienza rinunciare al suo diritto di educare la
prole, riconosciuto anche dal Concilio Vaticano Il, quando dice: ,spetta ai
genitori il diritto di determinare I'educazione religiosa da impartire ai
propri figli, secondo la propria persuasione religiosa", allora il caso deve
essere deferito alla Santa Sede con tutti i suoi elementis.

Non si sa come la Santa Sede risolve questi casi di collisione tra i due
diritti. Probatailmente applica il principio della religione prevalente come
verita, non come numericamente dominante?’. Ora il Concilio Vaticano Il
ha dichiarato che la religione cattolica, cioe la Chiesa cattolica e la vera
Chiesa fondata da Gesu Cristo28. Si potrebbe concedere che i figli maschi
vengano educati secondo la religione del padre, e le feminine secondo
quella della madre; ma e evidente che in questo modo i figli non possono
avere una formazione religiosa adeguata.

2) Se in qualche regione e resa impossibile I'educazione cattolica della
prole, non tanto per deliberata volonta dei coniugi, quanto perle leggi e i
costumi dei popoli, ai quali le parti non si possono sottrare?9, allora I'Ordi-
nario del luogo, tutto ben considerato, potra dare la licenza, purche la parte
cattolica sia disposta, per quanto sa e pud, a far tutto il possibile perche la
prole nascitura venga battezzata ed educata cattolicamente, e parimente
Vi sia garanzia della buona volonta della parte acattolica3.

Licenza. Quando la mista religione costituiva un impedimento impe-
diente, la dispensa veniva concessa dal Sant'Ufficio, dato che nei matri-
moni misti e insisto il pericolo, almeno remoto, per la parte cattolica di
perdere la sua fede. In seguito la facolta di dispensare e stata concessa ai
Patriarchi ed anche ai Vescovi residenziali3l.

Abrogato I'impedimento di mista religione, per la liceit& del matrimonio
basta la licenza dell'Ordinario del luogo, che viene concessa se esiste una
causa giusta e ragionevole, se sono prestate e comunicate le cauzioni, se le

25 SCIC, cann. 1079 nn. 1-2,1080, SDC1C, cann. 1125nn. 1-2,1128; SPCICO, ean. 149§2e4;
SDC1CO, cann. 149 nn. 1-2, 149 bis.

26 Conc. Vaticani Il Declaratio ,,Dignitatis humanae", n. 5; SCpDF, Instructio ,Matrimo-
nium sacramentum”, | § 3; Paulus VI, MP ,De Episcoporum muneribus*®, IX, n. 16; MP ,Epis-
copalis potestatis”, VIII, n. 11. Cfr. J. Kaelin, Le Probleme majeur des mariages mixtes:
I'education religieuse des enfants, in: Nova et Vetera 43 (1968) n. 2, p. 119-140.

27 Cosi afferma Mi'las, op. cit. (22), p. 448.

28 Conc. Vaticani Il Decretum ,Unitatis redintegratio”, nn. 2-3.

29 Cfr. Milas, op. cit. (22), p. 450; Dron, op. cit. (22), p. 341.

30 SCpDF, Instructio ,Matrimonium sacramentum”, Il.

31 CIC, can. 247 § 3; MP , Cleri sanctitati", can. 193 § 2; Paulus VI, MP ,Pastorale munus*, I,
nn. 19 e 20; ,Episcopalis potestatis”, VIII, n. 11; ,Matrimonia mixta", n. 2.

122



parti sono disposte a celebrare il matrimonio secondo la forma canonica o
giuridica e se non hanno posto alcuna condizione contro la naturaifinie le
proprieta essenzali del matrimonio32.

La licenza non e una ,relaxatio legis", come la dispensa; perd e un atto
amministrativo riservato all'Ordinario del luogo e richiesto sia per la parte
cattolica che vuol sposare un acattolico, sia per il ministro sacro cattolico
che deve assistere e benedire le nozze. D altra parte I'Ordinario del luogo,
nel concedere la licenza deve osservare anche le prescrizioni del diritto
particolare,- inoltre deve vedere se la parte acattolica sia libera da qualsiasi
impedimento di diritto divino o stabilito dal suo diritto proprio.

V. Forma giuridica e canonica dei Malrimoni misti

Matrimoni tra cattolici e orienlali acattolici. Per quanto riguarda la forma
della celebrazione obbligatoria per la validita e liceita dei matrimoni misti
tra cattolici di qualsiasi rito ed orientali acattolici, le Commissioni h'anno
ritenuto nei loro Schemi le disposizioni del Concilio Vaticano Il e le ulte-
riori norme della Santa Sede.

Le Chiese orientali, specie quella di rito bizantino, avevano canonizzato
la Novella 89 dell'imperatore Leone il Filosofo, che imponeva come forma
giuridica per la validita dei matrimoni tra i cristiani, la benedizione del
ministro sacro, tanto pil che si riteneva che il ministro del matrimonio
sacramento fosse il sacerdote, non gli sposi33

Dopo la formazione di Chiese orientali nazionali, cioe non cattoliche, la
benedizione sacerdotale dei matrimoni misti era diventata norma conuine,
tanto che anche gli Stati civili in un primo tempo non riconoscevano che i
matrimoni religiosi; poi hanno cominciato a dare agli sposilafacolta di sce-
gliere la benedizione sacerdotale o il matrimonio civile; e negli Ultimi
tempi non riconoscono pil i matrimoni religiosi, ma solo civili, che dalle
Autorita ecclesiastiche sono ritenuti validi solo di fatto, non di diritto3!l

Nelle Chiese orientali cattoliche i matrimoni misti venivano celebrati o
secondo la forma bizantina,- o secondo la forma canonica (cioe davanti al
parroco e due testimoni) introdotta dal Concilio Tridentino perla Chiesa di
rito latino e confermata nel Codice del 1917; o secondo la forma orientale,
stabilita dai Sinodi o dalla consuetudine. Solo nel 1949 in tutte le Chiese
orientali cattoliche e stata imposta la forma canonica per la celebrazione
dei matrimoni misti3b. In tutti i casi, perd, il ,rito sacro" cioe la benedizione
sacerdotale costituisce un elemento essenziale della forma.

L'esperienza pero dimostrava che in molti casi la parte acattolica non era
disposta di accettare la forma canonica. Quindi le parti o rinunciavano al
matrimonio, o la parte cattolica accettava di celebrare matrimonio civile

32 SDCIC, can. 1125 pr.; SDCICO, can. 149 pr.

33 Cfr. P. Tocanel, De Novellae 89 Leonis Philosoph! canonizatione, in: Apollinaris 42
(1969), p. 2-26.

34 Cfr. Coussa, op. cit. (3), nn, 194-195, 198-202; Coslescu, op. cit. (22), vol. I, Bucuresti
1916, p, 15-17.

35 Cfr, Coussa, op. cit. (3), nn. 176-197. CIC, eann. 1094 e 1099 § 1 n. 2; CICO, cann. 85 e 90
§ 1 n. 2. Cfr. L. Orsy, De forma canonica in matrimoniis mixtae religionis, in: PerRMCL 52
(1963), p. 320-347.

123



oppure davanti al ministro sacro acattolico. Se poi la parte acattolica era
costretta di accettare la forma canonica, in seguito trovava motivo di tur-
bare la pace domestica ed anche di divorziare e passare ad altre nozze.

| Padri Orientali hanno esposto questi inconvenienti durante il Concilio
Vaticano Il, ed hanno ottenuto il ritorno alla forma giuridica, e cioe: per i
matrimoni mistitra orientali cattolici ed acattolici ,la forma canonica della
celebrazione e obbligatoria soltanto per la liceita, mentre per la validita
basta la presenza del sacro ministro"”, che deve almeno benedire gli sposi.
Se poi si prevede qualche difficolta di osservare la forma canonica, I'Ordi-
nario del luogo pud dispensare quando concede la licenza36. In un secondo
tempo la disposizione conciliare e stata estesa dalla Congregazione per le
Chiese Orientali anche ai matrimoni misti tra cattolici di rito latino ed
orientali acattolicidl, e conservata in entrambi gli Schemi provvisori e
definitivi3s.

Il ministro sacro pud essere cattolico o acattolico, vescovo o sacerdote.
Rimane, pero, una discrepanza: secondo lo Schema latino anche il diacono
e ministro sacro, pu6 compiere il ,rito sacro" essendo equiparato al vicario
cooperatore; anzi in caso di necessita I’Ordinario del luogo potrebbe desi-
gnare un laico per la celebrazione del matrimonio misto. Invece lo Schema
orientale esclude il diacono, perche secondo la tradizione delle Chiese
orientali non sarebbe ministro sacro. D'altra parte anche lo Schema orien-
tale ammette, come quello latino, che in pericolo di morte e quando si
prevede che per un mese non si potra avere un sacerdote senza grave
incommodo, allora il matrimonio celebrato solo alla presenza di testimoni
e valido; si raccomanda soltanto agli sposi di chiedere poi la benedizione
del sacerdote3d.

Matrimoni tra cattolici e protestanti. Fino al 1970, per la validita dei matri-
moni tra cattolici di qualsiasi rito e protestanti, era obbligatoria la forma
canonica, anche perche i pastori protestanti in genere non sono ministri
sacri, ma solo ministri di culto40.

Anche i protestanti in molti casi non accettavano la forma canonica o la
celebrazione del matrimonio davanti ad un ministro sacro; onde, per evi-
tare matrimoni invalidi e per provvedere alla pace domestica, Paolo VI nel
1970 da una parte ha confermato la necessita della forma canonica per la
validita di questi matrimoni misti tra cattolici latini e protestanti; d'altra
parte dava agli Ordinari del luogo la facolta di dispensare dalla forma cano-
nica in caso di gravi difficolta, e perla validitd del matrimonio basta qual-

36 Conc. Vaticani Il Decretum .Orientalium Ecclesiarum’, n. 18. Se le parti accettano la
forma canonica, il matrimonio e valido senza la forma giuridica, e come testimoni possono
fungere anche acattolici (Directorium .Ad totam Ecclesiam”, nn. 49 e 58).

37 Congr. pro Ecclesiis Orientalibus, Decretum .Crescens matrimoniorum* del 22 febr.
1967.

38 SPCIC. can. 1081 § 1; SDCIC, can. 1127 § 1; SPCICO. can. 169 § 2; SDC1CO, can. 169 § 2.

39 C1C, can. 1094,- C1CO, can. 85 § 1, parlano solo di Ordinario, parroco e sacerdote poi la
Commissione latina, seguendo il MP .Matrimonio mixta“, n. 13, aggiunge anche il diacono:
Communicationes 2 (1970), p. 165, 7 (1975), p. 106 107,10 (1978), p. 86-94, SPCIC, can. 1062 §
1, can. 1066 § 1; SDCIC, can. 1108 8 1, can. 1112 § 1; invece la Commissione orientale escludeiil
diacono: Nuntia 8 (1979), p. 21 e 27, SPCICO, can. 163 § 1 e 168, CDCICO, cann. 163 e 168.

40 CIC, can. 1099 § 1 n. 2; CICO, can. 90 § 1 n. 2.

124



siasi altra forma pubblica, anche il matrimonio civile, se cosi dispone la
Conferenza episcopaleil.

La Commissione latina ha riportato la disposizione di Paolo VI; invece la
Commissione orientale ha conservato I’'obbligo della forma canonica peri
matrimoni tra cattolici di qualsiasi rito orientale e protestantid2. Alcuni
Ordinari latini e Gerarchi orientali residenti fuori dei patriarcati, hanno
chiesto di concedere anche aloro la facolta di dispensare dalla forma cano-
nica, quando i propri sudditi orientali cattolici si uniscono in matrimonio
con protestanti che non accettano quella forma.

Siccome i Patriarchi orientali consultati non erano tutti dello stesso
parere, Paolo VI ha risposto che nei singoli casi si doveva ricorrere alla
Sede Apostolica, perche la dispensa dalla forma giuridica o canonica obbli-
gatoria per la validita dei matrimoni e riservata al Romano Pontefice. |
Patriarchi orientali hanno la facolta di dispensare dal rito sacro entro i
confini territoriali delle Chiese patriarcali, ma solo per cause gravissime;
invece i Gerarchi dei luogo possono dispensare dalla forma soltanto in
pericolo di morte, e dagli altri elementi della forma fuori dei pericolo di
morte4s,

Ripetizione della celebrazione. Secondo i Codici vigenti, che imponevano
la forma canonica per la celebrazione di tutti i matrimoni misti, i coniugi
non potevano, prima o dopo la celebrazione davanti al ministro cattolico,
andare dal ministro acattolico come tale, per prestare o rinnovare il
consenso matrimoniale, ma solo per compiere l'atto civile, se il ministro
acattolico fungeva da officiale civile4.

Cibd nonostante, in qualche regione gli coniugi, dopo la celebrazione dei
matrimonio nella chiesa cattolica, andavano per una cerimonia religiosa
anche davanti al ministro acattolico. Ora, nel 1964 e 1965 la Congregazione
dei S. Ufficio ha dichiarato che il vero matrimonio valido era soltanto
quello contratto davanti al ministro cattolico; non proibiva la cerimonia
religiosa nella chiesa acattolica, purche si facesse senza pompa e senza
scandalo. Invece alcuni membri dei Sinodo dei Vescovi hanno proposto
che, dopo la celebrazione nella chiesa cattolica, si potesse ripetere la
cerimonia nunziale nella chiesa acattolica. Le Commissioni perd hanno
mantenuto nei loro Schemi le disposizioni dei Codici vigentid.

VI. Celebrazione liturgica

Le Commissioni si sono occupate solo marginalmente della forma liturgica
dei matrimoni misti, dato che la SCpDF nel 1966 aveva derogato ai canoni

41 Paulus VI, MP ,Matrimonia mixta“, nn. 8-9; Pontif. Commiss. DecretisConcilii Vatic. Il
Interpretandis: Responsa ad dubia, AAS 71 (1979), p. 632; cfr. P. Tocanel, Adnotationes, in:
Apollinaris 52 (1979), p. 376-378.

42 SPCIC, can. 1081 § 1; SDCIC, can. 1127 § 2; SPCICO, can. 169 § 2; SDCICO, can. 169 § 2;
Communicationes 8 (1976), p. 32-68.

41 Paulus VI, MP .De Episcoporum muneribus®, IX n. 17; .Episcopalis potestatis®, VIII n.
12; SPCICO, can. 169 § 3; SDCICO, can. 169 § 3.

44 CIC, can. 1063 § 1; C1CO, can. 53 § 1; cfr. Cousso, op. cit. (3), nn. 91-93,

45 Paulus VI, MP .Matrimonia mixta“, n. 13; SPCIC, can. 1081 § 4;'SDCIC, can. 1127 § 3;
SPCICO, can. 174; SDCICO, can. 174.

125



del Codice latino, che proibivano la celebrazione in chiesa di questi matri-
moni; solo per evitare inconvenienti I'Ordinario del luogo poteva permet-
tere la celebrazione in sagrestia o in una cappella con qualche cerimonia
religiosa, esclusa sempre la Messa per gli sposi. Quindi concedeva agli
Ordinari del luogo la facolta di permettere lI'uso dei riti sacri, con la con-
sueta benedizione e discorso augurale. Ma, se e presente anche il ministro
acattolico, questi non pud esercitare simultaneamente il suo rito; termi-
nata la cerimoniareligiosa, puo rivolgere anche lui alcune parole augurali
e di esortazione, e recitare alcune preghiere con i suoi fedeli46. Per quanto
riguarda la comunicazione,,in sacris", si deve osservare cid chehastabilito
il Concilio Vaticano Il, le norme di applicazione e le disposizioni dell'Ordi-
nario del luogo47.

La Commissione latina, pertanto, riporta nel suo Schema queste norme
generali, e rimanda ai libri liturgici per quanto riguarda la loro applica-
zionef8.

Il Codice orientale vigente non ha accettato la restrizione del Codice
latino, perche il ,rito sacro" e forma essenziale del matrimonio sacramento.
Quindi anche i matrimoni misti devono essere celebrati nella chiesa par-
rocchiale o in altro luogo sacro conla licenza del Gerarca o del parroco49.

La Commissione orientale riproduce nel suo Schema tutte queste dispo-
sizioni riguardanti il luogo della celebrazione, la raccomandazione per il
coniuge cattolico di ricevere la Santissima Eucaristia, I'obbligo di osser-
vare i riti e le cerimonie stabilite dai libri liturgici o approvate dalle
legitime consuetudini, e la proibizione della celebrazione religiosa nella
quéle il sacerdote cattolico ed il ministro acattolico, esercitando il loro
rispettivo rito, richiedano insieme il consenso delle partis0.

VII. Cura pastorale dei Matrimoni misti

Per quanto riguarda la cura pastorale dei matrimoni misti, della quale
devono occuparsigli Ordinari del luogo, i parroci, i vicari parreciali, i predi-
catori ed anche i confessori, le Commissioni non hanno fatto altro che
riportare nei loro Schemi le disposizioni dei due Codici vigenti integrate
con altre norme emanate dalla Santa Sede.

1) Prima di tutto i sacri Pastori devono prestare al coniuge cattolico tutti
gli aiuti spirituali per poter osservare i suoi obblighi, superare le difficolta e

46 CIC, can. 1102 § 2; SCpDF, Instructio ,,Matrimonium sacramentum”, 1\VV-V; Paulus VI,
MP ,Matrimonia mixta", n, 11; Communicationes 4 (1972), p. 79-80. Del tutto erronea 6 la
dichiarazione del Patriarca romeno fatta al suo Sinodo, che secondo l'lstruzione ,Matri-
monium sacramentum” sarebbe invalido il matrimonio misto celebrato nella chiesa orto-
dossa senza la presenza del sacerdote cattolico, in: Biserica Ortodossa Romana 85 (1967),
p. 896-897.

47 CIC, can. 1033; SPCIC can. 1018 § 2, SDCIC, can. 1064 § 2; CICO, can. 23, SDCICO, can.
121 § 2, dove si raccomanda agli sposi che prima del matrimonio si confessino e si comuni-
chino con pieta. Per quanto riguarda la comunicazione in sacris, cfr. i documenti allegati
nella nota 4.

48 Paulus VI, MP ,Matrimonia mixta“, n. 11; SPCIC, cann. 1073 § 1-2, e 1074; SDCIC, cann.
1118 § 1-2, 119 e 120.

49 CICO. can. 98.

50 SPCICO, cann. 170, 177 § 1; SDCICO, cann. 170, 177 § 1

126



vivere in pace ed unione con l'altro coniuge. Si raccomanda agli Ordinari
del iuogo di mettersi d'accordo con le Autorita religidse acattoliche sulle
guestioni riguardanti la cura pastorale, perche anche i ministri acattolici
ed i pastori hanno diritto di occuparsi dei loro sudditi51

2) Il parroco della parte cattolica deve quanto prima registrare i
matrimoni misti nei libri parrocchiali e secondo le norme stabilite dalla
Conferenza episcopale. Se poi i matrimoni vengono celebrati da ministri
acattolici, il parroco li deve pregare cortesemente di collaborare per la
loro registrazione, comunicandogli tutti gli elementi necessaris2

3) Se il parroco scopre che un matrimonio misto e stato contratto valida-
mente, ma illecitamente per mancanza di licenza o di cauzioni, allora deve
fare tutto il possibile per ottenere dalle parte cattolica le cauzioni, comuni-
candole poi alla parte acattolica53.

4) Se invece il parroco scopre che un matrimonio misto e invalido per
causa di qualche impedimento dirimente dispensabile o indispensabile,
per diffetto di forma giuridica o canonica, allora, secondo la natura dei casi,
deve provyedere alla loro convalidazione, o alla sanazione in radice, o alla
dichiarazione di nullita da parte di un tribunale ecclesiastico, e quindi alla
separazione delle parti54.

5) Le Conferenze episcopali ogni tanto devono mandare alla Santa Sede
relazioni statistiche intorno al numero dei matrimoni misti, al modo di pre-
stare e di comunicare le cauzioni, all'osservanza della forma giuridica
canonica e liturgica, alla difficolta di interpretare e di applicare le norme
stabilite, alla violazione delle cauzioni indicandone le cause, ecc. Queste
relazioni sono necessarie per un nuovo aggiornamento delle leggi vigenti
secondo le nuove esigenze delle persone e dei luoghi, finche si arrivera alla
loro abrogazione con la vera Unione dei cristiani, per la quale tutti pregano
e lavorano le apposite Commissioni miste5s.

51 CIC, can. 1064 n. 3; CICO, can. 54 n. 3 ; SCpDF, Instruetio ,Matrimonium sacramen-
tum”, introduzione e n. VI; Paulus VI, MP ,Matrimonia mixta", n. 14, Communicationes 5
(1973), p. 71; SPCIC, can. 1082; SDCIC, can. 1128; SPCICO, can. 151; SDCICO, can. 151. Cfr. R.
Iteaupiere, Pour la pastorale des foyers mixtes, in; Lumiere et Vie 74 (1965), p. 119-151.

52 | Codici e gli Schemi parlano solo dell'obligo generale di registrare tutti i matrimoni
celebrati; invece della registrazione dei matrimoni misti parlano: SCpDF, Decretum
,Crescens matrimoniorum”, Paulus VI, MP .Matrimonia mixta“, n. 10; cfr. Communicatio-
nes 5 (1973), p. 72-75, 8 (1978), p. 68-73.

53 11 caso deve essere riferito all’Ordinario del luogo per lalicenza, se vengono prestate
le cauzioni.

54 Anche in questo caso il parroco deve far ricorso all'Ordinario del luogo, che gode di
speciali facolta: Paulus VI, MP ,Pastorale munus", I, n, 21; MP ,De Episcoporum muneri-
bus", n. 18; MP ,Episcopalis potestatis, nn. 11 e 13; MP ,Matrimonia mixta“, n. 16; Communi-
cationes 5 (1973), p. 88-92.

55 Paulus VI, MP ,Matrimonia mixta", nn. 12 e 17; Communicationes 5 (1973), p. 72-77; 9
(1977), p. 356.

127



DIE MISCHEHEN IM GEGENWARTIGEN EVANGELISCHEN
KIRCHENRECHT

PETER LANDAU

Regensburg

I. Historische Entwicklung bis 1970

Eigene Rechtsnormen der evangelischen Kirchen in Deutschland hin-
sichtlich der Mischehen sind historisch in der Auseinandersetzung mit
einem katholischen Mischehenrecht entstanden, das einmal von der Not-
wendigkeit einer kirchlichen Dispens bei allen konfessionsverschiedenen
Ehen ausging und zum anderen das Versprechen der katholischen Kinder-
erziehung durch den katholischen Ehepartner verlangte. Die Praxis der
katholischen Bischofe in Deutschland entsprach bis etwa 1840 nicht den
strengen kirchenrechtlichen VVorschriften; erstnach dem Mischehenstreit
in Preul3en seit 1837, den sogenannten Kdlner Wirren, wurden die Erlasse
des apostolischen Stuhls in den Mischehenfragen maf3geblich fur die Pra-
Xis der deutschen Diozesenl So war es der Trierer Bischof Arnoldi, der in
einem Zirkular 1853 fur die katholische Trauung das eidliche Versprechen
katholischer Kindererziehung fordertel Dieser katholische Vorstof3
fuhrte zu einer Denkschrift des Evangelischen Oberkirchenrats in Preu-
Ren und zu ersten Verfugungen der Konsistorien der preul3ischen Provin-
zen, in denen die Moglichkeit einer evangelischen Trauung an die Zusage
des evangelischen Ehemannes geknupft wurde, alle Kinder evangelisch
erziehen zu lassen; war der Ehemann katholisch, so sollte er ein Verspre-
chen evangelischer Erziehung zumindest der Toéchter abgeben. Als Kir-
chenzuchtmalRnahmen waren schon damals bei Mannern, die alle Kinder
katholisch werden lie3en, der Entzug des kirchlichen Wabhlrechts und der
Fahigkeit zur Bekleidung des Patenamts vorgesehen; bei einem eidlichen
Versprechen katholischer Kindererziehung sogar der Ausschlu3 vom
Abendmahl3.*

Die Anfange eines evangelischen Mischehenrechts liegen also noch vor
derVerselbstandigung des evangelischenTrauungsrechts gegeniiberdem
staatlichen Eherecht, die in Preu3en 1874 durch Einfihrung der Zivilehe

1 Vgl. etwa R. v. Scherer, Handbuch des Kirchenrechts, Bd. Il, Graz 1898, S. 410 I.; auch
B. Hubler, EheschlieBung und gemischte Ehen in PreuBen nach Recht und Brauch der
Katholiken, Berlin 1883, S. 60 ff. Zum preuBischen Mischehenstreit vgl. F. H. Fonk, Das
staatliche Mischehenrecht in PreuBen vom Allgemeinen Landrecht, Bonner jur. Diss.
1961.

2 Das Zirkular bei C. Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des rémischen
Katholizismus, Tubingen5 1934, S. 445 (Nr. 593), und bei B. Hubler, a, a. O. (1), S. 101 f.

3Vgl. F. v.d. Heydt, Die Mischehe. Praktisches Handbuch fur evangelische Mischehen-
arbeit, Berlin 1925, S. 161 f.

128



erfolgte'l. Dieser historische Sachverhalt ist wichtig, da an die evange-
lische Trauung vor 1874 die zivilrechtlichen Rechtsfolgen einer vollgulti-
gen Ehe nach weltlichem Recht geknupft waren,- die kirchliche Bedeutung
der Trauung als einer geistlichen Amtshandlung wurde nicht klar gegen-
Uber den weltlichen Rechtsfolgen erfal3t. Das bedeutete, dafl3 die Verweige-
rung der Trauung in der evangelischen Kirche urspringlich nicht priméar
unter pastoralen Gesichtspunkten stand - dalR sie namlich bei katholi-
scher Kindererziehung nicht verantwortet werden kdnnte - sondern die
Trauungsverweigerung mehr als ein Akt der Selbstbehauptung der evan-
gelischen Kirche gegeniber einem katholischen Angriff erschien, so
jedenfalls in der Wertung der Zeitgenosseni

Das evangelische Mischehenrecht erfuhr in der Zeit nach Einfuhrung
der Zivilehe zunéchst in PreuRen und dannim gesamten Deutschen Reich
1874/1875 eine Positivierung in neuen Kirchengesetzen. Diese Gesetze
waren fur PreuRen das Kirchengesetz betreffend die Trauungsordnung
und das Kirchengesetz betreffend die Verletzung kirchlicher Pflichten,
beide von 18806. In den anderen deutschen Landeskirchen gab es nach 1875
ebenfalls Gesetze, in denen im Fall von Mischehen den evangelischen
Partnern Rechte entzogen wurden’. Eine genaue Darlegung der weiteren
Entwicklung liegt auRerhalb der Aufgabe dieses Referats. Jedoch ist fest-
zuhalten, dal3 trotz der Regelung des evangelischen Mischehenrechts in
Gesetzen der Partikularkirchen sich eine weitgehende Ubereinstimmung
der miRbilligten Tatbestande als auch der einzelnen Sanktionsmaoglichkei-
ten herausbildete.

Nach dem Ende des landesherrlichen Kirchenregiments in Deutschland
mitdem Jahre 1918 blieben in den nunmehrverfassungsmafig verselbstan-
digten evangelischen Kirchen Mischehenbestimmungen erhalten und
wurden in Kirchengesetzen, Lebensordnungen, Trauungsordnungen und
Erlassen von Konsistorien teilweise neu gefal3t8. Neben Landeskirchen,
die keine Gesetze oder Verordnungen Uber Mischehenfragen kannten,
gab es andere Kirchen mit teilweise sehr detaillierten Regelungen und
Sanktionen. Dieser Rechtszustand, dall Regelungen zu Fragen konfes-
sionsverschiedener Ehen in die Kompetenz derLandeskirchen fielen, blieb
auch nach 1945 erhalten; der Kirchenbund der EKD (Evangelische Kirche

4 Zur Einfuhrung der Zivilehe in Preu3enjetztW. Schubert, ZurVVorgeschichte und Ent-
stehung der Personenstandsgesetze Preuf3ens und des Reichs (1869-1875), in: ZRG Germ.
Abt. 97 (1980), S. 43-93.

5 Vgl. etwa A. L. Richter, Lehrbuch des katholischen und evangelischen Kirchenrechts,
Leipzig 51858, S. 652. Richter meinte, da das Zirkular Arnoldis eine .erneuerte Protest-
erklarung gegen die evangelische Kirche' sei; die evangelische Kirche miusse mit den
Walffen des Ernstes und derLiebe fur sich eintreten und dirfe sich nicht nur auf das Staats-
gesetz verlassen; d. h. die evangelische Kirche sollte Kirchenzucht tben. Entsprechend
der Bestimmung der Konfession des Kindes durch den Ehemann nach preuBischem Recht
sollten KirchenzuchtmafRnahmen aber nurden evangelischen Mann treffen, der einVVer-
sprechen der katholischen Kindererziehung fur alle Kinder abgab (Richter, a. a. O., S. 653).

6 Texte bei v. d. Heydt, a. a. O. (3) S. 162 f.

7 Vgl. Richter, (5), 8. Auflage bearbeitet von R. Dove-W. Kahl, Leipzig 1886, S. 853 und
1145. Ferner K. Kdhler, Lehrbuch des deutsch-evangelischen Kirchenrechts, Leipzig 1895,
S. 237 f.

8 Ein Dberblick zur Rechtslage in der Weimarer Zeit bei v. d. Heydt, a. a. O. (3),
S. 161-198.

129



in Deutschland) wurde in diesem Bereich nicht tatig - soweit Uberregio-
nale Zusammenschlisse innerhalb der EKD Bestimmungen zum Problem
konfessionsverschiedener Ehen veroffentlichten, namlich die VELKD
(Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands) in der Ordnung
des kirchlichen Lebens von 1950-19559 1h#ll die Evangelische Kirche der
Union in der Ordnung des kirchlichen Lebens von 1955, bedurften diese
jeweils der Rezeption durch die einzelnen Landeskirchen, von denen es
nach 1945 in Deutschland einschlie3lich Ostdeutschlands 28 Landes-
kirchen gab™. Hinsichtlich der Regelungen gab es demnach eine starke
Zersplitterung des Mischehenrechtes der evangelischen Kirchen; der
Rechtszustand um 1960 ist aber in einer Monographie von Wilhelm Bihler
1963 recht Ubersichtlich dargestellt worden", wahrend die spater einset-
zende Entwicklung in der Literatur bisher keine Behandlung erfahren hat.

Trotz der formellen Zersplitterung lassen sich aber im evangelischen
Mischehenrecht der deutschen Landeskirchen nach 1945 gemeinsame
Grundlinien feststellen.

Zunachst gibt es eine gemeinsame Tradition des begrifflichen Verstand-
nisses der Mischehen oder konfessionsverschiedenen Ehen in den evan-
gelischen Kirchenl2. Unter Mischehen werden nicht Ehen zwischen
Lutheranern und Reformierten verstanden, auch nicht Ehen zwischen
Christen und Nichtchristen, sondern Ehen zwischen evangelischen Chri-
sten und Christen aulRerhalb der evangelischen Kirchen, wobei die Ehe
zwischen Evangelischen und Katholiken stets als der eigentliche Anwen-
dungsfall der Normen galt. Kanonistisch gesprochen meinte das evange-
lische Mischehenrecht stets die ,mixta religio" und nicht die ,disparitas
cultus*.

Weiterhin bestand zwischen allen Landeskirchen insofern Ubereinstim-
mung, dal3 nirgendwo eine Mischehe zwischen Katholiken und Protestan-
ten als unerlaubt oder unzulassig betrachtet wurde. Das katholische
Modell eines Ehehindernisses mit Dispensmdglichkeit entsprach nicht
dem Selbstverstandnis der evangelischen Kirchen und konnte deshalb
nicht idbernommen werden. Immerhin wurde in kirchlichen Lebensord-
nungen nach 1945 mehrfach generell vor dem Eingehen einer Mischehe
gewarnt; mit der Begrindung, dal3 es die Zugehorigkeit zu verschiedenen
Konfessionen den Eheleuten oft schwer mache, ihrem Bekenntnis treu zu
bleiben - so vor allem in der Lebensordnung der VELKD von 1950/55I3.

Trotz dieser Warnungen in einzelnen Lebensordnungen tolerierten die
evangelischen Kirchen Mischehen, sofern mit der EheschlieBung nicht
eine Trauung in einer anderen Konfession, regelmafiig die katholische

9 Abgedruckt bei E. Wilkens -J. Frank, Ordnungen und Kundgebungen der VELKD, Ber-
lin-Hamburg 21966, Nr. B 501.

10 Vgl. A. Erter, Kirchenrecht, Berlin M975, S. 57 f.

11 W. Buhler, Katholisch-evangelische Mischehen in der Bundesrepublik nach dem
geltenden katholischen und evangelischen Kirchenrecht (Heidelberger rechtswissen-
schaftliche Abhandlungen, N. F. 11/1963). Es handelt sich um eine Dissertation aus der
Schule Siegfried Reickes.

12 Zum folgenden Bihler, a. a. O. (11), S. 61-70.

13 Lebensordnung der VELKD, Abschnitt VII/5. Vgl. hierzu G. May, Bestimmungen tber
die Eingehung und Behandlung von Mischehen in den Ordnungen des deutschen Prote-
stantismus, in; TThZ 73 (1964), S. 24.

130



Trauung, verbunden war und sofern kein Versprechen der Erziehung der
Kinder im nichtevangelischen, d. h. katholischen Bekenntnis, abgegeben
wurde. Mischehen, die nach dem Recht des Codex luris Canonici mit kirch-
licher Dispens gultig zustandegekommen waren, bei denen insbesondere
der nichtkatholische Ehegatte die Kautionsversprechen nach can. 1061
C.I.C. geleistet hatte, wurden von den evangelischen Kirchen tberwie-
gend mit Sanktionen gegenidber dem evangelischen Ehepartner belegt.
Die evangelischen Kirchen verlangten, dal3 sich die Eheleute einer
Mischehe evangelisch trauen lieRen, und dafd die Kinder evangelisch erzo-
gen werden solltenld. Beziglich der Kindererziehung waren die Regelun-
gen unterschiedlich: in einigen Landeskirchen wurde nur gefordert, dall
ein Teil der Kinder evangelisch erzogen werden misse, so in den Kirchen
von Bayern und Hannover, wahrend in anderen Landeskirchen, so in
Braunschweig und Wirttemberg, die evangelische Erziehung aller Kinder
verlangt wurdels. Eine evangelische Trauung war danach in den meisten
Landeskirchenl6 unerlaubt, sofern der evangelische Teil ein Versprechen
katholischer Kindererziehung bezuglich aller Kinder abgegeben hatte; in
einigen Landeskirchen wurde die evangelische Trauung auch fur den Fall
verweigert, dald der katholische Ehepartner gegentber seiner Kirche ein
Versprechen katholischer Kindererziehung abgegeben hatte, so u. a. in
den grof3en Landeskirchen von Wirttemberg, von Rheinland und West-
falen'7.18m weitesten ging in dieser Frage Wirttemberg noch in seiner
Ordnung der kirchlichen Trauung von 1957, die von den Ehegatten vor
der evangelischen Trauung eine schriftliche Ubereinkunft beziglich der
evangelischen Kindererziehung vor dem Pfarramtl8 verlangte. Schriftliche
Erklarungen beider Ehegatten bezuglich der evangelischen Kindererzie-
hung vor der evangelischen Trauung wurden auch in den Landeskirchen
von Bayern und Mecklenburg gefordertld. Der evangelische Partner einer
katholisch geschlossenen Mischehe mit katholischer Kindererziehung
mufdte aber nicht nur auf die evangelische Trauung verzichten, was bei
vorangegangener katholischer Trauung nicht als gegen ihn gerichtete
Sanktion erscheinen muf3te, sondern unter dem Gesichtspunkt der Unzu-
lassigkeit von sukzessiven Doppeltrauungen verschiedener christlicher
Kirchen gerechtfertigt werden konnte, sondern er unterlag beim
Abschluf3 einer Mischehe unter den Voraussetzungen des can. 1061 C. 1. C.
weiteren Sanktionen, die im folgenden kurz aufgefuhrt seien, indem ihm
Statusrechte in seiner Kirche entzogen wurden.

1) Seine Statusrechte in der evangelischen Kirche wurden insofern
gemindert, als ihm das aktive Wahlrecht und auch die Wahlbar-
keit zu Kirchenamtern, z. B. dem Presbyteramt, in den meisten

14 VVgl. Buhler, a. a. O. (11), S. 96.

15 Die einzelnen Bestimmungen sind aufgefuhrt bei Buhler, a. a. O. (11), S. 76-78.

16 Es gab auch Landeskirchen ohne Verbot evangelischer Trauung bei einem Verspre-
chen katholischer Kindererziehung, u. a. Baden und Oldenburg; vgl. Buhler, a. a. O. (11),
S. 79.

17 Hierzu Buhler, a. a. O. (11), S. 79.

18 § 4 Trauungsordnung vom 27.6.1957, abgedruckt bei W. Sucker-J. Lell-K. Nitzschke,
Die Mischehe, Gottingen 1959, S. 436. Vgl. hierzu auch May, a. a. O. (13), S. 27.

19 VVgl. hierzu May, S. 28.

131



Kirchen entzogen wurde. Allerdings gab es auch kleine Landeskir-
chen wie z. B. Bremen, die solche Sanktionen nicht verhangten2l. Der
Verlust des Wahlrechts war die wichtigste MalRnahme der Kir-
chenzucht, die die evangelischen Kirchen gegen den den katholischen
Forderungen entsprechenden evangelischen Mischehenpartner ver-
hangten.

2. ) Bei nichtevangelischer Kindererziehung verlor der evangelische Teil
auch in einigen Kirchen die Fahigkeit, als Pate bei evangelischen Tau-
fen zu fungieren22.

3. ) Auch bezuglich der Beerdigung des evangelischen Partners gab es
gelegentlich in Landeskirchen diskriminierende Vorschriften23,

4. ) Dadie Zulassung zu vielen kirchlichen Amtern wie die desOrganisten
und Gemeindehelfers den Besitz des Wahlrechts voraussetzte, so
bedeutete der Wahlrechtsverlust bei Mischehe mit katholischer
Trauung ferner weitgehend den Ausschlu3 vom kirchlichen Dienst24,

5. ) SchlieB3lich gab es in einzelnen Landeskirchen sogar Bestimmungen,
die den Ausschluf3 vom Abendmahl fur den Fall katholischer Kinder-
erziehung in einer Mischehe androhten, und die auch nach 1945 in
Bayern und der Pfalz formell nicht aufgehoben waren25, aber wohl
nicht mehr angewandt wurden.

Generell traten die Statusminderungen nur bei Mischehen mit katholi-
scher Trauung und dem Versprechen katholischer Kindererziehung ein.
Bezuglich der Pfarrer wurde die Ansicht vertreten, dal3 beiihnen schon die
SchlieBung einer Ehe mit einer nicht der Kirche angehérenden Ehefrau
eine Pflichtverletzung darstelle26, doch war dieses Problem vor 1960 in kei-
ner Kirche gesetzlich geregelt und scheint damals als Fall kaum vorge-
kommen zu sein, wahrend gegenwartig konfessionsverschiedene Ehe-
schlielRungen evangelischer Pfarrer durchaus erfolgen?’.

Die Begrindung fur die KirchenzuchtmalRnahmen bei evangelischen
Mischehepartnern wurde in den Kirchenordnungen meist nur angedeutet,
in der Literatur etwa bei von der Heydt und Buhler naher ausgefihrt.
Danach sah manin der katholischen Trauung und dem Versprechen katho-
lischer Kindererziehung einen Treubruch des evangelischen Eheteils
gegenuber seiner Kirche. Aus Grunden der Wahrhaftigkeit kénne die
evangelische Kirche Uber einen solchen Treubruch nicht hinwegsehen;
sie werde in ihrer Wirde beeintrachtigt, wenn sie zu einer solchen Konzes-
sion schweigen solle28. Zweck der KirchenzuchtmalRnahmen sollte folg-
lich primar der Schutz und die Selbstbehauptung der evangelischen

20 uberblick Uber die Rechtslage 1963 bei Biihler, a. a. O. (11), S. 97 f.; auch May, a. a. O.
(13), S. 33-38.

21 Vgl. hierzu Buhler, S. 98.

22 Vgl. Buhler, S. 99; auch May, S. 40.

23 Buhler, S. 99; auch May, S. 43.

24 Vgl. Buhler, S. 94; May, S. 38-40.

25 Hieruber Buhler, S. 100; May, S. 43.

26 So Buhler, S. 94.

27 Vgl. zur gegenwartigen Situation R. Ftieling, Die konfessionsverschiedene Ehe von
Amtstragern, in: DtPfrBl 79 (1979), S. 597-601.

28 So v. d. Heydt, a. a. O. (3), S. 211 f.; Buhler, a. a. O. (11), S. 75 f.

132



Kirche als kirchlicher Gemeinschaft sein; das evangelische Mischehen-
recht war deutlich als Abwehrrecht gegenuber einer als konkurrierend
empfundenen Glaubensgemeinschaft gepragt2d. Daneben wurde aller-
dings auch von evangelischen Autoren ausgefiuhrt, dal? die Trauversagung
und die Sanktionen in erster Linie seelsorgerlichen Charakter haben soll-
ten und nicht als Kirchenstrafen im Sinne des katholischen Kirchenrechts
zu verstehen seiend): ein solches Verstandnis fand aber in der Formulie-
rung der Gesetze, die z. B. bezuglich des Wahlrechtsverlusts von auf3eren
formalen Tatbestanden wie der katholischen Trauung und der Abgabe
eines Versprechens, nicht aber von der Feststellung innerer Abwendung
von der evangelischen Kirche im Einzelfall ausgingen, keinen zureichen-
den Ausdruck. Inihrer formalen Struktur entsprachen die evangelischen
Kirchenzuchtma3nahmen bei Mischehen ziemlich genau einer poena
medicinalis im Sinne des katholischen Kirchenrechts; man kannte auch
die Moglichkeit der Rekonziliation bei Reue des evangelischen Kirchen-
mitglieds und Nachholung der versaumten Pflichten3l. Zusammenfassend
lassen sich gegen das Sanktionensystem des evangelischen Mischehe-
rechts bis 1970 folgende Einwande vom Standpunkt evangelischen Rechts-
denkens geltend machen:

1.) das Abstellen auf generelle du3ere Tatbestande mit ausnahmslos vor-
gesehenen Sanktionen - die allerdings nichtlatae sententiae, sondern
meist nach Beschlu3 des Kirchenvorstands, bei derTrauversagung des
Pfarrers, eintraten3?, entsprach nicht dem vorgegebenen Hauptzweck
individuell gestalteter Seelsorge mit dem Ziel der Erhaltung der Bin-
dung des evangelischen Kirchenmitglieds;

2.) die in den Rechtsnormen vorausgesetzte Forderung an den evan-
gelischen Mischehepartner, fur die evangelische Trauung und die
evangelische Kindererziehung zu sorgen und sie gewissermafien zu
garantieren, bertucksichtigte nicht die Gewissensbindung des anderen
Partners an seine Kirche, die selbstdndige Verantwortung, die auch
dieser fur die Kindererziehung hatte, und verneinte das Prinzip, dal
der evangelische Ehepartner nicht allein tGber die religiose Kinder-
erziehung entscheiden konnte;

3. ) die Rechtfertigung der Normen aus dem Gesichtspunkt der Wirde der
Kirche und ihrer Selbstbehauptung ging von einem Konkurrenz-
denken des 19. Jahrhunderts aus, das den 6kumenischen Ansétzen
unseres Jahrhunderts diametral entgegengesetzt war.

Wéahrend der sechziger Jahre kam es zur Anderung des katholischen
Mischehenrechts durch die , Instructio de matrimoniis mixtis" von 196633, die
bereits durch die zum Teil weitergehenden Diskussionen des 2. Vatikani-
schen Konzils vorbereitet worden war. Fir die evangelischen Beobachter
war es vor allem bedeutsam, dal3 in dem nicht verabschiedeten Entwurf

29 So auch Buhler, a. a. O. (11), S. 111.

30 In diesem Sinne etwa Lell bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O. (18), S. 346 f., Buhler, a. a. O.
(11), S. 94 f,, v. d. Heydt, a. a. O. (3), S. 212 f.

31 Hierzu Buhler, S. 102 f.

32 Hierzu Buhler, S. 101 f.

33 Abdruck mit Ubersetzung beiJ. G. Gerhartz, Die rechtliche Ordnung der Mischehen,
NKD 28 (1971), S. 86-97.

133



eines Konzilsvotums Uber die Ehe eine Rechtsanderung ins Auge gefal3t
war, die ein Versprechen des nichtkatholischen Ehepartners beziglich
katholischer Kindererziehung nicht mehr kannte34. Diese Anderungsmaog-
lichkeit fuhrte dazu, da3 nun auch aufevangelischer Seite das Mischehen-
recht erneut tiberdachtwurde. Erhebliche Anderungen des evangelischen
Rechtszustands wurden von dem Direktor des konfessionskundlichen
Instituts in Bensheim, Joachim Lell, 1965 vorgeschlagen35. Er befurwortete,
den diskriminierend klingenden Begriff,,Mischehe" durch den der ,konfes-
sionsverschiedenen" Ehe zu ersetzen, eine Sprachanderung, die sich inzwi-
schen in der Terminologie des deutschen Protestantismus generell
durchgesetzt hat. Er regte an, dal die Pfarrer ein Versprechen evangeli-
scher Kindertaufe und Kindererziehung vor der evangelischen Trauung
nur noch abnehmen sollten, wenn es als Hilfe und nicht als Zwang empfun-
den wurde. Schliel3lich sollten mit der katholischen Mischehetrauung
nicht mehr Rechtsminderungen in der evangelischen Kirche verbunden
sein: ,,Auch die Frage des aktiven und passiven Wahlrechts darf von der
Mischehentrauung nicht abhéangig gemacht werden, wenngleich im ein-
zelnen Fall angeraten werden kann, das Amt eines evangelischen Reli-
gionslehrers oder Kirchenvorstehers abzugeben."36

Ahnliche Gedankenwie in dem Beitrag von Lell aus dem Jahre 1965 wur-
den von einer Kommission der EKD diskutiert, der auRer Lell vor allem
Hans Dombois angehorte und die wahrend der sechziger Jahre auch
Gesprache mit Vertretern der Fuldaer Bischofskonferenz fuhrte. Die
Ergebnisse der Kommission wurden in ,,zehn Satzen Uber die konfessions-
verschiedene Ehe" zusammengefaldt, die malRgeblich von Dombois ent-
worfen worden waren, von der Kommission gebilligt und 1969 publiziert
wurden, also kurz vor dem Motu proprio ,Matrimonia mixta"37. Zu diesen
Satzen nahmen die Landeskirchen Stellung; ihre Publikation erfolgte
jedoch nicht als offizielle Verlautbarung des Rats der EKD. Die wesent-
lichen, zum Teil nur implizit enthaltenen Abweichungen der Satze von
dem bisherigen evangelischen Rechtszustand bestanden in folgendem:

1.) die Trauungim anderen Bekenntnis wurde nicht mehr prinzipiell nega-
tiv gewertet (Satz 5),

2. ) die Kindererziehung wurde ausdrucklich als Sache beider Eltern
bezeichnet - damit entfiel die Moglichkeit, den evangelischen Teil
einseitig auf evangelische Kindererziehung zu verpflichten (Satz 7),

3.) das Fehlen einer Einigung Uber die religidse Erziehung der zukunfti-
gen Kinder wurde nicht mehr als Hindernis far die Eheschlieung
betrachtet - damit wurde die evangelische Trauung der konfessions-
verschiedenen Ehe ohne Bericksichtigung des Problems der Kinder-
erziehung legitim (Satz 4);

34 Vgl. den Text des Votums mit Ubersetzung bei Gerhartz, a. a. O. (33), S. 85.
35 J. Lell, Das romisch-katholische Mischehenrecht in der Diskussion, in: Erneuerung

der Einen Kirche. Festschrift fur Heinrich Bornkamm, Gottingen 1966, S. 273.
36 Lell, a. a. O. (35), S. 273.

37 Die ,zehn Satze" mit Begrindung bei H. Dombois, Zur Revision der Mischehenpraxis,
in: H. Dombois-H. Urban-W. Lolz, Mischehe. Problem und Chance, Kassel 1969, S. 9-18.

134



4) man ging davon aus, dal3 es nur eine christliche Taufe gebe. Evange-
lische Taufe und Erziehung in der katholischen Konfession sollten sich
nicht mehr ausschlief3en (Satz 7).

Da somit in der Formulierung der zehn Satze diejenigen Tatbestande
nicht mehr negativ gewertet wurden, an die evangelische Landeskirchen
bisher Sanktionen geknupft hatten, war nunmehr bei Ubernahme der hier
entwickelten Prinzipien der Weg frei, um die bisherigen Sanktionen bei
SchlieBung konfessionsverschiedener Ehen entfallen zu lassen.

In den Kirchengesetzen und Lebensordnungen kann man wahrend die-
ser Periode der sechziger Jahre ebenfalls gelegentlich Anderungen fest-
stellen, die eine Auflockerung des bisherigen rigorosen Rechtszustandes
bedeuteten. So hatte die Lebensordnung der evangelisch-lutherischen
Kirche in Bayern von 1922 als Voraussetzung fur die Gewahrung der
evangelischen Trauung die schriftliche Erklarung beider Teile verlangt, die
Kinder evangelisch erziehen zu lassen,- die 1966 in Kraft getretene neue
Lebensordnung dieser Landeskirche setzte eine formlose Einigung zur
evangelischen Kindererziehung voraus. Die neue Lebensordnung gab
auch im Unterschied zur alten die Moglichkeit, daf} ein evangelischer
Christ, der seine Kinder katholisch erziehen lie3, Kirchenvorsteher oder
Pate werden konnte, sofern der Kirchenvorstand seine Zustimmung
erteilte3. In den evangelischen Kirchen des Rheinlands und Westfalens
galt seit 1946 eine Presbyterwahlordnung, die Evangelischen bei katholi-
scher Kindererziehung sowohl das aktive Wahlrecht bei der Presbyter-
wahl als auch die Fahigkeit zur Bekleidung des Presbyteramts entzog3d.
Diese Bestimmungen wurden in der rheinischen Kirche schon 1959 durch
ein neues Kirchengesetz aufgehoben, das auch die katholisch verheirate-
ten Evangelischen zum Presbyteramt zulief340; in der westfalischen Kirche
erfolgte eine ahnliche Anderung spater durch die Presbyterwahlordnung
vom 27.10.1967, die nur noch ein Ruhen des Wahlrechts anordnete, wenn
den Kindern die christliche Erziehung vorenthalten blieb4l, wahrend die
frihere Formulierung ,evangelischeErziehung"gelautet hatte. In der evan-
gelischen Landeskirche Wirttembergs gab es nach der Wahlordnung von
1953 (8 3) ein Ruhen des Wahlrechts fur Kirchenmitglieder, die sich nicht
hatten evangelisch trauen lassen42: diese Bestimmung wurde bei einer
Neufassung der Wahlordnung 1964 beseitigti3.

Die Beispiele zeigen, dalR das zum Teil noch aus der Zeit vor 1945 stam-
mende Mischehenrecht der evangelischen Landeskirchen schon vor 1970
einige Veranderungen im Sinne der Milderung erfuhr; doch kann man hier
nichtvon einer allgemeinenTendenz sprechen, da andererseits noch 1966
der Landeskirchenrat der Evangelischen Kirche der Pfalz einen Beschluf3
fal3te, dal bei der AusschlieBung vom kirchlichen Wahlrecht die Kirchen-

38 Gegenuberstellung beider Texte bei J. Lell, Mischehen? Die Ehe im evangelisch-
katholischen Spannungsfeld, Minchen-Hamburg 1967, S. 198 f.

39 Text dieser Presbyterwahlordnung auszugsweise bei Sucker-Lell-Nilzschke, a. a. O.
(18), S. 415,

40 ABI. ERD 1959, S. 235.

41 ABI. ERD 1968, S. 57.

42 ABI. ERD 1953, S. 229.

43 ABI. ERD 1964, S. 279 f.

135



Zuchtbestimmungen von 1885 zu beachten seien44. Erst nach Promulgation
des Motu proprio ,Matrimonia mixta" wurde auch auf der evangelischen
Seite die Chance zu einer Revision derBestimmungen des Mischeherechts
ergriffen.

Il. Das Recht dei konfessionsverschiedenen Ehen
in den Landeskirchen seit 1970

Das Motu proprio ,Matrimonia mixta" wurde am 29. 4.1970 veroffentlicht;
sein Inhalt war jedoch bereits seit Ubersendung des Texts an die Bischiéfe
Anfang 1970 in seinen Prinzipien bekannt4s. Die evangelischen Landeskir-
chen haben auf das neue katholische Mischehenrecht sehr rasch reagiert,
da in einigen Kirchen Rechtsanderungen in Kirchengesetzen schon 1970
verabschiedet wurden. Nach Inkrafttreten des Motu proprio am 1.10.1970
veroffentlichte der Ratder EKD gemeinsam mitderKatholischenBischofs-
konferenz ein Wort zur Mischehenfrage am 18. 1. 1971, in dem folgende
Richtlinie far die kiinftige Behandlung der konfessionsverschiedenen Ehe
im evangelischen Kirchenrecht enthalten war: ,,Alle Regelungen sind auf-
zuheben, die einen evangelischen Christen benachteiligen, der sich
katholisch trauen laRRt und einer katholischen Kindererziehung zu-
stimmt46. Da die EKD aufdiesem Gebiet mangels einer bisherigen einheitli-
chen Regelung keine Rechtsetzungskompetenz besitzt47, konnte der Rat
den zitierten Satz nur als Bitte an die Gliedkirchen formulieren, durch
Reform ihres Rechts der veranderten Situation Rechnung zu tragen. Im
Sinne der Grundordnung der EKD handelte es sich dabei offenbarum eine
Anregung nach Art. 8 GO. Eine Uberpriufung der Entwicklung des Rechts
der Landeskirchen seit 1970 und eine Umfrage bei den Landeskirchen
ergab, daB dieser Anregung des Rats inzwischen im Bereich der EKD bei
den heute 17 Landeskirchen fast Giberall im Sinne der damaligen Bitte ent-
sprochen wurde. Im folgenden sei die Entwicklung in den einzelnen Lan-
deskirchen der Bundesrepublik kurz dargestellt:

1) Evangelische Landeskirche in Baden

Diese Kirche hat bezilglich konfessionsverschiedener Ehen besonders
stark 6kumenische Gesichtspunkte zur Geltung gebracht. Schon am 16. 4.
1970 erging ein Beschlu? der Landessynode, der den Oberkirchenrat
ermé&chtigte, Erlaubnisse zu dkumenischen Trauungen zu erteilen48. Das
Problem der Trauung konfessionsverschiedener Ehen wurde in Baden
1974 durch eine Trauordnung (Formular C) geregelt, die zum erstenmal die
Moglichkeit eines gleichberechtigten Zusammenwirkens der Geistlichen
beider Konfessionen bei der Trauung gab49 - hieriber mul’ spater noch im

44 ABI. EKD 1965, S. 377.

45 Zu den Daten Gerhartz, a. a. O. (33), S. 34 f. Im neuen Codex treten an Stelle des Motu
proprio can. 1124-1129 CIC.

40 ABI. EKD 1971, S. 233 f.

47 Zur Rechtssetzungsbefugnis der EKD vgl. E. Wolf, Ordnung der Kirche, Frankfurt/M.
1961, S. 725-729.

48 Vgl. ABI. EKD 1971, S. 6-7.

49 Gemeinsame kirchliche Trauung. Formular C. Ordnung der Trauung fiir konfessions-
verschiedene Ehepaare unter Beteiligung der Pfarrer beider Kirchen, Karlsruhe-Durlach
1974.

136



einzelnen berichtet werden. Evangelische und katholische Kirche in
Baden verabschiedeten 1971 auch eine Erklarung tber gemeinsame Seel-
sorge bei konfessionsverschiedenen Ehen, in der sich u. a. beide Kirchen
auf gemeinsame Bemuhungen verpflichteten, dal konfessionsverschie-
dene Ehepaare den Anschluf3 an das Leben ihrer Gemeinden und Kirchen
wieder finden kdnnten,- damit wurde von katholischer Seite praktisch can.
1062 C. I. C. fur obsolet erklarts0. Schlief3lich beseitigte die badische Kirche
1971 auch Einschrankungen des passiven Wahirechts fur katholisch
getraute Evangelische. Nach der Grundordnung der badischen Kirche
von 1958 (§ 16) hatten sie nicht Alteste werden kénnenbsl- diese Norm wurde
durch Gesetz vom 13. 1. 1971 aufgehobenb52.

2. ) Evangelisch-lutherische Kirche in Bayern

Bayern hatte noch 1966 in einer Ordnung des kirchlichen Lebens fest-
gelegt, dal eine evangelischeTrauung nur bei Einigung Giber evangelische
Kindererziehung maoglich sei; desgleichen wurde dem zur katholischen
Kindererziehung verpflichteten Evangelischen das Recht zur Ubernahme
von Ehrenamtern in der Kirche entzogenb53; ein im selben Jahr ergangenes
Kirchenzuchtgesetz sah vor, dal3 er fur drei Jahre die Befahigung zum
Patenamt und das aktive und passive Wahlrecht in der Kirche verlorb4,
Sowohl die Lebensordnung als auch das Kirchenzuchtgesetz wurden
bereits am 18. 3. 1970 dahingehend geandert, dal’ alle Kirchenzuchtmaf3-
nahmen und die Moglichkeitder Trauversagung beseitigtwurden5s, so daf3
die bayerische Kirche bereits vor der Empfehlung des Rats der EKD alle
Diskriminierungen evangelischer Mischehepartner aufgehoben hatte.

3. ) In der evangelisch-lutherischen Landeskirche Hannovers war nach
einem Gesetz von 1929 die Trauung zu versagen, wenn seitens des evange-
lischen Teils einer Mischehe das Versprechen abgegeben war, alle Kinder

nicht evangelisch zu erziehen,- die betroffenen Kirchenmitglieder ver-
loren auch das kirchliche Wahlrecht5. Diese Regelungen wurden durch

ein neues Trauungsgesetz 1975 beseitigts?, so da} auch die zahlenmafig

bedeutsame Kirche von Hannover der Empfehlung des Rats der EKD

gefolgt war.

4. ) Die evangelische Kirche von Kurhessen-Waldeck anderte ihr Trauungs-
gesetz von 1928, in demTrauversagung bei derZusage der Erziehung samt-
licher Kinder in einer nicht-evangelischen Religionsgemeinschaft
angeordnet warb8, durch ein neues Trauungsgesetz von 1970, das diesen
Versagungsgrund nicht mehr kanntebd. Ferner haben die Kirchenleitun-
gen der beiden hessischen evangelischen Kirchen von Kurhessen-Wald-
eckund Hessen-Nassau 1977 Vereinbarungen mit den furihr Gebiet zustan-

50 Text im ABI. BKD 1971, S. 243.

51 Text bei Sucker-Lell-Nitzschke, a, a. O. (18), S. 419.

52 ABI. EKD 1971, S. 239.

53 ABI. EKD 1966, S. 423 f.

54 ABI. EKD 1966, S. 433 f.

55 ABI. EKD 1970, S. 229 f.

56 Text des Gesetzes bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a, O. (18), S. 430 f.
57 ABI. EKD 1975, S. 225 f.

58 Text bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O. (18), S. 418.

59 ABI. EKD 1971, S. 108 f.

137



digen katholischen Dibzesen Uber die Amtshandlungen der Taufe,
Trauung und Beerdigung getroffen, die Nachteile bei Mischehen auschlie-
Ren und dem Geist des Worts der Bischofskonferenz und des Rats derEKD
von 1971 entsprechent".

5. ) Die Lippische Landeskirche kannte in ihrer Lebensordnung von 1954
Trauversagung beim Versprechen eines EheschlieBenden - also ein-
schlieB3lich des katholischen Ehepartners - seine Kinder nicht evangelisch
erziehen zu lassen@D Diese Bestimmung wurde durch ein Kirchengesetz
1973 beseitigtt?; dagegen blieb beziglich der Taufe die problematische
Bestimiming der Lebensordnung (Art. 18 Abs. 3) erhalten, dalR eine evange-
lische Taufe nicht stattfinden solle, wenn der nichtevangelische Elternteil
sich gegen eine Taufe und die evangelische Kindererziehung ausspricht
(Art. 18). Diese Bestimmung erlaubt es offenbar nicht, da die Ehegatten
evangelische Taufe und katholische Erziehung der Kinder vereinbaren
und wird dem gemeinchristlichen Charakter der Taufe nicht gerecht.

6. ) Die evangelisch-reformierte Kirche in Nordwestdeutschland kannte
Trauversagung bei der Zusage der Erziehung samtlicher Kinder in einer
nichtevangelischen Religionsgemeinschaft und als weitere Sanktion
Verlustdes Wahlrechts und der Wéahlbarkeit zu Kirchendmtern fur solche
eKirchenmitglieder aufgrund eines Gesetzes von 189263. Dieses Gesetz
wurde durch ein neues Trauungsgesetz vom 28. 11. 1974 aufgehoben6" -
seitdem kennt diese kleine ostfriesische Landeskirche keine Trauversa-
gung und Wabhlrechtsentziehung bei Mischehen.

7. ) In der evangelischen Kirche der Pfalz erging bereits am 13.11.1970 ein
Gesetz der Landessynode, das alle Vorschriften fur Kirchenzuchtmaf3nah-
men gegen Mitglieder der Landeskirche aus Anla3 des Eingehens einer
Mischehe aufhob65. Damit wurden die vorher sehr rigorosen Mischehen-
sanktionen dieser Landeskirche, die bis zur Entziehung des Rechts auf
Teilnahme an der 6ffentlichen Feier des Abendmabhls gingen, vollstandig
beseitigt.

8. ) Die evangelische Landeskirche Wirttembergs hatte in ihrer Trauungs-
ordnung von 1957 eine Bestimmung (8§ 4), dal die kirchliche Trauung bei
der Zusage nichtevangelischer Kindererziehung nicht gewahrt werden
konnetb. Diese Bestimmung ist zwar formell bis heute nicht aul3er Kraft
gesetzt, wird aber aufgrund eines Beschlusses des standigen Ausschusses
der Landessynode vom 30. 7.1970 nicht mehr angewandt67. Bezuglich der
Taufe gilt in der wirttembergischen Kirche nach wie vor eine Tauford-
nung, wonach eine evangelische Taufe nur moglich sein soll, wenn der
nichtevangelische Elternteil schriftlich erklart, evangelische Erziehung

60 Vgl. die als Broschure gedruckten .Vereinbarungen der Konferenz der Kirchenlei-
tungen in Hessen zu Amtshandlungen™.

61 Text bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a, O. (18), S. 439 f.

62 ABI. EKD 1973, S. 988.

63 Text bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O. (18), S. 440 f.

64 ABIl. EKD 1975, S. 143.

65 ABI. EKD 1971, S. 112 f.

66 Text bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O. (18), S. 436.

67 Vgl. die amtliche Textausgabe ABI. der Wurttembergischen Kirche 37, S. 326.

138



nicht hindern zu wollen68. Wahlrechtseinschrankungen waren in der wirt-
tembergischen Kirche bereits 1964 beseitigt worden.

9.) Die nordelbische evangelisch-lutherische Kirche, die als Zusammen-
schlulR der evangelischen Kirchen von Hamburg, Schleswig-Holstein,
Eutin und Lubeck am 1.1.1977 gebildet wurde, kennt in ihrem Kirchenge-
setz Uber die Besetzung der Kirchenvorstande und der Synoden vom 19.11.
1977 keine Einschrankungen des Wahlrechts im Fall von Mischehen69.

Somitist fur die meisten Landeskirchen festzustellen, daR der Rechtszu-
stand insbesondere bezuglich der Statusrechte des evangelischen Ehegat-
ten einer konfessionsverschiedenen Ehe der Anregung des Rats der EKD
von 1971 angepal3t wurde. Auch die Trauversagung beim Versprechen
nichtevangelischer Kindererziehung ist in den meisten Landeskirchen
entfallen. Es gibt allerdings immer noch einige Landeskirchen, die die
evangelische Trauung nicht gewahren, sofern einer der EheschlieRenden
das Versprechen abgegeben hat, seine Kinder in einem anderen als dem
evangelischen Glauben zu erziehen, also auch wenn ein solches Verspre-
chen nur von dem katholischen Ehepartner abgegeben wurde. Eine solche
Bestimmung giltim Text gleichlautend in den grol3en Landeskirchen von
Berlin-Brandenburg’0 dhd Westfalenl', die in der Evangelischen Kirche der
Union zusammengeschlossen sind und insofern vielfach gemeinsame, von
den anderen Landeskirchen abweichende Rechtstraditionen haben,-
aulRerdem gilt der zitierte Rechtssatz auch im Gebiet der ehemaligen
evangelisch-lutherischen Landeskirche Schleswig-Holsteins?2, also dem
groRten Teilgebiet der neuen nordelbischen Kirche, und in der evange-
lisch-lutherischen Kirche Braunschweigsi3. ™lan findet eine entsprechen-
de Bestimmung auch in Art. 54 Abs. Ic der Kirchenordnung der
evangelischen Kirche im Rheinland7A. Es mul3 allerdings hinzugefugt wer-
den, dal die Kirchenleitung der rheinischen Kirche am 5. 11. 1970 unter
dem Eindruck von ,Matrimonia mixta" den Beschlul3 gefaf3t hat, den ent-
sprechenden Art. 54 Abs. Ic der Kirchenordnung tber die Trauversagung
beim Versprechen nicht-evangelischer Kindererziehung durch einen Ehe-
partner bis zu einer Neuregelung durch die Landessynode bzw. bis zu einer
Gesamtregelung durch die EKD nicht mehr anzuwenden?5;78nter diesen
Umstanden ist man Gberrascht, dalR der Art. 54 Abs. I ¢ der Kirchenordnung
auch inihrer Neufassung vom 20.1.1979, die seit 1.1.1980 in Kraftist, formell
im Text erhalten blieb's. Die Fortgeltung dieser Trauversagungsvorschrif-

68 § 6 der Taufordnung, ABI. 42, S. 1 f.

69 ABI. EKD 1978, S. 47 ff,

70 Es gilt Art. 60 der Ordnung des kirchlichen Lebens der EKU, vgl. Sucker-Lell-
Nitzschke, a. a. O (18), S. 411.

71 Art. 202 Abs. 2 ¢ Kirchenordnung von 1953; Ordnung der Trauung Z. 6 c; vgl. Sucker-
Lell-Nitzschke, a. a. O., S. 413 f.

72 Lebensordnung der Evangelisch-lutherischen Landeskirche Schleswig-Holstein VII/
6 - abgedruckt bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O., S. 433.

73 Kirchengesetz vom 17.5.1957 Z. 6 b, bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O., S. 435. Entspre-
chend auch Ordnung des kirchlichen Lebens der VELKD, Ausgabe Braunschweig, V116 b.

74 Art.54 Abs. | c Kirchenordnung von 1952, neugefafl3t am 20.1.1979, vgl. ABI. EKD 1979,
S. 265 f.

75 Text des Beschlusses in ABI. EKD 1971, S. 4L

76 Vgl. ABI. EKD 179, S. 272.

139



ten in einem erheblichen Teil der evangelischen Kirchen ist besonders
bedenklich angesichts der heutigen Rechtslage des katholischen Misch-
eherechts, die es dem katholischen Partner seit ,Matrimonia mixta"
ermoglicht, eine Dispens von der Formpflicht zu erlangen und damit auch
nach katholischem Kirchenrecht giltig eine Ehe mit evangelischer
Trauung zu schlie3en. Da er aber die Dispens vom Ehehindernis und der
Formpflicht nach ,Matrimonia mixta“ Ziff. 4, bzw. in can. 1125, Ziff. |
neuer CIC, nur erlangen kann, wenn er ein Versprechen der Bemihung
um katholische Kindererziehung abgibt, bedeutet die Aufrechterhal-
tung des alten Trauversagungsgrunds in einigen Landeskirchen, daf
den Ehepartnern der Weg zu einer evangelischen Trauung versperrt
wird, sofern der katholische Teil seiner Kirche treu bleiben moéchte -
ein Ausweg ware nur eine enge Auslegung des Begriffs ,Versprechen
der Kindererziehung" in den Normen evangelischen Kirchenrechts,
wonach das Versprechen der Bemiuhung nicht darunter zu subsu-
mieren ware. Willigt der katholische Teil in eine evangelische Trauung
ohne Dispens, so lebt er nach kanonischem Rechtin ungultigerEhe und ist
von den Sakramenten ausgeschlossen (can. 855 CIC)77. Stimmt der evan-
gelische Teil der katholischen Trauung nicht zu, wahrend der katholische
Partner eine farihn gultige Ehe abschlieBen méchte, so bleibt nur die Mog-
lichkeitder Einigung Uber eine rein zivile EheschlieRung, d. h. die Normen
des evangelischen Kirchenrechts fuhren dazu, dal3 tberhaupt keine kirch-
liche Trauung solcher Mischehen stattfinden kann. Es wére daher drin-
gend erforderlich, dal die genannten Landeskirchen diese dkumenisch
nicht mehr vertretbaren Vorschriften beseitigen.

Ill. Mischehen von Planern

Nachdem Kirchenzuchtmaf3nahmen bei Mischehen im heutigen evangeli-
schen Kirchenrecht generell abgeschafft wurden und auch das Problem
der Versagung der Trauung nur noch in einigen Landeskirchen existiert,
ist als aktuelle Frage des evangelischen Mischehenrechts insbesondere
die Mischehe von Pfarrern uUbriggeblieben. Kann es die evangelische
Kirche tolerieren, wenn ein Pfarrer eine Katholikin heiratet und eventuell
sogar seine Kinder katholisch erziehen la3t? Wie ist zu verfahren, wenn
bereits der Pfarranwarter in konfessionsverschiedener Ehe lebt und
nunmehr eine kirchliche Anstellung begehrt? Das Problem ist heute in
Deutschland nicht rein theoretisch, da insgesamt etwa 30 Pfarrer und
Vikare in konfessionsverschiedener Ehe leben’8. Der traditionelle
Grundsatz verlangte die evangelische Konfessionszugehorigkeit des
Ehepartners eines Pfarrers ausnahmslos - so in der Bestimmung des Pfar-
rerdienstgesetzes der Evangelischen Kirche der Union von 1960: ,Die
Pfarrfrau mul3 der evangelischen Kirche angehéren.” (§ 35 Abs. 1 Satz 2)79.
Diese Muf3-Vorschrift wurde allerdings 1972 dahingehend geandert, da

77 Vgl. U. Mosiek, Kirchliches Eherecht, Freiburg 31978, S. 136. Im neuen CIC can. 915.
78 Vgl. Frieling, a. a. O. (27), S. 597.
79 ABI. EKD 1961, S. 55 f.

140



den Gliedkirchen derEKU (Berlin-Brandenburg, Rheinland und Westfalen)
die Moglichkeit gegeben wurde, durch eigene Rechtssetzung Befreiungs-
maoglichkeiten zu schaffen"ll. Solche Befreiungsmaoglichkeiten wurden bis-
her in Berlin-Brandenburg und Westfalen nicht geschaffen&0) so dal3 hier
die Mischehe eines Pfarrers nach wie vor generell unerlaubtist. In den mei-
sten Landeskirchen wird die einheitliche Konfessionszugehorigkeitin der
Ehe des Pfarrers zwar festgehalten, doch wurden Befreiungsmaoglichkeiten
durch Entscheidung der Kirchenleitung vorgesehen, namlich in Wirttem-
berg82, Baden83, Rheinland84, Kurhessen-Waldecks8, Bayerngs, Pfalz87,
Braunschweig8s.

Einige kleinere Landeskirchen haben bisher keine Normen zur Frage
der konfessionsverschiedenen Ehe eines Pfarrers, hauptsachlich wohl des-
halb, weil bei ihnen dieser Fall nicht auftrat oderinformell geregeltwerden
konnte8). Am liberalsten in dieser Frage istdie nordelbische Kirche, die in
der Mischehe eines Pfarrers prinzipiell keinen Grund sieht, ihn vom kirch-
lichen Dienst auszuschlie3end0.

Die restriktiven Bestimmungen der Pfarrergesetze betreffen nur Anstel-
lung und Dienstverhaltnis, nicht aber die Ordination. Eine Verweigerung
der Ordination wegen anderer Konfession des Ehegatten des Ordinanden
ist im positiven evangelischen Kirchenrecht nirgendwo vorgesehen und
ware nach evangelischem Ordinationsverstandnis theologisch nicht zu
begrinden, wie in einem Gutachten des konfessionskundlichen Instituts
in Bensheim von Fiieling zutreffend hervorgehoben wird9l. Geht man
davon aus, dal3 die uUberlieferte Rolle der ,Pfarrfrau” beim heutigen
Verstandnis von der Gleichberechtigung der Geschlechter nicht mehr
unverandert aufrechterhalten werden kann, so wird es fragwirdig, in der
konfessionsverschiedenen Ehe regelmafig ein Hindernis fur den Pfarr-
dienstzu sehen. Die Kirchenkonferenz der EKD, die aus Vertretern der Kir-
chenleitungen der Gliedkirchen besteht, hat am 19.3.1981 einen Beschluf3
zur Ehe des Pfarrers und der Pfarrerinnen gefal3t92, der wesentliche

80 ABI. EKD 172, S. 347 f.

81 Briefliche Auskunft des Konsistoriums der Kirche von Berlin-Brandenburg vom 4. 8.
1981; auRerdem Fiieling, a. a. O. (27), S. 598.

82 Pfarrergesetz vom 3. 6. 1977, § 19 Abs. | (ABl. EKD 1978, S. 64). Bei einer Heirat ohne
Dispens kann nach § 57 Abs. 1 Z. 4 Versetzung in den Wartestand erfolgen.

83 Pfarrerdienstgesetz vom 1.6.1978, § 36 (ABI. EKD 1978, S. 377). Das frihere Gesetz von
1962 kannte noch keine Befreiungsmaoglichkeit.

84 Vgl. Fiieling, a. a. O. (32), S. 598.

85 Pfarrerdienstgesetz vom 25. 3. 1973, § 38 (ABI. EKD 1973, S. 827 f.).

86 Vgl. Fiieling, S. 598, Beschlu3 des Landeskirchenrats 1975.

87 Vgl. Fiieling, S. 598; Beschlu3 des Landeskirchenrats 1975. AuRerdem Pfarrerdienst-
gesetz vom 5. 6. 1970, § 35 Abs. 2 (ABIl. EKD 1970, S. 564); Die Ehefrau soll einem evangeli-
schen Bekenntnis angehoren.

88 Kirchengesetz vom 22. 10. 1977, das § 11 a in das Pfarrergesetz der VELKD einfugte
(ABI. EKD 1978, S. 25). Bei EheschlieBung ohne Befreiung Versetzung in den Wartestand.
Unrichtig Fiieling, S. 599, daf es in der braunschweigischen Kirche keine Bestimmungen
gebe.

89 Uberblick bei Fiieling, S. 599.

90 Briefliche Auskunft des Nordelbischen Kirchenamts vom 10. 8.1981; auRerdem Frie-
ling, S. 599.

9' Vgl. Fiieling, S. 599 f,

92 Abgedruckt u. a. im Beiblatt Nr. 3 zum Bd. 49 des Amtsblatts der Wirttembergischen
Kirche.

141



Gesichtspunkte enthalt, die fur das kiinftige Recht der Gliedkirchen mal3-
gebend werden kdnnten. Ich mdchte die wichtigsten Formulierungen des
Beschlusses zusammenfassen:

1. ) Die Kirchenkonferenz wiinscht ein aufeinander abgestimmtes Han-
deln der Gliedkirchen in dieser Frage (Ziff. 6.0).
2. ) Sie sieht ,erhebliche Probleme"” bei einer EheschlielRung mit einem
Partner, der Glied einer nichtreformatorischen Kirche ist (Ziff. 6.3).
3. ) Sie halt eine Tatigkeit des Pfarrers oder der Pfarrerin im Dienst der
evangelischen Kirche fur moéglich, wenn
a) der Pfarrer darauf verzichtet, auf allen Stellen und Arbeitsfeldern
der Kirche eingesetzt zu werden,
b) evangelische Trauung und Kindererziehung selbstverstandlich
praktiziert werden,
c) der nichtevangelische Partner den Dienst in der evangelischen
Kirche ohne Einschrankung bejaht und fordert (Ziff. 6.4).

Das bedeutet, daR das evangelische Kirchenrecht zumindest auf dem
Weg ist, auch die konfessionsverschiedene Ehe des evangelischen Pfar-
rers zu akzeptieren. Verbotsvorschriften gibt es im Gbrigen nur bei der
konfessionsverschiedenen Ehe des Pfarrers, nicht fr sonstige kirchliche
Mitarbeiter, z. B. nicht bei Religionslehrern und Katecheten9

IV. Okumenische Trauungsformulare

Bei dem Uberblick Uiber die neuere Entwicklung des Mischehenrechts
sollte zum Schlu3 aber nicht vergessen werden, dal3 zu den positivsten
neueren Veranderungen die Ausarbeitung 6kumenischerTrauungsformu-
lare gehort, die nicht mehr primar vom evangelischen oder katholischen
Trauungsritus bestimmt sind. Nach Inkrafttreten von ,Matrimonia mixta"
wurden 1971 zwei Trauungsformulare fur konfessionsverschiedene Paare
von der Deutschen Bischofskonferenz und dem Rat der EKD verabschie-
det, die Trauungen unter Beteiligung von Geistlichen beider Konfessionen
vorsahen94. Das erste Formular entsprach jedoch im wesentlichen der
evangelischen Trauliturgie: neu war die Beteiligung des katholischen Pfar-
rers; das zweite Formular folgte dem katholischen Trauungsritus. Fur eine
Trauung nach dem evangelischen Formular war daher auch weiterhin
Dispens des katholischen Partners von derFormpflicht erforderlich, da die
Rolle des katholischen Pfarrers bei dieser Liturgie auf Schriftlesungen und
Gebete beschrankt war. Uber diese Formulare, die jeweils noch von der
bisherigen Tradition einer Konfession gepragt sind, gehen neuartige Trau-

93 Vgl. Frieling, a. a. O., S. 597.

94 Gemeinsame kirchliche Trauung, hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz und
dem Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland, Regensburg/Kassel 1971. Auf diese
Trauungsformulare wird auch in dem 1981 publizierten Text ,Gemeinsame kirchliche
Empfehlungen fur die Seelsorge an konfessionsverschiedenen Ehen und Familien”, hrsg.
vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz und von der Kirchenkanzlei der Evan-
gelischen Kirche, verwiesen. In diesen Empfehlungen heifdt es (S. 18): ,Wenn die Braut-
leute winschen, dal3 Pfarrer beider Konfessionen bei der Trauung mitwirken, soll nach
Maoglichkeit diesem Wunsch entsprochen werden."

142



formulare far 6kumenische Trauungen hinaus. Es handelt sich um die 1973
veroffentlichten Formulare fur 6kumenische Trauungen in der deutschen
Schweiz%, die von einer evangelisch-katholischen Arbeitsgemeinschaft
fur Mischehenseelsorge ausgearbeitet waren,- ferner um das von einer
gemeinsamen Kommission der Erzdiézese Freiburg i. Br. und der badi-
schen Landeskirche entworfene Formular C, das 1974 veroffentlicht
wurde%. Die Schweizer und badischen Formulare geben die Moglichkeit,
daRR erstens die Pfarrer beider Kirchen gleichberechtigt an der Trauung
mitwirken, dal3 zweitens die Konsenserfragung durch den katholischen
Geistlichen erfolgt, so daR keine Dispens von der Formpflicht far den
katholischen Partner eingeholt werden muf3, und daR schliel3lich drittens
der evangelische Pfarrer durch Beteiligung an Wortverkiindigung, Fur-
bitte und Segen die wesentlichen Elemente einer evangelischen Trauung
in die Zeremonie einbringen kann. Fir derartige Trauungen kdnnen auch
all jene Rechtsvorschriften nicht mehr gelten, die jeweils an die herk6mm-
lichen Begriffe evangelischer und katholischer Trauung anknupfen. Fir
die Brautleute entsteht nicht das Problem, dalR einer von ihnen hinsichtlich
der Gestaltung der Trauungszeremonie sich einer ihm fremden Ritustradi-
tion anpassen muf3; die 6kumenische Trauung ist daher sinnvoll fur den in
seiner Konfession fest verwurzelten Christen97. Die regionale Beschran-
kung der Mdoglichkeit dkumenischer Trauungen auf Baden und die
deutsche Schweiz ist kirchenrechtlich nicht zu rechtfertigen. Die positive
Moglichkeit der konfessionsverschiedenen Ehe, in der ehelichen Lebens-
gemeinschaft 6kumenische Gemeinsamkeit zu praktizieren, kann von
Anfang an von den Ehepartnern ergriffen werden, wenn sie durch eine
6kumenische Trauung schon zu Beginn die Gewif3heit erhalten, daR3 alle
christlichen Glaubensgemeinschaften trotz unterschiedlicher dogmati-
scher Ausdeutung darin Ubereinstimmen, in der Ehe jo guornpiov roiro
peya’ (Epheser 5.32) zu sehen.

95 Okumenische Trauung, hrsg. von der Evangelisch-lutherischen Arbeitsgemein-
schaft fur Mischehen-Seelsorge der Deutschen Schweiz, Zurich 1973.

96 Textausgabe des Formulars vgl. oben Anm. 49.

97 Eine theologische Wurdigung der unterschiedlichen Formulare bei H.-Ch. Schmidt-
Lauber, Gemeinsame kirchliche Trauung. Versuch einer Bilanz nach einem Jahrzehnt, in:
ZEvTh 39 (1979), S. 160-180.

143






