
KANON
OIKONOMIA
MISCHEHEN

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR 
DAS RECHT DER OSTKIRCHEN - WIEN



KANON



KANON
OIKONOMIA 

MIXED MARRIAGES

OIKONOMIA 
MARIAGES MIXTES

YEARBOOK OF THE SOCIETY FOR THE LAW 
OF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT DES 
EGLISES ORIENTALES



KANON
OIKONOMIA
MISCHEHEN

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR DAS 
RECHT DER OSTKIRCHEN

Verlag des Verbandes der wissenschaftlichen 
Gesellschaften Österreichs

WIEN 1983



HERAUSGEGEBEN

VON DER GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

REDAKTIONELLE LEITUNG:
UN1V.-PROF. DR. WILLIBALD M. PLÖCHL 

UNIV.-PROF. DR. RICHARD POTZ

REDAKTIONSSEKRETARIAT:

DR. BRIGITTE SCHINKELE

Gefördert durch das Bundesministerium für Wissenschaft und Forschung 
und aus Mitteln des Verbandes der wissenschaftlichen Gesellschaften Österreichs 

auf Antrag der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen

ISBN 3-85369-547-7

C VERBAND DER WISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFTEN ÖSTERREICHS. 
A-1070 WIEN. LINDENGASSE 37 
ALLE RECHTE VORBEHALTEN 

PRINTED IN AUSTRIA 
DRUCK: PLOCHL, FREISTADT 1983



INHALT

V. Congress of the Society for the Law ol the Oriental Churches

Report on the 5lh International Congress of the Society for the Law 
of the Oriental Churches................................................................................. 7

I. OIKONOMIA

f Panteleimon Rodopoulos, Thessaloniki
Introduction to the Topics of the Congress: I. Oikonomia................... 15

f Pierre L'Huillier, New York
L'economie dans la tradition de l'Eglise Orthodoxe............................. 19

t Bartholomeos Archondonis, Constantinople
The Problem of Oikonomia Today..............................................................39

Radko Poptodorov, Solia
Economy in the Orthodox Tradition and Practice of the Slavic 
Churches...................................................................................................................51

Charles Lefebvre, Rome
La theorie de l’epikie dans la tradition latine...........................................57

Ivan Zuzek, Rome
L'economie dans les travaux de la Commission Pontificale pour la 
revision du Code de droit canonique oriental............................................66

II. MIXED MARRIAGES

t Panteleimon Rodopoulos, Thessaloniki
Introduction to the Topics of the Congress: II. Mixed Marriages . 87

Spyridon Troianos, Athen
Die Mischehen in den heiligen Kanones.......................................................... 92

Constantin Vavouskos, Thessaloniki
Les mariages mixtes d'apres le droit en vigueur en Grece....................... 102

Radko Poptodorov, Solia
Intermarriages in the Orthodox Tradition and Practice of the Slavic 
Churches................................................................................................................. 109

Pietro Tocanel, Roma
I matrimoni misti dopo il Concilio Vaticano II negli schemi delle 
CommissioniPontificie......................................................................................... 115

Peter Landau, Regensburg
Die Mischehen im gegenwärtigen evangelischen Kirchenrecht . . 128

5



Pagina bianca



REPORT ON THE FIFTH INTERNATIONAL CONGRESS 
OF THE SOCIETY FOR THE LAW OF THE ORIENTAL CHURCHES

The Fifth International Congress of the Society for the Law of the Eastern 
Churches took place in Thessaloniki, Greece, from the 22nd to the 27th of 
September, 1981. The themes of the Conference were “Mixed Marriages“ 
and “Oikonomia". Approximately eighty specialists on Eastern Church 
Law, both lay and clerical, took part. Participants came from twenty 
countries in various regions of the world, including Europe, North 
America, Australia and the Middle East. Among them were the Metropoli­
tan of Philadelphia Dr. Bartholomeos Archondonis, representing the 
Ecumenical Patriarchate; Rev. Dr. Emmanuel Lanne, representing the 
Vatican; the Metropolitan of Helsinki Dr. John Rinne; the Metropolitan of 
Sweden, Dr. Paul Menevichoglou; the Archbishop of Juni, Chucrallah 
Harb; and Bishop Dr. Pierre L'Huillier. Entrusted with the Organization of 
the Congress was a committee, consisting of seven members headed by the 
Metropolitan of Tyroloe and Serention, Panteleimon Rodopoulos, Vice- 
Rector of the Aristotelian University of Thessaloniki (Chairman) and 
including: Prof. Constantine Vavouskos (Vice-President), Prof. Ioannes 
Anastasiou, Prof. Spyridon Troianos, Prof. Theodore Zeses, Prof. Athana- 
sios Angelopoulos and Mr. Anastasios Varvaregos (representing the 
Greek Ministry of Culture and Sciences).

The opening session of the congress took place in the lecture hall of the 
Holy Metropolis of Thessaloniki. The opening address was delivered by 
Prof. Dr. Willibald Plöchl, President of the Society for the Law of the Eastern 
Churches. He welcomed the delegates with the following words:

"For the fifth time members and guests of the Society for the Law of the 
Eastern Churches are assembled for an international congress. This gives, 
first of all, the opportunity to take a look at the development of this inter­
national scientific Organisation. In November 1969 our Society was 
founded by a great number of participants in Rome. The first Congress was 
held in September 1971 in Vienna. The programm read "The ancient sources 
of the oriental canon law in present time“. The second Congress took place 
in Crete under the outstanding guidance of our present national President, 
Metropolitan, Vicerector, professor Panteleimon Rodopoulos. The general 
topic read “The synods according to the sources and in their application 
today“. 1975 we met at Ravenna for the third Congress under the general 
theme “The position of the laity in the law of the oriental churches", contri- 
buting an important effort to modern Eastern Canon Law. 1978 we were 
together in Regensburg for the fourth Congress, very well organized by 
Prof. Landau. The general topic read "The Church and the Churches". And 
now we are to begin with the fifth Congress. Here we intend to work on two 
Problems "Mixed Marriages" and “Oikonomia".

Meeting now in Thessaloniki is not only a very personal event for myself 
~ for I am obliged to the Aristotelian University in a very honorable way - 
but it is also a most outstandig place for our congress. If, in addition, we 
take into consideration the See of our Society in Vienna, and Thessaloniki 
the place of our meeting, then I consider this as a very significant sign: 
Vienna is called the door to the East. I think this is a good description of this

7



city. Similarly Thessaloniki, since the most ancient times, certainly is the 
door to the West. Not only the great missionary apostles Kyrill and Metho- 
dios - Pope John Paul II calls them together with Benedictos of Nursia the

fiatrons of Europe - started their mission right here in Thessaloniki. It was 
rom this city that the Makedonian Greeks went to the Danube Basin. They 

founded many Settlements, fraternities and churches. Also both Viennese 
Greek Church communities - St. George and Holy Trinity - were estab- 
lished in the 18th Century. From Vienna, after having finished there his law 
studies, the first minister of Justice Potlis came to Athens. Joseph von 
Zhishman, the first oriental canonist in the Law School of the University of 
Vienna and the founder of the Viennese School of Oriental Canon Law, is 
still well known in this country. Since then for more than 120 years there 
has always been a chair for oriental canon law in Vienna, the present 
incumbent of this chair is my former Student, our secretary general Dr. 
Potz, who got his final education here in Thessaloniki under Prof. Fragistas 
and Exc. Panteleimon.

Now, when striking of a balance of 12 years of our work we can do this 
without any false superiority. Our Congresses are not spectacular events, 
but the results are an indication that scientific experts of many churches 
ha ve established a real community aiming at the better understandig of the 
law of our churches, and providing a uniting link of the laws of these 
churches. The late ecumenical Patriarch Athenagoras I emphasized time 
and again that canonists find much easier a common way. For this, let us 
say, we have given evidence until today. It is even more gratifying that we 
meet here in Thessaloniki on our way toward valuable informations and 
new discoveries. This has - in addition - a symbolic significance: Thessalo­
niki was the beloved city of the Apostle Paul. His letters to the first Chris­
tian community here bear witness to this Statement. But Paul was also the 
Apostle who in the very sense of the word gave his life for the spreading of 
the message of Christ and for the unity of the Church. At the same time he 
was foremost among the Apostles who worked in the most exemplary way 
to establish order in his communities. This should also be for us the guiding 
idea. Therefore I wish this Congress much success. May a short sentence of 
the first letter of the Apostle to the Christians of Thessaloniki also be said 
of our work: You are our glory and joy. Therefore pray in the unity of our 
hearts to God the Almighty, the Lord and Creator of the Law of His Church 
to grant us His Blessings and His Aid.“

Afterwards, the delegates were welcomed by the Most Reverend Metro­
politan of Thessaloniki, Mgr. Panteleimon, by the Minister of Northern 
Greece, Mr. Nicolaos Martis, by the Mayor of Thessaloniki, Mr. Michael 
Papadopoulos and by the Rector of the University of Thessaloniki, Prof. 
Ioannes Hatziotis.

Greetings from His All-holiness Patriarch Demetrios of Constantinople 
were delivered by H. E. Bartholomeos Metropolitan of Philadelphia, as fol- 
lows:

“Most Reverend Panteleimon, Metropolitan of Tyroloe and Serention, 
mosthonorable Exarch ofThrace, beloved brother and co-celebrantinthe 
Holy Spirit of our Humility, Chairman of the Organizing Committee of the 
Fifth International Congress of the Society for the Law of the Eastern 
Churches grace be to your Holiness and peace from God.

With much joy we received and read your letter of 17 August past, invit- 
ing us, in your capacity as Chairman of the Organizing Committee, to send 
a message blessing the commencement of the work of the participants in 
the Fifth International Congress of the Society for the Law of the Eastern

8



Churches, to take place from the 22nd to the 27th of September, in the 
historic city of Thessaloniki.

In reply, thanking your Holiness for the letter and the invitation, as well 
as for sending us the Program of the Congress, we congratulate you on the 
convocation of this Congress and on the choice of such timely and impor­
tant themes as Mixed Marriages and Ecclesiastical Oikonomia. We send 
our Patriarchal blessing to all the participants in the meeting, wishing you 
a successful conclusion to your work, in fulfilment of the purpose for 
which you have gathered.

The grace and infinite mercy of God be with you all.“

Afterwards, a letter of greetings from Rev. Ramon Torelia, Vice- 
president of the Secretariat for the Promotion of Christian Unity of the 
Roman Catholic Church, was read by Rev. Dr. Emmanuel Lanne:

"Reconnaissant d’avoir öte invite ä envoyer un representant au 
cinquieme congres international de la Societe de droit canonique des 
Eglises orientales, le Secretariat pour l'unite des chretiens se rejouit que 
cette Societe continue son activite de maniere feconde. Depuis sa crea- 
tion, eile a fait preuve d'une vitalite dont porte tömoignage la publication 
"Kanon". La collaboration dans une commune recherche scientifique des 
specialistes en droit canonique, provenant des diverses Eglises d'Orient, 
manifeste une ouverture exemplaire dans laquelle l'Eglise orthodoxe a eu 
des lorigine un röle de premier plan. Le fait que le cinquieme congres se 
reunisse ä Thessalonique sur l'invitation de la faculte de theologie de l’uni- 
versite de cette ville montre, une fois de plus, l'interet tres actif que les 
theologiens et les canonistes de l’Eglise orthodoxe de Grece prennent aux 
travaux de cette Societe et ä l’esprit qui l'anime.

Les deux themes choisis pour le cinquieme congres, les mariages mixtes 
et l'öconomie-epikie, revetent une importance particuliere pour les rela- 
tions concretes entre les fideles des Eglises d'Orient et d’Occident. En ce 
qui concerne le dialogue theologique entre l'Eglise catholique et l'Eglise 
orthodoxe, la commission preparatoire ä ce dialogue avait exprime le 
souhait que soient utilises tous les travaux et recherches faits encommunä 
divers niveaux et dans divers milieux. Ce dialogue theologique a com- 
menee l'an dernier et a entrepris l'etude d un theme fondamental, celui de 
l'Eglise dans ses rapports avec les sacrements et avec le mystere de la 
sainte Trinite. De la Vision commune qu'en degageront les deux Eglises, 
dependra la solution des problemes pratiques poses tant par les mariages 
mixtes que par le röle attribue ä l'economie-epikie dans la vie chretienne 
des catholiques et des orthodoxes. Aussi est-il permis d’esperer que les 
themes choisis par la Societe internationale de droit canonique pour son 
cinquieme congres, pourront etre, en son temps, une precieuse contri- 
bution au dialogue theologique entre l'Eglise catholique et l'Eglise 
orthodoxe.

C'est de tout coeur que le Secretariat pour l'unite des chretiens souhaite 
au cinquieme congres international de la Sociöte de droit canonique des 
Eglises orientales le meilleur succes dans ses travaux et ses recherches."

His Eminence Barnabas, Metropolitan of Kitros and Katerine and Chair­
man of the Synodal Committee on Foreign Affairs of the Church of Greece, 
read a letter of greetings from His Beatitude Serapheim, Archbishop of 
Athens.

The main address of the evening was then delivered by His Eminence 
Prof. Panteleimon Rodopoulos, Chairman of the Organizing Committee, 
introducing the themes of the congress.

9



Düring the official opening, the Byzantine Choir “St. John of Damascus“ 
of Thessaloniki and the Boys Choir of Holy Trinity Church, Thessaloniki, 
contributed performances of Byzantine hymns and traditional Greek folk 
songs.

At the conclusion of the session, the Most Reverend Panteleimon, Metro­
politan of Thessaloniki, gave a reception in honour of the participants.

The work of the Congress continued the following days in the Law 
School of the University of Thessaloniki. On the 23rd of September, papers 
were read by Rev. Prof. Ivan Zuzek, Rome, "Oikonomia in the Present Con- 
sideration of the Papal Commission for the Oriental Churches“ and by the 
Right Rev. Bishop Pierre L'Huillier, New York, "Oikonomia in the Tradition 
of the Orthodox Church"; in the evening, the paper of Rev. Prof. Charles 
Lefebvre, Rome, "The Theory of Epieikeia in the Latin Tradition“, was read 
by Rev. Dr. Emmanuel Laune since Rev. Prof. Lefebvre himself unfortuna- 
tely could not be present.

On the 24th of September, papers were read by Prof. Spyridon Troianos, 
Athens, "Mixed Marriages according to the Holy Canons - the Orthodox 
Point of View“, Prof. Awny Barsoum, Cairo, "Mixed Marriages according to 
the Law of the Coptic Church“; and by Prof. Pietro Tocanel, Rome, “Mixed 
Marriages - The Roman Catholic Law after Vatican II Considering the 
Drafts of the Papal Commissions." In the evening, the Rector of the Univer­
sity of Thessaloniki, Mr. Ioannes Hatziotis, hosted a reception in honour of 
the members of the Congress at the Electra Palace Hotel in Thessaloniki.

On Friday, the 25th of September Prof. Constantine Vavouskos, Thessa­
loniki, spoke on "Mixed Marriages in the Present Civil and Ecclesiastical 
Law of Greece“, while Prof. Peter Landau, Regensburg, lectured on "Mixed 
Marriages in the Present .Kirchenordnungen'“. In the afternoon, the memb­
ers of the Congress participated in an excursion to Dion, to visit the ar'cheo- 
logical remains recently discovered there. They then proceeded on to 
Katerini, where a reception was given for them by His Eminence Metropo­
litan Barnabas of Kitros at the Ecclesiastical School located there.

On the 26th of September, Prof. Radko Poptodorov, Sofia, spoke on "The 
Orthodox Tradition and Practice on Oikonomia and Mixed Marriages in 
the Slavic Countries“. The final paper was read by His Eminence the Metro­
politan of Philadelphia Mgr. Bartholomeos Archondonis, Constantinople, 
"The Problem of Oikonomia Today“, ln the evening Great Vespers were 
celebrated in the historic Church of Vlatadon Monastery, followed by a 
reception at the Patriarchal Institute of Patristic Studies.

On Sunday morning, the 27th of September, the Divine Liturgy was cele­
brated in the Basilica of St. Demetrios, with His Eminence Bartholomeos, 
Metropolitan of Philadelphia, officiating. Immediately afterwards an 
excursion was sponsored to Kavala, where the members were hosted for a 
luncheon by His Eminence Procopios, Metropolitan of Philippi and Neapo- 
lis. Afterwards, a visit was made to the site of ancient Philippi, where the 
first Christian Church in Europe had been founded by St. Paul.

With the return to Thessaloniki that night, the Congress came to an end.
The Fifth General Assembly of the Society took place in the morning of 

Friday, September 25. Its validity according to Article 14 of the Statutes was 
confirmed by the President, as more than half the members were present.

Düring the Assembly, the following decisions were made:

10



1) A new Council of the Society was elected, consisting of Prof. Willibald 
Plöchl, President; Metropolitan Panteleimon Rodopoulos, Vice-President; 
and the following Councillors; Prof. Ivan Zuzek, Vartaped Dr. Mesrob Kri- 
korian and Prof. Spyridon Troianos. Secretary and treasurer Dozent 
Richard Potz and Vice-Secretary Dr. Brigitte Schinkele were re-elected.
2) The next Congress is to be held in September, 1983, in Freiburg, Federal 
Republic of Germany, with the theme, “The Bishop and His Eparchy". Chair­
man of the Organizing Committee and as such, member of the Council, will 
be Prof. Carl Gerold Fürst.

Theodoros Yiangou 
Thessaloniki

11



ina bianca



I. OIKONOMIA



Pagina bianca



INTRODUCTION TO THE TOPICS 
OF THE FIFTH INTERNATIONAL CONGRESS OF THE SOCIETY 

FOR THE LAW OF THE ORIENTAL CHURCHES 
I. OIKONOMIA

t PANTELEIMON RODOPOULOS 

Thessaloniki

The two topics ol the Filth International Congress of the Society for the 
Law ol the Eastern Churches, which begins today in the apostolic Church 
of Thessaloniki, with the blessing of His Holiness the Ecumenical Patriarch 
Demetrios, are 1) Oikonomia, that is leniency in the application of eccle- 
siastical law, or temporary divergence from the strictness of the law in a 
specific case for the greater benefit of those involved, and 2) Mixed Mar- 
riages’. Both topics are particularly interesting and very Contemporary.

The Church, continuing the redemptive work of Christ in the world, fol- 
lowing the Lord's command and that of his Apostles, enacts legislation. By 
her laws the Church assists the faithful and leads them to salvation. Never- 
theless, she does not apply the law legalistically; "the sabbath was made for 
man, not man for the sabbath“1.

• • •

According to Canon Law, oikonomia is the Suspension, by the competent 
authorities of the Church, of the exact observance of the canons and eccle- 
siastical laws in specific cases, as a result of utmost epieikeia. Oikonomia 
can be applied to canons and ecclesiastical laws related to church govern- 
ment and discipline, but is in no way applied to dogma. The aim of the 
application of oikonomia is the salvation of the people involved. Athana- 
sios the Great defines oikonomia as follows: "Sometimes a certain thing is 
not admissible in some detail, whereas at other appropriate times the very 
same thing is admissible and forgivable“* 1 2.

Oikonomia is a Greek word derived from the verb oiKOvopeiv (oIkov vepeiv) 
and means:
1) the wise management of a household,
2) the administration of a city, and
3) the arrangement of certain material for a specific purpose, for example 

the wording of a poem or literary work3.
From these literal meanings of the word, three main metaphorical uses of 

the term are found in theological language:
1) The meaning of divine oikonomia as found in Holy Scripture and inter- 

preted by the Fathers of the Church. It is the incarnation of God the

' See p. 87-91.
1 Mark 2.27.
2 Eplstle to Amoun, PG 26, 1173.
3 H. Alivizatos, Oikonomia According to the Canon Law of the Orthodox Church, 

Athens 1949, p. 22.

15



Word, together with all Christ's redemptive work, which out of His infi­
nite love God provided for the salvation of the human race. This divine 
oikonomia is continually being applied within the Church. Behind this is 
the idea of God's management of his household, which consists of his 
creatures and the whole world.

2) Oikonomia as the spiritual and moral guidance of the local church, as 
well as of the whole Church, through the right teaching of the word of 
truth4. Thus, the Apostles, their co-workers, and their successors, the 
bishops, are called “Stewards" (oikonomoi) of the word and of the “myste- 
ries*5.

3) Oikonomia as the regulating of the conditions of ecclesiastical life and 
Order, and of the whole administration of the Church, according to the 
needs of the times. This regulating is achieved either by the exact obser- 
vance of church law or even by temporary divergence from the law by 
using epieikeia. Thus, in one way or another the purpose of the Church, 
which is the salvation of mankind and the world, is accomplished6. 
The term oikonomia used in the above meanings is found in the NewTes-

tament and in the Fathers and ecclesiastical writers. Even though the Fath- 
ers did not write any systematic work on the topic, they use the term most 
often in the sense of epieikeia and divergence from the exactness of the 
law.

All synods, both the Local and the Ecumenical ones, applied oikonomia 
on a broad scale. The Quinisext Ecumenical Synod, in its third canon deal- 
ing with the marriage of clergy, defines the meaning of oikonomia as fol- 
lows: “Whereas they of the most holy Roman Church purpose to keep the 
rule of exact perfection, these who are under the authority of his royal city 
which is protected by heaven, keep that of loving kindness and considera- 
tion, thus biending both together in a fatherly and God-loving way, so that 
neither gentleness fall into licence, norseverity into harshness.“Thesame 
Synod, in its twelfth canon, justifying the divergence from the earlier order 
regarding the marriage of bishops, adds the following: “Since, therefore, it 
is our particular care that all things tend to the good of the flock placed in 
our hands and committed to us, it has seemed good that henceforth no­
thing of the kind shall in any way occur. And we say this, not to abolish and 
overthrow what things were established of old by apostolic legislation, but 
as caring for the salvation of the people and their advance to better things, 
and lest the priestly state should suffer any reproach.“

As it comes down from the writings of the Fathers, the Church always 
applied oikonomia, with the final aim being the salvation of the souls of the 
faithful. Oikonomia was applied whenever the conditions of the times did 
not allow the exact observance of ecclesiastical order. Thus, no restriction 
existed or exists in the application of oikonomia, with the necessary pre- 
supposition, however, that dogma is not harmed.

Ecclesiastical practice leads to the definition of two types of oikonomia: 
preventive and retroactive. Thus they are characterized by the time when 
they are applied. Preventive oikonomia is that which is applied preventi-

4 2 Tim. 2.15, Eph. 1,9-14.
5 1 Cor. 4.1; Titus 1.7; I Pet. 4.10.
6 Alivizatos, op. cit. (3), p. 22-23.

16



vely, with the intent of avoiding the violent overthrow or contempt of 
canonical ecclesiastical Order, which would consequently create scandal. 
Retroactive oikonomia, on the other hand, is the application of oikonomia 
to past acts. Faced with an insuperable need created by events that have 
already taken place, the Church, using extreme epieikeia, invests uncano- 
nical actions with validity. In this way the Church lifts the uncanonicity, 
removes scandal, restores peace to the souls of the Christian people, and 
brings about spiritual means of salvation to those outside ecclesiastical 
Order. Both forms of oikonomia require the wise evaluation of the Situation 
in order to avoid, as much as is possible, besides scandal, the setting of bad 
precedents, which would cause greater harm to the Church.

The reasons for which oikonomia is granted are:
1) The final purpose of the Church, which is also the reason for her exis- 

tence, that is, the salvation of mankind. Christ „desires all men to be 
saved and to come to the knowledge of the truth"7.

2) Pastoral expediency. When the Church applies oikonomia in certain 
cases, she aims at the greater spiritual benefit of the people, thus avoid­
ing the definite harm that would be caused by the exact and absolute 
observance of the law. However, oikonomia must be applied with prud- 
ence. Excessive use of oikonomia can possibly lead the Church into the 
unacceptable principle that "the end justifies the means".

3) The removal and prevention of scandal. From the beginning, scandal 
was the greatest ecclesiastical problem which could overturn ecclesias­
tical Order; "Woe to the world for temptations to sin! For it is necessary 
that temptations come, but woe to the man by whom the temptation 
comes!"8 Of course, discrimination between real and apparent scandals 
is necessary in order to avoid a greater scandal that might be caused by 
the inappropriate application of oikonomia. ln this case, strict obser­
vance of the law is preferable. Such discrimination depends on the wis- 
dom of those administering the Church9.
In the Western Church, the right of granting oikonomia is transmitted 

from the higher ecclesiastical authorities to the lower ones. Of course, the 
Pope has the absolute right of granting dispensalion, which is not exactly 
the same as oikonomia.

In the East, the main authority of the Church that is entitled to grant 
oikonomia is the bishop. “But the bishops have the right, after considering 
the character of their repentance, to deal with them with loving 
kindness“10. The presbyter does not have the right to grant oikonomia on 
his own, except only in confession in the use of epitimia, and also in regard 
to the time and place of the communion of the sick".

The most serious issues which require the application of oikonomia are 
Presented to the governing authority immediately over the bishops, that is, 
the synod, whether provincial, endemousa, or patriarchal. The synod

7 ' Tim, 2.4. Cf. Matt. 18.11 ff.
8 Matt. 18,7.
I Alivizatos, op. cit. (3), p. 62-63.

5lhcanon of the Synod of Ancyra. Cf. 12lh canon of First Ecumenical Synod, 16lh canon 
°f Fourth Ecumenical Synod, etc.

9lh canon of Nikephoros the Confessor.

17



relies on the Information and opinion of the local bishop. "It is therefore 
necessary to examine if the said custom of the ordination of priests was 
exercised and ever confirined synodically and if so, let it be practised in 
this way from now on. If not, it is necessary for this great and holy synod to 
face this Situation so that its belief be applied. That which is considered and 
determined synodically is more valid and more lucid than that determined 
by one person."

("'Eieraoönvai toivuv xpewv, ei xai h eipnpevn ouvnöeia rnc xeiporoviac iwv 

iepewv ouvoöikwc CYupväoön Kai CKupwön nore köv pev ytyovc toÜTO.KpateiTw Kai 
cicröe£nc. Ei ö£ pii.äväYKn ui iepg Kai peydAp auvööwiö nepi iaüincavavex8nvai, 
wäre rö ööSav öxeivn yeveoöai. Tä ouvoöikwc y^p OKcrnöpeva Kai öiaYivwoKÖpeva 
rwv Katä pövac Yvwpateuop6vwv Kpeinova eioi Kai em<pav6otepa."12 13 14)

The Ecumenical Synod, which is the highest authority of the Church, has 
the right to apply oikonomia on its own, as well as to lighten or reverse a 
decision taken in exact observance of the law by a lower ecclesiastical 
authority'3.

The results of the act canonically recognized by the application of oiko­
nomia and by divergence from canonical order do not have validity out- 
side the specific case to which oikonomia was applied. Consequently, the 
application of oikonomia in specific cases does not create a precedent or 
make a law.

In conclusion, we observe that the teaching of the Church on oikonomia 
is not defined. However, oikonomia is applied broadly as a way out of 
abnormal situations, which are created in certain cases by the application 
of exact observance of canonical order. By the application of oikonomia, 
disobedience to the ecclesiastical order is avoided. Moreover, the law is 
made in order to help man and not to enslave him. Oikonomia is in accor- 
dance with the teaching of Christ; the letter of the law kills, while the spirit 
of the law gives life. “The sabbath was made for man, not man for the 
sabbath"'4. The ecclesiastical authorities who apply oikonomia, do so out 
of their priestly authority, judging the Situation in a fatherly way and aim- 
ing at the spiritual welfare of the faithful. They act in the name of the 
Church.

The prudent application of oikonomia aims at the avoidance of scandal, 
which would be created either by excessive strictness and insistence on 
the exact observance of ecclesiastical law, or by excessive leniency which 
leads to indifference and contempt for ecclesiastical order.

12 Response of John of Kitros (12lh Century) to Constantine Cabasilas, Ralles-Polles, 5, 
p. 403.

13 Socrates, Ecclesiastical History, 1.9, PG 67, 80 (First Ecumenical Synod; Third Ecume­
nical Synod; Epistle to the Synod in Pamphylia concerning Eustathios, Ralles-Polles, 2, 
p. 206 ff.).

14 Mark 2.27.

18



L'ECONOMIE DANS LA TRADITION DE L'EGLISE ORTHODOXE

t PIERRE L'HUILLIER 

New York

11 n’est pas douteux qu'il existe de nos jours un certain interet ä propos de 
l'idee d'„Oikonomia" au-delä meme du cercle restraint des specialistes du 
droit canonique, aussi bien en Orient qu'en Occident. Cette notion est par- 
fois consideree comme essentielle pour la comprehension de la praxis de 
l'Eglise Orthodoxe. Toutefois, il apparait que des clarifications s'imposent 
quant ä la nature meme de l'Economie et donc a son champ d'applieation. 
Des opinions divergentes ont ete exprimees a ce sujet; elles ont d’ailleurs 
ete repertoriees1. Le consensus, en ce qui concerne la definition de l'Eco- 
nomie dans le domaine du droit canonique ne va guere a-delä de l'affirma- 
tion suivante: Le terme grec „OiKOvopia“ employe avec une connotation 
canonique signifie une derogation ä la norme, ou plus precisement une 
attitude ecclesiastique impliquant la possibilite concrete d’appliquer une 
teile mesure. C'est dans les problemes lies ä la theologie sacramentaire que 
les differences d'appreciation paraissent etre les plus sensibles. Schemati- 
see ä l’extreme, l'alternative se presente en ces termes: L'Economie posse- 
de-t-elle une reelle virtualite creatrice ou bien cette virtualite n’est-elle 
qu'une „sanatio in radice“? La doctrine orthodoxe est tout ä fait nette quant 
au fait que l'Eglise est dispensatrice („xapioOxoc”) de la Gräce divine. Mais 
Elle Test en tant que corps dont le Christ est le Chef. Cela veut dire que les 
membres de ce corps, assumant des responsabilites de direction n'ont evi- 
demment pas le pouvoir de renverser l'ordre ecclesial.

Pour situer correctement ce que peut etre l'application de LOikonomia, il 
est necessaire d’avoir prealablement une idee precise de ce que sont les 
normes. Proceder autrement au plan methodologique serait comme l'on dit 
en frangais „mettre la charrue avant les bceufs". Mais, ce n'est point lä une 
täche aisee, car le droit canonique orthodoxe ne se presente pas sous 
forme d'un code comprenant des lois dont on est sür que chacune est en 
vigueur et qui couvrirait l'ensemble des matieres disciplinaires. C'est un 
corpus stratifie aux contours incertains. Beaucoup de canons ont ete edic- 
tes en connexion avec des problemes precis. Leur veritable signification 
ne peut souvent etre detectee que dans la mesure oü nous connaissons le 
contexte historique. L'Historien des institutions ecclesiastiques constate 
que certains canons ont ete mesinterpretes moins d'un siede apres leur 
publication1 2 3. D’autre part, dans l’Orient byzantin au moyen äge, il y eut

1 Fr. Thomson, Economy, An examination of the various theories of Economy held 
within the Orthodox Church, with special reference to the economical recognition of the 
validity of non-orthodox sacraments: JThS 16 (1965), p. 368-420.

2 Eph., I, 22-23, Col., 1, 18,
3 Ce fut le cas du canon 6 de Nicee, qui fut tres tot compris dans le sens d'un pouvoir 

supra m^tropolitain reconnu aux eveques de Rome, d'Alexandrie et d'Antioche.

19



bien des controverses ä propos de l'interpretation de tel ou tel canon4. 
Meme des canons qui constituent. indubitablement des lois permanentes - 
et, au demeurant, indiscutees - ne doivent etre appliques qu'en tenant 
compte d’autres determinations canoniques plus explicites. Ainsi le canon 
1 du recueil dit des „Saints-Apötres" doit etre cornpris en tenant compte des 
canons 4 et 6 de Nicee, 19 d'Antioche, 12 de Laodicee et 2 de Constanti- 
nople.

En mentionnant ces difficultes dans la recherche des normes, nous n'en- 
tendons nullement pretendre qu'il s'agit dobstacles insurmontables. Nous 
voulons mettre en garde contre une approche simpliste de ia question.

Beaucoup de canons, avons-nous dit, sont des decisions adoptees en rela- 
tion avec des problemes concrets qui se presentaient. Mais ces decisions 
etaient prises en reference avec un Systeme de criteres. C'est en ce 
sens que les Peres du premier concile cecumenique parlent du „kovwv 
eKKAnoiaoTiKÖc" ou simplement du „Kavwv"5:11 s’agit de la norme ecclesiasti- 
que transmise par la tradition et non d'une regle de droit ecrit, lequel au 
temps de Nicee venait juste de naitre. Parlant de Denys, eveque d'Alexan- 
drie au milieu du troisieme siede (265/65), Saint Basile le qualifie de 
„KctvoviKÖc", c'est ä dire „verse dans la connaissance des canons"6. II etait 
bien clair dans la pensee de l'eveque de Cesaree s'exprimant ä propos d’un 
saint personnage du troisieme siede que la connaissance des canons ne 
pouvait d'aucune maniere se rapporter ä des prescriptions de droit ecrit.

Ici il convient de rappeier que dans l’Eglise ancienne, existait profonde­
ment ancree dans les esprits la conviction que sinon dans leurs details, du 
moins dans leurs lignes generales, les regles determinant la vie et l'organi- 
sation de l’Eglise remontaient aux origines du Christianisme. C'est pour- 
quoi tous les ecrits liturgico-disciplinaires des premiers siecles se pre- 
sentent comme „apostoliques". La forme la plus courante est la pseudepi- 
graphie: Didache des douze Apötres; Didascalie des Apötres; Canons 
ecclesiastiques des Saints-Apötres; Constitutions Apostoliques; Les 85 
Canons des Saints-Apötres7.11 est encore plus significatif d'observer que la 
„Tradition Apostolique" compilee au debut du troisieme siede n'utilise pas 
la fiction d'une redaction par les Apötres eux-memes. L'auteur, probable- 
ment Hippolyte de Rome, a le sentiment d'exprimer dans son ceuvre la tra­
dition primitive de l'Eglise dans le domaine liturgico-disciplinaire8. Quant 
apparut, au quatrieme siede un droit ecrit autoritatif, sous forme de stipula- 
tions synodales, les Peres qui edicterent ces regles n'avaient nullement 
conscience de creer un „jus novum“ se substiuant au droit coutumier ante- 
rieur. Ce qu'ils entendaient faire c'etait rappeier les normes ecclesiasti­
ques la oü des deviations s'etaient introduites9, consacrer des anciennes

4 Voir ä ce propos les textes edites et conimentds par J. üanouzes, Documents inedits 
d'ecclesiologie byzantine, Paris 1966. Relevons aussi le fait qu'assez frequemment les 
interpretations d'Aristene, de Zonaras et de Baisamon sont discordantes.

5 Can. 1, 2,5, 9,10,15,16,18 Cf ean. 13 „... 6 naAoiöCKai kovoviköc vöpoc". Pour designer une 
decision synodale, les Peres de Nicee utilisent le terme „öpoc"; voir can. 15, 17, 19.

6 Can. 1, Extrait de la lettre 188 (A Amphiloque d'Iconium).
7 Au sujet de ces ceuvres pseudepigraphiques, voir W. Plöchl, Geschichte des Kirchen­

rechts, 1, edit. Vienne - Munich 1960, p. 106-111.
8 Voir l'edition de B. Bolle, La Tradition Apostolique de Saint Hippolyte, Münster 1963.
9 Concile d'Arles en 314, can. 16 (15). Nicee, can. 2, 3, 9, 10, 15, 16, 18.

20



coutumes10 11 ou encore preciser le fonctionnement d'institutions 
existantes". Les stipulations adoptees pour repondre ä des problemes con- 
crets impliquant lecclesiologie et la theologie sacramentaire supposent 
de la part des Peres de Nicee des positions de principe aisement discerna- 
bles. Ainsi, les Novatianistes sont admis dans l'Eglise sans etre soumis ä la 
rebaptisation alors que cela est exige pour la reception des Paulianistes12. 
Or, on sait que ces derniers usaient pour le bapteme d'un rite correct mais 
leur doctrine trinitaire etait gravement deficiente, ce qui n'etait nullement 
le cas des Novatianistes, comme l'atteste clairement Socrate dans son His- 
toire ecclesiastique13. D'autre part, les stipulations des Peres de Nicee ä 
propos de I’integration du clerge novatianiste contiennent une disposition 
visant ä proteger l'unicite de la juridiction episcopale au plan local14. Dans 
la grave controverse, qui avait secoue l'Eglise, au siede precedent ä pro­
pos de la rebaptisation des dissidents, les divergences s'etaient situees au 
plan des normes, ä savoir le lien entre l'Eglise et l'initiation chretienne, 
ainsi que sur la valeur des coutumes. Saint Cyprien avait la conviction que 
rebaptiser les heretiques et les schismatiques c'etait garder „veritate'm et 
firmitatem catholicae regulae"15, tandis que le pape defendait la position 
contraire en s'appuyant sur l'adage:.... nihil innovetur nisi quod traditum 
est“16. On ne trouve nulle trace chezSaint Cyprien de l'idee comme quoi, en 
la matiere l'utilitas Ecclesiae pourrait conduire ä admettre des exceptions. 
Notons que s'il y avait un complet desaccord sur ce que devait etre en 
l’occurrence la norme, tous agreaient quant ä lexistence d'une norme qui 
ne souffrait pas de derogations.

Le concile d'Arles en 314 adopta une position plus nuancee: II desap- 
prouve la rebaptisation generale des dissidents mais il ne s'aligne pas pour 
autant sur la position qui semble avoir ete celle du Pape Etienne, une 
soixantaine d'annees auparavant: Les heretiques soutenant une doctrine 
erronee sur la Trinite divine doivent etre baptises17. Comme nous l'avons 
vu, les Peres du premier concile cecumenique, sans traiter la question ex 
professo se situerent dans la meine optique. Les decisions adoptees ou 
confirmees par les conciles cecumeniques subsequents montrent le meme

10 Can. 6 et 7; can. 13.
11 Nicee, can. 4,5, 6, i. f.
12 Ibid., can. 8 et 19.
13 HE IV, 9 et V, 10,

Le pape Innocent Ier6crivaitceciauxeveques de Macedoine, en 414: „Une raison evidente 
explique pourquoi il a die fait une distinction entre ces deux heresies: les Paulianistes ne 
baptisent pas du tout en nom du Pere et du Pils et du SaintEsprit, tandis que les Novatianis­
tes baptisent selon ces m6mes noms redoutables et venerables..." (Epist. XVII, PL 20, col, 
533 B). Lorsque ce pontife affirme ä propos des Paulianistes .minime baptizant", il ne 
refere pas ä la conformite exterieure du rite baptismal avec celui de l'Eglise, mais au fait 
que ce bapteme ne traduisait pas la foi de l'Eglise en la SainteTrinitd. Bien qu’il ne soit pas 
facile de reconstituer avec prdcision la doctrine de Paul de Samosate, il est hors de doute 
que lui-meme et ses sectateurs professaient une theologie de type unitarien. Voir J. Quas­
ten, Patrology, vol. II, Utrecht-Anvers 1953, p. 140-142.

14 CSEL (G. Hartei) 3, 2, p. 766.
15 Ibid. p. 799.
16 Voir sur cette controverse baptismale au troisidme siede M. Sage, Cyprian (Patristic 

Monograph series, no 1, Cambridge, Mass. 1975, p. 295-335).
17 Can. 9 [8], A remarquer l'expression „hanc trinitatem“, c'est ä dire la Trinite selon la 

doctrine professee par l'Eglise.

21



souci de distinguer les dissidents par categories quant aux modes de recep- 
tion dans l'Eglise18. Ainsi dans le Christianisme ancien y-a-il eu toujours 
une nette conscience des imperatifs constants concernant la discipline 
ecclesiastique. A mesure que se developpait le droit ecrit, il est certain qu'il 
y eut une certaine tendance ä considerer celui-ci comme source directe 
des normes et non pas seulement comme leur expression. A cet egard 
I’evolution semantique du terme „canon" est frappante. Du sens de norme 
de la praxis ecclesiale, on passe insensiblement vers la fin du quatrieme 
siede au sens de regle du droit ecrit19. Dans le cadre de cette evolution des 
connotations nouvelles s'esquisseront pour certains termes.

L'idee d'Acribie applique au droit canonique tend alors ä prendre un sens 
technique. A vrai dire cette fixation semantique allait de soi, ä proprement 
parier, il ne s'agit pas d’une veritable evolution dans la signification, mais 
plutöt d'une specialisation. „Axpißeia" a toujours signifie en grec Precision, 
Exacte Observance. Dejä Isocrate parle d’„AKpißeia vopwv“20. Dans le livre 
des Actes, Saint Paul declare qu'il avant ete eduque dans la stricte obser­
vance („Kord dKpißeiav") de la Loi des Peres21.

Dans la toute premiere phase de droit ecrit, celle de son emergence, 
l'acribie indique seulement une attitude severe qui ne s'identifie pas neces­
sairement avec la norme ecclesiastique. Ainsi, les Peres du concile 
d'Ancyre en 314 bläment ceux qui ont agi „avec un exces de severite 
(nepioootdpac äicpißeiac evexev) ou par ignorance"22. Expliquant leur attitude 
de relative indulgence vis-ä-vis de Melitios, les Peres de Nicee font remar- 
quer que selon la raison stricte („Kcnä ydp röv ctKpißn äöyov") celui-ci ne meri- 
tait aucune indulgence23. Chez Saint Basile, le terme „Kavcov" designe toute 
regle clairement etablie et regue dans l'Eglise. L'Acribie est la stricte obser­
vance de telles regles24. E videmment, il est possible de trouver dans la litte- 
rature canonique de ce temps-lä le substantif „dupißeia" et les autres mots de 
meme racine avec le sens banal d'examen minutieux: Dans la preface a la 
premiere serie de reponses a Amphiloque, Basile parle du soucis de l’exac- 
titude („n nepi xö axpißec pepipva") qu'il a recherche. Quelques lignes plus 
bas il declare avoir dü examiner les questions posees avec minutie 
(„emoKccpaoöai axpißwc")25. De la meme maniere, Saint Gregoire de Nysse,

18 Constantinople, can. 7 (inauthentique maisaccepte ulterieurement); InTrullo, can. 95 
(reprenant litteralement l'ordonnance precedante Gl la completant),- Laodicee can. 7 et 8j 
Registri ecclesiae Carthaginensis Excerpta, can. 57.

19 Nous lisons dans l'adresse des Peres du concil constantinopolitain de 381 ä l'empe- 
reur Theodose: „... ünep tnc euratiac töv eKKÄnoiwv pnroüc Kavövac upicapev", synlagma XIV 
Titulorum, edit de V. N. Benesevic, Saint-Petersbourg 1906, p. 95.
Sur 1'origine et l'evolution du terme, voir L. Wenger, Canon in den Römischen Rechtsquel­
len und in den Papyri, Vienne-Leipzig 1942.

20 VII, 40, Art. „äKpißöto“. Greek-English Lexicon, edit. Lidell-Scolt -Jones, Oxford 1940, 
p. ^5. Voir Art. „ÄKpißeia“; Lampe, Patristic Greek Lexicon, p. 64: „scrupulousness“, „exact 
conformity“.

21 XXII, 3,' cf. ibid-, XXVI, 5.
22 Can. 3.
23 Theodoret, HE, I, 9, GCS, p. 34.
24 Can. 3 et 89.
25 Variante du premier texte „n ncpi tö dnOKpiveoöai pepipva“. La leqon que nous avons 

retenue est solidement attestee dans la tradition manuscrite. C'est celle qui a öte retenue 
par l'editeur des lettres de Saint Basile dans la collection „Les Belles-Lettres“, vol. II, p. 121. 
Pour l appareil critique voir V. N. Benesevic, op. cit. (19), p. 460, et P. P. Joannou, Discipline 
genörale antique, Fonti, fase. IX, t. II, Rome 1963.

22



traitant de certains pecheurs 6crit qu'on doit les interroger avec soin (»öi 
’diKpißeiac“)26. II est clair pour Saint Basile que lorsqu'il existe un canon, c'est 
ä dire une regle ecclesiale bien definie et acceptöe, il faut s’y soumettre 
exactement. II emploie l'expression tres forte: „öouAeüeiv äicpißeiu 
Kavövwv*27. L'auteur inconnu du canon 47 attribue ä Saint Basile souhaite 
qu'un grand concile se röunisse pour fixer la norme (,iöv Kavöva"), vu les 
divergences de pratiques dans l'Eglise ä propos de la rebaptisation28.

A-cöte des rfegles bien ddinies, il y a le domaine quelque peu fluide des 
coutumes. Aussi un eveque consciencieux doit savoir ce qui releve de 
l'Acribie et ce qui releve de la coutume: .... rä xnc axpißeiac Kai i(t tnc 
ou vnöeiac“29. Il est incontestable que pour Saint Basile, les »Canons“ sont in- 
trins^quement justes. Ils reflötent ä travers la decision ecclesiale la 
volonte divine; c'est pourquoi leur exacte observance s'impose. Ce n'est 
point lä une id£e originale de l'6veque de Cesaree. Cette conception etait 
celle de toute l'Eglise ä cette öpoque30. La coutume n'est pas revetue de la 
meme autoritö absolue. Saint Basile, par exemple, l’admet mais il insinue 
occasionellement qu elle n'est pas n^cessairement dans la logique evang6- 
lique. Ainsi, il considere qu'il aurait normal qu'hommes et femmes soient 
trait^s de la meme maniere vis-ä-vis du divorce31. N6anmoins, en l'absence 
d un „canon“, la coutume sert de reference utile dans la praxis ecclesiasti- 
que32. Lorsqu elle est fondee ä la fois sur la raison et une sainte tradition, 
eile peut ötre consideree comme une vraie loi valable partout33. Dans l'an- 
cienne litterature canonique les termes »ouvnöeia“, ,e8oc“ se rapportent le 
plus souvent ä des coutumes legitimes qui doivent donc etre maintenues. 
Tel est le sens dans les canons 6, 7, 18 de Nicee et 2 de Constantinople; 
cependant les precisions apportees dans ces textes montrent bien que les 
termes employöes avaient en eux niemes une signification neutre34. Mais il 
y a aussi de mauvais usages qui doivent 6tre extirpes35.

Les prescriptions du droit ecclesiastique, dans la premiere phase de son 
ölaboration, n'ignoraient pas la possibilite d'un adoucissement des normes 
penitentielles en faveur de certaines categories de pecheurs manifestant 
un sincere repentir. L'orientation generale de la discipline ecclesiastique 
au quatrieme siede consistait ä rejeter le laxisme, ou ce que l'on considö- 
rait alors comme tel, tout en 6vitant un rigorisme impitoyable. Les canons 
qui envisagent l'^ventuelle levöe anticipee des epitimies reconnaissent la 
competence des 6v6ques locaux en la matiere36. Evoquant la pleine reinte­

26 Can. 3 (Hxtrait d'une lettre ä Lfetoios).
27 Can. 1.
28 Can. 47.
29 Can. 3, i. f. Cette expression est reprlse, avec r6f6rence a saint Basile dans le canon 

102 i. f. du concile in Trullo.
30 Voir R. Sohm, Kirchenrecht, I, Leipzig 1892, p. 450-451. Voir aussi Y. Congar, La Tradi­

tion et les traditions. I, Paris 1960, p. 157-158.
31 Can. 9.
32 Can. 4; cf. can. 1.
33 Can. 87 (Lettre ä Diodore de Tarse).
34 Nicee, can. 6: „Tä äpxaia £8n"; can. 7: »Luviideia ... Kai napäöooic äpxaia'! can. 18: »oüic ö 

Kaviliv, oüic fi ouvrtöcia. Constantinople, can. 2 i. f.: „Kaiä tfiv xpainaaoav ouvrtöciav napä tüv 
naiüpuv" (variantes .... eni iüv naiüpwv ouviiSciav" et .inv ... ouvnöciav iüv naiüpuv).

35 Nicee,can. 15:»ifivouvnöciav,rnvnapäiövxavövacüpcöeioav";Sardique,can.l:.nq>aüAn 
ouvrtöcia"; .mala consuetudo".

36 B. g. Ancyre, can. 5, 16, 21; Nrtocesarrte, can. 2, Nicrte, can. 12.

23



gration dans la communaute ecclesiale, apres un temps de penitence, des 
chretiens ayant activement participe ä une fete paienne, les Peres du con- 
cile d'Ancyre precisent: „Quant ä savoir s’il faut les admettre ä l’oblation, 
c'est ä chaque eveque qu'il revient d'eprouver et d'examiner la vie de cha- 
cun"37. Une marge de liberte est aussi accordee aux eveques locaux ä pro- 
pos du Statut des clercs dissidents apres leur Integration dans l'Eglise 
catholique38. Toutefois, il ne faudrait pas se faire une idee exageree de la 
liberte dont jouissaient les eveques. D’une part ils etaient tenus de suivre 
les coutumes de leur propre Eglise locale et ils se trouvaient de plus en plus 
lies par les decisions des synodes provinciaux ainsi que des conciles regio- 
naux ou generaux. D’autre part, dans l’esprit d'un droit congu comme expri- 
mant la volonte divine, le non-respect des normes essentielles etait res- 
senti comme une forme de sacrilege. L'indulgence et la compassion s'arre- 
tent inexorablement ä ce seuil. D'ailleurs toujours dans cette conception, 
franchir cette limite serait accomplir une „npöjic ÜKupoc" (actus irritus). Par 
exemple, le concile d’Ancyre, traitant du cas des pretres qui pendant la per- 
secution avaient eu un moment de faiblesse mais s'etaient promptement 
repris, decrete qu'ils jouiront de l’honneur de Sieger avec les autres pre­
tres, mais ne pourront plus desormais ni offrir l’eucharistie, ni precher, ni 
remplir aucune fonction proprement sacerdotale39 40. L’idee sous-jacente 
etait que par leur apostasie, meme moralement rachetee par leur coura- 
geuse attitude ulterieure, ils avaient perdu la gräce sacerdotale. Un autre 
exemple de l’arret de la condescendance au seuil du domaine purement 
sacramentel nous est donne par une reponse de Basile a Amphiloque, 11 
nous parait utile de la citer integralement ad litteram: „A l’egard du pretre 
engage sans le savoir dans un mariage illicite, j'ai decide ce qu'il fallait 
faire: il aura sa part du siege (presbyteral) mais il s’abstiendra de toute autre 
fonction, le pardon suffit pour un tel homme. En benir un autre quand on a ä 
soigner ses propres blessures, est une inconsequence, car la benediction 
est la communication de la sanctification. Or celui qui ne possede pas cette 
derniere, parce qu'il a peche par ignorance, comment la communiquerait-il 
a autrui? Qu'il ne benisse donc ni en public ni en prive, ni ne distribue ä 
d'autres le corps du Christ; qu'il n'accomplisse nulle autre fonction liturgi- 
que, mais qu'il se contente de la preseance et qu'il supplie avec des larmes 
le Seigneur de lui pardonner l'iniquite commise par ignorance"'"’. Il ne s’agit 
pas lä d'une opinion personnelle de saint Basile ou meme de vues d'un 
milieu ecclesiastique restreint. Cette regle fut reprise mot-ä-mot trois sie- 
cles plus tard par les Peres du concile in Trullo, qui y ajouterent seulement 
une precision juridique ainsi conque: „Il est evident que ce mariage illicite 
sera dissous et l'homme n'aura aucun rapport avec celle ä cause de laquelle 
il a ete prive du ministere sacre"41.

Commentant le texte de saint Basile, Baisamon fait remarquer qu'en l'oc- 
currence l'attitude misericordieuse de l'Eglise - le terme exact employe 
est „pardon" (EuYYvupn) - consiste dans le fait qu'un tel pretre a la permis­

37 Can. 7 i. f.
38 Nic6e, can. 8 et 19.
39 Ancyre, can. 1.
40 Can. 27; cf. Neocesaree, can. 9.
41 Can. 26,

24



sion de Sieger avec les autres pretres et que, d'autre part, il ne regoit pas la 
sanction specifiquement prevue pour les mariages illicites42. On pourrait 
objecter que de toute fagon, l'exclusion du ministere sacerdotal constitue 
en soi une punition dejä severe pour une laute involontaire. Par ailleurs un 
adage normatif du droit canonique est de ne pas imposer deux peines pour 
un meme delit43 44. Mais ce serait s'egarer que de raisonner de cette maniere, 
car ici la deposition n'est pas regarde comme une peine afflictive, eile n'est 
que la constatation d'une incapacite resultant de l'absence de la gräce 
sacerdotale. Nous somraes ici fort loin de la doctrine scolastique du „ex 
opere operato*. On trouve jusqu'ä maintenant un ächo significatif de la tra- 
dition sacramentelle ancienne dans cette affirmation de l'eveque durant 
l ordination diaconale: „ce n'est pas en effet, par limposition de nos mains 
mais par la visite (fiv in emoKonn) de tes riches misericordes qu'est donnee la 
gräce ä ceux quisontdignes de Toi“14. C’est dans cette optique quedoivent 
etre compris les canons 9 et 10 de Nicee ainsi que dautres canons similaires 
se rapportant ä l'irregularite de l'exercice du sacerdoce45. Dans les ques- 
tions concernant les affaires ecclesiastiques (les „oiKovopiai eKKAeoiaomai", 
comme I on disait alors46), la prise en consideration de situations excep- 
tionnelles pouvait justifier une certaine flexibilitä, mais cela ne devait 
jamais affecter les principes fondamentaux de l'ordonnance ecclösiasti- 
que. Mentionnons par exemple le canon 18 d'Antioche qui se präoccupe du 
Statut des eveques qui pour une raison valable ne pouvent se rendre dans 
leur circonscription: Ils conservent leur dignite et les honneurs qui y sont 
attachäs mais ne doivent pas s'immiscer dans les affaires des Eglises sur le 
territoire desquelles ils se trouvent provisoirement. Par ailleurs, l'interpre- 
tation de certains faits dans le sens d'une derogation ä la norme suppose un 
examen attentif. II faut s'assurer de la maniere dont teile ou teile regle etait 
comprise: Ainsi la position de saint Basile, gardien vigilant de la discipline 
niceenne47, vis-ä-vis du transfert de l'eveque Euphronios. Nous aurons ä 
revenir sur cette affaire oü sont impliquäs le terme et la notion d'.Oikono- 
mia“ chez l'eveque de Cesaree48. II est clair que dans la conception du droit 
de l'Eglise ancienne, les exceptions ä la norme n'etaient considärees 
comme acceptables que si elles refletaient la volonte divine en certaines 
circonstances. Par exemple, le canon 80 des Saints Apötres interdit la pro- 
motion d un näophyte ä l'episcopat, mais le correctif suivant est introduit: 
„•.. ä moins que cela n'arrive par une gräce divine". On peut evoquer ä cet 
egard les cas celebres d'Ambroise de Milan et de Nectaire de Constanti- 
nople. C'est dans un semblable cadre de pensee que se comprend une opi- 
nion exprimee par Timothee, 6vöque d’Alexandrie (380-395), lequel jouis- 
sait d'une grande reputation en matiere canonique. La question posee etait 
la suivante: „Si un catächumene, enfant d environ sept ans, ou bien un

42 Rhallis et Pollis, t. 4, p. 183.
43 .Oük CKÖiKiiocic Sic £ni iö aiuö"; Can. 25 des Saints Apötres; Saint Basile, can. 3. Cela est 

tirö de Nahum, I, 9, selon la Version des septante.
44 Goar, Euchologion sive Rituale Graecorum, Venise 1730, loc. cit. p. 209.
45 E. g. Canons 25 et 61 des Saints Apötres; Neocösaröe, can. I, 9,10; Theophile, can. 3,5, 

6; Basile, can. 3, 70.
46 Voir e. g. Constantinople, can. 2.
47 Voir e. g. can. 88 (lettre au prötre Grögoire).
48 Lettre 227, PG, 32, col. 852- 856,

25



adulte, assiste fortunement ä l'offrande eucharistique qui a lieu quelque 
part, et sans s'en rendre compte y communie, que doit-on faire de lui?" La 
reponse est categorique: II doit etre baptise, car c'est par Dieu qu'il a ete 
appele“49. On notera que ce signe de l'appel divin et la reception de l’eucha- 
ristie n'entraine nullement une dispense d un bapteme en bonne et due 
forme. Nous ne trouvons nulle trace dans les dossiers canoniques de 
l'Eglise d’actes dispensatoires remplacant les sacrements. Tout ou con- 
traire, le canon 72 de Carthage repris dans le canon 84 du concile in Trullo 
prescrit de baptiser les enfants s’il n'y a pas certitude absolue concernant 
un bapteme anterieur. La non-reiteration du bapteme de plusieurs catego­
ries de dissidents, lors de leur entree dans l'Eglise catholique depend de 
donnees objectives, lesquelles permettent ou non de pratiquer une „sana- 
tio in radice".

Quelques formules utilisees par Saint Basile dans ses reponses ä Amphi- 
loque sont parfois mesinterpretees. II est vrai qu'en l'occurrence le libelle 
n'est pas simple. Cela provient en premier lieu du fait que nous n'avons pas 
le texte des questions posees par l'eveque d'Iconiumj c'est pourquoi certai- 
nes allusions figurant dans les reponses ne nous sont pas claires. D'autre 
part, lä oü Basile se refere ä Cyprien et ä Firmilien, il semble bien qu'il men- 
tionne leur opinion plutöt que la sienne propre50. II est indeniable que la 
Position rigoriste lui parait digne de consideration. N'oublions pas son pro- 
fond respect, en matiere disciplinaire, pour le „mos maiorum" au plan des 
Eglises locales; or Firmilien a vait ete son lointain predecesseur sur le siege 
de Cesaree. Neanmoins la pensee basilienne ne se situe pas dans la ligne 
des idees cyprianiques. Saint Basile etablit des distinctions entre les diffe­
rentes categories de dissidents et en tire des consequences pratiques 
quant ä la maniere dont on doit les recevoir dans l'Eglise51. Pour Saint 
Cyprien et ceux qui partageaient ses vues, la distinction entre herötiques 
et schismatiques ne tiraient pas ä consequence: „dicimus omnes omnino 
haereticos et schismaticos nihil habere potestatis et iuris"52. Puisqu'il y a 
nullite absolue, en d'autres termes inexistence, aucune validation n’est 
concevable. De la premisse du raisonnement decoulait ineluctablement la 
conclusion.

Pour Saint Basile, en revanche, il y avait une grande difference entre 
heretiques et schismatiques. Les premiers sont completement separes de 
l'Eglise parce qu'ils sont etrangers ä sa foi tandis que les seconds demeu- 
rent d'une certaine faqon rattaches ä l'Eglise53. Selon Saint Basile la Tradi­
tion rejette absolument le bapteme confere par les heretiques („iiavieAwc 
döcrnoai"), le bapteme des schismatiques est accepte („napaöeiaoöai"). La 
Position de principe etait claire mais les difficultes apparaissaient quand il 
fallait l'appliquer ä certains groupes. Les apprdciations variaient selon les 
lieux ou plus exactement selon les regions54.

49 Question n° I, Benesevic, op. eit. (19), p. 541.
50 Partie du canon 1, commencant par les mots; „nAriv äAA' iöote toie öpxaioic..jusqu'a 
.. ui dAnöivö ßaniiopati io xnc 'EnKAnoiac ävaKaöaipeoöai".
51 Voir can. 1 et 47.
52 Ep. LXIX, I. edit Hartei, loc. cit. (14), p. 749.
53 Can. 1.
54 Can. 47 e. f.

26



II ressort des donnees historico-canoniques que la position de principe 
exprimee par Saint Basile a ete tres largement acceptee en Orient. D'ail- 
leurs, lui-meme affirmait ä ce propos suivre la Tradition ecclesiastique. 
Toutefois sa terminologie relative aux differentes categories de dissidence 
(Heresies, Schismes proprement dits et Parasynagogues) ne se retrouve 
pas dans l'ensemble des documents canoniques. Ainsi les Peres du concile 
constantinopolitain de 382 vont-ils jusqu’ä declarer officiellement: „Nous 
appelons heretiques ceux qui ont ete exclus dejä depuis longtemps de 
l'Eglise et ceux qui apres cela ont ete anathematises par nous, de meme que 
ceux qui affectent de professer une foi saine mais se sont separes des eve- 
ques en communion avec nous et tiennent des assemblees separees"55.

Tres peu marquee durant toute l’epoque byzantine, la tendance ä consi- 
därer de la meme maniere tous les heterodoxes apparaitra ulterieurement 
comme un phenomene sporadique pour devenir au dix-huitieme siäcle la 
norme dans l'Orient grec56. Au plan de la praxis, on interpreta l'„Akribeia“ 
comme impliquant la reiteration de tout acte sacramentel accompli hors 
de l’Eglise orthodoxe. En meme temps onlaissait la porte entrouverte ä une 
attitude plus souple par application possible de l’„oikonomia". Cette com- 
prehension de l'Acribie et de l’Economie a ete largement popularisee par 
le succes du Pidalion57. Precisons neanmoins que Saint Nicodeme l’Hagio- 
rite etait loin de partager les opinions de certains de nos contemporains 
quant aux possibilites quasi-illimitees d’application de l’Economie. 11 fait 
remarquer ä ce propos: „'Exci päipa Kai öpia, Kai öev eivai navrouvn"58.

Arrive ä ce point de notre expose, un bref apergu sur l’histoire du terme 
grec „oixovopia", specialement en relation avec son emploi en droit canoni- 
que s'impose. A juste titre, les specialistes de la linguistique mettent en 
garde les chercheurs contre la surevaluation de l'apport fourni par 
l'etymologie59 60 61. Pourtant, en l'occurrence, cet element ne saurait etre 
neglige. Le mot lui-meme designe la fonction de r.oiKOvöpoc“, donc l'admi- 
nistration des affaires d'une maison. „oiKovöpoc“ vient du verbe 
„oiKovop&o-ü", lui-meme forme ä partir du substantif „oikoc" et du verbe 
„vepw". Le sens propre du terme „oiKovopia“ subsiste dans la langue hellenis- 
tique et notamment neo-testamentaire. Ainsi lisons-nous dans une para- 
bole de Jesus citee par Saint Luc: „önoöoc röv Aöyov rnc oiKovopiaq oou',,i0. 
L'Apötre Paul l'utilise au sens figure pour indiquer la Charge de l’annonce 
de l'evangile que le Seigneur lui a confie. Dejä en grec classique, on trouve 
le sens derive de „plan", de „disposition“, d'oü l’application faite dans le Cor­
pus paulinien au plan de Dieu pour le salut de l'Humanite62. On ne sera pas,

55 Can. 6 du deuxi^me concile cecumänique dans les collections orientales, En fait il 
s'agit d'une decision prise au concile de Constantinople en 382. Cette definition apparait 
singuli^rement dure si ses auteurs avaient en vue le groupe minoritaire antiochien de 
Paulin, reconnu par Rome et par les Occidentaux. Voir E. Caspar, Geschichte des Papst­
tums, I, Tübingen 1930, p. 240-241.

56 Voir notre article, The Reception of Roman Catholics into Orthodoxy: Historical 
Variations and Norms, St. Vladimirs Theological Quarterly, vol. 24, no 2,1980, p. 75-82.

57 Voir dans la re-edition de 1957, p. 53-54.
58 Ibid„ p. 782.
59 Voir e. g. J. Barr, The Semantics of Biblical Language, Oxford 1961.
60 Lc., XVI, 2.
61 1 Cor., IX, 17: cf. ibid., IV, 1-2.
62 Eph., I, 10 et III, 2; col., I, 25: Tim. I, 14.

27



par consequent, surpris de rencontrer souvent ce terme dans les textes 
liturgiques63. Quand, ä l'epoque byzantine, le mot „Oikonomia" sera usite 
dans un contexte canonique pour designer une attitude de flexibilite, la 
connotation theologique n’est pas absente. La condescendance des autori- 
tes ecclesiastiques competentes est justifiee implicitement, voire explici- 
tement comme refletant la clemence divine64. On doit d'abord observer 
que le terme „oikonomia" indiquant un inflechissement du droit strict est 
absent de la plus ancienne litterature canonique. Les Peres des synodes 
d’Ancyre et de Neocesaree, en reference ä un adoucissement des regles 
penitentielles emploient le terme „OiAavöpcom’a" ou des mots de la meme 
racine65.

La mitigation des sanctions canoniques, la levee dventuellement antici- 
pee des epitimies ou encore les mesures constituant une exception ä la 
norme en raison des circonstances sont le plus souvent decrites sans etre 
qualifiees par un vocable particulier. Ainsi par exemple le canon 12 de 
Neocesaree stipule: „Celui qui a ete baptise pendant une maladie ne peut 
acceder ä la pretrise, car sa profession de foi ne resulte pas d'une volonte 
deliberee mais de la necessite, ä moins qu'aussitöt apres, il montre son zele 
et sa foi, et qu'il y ait un manque de candidats (öiä onäviv dvdpwiicov)"66.

Les memes constations peuvent etre faites tres exactement ä la lecture 
des canons edictes parle concile de Nicee. On y trouve pourla levee even- 
tuellement anticipee des epitimies des termes de la racine „«DiAavÖpwnia“67. 
Les mesures plutöt conciliantes ä l’egard des Novatianistes et des Paulia- 
nistes sont decrites sans etre qualifiees par des vocables particuliers68. La 
decision concernant Melitios est dite avoir ete inspiree par un esprit d’hu- 
manite („(piAavöpwnöxepov Kivnöelonc ine luvööou)69.

Le verbe „oiKOvopeiv" ainsi que les substantifs „oiKovöpoc" et„oiKOvopia“ se 
trouvent assez frequemment dans la litterature canonique du quatrieme 
siede, mais leur sens reste tres pres de la signification premiere ou de ses 
derivations semantiques immediates. Si le substantif concret „econome“ 
n'est guere utilise pour l'eveque dans les textes canoniques, cela s'expli- 
que par le desir d'eviter une confusion. En effet, tres tot, il parut bon que 
l’eveque soit assiste dans la gestion des biens du diocese par un clerc ayant 
le titre d’econome70. En revanche le participe verbal substantive est usite

63 E. g. dans l'anaphore de saint Jean Chrysostome: „6c feAöwv Kai näauv rrtv untp npo>v 
oiKOvopiav nAnpdioac ...". Cf. dans la liturgie de saint Basile: „... oiKovopwv aüiw inv ck naAi 
Weveaiac oupnpiav".

64 Voir e. g. ce qu’dcrivait le patriarche Nicolas au debut du dixieme siede: „oixovopia 
Eon pipnoic tnc 8eiac cpiAavSpuniac". Epist. XXXII, PG 111, col. 213A. Un peu plus haut, il la 
definit comme etant une „ocoTnpuoönc ... ouYKaiäßaoic"; col. 212 D.

65 Ancyre, can. 5, 16, 21, Neocesaree, can. 2.
66 Les commentateurs byzantins soulignent que le manque de candidats n'est pas une 

condition süffisante; le zele et la foi sont absolument necessaires: Voir Rhallis et Potlis, III, 
p. 88-90. Cela est en pleine conformite avec le texte meme du canon; c'est pourquoi la 
traduction franpaise que Ton trouve dans les „Fonti“, fase. IX, 1.1, 2, p. 81: „ou le manque de 
candidats“ trahit completement la pensöe du legislateur.

67 Can. 5, 11, 12.
68 Can. 8 et 19.
69 Cf. supra note 23.
70 Thöophile d’Alexandrie, can. 10. Toutefois la fonction et peut-etre le titre remontent 

plus haut dans le temps: Voir can. 7 et 8 du concile tenu ä Gangres probablement en 343. 
A noter que nous avons releve l emploi du terme dLoixovopoc“ pour designer tres certai- 
nement l'eveque dans le canon 7 du saint Grdgoire de Nysse.

28



pour designer les eveques. Ainsi le concile constantinopolitain de 382 
parle de ceux qui elevent des accusations „Karä xüv oiKOvopoüvrwv idc 
'EKKAnoiac"7'. Le verbe lui-meme est normalement utilise pour indiquer 
l'exercice de la fonction episcopale. II a dans ce cas la meine acception que 
„öiomeiv“. Dans le canon 2 du concile de Constantinople en 381, les deux ver- 
bes sont employes en alternance pour des raisons purement stylistiques: 
l’eveque d’Alexandrie doit seulement gerer („oiKOvopeiv") les affaires 
d'Egypte; ceux du diocese d’Orient doivent diriger („öioiKeiv") celles de 
cette region; ceux d'Asie doivent diriger („öioikcIv“) celles de ce diocese et 
ceux du Pont, celles du Pont; ceux de Thrace doivent gerer („oixovopeiv") 
celles du diocese thrace, Comme on le voit l'emploi different des deux ver- 
bes resulte d'un effet de rhetorique: C'est une construction grammaticale 
en forme de chiasme.

En grec classique, le verbe avait dejä le sens derive de „repartir“, d’„orga- 
niser", d’oü son utilisation canonique pour indiquer la nature et la duree 
des epitimies, en d’autres termes »fixer les modalites". On trouve le verbe 
„oixovopeiv“ frequemment usite dans la serie des canons 56 ä 74.'de Saint 
Basile, qui sont en fait une reproduction avec quelques modifications du 
Kanonikon de Palladios d'Apamee7’. Cette utilisation du verbe laissera des 
traces jusqu'au moyen äge. Par exemple au onzieme siede Nicetas Stetha- 
tos öcrira: „Kcnct inv nov kovövuv oiKOvopoüpev ÖKpißeiav“71 72.

La determination correcte de la signification de substantif „oiKovopia" 
dans les textes canoniques du quatrieme siede doit etre cherchee en 
tenant compte des differents emplois du verbe. Si l'on neglige cette 
connexion, l’on risque de faire de serieuses erreurs. Obnubiles par le sens 
technique acquis ulterieurement de „derogation ä la norme", les textes du 
quatrieme siede ont 6te souvent lus avec des presupposes semantiques 
anachroniques.

„OiKovopia" peut avoir propre et banal de „gestion economico-finan- 
ciere“73.

En relation avec une epitimie, le terme se rapporte ä ses modalites d'ap- 
plication sans que cela soit lie ä la moindre idee de mitigation de la peine 
encourue74. Saint Gregoire de Nysse ecrit: „Un des elements qui contribue 
ä bien celebrer la grande solennite (pascale), c’est celui de connaitre la 
maniere d’agir legitime et canonique (rnv ävvopöv te Kai KavoviKiiv oiKovopiav 
envers ceuk qui ont commis des transgressions75). Notons que chez Saint 
Gregoire de Nysse, l’assouplissement des regles penitentielles est expli- 
quee par les termes traditionnels de „(piAavöpwnia“ de „oupnepicpopä“, de 
„oiiYKaräßaoic"76. Le sens le plus courant est celui „d’administration des affai­
res ecclesiastiques", de „discipline ecclesiastique", de decision concrete ä 
propos des affaires de l'Eglise. Le texte le plus connu et qui ne porte pas ä

71 Can. 56, 57, 58, 62, 65, 72, Cf. Gregoire de Nysse, can. 1.
Voir ä propos de ce Kanonikon: E. Schwanz, Bußstufen und Katechumenatsklassen, Stras­
bourg 1911, p. 31-37. Voir aussi E. Honigmann, Le concile de Constantinople de 394, Subsi- 
dia Hagiographica, no 35, Bruxelles 1961, p. 60-62.

72 Sur les canons § 3, 6dit de J. Darrouzes, SC 81, Paris 1961. loc. cit. p. 468.
73 Gangres, can. 8.
74 Can. 60 de saint Basile (.Kanonikon d’Amasee).
75 Can. 1 (Prologue de la lettre a Letoios).
76 E, g. can. 2, 3, 4, 8.

29



equivoque est le canon 2 du concile susmentionne de Constantinople en 
381 oü l'on lit: „S’ils ne sont point invites, que les eveques ne se rendent pas 
hors d'un diocese pour une chirotonie ou pour quelqu’autre acte ecclesias- 
tique (n noiv äAAaiq oiKOvopiaiq eKKAnoiaotiKaiq).

Venons en ä une question controversee: Saint Basile decedee deux ans 
avant la reunion du concile de 381 a-t-il utilise le terme d’Economie dans le 
sens d'une derogation au droit strict? Remarquons que c’est lä une opinion 
presque universellement admise, eile nous semble pourtant douteuse. 
Notons d'abord que l'eveque de Cesaree ne recourt jamais ä l'antithese 
„Akribeia - Oikonomia“. Pour Basile l'alternative se pose entre „rd inq 
äicpißdaq" et „rä rnq auvnöriaq“77. A vrai dire il s’agit plutöt d’une complemen- 
tarite que d’une Opposition. II convient de suivre la coutume locale en l’ab- 
sence d’une decision universellement acceptee78.

L’Oikonomia, pour saint Basile, c'est une disposition ecclesiastique se 
rapportant le plus souvent ä un acte hierarchique concret, soit ä l’ordon- 
nance generale de vie de l'Eglise. Le sens ä donner est fonction du contexte 
immediat. II est bien evident que „Economie" n’etait pas pour l’eveque de 
Cesaree un terme univoque se rapportant ä une categorie precise du droit 
canonique. Ecrivant aux clercs de Colonia, dont leur eveque venait d’etre 
transfere au siege de Nicopolis, il alfirme que c’etait lä une „bonne deci­
sion" („oiKOvopia KoAn“), ce qui montre bien que le terme „Oikonomia" 
n’avait pas necessairement une connotation impliquant un acte juste et 
bon79. En l’occurrence la decision est bonne parce quelle a ete prise „par 
ceux ä qui a ete confide la gestion des Eglises" („nupä rüv oiKOvopdv räq 
EKKAnoiaq nemareupävwv"). Plus loin il observe que la decision prise par les 
eveques, l’a ete „conformement ä la volonte de Dieu"80. Il use du meme lan- 
gage vis-ä-vis des autorites civiles de la ville, qui s’etaient emues de cette 
translation'81.

Assurement, si l’on est influence par l’usage technique ulterieur du 
terme „Oikonomia". On peut l’entendre avec cette acception dans les deux 
lettres susmentionnees. Basile ne reconnait-il pas lui-meme que la mesure 
s’imposait du fait de la difliculte des temps82? D’autre part, n’etait ce point 
une exception ä la norme ecclesiastique? Seulement voilä: Saint Basile ne 
fait aucune allusion ä une teile norme dont on aurait suspendu exception- 
nellement l’application. Si les clercs et les notables de la eite avaient eu 
recours ä cet argument juridique, parait il conce vable que saint Basile, fin 
Connaisseur des canons, eüt totalement neglige de repondre sur ce point? 
Sans doute, l’eveque de Cesaree comprenait il les regles s’opposant au 
transfert des eveques et des clercs dans le sens qui semble avoir corres- 
pondu ä l'intention de la legislation. Cette derniere ne visait pas directe- 
ment n'importe quel transfert. Elle condamnait ceux qui quittaient d'eux-

77 Can. 3, e. f.
78 Can. 1, cf. can. 47.
79 Lettre 227, PG 32, col. 852-856, loc. cit. col. 852 B.
80 Ibid., col. 856 A.
81 Lettre 228.
82 „toü ... Kctipoü inv xaAcnöinia", ibid.

30



memes leur place pour en occuper une autre qu'ils jugeaient meilleure83. 
Comme le remarquait ironiquement Ossius de Cordoue au concile de Sar- 
dique: „... il ne s'est trouve jusquici aucun eveque qui se soit transfere 
d’une ville importante ä une autre de moindre importance"84.

On regarde souvent comme essentiels pour la comprehension de la 
notion d'Economie chez saint Basile et dans chretiente orientale de ce 
temps-lä, les canons 1 et 47, tires respectivement des lettres 188 et 199, tou- 
tes deux adressees ä Amphiloque d'Iconium. On n'a peut-etre pas prete suf- 
fisamment attention au fait que l’interet tout particulier porte ä ces canons 
est relativement recent dans l'Histoire de l'Eglise orthodoxe. 11 a com- 
mence vraiment a se developper au dix-huitieme siede en connexion avec 
les controverses sur la rebaptisation des Occidentaux85. On y a vu depuis 
lors la justification du recours selon les circonstances ä l'Economie ou ä 
T Acribie dans la reiteration ou non du bapteme des dissidents86. Cet interet 
contraste avec l’attitude äl'egard de ces deux canons exposee par les grands 
commentateurs byzantin Zonaras et Baisamon. L'un et l'autre soulignent 
que ces deux canons sont l'expression d'une opinion particuliere et que 
doit prevaloir la reglementation edictee par le deuxieme concile general 
parce r-u’elle est posterieure et surtout parce qu'elle a une autorite oecu- 
menique87. Baisamon va jusqu'ä ecrire ä propos du canon 47, en donnant les 
raisons susmentionnees, qu'il ne necessite pas une explication et il renvoie 
au canon 7 du deuxieme concile general88. Dans son commentaire du 
canon 1, Zonaras utilise une seule fois le mot „Oikonomia", mais unique- 
ment en resumant le contenu du texte lui-meme89. On ne releve pas trace 
du mot „Oikonomia" dans le commentaire du canon 1 par Baisamon. Cette 
meme totale absence se remarque aussi bien chez ce dernier que chez 
Zonaras dans leurs commentaires respectifs du canon 47. Qu'en est-il 
d’Aristene dans son Interpretation des ces deux canons? Pour lui, il est 
obvie que l'interet du canon 1 reside dans la Classification des dissidents 
en trois categories: Heretiques, Schismatiques et Insubordonnes 
(„naptiouväYWYOi“). Les premiers sont regus dans l'Eglise par le bapteme, les 
seconds par l'onction du myron, les troisiemes sont reconcilies par la peni- 
tence90. Le terme „Oikonomia" figurait une fois dans breve recension du

8:1 Ch. M uniei ecrit: „La rögle du concile de Nieee concernant les transferts des eveques 
d un siege ä un autre etait formelle et semblait n admettre aucune exception. Pourtant les 
Pdres de Nicee avaient approuve l'accession d'Eustathe de Beree au siege d'Antioche, 
donnant ainsi la meilleure Interpretation de la loi qu'ils avaient ddictee. Leur dessein etait 
seulement d'empecher les faclions, les manceuvres inspirees par Tarrivisme". Les statuta 
ecclesiae Antiqua, Paris 1960, loc. cit. p. 81.

84 Can. 1:... nullus umquam inuentus episcopus qui de maiore civitate transeat ad mino- 
rem“.

85 Voir P. Rai, L'economie chez les Orthodoxes depuis 1755: Istina 3 (1973), p. 359-368.
86 Voir e. g. nnödAiov (re-edition d'Athenes en 1957), p. 618, note 1.
87 Rhallis et Pollis, IV, p, 92-94 et 198.
88 Ibid. p. 198. La reglementation concernant la reception des dissidents figure comme 

canon 7 du deuxieme concile cecumdnique est un extrait d'un texte dont la forme origi­
nale remonte ä une dpoque sensiblement anterieure au patriarcat de Gennade de Cons- 
tantinople (458-471). 11 a dte insere dans sa forme remainide, dans le syntagma en XIV 
titres, des la premiere recension de cet ouvrage comme canon 7 du deuxieme concile 
general.

89 „AAA' öpuc ipnoiv b ptyac oütoc narnp, öti, euci naiv föo£c öi oixovopiav rö twv KaSapwv 
ßäntiopa öixeoöai. boua öeKtöv": p. 93, lignes 5-6.

90 Ibid., p. 94-95.

31



canon 1 de Saint Basile, selon le texte de l'JEpitome canonum" commente 
par Aristene91. En revanche le terme se trouve ä deux reprises dans son 
explication de canon 47: Saint Basile avait precedemment accepte par 
motif d'Economie („Karct Aöyov oiKovopiäc") le bapteme des Encratites, des 
Novatianistes, mais ici dans le canon 47, il change sa position et opine en 
faveur de leur rebaptisation alors qu’il avait accepte auparavant leur bap­
teme par Economie („kot’ oiKovopiav“). II rappelle ensuite la norme eccle- 
siastique ä ce sujet teile quelle a ete exprimee dans les canons 7 de Laodi- 
cee, 7 de Constantinople et 95 d'in Trullo92,

L'authenticite basilienne des trois „Lettres canoniques" (Numeros 188, 
199, 217) a ete fortement mise en cause93. C'est un probleme tres difficile. II 
ne fait pas de doute, comme nous l’avons Signale plus haut que la troisieme 
lettre canonique comprend au moins une partie interpolee. Qu’en est-il des 
canons 1 et 47 tires respectivement de la lettre 188 et 199? L'authenticite du 
canon 1 est tres probable; mais n'oublions pas que Basile, de son propre 
aveu, reconnait avoir utilise des materiaux dejä existants94. II ne saurait 
etre question ici de donner une analyse de ces deux canons. Cela alourdi- 
rait trop notre expose. D'ailleurs d'autres, avant nous, l’ont fait95. Le texte 
n'estpas d’une comprehension toujours aisee et l'une des difficultesmaj eu­
res vient justement de l'interpretation du mot „Oikonomia“. A moins de le 
translitterer sans plus, en assumant implicitement qu'il a un sens univoque 
et technique, il convient de scruter le contexte pour tenter de le com- 
prendre. Voyons s’abord le canon 1. Apres avoir etabli nettementla distinc- 
tion en trois classes des dissidents, Saint Basile declare que les Anciens ont 
rejete totalement le bapteme des heretiques, mais non celui des schismati- 
ques parce que d'une certaine maniere ceux-ci font encore partie de 
l'Eglise („wc Sri 6k rnc EKKAnoictq övtcov'1).

Puis vient une digression sur les idees de Saint Cyprien et des eveques 
africains au troisieme siede, idees quepartageaitFirmilien de Cesaree, sur 
la necessaire rebaptisation des Novatianistes, des Encratites et des Hydro- 
parastates96. Il ecrit ensuite: „Mais puisqu’il a ete decide par certains en

91 Ibid., p. 91.
92 Ibid., p. 199. Bien qu'Aristene n’affirme pas formellement que la döcision des conciles 

devait prevaloir cela est suggere clairement par la forme redactionelle de son commen- 
taire: D'abord l'autorite des conciles etait une evidence. Ensuite il donne des references 
prdcises ä propos de ces stipulations synodales. L'adverbe „nAnv“ qui introduitla mention 
de celles-ei constitue une indication supplementaire quant a la logique de l'auteur.

93 Voir J. Quasten, Patrology, vol. III, Westminster, Maryland 1960, p. 223.
94 Prologue de la premidre lettre canonique.
95 Voir, par exemple, Patriarche Serge (Stragorodsky), L'Eglise du Christ et les Commu- 

nautes dissidentes, Messager de l’Exarchat du Patriarche russe, no 21,1955, p. 10-32. Cette 
bonne etude a ete prefacee par V. Lossky, ibid. p. 9-10, Malheureusement, dans cette tra- 
duction frangaise, les citations de saint Basile sont approximatives, car I'on n'a pas pris la 
peine de les donner ä partir du texte grec!

96 En fait, saint Cyprien, comme nous l'avons vu, prdconisait la rebaptisation de tous les 
dissidents sans distinction et l'argumentation relatde par saint Basile s'applique bien ä 
tous les dissidents puisque dans l'optique de l'dveque de Carthage, c'etait la non-apparte- 
nance ä l'Eglise dans ses strictes frontieres canoniques qui constituait l'obstacle ä la 
validite du bapteme. Saint Basile, repondant a une question precise d’Amphiloque ne 
mentionne que les groupes qui faisaient l'objet de l'interrogation presentee par son colle- 
gue d'Iconium.

32



Asie d'accepter, sans faire de distinction („öAcoc") leur bapteme, pour le bien 
d’un grand nombre („oiKovopictq evetca rwv rioAAwv"), qu'il soit accepte". II 
s'agit du bapteme des Novatianistes. Saint Basile n'a pas d'objection 
majeure ä une teile reconnaissance puisque, etant des schismatiques et 
non pas des heretiques, la Tradition en depit de quelques voix discordan- 
tes, penchait nettement dans ce sens. „Oikonomia“ a ici une connotation 
theologique tres prononcee: C'est le bienfait d'une pleine appartenance ä 
l'Eglise. La traduction de l'edition anglaise du Pidalion: „for the sake of 
extraordinary concession (or „economy“) to the many" est un contre-sens 
tendancieux97.

Poursuivant sa serie de reponses aux questions ponctuelles de son cor- 
respondant, Saint Basile en arrive au cas des Encratites. II semble que pour 
marquer leurs distances avec l'Eglise, ils avaient introduit recemment la 
pratique de rebaptiser ceux qui adheraient ä leur groupe. Rien n'avait ete 
decide ä propos de la validite de leur bapteme, tout au moins d'une maniere 
claire et donc autoritative. Aussi l’eveque de Cesaree exprime-t-il seule- 
ment son opinion personelle98: Ils devraient etre rebaptises. Mais il ajoute 
immediatement apres cela: „Neanmoins, si cela devait constituer un 
obstacle au bien general („in kciööAou oiKOvopiü“), il faut nous plier ä la cou- 
tume et suivre les Peres qui ont dirige nos affaires („roic oiKovopnaaai ra koÖ’ 
npäc flaipäoiv"). „Oikonomia" a le meme sens que celui que l’on a trouve 
quelques lignes plus haut. Quant au verbe, nous avons vu qu'il etait alors 
couramment employe pour exprimer l’exercice des fonctions episcopales 
en general. Que, pour Saint Basile, l’Economie ne soit en aucune fapon une 
derogation ä l'Acribie, nous en avons la preuve evidente par ce qu’il ecrit 
un peu plus bas dans le meme contexte: Nous devons „nous soumettre a la 
stricte observance des canons (öouAeüeiv dupißdu Kavövwv)". Si la lettre 199 
(Deuxieme lettre canonique) qui selon le prologue a ete ecrite tres peu de 
temps apres la lettre 189 (Premiere lettre canonique) et que les deux ont 
ete expediees ensemble en 374, il est tout-ä-fait invraisemblable que le 
canon 47, tout au moins dans la forme sous laquelle il nous a ete transmis, 
soit du meme auteur que le canon 1. Si dans le bref laps de temps entre la 
redaction des deux lettres, Saint Basile avait totalement change d'avis, il en 
aurait expose les motifs. D'ailleurs ce n’est pas uniquement la decision qui 
est differente, mais d’une certaine maniere, l'approche meme de la ques- 
tion. Le canon 47 apparait comme une refonte partielle du canon 1 par quel- 
qu'un qui n’a pas saisi les nuances subtiles de la pensee de Saint Basile, ou 
bien n’a retenu du texte que ce qui lui convenait. L’auteur du canon 47, ou 
de son alteration, affirme categoriquement ä propos des Encratites et con- 
sorts: „Quant ä nous, en vertu d'un meme principe, nous rebaptisons tous 
les gens de cette sorte". La suite de la phrase est plutöt obscure. La per- 
plexite des copistes transparait ä travers les variantes textuelles99. On peut 
traduire ainsi: „Si, en revanche, chez vous il est interdit de rebaptiser, 
comme d’ailleurs chez les Romains on rejette cette rebaptisation en vertu

97 The Rudder, Chicago 1957, p. 774.
98 „NopRü) raivuv ...“.
99 Voir Benesevic, op. cit. (19), p. 493; voir aussi Edit. des „Belles-Lettres", vol. Il, p. 163.

33



d'une certaine decision (oiKovopiaq tivöc eveitct), ä cause de leur bapteme'00, 
que notre raisonnement garde sa force!" En tout cas, ici, le sens du ferme 
„Oikönomia" est clair. II a la signification banale dans la langue canonico- 
ecclesiastique de ce temps-lä d'une disposition adoptee par les autorites 
hierarchiques. A Rome et dans les Eglises oü l'on n'admettait pas la rebapti- 
sation des dissidents sans distinction, cette disposition n’etait nullement 
envisagee comme une derogation par condescendance ä la norme.

Revolution semantique vers le sens de derogation motivee auxprescrip- 
tions du droit strict ne s'est pas faite brusquement et sans transition. 
Remarquons que ce fut une derivation logique ä partir du sens originel par 
voie de deduction: La bonne gestion d'une maison suppose une certaine 
capacite d ajustement aux circonstances. L'Evangile ne parle-t-il pas de 
l'econome fidele et avise qui sait prendre les mesures appropriees100 101? 
Quant ä l'econome habile de la parabole, il n'est certes pas presente 
comme un exemple de droiture, mais d'adaptation face ä une Situation diffi- 
cile102.

On trouve une donnee interessante en relation avec notre investigation 
dans une lettre de Saint Athanase, ecrite en 361/362 et adressee ä l'eveque 
Rufinien. Elle traite du Statut des clercs entraines plus ou moins sous la con­
trainte dans la communion d’ eveques arciens, sans qu'ils aient neanmoins 
partage les opinions heretiques de ces derniers. Ils arguaient pour leur 
defense que, s'ils n’etaient pas restes ä leur poste, ils auraient immanqua- 
blement ete remplaces par des heretiques. Cette excuse fut jugee valable 
et en consequence on decida que ces clercs garderaient leur place. Saint 
Athanase ecrit ä propos de leur comportement: „... iöolcv roürö noq 
oiKOvopiKÜq YEYevnoÖai"103. L’adverbe „oixovopiKÖc" se rencontre au debut de 
notre ere chez Plutarque, avec la signification: „ä la maniere dun bon 
intendant"104. On notera dans le texte d'Athanase la particule „nwc" qui mar- 
que une nuance d’attenuation. L'attitude prudentielle de ces clercs etait 
admise comme excuse absolutoire; eile ne meritait pas, pour autant, une 
approbation chaleureuse. Eux-memes s'en rendaient compte puisque, 
selon Saint Athanase, ils se referaient au comportement d'Aaron pendant 
que Moise etait sur le Mont-Sinai105, II s’agissait dans les deux cas d’eviter 
un plus grand mal. II ne faudrait pas neanmoins exagerer la portee de Vem-

100 „öiä iö ßänuoiia aüröv“ peut signifier „en raison de ce qu'est leur bapteme“, ou bien 
„en raison de leur bapteme anterieur". Dans les deux cas cela implique la reconnaissance 
du bapteme confdrd par ces dissidents.
Notre texte etait ddja composd lorsque le Pere Emmanuel Lanne a eu l'amabilite d’attirer 
notre attention sur une possible interpretation des differences entre le canon 1 et le 
canon 47. Son point de vue est expose dans une communication presentee au „Troisieme 
Colloque entre Catholiques et Orthodoxes": Le comportement de saint Basile et ses exi- 
gences pour le retablissement de la communion, Bari 1981, (Texte dactylographie). 
Nous gardons nos doutes sur l'authenticitd integrale du canon 47. Mais il est evident que, 
dans ce domaine conjectural, l'explication avancbe par le Pere Emmanuel Lanne consti- 
tue une hypothöse valable.

101 Luc, XII, 42,
102 Ibid., XVI, 1-8.
103 Benesevic, op. cit. (19), p. 554-555, adverbe citd p. 554, lignes 29-30.
104 II, 1126.
105 Exode, XXXII, 1-6.

34



ploi de cet adverbe dans le texte susmentionne. II ne releve pas d'une termi- 
nologie technique. Ailleurs, dans une lettre au moine Ammoun, Saint 
Athanase decrit bien ce que plus tard on aurait qualifie d'Economie; mais 
precisement le mot ne figure pas „Dans certaines circonstances, ecrit-il, la 
chose n’est pas permise tandis que dans d’autres circonstances, eile est par- 
donnee et excusee106. Saint Jean Chrysostome, pour expliquer les compor- 
tements des Apötres Pierre et Paul ä Antioche utilise le mot „Oikonomia", 
dans le sens d'attitude prudentielle. II le met en connexion avec la condes- 
cendance („ouYKaTÖßaaic:")'07.

L’emploi du terme „Oikonomia“, chez Saint Cyrille d'Alexandrie, en rela- 
tion avec des sujets canoniques, est fort interessant. On s’approche sans 
l’atteindre completement du sens technique qui va bientöt s'imposer. En 
effet, Revolution n'apparait au niveau de l'acception du terme lui-meme; 
eile se situe dans le contexte: L'Economie ne s'identifie pas avec le reläche-- 
ment ponctuel de l’Acribie, mais eile en constitue la justification. Apres sa 
reconciliation avec J ean d'Antioche, Cyrille tut contraint de calmer le zele 
intempestif de quelques-uns de ses propres partisans. 11 ecrit au diacre 
Maxime: „... pour ne pas dormer l'impression d'aimer les querelies, accep- 
tons la communion du tres pieux eveque Jean, en lui accordant le pardon, 
si justement dans l'interet general (oiKOvopiac eveKCt) il ne recherche pas 
avec trop de minutie (pri ctKpißoAoYeioöai acpööpa) ce que font les gens se 
repentent; car, comme je l'ai dit, en cette affaire on doit considerer l'interet 
general (oiKOvopiaq ... rioAAnc)“'08. S’adressant ä l'archimandrite Gennade, 
Cyrille declare: „... certes, je vous loue de vouloir vivre dans une teile 
rigueur (äKpißeiaq) mais l’administration des affaires (oiKOvopia npaYpärwv) 
oblige parfois certains de s'ecarter quelque peu de la voie prescrite afin 
d'obtenir un plus grand bien“. A la fin de la lettre, 1'eveque d'Alexandrie 
observe que „personne parmi les gens senses ne desapprouve la conve- 
nance d’un accommodement (ö ine oitcovopiaq ipörioc)"109. Dans une lettre ä 
l'archeveque Attikos de Constantinople, Saint Cyrille affirme: „C'est une 
bonne chose en ce qui concerne l’interet general (oiKovopiac) de paraitre 
s'eloigner temporairement de ce qui conviendrait afin d'eviter un dom- 
mage pour les choses utiles“110 111.

La Situation ecclesiastique confuse resultant des controverses christolo- 
giques apres le concile de Chalcedoine donna lieu ä un certain developpe- 
ment du concept d'Economie1". Un opuscule reflöte assez bien ce que sera 
desormais pour les Byzantins la conception classique de l'Economie. II fut 
ecrit par le patriarche orthodoxe d'Alexandrie Euloge (579-607). Bien que

106 Benesevic, op. cit. (19), p. 551, lignes 12-15.
Le professeur H. Alivizatos eite ce passage comme definition de l'Economie, H Oinovopia, 
Athdnes 1949, p. 31-32.

107 Homelie 46 surle Livre des Actes, PG, 60, col. 323; cf. Homdlie 2 sur l'Epitre aux Gala- 
tes, ibid., 61, col. 641.

108 Benesevic, op. cit. (19), p. 561.
109 Ibid., p. 562-563.
110 PG 77, col. 353 C.
111 Voir ä ce propos J. H. Erickson, Oikonomia in Byzantine Canon Law, dans le recueil 

Law, Church and Society, Essays in Honor of Stephan Kuttner, University of Pennsylvania 
1977, p. 227-236, plus particulierement p. 230-231.

35



son texte ne nous soit pas parvenu, nous en avons un resume suggestif dans 
la „Bibliotheque" de Photios"2.

L'Economie est une attitude multiforme de flexibilite dans l'interet de la 
paix dans l'Eglise. Au plan canonico-liturgique, eile implique, par exemple, 
que certains noms ne soient pas exclus des diptyques. Neanmoins en 
aucun cas, eile ne doit porter atteinte ä la foi.

Le concile in Trullo reuni en 691 fit un grand travail dans le domaine de la 
legislation canonique byzantine. D'une certaine maniere, les Peres de ce 
concile tenterent de codifier la Tradition. II n'est pas dans notre intention 
de toucher ce vaste sujet. Examinons seulement ce qui est en connexion 
directe avec la question qui nous interesse. En raison des circonstances, 
cette assemblee eut ä edicter quelque disposition de caractere exception- 
nel. On pourrait donc s'attendre ä trouver des references expresses ä la 
notion d'Economie. En fait, nous n'avons releve qu’une seule fois l'usage du 
terme; son sens, il est vrai est parfaitement clair: II s'agit d'une derogation ä 
la loi stricte, justifiee par une Situation politique anormale. Le canon 37 
traite des prerogatives des eveques qui par suite des incursions barbares se 
trouvent dans l'impossibilite de se rendre dans l'eveche pour lequel ils ont 
ete elus et consacres. Le concile considere que cette calamite dont ils ne 
sont övidemment pas responsables ne doit pas nuire ä leur dignite. Le 
canon se termine parla remarque suivante: „Puisque l'Acribie est exclue, la 
limite de l'Economie (6 xnc oiKovopiaq öpoc) ne sera pas restreinte“"3. Bien- 
entendu, cette affirmation n'avait pas dans l'esprit du legislateur une por- 
tee universelle. Elle concernait le type de Situation envisage dans le canon. 
Ailleurs dans la legislation du concile in Trullo, on trouve des stipulations 
relevant de l'Economie, mais le mot lui-meme n'est pas employe"4. II s'agit 
aussi bien d'application „ad faciendum“ de l'Economie que de dispenses „ex 
post".

Le Peres de ce concile s'inspirent aussi de la terminologie ancienne. Trai- 
tant des mariages illicites de certains clercs, ils remarquent que l'Eglise de 
Rome garde „La regle de l'exactitude (xöv rnc ctKpißeiaq ... Kavöva)", tandis 
que celle de Constantinople suit celle „de l'humanite et de la compassion 
(töv nie «piAavöptomaq kcii oupnaödaq)112 113 114 115 *.

Le canon 102 du meme concile constitue un petit traite de methodologie 
pastorale adresse ä ceux „qui ont requ de Dieu le pouvoir de delier et de 
lier“. A celui qui exerce avec sagacite ce ministere (xü oiKOvopoüvn oaqxüq)" 
revient le choix des remedes forts ou doux. La conclusion est une citation 
litterale de la fin du canon 3 de Saint Basile: „II nous faut donc savoir ä la fois 
et ce qui releve de la stricte observance et ce qui releve de la coutume (koi 
rö tnc ÖKpißeiaq Kai rä xnc auvnöeiaq); pour ceux qui n'acceptent pas la seve- 
rite, il faut suivre la regle traditionelle“"6.

112 Codex 227, Edit. „Les Belles-Lettres", vol. IV, Paris 1965, p. 111-114.
113 Une autre leqon, solidement attestöe dans la tradition manuscrite, donne: „ö tnc 

oiKovopiac tpönoc”. Benesev/c, op. cit. (19), p. 169, lignes 28-29. On pourrait alors traduire: 
„Le recours ä l'Economie ne sera pas bannie".

114 E. g.: can. 8, 17, 21, 26, 30, 39, 49, 88, 93. Pour les can. 3 et 102, cf. infra.
115 Can. 3.
1,6 La dernifere partie de la phrase citee n'est pas d'une Interpretation certaine. Proba- 

blement Saint Basile veut-il dire que pour ceux qui n'acceptent pas de faire pönitence, 
meme dans une forme attenuee, il faut appliquer l'öpitimie prdvue dans toute sa rigueur. 
C'est ainsi que ce passage a ete compris parZonaras (RhalliselPollis, IV, p. 100-101) et par

36



La notion d'Economie tient une place plutöt modeste dans le droit cano- 
nique et dans la jurisprudence du moyen-äge byzantin. II est, ä cet 6gard, 
caracteristique de relever le fait que Matthieu Blastares ne lui consacre 
meme pas une notice dans son syntagma systematique (ca. 1335). Certes, 
Aristene, Zonaras et Baisamon n’ignorent nullement le terme et ils Fern- 
ploient dans le sens qui s’etait fixe vers la fin de la basse-Antiquite. C'est 
une derogation justifiee et exceptionelle ä la norme. Baisamon tient bien ä 
preciser qu'.Il ne faut pas que ce qui a ete fait par economie pour quelque 
chose d'utile (xö koi’ oixovopiav öiä rö xpnoipov) soit erige en modele et ait 
force de canon""7. Les Byzantins professaient un grand attachement au 
„ius scriptum", mais comme les stipulations des anciens canons n’apparais- 
saient. pas toujours tres claires, on voit au moyen äge fleurir scolies, exege- 
ses et commentaires des anciens canons. L’activite jurisprudentielle de la 
„synodos Endemousa" fut considerable. En dehors des questions de rou- 
tine, les problemes les plus delicats concernaient la reconnaissance d’ordi- 
nations irregulieres en connexion avec des schismes. Les canons posent 
comme regle generale que tout ordination irregulierement accömplie est 
Sans valeur, puisque depourvue de legitimite* 118. Le motlatin „irritus" refiete 
bien avec toutes ses nuances une teile conception'19. Cela exclut une 
stricte distinction entre „validite" et „liceite". Toutefois, la praxis de l'Eglise 
byzantine suppose toujours l'existence de conditions minimales objecti- 
ves pour l'applicabilite de l'Econoinie. Nul ne pensait que cette derniere 
possedait une potentialite creatrice dans le domaine sacramentel. Si, 
comme nous l'avons vu il a eu une evolution semantique du mot .Econo­
mie", eile n'a point affecte les idees. La decision ponctuelle de la hierarchie 
legitime appliquant l’Economie confere le sceau de l'authenticite. Si la 
question n’a pas ete abordee ex professo, c'est tout simplement parce que 
1 opinion opposee ne semble pas avoir effleuree les esprits. Les controver- 
ses se situaient ä un plan concret: Les conditions requises existaient-elles 
dans tel ou tel cas pour qu'on puisse appliquer l’Econoinie? Rien n'est plus 
instructif ä cet egard que les debats qui surgirent lors de la premiöre Ses­
sion du septieme concile cecumönique: L'admission dans leur dignite des 
eveques iconomaques repentants fut decretee apres consultation minu- 
tieuse d'un volumineux dossier historico-canonique120. Cette meme preoc- 
cupation se rencontre pendant toute la periode byzantine. Un bon exemple 
d examen attentif des canons nous est fournie par le traite de Jean Chilas 
d Ephese, ecrit vers 1296, en relation avec le schisme des Arsenites121.

La thöorie moderne - qui d'ailleurs n’ai jamais beneficie d’un reel 
consensus - selon laquelle l'application alternative de l’Acribie ou de

Nicodöine l'Hagiorite (Pidalion, p. 313). C'est aussi l'interpretation de la .Kniga Pravil" (Re- 
edition de Montreal, 1971, p. 169).Th6oriquement, on peutregarderrexpression.ini lövpn 
Karaöctapivwv“ comme £tant au neutre; c'est ce que fait Yves Courtonne (Hdit. „LesBelles- 
Lettres", Saint Basile, Lettres, t. II, Paris 1961, p. 125) qui traduit ainsi:.... et dans les ques­
tions qui n’admettent pas la rigueur, du droit nousdevons suivre la regle traditionnelle".

1,7 Rhallis el Pollis, II, p. 214.
118 E. g.: Nicee, can. 6 et 17; Constantinople, can. 4; Chalcedoine, can. 6.
119 Voir par exemple le canon 4 du concile de 381; .äKupwöevuiiv" que Denys le Petit rend 

par .in irritum“, A. Sirewe, Die Canonessammlung des Dionysius exiguus in der ersten 
Redaktion, Berlin 1931, p. 61.

!/0 Mansi, XII, 1019 D-1030 D; 1034 D-1039 A; 1042 A-1050 C.
121 Darrouzes, op. cit. (4), p. 348-404.

37



l’Economie releve de consideration d'opportunite, se trouve en complete 
contradiction avec la conception canonique de l'Eglise ancienne. En effet, 
pour l'Eglise ancienne, les normes essentielles de la discipline consti- 
tuaient un legs intangible remontant au christainisme primitif. Comme le 
remarquait avec justesse le P6re G. Florovsky la theorie extensive et flas- 
que de l'Economie est nee dans une pöriode de decadence de la theologie 
orthodoxe122. Une saine reaction s’est heureusement amorcee. Une expli- 
cation equilibree de la notion d'Economie se rencontre dans l’excellent 
„Joint Statement" promulge lors d'une Conference entre Orthodoxes et 
Catholiques-romains ä Washington D. C.en mai 1976123.

Les recherches historico-canoniques conduites selon une methode 
rigoureuse n'ont point seulement un interet purement. scientifique. Dega- 
ger les donnees de la Tradition et dissiper des malentendus represente un 
apport positif au dialogue entre Chretiens.

122 Les limites de l'Eglise, Messager de l'Exarchat de Patriarche russe, n° 37,1961, p. 31 et 
35.

123 Ed. Kilmartin, Toward Reunion, New York 1979, Appendix, 6: The Principle of Eco­
nomy, p, 85-88,

38



THE PROBLEM OF OIKONOMIA TODAY

t BARTHOLOMEOS ARCHONDONIS 

Constantinople

Without hesitation, we can say that the basic Institution of Oikonomia is as 
old as the Church. We have some characteristic examples in relation to 
Oikonomia which go back to the era and canon of the New Testament'. 
However, Oikonomia never was systematically and officially defined in 
the Orthodox Church - what Oikonomia is and what is its content 
although it constitutes a characteristic feature, a real privilege, and a preci- 
ous treasure for the Church. For this reason there is a variety of opinions 
and formulations concerning Oikonomia, not only among the Fathers of 
the Church and ecclesiastical authors, but also among modern theolo- 
gians.

"Formal" Aclualily of Oikonomia

Düring these last years, nevertheless, in Connection with the endeavours 
to convene the Holy and Great Synod of the Orthodox Church, it was also 
attempted to declare officially what Oikonomia is. Thus, when the Ist Pan- 
orthodox Conference, held in Rhodes in 1961, met and established the list 
of subjects for the future Presynod, it also was included in it, under the 
chapter "Theological Themes“ the theme of "Oikonomia in the Orthodox 
Church", with the following subdivisions:

a) The meaning and expression of the terms "Akribeia" and "Oikonomia" 
in the Orthodox Church.

b) Oikonomia: (1) In the mysteries celebrated inside and outside the 
Church. (2) In reception of heretics, schismatics and the lapsi into the Or­
thodox Church (which of them will be received through baptism, chrisma- 
tion, a written confession and prayer). (3) In worship"1 2.

In 1968, the IVth Panorthodox Conference held in Chambesy chose, for 
the first stage, six particular subjects from the list of Rhodes, amongst 
which was also that of Oikonomia and the subdivisions of Rhodes. Order- 
ing the procedure for elaboration of these themes, the Conference gave 
the subject of Oikonomia to the Church of Romania3, which submitted its 
introductory paper to the Interorthodox Preparatory Commission, 
through the proper channels.

1 E. g. Acts 17, 30, Acts 16, 3 etc.
Text-Minutes of the 1 Panorthodox Conference, Rhodes 24 Sept.-1 Oct. 1961. Ed. Ecu- 

menical Patriarchate 1967, p. 132 (in Greek).
3 Minutes-Texts of the IV Panorthodox Conference, Chambesy 8-15 June 1968, Ed. 

Eeumenical Patriarchate 1968, p. 83 (in Greek).

39



This Commission, according to the decided procedure, on the basis of 
this paper, another paper from the Church of Poland, and also on the basis 
of the opinions expressed in its plenary session by the representatives of 
the various Churches, formulated the common Orthodox view on the sub- 
ject of Oikonomia4 and submitted this to the I*' Presynodal Panorthodox 
Conference, for consideration and approval.

The introductory paper of the Preparatory Commission became the sub- 
ject of severe criticism by five professors of the University of Athens5, as 
soon as it was published. They asserted that if this paper were published, it 
could do catastrophic damage to the canonical Order and in general to the 
tradition of the Orthodox Church. The Metropolitan of Aksum (presently 
Archbishop of Thyateira and Great Britain) Methodios, replied to these 
remarks6. This caused a reaction and again Methodios replied.

This paper of the Preparatory Commission on Oikonomia drew the atten­
tion also of the heterodox, particularly the Roman Catholics. Within a 
short time after the appearance of the paper, they commented on the work, 
obviously, since the above theme, more than any other, touches on the 
relations of the Orthodox Church with non-Orthodox.

It is characteristic that the following paragraph of this introductory pa­
per on Oikonomia aroused a particular interest among the non-Orthodox:

“Our holy Orthodox Church, being conscious of the meaning and the im- 
portance of the present structure of Christianity, not only recogniz.es, 
although she is the One, Holy, Catholic and Apostolic Church, the ontolo- 
gical existence of all these Christian Churches and Confessions, but also 
believes in a positive way that her relations toward these are based on the 
earliest possible and most objective clarification of the entire ecclesiologi- 
cal th=me and of the whole dogmatic teaching of the said Churches and 
Confessions“7.

Ten years ago, when the Secretariat for the preparation of the Holy and 
Great Synod asked for my opinion, regarding the theme of Oikonomia in 
the Orthodox Church, 1 had the opportunity to say, among other things, 
that “it would have been preferable if this theme had not been included in 
the list of subjects, as set by the Ist Panorthodox Conference, and subse- 
quently that it had not been studied by the Preparatory Commission, 
because Oikonomia is something that is lived rather than described and de- 
fined ... in the Orthodox Church, in which it constitutes a characteristic 
feature and an ancient privilege“8. These reservations of mine, regarding

4 Interorthodox Preparatory Commission of the Holy and Great Synod, 16-28 July 
1971, Orthodox Center of the Ecumenical Patriarchate, Chambösy, Geneva 1973, p. 133— 
145 (inGreek).

5 P. Bralsiolis, P. Trembelas, K. Mouralides.A. Theodorou. N. Bralsiolis, The ecclesiastical 
economy in relation to the introductory paper of the Preparatory Commission, Memoran­
dum to the Holy Synod of the Church of Greece, Athens 1972 (in Greek).

6 On Ecclesiastical Economy - An answer to professors of theology, Athens 1976 (in 
Greek).

7 Interorthodox Preparatory Commission... 1. c. (4), p. 143, For non Orthodox reactions 
to the text on Economy, see: Uamaskinos olTianupolis, Report on the preparation of the 
Synod, in: I. Presynodal Panorthodox Conference, held in Chambesy, Geneva, 21-28 No­
vember 1976, Minutes-Texts, Ed. Secretariat on the Preparation of the Holy and Great 
Synod of the Orthodox Church, 1976, p. 237-239 (in Greek).

8 Episkepsis 50 (14. 3. 1972), p. 6-7 and 13-14 (in Greek).

40



the possibility and even more the expediency of the examination and the 
definition of this matter by the Holy and Great Synod, are accepted, after 
consultation with various theologians, also by the Secretariat for the pre- 
paration of the Synod, "if not for other reasons, in any case just because of 
the sharpness of the discussion, concerning it9, which proves that the sub- 
ject has not yet received the panorthodox approval, which would allow the 
harmless discussion of it by the Great Synod“10 *.

In any case, the Isl Presynodal Panorthodox Conference in 1976, having 
reviewed, on the recommendation of the Preparatory Commission, the list 
of Rhodes (1961), and having chosen a limited number of 10 themes for the 
Holy and Great Synod, did not include the subject of Oikonomia in these. 
The Conference did, however, decide that this theme, together with some 
others which received greater preference as a second choice in the special 
First Commission of the Ist Presynodal Conference, should be sent "for par- 
ticular study by the local Churches, in order that perhaps in the future they 
might be studied on an interorthodox level“1'.

"Essential" Actuality ol Oikonomia

Up to this point, the paper has dealt with the formal actuality of the subject 
of Oikonomia. As regards the "essential" actuality of it, we can say that this 
always exists, as far as the purpose of the Church is firm and immovable, 
which is the salvation of men, and since Oikonomia serves this very pur­
pose.

In spite of this, the subject is much more timely today because of the Ecu­
menical Movement, in which Christians seek also a visible unity in one 
Church.

The official and authoritative definition of dogmas in our Church did 
not continue after the 8lh Century, when we had our last Ecumenical Sy­
nod. The Orthodox Church did not officially express her opinion regarding 
the Position of the Churches and Confessions, which had come into exis- 
tence after the Vllth Ecumenical Synod, with whom however today she has 
close contact and with whom she is in dialogue. Heterodox theologians 
and authors say that "one of the inevitable consequences of the dialogue 
between East and West in the Oecumenical Movement is that the Ortho­
dox Church is now confronted by the problem of its relations towards other 
Churches. In this problem theories of economy play an important role, and 
if the dialogue between East and West is to be fruitful, closer examination 
of the theories can no longer be delayed"12.

Since, precisely, there is no decision by an Ecumenical Synod on the 
Position of the Orthodox Church toward those outside her, since the theo­
ries of Oikonomia vary in our Church, since there is no agreement among

9 Here is meant the refutation of the professors of Athens University by the Metropoli­
tan of Aksum.

'° '• Presynodal Panorthodox Conference ... 1. c. (4), p. 237.
^ I. Presynodal Panorthodox Conference ... 1. c. (4), p. 187.

F. ./. Thomson, Economy. An examination of the various theories of economy held 
within the Orthodox Church, with special reference to the economical recognition of the 
validity of non-Orthodox Sacraments, in: JThSt, N. S. vol. XVI (October 1965), p. 368-420.

41



the Orthodox as regards the possibility and the expediency of their rela- 
tions and dialogues with other Christians, a confusion and impasse are see- 
mingly created. In Order to confront these, sobriety, understanding and 
above all love and the “mind of Christ“ (I. Cor. 2, 16) are required.

In my opinion at this point a brief reference to the relations between Oi- 
konomia and Dogma will be helpful in the following issues.

Oikonomia and Dogma

Is Oikonomia a dogmatic and theological problem or simply a legal and ca- 
nonical problem?

As it is commonly accepted, ecclesiastical Oikomomia is an image of div- 
ine Oikonomia and love toward mankind'3. It follows that it has a theologi­
cal and ecclesiological character. Oikomomia is an expression of love (and 
that is why it is not possible to define it exactly), which more than anything 
eise is the theological virtue and organic principle of the Church.

The late priest and professor Liviu Stan, when speaking at this honorable 
University of Thessaloniki “on the basic Canonical principles of Orthodo- 
xy" included the principle of Oikonomia among those principles which 
have a dogmatic content or a dogmatic basis and are “legal and canonical 
expressions of dogmatic truths"13 14.

It is usually said that Oikonomia has no place in the area of dogma. Sup­
port for this view is the testimony of some Fathers and ecclesiastical au- 
thors, according to whom “man's reason uses Oikonomia when the dogma 
of faith is not wronged“15. In Order to be accurate, however, we must distin- 
guish between the contents of dogma, which is the faith, on one hand, and 
on the other hand the Interpretation of the dogma.

It is known that Athanasius the Great did not resist the pretention of the 
Westerners to use the term "persons" instead of "hypostaseis“. When refer- 
ing to this, St. Gregory the Theologian calls Athanasius “truly a man of God 
and a great oikonomos of souls" because he understood how to overlook 
“names“ and “words“ for the sake of "realities", to which faith and truth 
belong16.

Also the case of Basil, that "giant of faith", has become a classic. So that he 
might not provoke the worldly powers of the Pneumatomachoi against the 
Church of Caesarea, he used Oikonomia and against his firm conviction 
"for a long time he did not openly call God the Holy Spirit"17. Nor did he

13 “Oinovopia eoti pipnoiq inq öeiut cpiAavÖpwniac": Nikolaos the Mystic of Constantinople, 
Letter 32, PG p. 111, 213.

14 Theologhia 39 (1968), p. 6 (in Greek).
Euloghios ol Alexandria, sermon 227, PG 103, 953. The late Aii'visafosgoesfurther and 

säys: "It is doubtful if even the dogmatic limits remain unchanged through economy, be­
cause, among other things, the recognition by economy of the sacraments of non Ortho­
dox Churches touches necessarily the limits of dogma, within which also the sacraments 
and the dogmatic teaching on them are included": Economy from the Orthodox point of 
view, Athens 1949, p, 21, 4 (in Greek).

16 PG 35, 1125 and 36, 457.
17 Commentary on canon 46 of the Holy Apostles, Pedalion, Athens 1957, p. 53, See also: 

P. Chiistou, Basilios the Great, Thessaloniki 1978, p. 107 (in Greek). Episkepsis 256 (15. 7, 
1981), p. 4, Theodorus Studites, Epistola 24, PG 99,983: “... ex magno Basilio valentis munus 
acceptante, Deique nudam vocem ad tempus reticente in mentione Spiritus Sancti“.

42



speak expressis verbis of the homoousion of the Holy Spirit, since this term 
was not biblical and had provoked reactions at the I’1 Ecumenical Synod.

Thus, three of the greatest Fathers of the Church left us an example of not 
paying attention to the letter and words but rather to the essence of the 
dogma.

The late Pope Paul VI in his speech in the Phanar (July 25, 1967) referred 
to the difference between faith, which by necessity is one, and the various 
theologies. He suggested that it is necessary for us to recognize how to 
reveal the identity of faith, beyond the difference in formulations in which 
this faith is expressed18. The Decree on Ecumenism of the IInd Vatican 
Council (No. 17) also pertains to this point. When referring to the various 
theological formulations of the dogmas the Decree States that these "for- 
mulations are often to be considered as complementary rather than con- 
flicting".

Oikonomia and Theological Dialogues

Providing this distinction between the contents and interpretation of dog- 
ma, the very great significance of “Oikonomia concerning the words" beco- 
mes obvious in the theological dialogues of the Orthodox Church with the 
other Churches and Confessions.

The aim of these dialogues, which constitute a progress for the Ecumeni­
cal Movement and a positive result of the dialogue of love, which is conti- 
nuing always together with them19, is the examination of the differences 
among Christians; this having the purpose of eliminating them by coming 
together in unity. When the essence of the truth is preserved in its integri- 
ty, it is possible, according to what has been said before, that one or the 
other side involved in the dialogue will give a new interpretation of a dog- 
matic teaching, which will be accepted in common by those participating 
in the dialogue. This is possible, in as far as there are certain dogmas in our 
Church which are not synodically defined, but believed and taught on the 
basis of the Holy Scriptures.

Let us take as an example of this kind of possibility something which re- 
cently again was actualized on the occasion of the celebration of the 1600,h 
anniversary of the IIni1 Ecumenical Synod; this being the question of the 
procession of the Holy Spirit. This constitues a difference between Ortho­
dox and Roman Catholics and will certainly be discussed in the theological 
dialogue between them. At the Council of Florence the Filioque was inter- 
preted by the Westerners as meaning the sending of the Spirit through the 
Son. The llnd Vatican Council20 States that the Spirit proceeds from the Fa- 
iher, through the Son. This is also accepted in Orthodox theology, while the 
Roman Catholics say that their Church never taught that the Holy Spirit 
proceeds from two origins. On the occasion of the said anniversary, the Po­

18 Tomos Agapis, p. 373-377.
19 As “there is no clear, definite and categorieal Separation between dialogue of love 

and theological dialogue“: Meliton of Chalcedon, Introductory paper to the VI Panortho- 
dox Conference, Minutes-Texts, 1. c. (3), p. 21.

20 Decree on the Church's missionary activity, no. 2, 2.

43



pe, repeating in his Encyclical to the hierarchy of his Church the article of 
the Nicean-Constantinopolitan Creed, regarding the Holy Spirit said: “the 
teaching of the Isl Council of Constantinople is still and always the expres- 
sion of the one common faith of the Church and of the whole of Christiani- 
ty" (A Concilio Constantinopolilano, I, I, 1). In his festal letter, on the same 
occasion, to the Ecumenical Patriarch, he wrote on the said Creed, that it is 
"the excellent expression of the communion of the Churches of Christ in 
the faith in this mystery of the Holy Spirit“ (June 4, 1981).

Besides this, the fact that during nearly ten years, with the permission of 
Rome, the Roman Catholic Church in Greece uses the authentic Symbol of 
Faith, proves that for the Roman Catholic Church, the processsion of the 
Holy Spirit as an article of faith is essentially identical with the correspon- 
ding faith of the Orthodox Church, which is the teaching and faith of the 
undivided Church.

Returning to our main question: since the Roman Catholic Church reco- 
gnizes the essence of the dogmatic teaching on this point, that is the 
monarchy of God the Father in Trinity, as exactly the Orthodox Church 
does, she should change the formulation of this essential point and remove 
from her Creed the Filioque, which the East tolerated by Oikonomia for five 
centuries before the Schism. We wait and hope for this.

It is also certain that the role of the language factor was not missing, as re- 
gards the creation of this theological difference between the two churches 
as the term “feKiropeuoic“ does not mean exactly the same thing as the latin 
term “procession“21. This fact brings the significance of the terminology, in 
the context of the theme of Oikonomia, to our attention.

The preparatory stage for the opening of the theological dialogue bet­
ween the Orthodox Church and the venerable Churches of the Ancient 
East has already been concluded. After their unofficial theological and 
more official ecclesiastical preparatory contacts and discussions, the two 
sides agree on the fact that they do not disagree as to the essence of the 
faith and that a formula concordiae is possible, regarding the essence 
beyond the different formulations and interpretations. The differences 
which separate them are due to linguistic and terminological problems as 
well as to historical reason. The two sides are quite near to each other.

Allow us here to express the wish that both sides might apply Oikonomia, 
as far as possible, and make every human attempt possible for the sacred 
purpose of their union in the faith. Also, that the union of these two worlds, 
so closely related, may be the first and exemplary union for the other 
Churches and Confessions with the Orthodox Church and for her union 
with these. This being done in the framework of the modern Ecumenical 
Movement. Besides, the relations between the Orthodox and the Non Chal- 
cedonians had not been totally broken after their Separation. During more 
than two centuries after the VIth Ecumenical Synod the Orthodox Church 
maintained fellowship and various relations with Monophysites, through 
Oikonomia22.

21 D. Salachas, The theological theme of the Filioque in the relations between Catholic 
and Orthodox Churches, in: Anoihtoi Horizontes, June 1981, p. 3-10 (in Greek).

22 Methodios ol Aksum, On ecclesiastical Economy .... p. 85-86 and 122.

44



Ecumenism, as an attempt at the reunion of Christians, is not anything 
new, although it is practised and lived today with more strength. Besides 
the said relations with Non Chalcedonians we know from history of the 
eontacts of the Orthodox Church with Protestantism and Rome, even dur- 
ing the years when the relations between East and West had seemingly 
been totally broken23.

Except for Oikonomia used in the dialogues between the Orthodox and 
heterodox, which refers to the interpretation of dogma, some Orthodox 
propose and discuss the basic theme: should the Orthodox Church parti- 
cipate in such dialogues at all. At the end of this discussion, they accept by 
Oikonomia and condescension such participation under the condition that 
these dialogues are undertaken by eminent theologians and are aimed at 
informing the other party in dialogue on the faith of the Orthodox Church 
and at imparting to them her theological treasures and the saving truth.

In fact, it is generally agreed and admitted by many that the eontacts and 
the dialogues have given a great deal to the Churches, which have recently 
come out of their isolation by these means. They have learned to know 
each other in a more objective way. They have also come to understand 
the necessity of striving for the complete and perfect unity between them. 
The Orthodox Church, believing that she continues today the one and au- 
thentic tradition of the first Christian centuries, as was indirectly recogni- 
zed also by the Pope when he confessed the faith of the Nicean-Constanti- 
nopolitan Creed, has had and has the opportunity to express what she be- 
lieves and teaches in different lora of the dialogues, doing so courageously 
and clearly and at the same time in humility and in the spirit of Service (dia- 
konia) to truth and unity.

I wonder if it would be an exaggeration to say that the change which is 
observed among our Western brethren towards the sources, the eastern 
tradition, is due to the living presence and witness of Orthodoxy in their 
midst. "Nowadays the ecumenical spirit is permeated by the Orthodox ca- 
tholic content of faith, as the Churches in the West, consciously or uncons- 
ciously tend to find ecumenical fulness in relation to the tradition of the Or­
thodox Catholic Church, as this tradition was stamped on the ecclesiasti- 
cal life, i. e. in the very mind of the patristic teaching"24.

Therefore those Orthodox people who have reservations about the Ecu­
menical Movement and the various dialogues, even if they accept by eco- 
nomy participation in them, should be quite certain that the loss which 
might have taken place, according to them, from the ecumenical eontacts, 
is much less than the benefit which comes especially to non-Orthodox 
Christians and to the truths and the unity of the Church.

Oikonomia and Intercommunion

Düring recent years, the problem of sacramental communion between 
Christians belonging to different Churches and Confessions has grown in

23 S. Runciman, The Great Church in captivity (trans. into greek), vol. II. 1979, p. 426 f.
24 N. A. Malsoukas, Orgin and nature of the Orthodox dogma, Thessaloniki 1969, p. 6 (in 

Greek).

45



importance in connection with Ecumenical relations. It is obvious that this 
question is directly related to the subject of Oikonomia, but opinions are 
divided on how far the application of Oikonomia can be extended, with re- 
gard to intercommunion. The views vary between two extremes. Some 
completly deny the possibility of any such practice, because it necessarily 
presupposes full unity in matters of faith.

Others fa vor the principle of taking (already now) what is sought for; that 
is, they advocate the reciprocal participation of Christians in the sacra- 
mental acts of their respective Churches saying that this would automati- 
cally bring about unity. Finally, a third category of theologians and cano- 
nists distinguish between intercommunion on three separate levels: name- 
ly, on the level of prayer, of liturgical practices and of the mysteries (sacra- 
ments)25.

a) As regards the first view, its supporters literally interpret certain sac- 
red canons, pertaining to conditions and heresies which disappeared 
long ago. Today there is an ecclesiastical reality around us, which we can- 
not ignore. The Holy Spirit who “blows wherever he wills" (John 3,8), and is 
not restricted only within the history of the past, is certainly present also 
among heterodox. That is why it is supported also by traditional theolo­
gians, as the late Trembelas26, that their mysteries are not totally non­
existent. But, those who Support the said severe position think that these 
are non-existent. And that is why in the case of conversion into Orthodoxy 
by a heterodox, from whatsoever Church of Confession, he is received as a 
pagan and rebaptized. If he is an ordained person, he is reordained; rather, 
according to those who act in this way, he is baptized and ordained for the 
first time.

This is for example, the praxis and the everlasting tradition of the Holy 
Mountain of Athos, which is a theological ground: a ground of theological 
apophaticism and of applied exactness (akribeia) with a particular spiritual 
physiognomy, tradition, character, and ethos. As the fathers of Athos say, 
on the Holy Mountain the dogmatic truth is lived as the fulness of life and 
canonical akribeia is applied as an expression of true love. As it is known, 
in the Orthodox Churches abroad, the cintidoron is distributed to the Ro­
man Catholics and in general to the heterodox, who are present at the div- 
ine liturgy. It is given as a blessing of the Church, for reasons of love. On the 
Holy Mountain, again for reasons of love, it is not given, in the conviction 
that in this way the same or a great blessing is given, and this is fully unders- 
tood by the positively disposed heterodox guest of Athos.

Even those who are in favour of the principle of Oikonomia in so far as 
this is possible, in the framework of the recent ecumenical developments, 
could accept this traditional practice of akribeia, because this reveals "the 
unity in diversity of Orthodoxy in the whole world"27. Within the wide liber- 
ty in Christ, which constitutes the essence of the evangelical message 
(John 8, 32), there is room also for those who believe, think and act in this

25 L. Start, Economy and Intercommunion, in: Diakonia 6 (1971), p. 215.
26 Dogmatics of the Orthodox Catholic Church, vol. III, p. 45 (in Greek).
27 From the Minutes of the "Extraordinary Double Holy Gathering" of 11 Ocotober 1979.

46



way. And the Church, as a true mother, “praises with great might those who 
want to live with this degree of akribeia" ("enaivei ye cxpööpa, (toüc) perä 
Tooatiinc axpißeiac 96Aovtac £nv)28. In the same way, the supporters of the ser- 
vere attitude must not be scandalized when "Oikonomia of the realities 
sometimes forces some individuals to Step outside of what is proper for a 
while, in Order to obtain something greater“, as far as “the manner of Oiko­
nomia was not disagreeable to any prudent men" (ibid).

b) The other opposite view, Supports the so-called "open communion": 
and because of the partial use of this open communion, it is concluded that 
unity began to appear", that this unity is what we seek, because it is de- 

sired by the people, "the Canonical limits and the infallibility and the uni- 
versality of the jurisdiction of Rome and the rights of the Patriarchs of the 
East remain simply historical theories. They remain as monuments and 
points of a passed-over mentality, which the power of the Holy Spirit 
sweeps with the love, through which the nations are united in a social 
meeting and later in the celebration of the mystery of the Eucharistie ga- 
thering of Catholics and Orthodox Christians“29.

But the exaggeration of such theories is obvious. The receiving already 
now of what is sought for is an utopian axiom by its very nature. The eucha- 
nstic communion and the ecclesiological communion, the communion of 
faith, have among them an organic relation and are mutually penetrated 
and the one cannot exist independently of the other30. That which is sought 
for is not infer-communion, but rather communion31, which is only a goal 
and not a means. This is the view of the Ecumenical Patriarchate, which has 
also been officially expressed in the common declaration of Pope Paul VI 
and Patriarch Athenagoras at the conclusion of the visit of the Patriarch to 
Rome: "There are still points to be clarified and obstacles to be overcome, 
before the Churches come to the unity of the confession of the faith, which 

ls necessary for the restoration of full communion"32. After this common 
declaration, it is clear that when the Decree on Ecumenism of the IInd Vati- 
can Council (No. 2) States that “by the wonderful sacrament of the Eucha- 
rist the unity of the Church is both signified and brought about", this does 
not mean that the eucharist is a means for obtaining unity, but rather that it 
nianifests this unity. Beside, further down (No. 8), this is expressedly stated; 
As for common worship... it may not be regarded as a means to be used in- 

discriminately for the restoration of unity among Christians; only in 
special cases this common worship is recommended, because of the grace

™ Cyril of Alexandria, Letter 56, !>G 77, 320.
,. Athenagoras ol Thyateira, The new Pope and Orthodoxy, in: Krikos 29 (Nov., Dec.

9308^' P' 24 *'n <-’ree,C)-
P. Nellas, Introduction to the D. Staniloae’s book, For an orthodox ecumenism, Pei­

ßens 1976, p, 12 and 13 (in Greek).
“Nicht Intercommunion, sondern Kommunion ist das Ziel der einzelnen Kirchen, die 

die Wiedervereinigung erstreben": N. A. Nissiotis, Die Theologie der Ostkirche im ökume­
nischen Dialog, Stuttgart 1968, p. 244.

Tomos Agapis, p. 445. Also during the visit of Pope John Paul 11 to the Ecumenical Pa­
triarchate, Patriarch Dimitrios said in his speech to him that various obstacles stand bet- 
ween Orthodoxy and Romancatholicisin: “First of all we have serious theological Pro­
blems which refer to substantial parts of the Christian faith".

47



given by it, but always with consent of the proper ecclesiastical 
authoritis33, and not arbitrarily as each desires".

So, both the Churches, Orthodox and Roman Catholic, except in some 
special cases34, officially are against communion in the mysteries betöre 
the achievement of full unity of faith, which is strongly desired and sought 
after by both parties.

Let the Speaker be allowed here to repeat veibatim what he wrote almost 
ten yerars ago on this issue, when addressing himself to the Secretariat of 
Preparation for the Holy and Great Synod on the opportunity of the intro- 
ductory paper of the Interorthodox Preparatory Commission on Oikono- 
mia: "The recognition, according to Oikonomia, by the Orthodox Church 
of mysteries of non-Orthodox does not have at all the meaning of the esta- 
blishment of a sacramental communion between her (the Orthodox 
Church) and their Churches. The entire issue is substantially an ecclesiolo- 
gical one, and it would be expedient and useful for the ecumenical dialo- 
gue that in the text (which will constitute a synodical decision of our 
Church), it will be clearly emphasized that eucharistic communion bet­
ween Orthodox and non-Orthodox, which is sought after by some, al- 
though the schism still exists, is not possible to be accepted in the Ortho­
dox Church, not even by Oikonomia, except in these cases when the lack 
in some area of a priest of his own Church obligates a Christian to have re- 
course to the priest of another Church in order to meet his urgent religious 
needs.

The Orthodox Church in similar cases in all honesty and in conviction 
that she serves the mystery of the unity of the Church of Christ, repeats 
that she does not belidve and does not consequently seek infer-commu- 
nion between the Churches but rather communion within one Church. 
And this communion in the holy eucharist and in the other mysteries will 
come naturally when, with God's help, the full identity and communion in 
the faith will be achieved; participation in the body and blood of the com­
mon Lord of all of us, from the common Chalice, constitutes a visible ex- 
pression and cover of this full identity and communion in faith. This future 
sacramental communion will be, as has been rightly observed, the end of 
our divisions. The dogmas of the faith constitute a compact totality, unique 
and undivided and that is why we are not allowed in this important and se- 
rious theme of sacramental communion to ignore the factor of dogma, giv- 
ing thus the impression of being the supporters of a dogmatic minimalism.

Intercommunio preser.ted as a means, which will facilitate the success of 
union, constitutes a “patch". But we Orthodox, instead of it, desire that all 
Christians be dressed in a new "wedding garment", so that we might enter 
worthily into the decorated bridal chamber of the heavenly groom"35.

33 linder these are meant here, according to Roman Catholic Interpretation, the Church 
authorities Roman Catholic and Orthodox, as it is impossible to take any unilaterial deci­
sion where both sides are equally interested. P. Duprey, Le d6cret sur 1' oecumönisme et 
1' aggioinamenlo des relations entre l'Eglise Catholique et l’Eglise Orthodoxe, in: PrOrChr 
18 (1968), p. 13.

34 The case of the Holy Church of Russia which in 1970 decided to give in some extraor- 
dinary cases her sacraments to the Old Believers and to the Roman Catholics, is known: 
See Letter of Archbishop Hieronymos of Athens to the Patriarch Athenagoras of Con- 
stantinople, in: Ekklisia 47 (1970), p. 384-385.

35 Episkepsis 50 (14. 3. 1972), p. 7-8.

48



And today I would add that the march toward unity, through sacramental 
communion, is a backward march; it is a departure from the terminal rather 
than the starting point. The sacramental communion without the unity of 
the faith is like banknotes without a corresponding value in gold. And it is 
known that in this last case the result is inflation ...

c) Finally, as stated, other Orthodox theologians and canonists, follo- 
wing the via regia, discern between the Intercommunio at the levels of pray- 
er, mysteries and the liturgical one. As regarding prayer, today there is a 
common practice in all the ecumenical meetings of clergymen and theolo­
gians, who seek the visible unity between them, that they pray in common 
to the common Father, asking of Hirn "the unity of the faith and the commu­
nion of the Holy Spirit". It can be said that today's opposite practice is based 
on the principle of Oikonomia, if one were to take into consideration cer- 
tain ancient and restrictive canons, which forbid common prayer.

We can say the same about two other levels which are practised in the In­
tercommunio. ln other words, that the conscience of the Church accepted 
and accepts, and the practice of the Church proves it, the necessary appli- 
cation, in some cases, of Oikonomia at the liturgical level and in the subject 
of recognition of the mysteries of others.

Epilogue

The intention of our Church is to follow this line also in the future as it is 
stated by a Pan-Orthodox body, the Inter-Orthodox Preparatory Commis­
sion of the Holy and Great Synod: “Not only our Holy Orthodox Church has 
very large freedom in the use of Oikonomia toward those brothers in 
Christ who stand outside her, but also, this Oikonomia in Orthodoxy, ap­
plied in moderation and opened in love toward all in the cases necessary, 
when necessary and whenever necessary, will regulate also in the future 
the relations of the Orthodox Churches with the other Churches and Con- 
fessions“36.

Worthy of note in this excerpt is 1) the clear mention of the principles of 
freedom and love, whose expression is and upon which the principle of 
Oikonomia is based. 2) Also the clear mention of the measure and of-so to 
say-limitations ("in the cases necessary, and when necessary and when­
ever necessary“) of Oikonomia is something which can calm those restless, 
because they feel that in the Contemporary ecumenical dialogue we are 
leading towards an uniimited Oikonomia. 3) last, the fact that those Stand­
ing outside the Orthodox Church are explicitly characterized as "brothers 
in Christ".

It is comforting that Orthodoxy in its entirety has said through this ex­
cerpt that hereafter the application of Oikonomia will continue. The oppo­
site would be a negation of Orthodoxy, since Oikonomia is the essence of 
üie Orthodox Church. There are certain instances in the life of the Church

36 Interorthodox Preparatory.Commission ...Le. (4), p. 143.

49



and her faithful, in which akribeia becomes a supreme injustice37 and, more 
generally speaking, the worth and significance of the pastoral and soterio- 
logical principle of Oikonomia are so great, in the fulfilinent of the entire 
saving work of the Church, that this is placed above the very akribeia; the 
latter, as a notion also, is submitted to Oikonomia and does not prevail over 
it38.

The Church will continue the application of Oikonomia, but we want to 
believe that finally she will not limit it within any written synodical ad hoc 
Constitution, since this would mean a rejection and disappearance of it. Let 
it be studied and examined deeper from a theological and ecclesiological 
point of view, consequently to the Ecumenical Synods, the practice of the 
Church for centuries and the consensus patrum. Such a study of the subject 
of Oikonomia will be done by the Orthodox Churches, as well as on the re- 
commendation of the I5t Presynodal Panorthodox Conference as well as 
inevitably during the dialogues of Orthodoxy with the other Churches and 
Confessions; she must not judge in advance and generally, but in every 
case separately if she wants to be faithful to the spirit of Oikonomia. This is 
valid also with regard to the application of Oikonomia to individuals as 
persons, each of which has his uniqueness and particular value before God, 
since for each of us His Son took flesh and was sacrificed. This characterist- 
ic of our Oikonomia discerns it essentially from the dispensatio of the Latin 
Law, which is a legal Institution applied in the same form in all the ana- 
logous cases.

37 Migne's Patrology (66, 1417-1418) in the passage “ü\\' uväyKn ydp tv Koipoic 
uncippnaiäoioic ihv änpißaav napußaiveoöai“ of the Letter 67 of Synesios of Ptolema'is to 
Theofilos translates 'akribeia' by 'summum jus": “sed formidolosis temporibus summum 
jus praetermitti necesse est"; but, according to the known axiom, 'summum jus, summa in­
juria“. Really, the insistence on applying akribeia where the deviation by eeonomy from it 
would bring more spiritual benefit, degenerates into “summa injuria".

38 A. Kallis, Orthodoxie - Was ist das? Mainz 1979, p. 60. See in relation to this also the 
unpublished comment of an appropriate Commission of the Ecumenical Patriarchate on 
the text on Economy of the Interorthodox Preparatory Commission: “Economy, in many 
parts of the text is presented as more demanding than akribeia. This, theologicaliy, may 
be an exaggeration, but an exaggeration which can be justified today when akribeia is 
static - because it must be so - while eeonomy is dynamic, covering the horizontal struc- 
ture of the Church and not her vertical one. The Church living strongly the reality of 
coexistence with the non-Orthodox, not having sentiments of fanaticism, and not wanting 
to inspire nor wants others to nourish such sentiments, has to deal with the theme of 
eeonomy positively“.

50



ECONOMY IN THE ORTHODOX TRADITION AND 
PRACT1CE OF THE SLAVIC CHURCHES

RADKO POPTODOROV 

Sofia

The Orthodox Slavic nations accepted Christianity from Byzantium. They 
adopted the Christian teaching from the Great Constantinople Church, 
which served as an Organization- and administration-model for their 
churches. For this reason the tradition and practice of the Constantinople 
Church regarding the economy and the intermarriages' was fully adopted 
by the Orthodox Slavic Churches.

After their conversion to Christianity, the Orthodox Slavic nations 
named the Churches established by them, not with the term "eKKAnoia", 
accepted primarily by the Romanic nations as for example “chiesa" in 
Italian, Teglise* in French, "iglesia" in Spanish, and so on, but with the term 
"KupiaKn oiKeia“, which incidentally changed into the Slavic "cerkvo" used 
by Bulgarians, Serbians, Russians, the German "Kirche", the English 
"church“1. This confirms the fact that it has been easier and more close and 
natural for the Slavs to conceive the Church, the world as well as the entire 
Universe as a large Home, whose Supreme host-manager or Steward, in 
Greek "oiKovopoc" is God Himself! The Creator, like a painstaking Steward 
thinks in Grace and with much Love about the entire creation of His, and 
takes good care that it may bring into life the aims of its Being. This divine 
forethought and beneficient care culminate in the creation of man "after 
God's own image". Due to erroneous and inadvertent observance by the 
first-created man of the rules and regulations given to him by God regard- 
•ng his natural, spiritual and ethnical development(ctKpißeia)* 1 2, he feil! The 
Creator having Love as the basic principal in His Holy Creative Activity, 
and being Love Himself, settled considerately the conversion of His only 
Son into man, so as to carry out the act of redemption. Through the redemp- 
tion the reqüirements of the Divine Justice are contented, but in the same 
time it is a goodwill and love act of the Divine clemency towards the man,
i. e. an act of Divine Economy2, provided nevertheless a possibility for man 
to accomplish, if he desires it, the aims of his existence. The Church as a pro- 
duct of a benevolent attitude of the Lord - including even the sacrifice of 
its own and only Son - towards the weak, frustrated by the Fall of man, is an 
Institution3 of Divine Salvation, and the Economy, i. e. the condescension

• See p. 109-114.
1 A. Richter, Lehrbuch des katholischen und evangelischen Kirchenrechts, Leipzig8 

1886, § 1, p. 1 -2, M. OcTpovMoa. |BBeAenwe b npaBOC/iaBHOe uepnOBHOe npaBO, XapbKOB 1893,
c. 21.

2 Eph. 1: 4-10; Phil. 2: 6-8,
3 Eph. 2: 1-7.

51



in love and mercy towards man with the aim of his salvation as its method 
of action is closer, more natural and inherent than the “akrivia". Being a 
continuer of Christ's redeeming word, the Church has been authorized by 
its Founder to make use of this method always when the needs and the cir- 
cumstances impose it for the realization of its Salvation mission in the 
world, and deliver from sin and damnation every human soul.

This, close to the soul of the Slavic nations content of the concept for 
Church, has been Consolidated in their conscience by the early and widely 
distributed translations of the Holy Scripture in a suitable spoken language 
for the people. This was further widened and intensified by studying (in 
translation) the best dogmatic and liturgical works of the numerous great 
Byzantine Fathers of the Church, as well as by the use (also in translation) 
of the best Byzantine Statute books of Church law pertinent to the 
Organization and administration of the Church, as for example the Code of 
Church Laws by Johann Scholasticos, the Code of Church Laws by 
Patriarch Photius, the Syntagma of Mathew Viastar and others.

Stepping on this sound base, the Orthodox Slavic Churches, as members 
of the One Holy Apostolic Church, which is a Treasury of Truth and Grace, 
and which “eures the infirm, and Supplements the lacking" for the salvation 
of everyone wanting it, they, i. e. the Orthodox Slavic Churches, have very 
often resorted to the methods of the economy by being always conescend- 
ing to the infirmity and weaknesses of their children, in order to help them 
to attain their Salvation. They have been zealous executors of God's de- 
mand "to save all men and attain the knowledge of the Truth"'1. They have 
shown Mercy and given an encouraging and redeeming Grace to those 
found within their enclosures, but had violated to certain extent their doc- 
trine or discipline, but were sincere in their search for redemption. In the 
presence of certain conditions and a given definite degree of unity in the 
one common confession with them, the Orthodox Slavic Churches had 
taught such "an encouraging and redeeming Grace“ to those staying with- 
out their enclosure with the hope that they will come within.

The bishops "as good Stewards of the very different Holy Blessings" have 
dealt and worked with economy in the Slavic Churches after the example 
of the Disciples and the great Fathers of the Oecumenical Church. They 
spared no efforts to keep open the doors of Salvation for every believer4 5 
and to facilitate by all means the return of all to it, who for a reason or other 
stay away from it.

This is how three of the most distinguished representatives of the Bulga­
ren Church in the past have conceived and applied the economy. The Bul­
garien Archbishop of Ochrid Theophilact (end of XIlh and beginning of the 
XIIlh Century) writes:

"The one who does something in the economy“ does not do it because it is 
good, but because it should be done6 in order to obtain something which is 
useful for the individual Christian or for the entire Church, or with the view 
to avoid something, which is harmful for both of them. The helmsman art

4 1 Tim. 2: 4.
5 Apg. 14: 27.
6 TeocfeM/iaHT, Tb/iHyeaHMe hs noc/iannero ao fanarnHM. V

52



must be his ability to make a safe navigation, be it even a bit slower and not 
through mere stubborness to end in a shipwreck.

With this concept with regard to the economy Archbishop Theophilact 
speaking of the Roman-eatholics staying out o(the bosom of the Orthodox 
Church says:

*... we are sure that the fallacies of the Latins are not many and have not 
been of such a kind as to impose the Separation of the Church ..." And 
pointing out that there must be a complete similarity as regards the Symbol 
of Faith. i. e. of the dogmas, he writes that with respect to the unleavened 
bread and other novelties or changes the Romans are not right to stay 
away from ecclesiastical tradition, but the Greeks are not right also, as 
they show no leniency towards them“7 * 9. "... We, brethren“, says Theophi­
lact, ‘must not demand everything, from everybody! If something is not 
done and leads to mortal harm, then we must struggle hard with hands and 
feet, as they say. On the other side there are also things, the loss of which is 
of no big harm, and yet if we want to obtain them atall costs a big harm may 
follow. To leave that (i. e. the Roman catholic custom with the unleavened 
bread, the fasting, etc. - Author's note) as it is: this is what is required from 
the judicious man, conversant with the laws of economy, whose advice is 
to sacrifice the small for the sake of the large, and not for the sake of the 
smallest advantages to loose the greatest interests ... If the westerners 
settle the question about the dogma ... and manifest a cordial devotion to- 
wards their unleavened bread and fastings ... then if it was Paul to decide 
the case, he, who, for those that were under the law, appeared himself and 
took part in their cleansing sacrifices, would not have repudiated them...“ 
And criticizing the Eastemers for their severity towards the Westerners, 
the Bulgarian Archbishop concludes: ‘No, Servants of Christ, friends, 
brothers, by repulsing almost everybody from us, let us not alienate our- 
selves from the Lord, Who with love attracts everyone to Hirn.*10

The second great Bulgarian prelate - also Archbishop of Ochrid - is 
Dimitrii Homatjan (1214-1234) who very wisely applied the economy with 
regard to to the morale and discipline of his clergy and the ordinary be- 
lievers. He studied very carefully the life conditions and the circumstances 
in which a given action took place, with the view to establish whether they 
are objective reasons or obstacles staying on the way of the fulfilment of 
the canonic requirements, and if it was so, then all problems were solved in 
a Philanthropie manner" by mitigating the severity of the law and de- 
viating from its stipulation for the good of the respective individual and the 
Church, or to avoid something worse. He polemized with the Latin, but his 
attitude towards the Western Chuch was conciliatory. According to him, 
except for the “Filioque“ dogma the Latin in essence differ very little from 
the Orthodox. He permits an Orthodox clergy or layman to pray in a Latin 
temple and to celebrate a Latin Saint. An Orthodox prelate may, upon invi­

7 eco*uAdKTOU. ApxicmoKÖnou BouAyapiac. np^AdAia t.vi t«v au.oü 6p.An.ö»v nepi 
£>v fcyicaAoüviai, Aaifvai. - Migne, PG, t-, 126. col. 12b.

“ Migne, PG, t. 126, col. 224; col. 229.
9 Ibid., col. 224-225.

10 Ibid., col. 240, col. 244.
" Pilra, Analecta sacra et classica .... Romae 1861, t. VII, col. 508, 527, 530.

53



tation from the Latin, visit their Church and give to the Latin an antidoron, 
when they attend the Service in the Orthodox Church. In a mutual com- 
munion of this kind he saw a possibility for the Latin to gain knowledge on 
the Orthodox dogmas and customs. Different from Baisamon, he thought 
that Latin prisoners can receive the sacrament from an Orthodox priest. In 
answering the questions of Constantine Kavassila admits the canonicity of 
the Roman catholic ordination. On the whole he does not consider the 
Latins as heretics, but only as schismatics'2.

The third eminent figure in the history of the Bulgarian Church - the 
lastTirnovo Patriarch Evtimii at the end of the XIVth Century - writes, that 
during the first centuries the Church afforded a possibility for everyone to 
practise in piety and devotion in his way, provided he has accepted the true 
dogmas. Later on the Sacred regulations were worked out by the holy fath- 
ers. They must be strictly observed12 13 14, but upon the occurrence of certain 
unforseen strained exigence, in order to avoid a larger evil, it is possible to 
deviate from the requirements of the canons'4.

Everything pointed out so far, shows that the boundaries of the economy 
according to the tradition and practice of the oldest Slavic Church - the 
Bulgarian during the Middle Ages - were the tenet, the dogmatic doctrine 
of the Church. As regards the other spheres of the ecclesiastical life, 
economy could be permitted when the needs and circumstances imposed 
it in order to obtain something useful for the individual believer or for the 
whole Church, or to avoid something worse. In so far as the Bulgarian 
Church as the first and oldest among the Slavic Churches has had any in- 
fluence on them, its tradition and practice, being in its essence not differ­
ent from those of the Great Constantinople Church, was also applied in 
these Churches.

After the fall of the Balkan Peninsula under Ottoman domination, 
besides Constantinopole, another spiritual and religous center - Moscow 
- began to shine strongly. Alongwith the principal mass of the East 
Orthodox Christians, there were in Russia large communties of Roman 
catholics, then Protestants as well as others professing non-Christians 
religions. The manysided contacts and experience of life of this population 
varied in its profession and religious adherence imposed on the Russian 
Orthodox Church the need to abandon the Middle Ages akrivia of the 
ecclesiastical norms regarding the acts violating them and to apply more 
often and more widely the economy method with respect to the subjects of 
these acts. As a matter of fact this was the result of the increased contracts, 
especially at the time of Peter the Great, between the Russians and the 
West-Europeans - Catholics and Protestants. The Russian Orthodox 
Church carrying out its redemptive mission was fighting against the rem-

12 Pilra, ibid., col. 724-730:Hb3h CwerapoB, McTOpnn wa Oxpiiflcwata apxnenMCHonnn, t. I, 
Co(J)mh 1924, c. 276.

I3narpnapx fsrMMnwTbpMOBCMM. riocnaHne ao Knnpn3Ha MOHaxa. - y Xp. Hb. rionoe (Hanrni- 
noe), Ebtmmmü, nocneAe« TtpHOBCMM m Tpane3HL(HM natpuapx, (“I/iobamb 1901,

c. 187-188.
14 na« TaM. c. 190-191.

54



nants of the heathen folk-traditions and superstitions, against unwed mar- 
riages, marriages with forbidden kinship, polygamy, against violations of 
the religious, ethical and canonical norms both by the laymen and the cler- 
gy. The economy was most widely practised15. In fact this was the reason to 
put to discussion in the second half of the past Century, as an extremely im­
portant ecclesiastical problem, the question regarding the validity of the 
canons and the extent ot their stability. An extremely liberal movement in 
the Russian theological Science appeared and became prominent,but even 
its representatives thought that economy can be made with everything, 
but in no way with the tenets and the canons based on the "ius divinum"16.

ln the XVII,h Century, after a long hesitation the Russian Orthodox 
Church during the great Moscow Council of 1667, established that the 
Roman Catholic Church is not "fallen off", and is not heretical, only 
schismatic17 18. ln accordance with that view it was decided that the Roman- 
catholics can be accepted in the Orthodox Church without a new baptism, 
but only with renouncement to the Roman-catholic novelties and with a 
confession. Their anointing was considered valid, and in case it had not 
been already given, it should be given to him by an Orthodox priest. Later 
on the canonicity of the Roman-catholic chirotonia was recognized and it 
was ordered that Roman-catholic clergy be accepted in the Orthodoxy 
without additional taking of Holy Orders, but only with confession of the 
Symbol of faith, renouncement from the Roman-catholic innovations and 
some additional ritual actions. This practice is followed today also'".

Again at this time (1718) the Russian Church decided to recognize the 
baptismal sacrament of the protestants - Lutherans and Calvinists and of 
the Anglicans19. In the XIX,h Century it was accepted in Orthodoxy Arme- 
nians and consequently Copts and Ethiopians without rebaptism and re­
cognized their chirotonia. For example in 1898 the Holy Synod accepted 
a bishop, two presbyters and one deacon Nestorians, naturally, after a 
renouncement from their previous delusions20 21. It permitted the sacrament 
of baptism for the children of non-Orthodox parents with their agreement 
or on their request, but on condition that the children should be educated 
in the spirit of Orthodoxy; it permitted an Orthodox priest to carry out the 
burial of unorthodox Christians, provided that at the moment there was not 
present a priest of their religion; in case of mortal danger the Orthodox 
clergynian can confess and even give Holy Communion to a Christian of an 
other denomination, without having previously carried out the rituals for 
bis acceptance to the Orthodoxy2'.

15 A. C. HaenoB. Hype UepMOBMaro npaea. CenTO-TpoMUHaH naspa. 1902, c. 368-370; 
517-527; H C SepüHBHOB. HpaiMnü Hype UepHOBHaro npaea DpaBOcnaeMOH uepHBH. r. II. 
Ka3aHb 1913, c. 509-584.

,6Ceem P flonroxiopoB. U^pnoBMMTe m3homh K'bM Bi>npoca 3a peBM3MHTa m MOAM<t)HMauMn- 
’a «a u>,pMOBMMie h3hohh. - cn «flyxoBHa xynrypa». mh 2, 1964, c. 11-16; hh 8, c. 17-26; 
«h.10-11, c. 23-29; 1966, hh. 7-8, c. 39-46.

17Cbbih An. Cepa&HMOB, npaBuna m npanTuna npaBOc.iaeMOH uepnBM o»MocnrenbHO npncoe- 
AHneHHn m npaBocnaBHX) HenpaBOcnaBMbix xpecTuaM. KocipoMa 1882, c. 102-106;6bpAhhhob. 
"oc cbn (15), r. I. Ka3a«b 1903, c. 248-250.

18 CepatpHMOB. noc. etn (17), c. 173-180.
19 rian iaM. c. 139.
20 UepKOBHHH BfcAOMOCTM. 1898, Nr. 13, c. 520-524, y BepnnHnOB, noc cw. (15), r II. c. 3.
21 ßepAMHHOB, noc CbH (15), r II. c. 301, 308, 407, 427.

55



The Russian Orthodox Church applies the economy very widely in 
Connection with the so called "oecumenical movement" in the case of 
which Orthodox clergy and laity very often make together common pray- 
ers and some other divine Services, which is strictly forbidden by the rules. 
On the other hand in the case with the World Peace Movement, it has often 
happened that Orthodox clerics and non-clerics carry out in some meeting 
common Prayer Services with the participation of both clerics and laity 
belonging to other religions.

The tradition and practice of the Russian Orthodox Church has been and 
is presently also particularly authoritative for the remaining Slavic 
Churches - the Bulgarian, Serbian, Polish and Czechoslovakian. They 
consider it as their own, in solving their relations, problems and life within 
and without the Church. This is evident also with regard to the problem of 
intermarriages.

56



LA THEORIE DE L'EPIKIE 
DANS LA TRADITION LATINE

CHARLES LEFEBVRE

Rome

Le theme qu'il m’a ete demande de traiter pouvait sembler au debut du 
siede ne plus presenter qu'un intdret historique, s'il faut en croire des 
canonistes chevronnes comme le Cardinal D'Annibale ou le R. P. Wernz. 
Quatre-vingts ans ont passe, et force est de constater que l'epikie est reve- 
nue ä l'ordre du jour.

Aussi n'est-il pas depourvu d'interet de rechercher comment cette theo- 
rie s'est developpee dans le droit latin, et quels caracteres eile presente 
dans le droit actuel.

Evolution de la theorie

Avant que les ceuvres d'Aristote aient ete connues en Italie la notion d'epi- 
kie - au moins sous le nom d'aequitas - se trouve en certaines institutions 
de droit romain avec une double signification. L'equite consiste d'abord en 
un dlement oppose ä la loi dans la mesure oü celle-ci differe du juste natu- 
rel: l'Edit du preteur anime de cet esprit s'efforce de le faire prevaloir sur le 
ius civile; le röle de l'equite sera d'aider, de suppleer, meme de corriger la 
loi'. Mais equite est egalement une Interpretation bienveillante de la loi 
suivant laquelle l'iniquite ou rigueur legale est corrigee ou amendee; cette 
equitd sera influencee par les rheteurs, et trouvera une de ses expressions 
dans la regle d'Ulpien: „In summa, aequitatem quoque oculos habere debet 
iudex"1 2,

Ainsi des le droit romain classique est admise cette possibilite d une 
correction de la loi.

Certains principes rappeles par Constantin l'admettent aussi impli- 
citement, ainsi: „Placuit in omnibus rebus praecipuam esse iustitiae aequi- 
tatisque quam stricti iuris rationem'3, ainsi que: „Inter aequitatem iusque 
interpositam interpretationem nobis solis et oportet et licet inspicere“4. De 
meme en est-il en un texte plus explicite encore de Theodose et de Valenti­
nen: „Non dubium est in legem committere qui verba legis amplexus 
contra legis nititur voluntatem"5.

1 Cf. M. Voiqt, Die Lehre vom „ius naturale aequum' der Römer, Leipzig 1852,1.1, p. 37, 
220 s., 529 s.

2 Dig., libr. XIII, tit. 4, De eo quod certo loco, 1. 4, Quod si Ephesi, § 1.
3 Cod. Just. liv. III, tit. 1, De iudiciis, 1. 8i ann. 314.
4 Ibid., liv. I, tit. 14, De legibus et constitutionibus principum, 1. h ann. 316.
5 Ibid., 1. 5; ann. 439.

57



Ces textes sont accompagnes de celui de Modestin, qui prevoit dans le 
meme sens: „Nulla iuris ratio aut aequitatis benignitas patitur, ut, quae salu- 
briter pro salute hominum introducuntur, ea nos duriori interpretatione 
contra ipsorum commodum perducamus ad severitatem"6.

Les Peres de l'Eglise font cependant intervenir avec plus de nettete les 
principes du christianisme: l’epikie - pourtant encore appelee equite - est 
reconnue pour corriger les rigueurs de la loi quand l'application de celle-ci 
peut entrainer un danger pour le salut des ämes. Cette determination se 
retrouve ensuite dans les collections canoniques anterieures ä Gratien, 
notamment dans celle d'Yves de Chartres sous l'apparence d'une miseri- 
corde appelee ä adoucir en des cas particuliers les rigueurs de !a loi.

Au Moyen-Age la doctrine ne tardera pas ä admettre la possibilitd d'une 
correction des regles legales, meme si le terme d’epikie ne fait son appari- 
tion qu’avec la connaissance des ceuvres d’Aristote. II n'en demeure pas 
moins que des le Brachylogus dans la premifere partie du XII° siede il est 
rappele que »sin... aequitas iuri scripto contraria videtur, secundum ipsam 
iudicandum est“7. Les sommes Quoniam Status et Cum in tres partes legere- 
ment plus tardives se prononcent dans le möme sens: „Probatur autem 
quaestio iuris per ius scriptum, per aequitatem, per simile. Quod si aequitas 
iuri scripto contraria videatur, secundum eam iudicandum est"8.

Des discussions entre l’ecole de Bulgarus et celle de Martinus il finit par 
ressortir dans la Grande Glose que l'equite dcrite seule peutl’emporter sur 
la rigueur ecrite; si l’equite n'est pas ecrite, eile ne peut l’emporter que sur 
une rigueur non ecrite, et il est egalement admis que la pensee du legisla- 
teur peut se trouver limitee pour un motif d’equite naturelle: l'on invo- 
quera celle-ci pour justifier la regle „cessante causa, cessat effectus“, et il 
sera desormais reconnu qu'un individu peut se faire justice ä soi-meme, si 
la justice ne peut l’aider ä temps9.

Aussi Jean le Teutonique, auteur de la glose ordinaire du Decret de Gra­
tien, precise qu'il ne faut pas s’ecarter des termes de la loi „nisi ex verbis 
pravus generetur intellectus"10 11, en remarquant un peu plus loin: „Sufficit 
quod quis non faciat contra mentem rescripti, licet faciat contra verba"11. 
Aussi releve-t-il de meme: „Verba generalia non extenduntur ad ea de qui- 
bus non est dictum vel cogitatum"12, ce qui excepte tout cas extraordinaire.

C'est alors que s. Thomas d’Aquin reprend la conception aristoteli- 
cienne, tout en la precisant: l’epikie, souligne-t-il, consiste dans la correc­
tion de la loi, lorsque celle-ci vient ä devenir defectueuse en raison de son 
caractere general: comme pour Aristote, l'intervention de l'dpikie est 
subordonnee ä l’existence d'un droit: c’est qu'en certains cas la loi perd son 
caractere obligatoire, ainsi quand une de ses applications serait contraire 
au bien commun ou au droit naturel; alors il est hors du pouvoir du legisla- 
teur d'obliger, puisque la loi est avant tout destinee ä faire respecter les exi-

6 Dig., liv. I, Ut. 3, De legibus senatusque consultis, 1. 25.
7 1. 10, c. 10.
8 Bibi, nat., ms. lat. 16538, fol. 22 v 16540, fol. 19 v.
9 Cf. E. M.Meijers, Le conflit entre l’equite et la loi chez les glossateurs, dans: Tijdschrift 

voor Rechtsgeschiedenis (1940), p. 126.
10 sententias, ä Grat., dist. 28, c. 12, Sedulo.
11 Ibid., caus. XI, qu. 3, c. 104, Antecessor, v° Sed spiritualiter.
12 Ibid., caus. XXII, qu, 11, c. 14, Ne quis, v° Furens.

58



gences de bien commun'1. Ainsi l'usage de l'epikie est limite aux cas oü 
l'egalite de la justice ne serait pas respectee, oü le droit naturel serait viole, 
oü la bien commun serait mis en peril13 14.

11 y a plus, l'usage de l'epikie peut s’imposer de toute üvidence: parfois 
cependant la certitude apparaitra avec moins de nettete: en cette hypo- 
these il faut ou bien se conformer a la loi ou bien consulter le legislateur, 
car ce dernier seul peut exempter d’une Obligation existante15. Cette epikie 
trouve son application notamment dans le domaine judiciaire'6.

Mais entretemps la theorie de la ralio legis se developpe, et l'on en arrive 
ä identifier celle-ci a la pensee elle-meme du legislateur. II en decoule que 
si la raison de la loi vient ä le demander, une loi peut etre ä interpreter res- 
trictivement ou a se trouver privee d’effet. Ainsi Dinus Mugellanus est for- 
mel dans son commentaire de la loi Non dubium: „Mihi autem videtur quod, 
cum mens nihil aliud sit quam ratio quae legislatorem movit ... videtur 
quod ubicumque constat de ratione legis seu mente verbis contraria, liceat 
offendere verba mentem servando“17. De ce fait le recours ä l'epikie 
devient inutile, puisque son domaine est absorbe par ceux de l'interpreta- 
tion restrictive ou de la cessation de la loi.

Avec la Renaissance du XVI° siede une attention plus grande apportee 
aux sources facilitera la Constitution d'une theorie particuliere de l'epikie 
bien distincte des champs de l'interpretation restrictive et de la cessation 
de la loi.

Le juriste Doneau distingue nettement l'epikie de la theorie de la ratio 
legis; il y a lieu ä Intervention de l'equite quand la loi ne s'applique pas en 
un cas tout special, ce qui se produit lorsque sur un point particulier „il est 
vraisemblable que la loi demande ä etre temperee par l'equite“, precise-t-il.

Les moralistes du siede aboutissent ä des consequences identiques: s'ils 
prevoient toujours le recours au legislateur comme s. Thomas d'Aquin, ils 
assimilent l'epikie ä la cessation de la loi comme le fait Soto18 19 et la rappro- 
chent meme de la dispense sans essayer d'en faire une theorie determinee.

C'est ä Suarez qu'il etait rüserve d'aboutir ä constituer une theorie 
precise de l’epikie. Celle-ci, estime-t-il, est d'abord distincte de l'interpreta­
tion, qui vise exclusivement la portee de la loi teile qu'elle ressort des ter- 
mes de la legislation; dans le cas de l'epikie, par contre, il est certain que 
l’expression verbale de la regle legale inclut l'hypothese envisagee. L’epi­
kie a justement pour objet d'excepter de l'obligation legale ce cas deter- 
^nine tombant sous le coup de l'obligation de principe. Il y a lieu ä epikie, ou 
ä exception, parce que la volonte du legislateur ou bien ne peut, ou bien 
u'est pas censee imposer l'application de la loi au cas en question. Le legis­
lateur, en effet, ne peut exiger une injustice, pas plus qu'il n'a le pouvoir 
<l'imposer une regle trop rigoureuse et impossible ä observer par la 

naoyenne des justiciables10.

13 Sum.theol., 1-2, qu. 96, a. 6, in c., 2-2, qu. 120, a. 1, in c.
14 Ibid., 2-2, qu. 60, a. 5, ad 2.
15 Ibid., 1-2, qu. 96, a. 6, in c.
16 Ibid., 2-2, qu. 60, a. 5.
17 Comm. in Sextum, Lugduni 1527, reg. 88, Certum.
18 De iustitia et iure, Salamanca 1559, liv. I, qu. 6, art.. 8,
19 De legibus, lib. VI, c. 7, n. II.

59



II laut y joindre le cas oü, en toute rigueur de droit, le legislateur pourrait 
imposer une prescription determinee, mais oü les circonstances qui entou- 
rent la confection de la loi permettent d'assurer que son intention bienveil- 
lante na pas entendu insister en faveur de l'application de la regle.

Ainsi, pour Suarez, l'epikie embrasse non seulement un cas extraordi- 
naire non prevu par le legislateur, mais aussi differentes causes d'excuse 
que pourrait invoquer un justiciable. Aux conceptions plus limitees d’Aris- 
tote et de s. Thomas d'Aquin, la conception de Suarez basee surtout sur les 
exigences du bien commun, qu'il invoque d'ailleurs ä tort en sa faveur, 
Suarez ajoute l'intervention de la volonte du lügislateur, une volonte pre- 
sumüe et bienveillante. Sans doute, faut-il voir lä l'influence de l'heritage 
des juristes medievaux, ainsi que celle de la vertu d'epikie qui doit, eile 
aussi, exister chez le legislateur20.

Sur la question connexe du recours au legislateur, Suarez l’exige en toute 
hypothese, s'il n'y a pas urgence: au cas d'urgence, par contre, la theorie du 
probabilisme permet l’usage de l'epikie sauf s’il n'existe aucune probabilitü 
en faveur d'une exemption.

L'influence exercee par Suarez devait avoir une influence considerable 
et üclipser les doctrines antürieures, tout en permettant une Evolution pos- 
terieure.

Certains canonistes comme Schmalzgrueber ou Schmier continuent ä 
assimiler epikie et interpretation restrictive, alors que la plupart des 
auteurs ne veulent voir en eile ni une dispense, ni une licence, ainsi Benoit 
XIV, mais une interpretation benigne de la pensee du legislateur; sur ce 
point la critique de Suarez etait decisive: l'epikie n'etait pas une interpreta­
tion au sens strict, quoiqu elle se reclame de la pensee (conjecturee) du 
legislateur. Quant aux cas dans lesquelles eile intervient, la doctrine de 
Suarez est reprise; eile embrasse certaines causes d'excuse de la loi.

Mais un nombre Croissant d'auteurs est frappe par le caractere excep- 
tionnel de l'epikie, et veut trouver en cet element un critere permettant de 
la distinguer de la theorie des causes excusantes, qu'ils qualifient d'epikie 
au sens large. Ainsi en est-il de Laymann, Reiffenstuel, Ferraris, et surtout 
D'Annibale. Pour celui-ci tous les cas envisages se ramenent soit ä la theo­
rie de la cessation de la loi, soit ä celle de la cessation de l'obligation legale, 
soit enfin a la theorie du conflit des lois.

Toutefois la doctrine commune ne se resoud pas ä ces cas extremes, mais 
le caractere negatif de cette notion et la difficulte de soutenir une theorie 
indüpendante ressortent de la place que lui reservent Wernz21 et Ojetti22: 
eile n'est ni interpretation, ni cause excusante speciale, au point quelle 

-v semble avoir perdu toute raison d'ötre au for externe23.
Le Code de droit canonique n’en fait pas etat. Aussi certains estiment 

consacre par le legislateur le rejet de l'epikie dans le domaine du for 
interne, alors que d'autres tels A. Van Hove24 sont moins absolus. S. D'An-

20 Cf. A. Cieve, De epikeia volgens S. Thomas en Suarez, dans Melanges A. Janssen, 
Gembloux 1946, t. 1. p. 255-280.

21 Ius decretalium, t. 1, n. 117, note 136.
22 Synopsis, t. 2, 1911, v° Epikia.
23 A. Vermeersch, Quaestiones de iustilia, Brugis 1906, p. 400 s.
24 De legibus ecclesiasticis, Mechliniae-Romae 1930, p. 288.

60



gelo en particulier l’oppose ä l'equit6 dont le röle au for externe ne saurait 
etre mis en doute; ä son avis l’epikie consiste dans l’acte purement prive 
d’un justiciable qui, presumant la pensee du legislateur, estime pouvoir 
s’exempter d'une disposition legale, car, si le legislateur etait present, il se 
refuserait ä maintenir l’obligation legale25.

Quant au probleme de la nature de l'äpikie, les deux points de vue signa- 
les plus haut se retiennent avec plus ou moins de nuances. Un certain 
nombre d’auteurs26 27 s'en tiennent ä une epikie qui embrasse les causes d’ex- 
cuse de la loi; d'autres, par contre, en majorite, admettent en outre l'epikie 
au sens strict dans le cas de circonstances tout-ä-fait exceptionnelles non 
envisagees parle legislateur et qui auraient motive l’exemption de l’obliga­
tion legale; suivant A. Van Hove21 ce cas serait extremement rare.

Suivant L. Rodrigo28 il y a equite lorsque le superieur ou le juge tempe- 
rent la loi en un cas particulier, et il y a epikie quand il s'agit d’un particulier 
dans les memes circonstances, mais au for interne.

II.

Caracteres de la theorie de l'epikie

La doctrine actuelle tire les conclusions suivantes de Involution suivie:
En ce qui concerne la nature de l'epikie, eile se ramene ä un „jugement 

Prudentiel et subjectif estimant que la loi n’a pas ä etre appliquee en un 
caractere particulier en raison de certaines circonstances speciales“29. 
Ainsi l’obligation objective n'est nullement modifiee: seule l’imputabilite 
de sa Violation n’existe pas au for interne. Par contre, au for externe, il n’y a 
nullement ä en tenir compte, sauf toutefois dans les cas oü cette imputabi- 
Ete peut intervenir; ainsi la bonne foi sera prise en consideration en 
matiere de delits et de peines ecclesiastiques; ou encore quand se posera 
au juge ou au superieur la question de la liceite d’un acte accompli par une 
Personne qui a cru pouvoir, ou meme devoir, enfreindre une disposition 
legale. Il va sans dire qu'en ce cas se posera aussi la question de la preuve ä 
en apporter.

L epikie differe ainsi plus ou moins profondement de certaines autres 
notions, qui s'en rapprochent:

Ainsi en est-il de Yequite canonique, qui est appliquee par l’autorite publi- 
gue judiciaire ou administrative; l’epikie est reservee aux seules person- 
nes privees; l'une est une institution de for externe, l’autre du seul for 
tnterne; la premiere est un jugement objectif qui atteint directement la

^ ----------------------- --------------------------------------------- j--------------------------r i---------- 1-------------------------------------------- i------------------------------------■

1 autre n'est pas un acte de juridiction; l'une encore tempere au for externe

25 De aequitate, dans; Apollinaris 1 (1928), p. 377-379.
26 Van Hove, op. cit. (24), p. 295 s.; Eichmann-Mörsdort, Lehrbuch des Kirchenrechts, t, 1, 

Paderborn 1964, p. 100 s.; G. Michiels, Normae generales, t. 1, Parisiis 1949, p. 468 s.
27 Op. cit. (24), p. 300, n. 292.
28 Praelectiones theologico-morales comillenses, t. 2, Santander 1944, Tractatus de legi­

bus, p. 292 s.
29 Van Hove, op. cit. (24), p. 294, n. 286.

61



les droits et obligations des justiciables, ainsi que les regles juridiques par 
application de la vertu d’epikie, l'autre, par contre, vise seulement l'impu- 
tabilite de la Violation de la loi30 31 et n'a que des consequences indirectes au 
for externe; enfin, l'une est un element juridique, car eile aboutit ä creer 
une nouvelle regle, l'autre est un element moral dont l'effet est purement 
ndgatif en exemptant d'une Obligation legale-11.

Cependant le P. Michiels ne veut pas qu'une „difference substantielle“ 
existe entre les deux notions d’equite et d'epikie32. Mais il reconnait 
lui-meme que l'epikie est un mode d'excuse special de la loi; or, il est impos- 
sible de reduire ä cela l’equite, qui embrasse tout un domaine dontle juge et 
le superieur doivent s’inspirer pour creer une regle de droit applicable au 
cas envisage. De fait le P. Michiels reconnait que l’equite entraine creation 
d'une norme suppletoire nouvelle, ce que ne fait pas l’epikie: une personne 
privee peut constater l’existence d’une excuse; le juge et le superieur doi­
vent aller plus loin et trancher la difficulte qui leur est soumise.

L'epikie dilfere egalemenl de l'inteipielation. Celle-ci a pour objet de pre- 
ciser le sens et la portde d’une loi, compte tenu des termes et de la pensee 
du legislateur. Au cas d'epikie, par contre, - quoique l'on parle abusive- 
ment d'ailleurs ä strictement parier d'interprdtation benigne - la loi est 
connue nettement, et il est certain qu'en principe eile doit s’appliquer; ce 
n’est que par l’intervention d un principe superieur de droit naturel ou 
d’une conjecture sur la pensee du legislateur que ce cas d’application est 
rejete.

Elle differe aussi de la dispense, qui suppose l’intervention de l'autorite 
superieure, et est de ce fait essentiellement juridique et de for externe, en 
supprimant l'obligation objective elle-meme d'une regle legale.

Elle differe aussi de la permission presumee, dans laquelle se produit 6ga- 
lement une Intervention de l'autorite, mais la loi elle-meme a prevu le cas 
et a subordonne sa propre application au defaut d’une autorisation donnde 
par les superieurs.

Elle differe enfin des causes excusantes, meme si la divergence est assez 
difficile ä relever en ce cas, etant donnee l’imprecision de cette notion. Le 
moins que l'on puisse dire est que le concept de,cause excusante' est plus 
etendu que celui d'epikie puisqu’il embrasse dgalement l'ignorance d’une 
loi, un doute de droit ou de fait, le defaut d’observance par la majeure partie 
de la societe; la difference existe alors dans l'intervention de la vertu d'epi­
kie qui commandc la mise en jeu de certaines de ces causes excusantes: 
cessation de la fin de la loi ou de l’obligation legale, impossibilit6 d'agir ou 
grande difficulte. Si l’epikie est prise au sens strict, la difference est, par 
contre, plus nette: l’existence de circonstances tout-ä-fait exceptionnelles 
legitime seule l'epikie.

Encore faut-il determiner les conditions d'exercice auxquelles est subor­
donne l’usage de l'epikie. Les elements ä envisager sont differents suivant 
que l'epikie est prise au sens large ou au sens strict, sans parier du recours 
au legislateur qui, parfois, s’imposera, en excluant ainsi toute possibilite 
d'epikie.

30 En sens contraire Rodrigo, op. cit. (28), p. 293,
31 Voir surtout Cicognani-Stalfa, Commentarium ad librum primum codicis iuris cano­

nici, t. 1, Romae 1939, p. 304 note.

62



Les cas d' epikie au sens large se presentent en vertu de certaines applica- 
tions de la theorie generale de la loi. L'intention du legislateur est en effet 
avant tout raisonnable et humaine, et certaines situations peuvent se dega- 
ger dans lesquelles cette intention ne saurait raisonnablement exiger une 
application rigide de la regle legale. Cette eventualite est susceptible de se 
realiser en deux hypotheses differentes: ou bien un principe de droit natu- 
rel intervient, et c'est le cas d’une cessation dite contraire de la loi, ou bien 
une certaine bienveillance inclinera en faveur de l'inapplication de la loi; 
autrement dit, parfois le legislateur n’aura pas le pouvoir de se prononcer 
en un sens rigoureux, ou bien, si ce droit lui est reconnu, n'a pas l’inten- 
tion d’insister pour faire executer l'obligation de principe.

Sans doute le ldgislateur est souverain, mais un grave danger spirituel 
soit pour l’agent, soit pour autrui, peut se trouver entraine par l'application 
d’une loi donnee: il y aurait peche ou scandale grave, voire meme seule- 
ment danger imminent de l’un ou de l’autre, et alors le justiciable ne peut 
evidemment pas obeir: une regle superieure lui interdit tant de pecher que 
de provoquer une faute de la part d’autrui; en cette occurrence le legisla­
teur n’a pas le pouvoir d’exiger la soumission ä sa volonte. Ainsi, en regle 
generale, un depöt doit etre rendu ä son legitime proprietaire, au deposant; 
uiais peut-on obiiger de remettre un objet reclame par le deposant en vue 
de commettre un crime? Le legislateur n’a certainement pas le droit de con­
trainte morale en ce cas.
La seconde hypothese prevue est plus subtile: meme si le legislateur a, en 
toute rigueur de droit, le pouvoir d’obliger, parce que le cas dont il vient 
d’etre traite n’est pas realise - et il sera toujours exceptionnel - ne faut-il 
pas aller plus loin? Le legislateur voudrait-il imposer l'application d’une loi 
si un justiciable se trouve en des circonstances particuliörement difficiles?

De fait, le droit canonique estime qu'il est des cas d’impossibilite morale, 
spirituelle ou naturelle, dans lesquels le legislateur lui-meme ne peut etre 
cense se prononcer en faveur de l'obligation de la loi elle-meme. Cette 
impossibilite morale - meme parfois seulement une grave difficulte - se 
verifie quand l’ex6cution de la prescription legale risque d'entrainer un 
dommage ou un inconvenient grave hors de proportion avec une regle de 
droit donnee.

Cette impossibilite se presentera dans le domaine spirituel quand l'appli- 
cation de la loi est l’occasion d’ennuis penibles, tels des scrupules graves; 
m§me plus simplement il est admis qu'une Opposition entre une loi positive 
et une ceuvre meilleure, quoique superogatoire, aboutirait ä cette conse- 
quence; ainsi, un pretre pourrait omettre la recitation, pourtant imposee 
sous peine de faute grave, du breviaire, en vue d'accomplir une ceuvre de 
charite, meme si ce dernier acte n'etait pas obligatoire, ä condition cepen- 
dant qu’il y ait juste cause et impossibilite de retarder l’ceuvre en 
question32.

11 en va de meme au cas de dommage naturel; le Code de droit canonique 
d'ailleurs prevoit explicitement cette hypothese; on peut en degager un 
Principe general de droit positif, ä une condition toutefois, c’est que l’on 
puisse conjecturer raisonnablement que le legislateur n’a pas l'intention

Op. Cit. (26), p. 569.
3 Cf. s. Alphonse de Liguoii, Theologia moralis, Romae, t. 2, 190, 11b. III, n. 1048.

63



en une teile circonstance d'obliger ä l'observation de la regle indiqu£e. 
C'est en yertu de linterpretation raisonnable de la pensee du legislateur 
que cette exception peut et doit £tre admise.

11 faut cependant preciser: l’inconvenient ou le dommage allegues doi- 
vent consister en une difficulte speciale, et donc differente de celle decou- 
lant normalement de la regle de droit. Ainsi un clerc majeur ne saurait 
arguer de la peine ä observer le celibat eccfesiastique pour en eluder l'ob- 
servation; outre le fait que le celibat a 6te accepte en pleine connaissance 
de cause, il est voulu par le legislateur, et sans aucune exception. Mais, par 
exemple, l'assistance ä la messe dominicale, quoique de precepte, et sous 
peine de peche grave, peut etre exceptionnellement omise en cas de dom­
mage s£rieux pour la sanfe d un fidele. Dans de tels cas variables, comme 
on le voit suivant l'importance de la norme legale, lapplication de celle-ci 
est ä considerer comme trop penible et trop dure,- il serait contraire ä la 
volonte elle-meme du legislateur que tel membre de la sociefe ecclesiasti- 
que se trouvant en cette Situation se considerät comme oblige34 35.

En resume, dans l’epikie au sens large, il est deux cas oü l'obligation 
legale perd son efficacite: ou bien il est au-dessus du pouvoir du legislateur 
d'imposer l application de la loi; ou bien il n'est pas dans son intention d'in- 
sister sur cette Obligation en cas de difficulfe autre que celle provenant de 
la loi elle-meme, de danger grave imminent, de privation enfin d'un bien 
notable.

En ce qui concerne 1 epikie au sens slricl, une grande partie de la doctrine 
contemporaine envisage seulement les cas extraordinaires que le legisla- 
teur excepterait certainement s'il avait prevu l'hypothese en question. 
Encore ne faut-il pas abuser du principe suivant lequel „lex positiva non 
obligat cum tanto incommodo“; il n'y a donc lieu d'y faire appel que dans 
des circonstances tout-ä-fait exceptionnelles.

Le probfeme du recours au legislateur se pose dans les cas de doute sur 
l'exercice de l'epikie, ou s'il n'y a pas urgence ä user de l'epikie.

En ce qui concerne l'epikie au sens large, l’usage de l'opinion probable 
est assez facilement permis: ainsi quand le pouvoir du fegislateur d'insister 
en faveur de l'obligation est douteux, ou encore quand il y a cessation seu­
lement negative, c'est-ä-dire disparition de la fin ou du but de la loi, et que 
son Observation entrainerait un dommage special.

Par contre, en ce qui touche l'epikie au sens strict, la doctrine plus com- 
munement soutenue enseigne qu'il faut toujours recourir au legislateur, 
sauf urgence, si ce recours est aise et sans inconvenient gravej dans le cas 
contraire, on peut user prudemment d une opinion probable.

La raison de cette difference de solution reside dans le danger que pre­
sente cette derniere espöce d'epikie: l'homme est naturellement porfe - 
surtout peut-etre ä lfepoque actuelle - ä estimer se trouver plac6 dans des 
circonstances particulieres, et il risque de mal Interpreter la pensee exacte 
du legislateur. Aussi en pratique vaut-il mieux demander une dispense, 
quoique en realite, souligne A. Van Hove, il s'agisse plutöt d'une declara- 
tion de la volonfe fegislative15.

M Cf. can. 2205 5 2.
35 Op. clt. (24), p. 300, n. 293.

64



L'intervention de l’epikie est aussi subordonnee d la nature de la regle 
legale, et le cas doit etre envisage des lois ou bien divines, ou bien invali- 
dantes, ou encore inhabilitantes, dont l'importance est en ce domaine plus 
grande que celles des autres regles positives.

En matiöre de droit divin nalurel ou positil l’usage de l’epikie ne peut en 
principe etre admis: puisque Dieu, auteur de ces lois, a tout prevu, celles-ci 
ne peuvent avoir de defaut. Cependant leur expression humaine est sus- 
ceptible de döficiences et d'imperfections, et c'est en ce sens qu'il sera pos- 
sible d’admettre meme pour elles, que l’epikie puisse intervenir.

Quant aux lois invalidantes ou inhabilitantes, Suarez estime que 1 epikie 
ne peut s'y appliquer. L’epikie en effet excuse d’une Obligation, mais pour 
valider un acte ou rendre capable une personne un acte positif du legisla- 
teur est necessaire; la loi peut cesser par 6pikie, et il s'agit alors d une loi 
d'interdiction, non d’une loi d’annulation. D'ailleurs, la doctrine n admet 
pas en ce cas l’excuse d'ignorance, et au surplus le bien commun exige leur 
Observation absolue.

Suarez pourtant reconnait que si une intervention judiciaire est prevue,
1 annulation est seulement conditionnelle; en ce cas, 1 usage de 1 epikie 
serait admis.

On a cependant fait remarquer la fragilitd de l'argument tire de la nature 
de la loi: les lois en question supposent en effet des actes qui de droit natu- 
rel seraient valides, sauf justement intervention de regles positives: or, le 
jeu de l’epikie ne fait que reconnaitre la valeur naturelle de l’acte 
accompli36.

Ainsi quand une disposition est au-dessus du pouvoir du 16gislateur, 
m£me si eile est invalidante ou inhabilitante, l'epikie non seulement peut, 
mais doit intervenir; l’opinion commune admet d’ailleurs qu’une loi irri- 
tante cesse en cas de nöcessite generale dans une province ou dans une 
Nation. Cependant en cas d'interpretation bienveillante de la volonte du 
legislateur, la cessation de la loi est difficile ä admettre et de plus graves rai- 
sons seraient ä exiger37. L’epikie est ainsi permise au cas du can. 1070, et, 
par certains, et celui du can. 884

38 Cf. Rodrigo, op. cit. (28), p. 299. .. . w ,
37 Cf. la position plus stricte de J. L. Riley. The history. nature and use of epike.a. Was 38

38 Cf. A. Vermeersch-Creusen,Hpitome iuris canonici cum commentariis, t. 2, Mechli-
n*ae-R0inae 1950, n. 160.

65



L'ECONOMIE DANS LES TRAVAUX DE LA COMMISSION PONTIFICALE 
POUR LA REVISION DU CODE DE DROIT CANONIQUE ORIENTAL

IVAN ZUZEK 

Rome

1. Inlroduction

Cet expose n’a d'autre pretention que celle de presenter une breve relation 
sur le röle et l'influence qu'a eus, jusqu’ä present, l'economie, sous ses diffe- 
rents aspects, dans les travaux de la Commission Pontificale, instituee par 
le Pape Paul VI, au mois de Juin 1972, avec la täche specifique de la revision 
du Code commun ä toutes les Eglises Orientales Catholiques.

II s'agit, comme on le sait, d'environ vingt Eglises, partageant le patri- 
moine theologique, liturgique et disciplinaire, propre aux cinq grandes 
traditions orientales, Alexandrine, Antiochene, Constantinopolitaine, 
Caldeenne et Armenienne. Ces Eglises, qui se sont constiUfees en differen­
tes epoques et ä la suite de differentes circonstances historiques, recon- 
naissent pleinement la primaute de l'Eveque de Rome, successeur de 
l'Apötre Pierre, sur l'Eglise Universelle, dans les termes definis par le Con- 
cile Vatican I et confirmes par le dernier Concile Vatican II.

La discipline canonique de ces Eglises est reglee par un Code unique qui, 
bien que semblable en quelques-unes de ses parties au Code de l'Eglise 
Latine, a cependant un tout autre caractere, precisement parle fait detre 
commun ä toutes les Eglises Orientales Catholiques. Ces Eglises jouissent 
par ailleurs d'une autogestion assez vaste a cause de leur etat d'Eglises „sui 
iuris", pour employer le terme choisi a propos par la Commission, afin d'evi- 
ter toute possible confusion avec d autres termes comme celui d'autoce- 
phalie ou encore d autonomie, en usage aupres des Orthodoxes avec un 
sens bien specifique.

II ne semble pas inutile de noter ici que l'autogestion specifique, qui pro- 
vient du fait que ces Eglises sont „sui iuris“, comporte en pratique des pro- 
blemes assez delicats pour une Commission chargee d'en reviser le Code 
commun.

L intention de la Commission est de se conformer „au principe de subsi- 
diarite", et de se limiter a la discipline commune ä toutes ces Eglises, lais- 
sant ä leurs divers organismes respectifs la faculte de regier, ä l'aide d un 
droit particulier, les autres matieres qui ne sont pas reservees au Saint 
Sfege1.

Le souci de se limiter ä la discipline commune ä toutes ces Eglises exige, 
avant tout, une connaissance approfondie de tout ce qui leur est vraiment

1 Nuntia 3, p. 14, nn. 1 et 2.

66



commun, quant ä leur tradition disciplinaire. C'est dans ce sens qu un autre 
-principe directeur“, approuve dans la premiere reunion pleniere des Mein- 
bres de la Commission, exige que -le Code devrait s'inspirer de la discipline 
commune et l'exprimer teile quelle est contenue: a) dans la tradition apos- 
tolique,- b) dans les canons des Conciles et des Synodes orientaux; c) dans 
les collections canoniques orientales et les coutumes communes aux Egli- 
ses Orientales et qui ne soient pas tombees en desuetude“2.

II va de soi qu'en vertu de ce -principe directeur" l'on ne pouvait pas 
omettre dans les travaux de la Commission un examen approfondi des 
questions relatives ä 1 ’economie, qui, bien quelle ne füt jamais definie par 
un Concile ou par un Synode local, fait certainement partie -des coutumes 
communes aux Eglises Orientales". Une clarification de l'economie s'im- 
pose en consequence.

Un autre -principe directeur“, approuve dans la meme reunion pleniere 
des Membres de la Commission en 1974, nous porte ä une etude diligente de
I öconomie. Ce principe exige que dans la r6vision il laut „tenir en grande 
consideration 1’aggiornamento auquel tendent les Eglises Orthodoxes, 
dans l’espoir que soit promue ainsi une plus grande unite du Droit Canon de 
toutes les Eglises Orientales. Pour cela, le Code, en tout ce qui concerne les 
Eglises Orthodoxes, doit s'inspirer des paroles de Paul VI sur les Eglises 
sosurs, sur leur quasi pleine communion, et sur le respect dü aux hierarques 
de ces Eglises, consideres comme pasteurs, auxquels a ete confiee une par­
tie de troupeau du Christ, ainsi que du texte conciliaire, qui traite du droit de 
f cs Eglises de se regir selon leurs propres disciplines, en tant que plus conlor- 
uies au caractere de leurs lideles, et plus adaptees ä promouvoir le bien des 
ämes“3.

En conformite avec le principe qui vient d'etre enonce, quant ä la dimen- 
sion relevant de l'economie du futur Code, la Commission ne pouvait pas, 
ne pas s'y interesser. Elle devait en consequence etudier plus profonde- 
ment tout ce qui regarde l'economie dans les circonstances presentes dans 
lesquelles se trouvent les Eglises Orthodoxes, soit en considerant ce qui se 
fait en pratique, soit en examinant les importantes etudes que la Science 
canonique et theologique des savants orthodoxes a produites en ce 
domaine, soit surtout en prenant connaissance de ce qu’a realise en cette 
matiere la „Conference panorthodoxe preconciliaire", ayant siege ä Cham- 
b^sy, dans la mesure oü l'on a pu s'informer gräce aux documents, vraiment 
s>gnificatifs, rendus publics en differents bulletins et revues.

• • •

II me semble bon de noter en passant que le travail considerable actuelle- 

n>ent en cours dans l'Eglise catholique en matiere de revision et la mise au 
jour de sa discipline canonique est en phase d'achevement pour ce qui 
regarde l'Eglise Latine. En fait, l'espoir que la promulgation du nouveau 
Code de Droit Canonique Latin se fera dans un futur tres proche devient 
dejä presque une certitude4. I

I lbid„ p. 12, n. 2.

4 Ct"artlcle du Card. Felici, dans l'Osservatore Romano, de 26 juillet 1981, p. 2.

67



En ce qui concerne le Code commun ä toutes les Eglises Orientales 
Catholiques, il semble que l'on peut dire qu'il est ä moitie fait. Son travail de 
revision n’a commence que 9 ans apres celui du Code Latin. Cependant l’on 
ne doit pas entendre l’expression „ä moitie fait" dans le sens que seule la 
moitie de ce Code a ete revue jusqu'ici. C'est vraiment tout le Code qui a 
ete revu une premiere fois. II est maintenant envoye ä l'Episcopat Oriental 
et ä d’autres organismes de consultation, pour etre de nouveau revu apres 
que nous seront parvenues les observations des Eveques. L'on est donc ä 
moitie chemin, parce que nous nous trouvons entre le premier et le second 
Schema. Mais tout porte ä croire que nous sommes au-delä de la moitid du 
travail, parce que la seconde revision est en general moins dure que la pre­
miere composition.

Cette note sur l'etat actuel des travaux de la Commission, faite en pas­
sant, veut suggerer que ce que je dirai ensuite a propos de la decision de ne 
pas mentionner l'economie d'une maniere explicite dans le Code, pourra 
etre revue en presence de motifs reclamant le contraire. Toute eventuelle 
Suggestion ä ce sujet, venant de cette assemblee, sera accueillie avec 
reconnaissance et grande ouverture, et soumise ä l'examen le plus attentif.

Qu'il me soit permis, en cette occurrence, d’exprimer ma ferme convic- 
tion que ce Congres, pour ce qui regarde l'economie et les mariages mixtes, 
aura la meme importance pour la revision de la discipline eccldsiastique 
que les Congres prdcedents, specialement celui de Crete qui etudiait des 
questions relatives ä l'administration synodale des Eglises, ou celui de 
Ravenne qui illustrait de multiples aspects de lai'cat dans l'Eglise. Je note 
encore que, meme s'il est vrai que nos congres ont un but purement scienti- 
fique, qui se Charge de la revision de la discipline ecclesiastique ne peut 
faire abstraction des progres de la Science, qui tirent de ces Congres une 
contribution assez grande.

C'est pour cette contribution vraiment substantielle que je me sens en 
grand devoir de remercier vi vement tous ceux qui ont rendu possibles ces 
Congres. Aujourd'hui, en particulier, je dois remercier la magnifique 
Nation Grecque - ses autorites civiles, ecclesiastiques et academiques _ 
de ce qu'elles ont fait, d une fagon tellement magnanime, pour donner 
l hospitalite ä deux de nos Congres, celui de Cr6te et le present qui est le 
cinquieme apres la fondation de notre Societe (Vienne, Crete, Ravenne, 
Regensburg, Thessalonique).

• • •

Pour ce qui regarde le present expose, j'ai prefere, apres müre reflexion, le 
diviser en sorte de donner, tout d’abord, quelques reflexions fondamenta- 
les, reflexions qui bien que non explicitees en tous les details au cours des 
debats de la Commission, ont toutefois mene ä la decision dejä mention- 
nee. Cette decision je la decrirai plus en particulier dans les pages conclusi- 
ves de l'exposö, pages qui, apres une partie generale, n'auront pas besoin, 
je le souhaite, de commentaires.

68



2. Le Code - Loi d'Amour

Dans la Constitution dogmatique „Lumen Gentium" du Vatican II nous 
lisons que le peuple de Dieu „a pour chef le Christ, ,livre pour nos peches, 
ressuscite pour notre justification1 (Rom. 4, 25), possesseur desormais du 
Nom qui est au-dessus de tout nom et glorieusement regnant dans les 
cieux. La condition de ce peuple, c'est la dignite et la libertd des fils de Dieu, 
dans le coeur de qui, comme dans un temple, habite l'Esprit-Saint. La loi 
c’est le commandement nouveau d'aimer comme le Christ lui-meme nous a 
aimds (cf. Jean 13, 34). Sa destinee enfin, c’est le royaume de Dieu ...“5.

La loi dans l’Eglise est donc une seule, et c’est le commandement de 
Christ dans l'Evangile de S. Jean (13, 34; 15,12); le commandement nouveau 
qui nous a ete donne par le Christ comme son dernier testament, avant sa 
mort; le commandement qui perfectionne incomparablement la loi de 
l'amour envers le prochain („Tu aimeras ton prochain comme toi-meme“ 
Mt. 22, 39) de 1’Ancien Testament (Dt. 6,1), parce que le terme de comparai- 
son de notre amour envers le prochain est le Christ Lui-meme, qui nous a 
aimes „jusqu'ä la fin" (Jean 13,1), au point de nous donner tout ce qu’ll etait 
et tout ce qu’ll avait, y compris son corps, dans l’Eucharistie, et sa Mere, 
quand il dit ä S. Jean du haut de la Croix „voici ta mere" (Jean 19, 27).

Cet amour, qui depasse tout Code, est devenu l’unique Loi pour le peuple 
de Dieu reuni dans l'Eglise que le Christ a instituee, comme l'exprime le 
Concile Vatican II. Toute autre regle de vie, meme la plus rigoureuse, doit 
etre une emanation de cette Loi, faisant partie d'elle, s'inspirant de cet 
amour.

Voilä, sans aucun doute, la plus fondamentale dimension d’economie de 
tout Code dans l'Eglise, celle qui rattache toute prescription canonique ä 
une seule loi, celle de l’amour du Christ Redempteur de l’homme.

D’une lecture attentive d’etudes relatives ä l’economie, aussi bien celles 
mentionnees dans l'article de Thomson6 de 1965, que celles parues par la 
suite7, emane la certitude qu’il y a sur ce point, le plus fondamental du droit 
ecclesiastique, une totale convergence d’esprits et d’opinions. Tous, bien 
qu'en termes differents, parlent d'un droit canonique qui provient entiere- 
ment de la sollicitude pour l'homme, qui doit etre sauve ä tout prix, car c'est 
Precisement ä un tel prix, infini, c’est-ä-dire, par la mort de Notre Seigneur 
Jesus-Christ, que l'homme a ete rachete, comme l'affirme souvent et avec 
des accents convaincantsSa Saintete Jean RaulII. Cethomme, pour emplo- 
yer les paroles de Sa Saintete, est „la route de l’Eglise, route qui se deploie

' Lumen Gentium, n. 9.
7 F- -L Thomson, Economy, JThS 16 (1965), p. 368-420.

F' Rai, L’Economie dans le droit canonique byzantin des origines jusqu'au XIe siede: 
stina 18 (1973), p. 260-326; L'dconomie chez les orthodoxes depuis 1755; Istina 18(1973), p.

; P. L'Huillier, Econoinie et theologiesacramentaire: Istina 17 (1972), p. 17 20; K.Ducha- 
e<ez, Le principe de l'economie baptismale dans l'antiquite chretienne: Istina 18 (1973), 

MQ7 ~368; Ökonomie - ein Weg zur Vereinigung der Kirchen?; Una sancta 29-30 
(19701' 75*' P' La notion d'economie et ses richesses th^ologiques: NRTh 92

p. 267-292; Y. Congar, Propos en vue d’une theologie de l'Economie dans la tradi- 
'pn latine, Irenikon 45 (1972), p. 154-206; E. Suttner, Ökonomie und Akribie als Normen 
■rchlichen Handelns: OstKSt 24 (1975), p. 15-26; H. Cotsonis, Probl6mes de l'economie 

Pcclesiastique, Gembloux 1971, (c'est la trad. franc. par P. Dumont).

69



d'une certaine fagon, ä la base de toutes les routes que l'Eglise doit emprun- 
ter, parce que l'homme - tout horame sans aucune exception - a ete 
rachete par le Christ, parce que le Christ est en quelque sorte uni ä 
l'homme, ä chaque homme sans aucune exception, meme si ce dernier 
n'est pas conscient

L'Eglise elle-meme comme institution est un moyen divino-humain 
appele ä porter tout homme au Christ, ä sa gräce, ä son amour, au salut eter- 
nel. Tout droit, tout canon ou regiement que ce soit, qui est promulgue par 
l’Eglise, doit en consequence appartenir essentiellement ä 1 'economie, 
c’est-ä-dire doit etre au Service de cette economie divine qui sauve tout 
homme par le Christ, avec le Christ et dans le Christ. Le droit canonique est 
Tun des moyens - et non le plus important - pour ce Service rendu ä 
l'homme, et doit donc etre congu de sorte que toute norme contenue dans 
nos codes corresponde ä cette economie, pour autant que possible. Dans le 
cas oü l'une ou l’autre de ces regles, dans des circonstances particulieres, 
porte prejudice ä cette economie, aussi bien pour ce qui regarde le bien 
commun de l'Eglise que pour ce qui regarde ce qu'on appelle le bien „pri ve", 
il me semble souhaitable qüe les Codes eux memes, dans la mesure du pos­
sible, contiennent aussi des remedes juridiques pour ces situations. Qu'il 
me soit permis de souligner que le bien prive, en tant qu'il signifie le salut 
eternel de chaque personne prise individuellement, est au fond la fin pri­
mordiale de l'Eglise: l’homme est la premiere et fondamentale route de 
l'Eglise, et il ne faut pas oublier que le Christ, Bon Pasteur, s'interesse avec 
tendresse ä chacune de ses brebis.

Dans cette perspective on pourra etre „en conformite correcte et com- 
plete avec les canons etablis par l’Eglise" - pour employer les expressions 
du Rapport soumis ä la premiere Conference panorthodoxe“8 9 - aussi bien 
par l'observance stricte des canons (acribie), que par l'emploi des moyens 
prevus dans les canons eux-memes (comme la dispense, la sanatio in 
radice, la legitimation, etc.) ou regus dans la doctrine canonique (comme 
l'equite et l'epikie) pour se soustraire ä une prescription ecclesiastique, 
quand celle-ci, dans des circonstances particulieres, s'avere prejudiciable 
au salut des ämes. De cette fagon, rare sera le cas oü celui qui recourt ä ces 
moyens aura l'impression de devoir abandonner par economie, comme 
s'exprime Theodore de Mopsueste, „un peu pour gagner davantage, 
comme les marins qui, dans une tempete, jettent ä la mer une partie de la 
cargaison pour sauver le bateau"10.

11 semblerait que si dans la barque elle-meme, dans notre cas le Code qui 
regle la discipline de ceux qui sont dans la barque, il y a des moyens aptes ä 
pourvoir au salut des ämes, dans les cas communs comme dans les cas par- 
ticuliers oü les regles communes ne sont pas ä appliquer, la plus profonde 
economie du Code se trouve sauvegardee dans le meilleur des modes.

8 Lettre encyclique „Redemptor hominis', n. 14.
9 Istina 18 (1973), p. 372-383.

10 Ep. 56, PG 77, 319; pour la traduction frangaise, cf. Ir^nikon 56 (1972), p. 177.

70



3. Le Caractere Pastoral du Code et le Pouvoii 
de Concedeiles Dispenses

II faut reconnaitre qu'il est difficile, sinon impossible, de distinguer adequa- 
tement 1 ’economie des institutions canoniques qui semblent avoir quelque 
rapport avec eile, etant donne que jusqu'ä present la notion d'economie n'a 
jamais ete circonscrite, et demeure assez vague et objet de discussion 
parmi les auteurs. Et encore faudra-t-il noter qu'il s'agit. d'opinions privees 
bien que scientifiquement tres respectables. Ce n'est que dans ces dernie- 
res annees qu'on est arrive ä faire un pas en avant en vue d'une clarification 
plus officielle du concept d'economie. L’ceuvre de la Conference panortho- 
doxe preconciliaire revet sur ce point une importance toute particuliere, 
nieme si eile parait ä present subir quelque hesitation ä ce propos.

II semble que la grande partie des auteurs reserve le concept d'economie 
aux dispositions disciplinaires emanees par une autorite legitime, gräce 
auxquelles, d'une fapon provisoire et exceptionnelle, il est permis de ne 
Pas observer une loi etablie par une autorite superieure, inderogable par 
une autorite inferieure, dans le but de sauvegarder un bien commun, le 
maintien de la paix dans l'Eglise, de l'unite, de la Symphonie1' entre le pou- 
voir civil et le pouvoir ecclesiastique, pour ne mentionner que les raisons 
autrefois determinees pour l'application de l’economie et attestees dans 
l'histoire des Eglises Orientales. Aujourd'hui il semble que l'on pourrait 
ajouter ä ces raisons certaines autres, comme par exemple le bien de l'cecu- 
menisme ou la collaboration internationale entre tous les chretiens.

Dans cette perspective, il est evident que la „dispense d'une loi" ne peut 
ätre appelee „economie“ parce quelle fait partie du Code qui la prevoit et 
parce qu'elle est concedee, generalement au moins, en vue de ce qu’on 
appelle le bien prive des ämes.

Toutefois, il y a certains auteurs - par exemple Hieronimos Cotsonis - 
qui affirment que l'economie et la dispense ont ete identiques durant tout 
'e Premier millenaire, jusqu’au moment oü, en Occident, au temps de Gra­
ben, la dispense devint une Institution juridique, perdant ainsi „souvent sa 
fraicheur et la souplesse qu'elle avait precedemnient". D’autres auteurs - 
Par exemple P. Rai - pensent que la dispense etait meconnue dans l'Eglise
ancienne12.

En laissant de cote cette elegante discussion, il semble que l'on puisse 
retenir que de nos jours l'Eglise Catholique se rapproche ä nouveau de la 
Situation du premier millenaire, meme s’il est vrai que d'une part la dis­
pense reste une institution juridique, codifiee, et, d'autre part qu’on n'a pas 
1 Intention de dire quoi que ce soit sur l'economie dans le Code.

A ce point, il ne semble pas hors-lieu de noter, plutöt en passant, une 
autre interessante divergence d'opinion, cette fois entre H. Cotsonis et Y. 
Congar. Le premier retient que dans l'Eglise Catholique c'est l'epikie qui 
»ressemble le plus ä l'economie des Eglises orthodoxes pour autant qu'elle

12 ?f' ^ov' VI de Justinien.
IX •• Stie9ler' Dispensation, Mainz 1901, p, 40, est d'opinion de H. Cotsonis. Jusqu'au 

siecle la dispensation .als solche auffaßt jede Abweichung von dem strengen Recht“... 
■ nnocenz I, Leo I, Hilarius, Gelasius, Symmachus, Gregor 1, Johann VIII, alle diese Päpste 

trachten als Dispensation jede beliebige Ausnahme von dem strengen Recht“.

71



donne ä celui qui l'applique une grande liberte d'action, que ne possede pas 
la dispense". Mais Y. Congar conteste cette position en disant' „Soit! mais il 
reste cette difference que l'epikie peut etre faite de l’assujetti lui-meme, 
non du legislateur; sous cet aspect, la dispensatio est, quoi qu'on en dise, 
plus proche de l'economie“13.

Sans entrer dans cette discussion, il semble qu'on doive reconnaitre que 
tant l'epikie que la dispense, aussi bien que d'autres concepts juridiques 
(comme la locution „supplet Ecclesia", la „sanatio in radice", la legitimation 
etc—) font partie de l'economie, laquelle, comme je l'ai dit plus haut, est 
une notion assez vague et pourrait donc englober tous ces concepts. Ne 
pas savoir exactement ce qu'est l'economie, ou plutöt avoir besoin de ne 
pas la definir comme s'exprime Y. Congar'4, laisse de l'espace assez ample 
permettant aussi une teile englobation.

On note que Bartolomee Archondonis ecrit ä ce propos que „pendant 
vingt siecles l'Eglise n'a jamais defini officiellement, d'une maniere pröcise 
et detaillee, par un document particulier canonique ou autre tout ce qui a 
rapport ä l'economie". S'opposant aux tentalives de faire une semblable 
döfinition dans un Concile panorthodoxe, Archondonis ajoute que un tel 
document porterait ä une „casuistique abominable, cela veut dire que ce 
document sera toujours scrute pour voir si tel ou tel cas entre dans le con- 
texte de la decision conciliaire, et si eile est basee ou pas sur celle-ci. „Or", 
conclut Archondonis, „il ne s'agirait plus alors d'economie, mais d'acribie 
sous une autre forme, qui serait la pire"15.

S'il est vrai que la dispense appartenait ä l'economie au premier mille- 
naire, au point de s'identifier avec eile, il parait legitime de retenir quelle 
ne perd pas son caractere par le seul fait. de devenir Institution juridique 
regue dans le Code, mais quelle le garde au contraire, et quelle contribue 
ainsi ä la dimension d'economie du Code tout entier. Il se peut quelle 
devienne quelque peu „moins souple“, cependant eile rend „plus souple“ le 
Code lui-meme.

En ce qui concerne le motif pour lequel la dispense est concedee, l'on dit 
aujourd hui qu'il touche au bien prive et non au bien commun. Il faut cepen­
dant noter que nous sommes lä devant un progräs du droit plutöt qu'un eloi- 
gnement de l'economie teile quelle a ete congue au premier millenaire.

Il est vrai, probablement, que „dans le haut Moyen Äge et ä l'öpoque 
patristique, le motif d'utilite publique etait presque seul reconnu"16 dans la 
dispense, mais il faut se rappeier qu'ä cette epoque lä, le sens de la dignite 
de la personne humaine n'etait pas aussi developpe qu'il l'est aujourd'hui. 
Y. Congar y voit clairement en disant que „le progres dans la consideration 
des personnes a, depuis le XII“ siede, fait donner une grande place au motif 
du bien du sujet"17.

A partir du XII" siede l'on a fait bien des progres dans ce sens. C'est pour- 
quoi il nous semble que distinguer aujourd’hui l'economie de la dispense 
par le fait que la premiere se rapporterait toujours au bien commun et la

13 Op. cit. (7), p. 194.
14 Op. cit. (7), p. 187,
15 Episkepsis n. 50, 14 mars 1972.
16 Congar, op. cit. (7), p. 189.
17 Ibid.

72



seconde au bien prive, c'est tourner autour d’un cercle quelque peu 
vicieux. En derniere analyse, il nous semble, que l'une et l'autre doivent 
servir la meme fin, c'est-ä-dire, le salut eternel de chaque personne 
humaine.

Si l'objectif principal de l’economie est l’homme, c’est-ä-dire son salut 
eternel, l’emploi de la dispense, qui a le meme objectif, est bien un moyen 
juridique, mais qui appartient au domaine de l’eeonomie, laquelle, par ce 
moyen, donne une dimension particuliere ä l’ordre juridique.

Pour ce qui regarde l'Eglise Catholique, on pouvait affirmer dejä avant le 
Concile Vatican II, que touteloieeclesiastique, c'est-ä-dire emanantdu seul 
legislateur ecclesiastique, pouvait etre, pour ainsi dire, „corrigee", par le 
moyen d’une dispense, pour servir au bien de l’homme, meme s’il reste vrai 
que le pouvoir de dispense des lois generales de l’Eglise etait en principe 
(CIC can. 81) reserves au Saint-Siege. Je dis „en principe, parce qu'en prati- 
que ce pouvoir etait en partie deleguö ä tous les eveques par les „facultates 
quinquennales". Un progres tres substantiel dans ce domaine a äte deter- 
mine par leDecret „Christus Dominus“ (n. 8) du Concile Vatican II, quia pra- 
tiquement renversä la norme anterieure quant ä la dispense. Le Concile 
etablit: „Chaque eveque diocesain a la faculte de dispenser de la loi genä­
se de l'Eglise, en un cas particulier, les fideles sur lesquels il exerce son 
autorite selon le droit, chaque fois qu’ä son jugement la dispense profitera 
ä leur bien spirituel, ä moins qu’une reserve speciale ait ete faite par l’auto- 
r>te supreme de l’Eglise“. Cette disposition conciliaire est entree en 
vigueur dans l'Eglise Latine le 15 aoüt 1966 par le Mofu Proprio „De Episco- 
porum muneribus" (14 juin 1966), qui donne une liste des dispenses 
reservees au Souverain Pontife. Pour les Eglises Orientales Catholiques, 
l'entreeen vigueur a etefixeeaull mail967 parleMofu proprio „Episcopa- 
lis potestatis“.

Il serait hors du sujet de cet expose entrer dans de plus grands details 
Jans cette matiere. Notons seulement que les cas reserves au Souverain 
I’ontife dans la discipline canonique actuelle des Orientaux Catholiques 
sont tres reduits. Ils sont enumeres dans les numeros 1 -15 du Motu Proprio, 
et cela avec la specification’ „Etant sauves les facultes qui reviennent legi- 
timement aux Patriarches, Archeveques Majeurs, Legats du Pontife 
Romain et aux Hierarques“ (n. VIII).

Si „l’usage oriental de l’eeonomie, tel que Mgr. Cotsonis l’expose, semble 
bien s’identifier avec le pouvoir canonique ou pastoral de rEglise'1'8, il nous 

semble que le pouvoir de dispenser dont jouissent aujourd’hui tous les Eve­
ques catholiques, souligne d'une maniere claire que toute norme canoni­
que emanant du legislateur humain a comme fin supreme la salut eternel 
Je tout homme au concret; il souligne aussi que le röle primaire de l’Eveque 
®st d'etre un bon Pasteur qui connait ses brebis, chacune par son nom (Jean 
]0,1-18) et qui sait, donc, appliquer la loi canonique aux casparticuliers, en 
se servant aussi de son pouvoir de dispenser qui lui a ete concede, en si 
large mesure, par le legislateur Supreme de l’Eglise. Sans parier explicite- 
ment de l’äconomie dans le Code de l’Eglise Catholique, il nous semble 
qu’avec ce si vaste pouvoir des Eveques de dispenser, les dimensions d eco- 
uomie de ce Code ont atteint leur point culminant. 18

18 Ibid. p. 187.

73



II convient de noter ici que Tun des „principes directeurs" pour la revi- 
sion du Code du Droit Canonique des Eglises Orientales Catholiques exige 
que le Code ait un caractere pastorale tres marque. Ce principe est exprime 
comme suit:

„On devra respecter le .Mandatum Generale' du Concile de Vatican II qui 
ordonne que, dans l'ceuvre de revision du Code, soient definies des lois 
adequates, suivant les principes etablis dans le Decret .Christus Dominus' 
sur la Charge pastorale des Eveques.

Par consequent, dans la redaction des lois le Code doit tenir compte non 
seulement de la justice mais aussi d'une sage equite, fruit de la condescen- 
dance et de la charite. Le Code doit s'efforcer de susciter chez les pasteurs 
la pratique de ces vertus, avec toute la Science et la discretion voulues. 
C'est pourquoi les regles canoniques n'auront pas ä imposer des obliga- 
tions alors que des instructions, des exhortations, des conseils et tant d'au- 
tres moyens aptes ä favoriser la communion parmi les fideles suffisent dejä 
ä un meilleur accomplissement de la mission de l'Eglise. De meme, il faut 
eviter de fixer trop facilement des regles qui invalideraient les actes juridi- 
ques ou rendraient inaptes les personnes, ä moins que leur objet ne soit 
d'extreme importance et absolument necessaire au bien public et ä la disci- 
pline ecclesiastique.

Qu'on laisse un pouvoir discretionnaire süffisant, aux pasteurs et ä ceux 
qui ont la Charge des ämes, de sorte qu'il leur soit loisible de determiner 
eux-memes les directives qu'ils estimeront. utiles aux fideles, en les adap- 
tant aux conditions d'un chacun.

Aussi le bien de toute l'Eglise exige, semble-t-il, que les normes du futur 
Code ne soient pas trop rigides. Dans une certaine mesure, une plus grande 
liberte concedee aux Ordinaires soulignera, de fagon plus claire, la nature 
pastorale du Code"19.

Comme conclusion de cette partie de l'expose, nous nous demandons, en 
lisant et relisant ce texte, en quoi vraiment se distinguent le caractere pas- 
toral du Code et sa dimension d'economie? II nous semble qu'il coincident 
entre eux, et pour autant qu’etre fidele ä l'un c'est observer l'autre.

4. L'Economie et le Legislateui

11 semble qu'on puisse affirmer que tous les auteurs qui on ecrit sur ce sujet 
sont d'accord sur le fait qu’il ne peut y avoir d’economie en matiere de 
dogme, sinon en ce qui regarde son expression plus ou moins exacte. II con- 
viennent aussi, cela me parait-il, sur le fait qu'il n’y a pas d’economie dans 
les „lois qui depassent la competence de l'Eglise", pour m'exprimer avec les 
Orthodoxes, ou, pour employer les termes de la scolastique, dans les lois de 
droit divin ou naturel, sans vouloir donner aucune specification ulterieure 
sur ce point qui, d'ailleurs, est connu comme etant un des plus difficiles 
dans la recherche canonique et theologique. II suffit ici de souligner qu’il 
existe un accord substantiel entre les auteurs en ce qui concerne l'applica- 
tion de l'economie exclusivement aux lois purement disciplinaires et pro-

19 Nuntia 3, p. 13-14.

74



mulguees par une autorite legislative legitime dans l'Eglise. Seules ces lois 
peuvent etre abrogees par la dite autorite: c'est le premier point.

Le second point sur lequel, ainsi me semble-t-il, il y a une conver- 
gence totale entre les auteurs, c'est le fait que l'economie ne pourra jamais 
etre appliquee que par une autorite ecclesiastique, ä 1 exclusion de toute 
autre autorite, et en dehors de toute volonte des personnes privees. Un 
individu, une personne privee, peut parfois s’excuser de l’observance 
d’une loi ecclesiastique, mais les auteurs n'appellent pas cela economie 
dans le sens strict du mot. (Je dois avouer en passant, que personellement, 
je n'aurais pas grande difficulte d'inclure meine ce cas dans le terme 
■economie“ - bien que le sens en reste indefini).

Sur ces deux points il y a donc un accord substantiel. Au contraire, quand 
les auteurs Orthodoxes cherchent ä determiner plus exactement quelle 
autorite est competente dans divers cas concrets - l'Eveque, le Synode 
d'une Eglise locale, le Concile de diverses Eglises, ou meme le „pleröme“ de 
l’Eglise20, c'est-ä-dire l’ensemble de ses membres ou meme, en certaines 
dpoques historiques, 1‘empereur byzantin - il y a alors une grande incerti- 
tude.

Sans entrer dans ces questions, il me parait plutöt certain qu il est 
impropre de parier d'economie quand le legislateur lui-meme doit 
resoudre les cas dans lesquels une loi emanee par lui-meme ne peut etre 
observee sans prejudice grave pour l'Eglise, ou pour un groupe de fideles 
ou meme pour un seul individu. Dans ces cas, le legislateur ne recourt pas a 
l'economie en son sens strict, mais, selon les divers cas, ä l'abrogation, a la 
derogation ou ä la Suspension, etc. de la loi, ou ä la dispense ou autre 
remede canonique.

L'economie, au sens de ce terme le plus commun aupres des auteurs, sup- 
P°se une loi canonique emanee par une autorite legislative superieure, 
inderogable par une autorite infdrieure, qui se trouve toutefois dans la 
oecessite de reconnaitre que cette loi, ä cause de circonstances speciales, 
Porte prejudice au bien de l'Eglise ä laquelle eile estadressee, au troupeau 
que le Christ lui a confie. Ainsi, il parait que l'on peut parier d'economie 
quand un eveque local decide en circonstances exceptionnelles de ne pas 
observer ou de ne pas faire observer ä ses sujets une loi emanee par un 
Synode d'une Eglise locale, ou encore par l'Autorite Supreme de 1 Eglise, 
Par exemple un Concile cecumenique. De meme, et ici aussi tous sont d ac- 
cprd, il s'agit d'economie, quand un synode local decrete un mode pratique 
d'agir qui, dans des circonstances exceptionnelles, at.tenue beaucoup, ou 
meme y est contraire, une prescription canonique, promulguee par un Con- 
eile cecumenique. Mais il sera difficile de parier d'economie, quandun Con- 
ctte cecumenique lui-meme se trouve devant une Situation dans laquelle le 
b>en de l'Eglise requiert la mitigation ou le changement d'un loi promul- 

guee par un Concile cecumenique anterieur. Dans ce cas le Concile abro- 
9ßra laloi, en en promulguantune nouveile, oubienla suspendra - casplu-

20 Je remarque que les canons qui sont tomWs en d£su<hude, parce que non observös 
Par l'ensemble des membres de l'Eglise (.pleröme“) pourraienl etre consideres comme 
■abroges“ par .öconomie“. Evidemment cela pose plusieurs questions concernant 
notion de l'öconomie.

75



tot theorique - pour une certaine periode. Et en cela il exercera dans le 
meilleur des modes l'economie, bien que personne n’appellera sa faqon 
d’agir par ce nom.

Dans la perspective presentee ici, il nous parait plutöt que la reponse est 
aisee ä qui se demande en quoi peut consister l'economie prise dans le sens 
decrit plus haut, dans l’Eglise Catholique, relativement aux canons d’an- 
ciens Conciles cecumeniques, du moment que nous tous catholiques cro- 
yons fermement au dogme de la primaute papale sur l'Eglise Universelle. 
Le Pape, comme Supreme Pasteur de l'Eglise, selon la foi que nous profes- 
sons, peut abroger, si le cas se presente, toute loi purement ecclesiastique 
et promulguer ä sa place une autre loi correspondant vraiment au bien des 
ämes. Dans le cas oü l'une de ces lois demeure valable pour la majorite des 
dioceses, mais, pour des circonstances exceptionnelles, comporte un pre- 
judice au bien des ämes dans une certaine partie de l'Eglise, ou relative­
ment ä certaines communautes ou certains individus, c'est le legislateur 
lui-meme qui instituera des moyens juridiques aptes ä resoudre ces situa- 
tions, ou qui dans des cas vraiment extraordinaires admettra, qu’on puisse 
recourir aux principes plus generaux, pour ainsi dire en dehors et au-des- 
sus du Code, qui regissent tout ordre juridique.

Parmi les institutions juridiques de ce type, nous pouvons mentionner la 
dispense, dont nous avons parle specialement, toute espece de sanation 
des actes juridiques, la legitimation, la fiction du droit, les normes relatives 
au pouvoir suppletif de l'Eglise (CIC 209), la declaration explicite que les 
lois n'obligent pas en cas de doute du droit, les regles sur la stricte interpreta- 
tion des lois qui restreignent la liberte humaine (CIC 19), le caractere obli- 
gatoire de I'interpretation benigne (CIC 2219) dans les lois penales, etc.

Entre les principes plus generaux, nous pouvons mentionner ceux qui 
sont connexes a vec l'epikie, quand on agit contre les termes de la loi en res- 
pectant toutefois l'intention du legislateur; celui sur les causes excusantes 
d'apres lequel une loi simplement ecclesiastique n'oblige pas quant il y a 
un inconvenient proportionnellement grave; et ceux connexes avec 
l'equite canonique, comme se referant ä l'homme non seulement en tant 
qu’animal rationnel ou personne („rationalis naturae individua substantia", 
Boetius), mais ä l'homme pour ainsi dire christifie, c'est-ä-dire ne de nou­
veau par le bapteme comme creature nouvelle dans Christ Jesus, et dans 
un sens plus large ä tout homme sans aucune exception, en tant que 
rachete par le Christ et destine ä obtenir, dans le Christ, l’eternelle beati- 
tude.

Tout cela nous semble pouvoir etre compris sous l'unique nom d'econo- 
mie qui anime tout code, bien qu'elle ne soit jamais mentionnee explicite- 
ment. En outre, il ne semble pas hors de propos exprimer ici l'opinion, que 
tout cela represente un progres dans l'application toujours plus agile et 
plus souple de l'economie par laquelle a ete moderee l'acribie canonique, 
dans le premier millenaire, aussi bien en Orient qu'en Occident, quand on 
distinguait, pour employer precisement les expressions d’un Occidental, ä 
savoir Hincmar de Reims (856-860), deux formes d'agir: une dans le sens de 
largesse et d'indulgence, l'autre dans le sens dune stricte application de la 
loi. Quand Hincmar de Reims parle des opinions indulgentes concernant des 
clercs repentis de l'heresie il affirme; hae sententiae quae de toties et tarn 
graviter praevaricantibus conscribuntur, ad illam, canonum formam perti­

76



nent, qua secundum rationis et temporis qualitatem, aut propter Ecclesiae 
utilitatem, aut propter pacis ac concordiae unitatem, non praeiudicatis 
maiorum statutis, quaedam aliquando indulgentur, non ad illam, qua pro 
lege irrefragabiliter tenenda constituuntur21.

Y. Congar conclue tres bien ä ce propos: „C'est une assez bonne expres- 
sion de l’economie, application indulgente qui laisse intactes les regles". II 
faut cependant noter que meine en ce cas, si le legislateur lui-meme permet 
qu’on agisse avec indulgence, et sursoit sur ses propres lois, nous ne parle- 
rons plus d'economie au sens strict du terme, mais de cette tres grande eco­
nomie qui, pour de bonnes raisons, admet une pratique contraire au texte 
de la loi, pratique qui, apres un certain temps, peut devenir une consuetude 
legitime, loi elle-meme abrogative de la loi precedente22.

De tout cela, nous semble-t-il, il faut conclure que le mot economie, en 
tant qu’il suppose une loi emanee par une autorite superieure, ne peut etre 
employd par rapport au legislateur lui-meme quand il se montre indulgent 
dans l'application de sa loi. Mais il reste que le legislateur, en agissant ainsi 
Pour de bonnes raisons, montre qu'il est vraiment un bon econome sur le 
Plan du salut des ämes.

5. L'Economie enveis ceux qui sortl en dehors de l'Eglise

Le document remarquable intitule .L’economie dans l'Eglise orthodoxe", 
soumis ä la premiere Conference panorthodoxe preconciliaire, et redige 
sur la base du rapport initial propose par l’Eglise de Roumanie, concentre 
les questions regardant l’economie sur la reconnaissance au moins des 
sacrements des non orthodoxes et encore sur leur reception ou leur 
exclusion de son sein, alors qu’il mentionne plutöt en passant l’economie 
äpplique ä ceux qui ont recu les sacrements ä l’interieur de l’Eglise ortho­
doxe. Le document apparait en cela parfaitement fidele ä la tradition, etant 
donne, comme on le sait, que dans le passe, des les premiers siecles, c’est 
Principalement dans ces deux domaines qu’on faisait. recours ä l’economie, 
de sorte qu'on peut dire que la doctrine des Peres sur l’economie est nee 
des disputes sur la reconnaissance dela validite du bapteme des heretiques 
et des schismatiques et sur leur admission dans l’Eglise apres leur peni- 
tence. L’on comprend facilment pourquoi aujourd’hui ces deux aspects de 
1 economie „sont d’une grande importance pour la vie ecclesiastique con- 
temporaine, parce que jamais dans l’histoire de l’Eglise“, - je eite le docu­
ment lui-meme - „ne s’est pose avec tant de force, ni sous tant d’aspects, le 
Probleme des relations interecclesiales et interconfessionnelles, celui du 
fapprochement et de l’union des chretiens, ou celui de l’unite sur le plan 
cecumenique". En decidant si l’on doit „appliquer l’acribie ou l’economie ä 
ceux qui sont en dehors", c’est-ä-dire reconnaitre ou non comme valides 
leurs sacrements, et en consequence, s’ils voulaient entrer dans l’Ortho-

21 PL 125, 411.
22 Le diseours sur la consuetude abrogative ou desuetude parait etre interessant, meme 

dans le contexte de l'economie. Cela precisement en relation a certains anciens canons, 
<iui, selon les Orthodoxes, ne s'appüquent plus par economie, alors que les Catholiques les 
considerent tombes en desuetude. Mais cela nous porteralt hors du sujet de cet expose.

77



doxie, determiner un mode approprie de les accepter, avec ou sans la repe- 
tition du sacrement du Bapteme, avec ou sans l'onction du Saint Chreme 
etc...... l'Eglise orthodoxe agit „entre deux pöies":

a) „Le premier element essentiel considere dans l'application de l'econo- 
mie aux chretiens non orthodoxes est leur degre de proximite par rapport ä 
la foi, ä la doctrine et ä la gräce sacramentelle de l'Eglise orthodoxe.

b) Le deuxieme element essentiel est une evaluation de leurs sentiments 
envers l'Eglise orthodoxe, tenant compte de leurs actions passees, si elles 
ont ete amicales, et de leur abstension d'actions hostiles ä l’Orthodoxie et, 
d'autre part, du zele dont ils ont fait preuve - officiellement ou au niveau 
plus personnel - en vue de leur incorporation au corps de l'Eglise ortho­
doxe une, sainte, catholique et apostolique".

II parait evident sur ce second point que la pratique de l'economie quant 
ä la reconnaissance ou non de la validite des sacrements des non-ortho­
doxes et le mode de recevoir dans l'Eglise les heretiques et les schismati- 
ques repentis variait. Cela explique „pourquoi la meme Eglise locale a 
reconnu, ä tel moment, et a declare invalides et incapables de sauver, ä tel 
autre moment, les sacrements des memes heterodoxes, quand il s'agissait 
de leur retour dans son sein" (ib.). Cela demontre que l'Eglise orthodoxe 
veut encore disposer „d'une grande liberte d'action dans l'application de 
l'economie envers les freres en Christ qui se tiennent en dehors d'elle" 
etant convaincue d'etre „arche et econome de la gräce divine", au point de 
pouvoir elle-meme decider quand la transmettre dans les circonstances 
exceptionnelles ä ceux qui ne remplissent pas les conditions necessaires 
pour la recevoir.

Quant ä l'Eglise catholique, il semble qu'on puisse affirmer que les deux 
principaux problemes decrits ci-haut sur l'application de l'economie sont 
regles selon un autre mode qui, croyons-nous, appartient simplement ä la 
reconnaissance des realites theologico-ecclesiologiques qui ont apparu en 
toute evidence pour la premiere fois dans l'histoire de l'Eglise, dans 
l'ceuvre du Concile Vatican II. Il s'agit simplement de prendre acte de la 
verite et de se comporter en consequence. En toute franchise, il me semble 
que ce Service ä la veritä dont on est convaincu est la supreme economie.

La problematique qui dans les Eglises orthodoxes couvre presque entie- 
rement le domaine de l'economie, c'est-ä-dire celle qui se rapporte ä la 
reconnaissance des sacrements des heterodoxes ou le comportement ä 
suivre ä leur egard, est ..ranchee par les decrets conciliaires, qui revetent 
toute leur autorite pour nous catholiques, au point que les normes nouvel- 
les dans ce domaine abrogent les precedentes.

Suivant cette directive, l’Eglise ne donne pas des normes pour des cas 
exceptionnels, mais agit simplement en voie ordinaire, räglant sa vie selon 
la realitä reconnue des choses.

Quant ä la validite des sacrements aupres des Eglises orthodoxes, ä vrai 
dire l'Eglise catholique l'a toujours reconnue. Le Concile Vatican II en 
prend simplement acte et en tire consequence pour la communicatio in 
sacris. Ainsi, par exemple, le „Decret sur l’oecumenisme“, au n. 15 affirme, 
„puisque ces Eglises, bien que separees, ont de vrais sacrements - principa- 
lement, en vertu de la succession apostolique - le sacerdoce et l'eucharis- 
tie, qui les unissent intimement ä nous, - une certaine communicatio in 
sacris, dans des circonstances favorables et avec l'approbation de l'auto-

78



rite ecclesiastique, est non seulement possible, mais meme recomman- 
dable".

Les directives concernant la communicalio in sacris, aussi bien celles du 
Concile lui-meme (le „Decret sur les Eglises orientales catholiques" n. 26- 
29) que celles successives contenues dans le „Directoire cecumenique", ne 
laissent aucun doute lä-dessus. De meme encore la prescription du Concile 
qui affirme que puisque chez les Orthodoxes „le sacerdoce est conserve de 
maniere valide, les clercs orientaux qui viennent ä l'unite catholique ont la 
faculte d'exercer l'Ordre qui leur est propre selon les regles etablies par 
l'autorite competente" (le „Decret sur les Eglises Orientales Catholiques“ n. 
25). Par consequent, quant ä la validite des sacrements des Orthodoxes, il 
n’y a pas de problematique de fond, et les directives sur la communicatio in 
sacris ou sur l'admission des clercs orthodoxes dans l'Eglise catholique, ne 
sont pas des directives provisoires, dictees par l'economie, dans le genre 
d'une mitigation de certaines normes inderogables, mais au contraire elles 
sont des normes elles-memes fondees sur la reconnaissance de la validite 
des sacrements chez les Eglises orthodoxes.

Les doutes qui ont surgi ä l’egard de certains sacrements ne touchent pas 
la question de fond, mais la maniere d'administrer un sacrement, comme 
Par exemple le Bapteme „par aspersion" ou la Confirmation sans „l'imposi- 
tion de la main“, ou bien le manque du pouvoir de juridiction qui, dans cer­
tains sacrements (la Penitenee, la Confirmation en Occident) est requis. II 
s’agit de questions de lait, egalement resolues encore, a l’egard des minis­
tes catholiques qui auraient administre les sacrements d'une maniere 
defectueuse ou sans le pouvoir de juridiction.

Jenoteraimemequ'encetexposejen'entrepasdansdesquestionstheolo- 
Uiques liees avec la conception de l'Eglise comme „arche et econome de la 
gräce divine"23, qui, comme il parait, encore aujourd'hui porte une grande 
Partie des theologiens orthodoxes ä conclure qu'il ne peut y avoir de sacre- 
ment valide sinon dans l'Eglise orthodoxe. Ce qu'il me parait devoir noter 
c est que les catholiques insistent surtout sur l’action souveraine du Christ, 
qui, comme le dit le Concile Vatican II „preehe la Parole de Dieu ä toutes les 
nations et administre continuellement aux croyants les sacrements de la 
foi" en tout premier lieu par l'office ministeriel des Eveques (Constitution 
dogmatique sur l'Eglise, n. 21); puis par „la fonction des pretres, en tant. 
qu'elle est unie ä l'Ordre episcopal" (le „Decret sur le ministere etla vie des 
pretres", n. 2). L’action du Christ s’etend encore au-delä des frontieres visi- 
bles de l'Eglise, et le Concile Vatican II est parfaitement explicite ä cet 
®qard, quand il affirme ce qui suit: „Parmi les elements ou les biens par l'en- 
semble desquels l'Eglise se construit et est vivifiee, plusieurs et meme 
beaucoup, et de grande valeur, peuvent exister en dehors des limites visi- 
bles de l'Eglise Catholique" (Decret sur l'cecumenisme n. 3).

En ce qui concerne les rapports avec les Eglises et Communautes chre- 
tiennes non catholiques, l'on sait que jusqu'ä ces derniers temps, meme 
dans l'Eglise Catholique, prevalait pour ainsi dire une espece d'acribie, 
dans le sens que les regles canoniques etaient basees sur la presomption de 
schisme ou d'heresie de tous les membres de ces Eglises ou Communautes

23 Rapport soumis ä la premiöre Conference panorthodoxe: Istina 18 (1973), p. 378.

79



(avec l'excommunication qui en d6coule), sur la negation d’un pouvoir 
legitime de juridiction chez les Eveques Orthodoxes et, encore plus; sur 
„l'inexistence juridique" des Eglises Orthodoxes.

Avec le concile Vatican II cependant, apres une tres profonde reflexion 
theologique sur la nature de l'Eglise, ces visions, plutöt formelles et 
restreintes, devaient etre abandonnees parce que la realite des choses, 
sous une sp6ciale lumiere du S. Esprit, est apparue teile quelle depasse 
totalement les circonstances sur lesquelles etaient bases les sacres canons 
qui traitent des heretiques et des schismatiques, bien que ces canons 
soient venerables et encore valables lä oü il y a un vrai delit de schisme ou 
d’heresie. Le Concile, en effet, affirme: „Ceux qui naissent aujourd'hui dans 
les Eglises söparees et qui vivent de la foi au Christ, ne peuvent etre accu- 
ses de peche de division, et l’Eglise catholique les entoure de respect frater- 
nel et de charite" (Decret sur l’cecumenisme, n. 3). II est evident que dans 
cette perspective tombe completement la presomption canonique de 
schisme ou d'heresie; il y a au contraire la presomption de la bonne foi bien 
pleine envers celui qui est ne et a regule bapteme danscesEglisesou Com- 
munautes ecclesiales. C’est pourquoi on doit le considerer comme etant 
.dans une certaine communion, bien qu’imparfaite avec l’Eglise Catholi­
que" (ibidem). Bien plus, ä propos des Eglises orthodoxes, l'on doit relever 
que l’excommunication de 1054 a 6te abolie et r6voquee respectivement 
par les autorites Catholiques et Orthodoxes; que les Eglises Orthodoxes 
sont reconnues et traitees comme de vraies Eglises sceurs ä nous catholi­
ques; que ces Eglises, pour user les expressions de Paul VT, repetees en trois 
occasions24, sont avec nous ,en presque totale communion“ et sont gouver- 
nees par des Eveques qui .doivent etre reconnus et respectes comme pas- 
teurs de la partie du troupeau de Christ qui leur est confiee"25. Nombreux 
sont les progres realises ces dernieres annees sur le plan cecumenique, qui 
montrent encore plus combien est grande la promptitude, aussi bien de la 
part des Catholiques que de la part des Orthodoxes, ä se conformer aux 
donnees des convictions profondes, qui, pour les catholiques, sont bas6es 
sur les paroles tres claires du Concile Vatican II, paroles qui, ä notre avis, 
requierent aujourd'hui une beaucoup plus large economie que celle defi- 
nie comme mitigation pratique et provisoire des regles concernant un 
temps les heretiques et les schismatiques, ä savoir, une economie qui 
impregne tous les aspects de notre vie ecclesiastique, toute norme juridi­
que qui regle cette vie, avec cet amour et respect mutuel que l’Esprit Saint 
repand ces derniers temps avec tant d’abondance, et qui fait tant esperer 
que la pleine union entre tous les chretiens, pour laquelle le Christ a prie et 
nous tous prions avec Lui, devienne finalement une realite.

24 La communion avec les Eglises orthodoxes est appelde .quasi plena" dans l'audience 
gönerale du 20 Janvier 1971 (Oss.Rom. 21 janvier 1971) et dans la Chiesa Nuova ä Rome le
25 Janvier 1973 (Oss.Rom. 27,1,73; p. 2); dans la lettre ä S. Saintete le Patriarche Athenago­
ras du 8 Fevrier 1971 (Oss.Rom. 7, 1971) cette communion est appelee .presque totale'.

25 Paul VI en visite ä Constantinople, AAS 59 (1967), p. 841.

80



6. La Ouestion de I'Economie dans les Travaux de la 
Commission

Comme il a ete expose plus haut, la question sur leconomie devait etre 
traitäe par notre Commission. Les Groupes d'etude - qui sont 10, composes 
chacun de 12 Consulteurs environ - ont commence leur travail en 1974, et 
dejä en cette meme annee, accueillant en cette matiere un vote du Groupe 
d etude sur le Mariage (reunion du 8 novembre 1974), la Presidence de la 
Commission confiait ä un petit groupe de 4 Consulteurs la Charge de faire 
des recherches tres soignees concernant la doctrine et la pratique de l’eco- 
nomie dans la tradition orientale et dans la vie actuelle des Eglises Ortho­
doxes, de mettre en commun le fruit de ces recherches et de le presenter ä 
la Commission pour le profit de tous les Groupes d’etude interesses ä ce 
Probleme.

Les quatre Consulteurs de petit groupe d'etude, apres avoir reparti con- 
venablement le travail et echange entre eux les resultats de leurs propres 
recherches, se sont reunis une premiere fois le 10 avril de l’annee suivante, 
c est-ä-dire en 1975. Apres avoir explique leurs propres points de vue et 
examine les documents distribues, ils se sont trouves suffisamment d'ac- 
cord sur la notion fondamentale de Leconomie. Dans cette räunion ils ont 
essaye de preparer les premiers ebauches d’un document tres bref, qui 
devait etre communique ä tous les Groupes d'etude, dans lequel on verrait 
en quoi consiste Leconomie, et quels pouvoirs en ddrivent pour les Eve- 
ques en tant que successeurs des Apötres, outre ceux relatifs ä la tolerance 
de pratiques anticanoniques en vue d'eviter un mal plus grand, ä la non 
urgence de lois canoniques pour de graves motifs, supposee la bonne foi 
des fideles, au silence prudentiel, ä l'epikie et l'equite, ä la sanalio in radice, 
a la dispense des lois, ä l'interpretation benigne des lois penales et de celles 
restrictives de la liberte, etc. ...

Chaque membre du petit groupe s’empressa d'envoyer ä la Secretairerie 
de la Commission son propre texte, dans le but de bien preparer la reunion 
suivante qui devait etre la reunion conclusive des travaux en cours sur ce 
Point.

Cette reunion eut lieu les 6 et 7 fevrier 1976. Apres un examen tres atten- 
Uf d un vaste bibliographie concernant Leconomie et du materiel recueilli 
a la secretairerie, le document definitif etait redige. 11 se trouvait reduit au 
texte suivant, qui a ete dejä rendu public dans les Nunlia 10, p. 92-93, dans 
!a relation de LArchim. Elias Jarawan, Relateur du Groupe d'etude De nor- 
m>s generalibus.

-L’oikonomia est un concept theologique qui designe le plan de salut 
Pour tous les hommes, Loeuvre de la divine Sagesse. Selon ce dessein, Dieu 
le Pere a envoye son Fils dans le monde, lui donnant tout pouvoir neces- 
saire pour accomplir sa mission, c’est-ä-dire de sauver tous les hommes. Ce 
Pouvoir, le Christ La confie ä son tour ä son Eglise (Matt. 28,18). Ce pouvoir 
s etend a toute la mission pastorale de l'Eglise et ne se limite pas au seul 
Ordre juridico-canonique. II s’agit donc d’un concept qui va bien au-delä 
des compätences memes du code tout entier.

11 parait qu’au prochain Synode pan-orthodoxe sera mis ä l’ordre du jour
examen de la notion de oikonomia, sur laquelle pour le moment existent 

Plusieurs opinions divergentes. La Commission preparatoire interortho­

81



doxe a dejä prepare ä ce sujet un document d'etude ä soumettre ä toutes les 
Eglises Orthodoxes. II convient de noter que ce document affirme que l'ak- 
ribia, c'est-ä-dire la pleine conformite avec l'Evangile et les canons de 
l'Eglise, est le moyen de salut pour tous. Quant ä l'oikonomia, c'est le pou- 
voir de l'Eglise de suppleer, dans l'abondance de sa grdce et de son amour, a 
ce qui manque ä l’homme concretement pour etre en pleine conformite 
avec l'Evangile et les saints canons. La suppleance est lägitime et efficace 
si eile est concedee (au moins implicitement) par la hierarchie, qui a recu 
du Christ tout pouvoir pour sauver les ämes: celle-ci assure la possibilite de 
salut meme a l'homme qui tout en etant bien dispose, se trouve nean- 
moins dans un etat anticanonique humainement irreparable. L'on recourt 
ä l’oikonomia, poursuit ce document, justement dans les cas oü il est impos- 
sible d'appliquer rakribia“.

A ce texte dejä publie dans les Nuntia, le petit Groupe d'etude ajoutait, 
non sans hesitation, la proposition suivante:

„Pour le futur Code Oriental, l'on ne peut rien d'autre proposer qu'exhor- 
ter ceux qui doivent appliquer les lois du Code ä avoir devant leurs yeux en 
premier lieu le salut des ämes et ä employer donc avec la prudence neces- 
saire, les principes d’epikie, d'equitb, de tolerance et m *res de ce genre. 
L'on pourrait penser ä formuler ceci dans un texte preliminaire ä tout le 
Code, peut-etre de la maniere suivante:

Oiconomiaecclesiastica, qua opussalvificum Domini Nostri Jesu Christi 
hominibus applicatur, sub pastorali sollicitudine et vigilantia Hierarcha- 
rum est exercenda; quapropter Hierarchae in lege canonica urgenda 
magis salutem animarum quam strictam observantiam litterae legis 
intendant“26.

Les autres Groupes d'etude, auxquels ces conclusions ont ete communi- 
quäes, surtout ceux de Mariage, des Sacrements, de la Sacree Hierarchie, 
et encore le Groupe Central, en ont pris connaissance, comprenant bien 
comment l'economie ne peut etre juridiquement circonscrite, bien qu elle 
doive impregner tout le Code, etant une des dimensions fondamentales du 
pouvoir pastoral de l’Eglise. Cependant le Groupe d'etude De normis ge ne- 
ralibus auquel fut confie le röle d'examiner la proposition, reportee ci-des- 
sus, d'un texte ä inserer dans l’introduction de tout le Code, dans sa reunion 
de janvier 1978, a beaucoup hesite ä le faire27. Le texte propose par le petit 
Groupe de 1976 ne plaisait pas. D’autre part, la majorite des Consulteurs de 
Groupe (7 consulteurs en faveur, 5 contraires et 1 abstension) etait favo- 
rable ä ce que, non seulement dans la preface du Code, mais bien dans les 
canons eux-memes introductifs fut faite une allusion ä l’economie. Plus 
d'un texte possible fut propose (on peut le trouver dans Nuntia 10, p. 93), 
mais ces textes souleverent tous „de fortes oppositions", ce qui etait pres- 
que une preuve de plus que l’economie est aussi riche de contenu que le 
pouvoir pastoral de l’Eglise et ne peut etre circonscrite par des canons.

26 L’economie eccläsiastique, par laquelle est appliquee aux hommes l’ceuvre salvifique 
de N.S.J.C., doit etre exercäe sous la sollicitude pastorale et la vigilance des Hierarques; 
c’est pourquoi les Hierarques, dans l’application de la loi canonique veilleront plus au 
salut des ämes qu’ä la stricte observance de la lettre.

27 A corriger: Dans les Nuntia il est äcrit deux fois par erreur 1976. Le groupe De normis 
generalibus qui traitait cette question s’etait reuni de 23 janvier au I fevrier 1978.

82



L'on däcida alors de confier encore une fois ä un autre petit groupe de trois 
consulteurs la täche de composer un nouveau texte unique, ä inserer „soit 
dans les canons preliminaires, soit dans la preface du Code“.

Plutöt qu'ä un groupe aussi restreint, cette täche a ätä confiee par la Pre- 
sidence de la Commission ä un groupe de sept consulteurs, qui devait aussi 
revoir tout le Schema De noimis generalibus.

Ce groupe, s'etant räuni de 5 au 10 mars 1980, demanda ä la Presidence de 
pouvoir ouvrir la discussion sur lopportunite dinserer dans le Code quel- 
que texte sur l'äconomie, 6tant donne la petite difference de votes en 
faveur de cette acceptation lors de la reunion du groupe De noimis geneia- 
libus de 1978 et vu que toute la question regardant l'economie etait bien
connue.

La discussion eut donc lieu, et eile amena assez facilement les Consul­
teurs ä une decision unanime, renversant le vote de 1978, celle de ne rien 
dire dans le futur Code sur l'äconomie. Les raisons de cette decision pro- 
viennent surtout de la notion mäme de l'economie qui d'une part „depasse 
un code“, et d'autre part peut embrasser tous les remedes qui appartien- 
nent soit au Code soit ä ce qu'on appelle la pratique et la doctrine canoni- 
que, a vec lesquels peuvent trouver legitimement leur solution les cas dans 
lesquels une loi canonique se montre prejudiciable au salut des dmes. II 
taut en outre noter que la decision prise doit etre consideree avec ce que 
nous avons dit dans cet expose sur l'economie en relation avec le legisla- 
teur (en tenant compte que le Code qu'on est en train de reviser sera, 
comme on le presume, une loi papale), sur le caractere pastoral du Code, et 
surtout sur la loi d'amour dont le Code tout entier n'est qu'une partie, et 
dans laquelle se trouvent tous les aspects de l'economie de Dieu en faveur 
de l'homme, qui a ete rachete par le Sang de son Fils unique.

83



Pagina bianca



II. MIXED 
MARRIAGES



Pagina bianca



INTRODUCTION TO THE TOPICS 
OF THE FIFTH INTERNATIONAL CONGRESS OF THE SOCIETY 

FOR THE LAW OF THE ORIENTAL CHURCHES 
II. MIXED MARR1AGES

t PANTELEIMON RODOPOULOS 

Thessaloniki

The two topics ol the Fifth International Congress of the Society for the Law 
°f the Eastern Churches, which begins today in the apostolic Church of 
Thessaloniki, with the blessing of His Holiness the Ecumenical Patriarch 
^emetrios, are 1) Oikonomia', that is leniency in the application of eccle- 
siastical law, or temporary divergence from the strictness of the law in a 
specific case for the greater benefit of those involved, and 2) Mixed Marria- 
ges. Both topics are particularly interesting and very Contemporary.

The Church, continuing the redemptive work of Christ in the world, 
following the Lord's command and that of his Apostles, enacts legislation. 
ßy her laws the Church assists the faithful and leads them to salvation. 
Nevertheless, she does not apply the law legalistically; “the sabbath was 
Wade for man, not man for the sabbath"1.

“Mixed Marriages" also addresses a Contemporary need. Today people of 
different religions, churches and confessions, as well as of different 
nationalities are travelling and migrating much more than they did in the 
Past. This mass movement of people of various reügious, cultural, and 
ethnic backgrounds brings them into unlimited contact. This contact leads 
JPany times to mixed marriages, with the result that canonical and pastoral 
'ssues are raised which require the immediate attention of the churches, as 
well as of civil legislation.

•

Mixed marriages must be examined, in my opinion, from a historical, 
canonical, and theological perspective, as well as from a social and 
Pastoral one. In the congress that begins today, the canonical perspective 
°n mixed marriages will be primarily examined, on the basis of the legis- 
lation of the Churches of the East and of the West. This legislation applies 
to We the theological teaching of the Church on marriage for pastoral
reasons.

As Holy Scripture says, at the creation of the first man and woman, God 
defined the marital bond of a man and woman: "The Lord God said, ‘It is not 
9°od that the man should be alone; I will make him a helper fit for him.‘... 
and the rib which the Lord God had taken from the man he made into a 
woman and brought her to the man. Then the man said, 'This at last is bone

■ See p. 15-18. 
Mark 2.27.

87



of my bones and flesh of my flesh'... Therefore a man leaves his father and 
mother and cleaves to his wife, and they become one flesh“'. “And God 
blessed them, and God said to them, 'Be fruitful and multiply, and fill the 
earth'“2.

According to Holy Scripture, therefore, marriage is a sacred act of divine 
origin. The union of a man and a woman involves not only their physical 
union, but also consists of the moral bond of two persons of the opposite 
sex, who complement and help each other, and grow together toward 
moral perfection. They are united “in one flesh“ and fulfill the Creator's pur- 
pose regarding the procreation of the human race, which also entails the 
Obligation of the parents to rear their children "in the discipline and 
instruction of the Lord“3.

For these reasons marriage had always a religious character among 
different peoples. ln man's conscience an understanding of the religious 
origin of marriage remains vivid. Even for the ancient Romans, for whom 
marriage consisted mainly of an agreement between a man and a woman, 
the moral and religious meaning was not lacking. According to the Roman 
jurist Modestinus marriage is, among other things, “the connection of a 
man and a woman, ... communion of divine and human law" (divini et 
humani juris communicatio).

The Christian Church proclaimed the Institution of marriage a sacra- 
ment. Thus besides its physical meaning it takes on a high moral and 
spiritual importance, having as its foundation the self-denying love 
between the spouses similar to Christ's love for the Church4. It seems, 
though, that from the early years of the Christian Church, marriage was 
performed by a religious ceremony; "when men and women marry, it is 
desirable to have the bishop’s consent to their union, so that the wedding 
may be a tribute to the Lord and not to their own carnal desire“, as St. 
Ignatius of Antioch wrote to St. Polycarp of Smyrna in the beginning of the 
second Century5 * *. Being within the sphere of divine grace as a sacrament, 
marriage is connected liturgically with the Holy Eucharist, by which the 
mystery of Christ and the Church is realized in time and space. Tertullian 
(2nd Century) is perhaps the earliest witness concerning the association of 
the Service of marriage with that of the Holy Eucharist. “Unde sufficiamus 
ad enarrandam felicitatem ejus matrimonii, quod ecclesia conciliat et 
confirmat oblatio et consignat benedicti.“

Therefore, the sacramental character of marriage and the pastoral 
expediency for the protection of the faithful from the influence of people of 
other religions or heretical spouses make the early Church strictly against 
mixed marriages, which it forbids. The prohibition of mixed marriages is

2 Gen. 2.18-24.
3 Ephes. 6.4,- Ch. Papadopoulos, On Marriage, in: Ekklesia (1979), p. 291.
4 Ephes. 5.25 ff.
5 fgnatios, Epistle to Polycarp, 5, Early Christian Writings, M. Staniforth, trans., New

York 1978, p. 129. Cf. Tertullian, Epistle to his own wife (in which he calls marriage a sacra­
ment); Methodios of Olympos, Symposium on the Ten Virgins; St. Basil, 7thHomily on the 
Hexaemeron; St. Gregory the Theologian, 40th Oration; St. John Chrysostom, in many of 
his homilies, calls marriage a sacrament, and others.

88



attested to by ancient ecclesiastical writers such as Tertullian6, Cyprian7, 
Ambrose8, Theodoret of Cyrus9, and others.

Thus, from the beginning, the early Church prohibited the marriages of 
Christians to unbelievers or heretics. She tolerated, however, such 
marriages if they had taken place before one of the spouses became 
Christian. This was in agreement with the teaching of St. Paul according to 
which the unbelieving spouse and the children born to them were sancti- 
fied by their marriage. Moreover, Godhas calledus to live in peace anditis 
not right for spouses to live in disagreement and strife. "Wife, how do you 
know whether you will save your husband? Husband, how do you know 
whether you will save your wife?“10 *

From the fourth Century on, ecclesiastical legislation explicitly forbade 
mixed marriages". The Quinisext Ecumenical Synod (691) ratifies this 
practice of the Church by its 72nd canon: "An Orthodox man is not per- 
mitted to marry an heretical woman, nor an Orthodox woman to be joined 
to an heretical man. But if anything of this kind appears to have been done 
by any we require them to consider the marriage null, and that the 
marriage be dissolved." Moreover, this canon legislates, according to the 
teaching of St. Paul, that if they have been married before one of them 
became Christian and both agreed to continue to live together, let them 
not be separated; "for the unbelieving husband is sanctified by the wife, 
and the unbelieving wife is sanctified by her husband“12. Commenting on 
this prohibition of the canon, Zonaras supports it by the argument that 
such marriages succeed with difficulty, because if the views of the spouses 
concerning faith are opposed, how will they be able to be of one mind 
concerning other matters? If in the most important thing, that is to say, the 
faith, they follow different ways and do not communicate in their souls, is it 
possible for them to go down life's road together and to communicate in 
°fher matters? If, again, the unbelieving party wishes to live with the 
faithful one, then they should not separate, "for the unbelieving man is 
sanctified by the wife, and vice versa"13.

The legislation of Christian emperors of the Roman Empire on this issue 
follows ecclesiastical legislation14, although this law was not always 
applied. Kings married their daughters to princes of other religions for 
Political reasons, and in the twelfth Century, Christian Iberians gave their 
daughters in marriage to Muslims.

• n the beginning, therefore, marriage to heretics was considered invalid, 
but from an early time divergence from this law arose. In a later period,

8 Migne, PL II, 485-88, 937,
’ Migne, PL IV, 465-494, 767-768.
* Migne, PL XIV, 449- 454. XVI, 989-994.
9 Migne, PG 82, 285.
I® 1 Cor, 7.16.

31st canon of the Synod in Laodicea. “It is not proper to make marriages with heretics, 
uor to give our sons and daughters to them; but rather to take of them, if they promise to 
oecome Christians." Cf. lOth canon of the same synod, 21st canon of the Synod in 
Carthage, and 14th canon of the Fourth Ecumenical Synod in Chalcedon.

2 Ralles-Polles, 2. p. 471-72.
3 Op. cit. p. 472.

14 Nomocanon title 12, chapt. 13, Ralles-Polles, 1, p. 270-73. Cf. M. Vlaslares, Syntagma 
*ata stoicheion, 3, chapt. 12, Ralles-Polles, 6, p, 175.

89



especially after the fall of Constantinople, marriages of Orthodox to 
heterodox became tolerable by oikonomia, on the condition that the 
Service be performed by an Orthodox priest. However, marriage to a 
Muslim, and generally to a person of another religion, was prohibited. This 
practice of the Orthodox Church throughout the world is continued until 
today, and the modern Greek state has invested this practice with legis- 
lation.

As previously mentioned, the unlimited communication of people today 
makes mixed marriages unavoidable, even in Greece where 97% of the 
population is Orthodox Christian. This social reality raises pastoral and 
canonical problems for the churches, so that the issue of mixed marriages 
is a subject of study by all churches, as well as a topic of discussion in inter- 
Christian meetings. The First Pan-Orthodox Conference in Rhodes (1961) 
also included mixed marriages on the list of topics prepared for the Holy 
and Great Synod of the Orthodox Church which is to be convoked in the 
future. The Orthodox Preparatory Committee of this synod (Chambesy, 
1971) discussed the issue in its two basic forms, that is, (1) marriage 
between Orthodox Christians and persons of other religions or unbeliev- 
ers, and (2) marriage between Orthodox and heterodox Christians.

Because of political Systems and social conditions prevailing in countries 
of Eastern Europe where the majority religion is Orthodoxy, couples some- 
times come to the church to be married when one party, usually the bride, 
is faithful, while the other is not. The latter States, either truthfully or fal- 
sely, that he is an unbeliever for fear of consequences. The Preparatory 
Committee, taking into view the different situations in Orthodox 
countries, suggests the following in regard to the first category of mixed 
marriages, that is, between an Orthodox Christian and a member of 
another religion or an unbeliever: "After thorough study of the canonical 
order of the Church, according to which the marriage between an Ortho­
dox believer and a person of another religion or an unbeliever can have 
meaning only after the admittance into the Church of the person of 
another religion or the unbeliever, the Preparatory Committee however 
proposes, that ways of applying oikonomia in this matter should be studied. 
On the other hand, decisions on the application of oikonomia in cases of 
necessity should in the meantime be left up to the freedom of the local 
churches15. Regarding mixed marriages between an Orthodox and an 
heterodox, the Preparatory Committee of the Great Synod proposes free­
dom of decision in this matter on the basis of the existing local conditions. 
Nevertheless a more accurate, if possible, evaluation of the Christian heri- 
tage of non-Orthodox churches and of their present Situation is necessary 
so that an ecclesiological distinction may be made in regard to non-Ortho­
dox Christians"16.

The Roman Catholic Church holds almost the same position. It recog- 
nizes only marriages performed by a Roman Catholic priest. In the Second 
Vatican Council though, the decision was made to recognize the validity of

15 "Toward the Great Synod", Orthodox Center of the Ecumenical Patriarchate, Cham­
besy 1971, p. 45.

16 Ibid.

90



marriages between Roman Catholic and Orthodox Christians performed 
by an Orthodox priest17. Since the Orthodox place marriage within the 
"'hole issue of sacraments, and since they look toward the union of the 
Churches as a union of faith and as a sacramental communion, the religious 
ceremony of the marriage between Orthodox and Roman Catholics is a 
topic of the dialogue begun between the Churches of the East and of the 
West.

In the congress which begins today, all aspects of "oikonomia" and mixed 
marriages will be discussed according to the theological and canonical 
traditions of the Churches of the East and West. Distinguished scholars 
who are specialists in this field will proceed with their presentations.

17 Decree on the Eastern Churches.

91



DIE MISCHEHEN IN DEN HEILIGEN KANONES

SPYRIDON TROIANOS 

Athen

Der Terminus „Mischehe" (matrimonium mixtum, mariage mixte, mixed 
marriage) findet sich in den heiligen Kanones nicht, denn er entstand erst 
in der Theorie des neueren kanonischen Rechts1 in der Bedeutung einer 
Eheverbindung zwischen zwei Personen verschiedenen Glaubens1 2.

Es versteht sich von selbst, daß Mischehen in den ersten christlichen 
Dezennien nur in der Form von Verbindungen zwischen Christen und 
Nichtchristen, nämlich Juden oder Heiden, denkbar waren. In der apostoli­
schen Zeit lag die Bedeutung dieses Themas - es ist ja zu früh, von einem 
„Problem" zu sprechen - wegen der noch beschränkten Anzahl der Gläubi­
gen im Fortbestand der bereits geschlossenen Mischehen. Das Wort des 
Paulus in 1. Kor. 7,12—153 zielte mit Sicherheit darauf ab, solche Ehen auf­
rechtzuerhalten. In bezug auf eine neue Eheschließung bringt der Apostel 
seine Abneigung gegen das Zusammenleben mit einem Ungläubigen sehr 
deutlich zum Ausdruck4. Es ist jedoch zweifelhaft, ob sich ein anderer Pas­
sus, in dem er die Notwendigkeit der Ehe im Herrn betont5, speziell auf die 
Person des Ehepartners oder generell auf den Inhalt der Ehegemeinschaft 
bezieht.

Die rasche Verbreitung des Christentums hat indessenzu einer Vermeh­
rung der Mischehen geführt, die von christlichen Frauen aus bestimmten 
sozialen und nicht zuletzt auch juristischen Gründen viel häufiger als von 
Männern geschlossen wurden. Dieses Phänomen hat die heftige Reaktion 
der Kirchenväter der ersten vier Jahrhunderte ausgelöst, wie es sich aus 
den Werken von Tertullian, Ambrosius, Hieronymus, Augustinus und 
Cyprian ergibt6.

1 Ch. Lefebvre, Quelle est l'origine des expressions „matrimonia mixta“ et „mixta reli­
gio“? in: lus Populi Dei, Mise. Bidagor, 3, Roma 1972, S. 359-373.

2 Der neugriechische Ausdruck „piKtöq yäpoc“ bedeutet jedoch nur die Ehe zwischen 
den Anhängern verschiedener Konfessionen. Vgl. die Gesetze Nr. 677 und 696 vom Jahre 
1861.

3 „Ei ricäöeAcpöc yuvaiKa exei ämorov, Kai aüin ouveuöOKCi oiKeiv per'aüroü.pncapiüru aürnc 
Kai yuvn nuc üxei ävöpa ämorov, Kai oüroc ouvcuöokeI oiKeiv per' aürnc, pn aipiütro röv ävöpa. 
’Hyiaotai yäp 6 ävfip ö ämoroc ev ip yuvaiKi, Kai nyiaorai n yuvn n ämoroc£v t<i> äöeAcpü- ■ ■ • Ei öt 6 
ämorocxropiterai, xwpitäoöo)“. Vgl. zu dieser Stelle H. Baltensweiler, Die Ehe im Neuen 
Testament (Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments, 52), Zürich- 
Stuttgart 1967, S. 191 f.

4 2. Kor. 6,14: „Mn yiveoöe etepoCuyoüvrec änioroic ...“.
5 1. Kor. 7,39: „fuvh öeöerai eip' öoov xpövov £n öävnp aürnc' eäv öc KoipnSn ö äviip,£Aeu86pa 

ioriv ü)8eAei yapn8nvai, pövov ev Kupio)“- Nach der Meinung Ballensweilers, a. a. O. (3), S. 187, 
deutet der Ausdruck daraufhin, daß die Ehe nur mit einem Christen geschlossen werden 
dürfe.

6 S. die eingehende Untersuchung von J. Kähne, Die Ehen zwischen Christen und Hei­
den in den ersten christlichen Jahrhunderten, Paderborn 1931, S. 9 ff.

92



Die Ablehnung der Mischehen spiegelt sich gewiß in den kanonischen 
Vorschriften des entsprechenden Zeitraums wider, jedoch nicht in dem zu 
erwartenden Ausmaß. Im Westen begegnet man der Frage dieser Ehen in 
den Kanones 15 und 17 der Synode von Elvira (ca. 306)7,11 der Synode von 
Arles (314)8 und 12 der Synode von Hippo (393)9. Vom Kanon 17 von Elvira 
abgesehen, der sich auf den speziellen (und nicht sehr wahrscheinlichen) 
Fall der Ehe einer Christin mit einem heidnischen Priester bezieht, enthält 
Kanon 15 derselben Synode ein allgemeines Verbot für die christlichen 
Frauen, die Ehe mit einem Heiden einzugehen (selbst wenn dies wegen der 
übergroßen Zahl der heiratsfähigen jungen Frauen geschehen sollte), und 
schließt Kanon 11 von Arles für einige Zeit aus der Kirchengemeinschaft 
diejenigen Töchter von Christen aus, die heidnische Männer heiraten. Es 
ist für den Sachverhalt sehr charakteristisch, daß die oben erwähnten 
kanonischen Verordnungen nur die Frauen betreffen. Auffallend ist fer­
ner, daß es, im Grunde genommen - besonders in bezug auf das weitere 
Schicksal der verworfenen Verbindung - keine Sanktionen gibt. Man 
kann diese Zurückhaltung des kanonischen Gesetzgebers auf Zweck­
mäßigkeitserwägungen zurückführen, und zwar auf die Überlegung, daß 
die Auflösung dieser Ehen, falls ihre Zahl bedeutend war, ein erhebliches 
soziales Problem darstellen würde. Schließlich liegt der Schwerpunkt des 
Kanons 12 von Hippo, der inhaltsmäßig dem Kanon 21 von Karthago10 * nahe­
steht, im Verbot der Ehe mit Häretikern und Schismatikern - welches 
weiter unten erörtert werden soll. Dasselbe gilt auch für Kanon 14 von 
Chalkedon, der aber nur den niederen Klerus betrifft und daher einen bes­
chränkten Anwendungsbereich hat.

Viel schärfer ist dagegen der staatliche Gesetzgeber gegen die Misch­
ehen vorgegangen - allerdings nicht im allgemeinen, sondern nur gegen 
die Ehen mit Juden", vielleicht in der Annahme, daß die Gefahr für den 
christlichen Ehepartner von dieser Seite aus größer sei. Der Codex Theo- 
dosianus enthält diesbezüglich zwei Bestimmungen: 16.8.6 und 3.7.2 
(= 9.7.5)12. Erstere, von Constantinus im Jahre 339 erlassen, verbietet den 
Juden die Ehe mit Christen unter Androhung der Todesstrafe. Letztere,

7 Kanon 15: „Propter copiam puellarum gentilibus minime inmatrimonium dandaesunt 
v>rgines Christianae, ne aetas in flore tumens inadulterium animae resolvatur". Kanon 17: 
■Si qui forte sacerdolibus idolorum filias suas iunxerint, placuit nee in finem eis dandam 
®sse communionem“ (F. Laucherl, Die Kanones der wichtigsten altkirehlichen Konzilien, 
Freiburg i. Br.-Leipzig 1896, S. 16).

>De puellis fidelibus quae gentilibus iunguntur, placuit ut aliquanto tempore a com- 
Htunione separentur“ (Laucherl, a. a. O. (7), S. 27).

9 .... ut filii vel filiae episcoporum vel quorumlibet clericorum gentilibus vel haereticis 
«ut schtamaticis matrimonio non coniungantur" (Laucherl, a. a. O. (7), S. 165).

( • Opoicoc npeoev, ö)oic tit tcKva rüv xAnpixüv tOvixoicnaipcuxoic yapixüc ph ouvänieoöai“.
Die Richtigkeit der in De adminislrando imperio cap. 13 (Ed. vonGy. Moravcs/k, S. 70,

10 •■) erwähnten Nachricht, daß Konstantin d. Gr. die Ehen zwischen Christen und Heiden
generell verboten habe, ist sehr zweifelhaft.

2 C. Th. 16.8.6: „Quod ad mulieres pertinet, quas ludaei in turpitudinis suae duxere con- 
s°rtium in gynaeceo nostro ante versatas, placet easdem restitui gynaeceo idque in reli- 
quum observari, ne Christianas mulieres suis lungant flagitiis vel, si hoc fecerint, capitali 
Periculo subiugentur". 3.7.2: .Ne quis Christianam mulierem in matrimonio Iudaeus acci- 
P'at, neque Iudaeae Christianus coniugium sortiatur. Nam si quis aliquid huiusmodi admi- 
serit, adulterii vicem commissi huius crimen obtinebit, libertate in accusandum publicis 
quoque vocibus relaxata" (= C. Th. 9.7.5).

93



von Valentinian II., Theodosius d. Gr. und Arcadius im Jahre 388 promul­
giert, stellt die Ehe eines Juden mit einem Christen dem Ehebruch gleich, 
was die vom Gesetz für dieses Delikt vorgesehenen Strafen nach sich zieht. 
Die zweite Bestimmung ist in die späteren Kodifikationen und Sammlun­
gen aufgenommen worden: so in C. 1.9.613, in die Collectio Tripartita 1.9.6'4, 
in den Nomokanon XIV Tit. 12.1315, in die Basiliken 1.1.34'6, in das Ponema 
des Attaleiates 3.317 * und in das Syntagma des Blastares T 12ia.

Insofern hat der Gesetzgeber eine wesentliche Lücke gefüllt, aber er hat 
keine weiteren Maßnahmen während der frühbyzantinischen Periode 
getroffen. Davon abgesehen, hätte eine Ausdehnung des Verbots auf sämt­
liche Mischehen ohnehin keine weitere praktische Bedeutung gehabt, 
denn inzwischen hatte sich der kanonische Gesetzgeber eingeschaltet, 
dessen Bestimmungen gemäß der ausdrücklichen Anordnung der justinia­
nischen Gesetzgebung den staatlichen Gesetzen gleichgestellt waren19.

Aber die Entstehung und vor allem die Ausbreitung der ersten Häresien 
zwangen die Konzilsväter, der Möglichkeit und den Folgen einer 
Mischehe in einer bis jetzt unbekannten Form, nämlich zwischen recht­
gläubigen Christen und Häretikern, entgegenzutreten. So erließ die 
Synode von Laodicea (zwischen 325-381) zwei Kanones, die beinahe den 
gleichen Inhalt haben. Kanon 10 verbietet den „tnc CKKAnoiac" ihre Kinder 
mit Häretikern zu verheiraten; Kanon 31 verbietet auch die Ehen mit Häre­
tikern, es sei denn, daß der Andersgläubige verspreche, zum orthodoxen 
Glauben überzutreten20. Man stellt also fest, daß der Inhalt des ersten 
Kanons vom zweiten vollständig umfaßt wird, was einige Fragen aufwirft.

13 Die Stellen in C. 1.9.6 und C. Th. 3.7.2 (“ 9.7.5) sind gleichlautend.
14 „Xpiouavöc Aapßäviov louöaiav yapeirtv, n xpiouavhv ‘louöaioc, iioußAiKtoc eni poixcfö 

KdtnYopoüviai".
15 ,'H 5t c' öiäi. ioü 8‘ tit. toü a' ßißAiou toü kioöiköc ipnoiv, öu xpiouavöc Aapßävuv louöaiav 

yapcthv, ft xpiouavnv 'louöaioc, eni poixeig KatnYopeitai“.
16 „ louöaioic Xpiouavoi npöc yäpov pn ouvepxöoBwoav iö ncpi poixciac tvtcüöcv üipopiapcvoi 

önpöoiov eyKAnpa".
17 „Mn Aapßavöto) louöaioc Xpiouavnv, piite Xpiouavöc louöaiav. Kai änAüc aipetiKoi Kai 

äAAömotoi pnöe xaid tiva npöipaoiv Xpiotiavoic npöc yäpov ouvaiuöoSwoav".
10 „Mn Aapßavfito) louöaioc Xpiouavrtv, piite Xpiouavöc louöaiav, piite aipetmöc Kai 

äAAötpioc tnc nioteoic Kaiä uva npöipaoiv Xpiotiavoic npöc ydpov ouvant£o8(o".
19 Nov. 131.1: „0comTopcv toivuv, td£iv vöpwv enfxeiv toüc öyiouc CKKAnoiaotiKouc xavövac 

toüc unö tüv äyiuv tcooäpuvouvööuvexteSevtac n ßeßaiii)8£vtac,...“.Dasselbe hatte Justinian 
auch einige Jahre vor der Promulgation der Nov. 131 in C. 1.3.44.1 angeordnet:.... toücöfc
Öeiouc Kavövac ouk fAattov tüv vöpuv ioxüeiv xai oi npetepoi ßoüAovtai ............... .. Vgl. auch
C. 1.2.12.1 (vom Jahre 451).

20 Kanon 10: „Flepl toü pn öciv toüc tnc ÖKKAnoiac aöiaipöpuc npöc ydpou Küivioviav ouvänteiv 
tö fcautöv t£xva aipctixoic". Kanon 31: „'Ou oü öci npöc riävtac aipetiKoüc tniyapiac noieiv, ri 
öiöövai uioüc xai 8uYat£pac äAAä paAAov Aapßäveiv, ei ye enaYYÖAAoivto xpiouavoi </evtadai“. 
Eine Interpretation des can. 31 enthält der unter dem Patriarchen Alexios Studites im Sep­
tember 1039 (Grumel, Reg. 846) ergangene Synodalakt (G. Fickei, Erlasse des Patriarchen 
von Konstantinopel Alexios Studites, Festschrift der Universität Kiel etc., Kiel 1911, S. 32- 
33). Ein den oben erwähnten Kanon betreffender Auszug dieses Aktes wird als kano­
nische Antwort (önÖKpioic) auch dem Chartophylax Johannes Doxapatres(M. Gedeon, in: 
EKKAno. AAriSeia 36 (1916), S. 2; s. denselben Text auch im Cod. Mose. 336 f. 37v bzw. p. 52) 

zugeschrieben. Der Irrtum liegt hier auf der Hand, denn dieser Chartophylax (vgl. 
H.-G. Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich, Hb. d. AW. XII.2.1, 
München 1959, S. 599 f.) ist auf dem Gebiet des kanonischen Rechts sonst nicht bekannt.

94



Wie Interpretation, daß Kanon 10 nur die Kleriker betreffe (vorausgesetzt, 
daß der Ausdruck xoüc xnc exKAnoiac nur sie bezeichne - was im übrigen 
sehr zweifelhaft ist), während Kanon 31 einen uneingeschränkten Wir­
kungskreis habe, löst das Problem nur zum Teil. Vermutlich muß man diese 
merkwürdige Wiederholung des Verbots damit erklären, daß die beiden 
Kanones nicht zur gleichen Zeit verfaßt wurden.

An dieser Stelle ist noch folgendes anzumerken. Für den Übertritt zum 
rechten Glauben benutzt der Kanon die Worte „dye enaYYeAAoivxo Xpioxiavoi 
Yeveoöai“ (= wenn sie versprechen, Christen zu werden); der Kanon hält die 
Häretiker also für Nichtchristen. Die Gleichstellung der Häretiker mit den 
Ungläubigen überrascht nicht, denn solche Anschauungen sind quellen­
mäßig belegt21, Diese Formulierung könnte jedoch den Verdacht er­
wecken, die Konzilsväter hätten nur jene Häretikergruppen im Auge 
gehabt, die beim Übertritt zur Orthodoxie getauft werden müssen, weil sie 
eis Nichtchristen behandelt werden - eine Unterscheidung, auf die schon 
ßalsamon hindeutet22. Diese Interpretation muß aber abgelehnt werden, da 
die Differenzierung des Verfahrens beim Übertritt zum rechten Glauben 
erstmalig im Kanon 7 des II. ökum. Konzils auftaucht und jede Rechtferti­
gung fehlt, daß man sie vorverlegt. Zusätzlich muß erwähnt werden, daß 
Jede Unterscheidung der Häretiker im Hinblick auf die juristische Mög­
lichkeit, eine Mischehe einzugehen, von den beiden Interpretatoren Zona- 

ras und Baisamon in ihren Scholien zum Kanon 31 von Laodicea abgelehnt 
wird23. Was nun die Zeit des im Hinblick auf die Eheschließung erforderli­
chen Übertritts zur Orthodoxie anbetrifft, so schweigt der Kanon, aber in 
den Scholien wird unterstrichen, daß er der Eheschließung vorauszugehen 
hat. Ob diese Auslegung dem Sinne des Kanons tatsächlich entspricht, 
scheint mir sehr zweifelhaft zu sein; wenn nämlich der Andersgläubige 
bereits vor der Eheschließung zur Orthodoxie übergetreten wäre, dann 
hätte letztere keine Probleme mehr bereitet, hätte es sich in diesem Fall 
doch lediglich um eine Ehe zwischen zwei Rechtgläubigen gehandelt. Die 
Stellungnahme der Scholiasten scheint eher von der späteren Entwick­
lung der kanonischen Gesetzgebung und den in ihrer Zeit herrschenden 
allgemeinen Umständen beeinflußt zu sein.

Ein zweiter, nicht weniger nennenswerter Punkt ist, daß der Kanon die 
Schismatiker nicht erwähnt. Angesichts derTatsache, daß die Unterschei­
dung zwischen Häretikern und Schismatikern zu dieser Zeit bereits 
existierte24, was aus Kanon 33 derselben Synode klar hervorgeht, führt die 
Gegenüberstellung der beiden Kanones (31 und 33) zu der Schlußfolge­
rung. daß die Schismatiker im ersteren absichtlich ausgelassen wurden. 
Und eine letzte Bemerkung sei angefügt; Keiner der beiden die Mischehen 
betreffenden Kanones von Laodicea befahl die Auflösung der unter Nicht­
beachtung ihrer Anordnungen geschlossenen Ehen. Konsequenterweise

Vgl. z. B. Proch. 33.13, Pr. legum 28.10, can. 46 Apost.
Scholion zum can. 14 von Chalkedon (G. Rhalles - M. Polles, lüvi uypa i uv 9d«v Kai iepöv 

kovövwv el.c„ Bd. 2, S. 253).
” Rhalles-Polles, a. a. O. (22), Bd. 3, S. 198 f.

Hinsichtlich der Kriterien dieser Unterscheidung herrschte lange Zeit Unsicherheit. 
91- £v. Manlzuneas, Tä äöiKiipata aipcocovc Kai axioparoc Kaiä xoüc ökig) npwiouc aicjvac, 

Athen 1977, S. 31 f. insbes. 45 f.

95



beschränken sich diese Sanktionen auf die Verhängung von Kirchenstra­
fen gegen die Übertreter. Insofern ist äußerst merkwürdig, daß Baisamon 
in seinem Scholion zum Kanon 14 von Chalkedon gerade das Gegenteil 
behauptet25. Dieser Satz von Baisamon kann nicht einmal im Kanon 21 von 
Karthago eine Stütze finden, denn auch er verbietet den Kindern von 
Geistlichen lediglich die Ehe mit Heiden oder mit Häretikern, ohne ein 
Wort über deren Gültigkeit zu verlieren - falls sie trotz des Verbots 
geschlossen wird26.

Da aber die Synode von Laodicea nur eine Lokalsynode war, genossen 
ihre Kanones keine allgemeine Anerkennung. Aus diesem Grund haben 
sich die Teilnehmer am IV. ökum. Konzil gezwungen gesehen, sich mit der 
Frage der Mischehen zu befassen und eine allgemein geltende Bestim­
mung zu erlassen. So entstand Kanon 14 dieser Synode, der sich aber selt­
samerweise, wie bereits bemerkt, auf die Lektoren und die Sänger be­
schränkte. Der Kanon verbot diesen niederen Klerikern, sowohl „eine 
andersgläubige Frau zu nehmen" als auch ihre Kinder „mit Häretikern, 
Juden, oder Heiden zu verheiraten, wenn die mit dem Orthodoxen zu ver­
heiratende Person nicht verspricht, zum orthodoxen Glauben überzutre­
ten"27. Die ausführliche Aufzählung der zweiten Hälfte des Verbots läßt m. 
E. keinen Zweifel hinsichtlich der Bedeutung des Ausdrucks „andersgläu­
bige Frau" der ersten Hälfte bestehen: d. h. auch dieses Verbot umfaßt die 
Schismatiker nicht, denn eine Differenzierung bei der Regelung der bei­
den Fälle läßt sich logisch nicht rechtfertigen28. Von einer Auflösung der 
unkanonisch geschlossenen Ehe ist auch in diesem Kanon nicht die Rede: 
er sieht nur die Auferlegung von Kirchenbußen gegen die Kleriker vor, die 
seine Vorschriften verletzt haben.

In der frühbyzantinischen Gesetzgebung gab es also keine allgemeine 
Bestimmung, die sämtlichen Untertanen verbot, Ehen mit Häretikern ein­
zugehen. Dies wird durch die Bestimmung in C. 1.5.18.8 bestätigt, die die 
Gesetzmäßigkeit einer Ehegemeinschaft zwischen einem Orthodoxen und 
einem Häretiker voraussetzt. Eine Bestätigung enthalten auch die Anord­
nungen in C. 1.4.16 und 5.1.5.3 (Gesetz der Kaiser Leon und Anthemios vom 
Jahre 472), die die „verlustlose" (ctSnptoc) Auflösung des Verlöbnisses 
„propter religionis vel sectae diversitatem" erlauben. Stattdessen versucht 
der staatliche Gesetzgeber durch eine Reihe von Maßnahmen zuungun­
sten des häretischen Ehegatten im Rahmen einer allgemeinen „Verfol­

25 „Aväyvioöi tnc ev AaoöiKEig ouvööou kavöva i' Kai Aa’ Kai ific ev Kapöayövn Kavöva ko’ Kai 
eüpiioeic öiaanwpevov töv perä aipeiiKOÜ ouorävra yäpov“ [Rhalles-Potles, a. a. O. (22), Bd. 2, 
S. 253).

26 Auf die Unstimmigkeit zwischen den Kanones und dem Scholion weist auch G. P. Ste­
vens, De Theodoro Balsamone. Analysis operum ac mentis iuridicae, Corona Lateranen- 
sis 16, Roma 1969, S. 183 hin.

27 „Eneiöft tv noiv önapxiaic ouyKexöpnrai roic ävayvaiotaic xai ipäAiaic yapeiv.üpioEv ft ayia 
oüvoöoc pft ejeivai iivi auiöv fcrepööotov yuvaiKa Aapßäveiv. Touc öe nön ek toioütov yäpov 
naiöonomoavrac, £i pev £<p8aoav ßamioai rä tl aütöv texöevto napä toic aipetiKOic, npooäyEiv 
aürä rn Koivovig tnc KaÖoAiKftcÖKKAnaiai;, pft ßuntioöövia öe pft öüvaaöai £ii ßaimteivaüiä napä 
toiq aipEtiKoic, pftte piiv ouväniEiv npöc yäpov aipetiKÖ n Iouöaio n "EAAnvi, Ei pft äpa 
änayyäAAoito pEiatiöeoöai Eic rftv öpöööoiov nioriv tö ouvaniöpevov npöotonov tö öpöoööfw. Ei 
öt xic ioüiov röv öpov napaßain iftc äyiac ouvööou, kovovikö ünoKEioöto emtipio“.

28 Anderer Meinung ist J. Zhishman, Das Eherecht der orientalischen Kirche, Wien 
1864, S. 541.

96



gung* der Häretiker die Eheschließungen zwischen ihnen und den 
Orthodoxen zu beschränken, ohne sich jedoch, wie bereits erwähnt, zu 
einem generellen Verbot solcher Eheschließungen entschließen zu kön­
nen29. Die Tatsache, daß zu dieser Zeit nur die Einhaltung des Zivilrechts 
(d. h. ohne eine mit gesetzlichen Folgen ausgestattete Einmischung der 
Kirche) für die Gültigkeit der Ehe maßgebend war30, genügt, uin die Konse­
quenzen dieses Umstands auf dem Gebiet der kirchlichen Disziplin richtig 
einschätzen zu können. Auf diese Richtlinien der kaiserlichen Gesetz­
gebung wies der Verfasser des Nomokanons in XIV Titeln hin, indem er mit 
bewundernswerter Vollständigkeit alle Gesetze anführte, aus denen her­
vorging, daß solche Verbindungen erlaubt waren. An dieser Stelle kann 
man seine Verbitterung erkennen, weil er die Gesetzgebung in dieser 
Beziehung für widersprüchlich hielt. „Obwohl das weltliche Recht", 
schreibt er, „im Buch 23 Tit. 2 Dig. 1 (sc. der Digesten) die Ehe als eine Ver­
bindung von Mann und Frau, eine Vereinigung für das ganze Leben und 
eine Gemeinschaft nach göttlichem und menschlichem Recht definiert 
und dementsprechend die sich durch die Ehe verbindenden Personen den­
selben Glauben haben sollten, kennt es und akzeptiert es eine Ehe 
zwischen einem Orthodoxen und einem Häretiker"31.

Vor dem Hintergrund einer solchen Situation ist es durchaus verständ­
lich, daß das Quinisextum im Kanon 7232 eine knappe, aber zugleich kate­
gorische Regelung einführt, so daß jede Möglichkeit einer „flexiblen" 
Interpretation ausgeschlossen bleibt. Kanon 72 verbietet ausnahmslos die 
eheliche Verbindung zwischen Orthodoxen und Häretikern, erklärt jede 
unter Nichtbeachtung dieses Verbots geschlossene Ehe für nichtig und 
ordnet deren Auflösung an. überdies belegt er die Übertreter (d. h. die 
Orthodoxen, denn die Häretiker sind sowieso aus der Kirche ausgeschlos- 
sen) mit dem Kirchenbann. Ferner wird im Kanon der besondere Fall gere­
gelt, daß von einem Häretikerpaar nur der eine Ehegatte zur Orthodoxie 
Übertritt. Die strikte Anwendung des Verbots hätte nämlich zur Auflösung 
der Ehe führen können - einer harten Lösung des konkreten Problems, die 
ln jeder Hinsicht als irrational erschien. Die Konzilsväter erklärten diese 
Ehe für unlösbar, indem sie sich auf das Wort des Apostels Paulus in 1. Kor. 
7-14 beriefen.

29 Vgl. auch Nov. 115.3,14-15.
„ 0 Vgl. M. Kaser, Das römische Privatrecht, Bd. 2, Hb. d. AW.X.3.3.2.2, 2München 1975, 
S- m Anm 15.

■ ’O hoAiiiköc vöpoc ei Kai tä iiäAiaia töv yäpov opitöpevoc, ipnoi ßißAiö ky' rir.ß’ öiai.a' öu 
V“Moc toriv ävöpöc Kai yuvaiKÖq ouväipeia, Kai auyKAnptooic näonq iftc Coanc. öeiou te Kai 
«vopunfvou öiKaiou Koiviovia, Kai Kaiä toötov röv öpov töei loüc yägw ouvaniopcvouc 
'•poSpnoKOut elvai, ögiac oiöe Kai öftxciai geiatü öpöoöötou Kai aipeiiKoü yöpov" (Rhalles-Pol- 

32®' *: °' (22)' Bd- '• s-27l)-
„Mn tltouü öpdööojov ävöpa aipeiiKfi ouvänteoSai yuvaiKi, piite pnv aipciiKÖ ävöpi yuvaiKa 

opöööotov tcüyvuoöai- äAA'ei Kai ipavein n toioöiov ünö uvoc töv änävtuv yivöpevov, äxupov töv 
Yapov nyeioOai Kai rö ädeopov öiaAueoöai ouvoiKtaiov oü yäp xpn lä äpiKra piyvuvai, ouöt tö 
apoßäiü) AÜKOvaupnACKeoöai.Kai in toö Xpioioö pcpiöi tövtöväpapiioAövKAnpov. Ei 5c napaßn 
Uc tä nap’ npöv öpio8£via,dnpopit£o8ü>. Ei ö£tivcc,£ti tv tö ämoiia tuyxävovicc, Kai oünoitn iöv 

Pooöötov £yKataAey£vtcc noipvn, äAAnAoic yäpö vopipw nppöoönoav, elia, ö g£v, iö KaAöv tk 
stapevoc, tö <po)ii tftcäAnSeiac npoo£öpapev.ö öfc linö roü inc nAävnc Kateoxeön öcopoü,pn npöc 

Iäc 8eiac ätevioai ÖKiivaq ftAöpcvoc, euöoxei 51 tö inatö ft ämotoc ouvoiKeiv, ft tö ftpnaAiv, ö ämö 
roq in niaift, pn Xü>pi££o8o)oav, xaiä töv 8eiov änöoioAov ftyiaotai yäp ö ämotocävftp£v in yuvai 
*'• Kai nyiaoiai ft ämotoc yuvft £v tö ävöpi“.

97



Bei der Untersuchung der Gründe, die zum Erlaß des Kanon 72 geführt 
haben, darf die dogmatische Lehre nicht unbeachtet bleiben, denn die end­
gültige Gestaltung der Lehre über den sakramentalen Charakter der Ehe 
hat ohne Zweifel die Entstehung des kanonischen Verbots der Mischehen 
im Kanon 72 beeinflußt-13. Was aber die Ausdehnung dieses Verbots anbe­
trifft, so bin ich nicht der Meinung, daß die Verfasser des Kanons auch die 
Ungläubigen im Sinne hatten33 34, war doch das Interesse der Konzilsteilneh­
mer auf die Häretiker gerichtet, wie es sich aus den Kanones 28,32,33,62, 
79, 81 und 95 ergibt, während die Nichtchristen zu dieser Zeit kein beson­
ders großes Problem darstellten35. Konsequenterweise dürfen wir bei der 
Definition des Terminus „Häretiker" eine stillschweigende Verweisung auf 
Kanon 95 der Synode annehmen. Zumindest werden die Schismatiker im 
Kanon 72 überhaupt nicht erwähnt.

Kanon 72 des Quinisextum ist die letzte und zugleich die grundlegende 
kanonische Bestimmung zur Frage der Mischehen, um die sich die ein­
schlägige Literatur des kanonischen Rechts in den folgenden Jahrhunder­
ten dreht. Der Kanon wird im Nomokanon XIV Tit. 12.1336 erwähnt und in 
epitomierter Fassung in das sog. Kanonikon Johannes' des Fasters auf­
genommen37, wo man versucht, eine milde Auslegung in bezug auf die 
Exkommunikation der Übertreter einzuführen. Nach dieser Interpretation 
wird diese Strafe nur denjenigen angedroht, die auch noch nach Auflösung 
der Ehe auf der Fortsetzung des verbotenen Zusammenlebens beharren. 
Dieselbe Auslegung findet man auch in der „Epitome Canonum" des Kon­
stantin Armenopulos38 39. Selbst Baisamon beruft sich auf den Kanon in sei­
nen kanonischen Antworten 34 und 36311. Erstere ist der Frage gewidmet, ob 
die Ordination eines ehemaligen Häretikers zulässig sei, wenn seine Ange­
hörigen beim Irrglauben geblieben sind. Der Kanonist betont den nur 
scheinbaren Widerspruch der Kanones 36 von Karthago und 72 des Quini­
sextum und entscheidet positiv, indem er sagt, daß das Ordinationsverbot 
des Kanons 36 nur für die gebürtigen Orthodoxen gelte. In der zweiten 
Apokrisis wird die Frage erörtert, inwieweit eine orthodoxe Frau kommu­
nizieren dürfe, wenn sie einen Ungläubigen oder einen Häretiker geheira­
tet habe, wobei die negative Antwort Baisamons auf Kanon 72 beruht. Eine 
weitere ausdrückliche Berufung auf diesen Kanon finden wir in einer 
Patriarchalentscheidung aus dem Jahre 103940. Schließlich stützt sich eine 
Antwort des Demetrios Chomatianos41 auf unseren Kanon, ohne ihn 
jedoch in ihrer Begründung zu erwähnen.

33 W. W. ßassef.The Impediment of Mixed Religion of the Synod inTrullo (A.D. 691), in: 
The Jurist 29 (1969), S. 395 f.

34 Anders Bassel, a. a. O. (33), S. 396.
35 Die Mischehen mit Juden waren bereits von der Kaisergesetzgebung verboten wor­

den; Anhänger von heidnischen Religionen gab es kaum noch, und der Islam befand sich 
in der ersten Stufe seiner Entwicklung.

36 Rhalles-Polles, a. a. O. (22), Bd. 1, S. 270 f.
37 Ebenda, Bd. 4. S. 439.
38 J. Leunclavius, Iuris Graeco-Romani tarn canonici quam civilis tomi duo, Frankfurt 

1596 (Nachdr. London 1971), Bd. 1, S. 49.
39 Rhalles-Polles, a. a. O. (22), Bd. 4, S. 474 f.
40 S. oben Anm. 20.
41 S. die Apokrisis 209 bei J. B. Pitra, Analecta sacra et classica spicilegio Solesmensi 

parata. VI. Juris ecclesiastici Graecorum selecta paralipomena, Paris-Rom 1891, S. 713.

98



Kanon 72 hat auch bei der Gestaltung der staatlichen Gesetzgebung 
einen bedeutenden Einfluß ausgeübt. Zunächst spricht die ein halbes Jahr­
hundert nach der Trullanischen Synode promulgierte Ekloga der Isaurier 
ln hl und 2.14la nur von einer „Ehe unter Christen" (yöpoc Xpionavwv), und 
diese Formulierung wurde in ihre Derivate aufgenommen42. Die Konstitu­
tion C. 1.4.16 über die verlustlose Auflösung des Verlöbnisses wegen Reli- 
gions- bzw. Konfessionsunterschieds wurde merkwürdigerweise im 
Prochiron 2.3, sowie in der Ecloga ad Prochiron mutata 1.9 wiederholt - wer 
sich aber verlobt hat, obwohl er die Andersgläubigkeit seines Partners 
kannte, hat im Falle der Auflösung die Brautgeschenke doppelt zurückzu­
geben. Die Epanagoge dagegen hat unter den bekannten kirchlichen Ein­
flüssen41' in 15.4 die anders formulierte Stelle C. 5.1.5.3 übernommen. 
Dieselbe Kodexstelle wurde auch in B. 28.2.2 wiederholt; da aber die Kom- 
Pilatoren wußten, daß eine solche Verlobung inzwischen verboten worden 
War> strichen sie im Basilikentext die Worte „propter religionis vel sectae 
diversitatem". Hier sei nebenbei bemerkt, daß die einschlägigen Kodex­
bestimmungen in ihrer ursprünglichen Form nur auf Nichtchristen und 
Häretiker angewandt wurden, nicht dagegen auf die Schismatiker. Dies 
ergibt sich aus einem alten Basilikenscholion, in dem nur von Juden und 
Häretikern die Rede ist44.

Bei der weiteren Untersuchung des Einflusses, den Kanon 72 auf dem 
Gebiet des weltlichen Rechts ausgeübt hat, stellt man fest, daß das Scho- 
hon zu B. 28.4.1 (Definition der Ehe) eine wesentliche Erweiterung des 
Gesetzestextes enthält: „Mann und Frau müssen nicht nur denselben 
Gesetzen unterworfen sein, sondern auch die Gottheit im Rahmen dersel­
ben Religion und Konfession in gleicherweise verehren. Merke dir also, 
haß auch die Ehe mit einem Andersgläubigen - welchem Glauben er auch 
immer angehören mag - unerlaubt ist.“ Dann fügt aber der Scholiast hinzu, 
haß dieses Thema heftige Debatten verursachte45. Das oben zitierte Scho- 
‘on ist in Epitome 23.1 und in ein Scholion zur Hexabiblos des Armenopu- 

l0s 4.4.146 aufgenommen - was für seine Bedeutung spricht. Es ist gewiß 
mcht leicht, die Schismatiker bei einer solchen Interpretation des 
Gesetzes vom Verbot auszunehmen; vielleicht ist es aber nicht unmöglich, 
wenn man sich überlegt, daß der Terminus „andersgläubig" (erepööoSoc) auf 
e>nen dogmatischen Unterschied hinweist, der bei den Schismatikern

leselbe Antwort wird auch dem Chartophylax Konstantin sowie dem Metropoliten von 
nessalonike Niketas zugeschrieben (vgl. Grumel, Reg. 1034).

0 Vgl. die neue kritische Edition von L. Burgmann, Ecloga. Das Gesetzbuch Leons III. 
hd Konstantinos V. (Forschungen zur byzant. Rechtsgeschichte, 10), Frankfurt a. M. 1983.

Vgl. Ecloga privata aucta 1.1 und 2.1, sowie Ecloga ad Prochiron mutata 1.1 und 2.1.
Zu diesem Rechtsbuch s. P. Pieler, Byzantinische Rechtsliteratur, in: H. Hunger, Die 

m-,TlsPrac,'liche profane Literatur der Byzantiner, Bd. 2, Hb. d. AW. XI1.5.2, München 
lym, S. 454 und 457.

S. das Scholion desThalelaios zu B. 28.2.2 (BS1806,18-20). Vgl, auch ein zweites Scho-
zurselben Stelle der Basiliken (BS 1807, 14-15).
„Aei yäp iöv ävöpa Kai tnv yuvaiKa ph pövov ünö toiic auioüc eivai vöpouc, äAAä yöp öei Kai 

Qnc “urnc SpnoKEiae te Kai aipeoewc inionc a£ßeiv tö 8eiov. ’QotE onpeiwoai, öti ouöe npöc töv 
131u n0tE felePöö°f°v ouviotarai yöpoc. L'npeiwoar nävu yäp aütö oiöa iiun8£v" (BS 1815,10 

'•Vgl. auch das Scholion des Anonymos zur selben Basilikenstelle (BS 1815, 14-17).
Ed. G. E. Heimbach, S. 485.

99



nach der kanonischen Auffassung der Byzantiner47 nicht vorhanden war. 
In den Kompilationen der spätbyzantinischen Periode ist die diesbezüg­
liche Bestimmung meist allgemein formuliert. So verbieten das Ponema 
des Attaleiates in 3.348 und die Synopsis minor in A 8 und T l49 den Christen 
die Ehe mit Häretikern oder Anhängern anderer Religionen (ctAAönioioi), 
und das Prochiron auctum schließt in 8.3250 die Ehen zwischen Orthodoxen 
und .Ungläubigen“ aus, während das Syntagma des Blastares in T 1251 
Juden, Ungläubige und Häretiker unterscheidet.

Besonders interessant erscheint die Frage, wie die Theorie und die Pra­
xis dem Thema der Mischehen zwischen den Gläubigen der Ost- und der 
Westkirche nach dem Schisma vom Jahre 1054 begegnet. Wenn man von 
den allgemeinen Werken absieht, von denen die meisten einen polemi­
schen Charakter aufweisen, so enthält, soviel ich weiß, nur das Scholion 
des Baisamon zum Kanon 14 von Chalkedon eine konkrete Stellungnahme: 
„Und merke dir, daß die Kirche die Lateiner, die eine Frau aus dem Rho- 
mäerreich heiraten wollen, auf Grund des vorliegenden Kanons zwingt, 
ihrem Glauben abzuschwören"52. Diesen Satz des Baisamon kann man aus 
dem Text des Kanons, wie er oben erläutert wurde, nicht „zwanglos“53 ablei­
ten, selbst wenn man den Terminus „andersgläubige Frau" auf jeden Fall in 
seiner heutigen Bedeutung verstehen will. Die oben angeführten kanoni­
schen Bestimmungen über die Mischehen erfassen den konkreten Fall der 
Ehen zwischen orthodoxen und römisch-katholischen Christen nicht, weil 
die herrschende Meinung in der ostkirchlichen Praxis letztere bekannt­
lich als Schismatiker angesehen hat und wir, wie bereits mehrfach 
erwähnt, in den Kanones in bezug auf sie keine ausdrückliche Regelung 
finden. Andererseits bezeugen zahlreiche Quellenbelege54, daß Ehen zwi­
schen Orthodoxen und Katholiken im byzantinischen Adel und besonders 
in der Kaiserfamilie - wenn auch aus politischen Gründen - ziemlich häu­
fig waren und daß diese Eheschließungen unter kirchlicher Mitwirkung 
stattfanden, die allerdings zu dieser Zeit, nämlich nach der Nov. 89 Leons 
des Weisen, ein konstitutives Element darstellte.

47 Vgl. z. B. can. 1 Basil. und das Scholion des Zonaras zu can. 33 von Laodicea tfhalles - 
Polles, a. a. O. (22), Bd. 2, S. 199). Trotzdem darf man nicht verschweigen, daß Baisamon in 
seinem Scholion zu can. 6 des II. ükum. Konzils auf den Unterschied zwischen dem Ver- 
waltungs- und dem Glaubensschisma anspielt (ebenda Bd. 2, S. 185).

48 S. oben Anm. 17.
49 A 8: „AiperiKÖc Kai äAAömotoc maxi) xpioxiavxb eic yäpov pn ouvantcoöo“. 1' 1: „I'äpoi ck 

xpionavüv npöc äAAoniotouc Kai aipeiiKOuc Kai tl aüxüv npoq loüc xpioxiavoüq KüiAüovxai 
YiveoSai“.

50 „'Amoxoc äviip yuvaiKa öp8ööoEov oü EeÜYvuxai. Opoioc Kai yuvh ämoroc oü ouYYive'ai 
ävöpi niaxö".

51 S. oben Anm. 18.
52 „Kai onpciooai, öxi xaiä idv iiapbvxa Kavöva, wq eoikcv, ävaYKÖCei xö pipoq xnq CKKAnoiaq 

roüq Aaxivouq £E6pvuoßai, 8£Aoviaq YuvaiKaq Aaßeiv ck xnq Pwpaviaq“ {Rhalles-Polles, a. a. O. 
(22), Bd. 2, 253).

53 J. Dauvillier-C. de Clercq, Le mariage en droit canonique oriental, Paris 1936, S. 165, 
bemerken, daß diese Ansicht Baisamons im 13. und in der ersten Hälfte des 14. Jh. keine 
allgemeine Anwendung fand.

54 Vgl. Zhlshman, a. a. O. (28), S. 533 ff. und insbes. D. M. Nicol, Mixed Marriages in Byzan- 
tium in the Thirteenth Century, Studies in Church History, Bd. 1, London-Edinburgh 1964, 
S. 160-172 (mit systematischer Zusammenstellung des diesbezüglichen Materials, aller­
dings nur für das 13. Jh.).

100



Angesichts dieser Situation stellt sich die Frage, wie sich die Kirchenpra­
xis mit der Stellungnahme Baisamons vereinbaren läßt. Dazu muß man 
bemerken, daß die Beziehungen zwischen den beiden Kirchen im Laufe 
der neun Jahrhunderte vom großen Schisma bis zur heutigen Zeit nicht auf 
Grund von festen und unbeweglichen Vorschriften geregelt wurden; viel­
mehr waren sie dem Einfluß der jeweils herrschenden kirchlichen und 
politischen Umstände ausgesetzt. Infolgedessen führt uns der von Balsa- 
mon ausgesprochene Grundsatz (ganz davon abgesehen, auf welcher 
Bestimmung er theoretisch beruht), immer innerhalb des entsprechenden 
zeitlichen und räumlichen Rahmens gesehen, zu der Schlußfolgerung, daß 
die orthodoxe Kirche auf diese Weise versucht hat, entweder den Misch­
ehen Schranken zu setzen oder wenigstens ein „Auseinanderlaufen" ihrer 
Gläubigen zu vermeiden. Unter diesem Aspekt darf man m. E. annehmen, 
daß die Kirche in den quellenmäßig belegten Fällen der zwischen Orthodo­
xen und Katholiken geschlossenen Mischehen auf die Oikonomia durch 
ihre zuständigen Organe zurückgegriffen hat, was, im Grunde genommen, 
das im Scholion des Baisamon ausgesprochene Prinzip keineswegs auf- 
hebt*.

Außer den in den vorangehenden Fußnoten angeführten Werken seien noch folgende 
Titel erwähnt:

A- Aimilianidis, H tttAiüc toü öixaiou tüv pixtwv yäpcov ev Kunphi, Kurip. Enouöai 2 (1938), 
p. 197-236.

Bam. Alivisalos, Ilepi pixiwv yäpwv, ExxA. <t>äpoc 1932 (S.-Dr.).
Canlelar Rodriguer, El matrimonio de herejes: Bifurcaciön del impedimentum disparis 
cultus y divorcio por herejia (Monografias canonicas, 15). Inst. San Raimundo de Pena- 
fort, Salamanca 1972.

A- Coussa, Animadversiones in can. LXXII Trullanae synodi, seu de mixta religione tam- 
<fuain impedimento dirimente in disciplina Ecclesiae byzantinae, Apollinaris 32 (1959), 
P- 170-181.

p- Üahyot-Dolivet, Les mariages mixtes en droit byzantin, Apollinaris 42 (1969), p, 571 -582. 
B- Hermann, Quibus normis matrimonium regatur quod inter fideles diversi ritus contrahi- 

tur, Mise. A. Vermeersch I, Roma 1935, p. 241-255.
Heuman, Die gemischten Ehen in der griechischen Kirche, Theologisch-praktische 
Monatsschrift 12 (1903), p. 175 ff.

*'• G. W. Huysmans, De ortu impedimentorum mixtae religionis ac disparitatis cultus, 
Ephemerides iuris canonici 23 (1967), p. 187-261.

~ De vicissitudinibus impedimenti mixtae religionis a reformatione protestantica usque 
ad Codicem Iuris Canonici, Ephemerides iuris canonici 25 (1969), p. 205-291. 
Karmfris, Oi ev "EAAäöi Äppövioi povocpuoitai Kai oi per' aurüv pixioi yäpoi rüv öp8oöö£aiv, 
Fpny. IlaAapäc 14 (1961), p. 175-186, 236-246. 

y Panagopulos, Ilepi rüv pixrwv yäpaiv iv EAAäöi, Athen 1938.
Pelrilakis, Oi piKtoi yäpoi, Apxeiov ekkA. xavov. öixaiou 12 (1968), p. 69-96.

A- M. Pelru, De impedimento disparitatis cultus in iure orientali antiquo. Tractatus histori- 
co-canonicus, Romae 1952.

M. Theolokas, Tä xpaimwa nepi pixtöv yäpuv ev tn öpfloööfw ävatoAixn exxAnoio Koivoravn- 
vounöAewc. Nopixä xai iotopixä pcAenipata, Athen 1947, p. 7-22.

Bei der Zitierung von Rechtstexten sind folgende Ausgaben benutzt worden: für den 
Godex Theodosianus (= C. Th.), Th. Mommsen -P. M. Meyer, für die justinianische Gesetz­
gebung (= C. bzw. Nov.), P. Kriiger-Th. Mommsen-R. Schöll-G. Kroll, für die Basiliken 
'* B.), H. J. Scheltema -N. van der Wal-D. Holwerda und für die restlichen Rechtsbücher, 
wenn nichts anderes angegeben, J. und P. Zepos, Ius graecoromanum.

101



LES MARIAGES MIXTES D'APRES LE DROIT EN VIGUEUR
EN GRECE

CONSTANTIN VAVOUSKOS 

Thessaloniki

1. Le Code Civil Hellenique impose le mariage religieux ä tous les sujets 
helleniques independamment de leur religion. Cette forme de mariage est 
ad solemnitatem, c. ä. d. eile regarde l'ordre public et par consequent tout 
mariage contracte en l’absence de ceremonie religieuse est declare in- 
existant. Cela veut dire que ce mariage n'existe pas de plein droit et par 
consequent ne necessite pas une action quelconque pour etre declare 
inexistant.

2. Le Code Civil Hellenique en adoptant le mariage dit religieux, a con- 
sacre une longue tradition formee progressivement dans le sein de la 
nation hellenique, depuis l'empereur Justinien jusqu’ä nos jours. Cette 
tradition a ete consacree offici ellement par la Novelle No 89 de l'annee 893 
de l'empereur de Byzance Leo VIe, le Sage et en suite par la Novelle No 24 
de l'annee 1084 de l'empereur de Byzance Alexios A'Comnene.

3. Pendant l'occupation turque l'Eglise Orthodoxe qui avait assume la 
tutelle des nations orthodoxes, parmi lesquelles la nation hellenique, con- 
formement aux Privileges octroyes par le Sultan Mahomet II, appliqua dans 
les affaires courantes ces Novelles qui d'ailleurs etaient. conformes ä sa 
propre pratique religieuse et c'est ainsi que la dite tradition ecclesiastique 
et laique ä la fois revetue de I'autorite royale byzantine et reconnue par les 
autorites turques se presenta comme une regle religieuse et etatique de 
teile fagon qu'elle a pu etre depuis toujours consideree comme etant d'une 
approbation unanime dans le sein de la nation hellenique'.

4. Apres la formation de l'Etat hellenique le Decret Royal du 23 Fevrier 
1835 a stipule qu'il mettait en vigueur jusqu'ä la promulgation d'un Code 
Civile les lois civiles des empereurs byzantins contenues dans l’Hexabible 
d’Harmenopoulos et les coutumes qui ont ete formees par un long usage. 
Ce Decret Royal a ete interprete tant par la doctrine que par la jurispru- 
dence hellenique comme introduisant en Grece tout le Droit Romain et 
byzantin et non seulement celui qui etait contenu dans l'Hexabible d'Har- 
menopoulos. En ce qui concerne plus specialement les dispositions d’ordre 
ecclesiastique de ce droit il y a eu au debut une divergence. En effet on a 
soutenu qu'etant donne que le dit Decret Royal se referait aux lois civiles 
des empereurs byzantins, il s’en suivait que les dispositions des lois (du 
droit) public comme c'etait le cas pour les dispositions d'ordre ecclesias­
tique des empereurs byzantins n’etaient pas introduites en Grece. Cette 1

1 Pan. Panayotakos, Manuel des empöchements de mariage d'apres le droit en vigueur 
en Grece (en grec), Athenes 1959, p. 146 et s. Voir aussi J. Deliyannis, Droit de Familie (en 
grec), 2e ed 1980, § 99, p. 251-252.

102



opinion finalement n'a pas pu prevaloir et c'est ainsi que le Droit Ecclesias- 
tique byzantin bien que droit public a ete considere comme etant en 
vigueur en Grece meme apres le Decret Royal mentionne.

D’apres ce qu’il a ete dit le mariage religieux a continue ä etre en vigueur 
en Grece d'une part comme etant consacre par les Noveiles mentionnees 
No 89 de l'empereur Leo VI le Sage et No 24 de l'empereur Alexios Com- 
nene et d'autre part comme etant devenu une coutume ä cause d'un usage 
plus que millenaire. Je note que les Chretiens Orthodoxes en Grece sont 
representent au nombre de 94% de la population d'apres la statistique offi- 
cielle de 1956 et c'est pourquoi l'Eglise Orthodoxe a ete depuis toujours 
consideree en Grece comme l'Eglise officielle nationale.

5. Lors de la formation de 1'EtatHellenique en 1830, ily avait dansles iles 
Cyclades un certain nombre d'habitants devenus dejä sujets helleniques, 
qui appartenaient ä l'Eglise Catholique.

Pour ces derniers on a pris soin de leur assurer la liberte de culte et 
l'application en general du droit canonique de l'Eglise Catholique. Le 
nombre de ces catholiques a augmente en suite lorsque les iles ioniennes 
ont ete unies ä la Grece en 1864, car il y avait aussi dans ces iles un certain 
nombre de chretiens appartenant ä l'Eglise Catholique. D’apres la statisti­
que de 1956 le nombre total des catholiques en Grece ne depasse pas 3,72% 
de la population.

6. Apres la premiere guerre mondiale on a eu parmi les gens qui se sont 
refugies en Grece un certain nombre de protestants installes en majorite 
dans la region de Caterini et de Yanitsa (en Macedoine). Le nombre total de 
ces chretiens ne depasse pas aujourd’hui, d'apres la statistique mentionnee 
0,92% de la population. Pour ces derniers on n'avait pas procede expresse- 
ment ä une reglementation concernant leurs affaires religieuses, car 
ceux- ci n'existaient pas en Grece lors de la reglementation faite pour les 
catholiques. Pourtant en etudiant les textes du Protocole de Londres No 32 
du 1 Juillet 1830 qui a reglä la Situation des catholiques en Grece, j'ai 
soutenu dejä que les libertes religieuses accordees aux Catholiques 
s'appliquaient automatiquement aussi bien aux protestants car le dit 
Protocole disposait expressement que ses dispositions „se rapportaient 
specialement aux cultes chretiens" ce qui ne signifie point qu'elles ne 
s’appliquaient. pas aux cultes protestants2.

7. Vu cette evolution historique le Code Civil hellenique a adopte sur ce 
sujet le droit preexistant, et a stipule d'une part (art. 1367) qu'il n'y a point 
niariage de personnes appartenant ä l’Eglise orthodoxe orientale en 
•’absence de ceremonie religieuse celebree par un pretre de cette Eglise et 
Cfu'il en est de meme en cas de mariage entre un chretien de dogme oriental 
et un chretien d'une autre dogme, et d'autre part (art. 1371) qu'en cas de 
niariage entre personnes de dogmes ou de religion differents, la ceremonie 
religieuse est celebree ainsi que l'exige le dogme ou la religion de chacune 
des personnes qui contractent mariage pourvu que les dits dogme ou reli­
gion soient reconnus en Grece.

2 Voir plus specialement mon Manuel de Droit ecclesiastique, 3e ed. Thessaloniki 1978, 
P- '13 et p. 109, et mon etude (en grec aussi), „De la personnalite juridique de l'eglise des 
protestants en Grece“, dans la volume en l'honneur du prof. Elia Kyriakopoulos, publie par 
la Faculte de Droit de l'Universite de Thessaloniki, p. 419 et s.

103



8. II resulte de ce qui a ete dit que la forme religieuse du mariage s'impose 
ä tous les sujets Helleniques independamment de leur religion et en ce qui 
concerne les sujets Helleniques chretiens independamment de leur 
dogme. Plus specialement les sujets Helleniques appartenant ä l'Eglise 
Orthodoxe orientale sont obliges de suivre la ceremonie religieuse cele­
bree par un pretre de cette Eglise, tandis que les sujets Helleniques appar­
tenant ä l'Eglise catholique et les Eglises protestant.es ainsi que les sujets 
Helleniques qui appartiennent ä d’autres religions reconnues an Grece, 
comme c'est le cas des Israelites et des Musulmans, sont obliges de suivre 
la ceremonie religieuse celebree par un pretre du dogme ou de la religion ä 
laquelle ils appartiennent.

9. Dans cette reglementation il y a deux restrictions. L'une est introduite 
par l’art. 1353 du C. C. qui stipule que le mariage entre un chretien et une 
personne d'une autre religion est prohibe. L'autre est introduite par l’art. 
1367 du C. C., dejä mentionne, qui dispose que en cas de mariage entre un 
chretien de dogme oriental et un chretien d'un autre dogme la ceremonie 
religieuse doit etre celebree par un pretre de l'Eglise Orthodoxe orientale.

10. Precisons ces deux cas: a) Comme il a ete dit la mariage entre un 
chretien en general, c. ä d. independamment du dogme qu'il professe 
(orthodoxe, catholique ou Protestant) et une personne d'une autre religion 
(israelite, musulman etc.) est prohibe. Il en resulte que le mariage celebre 
contre la prohibition de cette disposition, est declare nul et inexistant. 
Cela veut dire plus simplement que dans le cas oü un tel mariage a ete 
celebre selon les regles dejä enoncees le mariage est declare existant (car 
la cäremonie religieuse ayant eu lieu dans la forme propice decrite par la 
loi assure l'existence du mariage, mais puisqu'il contrevient ä la prohibi­
tion de l'art. 1353 du C. C. est declare nul, ce pui peut entrainer une action 
en nullite. Faute d'une teile action le mariage en cause sera existant ä 
jamais. (En ce qui concerne ce mariage contracte entre personnes apparte­
nant ä des religions differentes il faut noter qu'il est nul s'il est dejä celebre 
selon la forme religieuse de chacun des maries. Dans le cas contraire ce 
mariage est inexistant3.

b) Le mariage entre un chretien de dogme orthodoxe oriental et un 
chretien d'un autre dogme (catholique ou Protestant) doit etre celebre, 
d'apres ce qui a ete dit, par un pretre de l'Eglise Orthodoxe orientale. Cette 
forme est obligatoire et cela veut dire que le mariage entre un orthodoxe 
(mari ou femme) et un catholique ou Protestant ne peut pas exister sans 
etre obligatoirement celebre par un pretre orthodoxe. Ce mariage est 
connu comme un mariage mixte.

11. L'art. 1371 du Code Civil dejä mentionne, stipule expressement que le 
mariage entre chretiens heterodoxes (de dogmes differents) et entre per­
sonnes appartenant ä des religions non chretiennes doit etre celebre 
comme l'exige le dogme ou la religion de chacun des contractants ce ma­
riage. Ceci veut dire que le mariage entre catholiques ainsi que le mariage

3 Voir plus specialement en ce qui concerne le mariage entre un Chretien (catholique) 
et un israelite mon avocat-Conseil publid au journal des Juristes Grecs (HEN), vol. 34, 
p. 814-821. En ce qui concerne le cöte canonique de cette nullitd v.Panayotakos, op. cit. (1) 
p. 35 et p. 157.

104



entre protestants doit etre celebre d’apres le rite du culte de chacun, c. ä d. 
d'apres le culte catholique dans le premier cas et d’apres le culte Protestant 
dans le deuxieme cas. Ceci s'applique egalement au mariage entre israeli- 
tes et musulmans. Cette solution n'est pas expressement prevue par l'art. 
1371 C. C. mais je crois quelle estla seule decoulantdu sens de cetarticle'1. 
Pourtant je dois noter ici qu'en ce qui concerne specialement les protes­
tants l'article 1367 du C. C. est d’une valeur tout ä fait theorique. En effet 
etant donne que les protestants n'admettent pas que le mariage est un 
saerement (puornpiov) de l'Eglise, la jurisprudence hellenique a constam- 
ment admis que le mariage religieux celebre par un pasteur Protestant est 
inexistant5. Une question se pose toutefois dans ce cas. Quelle forme reve- 
tira le mariage entre un catholique et un Protestant, ainsi qu'un mariage 
entre un israelite et un musulman, c. ä d. entre chretiens de dogme different 
parmi lesquels aucun n'appartient au culte orthodoxe et entre personnes 
dont chacune appartient ä une autre religion? D’apres ce qui a ete dit, 
meme dans ce cas, le mariage doit etre celebre selon le culte de chacun des 
contraetants, c. ä d. tant par un pretre, de culte catholique que par un pretre 
du culte Protestant et la meme solution prevaudra dans le cas du mariage 
entre un musulman et un israelite ou chretien (la question si le culte musul- 
man ou israelite permet ce mariage est ici indifferente)6. Le mariage 
contracte contre la disposition de l’art. 1371 C. C. est declare inexistant. 
Ainsi le Code Civil Hellenique impose la celebration religieuse selon le 
culte orthodoxe aux mariages contractes par des orthodoxes et aux maria- 
9®s contractes par des heterodoxes dont l’un (peu importe qu’il s'agisse du 
wari ou de la femme) est orthodoxe. Or les mariages dits mixtes sont en 
Grece obligatoirement celebres par un pretre de l'Eglise Orthodoxe orien­
tale.

12. Revenons maintenant aux mariages dits „mixtes", La disposition dejä 
nientionnee de l’art. 1367 C. C. reproduit d’une maniere plus concrete (et 
Plus severe) le texte de la disposition relative de la loi XEET71861 qui avait 
remplace sur ce sujet la loi XOZ71861 ä cause des protestations du gouver- 
nement franqais qui se presentait comme protecteur des Catholiques en 
Grece conformement au Protocole de Londres No 32/1830 qui a ete dejä 
mentionne (supra No 6). Cette loi XOZ71861 qui ne resta en vigueur qu’ä 
Peu pres deux mois stipulait que les mariages mixtes seraient valables dans 
le cas oü ils seraient celebres par un pretre de l’Eglise Orthodoxe et ä condi­
tion que l'epoux heterodoxe donne devant le juge de paix competent une 
promesse que les enfants issus de ce mariage seraient eleves selon le 
dogme orthodoxe.

La loi XEET71861 qui a ete promulguee en suite stipulait d’une maniere 
Ur> peu vague qu'il est permis ä un chretien Orthodoxe de contracter un 
Mariage avec un chretien heterodoxe en respectant les rägles de l'Eglise 
Orthodoxe Grecque. Cette loi n’a pas pu etre ä l’abri des contestations 
mterpretatives, car sous son regime les uns soutenaient que les mariages

Aussi Deliyannis, op. cit. (1), § 103. 3a, p. 264,
Voir N. Evrigenis, Les mariages mixtes (en grec), EEN, op. cit. (3), 1957, p. 10-14. Voir 

aussi Deliyannis, op. cit. (1), § 101, p. 258.
Deliyannis, op. cit. (1), p. 265 et p. 267. Comp. Michaelides-Nouaros, Droit de Familie (en 

9rec), 1977, §55.8, p. 59.

105



mixtes celebres par un eure catholique etaient valables, et les autres que 
ces mariages etaient prohibes. Cette derniere opinion avait ete consacree 
par l’Areopage (la Cour supreme de Grece) en seance pleniere et contraire- 
ment ä l'avis du procureur general7. La meme Cour decida ulterieurement 
que ces mariages prohibes etaient inexistants8.

13. Entre la loi XHIT71861 et le Code Civil s’interposa le DL 769/1941 qui, 
sans abolir la loi XEIT71861, qui traitait d’une maniere generale de tous les 
mariages mixtes, reglementait specialement les mariages (mixtes) con- 
tractes entre Orthodoxes et catholiques, et disposait d'une part que ces 
mariages devaient etre celebres soit par un pretre de l'Eglise Orthodoxe, 
soit par un eure catholique, competents en la matiere, et d'autre part que 
les mariages qui etaient ainsi celebres dans le passe etaient reconnus 
valables.

Sous le regime de ce DL 769/1941 la jurisprudence et la doctrine en Grece 
se sont de nouveau partages. En effet une partie se prononga en faveur de 
la validite de ces mariages mixtes celebres soit par un pretre orthodoxe 
soit par un eure catholique tandis que l’autre partie se prononga en faveur 
de la nullite des ces mariages ainsi celebres. La premiere opinion avait pre- 
valu et cette opinion je l’avait soutenue ä l'epoque9.
• 14. L'art. 1367 C. C. qui exige pour les mariages mixtes une celebration 
faite par un pretre orthodoxe consacra Revolution deja decrite en adoptant 
la solution la plus rigoureuse. D'apres cet article, comme il a ete dit, les 
mariages mixtes non celebres par un pretre Orthodoxe sont declares 
inexistants. Pour conclure il faut noter ici que ce pretre doit etre ordonne 
selon les canons de l'Orthodoxie, independamment du fait. s'il est en acti- 
vite ou non (pour raison de retraitre ou de peine provisoire). Dans le cas 
contraire, aussi bien dans le cas ovi ce pretre a ete en suite degrade, le 
mariage celebre par lui est declare inexistant.
Quelques mois apres la presentation de ce rapport au Congres dela Societe 
de droit des Eglises Orientales qui a ete tenu a Thessaloniki au mois de 
Septembre 1981 le gouvernement hellenique qui est issu des elections 
d'Octobre 1981 a promulgue la loi 1250 du 3 Avril 1982 par laquelle il a modi- 
fie en partie le droit du mariage existant. jusqu'alors. Cette loi qui a ete 
suivie par le Decret-Presidentiel No 391 du 16 juin 1982 concernant des 
details relatifs ä la celebration des mariages civils, l'octroi des permissions 
relatives ä cette celebration etc., conserve pour la celebration d’un 
mariage la forme traditionnelle du mariage religieux mais eile introduit la 
possibilite de contracter un mariage civil pour ceux qui le desirent. C'est

7 Arret No 280/1932 publie ä la revue Themis (0 ), vol. MT' (1932), p. 692 avec les conclu- 
sions du procureur general, dans lesquelles on peut trouver l historique detaille de cette 
loi.

8 542/1937 II chambre, Themis (0 ), M0' (1938), p, 299.
9 En me ralliant a l arret No 214/1963 de la Cour d'Appel de Thessaloniki dans une note 

publiee ä Harmenopoulos IZ’ (1963), p. 698 s., ou Ton peut trouver une documentation plus 
precise sur ce sujet. Voir aussi cet Arret (oü I on trouve aussi une documentation riche) et 
Eviigenis, op. cit. (5), oü l'on peut trouver l'historique plus detaille de l evolution en Grüce 
des mariages mixtes. Voir generalement G. Rollos-G. Coumanlos, Droit de Familie (en 
grec), 3e ed. 1952, art. 1367.9, p. 195-196. A. Toussis, Droit de Familie (en grec), 4e ed. 1979, 
p. 68 s„ Spyridakis-Perakis, Droit de Familie (en grec), art. 1367.

106



ainsi qu'apres cette reforme legislative les sujets helleniques tant en 
Grece, qu'ä Petranger sont libres de choisir la forme du mariage religieuse 
ou civile qui leur convient. Plus precisement Part. 1 de la dite loi No 1250 du
0 Avril 1982 modifie l'art. 1367 du Code Civil qui prevoyait obligatoirement 
la forme religieuse du mariage et stipule que le mariage peut avoir lieu soit 
par une declaration solenneile et publique des parties devant le maire ou le 
President de la commune en presence de deux temoins (mariage civil) soit 
par la benediction d'un pretre de PEglise chretienne Orthodoxe ou d'un 
eure de la religion ä laquelle ceux qui veulent se marier appartiennent. 
Dans ce cas la celebration doit avoir lieu selon le rite de l'eglise ou de la reli­
gion de ceux qui se marient ä condition qu'ainsi on ne contrevienne pas 
aux regles de l'ordre public. Notons que dans le cas oü un mariage civil a 
ete contracte rien n’empeche les personnes ainsi mariees d'apres la meme 
disposition de la loi ci-dessus de celebrer ensuite un mariage religieux con- 
iorniement. ä ce qui a ete dejä dit. Le maire et le eure doivent dresser aussi- 
töt apres le mariage l'acte de mariage contracte devant eux. Le meine art. 1 
de la loi No 1250/1982 modifie aussi Part. 1368 du code civil et stipule que 
Pour qu'un mariage civil ou religieux soit contracte (comme mariage 
religieux dans ce dernier cas il est entendu le mariage selon le rite ortho­
doxe) une permission est requise du maire ou du President de la commune 
du dernier domicile de chacun des personnes contractant le mariage et 
gu’en cas de refus de ces personnes c’est le Tribunal de premiere instance 
compose d un juge qui en decide d'une matiere definitive.

En fin le meine art. 1 modifie Part. 1372 du Code Civil et stipule que le 
mariage qui a eu lieu sans respecter la forme prevue par Part. 1367 du Code 
Civil modifie (c. ä d. la forme religieuse ou civile) est inexistant..

L'art. 7 de la meme loi s'occupe des mariages qui ont ete contractes ä
1 etranger avant la publication de cette loi. En effet cet articie stipule que si 
Parmi les maries il y a un sujet hellene et le mariage a ete contracte confor- 
mement ä la legislation du pays oü le mariage a eu lieu, le mariage ainsi 
contracte est considere comme existant ä partir du moment de sa celebra­
tion ä moins que l’un des maries na pas contracte en attendant un autre 
mariage non frappe de nullite. Le meine articie stipule (al. 3) que meme 
dans le cas oü le mariage ainsi contracte ne pourra pas etre considere exis­
tant les enfants issus de ce mariage seront consideres legitimes.

Notons que Part. 1 de la meme loi en modifiant aussi Part. 1372 du Code 
Civil ne mentionne plus parmi les prohibitions diverses celle d'un mariage 
contracte entre un chretien et une personne d'une autre religion, comme 
ie stipulait Part. 1353 du Code Civil (qui est ainsi tacitement revoque). Il est 
Lien entendu que cette reglementation vaut pour le mariage civil. Dans le 
cas de la celebration d'un mariage religieux cette prohibition existera car 
les eglises chretiennes n'admettent pas la possibilite de tels mariages.

En conclusion les mariages mixtes apres la reforme legislative decrite, 
Peuvent etre contractes conformement ä la forme civile. Dans les cas oü 
ceux qui veulent se marier choisissent la forme religieuse, ils sont obliges 
de suivre les regles dejä enoncees dans le texte de mon rapport.

La solution mentionnee qui a ete donnee par le legislateur hellene est la 
Plus conforme ä la justice et ä la liberte de conscience et c’est justement 
cette solution que j'ai eu l'honneur de proposer ä l'Eglise Orthodoxe de 
Grece d’adopter. Je me rejouis que cette Eglise adopte cette solution en

107



exprimant ainsi son caractöre liberal, sans rien perdre d'ailleurs, car en pra- 
tique apres quelques mariages civils contractes tambours battants, c'est 
l'Eglise qui accueille et recueille les Hellenes qui preferent dans leur large 
majorite se marier selon les regles de la tradition millenaire de la nation.

108



INTERMARRIAGES IN THE ORTHODOX TRADITION AND 
PRACTICE OF THE SLAVIC CHURCHES

RADKO POPTODOROV 

Sofia

The Orthodox Slavic nations accepted Christianity from Byzantium. They 
adopted the Christian teaching from the Great Constantinople Churches, 
which served as an Organization- and administration-model for their 
churches. For this reason the tradition and practice of the Constantinople 
Church regarding the economy* and the intermarriages was fully adopted 
by the Orthodox Slavic Churches.

1. In accordance with the definition of marriage', accepted by the 
church, a constituent element of it is the "iuris Divini communicatio", i. e. 
the unity of the spouses in their religious convictions and actions, identity 
m their religion and in a broader sense in their religious and world Outlook 
conceptions. Due to this according to the Church canons a marriage 
between a baptized and non-baptized, i. e. between a Christian and a 
non-Christian is absolutely forbidden, since the "iuris divini communica­
tio“ is unthinkable. Such marriage, if it has been contracted, has been for 
the Church worthless, i. e. noncontracted, null and void. The existing mar- 
riages between a baptized and a non-baptized, or between two non-bap­
tized, one of which has later accepted Christianity, according to the econo- 
mY rules were tolerated either because of the respect the Christians have 
for the institution of marriage or with the hope that the Christian side of the 
married couple can influence the non-Christian to convert it into the
Faith3.

2- The rules forbid a marriage between baptized, when one of the spouses 
has fallen into heresy. If such a wedlock has been already made, it was 
fequired that it should be dissolved, not because its reality is contested, but 
because of its incorrectness and harmfulness4, mainly with regard to the 
consolidation of matrimony and the benefit to the contracting marriage 
Parties of complete religious unity - the reason for which the mixed mar- 
riages were forbidden by the canons5.

■ See p. 51-56.
1 „Nuptiae sunt conjugatio maris et feminae, eonsortium omnis vitae, divini et humani 

Juris communicatio", - Modestin.
^ 2 Kor. 6: 14; 1 Kor. 7: 39; Chalk. 14; Thrull. 72; Laod. 10, 31; Karth. 30.
' Kor. 7: 12-17; A. Uncapm, Up»BeHO npaso, II, BpauHO npaBO, BeorpaA 1973, 

c. 188-189; 90-91.
Cr. L(3hhob, npaBH/iaTa Ha ca. flpasocnaBHa LfbpKBa c rwiHyBaHMfrra hm, t. I, CocJjhh 1912, 

c' 179; r. II, 1913, c. 305-306; H. Mnnaiu, npaBoenaewo upHBeno npaBO. c H3MeHeHwi h 

AOnr>/meHnn. BeorpaA 1926. c. 659, 683-684; naa/ioB, noc cr>u.. c. 226. 
l~lpaBn/iaTa .... t II. c. 307.

109



3. After the schisma of 1054 the Eastern Church in certain indispensable 
cases allowed the intermarriages between Orthodox and Roman-catholics 
by economy6. Most probably in agreement with the 14th regulation of the 
Chalk. Council during the XII,h-XIII,h Century the Latins were obliged to 
renounce their religion7 8. Towards the middle of the XVIIlh Century, in 
connection with the active proselytism of the Roman-catholics in the 
Eastern Church, and as a result of it, the idea that the Roman-catholics are 
heretics was formed to a smaller or larger degree. There was started a 
stricter application of the canons (akrivia) and Catholics were accepted to 
Orthodoxy by rebaptization". Since that time the marriage between an 
Orthodox and Roman-catholic was qualified as void and worthless9.

This tradition and practice was accepted by the Bulgarian, Serbian and 
Russian Churches and was practised in the period of the following part of 
the Middle Ages.

4. ln more recent times certain objections were made against this 
tradition and practice. In the Great Moscow Council of 1667 with regard to 
the intermarriages it was pointed out that attention should be paid to the 
first place: a) to the validity of the baptizm of Christians from other deno- 
minations, and b) to make a strict differentiation between heretics and 
schismatics. As a result the concept of "heresy" began to be interpreted 
strictly. This happened formally (i. e. when a given doctrine or community 
was fully accepted, or rejected by the entire Church as heresy) as well as 
materially (i. e. when the religious differences were not so large as to do es­
sential damage; for example, there was no erroneous teaching about the 
human and divine natures of Jesus Christ, about the Holy Trinity or about 
the sacraments10 11, etc.). In 1721 during the time of Peter the Great, the Rus­
sian Synod established that a mixed marriage of an Orthodox with a person 
from another religion “is not in itself impure and detestable...“ and its pro- 
hibition made by the ancient Church is with the aim"... primarily to protect 
the believer not to let himself yield to the harmfulness of the nonbeliever 
or that of his friend of other creed..." but “if there is a sufficiently strong and 
real garantee against that, then the believer can without hesitation marry 
the nonbeliever or the person of the other creed“". On this base and in such 
circumstances the Swedish war-prisoners in Siberia were allowed to marry 
Orthodox Russian women, by giving a written declaration that they nei- 
ther with temptation, nor with thread or menace shall oblige their wives to 
accept their religion and that their children should be baptized and 
brought up in the Orthodox faith. Later on (1832) Orthodox Russians were 
allowed to marry foreign women of other Christian denominations. And 
thus after 1864 the mixed or intermarriages of Orthodox with Christians of 
other denominations started to be freely practised provided that they have 
been married by an Orthodox priest in an Orthodox Church, the Orthodox

6 SepaHHHOB. KpaiMMÜ wypc . . t. II. c. 369; cuurnnT b uripaBocnaBHaR BorocnoBCKaR 3hum-
H/ioneÄMR. t I, C. nerep6ypr 1901, «on. 1049.

7 npasunara . . t. II, c. 579.
8 flpaBocn Bor. 3humm/i.. t. I, Hon. 1049; BepaHHHOB, HpaTHnw Hype . . . c. 370.
9 J. Zhiahman, Das Eherecht der orientalischen Kirche, Wien 1864, S. 556.

10 St. Zankow, Die Verwaltung der bulgarischen orthodoxen Kirche, Halle 1920, p. 125; 
Zhishman, a. a. O. (9), p. 516 f. PaBnoB. noc cum . c. 389.

11 CHHonanHO peujeHMeOT 18. VIII. 1721 r.. - y BepßHHHoe, KparMMM Hype . c. 370.

110



side should not be limited in the profession of her religion, and the children 
of this marriage should be baptized and brought up in Orthodoxy12.

In 1905 the question of the mixed marriages was widely discussed in 
Russia in connection with a book about religious freedom, issued by the 
best theological authorities of that time and the publication of the so called 
"Pre-Council Presence" for radical reforms in the Russian Orthodox 
Church. The same problem was discussed also during the Council of 1917 — 
191813. The Russian Synod however did not publish new decrees so that 
those mentioned above remained in force up to the present14.

After the Papal decree of 1967 to recognize the validity of the marriages 
concluded between Orthodox and Roman-catholics married in an Ortho­
dox Church by an orthodox clergyman with the agreement and permission 
°f a Roman-catholic Bishop, the Russian Orthodox Church through its 
Patriarchate answered positively to the inquiry of the Vatican on this 
Problem, and declared that it would also recognize wedlocks between 
Orthodox and Catholics concluded in a Roman-catholic Church by a 
Catholic.priest, provided there was a previous agreement and blessing by 
an Orthodox bishop.

It will be of interest to present a passage from the Report of the Russian 
Church on the problem of the marriage discussed in 1971 in Chambesy by 
fhe Inter-Orthodox Committee responsible for the Organization of the 
Present All-Orthodox Council. It reads:

“• • • 3/ The sanctification of the marriage in the religious church wedding 
°f Orthodox Christians with Christians of other denomination can be 
Permitted, provided the non-Orthodox side recognizes the blessing of the 
Orthodox Church.

4/ Orthodox spouses, being in civil marriage with Christians of other 
denominations, not recognizing the significance of the Orthodox Church, 
as well as with non-Christians are not subjected completely to the austerity 
°I the prohibitions as given in reg. 72 of the VI Oecumenical Council."

Reasons: The ancient Church of the first three centuries of its existence, 
together with the disciplePaul (I Corinth. 6: 12-14, 16) was referring to the 
mixed marriages with leniency. In the most ancient canons there are not 
Prohibitory rules to that effect..After referring to the interpretation of 
Ralsamon on r. 38 of St. Basilius the Great, the passage continues: "Thus it 
follows, that at a given period of time the marriages were carried out by the 
äncient Church without prayer Services, since the wedlock was united 
with taking the Holy Communion, while it cannot be repeated. So there 
were marriages of Orthodox with wedding and marriages without church 
wedding, tolerable marriages. The IV Oecumenical Council with rule 14

’2 ßep/iHMMos, noc. cum. (6), c. 371.
3 MypHaiibi h npoTcmonbi ripeaco6opHaro flpMcyTCTBuR, t IV, 1907, c. 70, 79-82, 87, 88 h

Gep^wwMoe, noc. CbH. (6), c. 371-379.
flOH/iap Ha Pycuara npasocnaBHa utpHBa ao MemaynpaBOC/iaBHara hommcmh 3a noAroioB- 

Ha Ha npBACTORiAHH BcenpaBocaaseH c-b6op Mauinnonnc. npn/io>«eHMe Nr. 2, c. 1-3. (Bericht 
i e5 Russischen orthodoxen Kirche an die panorthodoxe Vorbereitungskommission des 
'Räudigen] Heiligen und Großen Konzils). Beilage 2, p. 1-3.

kp. TaH^ee, EK3apxnücHH YcTa8 c rb/iHyBaHMRTa m HapeA6nTe Ha Cb. Chhoa. Bupxobhmh 
"acai - -UMOHeH cbA. MHHHCTepcTBara h CbOTBerHMTe 3aHOHono/iemeHHH. r. II, Codmn 
c- 25-27; c. 163.

1932,

111



prohibited such marriages only for clerics. Later on, the Church in Connec­
tion with the existing circumstances of time and place demanded stricter 
requirements on this problem and towards the end of the VII Century dur- 
ing the VI Oecumenical Council in accordance with rule 72 forbade absolu- 
tely the marriage of Orthodox Christians not only with pagans, but even 
with heretics under the threat of excommunication. This prohibition was 
however applied gradually, not so much on the base of a principle, but 
more on the existing particular historic conditions. The Contemporary 
conditions impose of the Holy Church a return to the practice of the first 
centuries of Christianity with respect of the mixed marriages of the 
Orthodox Christians with non-Christians".

5. ln the Statutes of the Bulgarian Orthodox Church in effect today, there 
is no section for the marriages, since "Part Six" of the previous Exarchic 
Statute, with some changes as regards the degrees of kinship, continues to 
be in effect today.

According to art. 186, p. 7 of this Statute difference in religion is an 
absolute obstacle for a church wedlock. And if such a marriage has been 
contracted, it is considered as worthless, i. e. invalid. The Christian 
denominational difference is only a relative obstacle for contracting a 
marriage, but if it has nevertheless been contracted it is not unreal, worth­
less, but dissolvable, i. e. tolerable and - practically - recognizable! The 
attitude towards it is determined by how much the other party has accept- 
ed the wedlock or matrimony as a sacrament. The Bulgarian Church has 
not demanded the non-Orthodox spouse to oblige himself/herself to ac- 
cept Orthodoxy, nor the Orthodox to accept the faith of his/her spouse. 
The only prerequisite for contracting an Orthodox marriage of an Ortho­
dox Christian with a non-Orthodox is a written Obligation by the non-Or- 
thodox spouse that the Orthodox will not be embarassed in professing his 
religion and that the children born from this marriage will be baptized in 
Orthodoxy. More exactly: The Holy Synod with Protocol Nr. 47, § 18,h of 
Oct. 30,1908 declares the marriages between an Orthodox and non-Ortho­
dox contracted by non-Orthodox priest as non-legal but tolerable, if their 
dissolvement is not asked; with Prot. Nr. 45 § 16 of 24,h April 1925, they are 
“anticanonical“, but they are not void, but only breakable upon the demand 
of one of the parties. As long as such a dissolvement has not been asked, 
they are tolerated ... "and produce“ an action of a legally contracted wed­
lock. There are cases in which the non-Orthodox candidate for marriage 
with an Orthodox has completely refused to make the cross and educate 
the children in the spirit of Orthodoxy. In this case the Holy Synod has 
empowered the Eparchial Prelates to solve the problem by their own judg- 
ment and conscience. (Prot. Nr. 5, 2. Nov. 1800).

The Bulgarian Church replied to the letter of the Vatican in 1967 with re- 
gard to the mixed marriages positively. The answer of the Russian Church 
was also positive. It was added in the answer that in case the spouses can- 
not reach an agreement with regard to the baptism and education of the 
children, the boys must follow their father, while the girls the mother.

The Code of Matrimonial Law in the Serbian Orthodox Church in effect 
today since 1933 is the so called “Matrimonial Regulations“. According to 
them Church marriage between a Christian and non-Christian is 
impossible and void for the Church (§ 36, p. 2). But if one of the spouses non-

112



Christian accepts Orthodoxy, such a marriage is valid. If the one who has 
accepted Orthodoxy is embarrassed in his faith by the one who has not ac- 
cepted it, then he is allowed after fulfilling the requirements determined 
by the State, to receive a church divorce and the right to contract a new 
marriage (§ 135).

The marriage between an Orthodox and a non-Orthodox Christian is 
valid for the Serbian Orthodox Church, provided that the Orthodox has 
obtained the permission and Blessing of the Eparchial Prelate to contract 
this marriage (§ 117) and to promise betöre his parish priest that he will 
spare no effort that his/her spouse non-Orthodox accepts Orthodoxy. The 
non-Orthodox on the other hand makes a written Obligation betöre the par­
ish priest and two witnesses that in no way will the Orthodox be deviated 
from or hindered to practise Orthodoxy (§ 115, p. 1), and the children from 
the marriage will be christened and brought up in the Orthodox religion (§ 
115, §§ 120-121).

In Order to be valid, the mixed marriage must be blessed by an Orthodox 
priest, in an Orthodox church in accordance with the Ort hodox rite (§115, 
P. 4)16.

I was not able to get Information as regards the answer of the Serbian 
Patriarchate to the Vatican inquiry of 1967 about the mixed marriages.

The Orthodox Churches in Poland and Czechoslovakia are new and 
smaller. Both of them principally abide by the tradition and practice of the 
General Orthodox Church with respect to the mixed marriages.

In the Polish Church, the confessional difference is a relative obstacle for 
marriage. In so far as the different confessions teach and accept the wed­
lock as a sacrament., this obstacle - by virtue of the economy - is 
surmountable. A marriage between an Orthodox and a Roman catholic can 
be contracted after fulfilment of the required conditions, as presented in 
Ihe document of 1967 and in the answers of the Orthodox Churches in that 
respect. As regards the problem of baptism and bringing up of the children 
if is still controversial: both Churches do not retreat from their positions. 
As a matter of fact, Poland is the stronghold of Romancatholicism and - I 
am quoting - "letting aside the striving to place the Orthodox in a 'more pri- 
vileged1 Situation and 'to apply in their case softened forms of the canons', 
Ihe ‘practice of the Roman catholic Church remained as that before1".

The Czechoslovakian Orthodox Church lives and works in an environ- 
ment of a larger confessional variety and confessional tolerance, which is 
not only a theoretical Situation but is applied more practically in every-day 
hfe. This imposes a more frequent and wider use of the economy with 
reqard to the mixed marriages. Illustrative in that respect is the Report of 
the Czechoslovakian Orthodox Church on the problem of the marriages, 
discussed in 1971 in the Inter-Orthodox Committee for the Organization of 
the All Orthodox Council. There follows an excerpt from it:

As regards the wedlock (of Orthodox - auth. note) with Christians of 
other Christian denominations it would be neccesary for our Church (i. e. 
the entire Orthodox Church - auth. note) to take a more lenient position, 
bearing in mind the large number and their inevitability in countries with a

’ 6 Uncapm, II. 6paMh ipaBO. ., (3) c. 90-92, 111-113, 174-176, 184-189.

113



mixed religious profession. But in this case also the churches must strive 
that the non-Orthodox half, no matter of its unwillingness to accept Ortho- 
doxy, obey the pledge not to stand in the way of the free confession of the 
Orthodox creed and the practice of its customs and rites and that the 
child born from this marriage to be baptized and brought up in the 
Orthodox faith. Our Church could carry out a big economy in the countries 
where Roman-catholicism is the predominant creed, whose Church was 
putting exactly the same conditions for the marriage contracting 
noncatholics ... This economy could be expressed in the obligatory insis- 
tence on the part of our Church, that the children, in conformity with the 
sex of the Orthodox parent, should profess the Orthodox religion."

As a conclusion it may be stated that the tradition and the practice with 
regard to the economy and the mixed marriages in the Orthodox Slavic 
Churches are in agreement with the essence of the tradition and practice 
on these both subjects in the ancient and Contemporary Orthodox 
Churches. Apparent is however the endeavour and the attempts in Con­
nection with the new particulars of the time, place, conditions, the people 
etc., to enrich this tradition by widening and liberalizing this practice all 
with the view for the good, benefit and welfare of the individual members of 
the. Church and the Church proper as an institution assigned to continue 
the redeeming mission of its Founder, Leader and invisible Head in our 
world, which "lies in evil" (I John 5: 19).

114



I MATRIMONI MISTI DOPO IL CONCILIO VATICANO II 
NEGL1 SCHEMI DELLE COMMISSIONI PONTIFICIE*

PIETRO TOCANEL

Roma

Premesse

La questione dei matrimoni misti, cioe tra due battezzati, l'uno cattolico 
1 altro acattolico, e stata esaminata nella fase preparatoria del Concilio 
Vaticano II dalla Commissione per la disciplina dei sacramenti e dalla Com- 
niissione per le Chiese Orientali.

Essendo in continuo aumento il numero dei matrimoni misti non solo nei 
paesi cristiani dove i cattolici formano una esigua minoranza, ma anche 
Helle nazioni tradizionalmente cattoliche, era necessaria una nuova rego- 
lamentazione giuridica dell’argomento, per risolvere alcuni problemi giu- 
ridici, morali e pastorali, fermi restando i principi teologici.

Le proposte delle due Commissioni, concretizzate in un Volum dalla 
Commissione composta da membri della Congregazione per la Dottrina 
della Fede e del Segretariato per l'Unione dei Christiani, sono state 
discusse per due giorni nell'aula conciliare. Perö, a causa delle difficolta 
che ancora si riscontravano, i Padri Conciliari si sono limitati a determi- 
nare la forma dei matrimoni misti tra due orientali battezzati, lasciando al 
Romano Pontifice il regolamento di tutt.e le altre questioni per mezzo delle 
Commissioni incaricate a rivedere i due Codici di diritto canonico, latino 
ed orientale1.

Abbreviazioni:

a) Per la Chiesa latina
Communicationes = Periodico della Commissione latina, Roma 1969 ...
CIC = Codex Iuris Canonici, promulgato nel 1917.
SPCIC . - Schema provvisorio del Codex Iuris Canonici, pubblicato nel

1980.
SDCIC = Schema definitivo del Codex Iuris Canonici, promulgato il 23

gennaio 1983.

b) Per le Chiese orientali
Nuntia = Periodico della Commissione orientale, Roma 1973 ...
CICO = Il MP Crebrae allatae sul matrimonio, promulgato nel 1949.
SPCICO = Schema provvisorio De cultu divino et praesertim de Sacra-

mentis, pubblicato in Nuntia 10 (1980) 40-60.
SDCICO = Schema definitivo De cultu divino et praesertim de Sacra-

mentis, non ancora promulgato, e pubblicato in Nuntia, n. 15 
1982,

c) SCpDF = Sacra Congregazione per la Dottrina della Fede,

Cfr. Schema decreti „De Ecclesiae Sacramentis" propositum a Commissione de Eccle- 
sns Orientalibus, Typis Polyglottis Vaticanis 1961, p. 11-12; Schema decreti „De matrimo- 
us mixtis" propositum a Commissione de disciplina Sacramentorum, Typis Polyglottis 
aticanis 1962, p. 8; Relatio super Schema „Voti de matrimoniis mixtis“ cum textu emen- 
a,°' Typis Polyglottis Vaticanis 1964, p. 7-8, 12-13.

115



Nel rivedere i canoni riguardanti i matrimoni misti (CIC, 1060-1064, e 
C1CO, 50-54), le due Commissioni Pontificie hanno tenuto presenti:

1) i canoni degli antichi concili ecumenici e particolari, le tradizioni e le 
consuetudini vigenti in Oriente prima del 1054, come anche le disposizioni 
emanate dalla Santa Sede e dalle Autoritä competenti delle Chiese Orien- 
tali cattoliche fino alla promulgazione dei due Codici vigenti2;

2) le norme emanate dalle Autoritä competenti delle Chiese Orientali 
non cattoliche e delle Comunitä cristiane protestanti (luterane, calviniste, 
anglicane, ecc.) circa gli impedimenti matrimoniali e la forma di celebra- 
zione, quando queste nome non sono contrarie al diritto divino naturale e 
positivo3;

3) le direttive del Concilio Ecumenico Vaticano II e le norme di applica- 
zione circa la linea di condotta che i cattolici devono tenere con i battez- 
zati non cattolici, specie per quanto riguarda la libertä religiosa, il rispetto 
della coscienza, la comunicazione nelle cose sacre e spirituali, la forma dei 
matrimoni misti, ecc.4;

4) le norme di carattere sperimentale pubblicate dalla Santa Sede, che 
attenuano il rigore di alcuni canoni vigenti, per provvedere alle attuali 
necessitä dei fedeli e per favorire un piü fervido senso di caritä nelle rela- 
zioni reciproche fra tutti i cristiani5;

5) le osservazioni presentate dalle Autoritä competenti invitate ad espri- 
mere il loro giudizio sugli Schemi delle Commissioni; come anche la giuri- 
sprudenza, la dottrina e le opinioni espresse dai canonisti in vari congressi 
nazionali ed internazionali6;

6) in fine le proposte fatte liberamente ed ampiamente discusse nel 1967 
durante il Sinodo dei Vescovi di tutti i Riti, e riguardanti le principali que- 
stioni dei matrimoni misti sotto l'aspetto teologico, giuridico e pastorale7.

Dopo 13 anni di lavoro, nel 1980 la Commissione latina ha presentato lo 
Schema provvisorio del Codice di diritto canonico, che contiene una 
rubrica speciale: De matrimoniis mixlis con cinque canoni (1078-1082), dato

2 Sinodo di Laodicea (343-381), cann. 10 e 13; Sinodo diCartagine (419) can. 21; Sinodo di 
Calcedonia (451), can. 14; Sinodo Trullano (692), can. 72. Le alire fonti sono allegate ai 
cann. 1060-1064, 1094 del CIC, e 50 54, 85 del CICO.

3 Cfr. Ac. Coussa, Epitome praelectionum de iure ecclesiastico orientali, vol. III, Romae 
1950, nn. 88, 198 202; SPCICO, cann. 118-119; SDCICO, cann. 118-119; Nuntia 5 (1977), 
p. 52-57, p. 60-62; 8 (1979), p. 5-7; Communicationes 9 (1977), p. 190-193.

4 Conc. Vaticani II Declaratio „Unitatis redintegratio“, nn. 8-9, 13-18; Declaratio 
„Dignitatis hiimanae“, nn. 1 -2,5,13; Decretum „Orientalium Ecclesiarum“, nn. 18, 24-29; S. 
Congr. Rituum Instructio «Tres abhinc annos“, nn. 25-63; Secret. ad Christianorum unita- 
tem fovendain, Directorium, Pars prima, nn. 1-63.

5 SCpDF Instructio „Matrimonium sacramentum“, del 18 marzo 1966; Paulus VI MP 
„Matrim.onia mixta“, del 31 marzo 1970; cfr. U. Navaitele, Commentarium ad litt, apost. 
Motu Proprio datas „Matrimonia mixta", in; PerRMCL 59 (1970), p. 423-469.

6 L esame delle osservazioni si trova in Communicationes 2 (1970), p. 108-115; 3 (1971), 
p. 69-81; 5 (1973), p. 70-93; 7 (1975), p. 37-40; 8 (1976), p. 32-73; 9 (1977), p. 190-193, 345- 
378; 10 (1978), p. 86-127. Nuntia 4 (1977), p. 16-28, 44-52; 5 (1977), p. 52-57, 60-62; 8 (1979), 
p. 15-16, 21, 26-27; 10 (1980), p. 40-60; 15 (1982), p. 56-96. Per la dotrina cfr. F. Ter Haar, De 
matrimoniis mixtis eorumque remediis, Taurini 1931; I. F. Morales, Mixted Marriages and 
the Second Vatican Ecumenic Council, Rome 1966; P. Tocanel, Cäsätoriile mixte, in; Buna 
Vestire, VII, 2-3 (1968), p. 10-28; J. Tomko, Matrimoni misti, Napoli 1971.

7 Cfr. G, Caprlle, II Sinodo dei Vescovi, Roma 1968, p. 325-438; U. Navanele, Matrimonia 
mixta in Synodo Episcoporum, in; PerRMCL 57 (1968), p. 653-692.

116



che sono stati abrogati gli impedimenti impedienti. Nello stesso anno 
anche la Commissione orientale ha presentato uno Schema provvisorio sul 
Culto divino ed i Sacramenti, ponendo sotto la rubrica: De matrimonio cum 
non catholicis quattro canoni sui matrimoni misti (148-151)8.

Ben presto, perö, i due Schemi sui matrimoni misti sono stati oggetto di 
critiche da parte di alcuni canonisti che le espressero in vari congressi e 
studi. Anche gli Organi di consultazione hanno proposto di eliminare, 
modificare ed uniformare alcune disposizioni, per evitare troppe discre- 
panze tra la disciplina latina e quella orientale.

Le due Commissioni hanno valutato attentamente queste critiche e pro- 
poste, preparando il testo delinitivo dei canoni sui matrimoni misti, che si 
trovano nel Codex Iuris Canonici promulgato il 23 gennaio 1983 per i Latini, 
e nelle Nuntia della Commissione orientale9.1 canoni, in quanto sono leggi 
mere ecclesiastiche, direttamente riguardano solo i battezzati nella Chiesa 
cattolica, e quelli che sono ritornati alla pienezza della comunione catto- 
lica.

Ciö premesso, la nostra comunicazione comprende le seguenti que- 
stioni:

1) Natura dei matrimoni misti.
2) Ragioni per cui vengono proibiti i matrimoni misti.
3) Natura della proibizione.
4) Condizioni per poter contrarre un matrimonio misto.
5) Forma giuridica e canonica dei matrimoni misti.
6) Celebrazione liturgica.
7) Cura pastorale.

I. Natura de Matrimoni misti

Nei due Codici vigenti si fa distinzione tra matrimoni di mista religione, 
cioe tra due battezzati, uno cattolico e l'altro acattolico, e matrimonio con 
disparitä di culto, cioe tra un cattolico e un non battezzato. La distinzione e 
teologica, perche nel primo caso il matrimonio e sacramento in senso 
proprio della parola; invece nel secondo caso il matrimonio, pur essendo 
»signum quoddam rei sacrae", non e un vero e proprio sacramento. Le 
Commissioni hanno conservato questa distinzione, e qui ci occupiamo 
solo dei matrimoni misti.

D'altra parte non tutti i matrimoni misti si possono considerare sullo 
stesso piano. Infatti, se un cattolico di qualsiasi rito si unisce in matrimonio 
con un orientaie non cattolico, oltre la comunione sacramentale derivante 
dal battesimo, tra gli sposi esiste una vera comunione spirituale di fede, di 
sacramenti e di pratiche religiöse, tanto necessaria per la formazione di 
una famiglia cristiana,- invece, se il matrimonio si fa tra un cattolico ed un 
Protestante, non esiste tra gli sposi questa comunione spirituale, per la 
ragione che i protestanti, anche se validamente battezzati, non professano 
la stessa fede in genere non hanno il sacerdozio e quindi ne i sacramenti 
della penitenza e dell' Eucaristia.

8 SPCIC, cann. 1078-1082; SPCICO, cann. 147-151. Gli altri canoni che pure si riferi- 
sc'ono ai matrimoni misti, vengono indicati in seguito.

9 SDCIC, cann. 1124-1128; SDCICO, cann. 148-151.

117



Nel regolamentare la discipiina dei matrimoni misti ie Commissioni hanno 
tenuto conto prima di tutto dei gravi pericoli di ordine spirituale e mate­
riale che in genere incombono sul coniuge cattolico e sulla prole, e cioe:

1) il pericolo di defezione della fede, in quanto puö passare alla religione 
dei coniuge non cattolico, puö cadere nel'indifferentismo religioso, 
oppure puö abbandonare dei tutto la fede cristiana, sia per cause interne o 
per mancanza di una solida formazione religiosa, sia per cause esterne, se il 
coniuge acattolico si serve di tutti mezzi per allontanarlo dalla fede catto- 
lica;

2) il pericolo di non poter battezzare ed educare la prole nella Chiesa cat- 
tolica, specie quando la parte acattolica invoca la legge civile o le norme 
della sua religione che le impongono di educare la prole nella sua reli­
gione; in ogni caso i figli non possono avere una adeguata educazione reli­
giosa, specie quando la mamma e acattolica;

3) il pericolo di non poter realizzare una convivenza di unione spirituale, 
di amore coniugale, di pace e di concordia; infatti, questi beni fondamen- 
tali vengono meno, quando tra i coniugi c’e diversitä di convinzioni ed 
opposizione di volontä intorno alle veritä di fede, alle pratiche religiöse, ai 
supremi interessi della vita spirituale;

4) il pericolo di non poter continuare una vita casta o di avere i mezzi 
necessari per vivere convenientemente, nell’ipotesi che il coniuge acatto­
lico, ottenuto il divorzio, passi ad altre nozze anche religiöse10 11; lo stesso 
potrebbe fare anche il coniuge cattolico, se riesce ad ottenere dal tribunale 
ecclesiastico la dichiarazione di nullita dei suo matrimonio.

Questi pericoli, specie i primi due, possono essere prossimi o remoti:
1) sono prossimi, quando la parte cattolica non e capace di superarli, 

oppure solo con grandi difficoltä potrebbe riuscire a mantenere la sua fede, 
a provvedere aU’amministrazione dei battesimo e all'educatione cattolica 
della prole, a vivere secondo i principi della morale cristiana. In questo caso 
il matrimonio misto e proibito dalla legge divina, per cui la parte cattolica e 
tenuta in coscienza di evitarlo, e l'Autoritä ecclesiastica lo deve proibire 
severamente, anche sotto la minaccia di sanzioni canoniche;

2) sono remoti, quando il coniuge cattolico ordinariamente puö supe­
rarli, in quanto da una parte ha la ferma volontä di perseverare nella sua 
fede e di far battezzare ed educare la prole cattolicamente, d'altra parte puö 
disporre dei mezzi necessari per attuare questa volontä. In questo caso il 
matrimonio misto non e proibito dalla legge divina, ma puö essere vietato 
dalla legge ecclesiastica, affinche l'Autoritä competente possa valutare se 
i pericoli siano prossimi o remoti, ed in questa seconda ipotesi possa adope- 
rare i mezzi adeguati per il loro superamento.

Infatti, se il coniuge cattolico ha la sudetta voluntä e l'Autoritä ecclesia­
stica puö prestarle gli aiuti necessari, molti matrimoni misti possono ri­
uscire bene. Le statistiche perö dimostrano che le eccezioni sono rare; 
nella maggior parte dei casi la parte cattolica perde la sua fede e la prole 
viene battezzata ed educata fuori della Chiesa cattolica".

10 Cfr. Ter Haar, op. cit. (6), p. 9-17,24-31,155-168,173-174; Tocanel, art. cit. (6), p. 131-14; 
Tomko, op. cit. (6), p. 102-112.

11 Cfr. Ter Haar, op. cit. (6), p. 173-174.

II. Ragioni per cui vengono pioibiti i Matrimoni misti

118



III. Natura della Proibizione

II canone 72 del sinodo Trullano, che per la prima volta dichiarava invalidi i 
matrimoni tra cattolici ed eretici, non e stato applicato in Oriente, e tanto 
meno in Occidente. I matrimoni misti erano considerati validi ed anche 
leciti, se contratti a certe condizioni. Quindi la mista religione costituiva 
un impedimento impediente per la parte cattolica, che doveva chiedere la 
dispensa da parte dell'Autoritä ecclesiastica.

Questa era la natura della proibizione nel Codice latino del 1917, rice- 
vuta poi dal Codice orientale del 194912. Perö, molti canonisti, teologi ed 
anche Padri del Sinodo dei Vescovi hanno proposto di abrogare gli impedi- 
menti impedienti, quindi anche quello di mista religione; anzi, alcuni pro- 
ponevano che i matrimoni misti venissero permessi senza alcuna restri- 
zione o condizione, invocando le direttive del Concilio Vaticano II.

Negli Schemi provvisori le due Commissioni hanno accetlato l'abroga- 
zione degli impedimenti impedienti, ma hanno conservato la proibizione 
dei matrimoni misti, per dare alle Autoritä ecclesiastiche la possibilitä di 
esaminare la natura dei pericoli, di istruire gli sposi, di ricordare alla parte 
cattolica i suoi obblighi, di continuare la cura pastorale di questi matri­
moni. Solo che, per la liceitä dei matrimoni misti, la Commissione latina 
prescriveva ancora la dispensa; invece per la Commissione orientale era 
sufficiente la licenza, se gli sposi erano orientali, e prescriveva la dispensa 
se l’acattolico era un protestante13.

Dopo un nuovo esame delle ragioni portate contro questa distinzione, 
negli Schemi definitivi le due Commissioni hanno ritenuto sufficiente la 
licenza dell'Autoritä competente in tutti i casi di matrimoni misti, non 
ostante la grande differenza di comunione spirituale, se il matrimonio 
viene contratto con un acattolico orientale oppure con un protestante, 
come detto sopra14.

IV. Condizioni per poter contrarre un Matrimonio misto

Le due Commissioni hanno esaminato solo le condizioni stabilite dal 
diritto comune, salve le altre condizioni prescritte eventualmente dal 
diritto delle singole Chiese particolari. Tre sono le condizioni di diritto 
comune: la causa, l'istruzione catechetica e le cauzioni giuridiche.

Causa. Quando la mista religione costituiva per i cattolici un impedi- 
niento impediente, le Autoritä ecclesiastiche inferiori al Romano Ponte- 
fice non potevano concedere una dispensa valida, „nisi urgeant iustae et 
graves causae"15. La ragione sta nel fatto che la libertä naturale di unirsi in 
matrimonio con acattolici e limitata dai pericoli spirituali insiti nei matri­
moni misti, ai quali, anche se remoti, non possono esporsi senza cause 
giuste e gravi, che moralmente li costringa a sposare un acattolico orien­
tale o protestante.

12 CIC, can. 1061; CICO, can. 61 § 1.
13 SPC1C, can. 1078; SPCICO, cann. 148, § 1, 149 § 1; Nuntia 8 (1979), p. 15-16, 15 (1982), 

p. 73-74.
14 SDCIC, can. 1124; SDCICO, can. 148.
15 CIC, can. 1061 § 1 n. 1; CICO, can. 51 § 1 n. 1; cfr. MP »Pastorale munus", I, n. 20.

119



Dato perö che le condizioni del nostro secolo e le migrazioni temporanee
0 permanenti hanno determinato radicali trasformazioni nella vita fami­
liäre e sociale, hanno reso piü strette e piü frequenti le relazioni tra catto- 
lici e non cattolici, aumentando il numero dei matrimoni misti, la Santa 
Sede fin dal 1966 ha cominciato a mitigare la disciplina vigente, nel senso 
che per ottenere la licenza, basta una „iusta ac rationabilis causa" di ordine 
pubblico o privato, spirituale o temporale, tenendo conto delle circostanze 
dei luoghi e dei costumi delle persone16.

Le Commissioni hanno introdotto questa disposizione nei loro Schemi 
provvisori e difinitivi, notando che, se esiste una causa „giusta e ragione- 
vole", l'Autoritä competente puö concedere la licenza, a patto che le parti 
siano disposte di accettare le altre condizioni17.

Islruzione catechelica. Oltre 1‘obbligo generale che hanno tutti i sacri 
Pastori di preparare adeguatamente i fedeli al matrimonio18, la CpDF ha 
prescritto che l'Ordinario del luogo o il parroco esponga in termini chiari 
ad entrambi le parti, insieme o separatamente, la dottrina cattolica intorno 
alla natura, ai fini e alle proprietä essenziali del matrimonio sacramento, 
che sono l'unitä e l'indissolubilitä, e che non possono essere escluse con un 
atto positivo di volontä, altrimenti il matrimonio sarebbe invalido19.

Le Commissioni hanno introdotto negli Schemi quest'obbligo speciale, 
dato che oggi anche molti cattolici ma soprattutto gli acattolici non hanno 
idee chiare intorno a queste cose, per cui non apprezzano il loro sacra­
mento, violano la fedeltä coniugale e credono di poter seguire liberamente
1 costumi o le leggi che permettono il divorzio ed il passaggio ad altre nozze 
civili o religiöse20.

Cauzioni giuridiche. Piü impegnativo e stato il lavoro delle Commissioni 
per la revisione dei canoni riguardanti le cauzioni che devono essere pre- 
state dalle parti. Infatti, dopo l'istruzione catechetica, la parte acattolica 
deve promettere espressamente di allontanare dalla parte cattolica il peri- 
colo per la sua fede; poi entrambi le parti devono impegnarsi di battezzare e 
di educare la prole nella Chiesa cattolica21.

Del resto, anche le Chiese orientali acattoliche e le Comunitä protestanti 
esigono delle cauzioni per i matrimoni misti. In alcune Chiese la parte cat­
tolica doveva abbandonare la sua fede e farsi ribattezzare per immersione. 
Inoltre la prole deve essere battezzata ed educata nella religione della 
parte acattoiica,- solo in alcune legislazioni e permesso di battezzare ed

16 SCpDF, Instructio .Matrimonium sacramentum“, Introduzione; Paulus VI MP .Matri- 
monia mixta“, Introduzione e n. 3, dove esige una .giusta" causa.

17 SPCIC, can. 1078; SDCIC, can. 1125, pr.; SPCICO, can. 148 § 1, e 149 § 1, non parla di 
.causa“, ma suppone la sua necessitä almeno per la dispensa; SDCICO, can. 149, pr. esige 
una causa .giusta e ragionevole".

18 CIC, cann. 1018, 1020, 1033; SPCIC 1016; SDCiC, can, 1063; CICO, cann. 8, 10, 23; 
SPCICO, can. 121; SDCICO, can. 121.

19 SCpDF, Instructio „Matrimonium sacramentum", I, § 2-3.
20 SPCIC, can. 1079 n. 3; SDCIC, can. 1125 n. 3; SPCICO, can. 149 n. 3; SDCICO, can. 149 n. 3. 

Cfr. D. Lucaciu, De divortio in ecclesia romena dissidenti, Romae 1939, p. 44-63, enumera 
25 cause di divorzio.

21 CIC, can. 1061 § 1 n. 2; CICO, can. 51 § 1 n. 2.

120



educare i figli nella religione del padre e le figlie secondo la religione della 
madre22.

Sicome in molti casi il coniuge acattolico non era disposto di prestare le 
cauzioni, nel 1966 la SCpDF ha attenuato alquanto il rigore dei canoni. 11 
parroco deve inculcare alla parte cattolica in termini gravil'obbligo di con- 
servare la sua fede e di provvedere al battesimo cattolico e alla edicazione 
cattolica della prole; e dell'adempimento di quest'obbligo essa deve dare 
garanzie per mezzo di esplicitä promessa, cioe per mezzo delle cauzioni. 
Invece la parte acattolica deve essere informata chiaramente dell'obbligo 
grave che ha la parte cattolica di tutelare, conservare e professare la 
propria fede, e di far battezzare ed educare in essa la prole che nascerä; poi 
il parroco la deve invitare a promettere apertamente e sinceramente, che 
non creerä alcun ostacolo all'adempimento di quell'obbligo23.

Il Sinodo dei Vescovi ed anche parecchi teologi e canonisti ritenevano 
che anche questa promessa fosse troppo gravosa per la coscienza della 
parte acattolica. Quindi proponevano di abrogare l'obbligo della pro­
messa, o di dare all'Ordinario del luogo la facoltä di dispensare; tanto piü 
che, mentre il dovere di conservare la fede cattolica era imposto dalla 
legge divina, quello di battezzare e di educare cattolicamente la prole pro- 
babilmente e stabilito solo dalla legge mere ecclesiastica.

Inseguito a queste osservazioni, Paolo VI nel 1970hamantenuto l’obbligo 
della parte cattolica di promettere sinceramente che e disposta ad allonta- 
nare i pericoli di defezione dalla sua fede, ed a fare quanto sarä in suo 
potere perche la prole sia battezzata ed educata nella Chiesa cattolica. 
Invece e sufficiente informare tempestivamente la parte acattolica delle 
promesse fatte e degli obblighi assunti dalla parte cattolica! l'informazione 
perö deve essere chiara, affinche sia ben consapevole delle cauzioni 
prestate dalla parte cattolica.

Per avere poi la certezza morale dell’adempimento degli obblighi, le 
garanzie o cauzioni della parte cattolica devono essere esplicite o formali, 
fatte cioe per iscritto o a voce alla presenza di testimoni; invece, per assicu- 
rarsi che la parte acattolica non si opporra aü'adempimento di quei doveri, 
sono sufficienti anche le garanzie equipollenti, ricavate cioe dalle sue con- 
dizione personali, dalla sua educazione religiosa ed urbana, dall'ambiente 
in cui vive, ecc. Comunque, Paolo VI ha concesso alle Conferenze episco- 
pali la facolta di determinare la procedura, in modo che si possa dimostrare 
in foro esterno e la prestazione e la comunicazione delle cauzioni 
giuridiche24.

22 Cfr. N. Milas, Canoanele bisericii ortodoxe insotite de comentarii, vol. I/II, Arad 1931, 
p. 448-450; C. Dion, Canoanele. Text $i interpretare, II Sinoadele ecumenice, Bucuresti 
•934, p, 341; Ch. C. Cosfescu, Colectiune de legiuiri bisericegti, vol. III, Bucuresti 1931, 
p. 123-124; M. Holban, Calatori straini despre tarile romane, vol. IV, Bucuresti 1972, p. 43; 
I. Dumilriu-Snagov, Le Saint-Siege et la Roumanie moderne 1850-1866, Roma 1982, p. 293- 
294, 367; M. Jugie, Theologia dogmatica christianorum orientalium ab Ecclesia catholica 
dissidentium, tom. III, Parisiis 1930, p. 111-125.

23 SCpDF, Instructio .Matrimonium sacramentum", I, § 1-3.
24 Paulus VI, MP „Matrimonia mixta", nn. 4-5, 7; SCpDF, Instructio .Matrimonium sacra­

mentum", I § 4. Cfr. B. Beck, De cautionibus sincere praestandis in matrimoniis quibus 
obstat impedimentum mixtae religionis aut disparitatis cultus, Romae 1956.

121



Gli Schemi delle due Commissioni ripoducono le disposizioni di Paolo VI, 
che devono essere osservate sia dal parroco che chiede la licenza, sia 
daH'Ordinario del luogo che la concede25.

Casi particolari. Gli Schemi provvisori e definitivi non riportano due casi 
particolari previsti dalla CpDF nella sua istruzione; casi che non sono stati 
abrogati e possono capitare.

1) Se la parte acattolica durante l'istruzione catechetica e la comunica- 
zione delle cauzioni tace, „consentire videtur"; invece se reagisce e 
dichiara di non poter in coscienza rinunciare al suo diritto di educare la 
prole, riconosciuto anche dal Concilio Vaticano II, quando dice: „spetta ai 
genitori il diritto di determinare l'educazione religiosa da impartire ai 
propri figli, secondo la propria persuasione religiosa", allora il caso deve 
essere deferito alla Santa Sede con tutti i suoi elementi26.

Non si sa come la Santa Sede risolve questi casi di collisione tra i due 
diritti. Probatailmente applica il principio della religione prevalente come 
veritä, non come numericamente dominante27. Ora il Concilio Vaticano II 
ha dichiarato che la religione cattolica, cioe la Chiesa cattolica e la vera 
Chiesa fondata da Gesü Cristo28. Si potrebbe concedere che i figli maschi 
vengano educati secondo la religione del padre, e le feminine secondo 
quella della madre; ma e evidente che in questo modo i figli non possono 
avere una formazione religiosa adeguata.

2) Se in qualche regione e resa impossibile l'educazione cattolica della 
prole, non tanto per deliberata volontä dei coniugi, quanto per le leggi e i 
costumi dei popoli, ai quali le parti non si possono sottrare29, allora l'Ordi- 
nario del luogo, tutto ben considerato, poträ dare la licenza, purche la parte 
cattolica sia disposta, per quanto sa e puö, a far tutto il possibile perche la 
prole nascitura venga battezzata ed educata cattolicamente, e parimente 
vi sia garanzia della buona volontä della parte acattolica30.

Licenza. Quando la mista religione costituiva un impedimento impe- 
diente, la dispensa veniva concessa dal Sant'Ufficio, dato che nei matri- 
moni misti e insisto il pericolo, almeno remoto, per la parte cattolica di 
perdere la sua fede. In seguito la facoltä di dispensare e stata concessa ai 
Patriarchi ed anche ai Vescovi residenziali31.

Abrogato l'impedimento di mista religione, per la liceitä del matrimonio 
basta la licenza dell'Ordinario del luogo, che viene concessa se esiste una 
causa giusta e ragionevole, se sono prestate e comunicate le cauzioni, se le

25 SCIC, cann. 1079 nn. 1-2,1080, SDC1C, cann. 1125 nn. 1-2,1128; SPCICO, ean. 149 § 2 e 4; 
SDC1CO, cann. 149 nn. 1-2, 149 bis.

26 Conc. Vaticani II Declaratio „Dignitatis humanae", n. 5; SCpDF, Instructio „Matrimo- 
nium sacramentum", I § 3; Paulus VI, MP „De Episcoporum muneribus“, IX, n. 16; MP „Epis- 
copalis potestatis", VIII, n. 11. Cfr. J. Kaelin, Le Probleme majeur des mariages mixtes: 
l'education religieuse des enfants, in: Nova et Vetera 43 (1968) n. 2, p. 119-140.

27 Cosi afferma Mi'Ias, op. cit. (22), p. 448.
28 Conc. Vaticani II Decretum „Unitatis redintegratio“, nn. 2-3.
29 Cfr. Milas, op. cit. (22), p. 450; Dron, op. cit. (22), p. 341.
30 SCpDF, Instructio „Matrimonium sacramentum", II.
31 CIC, can. 247 § 3; MP „Cleri sanctitati", can. 193 § 2; Paulus VI, MP „Pastorale munus“, I, 

nn. 19 e 20; „Episcopalis potestatis", VIII, n. 11; „Matrimonia mixta", n. 2.

122



parti sono disposte a celebrare il matrimonio secondo la forma canonica o 
giuridica e se non hanno posto alcuna condizione contro la natura i fini e le 
proprietä essenzali del matrimonio32.

La licenza non e una „relaxatio legis", come la dispensa; perö e un atto 
amministrativo riservato all'Ordinario del luogo e richiesto sia per la parte 
cattolica che vuol sposare un acattolico, sia per il ministro sacro cattolico 
che deve assistere e benedire le nozze. D altra parte l'Ordinario del luogo, 
nel concedere la licenza deve osservare anche le prescrizioni del diritto 
particolare,- inoltre deve vedere se la parte acattolica sia libera da qualsiasi 
impedimento di diritto divino o stabilito dal suo diritto proprio.

V. Forma giuridica e canonica dei Malrimoni misti

Matrimoni tra cattolici e orienlali acattolici. Per quanto riguarda la forma 
della celebrazione obbligatoria per la validitä e liceitä dei matrimoni misti 
tra cattolici di qualsiasi rito ed orientali acattolici, le Commissioni h'anno 
ritenuto nei loro Schemi le disposizioni del Concilio Vaticano II e le ulte- 
riori norme della Santa Sede.

Le Chiese orientali, specie quella di rito bizantino, avevano canonizzato 
la Novella 89 dell'imperatore Leone il Filosofo, che imponeva come forma 
giuridica per la validitä dei matrimoni tra i cristiani, la benedizione del 
ministro sacro, tanto piü che si riteneva che il ministro del matrimonio 
sacramento fosse il sacerdote, non gli sposi33.

Dopo la formazione di Chiese orientali nazionali, cioe non cattoliche, la 
benedizione sacerdotale dei matrimoni misti era diventata norma conuine, 
tanto che anche gli Stati civili in un primo tempo non riconoscevano che i 
matrimoni religiosi; poi hanno cominciato a dare agli sposi la facoltä di sce- 
gliere la benedizione sacerdotale o il matrimonio civile; e negli Ultimi 
tempi non riconoscono piü i matrimoni religiosi, ma solo civili, che dalle 
Autoritä ecclesiastiche sono ritenuti validi solo di fatto, non di diritto3'1.

Nelle Chiese orientali cattoliche i matrimoni misti venivano celebrati o 
secondo la forma bizantina,- o secondo la forma canonica (cioe davanti al 
parroco e due testimoni) introdotta dal Concilio Tridentino per la Chiesa di 
rito latino e confermata nel Codice del 1917; o secondo la forma orientale, 
stabilitä dai Sinodi o dalla consuetudine. Solo nel 1949 in tutte le Chiese 
orientali cattoliche e stata imposta la forma canonica per la celebrazione 
dei matrimoni misti35. In tutti i casi, perö, il „rito sacro" cioe la benedizione 
sacerdotale costituisce un elemento essenziale della forma.

L'esperienza perö dimostrava che in molti casi la parte acattolica non era 
disposta di accettare la forma canonica. Quindi le parti o rinunciavano al 
matrimonio, o la parte cattolica accettava di celebrare matrimonio civile

32 SDCIC, can. 1125 pr.; SDCICO, can. 149 pr.
33 Cfr. P. Tocanel, De Novellae 89 Leonis Philosoph! canonizatione, in: Apollinaris 42 

(1969), p. 2-26.
34 Cfr. Coussa, op. cit. (3), nn, 194-195, 198-202; Coslescu, op. cit. (22), vol. I, Bucuresti 

1916, p, 15-17.
35 Cfr, Coussa, op. cit. (3), nn. 176-197. CIC, eann. 1094 e 1099 § 1 n. 2; CICO, cann. 85 e 90 

§ 1 n. 2. Cfr. L. Orsy, De forma canonica in matrimoniis mixtae religionis, in: PerRMCL 52 
(1963), p. 320-347.

123



oppure davanti al ministro sacro acattolico. Se poi la parte acattolica era 
costretta di accettare la forma canonica, in seguito trovava motivo di tur- 
bare la pace domestica ed anche di divorziare e passare ad altre nozze.

I Padri Orientali hanno esposto questi inconvenienti durante il Concilio 
Vaticano II, ed hanno ottenuto il ritorno alla forma giuridica, e cioe: per i 
matrimoni misti tra orientali cattolici ed acattolici „la forma canonica della 
celebrazione e obbligatoria soltanto per la liceitä, mentre per la validitä 
basta la presenza del sacro ministro", che deve almeno benedire gli sposi. 
Se poi si prevede qualche difficoltä di osservare la forma canonica, l'Ordi- 
nario del luogo puö dispensare quando concede la licenza36. In un secondo 
tempo la disposizione conciliare e stata estesa dalla Congregazione per le 
Chiese Orientali anche ai matrimoni misti tra cattolici di rito latino ed 
orientali acattolici37, e conservata in entrambi gli Schemi provvisori e 
definitivi38.

II ministro sacro puö essere cattolico o acattolico, vescovo o sacerdote. 
Rimane, perö, una discrepanza: secondo lo Schema latino anche il diacono 
e ministro sacro, puö compiere il „rito sacro" essendo equiparato al vicario 
cooperatore; anzi in caso di necessitä l’Ordinario del luogo potrebbe desi- 
gnare un laico per la celebrazione del matrimonio misto. Invece lo Schema 
orientale esclude il diacono, perche secondo la tradizione delle Chiese 
orientali non sarebbe ministro sacro. D'altra parte anche lo Schema orien­
tale ammette, come quello latino, che in pericolo di morte e quando si 
prevede che per un mese non si poträ avere un sacerdote senza grave 
incommodo, allora il matrimonio celebrato solo alla presenza di testimoni 
e valido; si raccomanda soltanto agli sposi di chiedere poi la benedizione 
del sacerdote39.

Matrimoni tra cattolici e protestanti. Fino al 1970, per la validitä dei matri­
moni tra cattolici di qualsiasi rito e protestanti, era obbligatoria la forma 
canonica, anche perche i pastori protestanti in genere non sono ministri 
sacri, ma solo ministri di culto40.

Anche i protestanti in molti casi non accettavano la forma canonica o la 
celebrazione del matrimonio davanti ad un ministro sacro; onde, per evi- 
tare matrimoni invalidi e per provvedere alla pace domestica, Paolo VI nel 
1970 da una parte ha confermato la necessitä della forma canonica per la 
validitä di questi matrimoni misti tra cattolici latini e protestanti; d'altra 
parte dava agli Ordinari del luogo la facoltä di dispensare dalla forma cano­
nica in caso di gravi difficoltä, e per la validitä del matrimonio basta qual-

36 Conc. Vaticani II Decretum .Orientalium Ecclesiarum', n. 18. Se le parti accettano la 
forma canonica, il matrimonio e valido senza la forma giuridica, e come testimoni possono 
fungere anche acattolici (Directorium .Ad totam Ecclesiam”, nn. 49 e 58).

37 Congr. pro Ecclesiis Orientalibus, Decretum .Crescens matrimoniorum“ del 22 febr. 
1967.

38 SPCIC. can. 1081 § 1; SDCIC, can. 1127 § 1; SPCICO. can. 169 § 2; SDC1CO, can. 169 § 2.
39 C1C, can. 1094,- C1CO, can. 85 § 1, parlano solo di Ordinario, parroco e sacerdote poi la 

Commissione latina, seguendo il MP .Matrimonio mixta“, n. 13, aggiunge anche il diacono: 
Communicationes 2 (1970), p. 165, 7 (1975), p. 106 107,10 (1978), p. 86-94, SPCIC, can. 1062 § 
1, can. 1066 § 1; SDCIC, can. 1108 § 1, can. 1112 § 1; invece la Commissione orientale esclude il 
diacono: Nuntia 8 (1979), p. 21 e 27, SPCICO, can. 163 § 1 e 168, CDCICO, cann. 163 e 168.

40 CIC, can. 1099 § 1 n. 2; CICO, can. 90 § 1 n. 2.

124



siasi altra forma pubblica, anche il matrimonio civile, se cosi dispone la 
Conferenza episcopale41.

La Commissione latina ha riportato la disposizione di Paolo VI; invece la 
Commissione orientale ha conservato l’obbligo della forma canonica per i 
matrimoni tra cattolici di qualsiasi rito orientale e protestanti42. Alcuni 
Ordinari latini e Gerarchi orientali residenti fuori dei patriarcati, hanno 
chiesto di concedere anche a loro la facoltä di dispensare dalla forma cano­
nica, quando i propri sudditi orientali cattolici si uniscono in matrimonio 
con protestanti che non accettano quella forma.

Siccome i Patriarchi orientali consultati non erano tutti dello stesso 
parere, Paolo VI ha risposto che nei singoli casi si doveva ricorrere alla 
Sede Apostolica, perche la dispensa dalla forma giuridica o canonica obbli- 
gatoria per la validitä dei matrimoni e riservata al Romano Pontefice. I 
Patriarchi orientali hanno la facoltä di dispensare dal rito sacro entro i 
confini territoriali delle Chiese patriarcali, ma solo per cause gravissime; 
invece i Gerarchi dei luogo possono dispensare dalla forma soltanto in 
pericolo di morte, e dagli altri elementi della forma fuori dei pericolo di 
morte43.

Ripetizione della celebrazione. Secondo i Codici vigenti, che imponevano 
la forma canonica per la celebrazione di tutti i matrimoni misti, i coniugi 
non potevano, prima o dopo la celebrazione davanti al ministro cattolico, 
andare dal ministro acattolico come tale, per prestare o rinnovare il 
consenso matrimoniale, ma solo per compiere l'atto civile, se il ministro 
acattolico fungeva da officiale civile44.

Ciö nonostante, in qualche regione gli coniugi, dopo la celebrazione dei 
matrimonio nella chiesa cattolica, andavano per una cerimonia religiosa 
anche davanti al ministro acattolico. Ora, nel 1964 e 1965 la Congregazione 
dei S. Ufficio ha dichiarato che il vero matrimonio valido era soltanto 
quello contratto davanti al ministro cattolico; non proibiva la cerimonia 
religiosa nella chiesa acattolica, purche si facesse senza pompa e senza 
scandalo. Invece alcuni membri dei Sinodo dei Vescovi hanno proposto 
che, dopo la celebrazione nella chiesa cattolica, si potesse ripetere la 
cerimonia nunziale nella chiesa acattolica. Le Commissioni perö hanno 
mantenuto nei loro Schemi le disposizioni dei Codici vigenti45.

VI. Celebrazione liturgica

Le Commissioni si sono occupate solo marginalmente della forma liturgica 
dei matrimoni misti, dato che la SCpDF nel 1966 aveva derogato ai canoni

41 Paulus VI, MP „Matrimonia mixta“, nn. 8-9; Pontif. Commiss. DecretisConcilii Vatic. Il 
Interpretandis: Responsa ad dubia, AAS 71 (1979), p. 632; cfr. P. Tocanel, Adnotationes, in: 
Apollinaris 52 (1979), p. 376-378.

42 SPCIC, can. 1081 § 1; SDCIC, can. 1127 § 2; SPCICO, can. 169 § 2; SDCICO, can. 169 § 2; 
Communicationes 8 (1976), p. 32-68.

41 Paulus VI, MP .De Episcoporum muneribus“, IX n. 17; .Episcopalis potestatis“, VIII n. 
12; SPCICO, can. 169 § 3; SDCICO, can. 169 § 3.

44 CIC, can. 1063 § 1; C1CO, can. 53 § 1; cfr. Cousso, op. cit. (3), nn. 91-93,
45 Paulus VI, MP .Matrimonia mixta“, n. 13; SPCIC, can. 1081 § 4;'SDCIC, can. 1127 § 3; 

SPCICO, can. 174; SDCICO, can. 174.

125



del Codice latino, che proibivano la celebrazione in chiesa di questi matri- 
moni; solo per evitare inconvenienti l'Ordinario del luogo poteva permet- 
tere la celebrazione in sagrestia o in una cappella con qualche cerimonia 
religiosa, esclusa sempre la Messa per gli sposi. Quindi concedeva agli 
Ordinari del luogo la facoltä di permettere l'uso dei riti sacri, con la con- 
sueta benedizione e discorso augurale. Ma, se e presente anche il ministro 
acattolico, questi non puö esercitare simultaneamente il suo rito; termi- 
nata la cerimonia religiosa, puö rivolgere anche lui alcune parole augurali 
e di esortazione, e recitare alcune preghiere con i suoi fedeli46. Per quanto 
riguarda la comunicazione„in sacris", si deve osservare ciö chehastabilito 
il Concilio Vaticano II, le norme di applicazione e le disposizioni dell'Ordi- 
nario del luogo47.

La Commissione latina, pertanto, riporta nel suo Schema queste norme 
generali, e rimanda ai libri liturgici per quanto riguarda la loro applica­
zione48.

Il Codice orientale vigente non ha accettato la restrizione del Codice 
latino, perche il „rito sacro" e forma essenziale del matrimonio sacramento. 
Quindi anche i matrimoni misti devono essere celebrati nella chiesa par- 
rocchiale o in altro luogo sacro conla licenza del Gerarca o del parroco49.

La Commissione orientale riproduce nel suo Schema tutte queste dispo­
sizioni riguardanti il luogo della celebrazione, la raccomandazione per il 
coniuge cattolico di ricevere la Santissima Eucaristia, l'obbligo di osser­
vare i riti e le cerimonie stabilite dai libri liturgici o approvate dalle 
legitime consuetudini, e la proibizione della celebrazione religiosa nella 
quäle il sacerdote cattolico ed il ministro acattolico, esercitando il loro 
rispettivo rito, richiedano insieme il consenso delle parti50.

VII. Cura pastorale dei Matrimoni misti

Per quanto riguarda la cura pastorale dei matrimoni misti, della quäle 
devono occuparsi gli Ordinari del luogo, i parroci, i vicari parreciali, i predi- 
catori ed anche i confessori, le Commissioni non hanno fatto altro che 
riportare nei loro Schemi le disposizioni dei due Codici vigenti integrate 
con altre norme emanate dalla Santa Sede.

1) Prima di tutto i sacri Pastori devono prestare al coniuge cattolico tutti 
gli aiuti spirituali per poter osservare i suoi obblighi, superare le difficoltä e

46 CIC, can. 1102 § 2; SCpDF, Instructio „Matrimonium sacramentum", IV-V; Paulus VI, 
MP „Matrimonia mixta", n, 11; Communicationes 4 (1972), p. 79-80. Del tutto erronea 6 la 
dichiarazione del Patriarca romeno fatta al suo Sinodo, che secondo l'Istruzione „Matri- 
monium sacramentum" sarebbe invalido il matrimonio misto celebrato nella chiesa orto- 
dossa senza la presenza del sacerdote cattolico, in: Biserica Ortodossa Romäna 85 (1967), 
p. 896-897.

47 CIC, can. 1033; SPCIC can. 1018 § 2, SDCIC, can. 1064 § 2; CICO, can. 23, SDCICO, can. 
121 § 2, dove si raccomanda agli sposi che prima del matrimonio si confessino e si comuni- 
chino con pieta. Per quanto riguarda la comunicazione in sacris, cfr. i documenti allegati 
nella nota 4.

48 Paulus VI, MP „Matrimonia mixta“, n. 11; SPCIC, cann. 1073 § 1-2, e 1074; SDCIC, cann. 
1118 § 1-2, 119 e 120.

49 CICO. can. 98.
50 SPCICO, cann. 170, 177 § 1; SDCICO, cann. 170, 177 § 1.

126



vivere in pace ed unione con l'altro coniuge. Si raccomanda agli Ordinari 
del iuogo di mettersi d'accordo con le Autoritä religiöse acattoliche sulle 
questioni riguardanti la cura pastorale, perche anche i ministri acattolici 
ed i pastori hanno diritto di occuparsi dei loro sudditi51.

2) II parroco della parte cattolica deve quanto prima registrare i 
matrimoni misti nei libri parrocchiali e secondo le norme stabilite dalla 
Conferenza episcopale. Se poi i matrimoni vengono celebrati da ministri 
acattolici, il parroco li deve pregare cortesemente di collaborare per la 
loro registrazione, comunicandogli tutti gli elementi necessari52.

3) Se il parroco scopre che un matrimonio misto e stato contratto valida- 
mente, ma illecitamente per mancanza di licenza o di cauzioni, allora deve 
fare tutto il possibile per ottenere dalle parte cattolica le cauzioni, comuni- 
candole poi alla parte acattolica53.

4) Se invece il parroco scopre che un matrimonio misto e invalido per 
causa di qualche impedimento dirimente dispensabile o indispensabile, 
per diffetto di forma giuridica o canonica, allora, secondo la natura dei casi, 
deve provyedere alla loro convalidazione, o alla sanazione in radice, o alla 
dichiarazione di nullitä da parte di un tribunale ecclesiastico, e quindi alla 
separazione delle parti54.

5) Le Conferenze episcopali ogni tanto devono mandare alla Santa Sede 
relazioni statistiche intorno al numero dei matrimoni misti, al modo di pre- 
stare e di comunicare le cauzioni, all'osservanza della forma giuridica 
canonica e liturgica, alla difficoltä di interpretare e di applicare le norme 
stabilite, alla violazione delle cauzioni indicandone le cause, ecc. Queste 
relazioni sono necessarie per un nuovo aggiornamento delle leggi vigenti 
secondo le nuove esigenze delle persone e dei luoghi, finche si arriverä alla 
loro abrogazione con la vera Unione dei cristiani, per la quäle tutti pregano 
e lavorano le apposite Commissioni miste55.

51 CIC, can. 1064 n. 3; CICO, can. 54 n. 3 ; SCpDF, Instruetio „Matrimonium sacramen- 
tum", introduzione e n. VI; Paulus VI, MP „Matrimonia mixta", n. 14; Communicationes 5 
(1973), p. 71; SPCIC, can. 1082; SDCIC, can. 1128; SPCICO, can. 151; SDCICO, can. 151. Cfr. R. 
Iteaupiere, Pour la pastorale des foyers mixtes, in; Lumiere et Vie 74 (1965), p. 119-151.

52 I Codici e gli Schemi parlano solo dell'obligo generale di registrare tutti i matrimoni 
celebrati; invece della registrazione dei matrimoni misti parlano: SCpDF, Decretum 
„Crescens matrimoniorum", Paulus VI, MP .Matrimonia mixta“, n. 10; cfr. Communicatio­
nes 5 (1973), p. 72-75, 8 (1978), p. 68-73.

53 11 caso deve essere riferito all’Ordinario del Iuogo per la licenza, se vengono prestate 
le cauzioni.

54 Anche in questo caso il parroco deve far ricorso all'Ordinario del Iuogo, che gode di 
speciali facoltä: Paulus VI, MP „Pastorale munus", I, n, 21; MP „De Episcoporum muneri- 
bus", n. 18; MP „Episcopalis potestatis“, nn. 11 e 13; MP „Matrimonia mixta“, n. 16; Communi­
cationes 5 (1973), p. 88-92.

55 Paulus VI, MP „Matrimonia mixta", nn. 12 e 17; Communicationes 5 (1973), p. 72-77; 9 
(1977), p. 356.

127



DIE MISCHEHEN IM GEGENWÄRTIGEN EVANGELISCHEN 
KIRCHENRECHT

PETER LANDAU 

Regensburg

I. Historische Entwicklung bis 1970

Eigene Rechtsnormen der evangelischen Kirchen in Deutschland hin­
sichtlich der Mischehen sind historisch in der Auseinandersetzung mit 
einem katholischen Mischehenrecht entstanden, das einmal von der Not­
wendigkeit einer kirchlichen Dispens bei allen konfessionsverschiedenen 
Ehen ausging und zum anderen das Versprechen der katholischen Kinder­
erziehung durch den katholischen Ehepartner verlangte. Die Praxis der 
katholischen Bischöfe in Deutschland entsprach bis etwa 1840 nicht den 
strengen kirchenrechtlichen Vorschriften; erst nach dem Mischehenstreit 
in Preußen seit 1837, den sogenannten Kölner Wirren, wurden die Erlasse 
des apostolischen Stuhls in den Mischehenfragen maßgeblich für die Pra­
xis der deutschen Diözesen1. So war es der Trierer Bischof Arnoldi, der in 
einem Zirkular 1853 für die katholische Trauung das eidliche Versprechen 
katholischer Kindererziehung forderte1 2. Dieser katholische Vorstoß 
führte zu einer Denkschrift des Evangelischen Oberkirchenrats in Preu­
ßen und zu ersten Verfügungen der Konsistorien der preußischen Provin­
zen, in denen die Möglichkeit einer evangelischen Trauung an die Zusage 
des evangelischen Ehemannes geknüpft wurde, alle Kinder evangelisch 
erziehen zu lassen; war der Ehemann katholisch, so sollte er ein Verspre­
chen evangelischer Erziehung zumindest der Töchter abgeben. Als Kir­
chenzuchtmaßnahmen waren schon damals bei Männern, die alle Kinder 
katholisch werden ließen, der Entzug des kirchlichen Wahlrechts und der 
Fähigkeit zur Bekleidung des Patenamts vorgesehen; bei einem eidlichen 
Versprechen katholischer Kindererziehung sogar der Ausschluß vom 
Abendmahl3 *.

Die Anfänge eines evangelischen Mischehenrechts liegen also noch vor 
der Verselbständigung des evangelischenTrauungsrechts gegenüber dem 
staatlichen Eherecht, die in Preußen 1874 durch Einführung der Zivilehe

1 Vgl. etwa R. v. Scherer, Handbuch des Kirchenrechts, Bd. II, Graz 1898, S. 410 I.; auch 
B. Hübler, Eheschließung und gemischte Ehen in Preußen nach Recht und Brauch der 
Katholiken, Berlin 1883, S. 60 ff. Zum preußischen Mischehenstreit vgl. F. H. Fonk, Das 
staatliche Mischehenrecht in Preußen vom Allgemeinen Landrecht, Bonner jur. Diss. 
1961.

2 Das Zirkular bei C. Mirbt, Quellen zur Geschichte des Papsttums und des römischen 
Katholizismus, Tübingen5 1934, S. 445 (Nr. 593), und bei B. Hübler, a, a. O. (1), S. 101 f.

3 Vgl. F. v. d. Heydt, Die Mischehe. Praktisches Handbuch für evangelische Mischehen­
arbeit, Berlin 1925, S. 161 f.

128



erfolgte'1. Dieser historische Sachverhalt ist wichtig, da an die evange­
lische Trauung vor 1874 die zivilrechtlichen Rechtsfolgen einer vollgülti­
gen Ehe nach weltlichem Recht geknüpft waren,- die kirchliche Bedeutung 
der Trauung als einer geistlichen Amtshandlung wurde nicht klar gegen­
über den weltlichen Rechtsfolgen erfaßt. Das bedeutete, daß die Verweige­
rung der Trauung in der evangelischen Kirche ursprünglich nicht primär 
unter pastoralen Gesichtspunkten stand - daß sie nämlich bei katholi­
scher Kindererziehung nicht verantwortet werden könnte - sondern die 
Trauungsverweigerung mehr als ein Akt der Selbstbehauptung der evan­
gelischen Kirche gegenüber einem katholischen Angriff erschien, so 
jedenfalls in der Wertung der Zeitgenossen4 5.

Das evangelische Mischehenrecht erfuhr in der Zeit nach Einführung 
der Zivilehe zunächst in Preußen und dann im gesamten Deutschen Reich 
1874/1875 eine Positivierung in neuen Kirchengesetzen. Diese Gesetze 
waren für Preußen das Kirchengesetz betreffend die Trauungsordnung 
und das Kirchengesetz betreffend die Verletzung kirchlicher Pflichten, 
beide von 18806. ln den anderen deutschen Landeskirchen gab es nach 1875 
ebenfalls Gesetze, in denen im Fall von Mischehen den evangelischen 
Partnern Rechte entzogen wurden7. Eine genaue Darlegung der weiteren 
Entwicklung liegt außerhalb der Aufgabe dieses Referats. Jedoch ist fest­
zuhalten, daß trotz der Regelung des evangelischen Mischehenrechts in 
Gesetzen der Partikularkirchen sich eine weitgehende Übereinstimmung 
der mißbilligten Tatbestände als auch der einzelnen Sanktionsmöglichkei­
ten herausbildete.

Nach dem Ende des landesherrlichen Kirchenregiments in Deutschland 
mit dem Jahre 1918 blieben in den nunmehr verfassungsmäßig verselbstän­
digten evangelischen Kirchen Mischehenbestimmungen erhalten und 
wurden in Kirchengesetzen, Lebensordnungen, Trauungsordnungen und 
Erlassen von Konsistorien teilweise neu gefaßt8. Neben Landeskirchen, 
die keine Gesetze oder Verordnungen über Mischehenfragen kannten, 
gab es andere Kirchen mit teilweise sehr detaillierten Regelungen und 
Sanktionen. Dieser Rechtszustand, daß Regelungen zu Fragen konfes­
sionsverschiedener Ehen in die Kompetenz der Landeskirchen fielen, blieb 
auch nach 1945 erhalten; der Kirchenbund der EKD (Evangelische Kirche

4 Zur Einführung der Zivilehe in Preußen jetztW. Schubert, Zur Vorgeschichte und Ent­
stehung der Personenstandsgesetze Preußens und des Reichs (1869-1875), in: ZRG Germ. 
Abt. 97 (1980), S. 43-93.

5 Vgl. etwa A. L. Richter, Lehrbuch des katholischen und evangelischen Kirchenrechts, 
Leipzig 51858, S. 652. Richter meinte, daß das Zirkular Arnoldis eine .erneuerte Protest­
erklärung gegen die evangelische Kirche' sei; die evangelische Kirche müsse mit den 
Waffen des Ernstes und der Liebe für sich eintreten und dürfe sich nicht nur auf das Staats­
gesetz verlassen; d. h. die evangelische Kirche sollte Kirchenzucht üben. Entsprechend 
der Bestimmung der Konfession des Kindes durch den Ehemann nach preußischem Recht 
sollten Kirchenzuchtmaßnahmen aber nur den evangelischen Mann treffen, der ein Ver­
sprechen der katholischen Kindererziehung für alle Kinder abgab (Richter, a. a. O., S. 653).

6 Texte bei v. d. Heydt, a. a. O. (3) S. 162 f.
7 Vgl. Richter, (5), 8. Auflage bearbeitet von R. Dove- W. Kahl, Leipzig 1886, S. 853 und 

1145. Ferner K. Köhler, Lehrbuch des deutsch-evangelischen Kirchenrechts, Leipzig 1895, 
S. 237 f.

8 Ein Dberblick zur Rechtslage in der Weimarer Zeit bei v. d. Heydt, a. a. O. (3), 
S. 161-198.

129



in Deutschland) wurde in diesem Bereich nicht tätig - soweit überregio­
nale Zusammenschlüsse innerhalb der EKD Bestimmungen zum Problem 
konfessionsverschiedener Ehen veröffentlichten, nämlich die VELKD 
(Vereinigte Evangelisch-Lutherische Kirche Deutschlands) in der Ordnung 
des kirchlichen Lebens von 1950-19559 10 11 und die Evangelische Kirche der 
Union in der Ordnung des kirchlichen Lebens von 1955, bedurften diese 
jeweils der Rezeption durch die einzelnen Landeskirchen, von denen es 
nach 1945 in Deutschland einschließlich Ostdeutschlands 28 Landes­
kirchen gab"'. Hinsichtlich der Regelungen gab es demnach eine starke 
Zersplitterung des Mischehenrechtes der evangelischen Kirchen; der 
Rechtszustand um 1960 ist aber in einer Monographie von Wilhelm Bühler 
1963 recht übersichtlich dargestellt worden", während die später einset­
zende Entwicklung in der Literatur bisher keine Behandlung erfahren hat.

Trotz der formellen Zersplitterung lassen sich aber im evangelischen 
Mischehenrecht der deutschen Landeskirchen nach 1945 gemeinsame 
Grundlinien feststellen.

Zunächst gibt es eine gemeinsame Tradition des begrifflichen Verständ­
nisses der Mischehen oder konfessionsverschiedenen Ehen in den evan­
gelischen Kirchen12. Unter Mischehen werden nicht Ehen zwischen 
Lutheranern und Reformierten verstanden, auch nicht Ehen zwischen 
Christen und Nichtchristen, sondern Ehen zwischen evangelischen Chri­
sten und Christen außerhalb der evangelischen Kirchen, wobei die Ehe 
zwischen Evangelischen und Katholiken stets als der eigentliche Anwen­
dungsfall der Normen galt. Kanonistisch gesprochen meinte das evange­
lische Mischehenrecht stets die „mixta religio" und nicht die „disparitas 
cultus“.

Weiterhin bestand zwischen allen Landeskirchen insofern Übereinstim­
mung, daß nirgendwo eine Mischehe zwischen Katholiken und Protestan­
ten als unerlaubt oder unzulässig betrachtet wurde. Das katholische 
Modell eines Ehehindernisses mit Dispensmöglichkeit entsprach nicht 
dem Selbstverständnis der evangelischen Kirchen und konnte deshalb 
nicht übernommen werden. Immerhin wurde in kirchlichen Lebensord­
nungen nach 1945 mehrfach generell vor dem Eingehen einer Mischehe 
gewarnt; mit der Begründung, daß es die Zugehörigkeit zu verschiedenen 
Konfessionen den Eheleuten oft schwer mache, ihrem Bekenntnis treu zu 
bleiben - so vor allem in der Lebensordnung der VELKD von 1950/55l3.

Trotz dieser Warnungen in einzelnen Lebensordnungen tolerierten die 
evangelischen Kirchen Mischehen, sofern mit der Eheschließung nicht 
eine Trauung in einer anderen Konfession, regelmäßig die katholische

9 Abgedruckt bei E. Wilkens - J. Frank, Ordnungen und Kundgebungen der VELKD, Ber­
lin-Hamburg 21966, Nr. B 501.

10 Vgl. A. Erter, Kirchenrecht, Berlin M975, S. 57 f.
11 W. Bühler, Katholisch-evangelische Mischehen in der Bundesrepublik nach dem 

geltenden katholischen und evangelischen Kirchenrecht (Heidelberger rechtswissen­
schaftliche Abhandlungen, N. F. 11/1963). Es handelt sich um eine Dissertation aus der 
Schule Siegfried Reickes.

12 Zum folgenden Bühler, a. a. O. (11), S. 61-70.
13 Lebensordnung der VELKD, Abschnitt VII/5. Vgl. hierzu G. May, Bestimmungen über 

die Eingehung und Behandlung von Mischehen in den Ordnungen des deutschen Prote­
stantismus, in; TThZ 73 (1964), S. 24.

130



Trauung, verbunden war und sofern kein Versprechen der Erziehung der 
Kinder im nichtevangelischen, d. h. katholischen Bekenntnis, abgegeben 
wurde. Mischehen, die nach dem Recht des Codex Iuris Canonici mit kirch­
licher Dispens gültig zustandegekommen waren, bei denen insbesondere 
der nichtkatholische Ehegatte die Kautionsversprechen nach can. 1061 
C.I.C. geleistet hatte, wurden von den evangelischen Kirchen überwie­
gend mit Sanktionen gegenüber dem evangelischen Ehepartner belegt. 
Die evangelischen Kirchen verlangten, daß sich die Eheleute einer 
Mischehe evangelisch trauen ließen, und daß die Kinder evangelisch erzo­
gen werden sollten14. Bezüglich der Kindererziehung waren die Regelun­
gen unterschiedlich: in einigen Landeskirchen wurde nur gefordert, daß 
ein Teil der Kinder evangelisch erzogen werden müsse, so in den Kirchen 
von Bayern und Hannover, während in anderen Landeskirchen, so in 
Braunschweig und Württemberg, die evangelische Erziehung aller Kinder 
verlangt wurde15. Eine evangelische Trauung war danach in den meisten 
Landeskirchen16 unerlaubt, sofern der evangelische Teil ein Versprechen 
katholischer Kindererziehung bezüglich aller Kinder abgegeben hatte; in 
einigen Landeskirchen wurde die evangelische Trauung auch für den Fall 
verweigert, daß der katholische Ehepartner gegenüber seiner Kirche ein 
Versprechen katholischer Kindererziehung abgegeben hatte, so u. a. in 
den großen Landeskirchen von Württemberg, von Rheinland und West­
falen'7 18. Am weitesten ging in dieser Frage Württemberg noch in seiner 
Ordnung der kirchlichen Trauung von 1957, die von den Ehegatten vor 
der evangelischen Trauung eine schriftliche Übereinkunft bezüglich der 
evangelischen Kindererziehung vor dem Pfarramt18 verlangte. Schriftliche 
Erklärungen beider Ehegatten bezüglich der evangelischen Kindererzie­
hung vor der evangelischen Trauung wurden auch in den Landeskirchen 
von Bayern und Mecklenburg gefordert19. Der evangelische Partner einer 
katholisch geschlossenen Mischehe mit katholischer Kindererziehung 
mußte aber nicht nur auf die evangelische Trauung verzichten, was bei 
vorangegangener katholischer Trauung nicht als gegen ihn gerichtete 
Sanktion erscheinen mußte, sondern unter dem Gesichtspunkt der Unzu­
lässigkeit von sukzessiven Doppeltrauungen verschiedener christlicher 
Kirchen gerechtfertigt werden konnte, sondern er unterlag beim 
Abschluß einer Mischehe unter den Voraussetzungen des can. 1061 C. I. C. 
weiteren Sanktionen, die im folgenden kurz aufgeführt seien, indem ihm 
Statusrechte in seiner Kirche entzogen wurden.

1.) Seine Statusrechte in der evangelischen Kirche wurden insofern 
gemindert, als ihm das aktive Wahlrecht und auch die Wählbar­
keit zu Kirchenämtern, z. B. dem Presbyteramt, in den meisten

14 Vgl. Bühler, a. a. O. (11), S. 96.
15 Die einzelnen Bestimmungen sind aufgeführt bei Bühler, a. a. O. (11), S. 76-78.
16 Es gab auch Landeskirchen ohne Verbot evangelischer Trauung bei einem Verspre­

chen katholischer Kindererziehung, u. a. Baden und Oldenburg; vgl. Bühler, a. a. O. (11), 
S. 79.

17 Hierzu Bühler, a. a. O. (11), S. 79.
18 § 4 Trauungsordnung vom 27.6.1957, abgedruckt bei W. Sucker-J. Lell-K. Nitzschke, 

Die Mischehe, Göttingen 1959, S. 436. Vgl. hierzu auch May, a. a. O. (13), S. 27.
19 Vgl. hierzu May, S. 28.

131



Kirchen entzogen wurde20. Allerdings gab es auch kleine Landeskir­
chen wie z. B. Bremen, die solche Sanktionen nicht verhängten21. Der 
Verlust des Wahlrechts war die wichtigste Maßnahme der Kir­
chenzucht, die die evangelischen Kirchen gegen den den katholischen 
Forderungen entsprechenden evangelischen Mischehenpartner ver­
hängten.

2. ) Bei nicht evangelischer Kindererziehung verlor der evangelische Teil
auch in einigen Kirchen die Fähigkeit, als Pate bei evangelischen Tau­
fen zu fungieren22.

3. ) Auch bezüglich der Beerdigung des evangelischen Partners gab es
gelegentlich in Landeskirchen diskriminierende Vorschriften23.

4. ) Dadie Zulassung zu vielen kirchlichen Ämtern wie die desOrganisten
und Gemeindehelfers den Besitz des Wahlrechts voraussetzte, so 
bedeutete der Wahlrechtsverlust bei Mischehe mit katholischer 
Trauung ferner weitgehend den Ausschluß vom kirchlichen Dienst24.

5. ) Schließlich gab es in einzelnen Landeskirchen sogar Bestimmungen,
die den Ausschluß vom Abendmahl für den Fall katholischer Kinder­
erziehung in einer Mischehe androhten, und die auch nach 1945 in 
Bayern und der Pfalz formell nicht aufgehoben waren25, aber wohl 
nicht mehr angewandt wurden.

Generell traten die Statusminderungen nur bei Mischehen mit katholi­
scher Trauung und dem Versprechen katholischer Kindererziehung ein. 
Bezüglich der Pfarrer wurde die Ansicht vertreten, daß bei ihnen schon die 
Schließung einer Ehe mit einer nicht der Kirche angehörenden Ehefrau 
eine Pflichtverletzung darstelle26, doch war dieses Problem vor 1960 in kei­
ner Kirche gesetzlich geregelt und scheint damals als Fall kaum vorge­
kommen zu sein, während gegenwärtig konfessionsverschiedene Ehe­
schließungen evangelischer Pfarrer durchaus erfolgen27.

Die Begründung für die Kirchenzuchtmaßnahmen bei evangelischen 
Mischehepartnern wurde in den Kirchenordnungen meist nur angedeutet, 
in der Literatur etwa bei von der Heydt und Bühler näher ausgeführt. 
Danach sah man in der katholischen Trauung und dem Versprechen katho­
lischer Kindererziehung einen Treubruch des evangelischen Eheteils 
gegenüber seiner Kirche. Aus Gründen der Wahrhaftigkeit könne die 
evangelische Kirche über einen solchen Treubruch nicht hinwegsehen; 
sie werde in ihrer Würde beeinträchtigt, wenn sie zu einer solchen Konzes­
sion schweigen solle28. Zweck der Kirchenzuchtmaßnahmen sollte folg­
lich primär der Schutz und die Selbstbehauptung der evangelischen

20 überblick über die Rechtslage 1963 bei Biihler, a. a. O. (11), S. 97 f.; auch May, a. a. O. 
(13), S. 33-38.

21 Vgl. hierzu Bühler, S. 98.
22 Vgl. Bühler, S. 99; auch May, S. 40.
23 Bühler, S. 99; auch May, S. 43.
24 Vgl. Bühler, S. 94; May, S. 38-40.
25 Hierüber Bühler, S. 100; May, S. 43.
26 So Bühler, S. 94.
27 Vgl. zur gegenwärtigen Situation R. Ftieling, Die konfessionsverschiedene Ehe von 

Amtsträgern, in: DtPfrBl 79 (1979), S. 597-601.
28 So v. d. Heydt, a. a. O. (3), S. 211 f.; Bühler, a. a. O. (11), S. 75 f.

132



Kirche als kirchlicher Gemeinschaft sein; das evangelische Mischehen­
recht war deutlich als Abwehrrecht gegenüber einer als konkurrierend 
empfundenen Glaubensgemeinschaft geprägt29. Daneben wurde aller­
dings auch von evangelischen Autoren ausgeführt, daß die Trauversagung 
und die Sanktionen in erster Linie seelsorgerlichen Charakter haben soll­
ten und nicht als Kirchenstrafen im Sinne des katholischen Kirchenrechts 
zu verstehen seien30,- ein solches Verständnis fand aber in der Formulie­
rung der Gesetze, die z. B. bezüglich des Wahlrechtsverlusts von äußeren 
formalen Tatbeständen wie der katholischen Trauung und der Abgabe 
eines Versprechens, nicht aber von der Feststellung innerer Abwendung 
von der evangelischen Kirche im Einzelfall ausgingen, keinen zureichen­
den Ausdruck. In ihrer formalen Struktur entsprachen die evangelischen 
Kirchenzuchtmaßnahmen bei Mischehen ziemlich genau einer poena 
medicinalis im Sinne des katholischen Kirchenrechts; man kannte auch 
die Möglichkeit der Rekonziliation bei Reue des evangelischen Kirchen­
mitglieds und Nachholung der versäumten Pflichten31. Zusammenfassend 
lassen sich gegen das Sanktionensystem des evangelischen Mischehe­
rechts bis 1970 folgende Einwände vom Standpunkt evangelischen Rechts­
denkens geltend machen:

1. ) das Abstellen auf generelle äußere Tatbestände mit ausnahmslos vor­
gesehenen Sanktionen - die allerdings nichtlatae sententiae, sondern 
meist nach Beschluß des Kirchenvorstands, bei derTrauversagung des 
Pfarrers, eintraten32, entsprach nicht dem vorgegebenen Hauptzweck 
individuell gestalteter Seelsorge mit dem Ziel der Erhaltung der Bin­
dung des evangelischen Kirchenmitglieds;

2. ) die in den Rechtsnormen vorausgesetzte Forderung an den evan­
gelischen Mischehepartner, für die evangelische Trauung und die 
evangelische Kindererziehung zu sorgen und sie gewissermaßen zu 
garantieren, berücksichtigte nicht die Gewissensbindung des anderen 
Partners an seine Kirche, die selbständige Verantwortung, die auch 
dieser für die Kindererziehung hatte, und verneinte das Prinzip, daß 
der evangelische Ehepartner nicht allein über die religiöse Kinder­
erziehung entscheiden konnte;

3. ) die Rechtfertigung der Normen aus dem Gesichtspunkt der Würde der
Kirche und ihrer Selbstbehauptung ging von einem Konkurrenz­
denken des 19. Jahrhunderts aus, das den ökumenischen Ansätzen 
unseres Jahrhunderts diametral entgegengesetzt war.

Während der sechziger Jahre kam es zur Änderung des katholischen 
Mischehenrechts durch die „Instructio de matrimoniis mixtis" von 196633, die 
bereits durch die zum Teil weitergehenden Diskussionen des 2. Vatikani­
schen Konzils vorbereitet worden war. Für die evangelischen Beobachter 
war es vor allem bedeutsam, daß in dem nicht verabschiedeten Entwurf

29 So auch Buhler, a. a. O. (11), S. 111.
30 In diesem Sinne etwa Lell bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O. (18), S. 346 f., Bühler, a. a. O. 

(11), S. 94 f„ v. d. Heydt, a. a. O. (3), S. 212 f.
31 Hierzu Bühler, S. 102 f.
32 Hierzu Bühler, S. 101 f.
33 Abdruck mit Übersetzung bei J. G. Gerhartz, Die rechtliche Ordnung der Mischehen, 

NKD 28 (1971), S. 86-97.

133



eines Konzilsvotums über die Ehe eine Rechtsänderung ins Auge gefaßt 
war, die ein Versprechen des nichtkatholischen Ehepartners bezüglich 
katholischer Kindererziehung nicht mehr kannte34. Diese Änderungsmög­
lichkeit führte dazu, daß nun auch auf evangelischer Seite das Mischehen­
recht erneut überdacht wurde. Erhebliche Änderungen des evangelischen 
Rechtszustands wurden von dem Direktor des konfessionskundlichen 
Instituts in Bensheim, Joachim Lell, 1965 vorgeschlagen35. Er befürwortete, 
den diskriminierend klingenden Begriff „Mischehe" durch den der „konfes­
sionsverschiedenen" Ehe zu ersetzen, eine Sprachänderung, die sich inzwi­
schen in der Terminologie des deutschen Protestantismus generell 
durchgesetzt hat. Er regte an, daß die Pfarrer ein Versprechen evangeli­
scher Kindertaufe und Kindererziehung vor der evangelischen Trauung 
nur noch abnehmen sollten, wenn es als Hilfe und nicht als Zwang empfun­
den wurde. Schließlich sollten mit der katholischen Mischehetrauung 
nicht mehr Rechtsminderungen in der evangelischen Kirche verbunden 
sein: „Auch die Frage des aktiven und passiven Wahlrechts darf von der 
Mischehentrauung nicht abhängig gemacht werden, wenngleich im ein­
zelnen Fall angeraten werden kann, das Amt eines evangelischen Reli­
gionslehrers oder Kirchenvorstehers abzugeben."36

Ähnliche Gedanken wie in dem Beitrag von Lell aus dem Jahre 1965 wur­
den von einer Kommission der EKD diskutiert, der außer Lell vor allem 
Hans Dombois angehörte und die während der sechziger Jahre auch 
Gespräche mit Vertretern der Fuldaer Bischofskonferenz führte. Die 
Ergebnisse der Kommission wurden in „zehn Sätzen über die konfessions­
verschiedene Ehe" zusammengefaßt, die maßgeblich von Dombois ent­
worfen worden waren, von der Kommission gebilligt und 1969 publiziert 
wurden, also kurz vor dem Motu proprio „Matrimonia mixta"37. Zu diesen 
Sätzen nahmen die Landeskirchen Stellung; ihre Publikation erfolgte 
jedoch nicht als offizielle Verlautbarung des Rats der EKD. Die wesent­
lichen, zum Teil nur implizit enthaltenen Abweichungen der Sätze von 
dem bisherigen evangelischen Rechtszustand bestanden in folgendem:

1. ) die Trauung im anderen Bekenntnis wurde nicht mehr prinzipiell nega­
tiv gewertet (Satz 5),

2. ) die Kindererziehung wurde ausdrücklich als Sache beider Eltern
bezeichnet - damit entfiel die Möglichkeit, den evangelischen Teil 
einseitig auf evangelische Kindererziehung zu verpflichten (Satz 7),

3. ) das Fehlen einer Einigung über die religiöse Erziehung der zukünfti­
gen Kinder wurde nicht mehr als Hindernis für die Eheschließung 
betrachtet - damit wurde die evangelische Trauung der konfessions­
verschiedenen Ehe ohne Berücksichtigung des Problems der Kinder­
erziehung legitim (Satz 4);

34 Vgl. den Text des Votums mit Übersetzung bei Gerhartz, a. a. O. (33), S. 85.
35 J. Lell, Das römisch-katholische Mischehenrecht in der Diskussion, in: Erneuerung 

der Einen Kirche. Festschrift für Heinrich Bornkamm, Göttingen 1966, S. 273.
36 Lell, a. a. O. (35), S. 273.
37 Die „zehn Sätze" mit Begründung bei H. Dombois, Zur Revision der Mischehenpraxis, 

in: H. Dombois-H. Urban-W. Lolz, Mischehe. Problem und Chance, Kassel 1969, S. 9-18.

134



4.) man ging davon aus, daß es nur eine christliche Taufe gebe. Evange­
lische Taufe und Erziehung in der katholischen Konfession sollten sich 
nicht mehr ausschließen (Satz 7).

Da somit in der Formulierung der zehn Sätze diejenigen Tatbestände 
nicht mehr negativ gewertet wurden, an die evangelische Landeskirchen 
bisher Sanktionen geknüpft hatten, war nunmehr bei Übernahme der hier 
entwickelten Prinzipien der Weg frei, um die bisherigen Sanktionen bei 
Schließung konfessionsverschiedener Ehen entfallen zu lassen.

In den Kirchengesetzen und Lebensordnungen kann man während die­
ser Periode der sechziger Jahre ebenfalls gelegentlich Änderungen fest­
stellen, die eine Auflockerung des bisherigen rigorosen Rechtszustandes 
bedeuteten. So hatte die Lebensordnung der evangelisch-lutherischen 
Kirche in Bayern von 1922 als Voraussetzung für die Gewährung der 
evangelischen Trauung die schriftliche Erklärung beider Teile verlangt, die 
Kinder evangelisch erziehen zu lassen,- die 1966 in Kraft getretene neue 
Lebensordnung dieser Landeskirche setzte eine formlose Einigung zur 
evangelischen Kindererziehung voraus. Die neue Lebensordnung gab 
auch im Unterschied zur alten die Möglichkeit, daß ein evangelischer 
Christ, der seine Kinder katholisch erziehen ließ, Kirchenvorsteher oder 
Pate werden konnte, sofern der Kirchenvorstand seine Zustimmung 
erteilte38. In den evangelischen Kirchen des Rheinlands und Westfalens 
galt seit 1946 eine Presbyterwahlordnung, die Evangelischen bei katholi­
scher Kindererziehung sowohl das aktive Wahlrecht bei der Presbyter­
wahl als auch die Fähigkeit zur Bekleidung des Presbyteramts entzog39. 
Diese Bestimmungen wurden in der rheinischen Kirche schon 1959 durch 
ein neues Kirchengesetz aufgehoben, das auch die katholisch verheirate­
ten Evangelischen zum Presbyteramt zuließ40; in der westfälischen Kirche 
erfolgte eine ähnliche Änderung später durch die Presbyterwahlordnung 
vom 27.10.1967, die nur noch ein Ruhen des Wahlrechts anordnete, wenn 
den Kindern die christliche Erziehung vorenthalten blieb41, während die 
frühere Formulierung „evangelischeErziehung"gelautet hatte. In der evan­
gelischen Landeskirche Württembergs gab es nach der Wahlordnung von 
1953 (§ 3) ein Ruhen des Wahlrechts für Kirchenmitglieder, die sich nicht 
hatten evangelisch trauen lassen42,- diese Bestimmung wurde bei einer 
Neufassung der Wahlordnung 1964 beseitigt43.

Die Beispiele zeigen, daß das zum Teil noch aus der Zeit vor 1945 stam­
mende Mischehenrecht der evangelischen Landeskirchen schon vor 1970 
einige Veränderungen im Sinne der Milderung erfuhr; doch kann man hier 
nicht von einer allgemeinenTendenz sprechen, da andererseits noch 1966 
der Landeskirchenrat der Evangelischen Kirche der Pfalz einen Beschluß 
faßte, daß bei der Ausschließung vom kirchlichen Wahlrecht die Kirchen-

38 Gegenüberstellung beider Texte bei J. Lell, Mischehen? Die Ehe im evangelisch­
katholischen Spannungsfeld, München-Hamburg 1967, S. 198 f.

39 Text dieser Presbyterwahlordnung auszugsweise bei Sucker-Lell-Nilzschke, a. a. O. 
(18), S. 415,

40 ABI. ERD 1959, S. 235.
41 ABI. ERD 1968, S. 57.
42 ABI. ERD 1953, S. 229.
43 ABI. ERD 1964, S. 279 f.

135



Zuchtbestimmungen von 1885 zu beachten seien44. Erst nach Promulgation 
des Motu proprio „Matrimonia mixta" wurde auch auf der evangelischen 
Seite die Chance zu einer Revision derBestimmungen des Mischeherechts 
ergriffen.

II. Das Recht dei konfessionsverschiedenen Ehen 
in den Landeskirchen seit 1970

Das Motu proprio „Matrimonia mixta" wurde am 29. 4.1970 veröffentlicht; 
sein Inhalt war jedoch bereits seit Übersendung des Texts an die Bischöfe 
Anfang 1970 in seinen Prinzipien bekannt45. Die evangelischen Landeskir­
chen haben auf das neue katholische Mischehenrecht sehr rasch reagiert, 
da in einigen Kirchen Rechtsänderungen in Kirchengesetzen schon 1970 
verabschiedet wurden. Nach Inkrafttreten des Motu proprio am 1.10.1970 
veröffentlichte der Rat der EKD gemeinsam mitderKatholischenBischofs- 
konferenz ein Wort zur Mischehenfrage am 18. 1. 1971, in dem folgende 
Richtlinie für die künftige Behandlung der konfessionsverschiedenen Ehe 
im evangelischen Kirchenrecht enthalten war: „Alle Regelungen sind auf­
zuheben, die einen evangelischen Christen benachteiligen, der sich 
katholisch trauen läßt und einer katholischen Kindererziehung zu­
stimmt46. Da die EKD auf diesem Gebiet mangels einer bisherigen einheitli­
chen Regelung keine Rechtsetzungskompetenz besitzt47, konnte der Rat 
den zitierten Satz nur als Bitte an die Gliedkirchen formulieren, durch 
Reform ihres Rechts der veränderten Situation Rechnung zu tragen. Im 
Sinne der Grundordnung der EKD handelte es sich dabei offenbar um eine 
Anregung nach Art. 8 GO. Eine Überprüfung der Entwicklung des Rechts 
der Landeskirchen seit 1970 und eine Umfrage bei den Landeskirchen 
ergab, daß dieser Anregung des Rats inzwischen im Bereich der EKD bei 
den heute 17 Landeskirchen fast überall im Sinne der damaligen Bitte ent­
sprochen wurde. Im folgenden sei die Entwicklung in den einzelnen Lan­
deskirchen der Bundesrepublik kurz dargestellt:

1.) Evangelische Landeskirche in Baden
Diese Kirche hat bezüglich konfessionsverschiedener Ehen besonders 
stark ökumenische Gesichtspunkte zur Geltung gebracht. Schon am 16. 4. 
1970 erging ein Beschluß der Landessynode, der den Oberkirchenrat 
ermächtigte, Erlaubnisse zu ökumenischen Trauungen zu erteilen48. Das 
Problem der Trauung konfessionsverschiedener Ehen wurde in Baden 
1974 durch eine Trauordnung (Formular C) geregelt, die zum erstenmal die 
Möglichkeit eines gleichberechtigten Zusammenwirkens der Geistlichen 
beider Konfessionen bei der Trauung gab49 - hierüber muß später noch im

44 ABI. EKD 1965, S. 377.
45 Zu den Daten Gerhartz, a. a. O. (33), S. 34 f. Im neuen Codex treten an Stelle des Motu 

proprio can. 1124-1129 CIC.
40 ABI. EKD 1971, S. 233 f.
47 Zur Rechtssetzungsbefugnis der EKD vgl. E. Wolf, Ordnung der Kirche, Frankfurt/M. 

1961, S. 725-729.
48 Vgl. ABI. EKD 1971, S. 6-7.
49 Gemeinsame kirchliche Trauung. Formular C. Ordnung der Trauung für konfessions­

verschiedene Ehepaare unter Beteiligung der Pfarrer beider Kirchen, Karlsruhe-Durlach 
1974.

136



einzelnen berichtet werden. Evangelische und katholische Kirche in 
Baden verabschiedeten 1971 auch eine Erklärung über gemeinsame Seel­
sorge bei konfessionsverschiedenen Ehen, in der sich u. a. beide Kirchen 
auf gemeinsame Bemühungen verpflichteten, daß konfessionsverschie­
dene Ehepaare den Anschluß an das Leben ihrer Gemeinden und Kirchen 
wieder finden könnten,- damit wurde von katholischer Seite praktisch can. 
1062 C. I. C. für obsolet erklärt50. Schließlich beseitigte die badische Kirche 
1971 auch Einschränkungen des passiven Wahlrechts für katholisch 
getraute Evangelische. Nach der Grundordnung der badischen Kirche 
von 1958 (§ 16) hatten sie nicht Älteste werden können51,- diese Norm wurde 
durch Gesetz vom 13. 1. 1971 aufgehoben52.

2. ) Evangelisch-lutherische Kirche in Bayern
Bayern hatte noch 1966 in einer Ordnung des kirchlichen Lebens fest­
gelegt, daß eine evangelischeTrauung nur bei Einigung über evangelische 
Kindererziehung möglich sei; desgleichen wurde dem zur katholischen 
Kindererziehung verpflichteten Evangelischen das Recht zur Übernahme 
von Ehrenämtern in der Kirche entzogen53; ein im selben Jahr ergangenes 
Kirchenzuchtgesetz sah vor, daß er für drei Jahre die Befähigung zum 
Patenamt und das aktive und passive Wahlrecht in der Kirche verlor54. 
Sowohl die Lebensordnung als auch das Kirchenzuchtgesetz wurden 
bereits am 18. 3. 1970 dahingehend geändert, daß alle Kirchenzuchtmaß­
nahmen und die Möglichkeit der Trau versagung beseitigt wurden55, so daß 
die bayerische Kirche bereits vor der Empfehlung des Rats der EKD alle 
Diskriminierungen evangelischer Mischehepartner aufgehoben hatte.

3. ) In der evangelisch-lutherischen Landeskirche Hannovers war nach 
einem Gesetz von 1929 die Trauung zu versagen, wenn seitens des evange­
lischen Teils einer Mischehe das Versprechen abgegeben war, alle Kinder 
nicht evangelisch zu erziehen,- die betroffenen Kirchenmitglieder ver­
loren auch das kirchliche Wahlrecht56. Diese Regelungen wurden durch 
ein neues Trauungsgesetz 1975 beseitigt57, so daß auch die zahlenmäßig 
bedeutsame Kirche von Hannover der Empfehlung des Rats der EKD 
gefolgt war.

4. ) Die evangelische Kirche von Kurhessen-Waldeck änderte ihr Trauungs­
gesetz von 1928, in demTrauversagung bei der Zusage der Erziehung sämt­
licher Kinder in einer nicht-evangelischen Religionsgemeinschaft 
angeordnet war58, durch ein neues Trauungsgesetz von 1970, das diesen 
Versagungsgrund nicht mehr kannte59. Ferner haben die Kirchenleitun­
gen der beiden hessischen evangelischen Kirchen von Kurhessen-Wald- 
eck und Hessen-Nassau 1977 Vereinbarungen mit den für ihr Gebiet zustän­

50 Text im ABI. BKD 1971, S. 243.
51 Text bei Sucker-Lell-Nitzschke, a, a. O. (18), S. 419.
52 ABI. EKD 1971, S. 239.
53 ABI. EKD 1966, S. 423 f.
54 ABI. EKD 1966, S. 433 f.
55 ABI. EKD 1970, S. 229 f.
56 Text des Gesetzes bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a, O. (18), S. 430 f.
57 ABI. EKD 1975, S. 225 f.
58 Text bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O. (18), S. 418.
59 ABI. EKD 1971, S. 108 f.

137



digen katholischen Diözesen über die Amtshandlungen der Taufe, 
Trauung und Beerdigung getroffen, die Nachteile bei Mischehen auschlie- 
ßen und dem Geist des Worts der Bischofskonferenz und des Rats derEKD 
von 1971 entsprechen6".

5. ) Die Lippische Landeskirche kannte in ihrer Lebensordnung von 1954 
Trauversagung beim Versprechen eines Eheschließenden - also ein­
schließlich des katholischen Ehepartners - seine Kinder nicht evangelisch 
erziehen zu lassen60 61. Diese Bestimmung wurde durch ein Kirchengesetz 
1973 beseitigt62; dagegen blieb bezüglich der Taufe die problematische 
Bestimiming der Lebensordnung (Art. 18 Abs. 3) erhalten, daß eine evange­
lische Taufe nicht stattfinden solle, wenn der nichtevangelische Elternteil 
sich gegen eine Taufe und die evangelische Kindererziehung ausspricht 
(Art. 18). Diese Bestimmung erlaubt es offenbar nicht, daß die Ehegatten 
evangelische Taufe und katholische Erziehung der Kinder vereinbaren 
und wird dem gemeinchristlichen Charakter der Taufe nicht gerecht.

6. ) Die evangelisch-reformierte Kirche in Nordwestdeutschland kannte 
Trauversagung bei der Zusage der Erziehung sämtlicher Kinder in einer 
nichtevangelischen Religionsgemeinschaft und als weitere Sanktion 
Verlust des Wahlrechts und der Wählbarkeit zu Kirchenämtern für solche 
•Kirchenmitglieder aufgrund eines Gesetzes von 189263. Dieses Gesetz 
wurde durch ein neues Trauungsgesetz vom 28. 11. 1974 aufgehoben6" - 
seitdem kennt diese kleine ostfriesische Landeskirche keine Trauversa­
gung und Wahlrechtsentziehung bei Mischehen.

7. ) ln der evangelischen Kirche der Pfalz erging bereits am 13.11.1970 ein 
Gesetz der Landessynode, das alle Vorschriften für Kirchenzuchtmaßnah­
men gegen Mitglieder der Landeskirche aus Anlaß des Eingehens einer 
Mischehe aufhob65. Damit wurden die vorher sehr rigorosen Mischehen­
sanktionen dieser Landeskirche, die bis zur Entziehung des Rechts auf 
Teilnahme an der öffentlichen Feier des Abendmahls gingen, vollständig 
beseitigt.

8. ) Die evangelische Landeskirche Württembergs hatte in ihrer Trauungs­
ordnung von 1957 eine Bestimmung (§ 4), daß die kirchliche Trauung bei 
der Zusage nichtevangelischer Kindererziehung nicht gewährt werden 
könne66. Diese Bestimmung ist zwar formell bis heute nicht außer Kraft 
gesetzt, wird aber aufgrund eines Beschlusses des ständigen Ausschusses 
der Landessynode vom 30. 7.1970 nicht mehr angewandt67. Bezüglich der 
Taufe gilt in der württembergischen Kirche nach wie vor eine Tauford­
nung, wonach eine evangelische Taufe nur möglich sein soll, wenn der 
nichtevangelische Elternteil schriftlich erklärt, evangelische Erziehung

60 Vgl. die als Broschüre gedruckten .Vereinbarungen der Konferenz der Kirchenlei­
tungen in Hessen zu Amtshandlungen".

61 Text bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a, O. (18), S. 439 f.
62 ABI. EKD 1973, S. 988.
63 Text bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O. (18), S. 440 f.
64 ABI. EKD 1975, S. 143.
65 ABI. EKD 1971, S. 112 f.
66 Text bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O. (18), S. 436.
67 Vgl. die amtliche Textausgabe ABI. der Württembergischen Kirche 37, S. 326.

138



nicht hindern zu wollen68. Wahlrechtseinschränkungen waren in der würt- 
tembergischen Kirche bereits 1964 beseitigt worden.

9.) Die nordelbische evangelisch-lutherische Kirche, die als Zusammen­
schluß der evangelischen Kirchen von Hamburg, Schleswig-Holstein, 
Eutin und Lübeck am 1.1.1977 gebildet wurde, kennt in ihrem Kirchenge­
setz über die Besetzung der Kirchenvorstände und der Synoden vom 19.11. 
1977 keine Einschränkungen des Wahlrechts im Fall von Mischehen69.

Somit ist für die meisten Landeskirchen festzustellen, daß der Rechtszu­
stand insbesondere bezüglich der Statusrechte des evangelischen Ehegat­
ten einer konfessionsverschiedenen Ehe der Anregung des Rats der EKD 
von 1971 angepaßt wurde. Auch die Trauversagung beim Versprechen 
nichtevangelischer Kindererziehung ist in den meisten Landeskirchen 
entfallen. Es gibt allerdings immer noch einige Landeskirchen, die die 
evangelische Trauung nicht gewähren, sofern einer der Eheschließenden 
das Versprechen abgegeben hat, seine Kinder in einem anderen als dem 
evangelischen Glauben zu erziehen, also auch wenn ein solches Verspre­
chen nur von dem katholischen Ehepartner abgegeben wurde. Eine solche 
Bestimmung gilt im Text gleichlautend in den großen Landeskirchen von 
Berlin-Brandenburg70 71 und Westfalen1', die in der Evangelischen Kirche der 
Union zusammengeschlossen sind und insofern vielfach gemeinsame, von 
den anderen Landeskirchen abweichende Rechtstraditionen haben,- 
außerdem gilt der zitierte Rechtssatz auch im Gebiet der ehemaligen 
evangelisch-lutherischen Landeskirche Schleswig-Holsteins72, also dem 
größten Teilgebiet der neuen nordelbischen Kirche, und in der evange­
lisch-lutherischen Kirche Braunschweigs73 74. Man findet eine entsprechen­
de Bestimmung auch in Art. 54 Abs. lc der Kirchenordnung der 
evangelischen Kirche im Rheinland7A. Es muß allerdings hinzugefügt wer­
den, daß die Kirchenleitung der rheinischen Kirche am 5. 11. 1970 unter 
dem Eindruck von „Matrimonia mixta" den Beschluß gefaßt hat, den ent­
sprechenden Art. 54 Abs. lc der Kirchenordnung über die Trauversagung 
beim Versprechen nicht-evangelischer Kindererziehung durch einen Ehe­
partner bis zu einer Neuregelung durch die Landessynode bzw. bis zu einer 
Gesamtregelung durch die EKD nicht mehr anzuwenden75 76; unter diesen 
Umständen ist man überrascht, daß der Art. 54 Abs. 1 c der Kirchenordnung 
auch in ihrer Neufassung vom 20.1.1979, die seit 1.1.1980 in Kraft ist, formell 
im Text erhalten blieb'6. Die Fortgeltung dieser Trauversagungsvorschrif­

68 § 6 der Taufordnung, ABI. 42, S. 1 f.
69 ABI. EKD 1978, S. 47 ff,
70 Es gilt Art. 60 der Ordnung des kirchlichen Lebens der EKU, vgl. Sucker-Lell- 

Nitzschke, a. a. O (18), S. 411.
71 Art. 202 Abs. 2 c Kirchenordnung von 1953; Ordnung der Trauung Z. 6 c; vgl. Sucker- 

Lell-Nitzschke, a. a. O., S. 413 f.
72 Lebensordnung der Evangelisch-lutherischen Landeskirche Schleswig-Holstein VII/ 

6 - abgedruckt bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O., S. 433.
73 Kirchengesetz vom 17. 5.1957 Z. 6 b, bei Sucker-Lell-Nitzschke, a. a. O., S. 435. Entspre­

chend auch Ordnung des kirchlichen Lebens der VELKD, Ausgabe Braunschweig, VII6 b.
74 Art. 54 Abs. 1 c Kirchenordnung von 1952, neugefaßt am 20.1.1979, vgl. ABI. EKD 1979, 

S. 265 f.
75 Text des Beschlusses in ABI. EKD 1971, S. 4L
76 Vgl. ABI. EKD 179, S. 272.

139



ten in einem erheblichen Teil der evangelischen Kirchen ist besonders 
bedenklich angesichts der heutigen Rechtslage des katholischen Misch­
eherechts, die es dem katholischen Partner seit „Matrimonia mixta" 
ermöglicht, eine Dispens von der Formpflicht zu erlangen und damit auch 
nach katholischem Kirchenrecht gültig eine Ehe mit evangelischer 
Trauung zu schließen. Da er aber die Dispens vom Ehehindernis und der 
Formpflicht nach „Matrimonia mixta“ Ziff. 4, bzw. in can. 1125, Ziff. 1 
neuer CIC, nur erlangen kann, wenn er ein Versprechen der Bemühung 
um katholische Kindererziehung abgibt, bedeutet die Aufrechterhal­
tung des alten Trauversagungsgrunds in einigen Landeskirchen, daß 
den Ehepartnern der Weg zu einer evangelischen Trauung versperrt 
wird, sofern der katholische Teil seiner Kirche treu bleiben möchte - 
ein Ausweg wäre nur eine enge Auslegung des Begriffs „Versprechen 
der Kindererziehung" in den Normen evangelischen Kirchenrechts, 
wonach das Versprechen der Bemühung nicht darunter zu subsu­
mieren wäre. Willigt der katholische Teil in eine evangelische Trauung 
ohne Dispens, so lebt er nach kanonischem Recht in ungültiger Ehe und ist 
von den Sakramenten ausgeschlossen (can. 855 CIC)77. Stimmt der evan­
gelische Teil der katholischen Trauung nicht zu, während der katholische 
Partner eine für ihn gültige Ehe abschließen möchte, so bleibt nur die Mög­
lichkeit der Einigung über eine rein zivile Eheschließung, d. h. die Normen 
des evangelischen Kirchenrechts führen dazu, daß überhaupt keine kirch­
liche Trauung solcher Mischehen stattfinden kann. Es wäre daher drin­
gend erforderlich, daß die genannten Landeskirchen diese ökumenisch 
nicht mehr vertretbaren Vorschriften beseitigen.

III. Mischehen von Planern

Nachdem Kirchenzuchtmaßnahmen bei Mischehen im heutigen evangeli­
schen Kirchenrecht generell abgeschafft wurden und auch das Problem 
der Versagung der Trauung nur noch in einigen Landeskirchen existiert, 
ist als aktuelle Frage des evangelischen Mischehenrechts insbesondere 
die Mischehe von Pfarrern übriggeblieben. Kann es die evangelische 
Kirche tolerieren, wenn ein Pfarrer eine Katholikin heiratet und eventuell 
sogar seine Kinder katholisch erziehen läßt? Wie ist zu verfahren, wenn 
bereits der Pfarranwärter in konfessionsverschiedener Ehe lebt und 
nunmehr eine kirchliche Anstellung begehrt? Das Problem ist heute in 
Deutschland nicht rein theoretisch, da insgesamt etwa 30 Pfarrer und 
Vikare in konfessionsverschiedener Ehe leben78. Der traditionelle 
Grundsatz verlangte die evangelische Konfessionszugehörigkeit des 
Ehepartners eines Pfarrers ausnahmslos - so in der Bestimmung des Pfar­
rerdienstgesetzes der Evangelischen Kirche der Union von 1960: „Die 
Pfarrfrau muß der evangelischen Kirche angehören." (§ 35 Abs. 1 Satz 2)79. 
Diese Muß-Vorschrift wurde allerdings 1972 dahingehend geändert, daß

77 Vgl. U. Mosiek, Kirchliches Eherecht, Freiburg 31978, S. 136. Im neuen CIC can. 915.
78 Vgl. Frieling, a. a. O. (27), S. 597.
79 ABI. EKD 1961, S. 55 f.

140



den Gliedkirchen derEKU (Berlin-Brandenburg, Rheinland und Westfalen) 
die Möglichkeit gegeben wurde, durch eigene Rechtssetzung Befreiungs­
möglichkeiten zu schaffen"11. Solche Befreiungsmöglichkeiten wurden bis­
her in Berlin-Brandenburg und Westfalen nicht geschaffen80 81, so daß hier 
die Mischehe eines Pfarrers nach wie vor generell unerlaubt ist. In den mei­
sten Landeskirchen wird die einheitliche Konfessionszugehörigkeit in der 
Ehe des Pfarrers zwar festgehalten, doch wurden Befreiungsmöglichkeiten 
durch Entscheidung der Kirchenleitung vorgesehen, nämlich in Württem­
berg82, Baden83, Rheinland84, Kurhessen-Waldeck85, Bayern86, Pfalz87, 
Braunschweig88.

Einige kleinere Landeskirchen haben bisher keine Normen zur Frage 
der konfessionsverschiedenen Ehe eines Pfarrers, hauptsächlich wohl des­
halb, weil bei ihnen dieser Fall nicht auftrat oder informell geregelt werden 
konnte89. Am liberalsten in dieser Frage ist die nordelbische Kirche, die in 
der Mischehe eines Pfarrers prinzipiell keinen Grund sieht, ihn vom kirch­
lichen Dienst auszuschließen90.

Die restriktiven Bestimmungen der Pfarrergesetze betreffen nur Anstel­
lung und Dienstverhältnis, nicht aber die Ordination. Eine Verweigerung 
der Ordination wegen anderer Konfession des Ehegatten des Ordinanden 
ist im positiven evangelischen Kirchenrecht nirgendwo vorgesehen und 
wäre nach evangelischem Ordinationsverständnis theologisch nicht zu 
begründen, wie in einem Gutachten des konfessionskundlichen Instituts 
in Bensheim von Fiieling zutreffend hervorgehoben wird91. Geht man 
davon aus, daß die überlieferte Rolle der „Pfarrfrau" beim heutigen 
Verständnis von der Gleichberechtigung der Geschlechter nicht mehr 
unverändert aufrechterhalten werden kann, so wird es fragwürdig, in der 
konfessionsverschiedenen Ehe regelmäßig ein Hindernis für den Pfarr- 
dienst zu sehen. Die Kirchenkonferenz der EKD, die aus Vertretern der Kir­
chenleitungen der Gliedkirchen besteht, hat am 19.3.1981 einen Beschluß 
zur Ehe des Pfarrers und der Pfarrerinnen gefaßt92, der wesentliche

80 ABI. EKD 172, S. 347 f.
81 Briefliche Auskunft des Konsistoriums der Kirche von Berlin-Brandenburg vom 4. 8. 

1981; außerdem Fiieling, a. a. O. (27), S. 598.
82 Pfarrergesetz vom 3. 6. 1977, § 19 Abs. 1 (ABI. EKD 1978, S. 64). Bei einer Heirat ohne 

Dispens kann nach § 57 Abs. 1 Z. 4 Versetzung in den Wartestand erfolgen.
83 Pfarrerdienstgesetz vom 1.6.1978, § 36 (ABI. EKD 1978, S. 377). Das frühere Gesetz von 

1962 kannte noch keine Befreiungsmöglichkeit.
84 Vgl. Fiieling, a. a. O. (32), S. 598.
85 Pfarrerdienstgesetz vom 25. 3. 1973, § 38 (ABI. EKD 1973, S. 827 f.).
86 Vgl. Fiieling, S. 598, Beschluß des Landeskirchenrats 1975.
87 Vgl. Fiieling, S. 598; Beschluß des Landeskirchenrats 1975. Außerdem Pfarrerdienst­

gesetz vom 5. 6. 1970, § 35 Abs. 2 (ABI. EKD 1970, S. 564); Die Ehefrau soll einem evangeli­
schen Bekenntnis angehören.

88 Kirchengesetz vom 22. 10. 1977, das § 11 a in das Pfarrergesetz der VELKD einfügte 
(ABI. EKD 1978, S. 25). Bei Eheschließung ohne Befreiung Versetzung in den Wartestand. 
Unrichtig Fiieling, S. 599, daß es in der braunschweigischen Kirche keine Bestimmungen 
gebe.

89 Überblick bei Fiieling, S. 599.
90 Briefliche Auskunft des Nordelbischen Kirchenamts vom 10. 8.1981; außerdem Frie- 

ling, S. 599.
9' Vgl. Fiieling, S. 599 f,
92 Abgedruckt u. a. im Beiblatt Nr. 3 zum Bd. 49 des Amtsblatts der Württembergischen 

Kirche.

141



Gesichtspunkte enthält, die für das künftige Recht der Gliedkirchen maß­
gebend werden könnten. Ich möchte die wichtigsten Formulierungen des 
Beschlusses zusammenfassen:

1. ) Die Kirchenkonferenz wünscht ein aufeinander abgestimmtes Han­
deln der Gliedkirchen in dieser Frage (Ziff. 6.0).

2. ) Sie sieht „erhebliche Probleme“ bei einer Eheschließung mit einem
Partner, der Glied einer nichtreformatorischen Kirche ist (Ziff. 6.3).

3. ) Sie hält eine Tätigkeit des Pfarrers oder der Pfarrerin im Dienst der
evangelischen Kirche für möglich, wenn
a) der Pfarrer darauf verzichtet, auf allen Stellen und Arbeitsfeldern 

der Kirche eingesetzt zu werden,
b) evangelische Trauung und Kindererziehung selbstverständlich 

praktiziert werden,
c) der nichtevangelische Partner den Dienst in der evangelischen 

Kirche ohne Einschränkung bejaht und fördert (Ziff. 6.4).

Das bedeutet, daß das evangelische Kirchenrecht zumindest auf dem 
Weg ist, auch die konfessionsverschiedene Ehe des evangelischen Pfar­
rers zu akzeptieren. Verbotsvorschriften gibt es im übrigen nur bei der 
konfessionsverschiedenen Ehe des Pfarrers, nicht für sonstige kirchliche 
Mitarbeiter, z. B. nicht bei Religionslehrern und Katecheten93.

IV. Ökumenische Trauungsformulare

Bei dem Überblick über die neuere Entwicklung des Mischehenrechts 
sollte zum Schluß aber nicht vergessen werden, daß zu den positivsten 
neueren Veränderungen die Ausarbeitung ökumenischerTrauungsformu- 
lare gehört, die nicht mehr primär vom evangelischen oder katholischen 
Trauungsritus bestimmt sind. Nach Inkrafttreten von „Matrimonia mixta" 
wurden 1971 zwei Trauungsformulare für konfessionsverschiedene Paare 
von der Deutschen Bischofskonferenz und dem Rat der EKD verabschie­
det, die Trauungen unter Beteiligung von Geistlichen beider Konfessionen 
vorsahen94. Das erste Formular entsprach jedoch im wesentlichen der 
evangelischen Trauliturgie: neu war die Beteiligung des katholischen Pfar­
rers; das zweite Formular folgte dem katholischen Trauungsritus. Für eine 
Trauung nach dem evangelischen Formular war daher auch weiterhin 
Dispens des katholischen Partners von derFormpflicht erforderlich, da die 
Rolle des katholischen Pfarrers bei dieser Liturgie auf Schriftlesungen und 
Gebete beschränkt war. über diese Formulare, die jeweils noch von der 
bisherigen Tradition einer Konfession geprägt sind, gehen neuartige Trau­

93 Vgl. Frieling, a. a. O., S. 597.
94 Gemeinsame kirchliche Trauung, hrsg. von der Deutschen Bischofskonferenz und 

dem Rat der Evangelischen Kirche in Deutschland, Regensburg/Kassel 1971. Auf diese 
Trauungsformulare wird auch in dem 1981 publizierten Text „Gemeinsame kirchliche 
Empfehlungen für die Seelsorge an konfessionsverschiedenen Ehen und Familien”, hrsg. 
vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz und von der Kirchenkanzlei der Evan­
gelischen Kirche, verwiesen. In diesen Empfehlungen heißt es (S. 18): „Wenn die Braut­
leute wünschen, daß Pfarrer beider Konfessionen bei der Trauung mitwirken, soll nach 
Möglichkeit diesem Wunsch entsprochen werden."

142



formulare für ökumenische Trauungen hinaus. Es handelt sich um die 1973 
veröffentlichten Formulare für ökumenische Trauungen in der deutschen 
Schweiz95, die von einer evangelisch-katholischen Arbeitsgemeinschaft 
für Mischehenseelsorge ausgearbeitet waren,- ferner um das von einer 
gemeinsamen Kommission der Erzdiözese Freiburg i. Br. und der badi­
schen Landeskirche entworfene Formular C, das 1974 veröffentlicht 
wurde96. Die Schweizer und badischen Formulare geben die Möglichkeit, 
daß erstens die Pfarrer beider Kirchen gleichberechtigt an der Trauung 
mitwirken, daß zweitens die Konsenserfragung durch den katholischen 
Geistlichen erfolgt, so daß keine Dispens von der Formpflicht für den 
katholischen Partner eingeholt werden muß, und daß schließlich drittens 
der evangelische Pfarrer durch Beteiligung an Wortverkündigung, Für­
bitte und Segen die wesentlichen Elemente einer evangelischen Trauung 
in die Zeremonie einbringen kann. Für derartige Trauungen können auch 
all jene Rechtsvorschriften nicht mehr gelten, die jeweils an die herkömm­
lichen Begriffe evangelischer und katholischer Trauung anknüpfen. Für 
die Brautleute entsteht nicht das Problem, daß einer von ihnen hinsichtlich 
der Gestaltung der Trauungszeremonie sich einer ihm fremden Ritustradi­
tion anpassen muß; die ökumenische Trauung ist daher sinnvoll für den in 
seiner Konfession fest verwurzelten Christen97. Die regionale Beschrän­
kung der Möglichkeit ökumenischer Trauungen auf Baden und die 
deutsche Schweiz ist kirchenrechtlich nicht zu rechtfertigen. Die positive 
Möglichkeit der konfessionsverschiedenen Ehe, in der ehelichen Lebens­
gemeinschaft ökumenische Gemeinsamkeit zu praktizieren, kann von 
Anfang an von den Ehepartnern ergriffen werden, wenn sie durch eine 
ökumenische Trauung schon zu Beginn die Gewißheit erhalten, daß alle 
christlichen Glaubensgemeinschaften trotz unterschiedlicher dogmati­
scher Ausdeutung darin übereinstimmen, in der Ehe jo guornpiov roüro 
peya’ (Epheser 5.32) zu sehen.

95 Ökumenische Trauung, hrsg. von der Evangelisch-lutherischen Arbeitsgemein­
schaft für Mischehen-Seelsorge der Deutschen Schweiz, Zürich 1973.

96 Textausgabe des Formulars vgl. oben Anm. 49.
97 Eine theologische Würdigung der unterschiedlichen Formulare bei H.-Ch. Schmidt- 

Lauber, Gemeinsame kirchliche Trauung. Versuch einer Bilanz nach einem Jahrzehnt, in: 
ZEvTh 39 (1979), S. 160-180.

143




