Die Kirchen
In Europa

Kovar



KANON



HERAUSGEBER
FUR DIE GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN
CAREG. FURST, RICHARD POTZ

REDAKTION
RICHARD POTZ
BRIGITTE SCHINKELE
EVA SYNEK

Geférdert durch
das Bundesministerium fiir Wissenschaft und Forschung



KANON XX

Ycarbook ofthe SOCIETY KOR THE LAW OK THE EASTERN
CHURCHES

Annuaire de la socieie du droit des cglises orientales

THE CHURCHES IN EUROPE

Edition Roman Kovar + Egling 2008



Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
Uber http://dnb.ddb.de abrufbar

€> by Roman Kovar Verlag, 86492 Egling an der Paar

Umschlaggestaltung: Wolfgang Wieshaider

Auslieferung: Verlag Roman Kovar, | lauptstr. 13, 86492 Egling an der Paar
Druckvorlage: Institut fir Rechtsphilosophie, Religions- und Kulturrecht an
Rechtswissenschaftlichen Fakultat der Universitat Wien

Druck: tHR3, Tschechische Republik

I. Auflage 2008. Alle Rechte Vorbehalten.

ISBN-13 978-3-86577-109-4


http://dnb.ddb.de

KANON XX

Jahrbuch der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

DIE KIRCHEN IN EUROPA

Edition Roman Kovar ' Egling 2008



Empty Page



Inhalt

Eva M. Synek, Wien

Der XVIII. Kongress der Gesellschaft fur das Recht der
Ostkirchen

Konstantinos G. Piisakix, Athen-Komotini
Spyros N. Troian0s  75C ANNIVEISAUIC......cccciiuiiiiiieiiiesiie ettt siee s XV

Eroffnungsansprache des Prasidenten der Gesellschaft
Univ. Prof. Dr. I)r. hc. Spyros N.Troianos

Spyros .V. Troianos. Athen
Die Gesetzgebung in religidsen Angelegenheiten in Griechenland: Aktuelle
Fragen und ENtWICKIUNGEN..........ocoiiiii e

Achilles Emilianides, Nicosia
Law on Religion iN CYPrUS.......ooi i sr e see et e e st e e e esaeeesnaeeeennnee s 7

Hristo P. lierov, Berlin-Potsdam
Einige Probleme des bulgarischen Religionsgesetzes - das sog. ,Gesetz uber die
GlaubensheKENNTNISSE “.........oiii i e e e e et eeennaaeaeensaeeeaas 22

Radu Car/>. Bucharest
Romania and the European Union between Polilcal
Vision and Legal REaAITY........cccoiiiiiiiiiiieeieee e 42

lonut Cordimeanu. Bucharest— Radu Preda. Cluj-Napoca
Sonic Considerations regarding the New Religious Dcnominations
L= YV T T = Lo 0 T= Y g | = VORI SSTSS 52

Hakan Maltlin. Finland
Law on Religion in Finland: Church and State in Finland...............ccccccooecvveevvne.n. 64

Alexej Klutschewsky, Wien-Moskau
Religionsrecht in Estland unter besonderer Bertuicksichtigung
der Orthodoxie

Thomas Mark Nemeth. Wurzburg-Wien
Religionsrecht in der UKIaiNe...........ccooviiiiiiiiiiici e 119



Richard Potz, Vienna
Law on Religion in Mulliconfessional Western Balkan 137

Franz Kangler, Istanbul

Die christlichen Minderheiten in der Tlrkei und die Verhandlungen der Tirkei
zum EU-Beitritt 152



IX

DER XVIIl. KONGRESS DER GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER
OSTKIRCHEN

Von Eva M. Sync k, Wien

Dass der XVIII. Kongress der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen im
Beilrittsjahr Rumaniens zur Europadischen Union just in Cluj/Klausenburg
stattfand, ist natlrlich genauso wenig ein Zufall wie das Generalthema ,Die
Kirchen in Europa‘“ und der gewahlte Zeitpunkt (vom 11.-15. September 2007) in
unmittelbarem  Anschluss an die 3. Okumenische Versammlung in
Sibiu/Hermannstadt. Die ,Briicke" zwischen beiden Veranstaltungen schlug das
Referat von Archimandrit Gregorios Papathomas, das noch einmal die bereits in
Urbino aufgeworfenen ekklesiologischen Fragen aufgriff(vgl. Kanon 19, S. 3-21)
und weiterfihrte: Der auf Wunsch unserer rumanischen Gastgeber in deren neuen
Zeitschrift Inter publizierte Vortrag endete mit der selbstkritischen Frage nach der
kirchlichen Performance im heutigen Europa: ,,Les Egliscs desunies et FEurope
itnie'l ... DesUniRcation ecclesiale et ReUnification europeenne? La difference de
perspective est considerable. Avons-nous encore le courage de s’interroger sur la
question? Si c’est le cas, cela veut dire alors que I’espoir est ne ailleurs

Im Zentrum der Tagung standen dann die in diesem Kanonband
dokumentierten Referate zum europaischen Religionsrecht, die neben vielen
interessanten Einzelfragen vor allem auch facettenreich das grundséatzliche
Problem einer im Kontext des heutigen Europas moglichst angemessenen
Verhaltnisbestimmung von Staat und Kirche(n) bzw. Religion(cn) fokussierten.
Ausgangspunkt waren dabei die mehrheitlich orthodox gepréagten Milgliedstaaten
der Europaischen Union, allen voran naturlich das Gastgeberland Ruméanien mit
seinem ganz neuen (Ende 2006), nach langen Debatten in wesentlichen Punkten
an der Osterreichischen und tschechischen Rechtslage orientierten Religionsgesetz
(Referate von Ra/Jii Carp und Rac/u Preda gemeinsam mit lonuf Con/uneaim) und
Bulgarien (llristo Berov). Ein breiter, nicht zuletzt vom bulgarischen Referenten
betonter Konsens, dass das betont ,europaische* ruméanische Gesetz manchen
Unkenrufen zum Trotz - besser geraten ist als das bulgarische, gehérte sicher zu
den besonders spannenden Ergebnissen der Diskussion.

Von groBem Interesse waren aber auch die Berichte aus den ,alten* EU-
Milgliedslandern Griechenland (Spyras Troianos) lind Zypern (Achilles
Pmilianides). Wie Konstantinos Pitsakis in der Diskussion en passant verriet, wird
gerade an einem neuen Statut der Zyprischen Orthodoxen Kirche gearbeitet. Eine
Revolutionierung des geltenden Religionsrechts scheint sich in Zypern aber nicht
anzuzeigen. In Griechenland haben sich hingegen in jungster Zeit Initiativen zu
einer radikalen Entkoppelung von (orthodoxer) Kirche und Staat gehéauft. Auch
wenn es nach den griechischen Neuwahlen vom 16. September 2007 nicht so
aussieht, dass die jlingsten Gesetzesentwirfe, die zugleich mit der Aufgabe
staatlicher Kirchenhoheit auch die Beendigung des offentlich-rechtlichen Status
der (Orthodoxen) Kirche von Griechenland und der staatlichen Klerusbesoldung
vorsehen, rasch umgesetzt wirden: Nicht nur die aktuellen Debatten, sondern auch



X

bereits beschlossene neue Gesetze zeigen deutlich, dass in Griechenland eine
Entwicklung weg von staatskirchlichen Strukturen in Gang ist. Die Privilegierung
der Orthodoxie gegeniber anderen Religionsgemeinschaften wird bei
gleichzeitiger Infragestellung der traditionellen staatlichen Gangelung der
,vorherrschenden Religion* sukzessive zuriiekgenommen. Ob der eingeschlagene
Weg aber Uber kurz oder lang unbedingt zur  von der Orthodoxen Kirche
abgelehnten  Aufgabe des 6ffentlich rechtlichen Status filhren muss, wie zuletzt
von der Opposition immer wieder gefordert?

Dass eine starkere Trennung von Kirche und Staat nicht unbedingt auch die
historisch gewachsene Sonderstellung bestimmter Religionsgemeinschaften in
Frage stellen muss, zeigte nicht zuletzt das viel beachtete Referat zu Finnland
(Hakan Maltlin): Lutherische und Finnisch-Orthodoxe Kirche haben hier zwar
immer noch den besonderen Status von Nationalkirchen. Dennoch wurden
staatskirchliche Elemente in den letzten Jahren sukzessive zuriickgenommen. Die
Bereitschaft zur Gleichstellung von Religionsgemeinschaften impliziert unter
anderem, dass neben der orthodoxen Nationalkirche auch andere orthodoxe
Gemeinden (de facto: Gemeinden des Moskauer Patriarchats) registriert wurden.
Die wohlwollende Evaluierung des finnischen Weges in der Diskussion lasst sich
in etwa so zusammenfassen: Warum geht eigentlich in Finnland so vieles, was
anderswo nach wie vor Probleme schafft?

Um sich dber Jahre hinziehende, letztendlich aber doch konstruktiv
bewaltigte, staatliche Probleme mit dem Umgang innerorthodoxer Pluralitat ging
es auch in dem Referat zu Estland (Alexej Klutschewsky). Der Vortrag hat bald
nach unserem Kongress durch den im Kontext des Zusammenkommens der
orthodox-katholischen Dialogkommission neu aufgcllammten Konflikt um die
Frage der im Verband des Patriarchats von Konstantinopel autonomen Estnischen
Orthodoxen Kirche innerhalb eines vom Moskauer Patriarchat als Teil seines
kanonischen Territoriums betrachteten Gebietes ungewollt an Aktualitat
gewonnen.

Es wurden aber auch Lander mit in die Diskussion einbezogen, die (noch)
nicht EU-Mitglieder sind: Den neuen Religionsgesetzen der ,jugoslawischen
Erben" Serbien, Bosnien und Kosovo war ein spannender rechtsvergleichender
Vortrag (Richard Potz) gewidmet, der infolge einer aus gesundheitlichen Griinden
erfolgten kurzfristigen Absage des Referenten durch die Bosnien-Expertin Valeria
Heuberger verlesen wurde. Ein weiterer kompakter Beitrag skizzierte in
gelungener Weise die komplexe religionsrechtliche Situation in der Ukraine
(Thomas Nemeih), wo die politische Wende bekanntlich in besonderer Weise auch
mit bedeutenden konfes-sionellen Umbriichen verbunden war (jurisdiktioneiles
Splitting der lokalen Orthodoxie, offizielle Wiederzulassung und Reorganisation
der Griechisch  Katho-lischen Kirche, besonders starkes Engagement
neoprotestantischer Gruppen und Neuer Religidser Bewegungen).

Zu den in Hinblick auf die europaische Einigung am haufigsten gestellten
Fragen gehort zweifelsohne die Bestimmung der Grenzen Europas.
Augenblicklich werden die gerade auch in kirchlichen Kreisen gefilihrten
einschlagigen Debatten zumeist von Emotionen rund um die



XI

Beitrittsverhandlungen der Tirkei dominiert. Abgesehen von wirtschaftlichen und
allgemeinen demokratiepolitischen Bedenken wird nicht seilen deren vorw iegend
islamisch religios-kulturelle Pragung als inkompatibel mit einer postulierten
christlichen Leitkultur Europas herausgestellt. Nicht zuletzt aus diesem Grund war
es dem Vorbereilungsteam auch wichtig, bei der Auswahl der Vortragsthemen
nicht auf die christlichen Minderheiten in der Turkei zu vergessen: Wenn im
europdischen Diskurs gerne deren prekare rechtliche Situation als Argument
gegen eine kunftige EU-Mitgliedschaft der Turkei in die Waagschale geworfen
wird, so wird dabei gro3zligig eines Ubersehen: Die Christen in der Turkei selbst
bauen, wie etwa regelméRige Stellungnahmen von Patriarch Bartholomaios
deutlich zeigen, in der Regel sehr wohl aufeine verstérkte europdische Integration
ihres Heimatlandes, durch die sie sich politische Stabilitat und im Zuge der
Starkung demokratischer,  zivilgesellschaftlicher  Strukturen auch eine
Verbesserung ihrer Rechtspositionen erhoffen. Als Vortragender konnte der
Rektor des Osterreichischen Georgskollegs in Istanbul, Franz Kangler, gewonnen
werden, ein Zeitzeuge und im Bereich von Schule und Orden im Kleinen auch
Mitgcstaller von 30 Jahren turkischer Zeitgeschichte. In wohltuend differenzierter
Weise gelang es ihm, ohne die bekannten Schwierigkeiten zu verschleiern,
positive aktuelle Entwicklungen rund um die rechtliche wie soziale Situation der
christlichen Minderheiten in der Turkei darzustellen: Ganz aktuell war unter
anderem die Information, dass ein medial viel beachtetes Verfahren gegen
Patriarch Bartholomaios eingestellt worden ist.

Vor nicht allzu langer Zeit konnte freilich - entgegen dem Faktum, dass
Griechenland bereits seit 1981 Mitglied der Europaischen Union ist - auch von
manchen noch ganz ernsthaft die Ostgrenze der lateinischen Christenheit als
politisch signifikante kulturell-religidse Trennlinie im geographischen Europa
postuliert werden. Nach dem Beitritt Zyperns 2004 sowie Bulgariens und
Rumaniens im Zuge der Erweiterungsrunde 2007 sollte dieser willkirliche
Exklusivismus im politischen Diskurs endgliltig der Vergangenheit angehéren.
Die Gemeinschaft der europaischen Kirchen hatte sich bereits in der seitens der 2.
Okumenischen Versammlung in Graz 1997 angeregten, 2001 in StraRburg
feierlich Unterzeichneten Charta Oecumenica wegweisend von einem solchen
distanziert: ,Europa ist nicht nur West- und Mitteleuropa. Europa ist das Gebiet
zwischen Atlantik und Ural, zwischen Nordkap und Mittelmeer*. Hier kniipfen
nun freilich viele Fragen der Positionierung der Kirchen im neuen Europa an: Bei
unserer Tagung war nicht zuletzt seitens der teilnehmenden Theologen groR3e
Bereitschaft zu spiren, das ,Haus Europa“ konstruktiv mitzugestalten. Generell
europaskeptische Unkenrufe waren auffalliger Weise von keiner Seile zu horen,
obwohl etwa im Beitrag der aus der in den letzten Jahren in Rumanien auf eine
kleine Minoritat zurick geschrumpften, traditionell evangelisch gepréagten
deutschen Bevdlkerungsgruppe Siebenbirgens stammenden Juristin Monica Vlad
Ambivalenzen durchaus offen angesprochen wurden. Sehr konkret wurde
diesbeziiglich auch der griechisch-katholische Theologe loan Furtuna, der unter
anderem die mit der enormen Arbeitsmigration (ca. 10 Prozent der Birger
Rumaniens arbeiten derzeit im Ausland) im Zusammenhang stehenden Probleme
wie die grof3e Zahl der von ihren Eltern getrennt aufwachsenden Kinder ansprach.



Xl

Entsprechend nichtern hat auch der Eréffnungsvortrag des Juristen und
Politologen Racht Carp ,Romania and the European Union, RBetween Political
Vision and Juridical Reality* alltagliche Probleme seines im Umbruch
befindlichen Heimatlandes nicht unter den Tisch gekehrt.

Der Frage aktuellen kirchlichen Agierens im europadischen Kontext nahm
sieh besonders der Kur/beitrag von Patricia Vlaicu an. Am Beispiel des Aufbaus
einer eigenen Vertretung der Rumanischen Orthodoxen Kirche bei den
Européischen Institutionen zeigte er, wie diese die aktuellen politischen
Herausforderungen in der Praxis konstruktiv aulnimmt: Man wird in Zukunft mit
Spannung die am Ende der Intervention Kkur/ vorgestellte Website
www.orthoxero.eu verfolgen. Mit der w'ahrend des Kongresses erfolgten Wahl des
vergleichsweise jungen Metropoliten Daniel v. la.si /.um neuen Patriarchen wird
der bereits bislang pro-europaische Kurs der Rumanischen Orthodoxen Kirche
sicher eine neue Dynamik erhalten. ,Notre Pays meine s’il est devenu rccentement
membre de I’'Union Europeennc, n’a jamais cesse de se manifester dans un
veritable esprit europeen*“. Diese von Vlaicu zitierte Stellungnahme des
nunmehrigen Patriarchen Daniel im Rahmen der Okumenischen Versammlung in
Sibiu wird man wohl als programmatisch nehmen dirfen.

Ahnlich programmatisch hat auch der im Zuge unserer Tagung als
Nachfolger von Spyros Troianos gewéhlte neue Prasident unserer Gesellschaft.
Richard Potz, das Bemiihen um deren ,Oslerweiterung" und damit verbunden, die
verstarkte Integration neuer, vor allem jungerer orthodoxer Mitglieder in unser
Net/.w'crk formuliert. Natirlich ist das Bemihen um ,Osterweiterung‘ in unserer
Gesellschaft grundséatzlich nichts Neues: So gab es bereits in der Griindungsphase
intensive Versuche, Kontakte zu Kollegen ,hinter dem eisernen Vorhang“
herzustellen. Trotz der vorhandenen politischen Hindernisse gelang es auch immer
wieder einmal, dass ein Referent aus dem ,groB3eren Europa‘“ an einem Kongress
teiinehmen konnte: Am Vorabend der Perestrojka, 1987 in Santiago de
Compostela, waren sowohl Radko Poptodorov aus Sofia wie auch Nicolae V.
Dura aus Bukarest mit dabei, 1989 in Kavalla referierten zwei Russen, Stefan
Dymsa und WIladimir Cypin. Ganz im Zeichen der politischen Wende und den mit
dieser aufgebrochenen neuen Spannungspotentiale im Zuge der kirchlichen
Reorganisationsprozesse stand dann der Xl. Kongress 1993 in St. Gabriel/Wien:
Unsere diesjéhrige Tagung schlief3t gewissermafBen den Kreis zum damaligen
Motto ,Mullikonfessionelles Europa Die Ordnung des Zusammenlebens
zwischen Ost und West" (vgl. fur die publizierten Referate Kanon XIl und XIII).
Durften wir bereits damals sowohl eine kleine ruméanische als auch eine kleine
russische Delegation begriiRen, nahm die Partizipation von Kollegen aus den
neuen Demokratien Mittel-Osteuropas bei den Folgekongressen doch nicht gerade
rasant zu: Einerseits war und ist der Besuch von Tagungen im Ausland Fir diese
aus ©konomischen Griinden zumeist nicht ganz einfach. Andererseits schlagt
natirlich auch durch, dass alte Mitglieder und Freunde unserer Gesellschaft, die
wie Potodorov, Floca oder Cypin auch in schwierigen Zeiten orthodoxes
Kirchenrecht auf einem hohen Niveau betrieben haben, in die Jahre gekommen
sind, mit dem einen oder anderen gesundheitlichen Problemen zu kadmpfen haben


http://www.orthoxero.eu

Xl

bzw. wie Liviu Stau leider Oberhaupt verstorben sind. Eine neue Generation von
Kanonisten muss sich erst prolilicrcn, staatliches Religionsrecht muss in Landern
wie Rumé&nien und Bulgarien, aber auch Russland oder der Ukraine als
wissenschaftliche Disziplin Uberhaupt erst weitgehend neu wieder aufgebaut
werden. Auf diesem Hintergrund war es auB3erst erfreulich, wie viele junge - vor
allem natirlich ruméanische Juristen und Theologen, aber z.B. auch zwei
Bulgaren in Cluj erstmals zu uns gestofRen sind. Eine ganze Reihe von ihnen
durfen wir als neue Mitglieder in unserer Gesellschaft begriiBen. Damit zeichnet
sich ab, dass in unserer Gesellschaft die Orthodoxie in Zukunft hoffentlich
weiterhin durch sehr viele aktive griechische Mitglieder (und Kanonisten aus
Ubersee), verstarkt aber auch durch Angehérige der mittel-osteuropéischen
Kirchen reprasentiert sein wird. Es darf diesbeziiglich wohl als gutes Omen
gewertet werden, dass bei der Wahl des neuen Vorstandes mit Radu Preda, dem
Hauptorganisator der Tagung in Cluj, diesem nun erstmals auch regular ein
Ruméne angehort.

Insgesamt wird man wohl sagen dirfen, dass Rumanien 2007 nicht nur mit
Sibiu/llermannstadt als ,européischer Kulturhauptstadt™ und ,Hauptstadt der
Okumene" die europdische Feuerprobe bestanden hat. Die Teilnehmer unseres
Kongresses durften Cluj/Klausenburg eine Woche lang als ,Hauptstadt des
europaischen Religionsrechts* erleben. Dafir ist neben vielen im Hintergrund
helfenden H&anden allen voran Radu Preda ein deutliches Wort des Dankes zu
sagen: Ohne sein enormes personliches Engagement ware unser erster
rumanischer Kongress schlicht und einfach nicht méglich gewesen. Radu Preda
verdanken wir nicht nur die. wie jeder, der bereits selbst einmal fir eine Tagung
die Verantwortung ibernommen hat, nur allzu gut weil3, immer milhsame Logistik
vor Ort und die bereits angesprochenen vielversprechenden Kontakte zu
zahlreichen jungen Kollegen. Er war der priméare Kontaktmann zwischen unserer
Gesellschaft und der Orthodoxen Theologischen Fakultat der Babetj-Bolyai-
Universilal Cluj-Napoea als Gastgeberin. Er hat das von jungen Theologen und
Juristen neu gegriindete aul3eruniversitare Forschungsinstitut Inter (eine Institution
mit betont 6kumenischer und interreligidser Ausrichtung) als Mitveranstaller
gewinnen koénnen. Er hat den Wunsch nach einem Besuch in Sibiu mdglich
gemacht, wo uns neben zahlreichen kulturellen Verlockungen und der Moglichkeit
zu einer ,Kanonistenwallfahrt" zur Kathedrale von Andrei v. Schaguna ein
kostliches Mahl im renommierten ,Romischen Kaiser" erwartete. Vor allem hat er
sich aber auch um das Fundraising gekimmert. Als in Folge personeller
Verénderungen im ruménischen Kultusamt im Sommer 2007 das zuné&chst durch
dieses groRzligig zugesagte Konferenzbudget buchstablich von einem Tag aufden
anderen nicht mehr vorhanden war, gelang es ihm dennoch, die Konferenz
abzuwickeln. Um die in Hinblick aufdie Teilnahmemé&glichkeit junger Kollegen
zunachst auRerst nieder angesetzten Unkostenbeitrage nicht im letzten Moment
gewaltig erhdhen zu missen, wurden geradezu organisatorische Wunder gewirkt:
Die Universitat sprang mit der Bereitstellung gunstiger
Unterbringungsmoéglichkeiten ein. Persodnliche Freunde finanzierten das Essen in
Sibiu. Und auch eine lokale Juristenvereinigung (Camera e.xeciilurilor



XV

jucleccitoreyti de pe langéa cur/ca de apel Cluj) konnte im letzten Moment als
Sponsor gewonnen werden.

Dass es angesichts der extrem schwierigen finanziellen Rahmenbedingungen
allerdings nicht mdoglich war, in gewohnter Weise mit professionellen
Dolmetschern zu arbeiten, versteht sich von selbst: Zwar gab es Ubersetzerinnen
lur die Er6ffnung und die Diskussion, nicht aber fur die Referate. Naturlich war es
schade, dass der eine oder andere in der Folge nichtjedem Vortrag optimal folgen
konnte. Auf Zukunft wird sich unsere Gesellschaft aber wohl generell darauf
einstellen missen, auf den bei vielen vergleichbaren Tagungen schon lange
aufgegebenen Luxus von Dolmetschern insgesamt verzichten zu missen. Dank
der Sprachkenntnisse der meisten Mitglieder unserer Gesellschaft wird dies auch
keine uniiberwindbaren Probleme schaffen, solange kinftige Referenten genauso
zuverlassig und flexibel agieren wie diesmal: Alle (1) Vortrdge waren rechtzeitig
zum Kopieren bereitgestellt, einige mit Zusammenfassungen in eigenen
Ubersetzungen versehen. Ein Vortra-gender — Franz Kangler hat sein auf
Deutsch vorbereitetes Referat sogar spontan auf Englisch gehalten. In der
Diskussion wurden die jungen Dolmetscherinnen nétigenfalls durch Teilnehmer
S0 gut unterstiitzt, dass man getrost davon ausgehen kann: Es ware wohl auch ganz
ohne Hilfe ,von au3en" gegangen. So hat unsere Tagung geradezu exemplarisch
gezeigt, wie mit entsprechendem Engagement und gutem Willen im neuen Europa
selbst bei duRerst knappen Ressourcen erstaunlich vieles moglich ist! Allen, die
auf vielfaltige Weise dazu beigetragen haben, sei an dieser Stelle nochmals aufs
herzlichste gedankt.

Besonderer Dank sei auch nochmals Spyros Troianos ausgesprochen, der der
Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen acht Jahre als Préasident zur Verfigung
gestanden hat. Die Herausgeber méchten ihm diesen Kanonband zu seinem 75.
Geburtstag widmen. Aus diesem Anlass wird in Anschluss an den
Kongressbericht auch die bei der letzten Generalversammlung vom neu gewahlten
Vizeprasidenten, Konstantinos Pilsakis, gehaltene Laudatio abgedruckt.

Ad multos annos\



XV
SPYROS N. TROIANOS 75* ANNIVERSAIRE

Konslantinos G. Pitsakis, Athen-Komotini

C’est avcce le plus grand plaisir que j’ai enlrcpris Ic privilege d’ecrire ce peu
de mots, de la part des membres de la Societe pour Ic Droit des Eglises Orientales
et de son Conseil d'Administration, pour le Professeur Dr. iur. Dr. iur. h.c. Spyros
'V- Troianos, en lete de ce volumc de Kanon, qui lui esl dedie & I’heureuse
occasion de son 75¢ anniversaire; de rcprendre aussi les quelques mots que j’avais
improvises & Cluj-Napoca, au moment oli Spyros Troianos, conformement & nos
Statuts en vigueur, quittait son poste de President de la Societe, toul au moins au
niveau Formel. Car. en realite, il restera, sans aucun doute, Tun des grands mentors
de notre Societe. et cela. j'en suis sir, pour de iongues annees & venir.
Certainement donc un plaisir pour moi et un grand privilege, mais aussi une lache
difficile & remplir, d’autant plus que je dois rester dans un eadre assez austere.
puisquc, tout le munde le sait, Spyros Troianos est mon grand ami personnel de
longues deccnnies, et mon pauvre discours risquerait de relever trop du gerne
hagiographique, voire, dans notre tradition byzantine, « synaxariste » ...

Spyros N. Troianos est ne & Athenes en 1933. Diseiple de grands maitres,
juristes et byzantinistes, & Athenes et & Munich, docteur en droit en 1964, habilite
en 1970, prolesseur de droit eeclesiastique, puis de droit byzantin, & la Faculte de
Droit de 1’lJnivcrsite d'Athenes (1977-2000), doyen de la Faculte de Droit
d’ Athenes (1994-2000), President, ad instar Pectoris, du Comite d’Administration
de TUniversite lonienne, nouvellement fondee, & Corfou (1993-1998), docteur
honoris causa de la Faculte de Droit de I’Universitc de Vienne, membre tres actif
d’un grand nombre de societes savantes en Greee et & I’ctranger, dans les
domaines de I’historie du droit et du droit en vigueur, de I’histoire byzantine et du
droit byzantin, du droit eeclesiastique et canonique, grand organisateur de congres
et grand rapporteur eloquent dans des rencontres seientifiques, il esl Tauteur
prolifique d’un tres grand nombre d’etudes sur ees sujets, en plusieurs langlies,
surloul en gree, en allemand et en franyais. La eolleetion complete de ses articles
dans des langues autres que le gree a rccemment ete publiee en deux gros
volumes, sous le titre Historia et Ins: un nombre, impessionant en soi, de qualre-
vingt-dix etudesl. Sa production seienlilique comprend plusieurs livres de base.
Citons: le dernieret le plus rccemment mis &jour manucl ad hoc sur les sources du
droit byzantin2;0a derniere edition des Novelles de Tempereiir Leon VI le Sage,
comprenant une longe introduetion, le texte original gree corrige et accompagne
d’une traduelion en gree moderne, un annexe de onze articles de I’editeur sur des
questions generales ou particulieres eoneernant les Novelles de Leon et un index
preeieux, et exhaustif, des mots grees des Novelles’; de longs travaux

| Ilisloria ei lus | (1969-1988). Il (1989-2004). Athenes 2004.
Oi luiyt; tov BuCavnvov Sucaiov, Allienes-Komoliiii '1999,
’ Oi Neupis; Aiovxoq C" tov Soipol, Athenes 2007.



XVI

systematiques sur la procedure des tribunaux ecclesiastiques & Byzance4; des
etudes fondamcntales sur les rapports entrc RBglise et 1’ Etat & Byzance ; plusieurs

travaux Ircs complets sur les commenlateurs byzantins de droit canonique, qui
remplacent desormais les anciennes listes de Hermann6; de longs travaux sur

I’oeuvre legislative des aneiens coneiles, par exeellence, evidement. du concile in
Trullo7; des etudes sur des notions fondamentales de droit eanonique oriental” et

sur de notions de droit ecclesiastique contemporain, surtout celle de la liberte
religieuse; et, llnalcment, le dernier grand manuel systematique de droit
ecclesiastique grec, tres bien documente, & I’'usage surtout des etudianls mais
d'une ampleur bcaucoup plus grandel.llEt aussi, en dehors du droit canonique et

ecclesiastique proprement dit, des etudes fondamentales qui ont renouvele nos
connaissances sur le droit penal byzantin™; sur I’environnemenl dans la legislation
byzanline"; sur le langage juridique grecl?; sur les prolessions juridiques a
Byzancel' et la prosopographie juridique byzantine (Jean Malalas identifie avec

Jean le Scolastique) et grecquc moderne (G. A. Rhalles et M. Potl6s); sur
Renseignement du droit & Byzance et sur Renseignement et les enseignants de
droit canonique ct ecclesiastique dans les facultes grecques aux XIX"-XX!' siccles;

I 1l eKK/.ijoiuonk'i| 6iKovojiicx piixpt TO> Oaviliou tos Touattvtavov, Athenes 1964; Il
EKKAnaiuoxnéi tiatikaaia para’ii 565 Kai 1204, Alhenes 1969.

Dont: Kirche mul Sinai. Die Berlhrungspunkte der beiden Rechtsordnungen in Byzanz:
Oslkirchliche Sludien 37 (1988) 291-296: Nomos und Kanon in Byzanz: Kanon 10 (1991) 37-51.

" Kanonistischc Aniworlen und Abhandlungen in der Ostkirche (9.-15. Jh.): F.inc Ubersichl,
dans: Il. ZAPP A. WHSS ST. KORTA (ed.), lus Canonicum in Orienie ei Oceidentc. Festschrift
Fir Carl Gerold Furst zum 70. Geburtstag. Francl'orl-sur-lc-Main 2003. 403-419 (= Hisloria et lus I,
759-782): texte repris en gree et mis a jour dans Ekklesiastikus Pharos 73 (2001-2002) 81-98. 74
(2004)91-92, puis dans la reimpression de I'G 119. Alhenes 2006. kE‘-uu\

H tlevOcKti] OiKoupitvud] Xuvofiot; Kai to vopoOcrtKO nie Epyo. Alhenes 1992: plusieurs
aulres etudes sur le Quinisexte. Sur Nicee Il : H 7,' OIKOupr.viK'ii Lvivoooc Kai ri> vopoficiiKov aUTf|5
cpyov. Alhenes 1989: Die Kanones des VII, (Ikumenischen Konzils und die Kaisergesetzgebung:
Annuarium Historiae Conciliorum 20 (1988) 289-306.

Akribeia und Oikonomia in den heiligen Kanones: Ins Ecclcsiarum - Vehiculum Carilalis.
Vatican 2001.

’ EKK!/.iioiaoTiKb Aiwato. 2" edition (en collaboralion avec G. A. POULIS), Athenes 2003.

Un ouvrage de base: 'O «lloivuXio?» xou EK'Jaiyadiou. 2)mi|)o/.t] eig t)lv tertopiuv nie

to0 itotvtKoo Oiksioii (ixo tod Corpus luris Civilis pitypt toiv BumziKiliv, Franclbrt-sur-le-
Main 1980: et. aussi « Bemerkungen zum Stral'rechl der Eeloga » dans la Festschrift N. SVORONOS,
I. Relhymnon 1986. 97-112; Die Strafen im byzantinischen Recht. Eine Ubersicht: JOB 42 (1992) 55-
74, aussi, sous sa direction, un volunte collcetif: ”EyK/.t)pu Kai nporpta oii> Bugéavtto, Alhenes 1997
(avec sa propre Kontribution, en guise d'introduclion: «Ol ttoivci; aiii Bu™avrivb 8tKato ». 13-65).
Plusieurs etudes sur des Sujets particuliers, surtout sur des crimes et des delits concernant la vie
maritale et genitale (y compris I'adultcre, I'avortement. I'homosexualite etc.), la magie et les Sciences
occultes etc. Ses inlerels particuliers sur des aspeeis de droit concernant la vie familiale et maritale
(markiges mixtes, divorcc. Statut juridique de I'enfant a nailre) et sur les pratiques occultes, ces
dernieres miscs en parallele avec les pratiques therapeutiques «rivales» de I'Eglise ct l'aetivitc
medieale scicntilique, s'ctcndcnl naiurellemenl bcaucoup plus loin que le droit penal ct sc rcncontrent,
evidemment, aussi avec le droil canonique.

" iftuoiKi) koi Soptgikvo jiaptBaU.ov ofie RuCavxtvbi; vopucec nqybi; (conjointement avec C.G.
PITSAKIS). Athenes 1998.

11 f/.1.i|viKi| voptKi| y/.oirrna. Athenes 2000: plusieurs aulres etudes sur le langagejuridique.

n M Ocoi| ton voptKou/StKiioTij ori| BtiCaviivii Kotvoivia. Athenes 1993.



XVII

el, naturellement, plusieurs clude sur la production litteraire juridique byzantine et
post-byzantine ct sur I’histoire juridique de la Grece moderne". Enlin, Fedition
critigue d’un grand nombre de sources juridiqucs byzantines, surtout dans le cadre
du projct de recherche sur les sources byzantines de droit au Max-Planck-Institut
lur europdische Reehtsgeschichte & Franefort, dont il est, des le debut et
jusgu'aujourd'’luii. Fun des plus anciens et des plus fideles collaborateurs  Dans

ee meine cadre, il est le ehef d’un Stib-Projekl & Atheneset il dirige depuis des
annees une Collection d'etudes en tant qu'Athener Reihe, parallele au Programme
editorial de Francfort, en droit byzantin, surtout en droit ecclesiastique (17
volumes parus). En matiere de droit ecclesiastique proprement dit il est aussi,
comme tout le monde ici le connait, un collaborateur tres actifdes projets et des
aclivites de (‘Institut de Vienne; un travaii tres reeent dans ce dernier cadre: sa
collaboration & l'ouvragc de Richard Potz et Eva M. Synek, Orthodoxes
Kirchenrecht: eine Einfiihrung, Freistadt 2007.

D’une activite tres importante pour ce qui est des problemes juridiques
actuels de I'Eglise de Grece et d’autres Eglises orthodoxes, membre de plusieurs

Organes dans Fadministration de I’Eglise, ancien directeur general des Cultes au
Ministere grec de Flnstruction Publique et des Cultes, il a aussi participe, avec un
role deeisif, < plusieurs comites pour la redaction de textes legislatifs
fondamentaux de droit ecclesiastiqgue, dont la Charte de I'Eglise de Grece en
vigueur.

Mais Troianos est surtout, un enseignant: un grand « maitre d’ecole »,
didaskalos, inlatigable. qui a forme et continue toujours & I'ormer un grand nombre
d’eleves et de chercheurs; plusieurs d'cntre eux sont maintenant ses collegues; et |l

' Dont: Von der Hexabiblos zu den Basiliken: Subseeiva Groningana .1 (198V) 127-141; A la
recherche d’un eode civil: la revolution greegiie (1821) el le droit romain: XlII Seminario Da Roma
alla Ter/a Roma, Rome 1993.

Das Novellensyntagma des Atlianasios von F.mesa (en collaboration avcc D. SIMON),
Franclort-sur-le-Main 1989: ct I'edition en train d’achcvement d’Alexis Aristenc (avec L.
burgmann et E. PAI'AGIANNI). Plusieurs edilions de texles, surtoul dans la collcetion du projct
franefortois Fontes Minorcs: Zum griechischen Novellenindex des Anteccssor lulian (avec D. SIMON
ct G. WIil.SS), Il (1977) 1-29; Die Colleclio Ambrosiana, ibid.. 30-44: Fhlogadion und | cloga privaia
aucta (avec D. SIMON), ibid., 45-86; Dreizehn Geschéftsformularc (avec D. SIMON), ibid., 262-295;
«Appendix Eclogae » ct «Nomos Mosaikos» (avec |.. BURGMANN), Il (1979) 24-167; licloga
privata Sinaitica (avcc D. SIMON), ibid.. 168-177; F.in Synodalakt des Sisinios zu den bischoflichen
Einkunften, ibid.. 211-220; Die Fpitomc /um Novellensyntagma des Athanasius (avec D. SIMON),
ibid.. 2X0-315; Die Besetzung der Amter im GroRRskeuophylakcion. Ein Synodalakt vom 19. November
“145 (avec E. PAI'AGIANNI), VI (19X4) 87-97; F.n Synodalakt Michaels Ill. zum
Begnadigungsrecht, ibid., 205-218; Unbekannte Kaisertirkundcn und Basilikentestimonia aus dem
Sinaiticus 1117 (avcc V. TIFTIXOGI.U). IX (1993) 137-179: Ein Patriarchalakt tiber die drille Ehe
(avec F. PAPAGIANNI), X (1998) 509-516. Citons aussi: «Zum Aulbau des Titels irep't Sicupdpmv
ttvoyvtoapawov im Novellensyntagma des Athanasius »: Cupido legum. | rancl'ort-sur-le-Main 1985.
235-244. Plusieurs autres editions de textes; voir, par excmplc. « Die kanonischen Antworten des
Nikolaus IIl. Grammatikos an den Bischof von Zetunion » (avec F. PAPAGIANNI): BZ 82 (1989)
234-250.



XVIII

enseigne toujours aujourd’hui, apres son emerital, avcc la meine ardeur et la
vivacite d’un jeune maitre de Conferenceslé.

Pour ce qui est de notre Societe, Troianos, I’un des plus anciens membres de
la Societe, a participe & tous ses congres, depuis cclui de Crete, a la seule
exception, je crois, de celui de Boston, et a presente des rapports dans la plus
grande partie de leur thematique, toujours avcc la meine chaleur, toujours avec
cctte jeunesse d'adolescent. Membrc depuis longtemps du Conseil
d'Administration, il a ete, dans des conditions tres difficiles, & cause de
tremblements de terre de 1999, le grand organisatcur du congres d’Athenes, sur la
condition des femmes dans I’Eglise (Troianos a toujours ete un grand ami des
femmes) - qui fut un grand succes. Successcur cn cctte meine annec au Professeur
Carl Gerold First & la presidence, il a dirige avec habilele et competence les
activites de la Societe pour huit ans, au cours de deux mandants successils. Il a su
faire face a toutes les difficultes, avec sa profonde connaissance des choses, mais
aussi avec son esprit pratique, soit avec sa patience proverbiale soit avec ses
explosions temporaires egalcment proverbiales, et surtout avec son sens
d’humour, ce qui cst toujours tres important pour survivre lorsqu’on travaille avec
des juristes et des theologiens ... Il a, en effet. survecu, apres I’organisation du
congres d’Alhenes, ii I’organisation de quatre congres encore, menes sous sa
presidence & bonne (in, malgre les grands problemes d'organisation et de
financement: Budapest (en comrnun avec le congres de la Consociatio latine).
I’Armenie, Urbino et Cluj — en excellente Cooperation avec les organisateurs
locaux, et toujours avec le vice-president de la Societe, notre nouveau President le
Professeur Richard Pot/., I'omnipresente et loute-puissante Eva et toute I’equipe
de Vienne. Il a aussi vu la eontinuation ininlerrompue de la publicalion de Kanon,
maintenant avec ses annexes.

Je voudrais terminer par ce qui constitue, & mon avis, le point le plus
important qui caracterise sa presidence: en poursuivant sur cc point I’ceuvre de son
predecesseur, le Professeur First, il a su resister & une certaine tendance de faire
des travaux de la Societe surtout un lerrain de dialogue theologique
interconfessionnel voire d’exercice d’un CECumenisme ecelesiastique et
theologique, pour les ramener et les concentrer de nouveau sur ce qui est son
propre propos: le droit des Eglises. Ccla n’exclut pas du tout, d’ailleurs, le
dialogue et I’esprit irenique et cecumenique; mais il s’agit d’un dialogue entre
savants et chercheurs, membres bien sir de differentes Eglises, qui n’cst pas un
dialogue theologique entre des representants, officiels ou ofticieux, de leurs
Eglises.

Un autre point tres important aussi, & mon avis, qui porte sur nos travaux a
ete tres bien aborde par le congres de I’Armenie: la participation active de
nouveau a nos travaux de specialistcs du droit des anciennes Eglises Orientales
mincurcs, participation tres importante auparavant, mais qui laisait defaut depuis

** A son activile d’enseignant s'attachc son manuel concis d’histoire <In droit adresse aux
eludiants debutants, cn collaboration avec Mmc Julie VEI.ISSAROI'OULOS-KARAKOSTAS, de vaste
emploi didactigtte dans le facultes grccqucs: lotopin Attadon, Atlienes-Komotini '2002.



XIX
de longues annees, Sans doute & cause de la Situation politique difficile de la
plupart de ces Eglises et de difficultes financieres. Un renouveau a etc obtenu en
Armenie, et cela est deja tres posilif, mais il n’a pas eu de continuation.

En conelusion: une heureuse periode pour notre Societe, sous une heurcuse
presidence. Nous sommes certains que le Professeur Troianos representera, pour
de longues annees & venir, un « Capital » ou un « acquis » de sagesse et
d inspiralion pour la Societe et que son réle dans ses travaux sera loujours de la
meine importance et de la meine efiicacite. Nous lui presentons nos voeux de
longue jeunesse, de bonne sante et de bonheur, vyiaav kut' &d/i<pa) — ct nous lui
souhaitons, dans les langues-meres de notre chrcliente europeenne, sur laquellc
portent les articles de ce volumc, travaux presentes lors de notre dernier congres:

Kopie llpéeSpc, Kopte KuOgygxa.
Ad multos annos!

Miioraa Jiera!

Eig no)Xa, tw/Om etq!



XX

Eroffnungsansprache des Prasidenten der Gesellschaft
Univ. Prof. Dr.Dr.hc. Spyros Troianos

Spektabilitaten,

Sehr verehrter Herr Erzpriester, Professor Doktor lloovie, Vertreter Seiner
Eminenz des Metropoliten von Klausenburg,

Exzellenz,

meine sehr verehrten Damen und Herren,

liebe Kolleginnen und Kollegen!

Es ist mir eine ganz besonders groRe Freude und Ehre, den 18. Kongress
unserer Gesellschaft fur eréffnet zu erklaren. Meine Freude ist um so groRer, als
unsere Zusammenkunft in Ruménien stattfindet, einem l.and einerseits mit einer
jahrhundertealten orthodoxen Tradition — und nicht zuletzt einer ebenso langen
byzantinischen Reehtstradition, in der, nach den Worten des weltberihmten
rumanischen Historikers Nicolae Jorgas, ,Byzance apres Byzance* weiter lebt -
und andererseits einem jungen Mitgliedstaat der Européaischen Union. Daher lautet
das Generalthema unseres Kongresses ,,Die Kirchen und Europa*“.

SchlieBlich darf nicht verschwiegen werden, dass der Kongress unserer
Gesellschaft gerade zum Zeitpunkt der Wahl des Nachfolgers des kirzlich von uns
gegangenen Patriarchen Teoctist stattfindet. Unsere Gesellschaft wiinscht, dass
unter der Leitung des Heiligen Geistes die richtige Personlichkeit gewahlt wird,
um die Rumanische Orthodoxe Kirche in den nachsten Jahren aufihrem Weg in
der européischen Kirchengemeinschaft zu leiten.

Lieber Herr Kollege Kadu Preda, haben Sie ganz herzlichen Dank, dass Sie
diesen Kongress moglich gemacht haben. Unser herzlichster Dank gilt auch allen
jenen, die die Vorbereilungsarbeil mitgetragen haben, und nicht zuletzt der
Kammer der Gerichtsvollzieher von Klausenburg, die eine gewisse Finanzierung
gewahrleistet hat.

In der Freude dieses Vormittags gibt es freilich auch einen Wehrmutstropfen.
Nicht alle, die heute gerne bei uns gewesen waren, konnten auch tatsachlich
kommen. Von den vielen Mitgliedern unserer Gesellschaft, die dem Kongress ihre
Gluck- und Segenswiinsche mit auf dem Weg gegeben haben, seien hier
insbesondere benannt:

Seine Allheiligkeit, der Okumenische Patriarch Bartholomaios, ein
Grindungsmitglied unserer Gesellschaft, konnte aus wohl verstandlichen Grinden
nicht kommen. Er begleitet den Kongress aber mit seinen besten Winschen.

Seine Seligkeit. der Erzbischof Christodulos von Athen und ganz
Griechenland, musste aus ganz ernsten gesundheitlichen Grinden fernbleiben.
Seine GruRBadresse hat Ihnen bereits Herr Doktor Anastasias Marinos Uberbracht.

Unser Ehrenprasident, Seine Eminenz Metropolit Panteleimon Rodopulos,
hat ebenfalls fernbleiben missen; der Okumenische Patriarch hat namlich gerade
in diesen Tagen die Patriarchalsynode zu einer Sitzung einberufen, der er
beiwohnen muss. Er hat mich aber beauftragt, seine besten Winsche zu
Ubermitteln.



XXI

Seine Eminenz. Metropolit Johannes (Rinne) von Nikaia war nicht in der
Lage, die anstrengende Reise anzutreten. Infolgedessen begleitet er den Kongress
mit seinen besten Winschen.

Die plétzliche Notwendigkeit, sich einer Reihe &rztlicher Untersuchungen zu
unterziehen, hat den Vizeprasidenten unserer Gesellschaf) Professor Richard Potz
daran gehindert, hier anwesend zu sein.

Seil unserer letzten Zusammenkunft in Urbino sind eine ganze Reihe von
Mitgliedern unserer Gesellschaft von uns gegangen. Es handelt sich unter anderem

um Rene Metz, JosefPrader, Friedrich Heyer und Viktor Pospischil. Ich bitte Sie
sich zu erheben und eine Gedenkminute einzuhalten. Danke.



Empty Page






Empty Page



DIl-: GESETZGEBUNG IN RELIGIOSEN ANGELEGENHEITEN IN
GRIECHENLAND: AKTUELLE FRAGEN UNI) ENTWICKLUNGEN

Spyros N.Troianos, Athen

Die Form der Beziehungen zwischen Staat und Kirche in Griechenland ist
sehr umstritten. Die Ursache der Uneinigkeit liegt in der Auslegung des
Fachausdrucks ,£7tiKpaTélau Optimocia”, der unter Umstdnden sowohl als
..herrschende Religion" als auch als ,vorherrschende Religion" verstanden werden
kannl. Hinsichtlich der Bedeutung des in Rede stehenden Ausdrucks, der in
samtlichen griechischen Verfassungen seil dem 19. Jahrhundert vorkommt,
bestand bis zum Jahre 1975 kein Zweifel. Gemeint war die Staatsreligion, die sich
- allerdings ohne Uber ein Recht auf die anderen Religionen bzw. Konfessionen
im Lande zu verfigen - der besonderen Unterstitzung und des Schutzes seitens
des Staates erfreute. Als aber am 11. Juni 1975 in Griechenland eine neue
Verfassung in Kraft getreten ist. die die alte Bezeichnung der orthodoxen Kirche
als ,oriKpuToiJGu Opiioicela” beibehalten hat, gingen die Meinungen der
Offentlichrechtler, einschlieB3lich der Kirchenrechtler, auseinander. Einige
behaupten, die Orthodoxe Kirche stelle weiterhin die Staatsreligion dar. Andere
wiederum vertreten die These, der in Frage kommende Ausdruck habe in der
neuen Verfassung einen vorwiegend deklaratorischen Sinn: namlich eine offizielle
Feststellung der Tatsache, die Orthodoxe Kirche sei die Religion der
Uberwiegenden Mehrheit der griechischen Bevdlkerung. Durch eine Reihe von
sich auf die neue Sinngebung beziehenden Regelungen habe der
Verfassungsgesetzgeber die bis zu dieser Zeit engen Beziehungen zwischen Staat
und Kirche aullockern wollen.

Ich personlich war der Ansicht, dass dem Gesetzgeber auf diese Weise die
Initiative Vorbehalten blieb, die immer noch - wenn auch in beschranktem
Ausmafl  privilegierte Rechtsstellung der orthodoxen Kirche zu modifizieren,
und so die durch die Verfassung - zumindest in Ansatzen — zum Ausdruck
gebrachte Tendenz der (mehr oder weniger absoluten) Trennung von Staat und
Kirche in die Tat umzusetzen. In Bezug auf die Aussichten einer solchen
Entwicklung habe ich mich vor funfJahren folgendermaf3en geadul3ert:

LJAllem Anschein nach ist in den nachsten Jahren (vielleicht sogar in den
nachsten Jahrzehnten) aus innenpolitischen Grinden mit einer solchen
Entwicklung nicht zu rechnen, da alle Faktoren des politischen Lebens im
Lande auf die vorlaufige Aufrcchterhaltung der gegenwartigen Rechtslage
Wert legen - jeder in der Hoffnung, sie zum eigenen Vorteil ausnitzen zu
kénnen. Auch die kirchliche FiUhrung hat sich ausdricklich gegen eine
Trennung von Staat und Kirche ausgesprochen™.

Vgl. hier und im Folgenden S.N. TROIANOS, Der Begriff ,herrschende Religion" in der
griechischen Rechtsordnung, in: Osterreichisches Archiv fiir Recht und Religion 50 (2003) 531-540.
' Ebenda, 538.



Da habe ich mich aber schwer getduscht, denn der ,Griechische Verband zur
Forderung der Menschen- und Burgerrechte® hat vor zwei Jahren einen
Ciesclzcsentwurf ausgearbeitet, der die Uberschrift ,Regelung der Beziehungen
zwischen Staat und Kirche, Uber die religiobsen Vereinigungen und Uber die
Gewahrleistung der Religionsfreiheit* trug. Der Gesetzesentwurf, unterschrieben
von Mitgliedern des Vereins, die Parlamentarier sind, wurde am 19. Oktober 2005
dem Prasidenten des Griechischen Parlaments vorgelegt. Durch diesen Schritt
bezweckten die Verfasser des Textes die Einfuhrung der absoluten Trennung von
Staat und Kirche in Griechenland. Bald darauf haben auch die drei groRRen
Oppositionsparteien, namlich die Sozialistische Bewegung Griechenlands
(PASOK), die Kommunistische Partei und die Koalition der Radikalen Linken,
durch die Mitglieder ihrer Fraktionen Gesetzesentwirfe ins Parlament
eingebracht, die vom bereits erwéhnten Entwurf in unwesentlichen Punkten
abwichen. Daher werde ich mich bei der Vorstellung der vorgeschlagenen
Regelungen aufjenen urspriinglichen Text beschranken.

Der Gesetzesentwurf des ,Griechischen Verbandes zur Foérderung der
Menschen- und Bilrgerrechte* umfasst 21 Artikel. Art. | weist einen eher
deklaratorischen Charakter auf. indem man dort einfach die Bestimmungen der
griechischen Verfassung Uber die Religionsfreiheit (Art. 13) - allerdings mit
gewissen Erlauterungen und Erganzungen aufnimmt.

Durch Art. 2 wird die Institution der ,religidsen Vereinigungen* eingefuhrt.
Sie soll als juristische Personen durch Gerichtsentscheidung anerkannt und in ein
spezielles Buch, das beim Gericht 2. Instanz in Athen aufbewahrt wird,
eingetragen werden.

Durch Art. 3 wird die sleuerrechtlichc Behandlung der religidsen
Vereinigungen geregelt.

Art. 4 sient das Verfahren zur sukzessiven Umwandlung der
organisatorischen Einheiten der orthodoxen Kirche, die ex lege, dem geltenden
Recht zufolge, juristische Personen des o6ffentlichen Rechts sind, in ,religibse
Vereinigungen* gemaf Art. 2 vor. Diese Regelung umfasst auch die Israelitischen
und die Islamischen Gemeinden in Griechenland, die ebenfalls ex lege juristische
Personen des offentlichen Rechts sind.

Art. 5 betrifft die Errichtung von Kultstatten. Die Erteilung der notwendigen
Erlaubnis  steht ungeachtet der jeweils in Frage kommenden
Religionsgemeinschaft demnachst nicht mehr (wie bislang) dem Bildungs- und
Religionsministerium, sondern dem Ortlich zustandigen Bauamt zu. Diese
Regelung gilt auch lGr Umbauarbeiten.

Artikel 16 § 2 der geltenden Verfassung Griechenlands lautet wie folgt:
,Die Bildung ist eine Grundaufgabe des Staates und hat die sittliche,

geistige, berufliche und physische Erziehung der Griechen, sowie die
Entwicklung ihres nationalen und religibsen Bewusstseins und ihre



3

Ausbildung zu freien und verantwortungsbewussten Staatsbirgern zum
Ziel".

Konsequenterweise stellte der Religionsunterricht seit eh und je in allen vom
griechischen Bildungs- und Religionsministerium genehmigten Lehrpléanen der
verschiedenen Schulstufen ein ordentliches Lehrfach dar. Gegenstand des
Religionsunterrichts ist die Vermittlung des Glaubens der Orthodoxen Kirche, die
sich, wie bereits erwahnt, als vorherrschende Religion im Lande der besonderen
Unterstitzung seitens des Staates erfreut. Infolgedessen sind die Lehrbicher fir
den Religionsunterricht in den Volksschulen, den Gymnasien und den Lyzeen
gemar Art. 9 8 | Abs. 5 des Grundgesetzes der Kirche Griechenlands (Gesetz Nr.
590/1977) im hinvernchmen mit der Heiligen Synode der Autokephalen Kirche
Qriechenlands zu gestalten, die feststellen muss, dass der Religionsunterricht in
Ubereinstimmung mit den Lehren und Anforderungen der Orthodoxen Kirche
erteilt wird. Gemal Art. 6 des in Rede stehenden Gesetzesentwurfes soll der
Religionsunterricht nunmehr in ein nicht konfessionelles Fach ,Religionskunde*
umgestaltet werden, in dem Kenntnisse Uber alle wichtigen Religionen der Welt
vermittelt werden.

Die Ausbildung der angehenden Mitglieder des orthodoxen Klerus erfolgt
jetzt entweder an den beiden theologischen Fakultdten oder an den. vom Staat
eingerichte-ten, kirchlichen Schulen (héhere Schulen. Lyzeen und mittlere
Schulen); so stellt das kirchliche Bildungswesen einen Zweig des staatlichen
Schulwesens dar. Der geltenden Gesetzgebung zufolge sind die kirchlichen
Schulen staatliche Dienststellen und die Lehrenden Staatsbeamte. Der erodrterte
Gesetzesentwurf sieht in Art. 7 vor. dass die Kirche die Verantwortung,
einschliellich der Finanzierung, lur samtliche kirchliche Schulen in Zukunft
Ubernehmen soll. Die Schulen werden den Privatschulen gleichgcsctzt und als
solche der Aufsicht des Bildungs- und Religionsministeriums unterstellt.

Durch Art. 8 wird in allen Fallen, wo das Recht (etwa das Prozessrecht, das
Beamtcnreeht, das Militarrecht u.s.w.) die Verpflichtung zur Eidesleistung
Vorsicht, die religiose Beteuerungsformel durch die Berufung der zur
Eidesleistung verpflichteten Person aufihre Ehre und ihr Gewissen ersetzt.

Nach dem immer noch geltenden Zivilrecht sind die standesamtliche und die
kirchliche Trauung gleichgestellt und haben den gleichen juristischen Wert. Art. 9
und 10 des Gesetzesentwurfes beabsichtigen die Aulhebung dieser Gleichstellung.
Demnach ware eine EheschlielBung in Zukunft nur dann rechtskréaftig, wenn sie in
Anwesenheit des Standesbeamten stattlindel. Selbstverstandlich bliebe den
Brautleuten aber das Recht, anschlieBend ihre Ehe auch kirchlich segnen zu
lassen.

Durch Art. 11 werden alle Vorschriften, die eine besondere Rechtsstellung
der Geistlichen, einschlieRlich der Moénche, samtlicher Religionen bzw.
Konfessionen v, a. im Zivil- und Prozessrecht vorsehen, aufgehoben.



Bei der Ausstellung von o6ffentlichen Urkunden, die Privatpersonen
betreffen, soll gemal Art. 12 des Gesetzesentwurfes die Eintragung der
Religionszugehdorigkeit nicht mehr gestattet sein.

Art. 13 sieht eine grindliche Umgestaltung der den Proselytismus, also das
illegale Anwerben von Anhéngern, betreffenden Gesetze vor. Die Tat wird als
Ubertretung qualifiziert und mit einer GeldbuRe bedroht. Nur in den Fallen, in
denen sie gegen Minderjahrige veribt wurde, zieht sie eine sechsmonatige
Gefangnisstrafe nach sich.

Durch Art. 14 wird den liir die Erhaltung von Friedhtéfen zusténdigen
Stadten und Gemeinden die Pflicht auferlegt, in den von ihnen verwalteten
Friedhéfen geeignete Raume fur Trauerfeiern zu gestalten, falls der Verstorbene
kein religioses Begrébnis gewtlinscht hat. Inhaltlich verwandt ist auch Art. 15; er
betrifft die Feuerbestattungen. In Griechenland gibt es nur die Erdbestattung aus
dem einfachen Grund, dass keine Krematorien vorhanden sind. Durch Art. 15
werden die Voraussetzungen, unter denen eine Feuerbestattung stattfinden darf,
und die Bedingungen fir die Errichtung von dazu bestimmten Anlagen normiert.

Die Geistlichen der orthodoxen Kirche beziehen ihr Gehalt, einschliellich
verschiedener Zulagen, vom Staat. Fir deren Kranken- und Altersversorgung
kommt ebenfalls der Staat auf. Hier sehen Art. 16, 17 und 18 des
Gesetzesentwurfcs radikale Veranderungen vor. Gemafly Art. 16 sollte der Staat
nur noch zwei Jahre (nach Inkrafttreten des Gesetzes) diese Kosten decken. Nach
Ablauf dieser Ubergangsfrist musste die Kirche selbst fur die Besoldung ihres
Personals sorgen. Daflr soll der Staat gemaf3 Art. 17 alle Immobilien, welche ihm
die Kirche nach dem |I. Janner 1945 d{bertragen hat, binnen zwei Jahren
zurtickgeben.

Dazu muss man jedoch sagen, dass diese MaBnahme vollkommen ineffizient
ware, w'eil die Kirche den grofiten Teil ihres Grundvermégens bereits vor 1945
durch Zwangsenteignungen verloren hat. lhrem neuen Status entsprechend - sie
waren namlich keine Staatsbeamten mehr- waren die Geistlichen der orthodoxen
Kirche in Griechenland hinsichtlich ihrer Kranken- und Altersversorgung gemaf
Art. 18 aufdie Anstalt fur die Angestelltenversicherung angewiesen.

Das Bildungs- und Religionsministerium soll gemaR Art. 19 in
»Bildungsministerium* umbenannt werden. Alle sich auf die Religionen und den
Kultus beziehenden Dienststellen des Ministeriums sollen aufgelost werden. In
gleicher Weise sieht Art. 20 vor, dass alle in anderen Ministerien (v.a. im
Verteidigungs- und im Justizministerium) fir Geistliche vorgesehenen Planstellen
(Militdrseelsorger, Geistliche in Strafanstalten u.s.w'.) gestrichen werden. Im Art.
21 werden die geltenden Bestimmungen aufgezéhlt, die durch den
Gesetzesentwurfaufgehoben werden.

Wie zu erwarten war, haben die vier Gesetzesentwirfe heftige Reaktion
hervorgerufen und zwar nicht nur in kirchlichen Kreisen. Nicht zuletzt war auch



5

die regierende Partei in ihrer Mehrheit nicht bereit, sich den Ansichten der
Verfasser der Gesetzesentwirfe anzuschlieBen. So kamen sie schlief3lich im
Parlament nicht durch. Dennoch hat die Initiative des ,Griechischen Verbands zur
Forderung der Menschen- und Burgerrechte* und der drei Oppositionsparteien
Anlass dazu gegeben, dass einige Gesetze zustande kamen, die einigermalRen
direkt oder auch indirekt — mit dem Inhalt der vier bereits besprochenen
Gesetzesentwirfe zusammenhingen. Es handelt sich um folgende Gesetze:

1. Durch Art. 39-41 des Gesetzes Nr. 3386 vom J. 2005 wurden die
Voraussetzungen zur Erteilung der Aufenthaltserlaubnis in Griechenland an
bestimmte Kategorien von Staatsangehdrigen aus Landern auflerhalb der
Européischen Union geregelt. Es handelt sich dabei um:

a. Geistliche bekannter Religionen (im Sinne des Art. 13 der griechischen
Verfassung).

b. Junge Leute, die an der Athonias-Schule auf Athos studieren wollen.

c. Menschen, die das Monchsleben auf Athos kennenlernen wollen.

2. Durch Art. 59-64 des Gesetzes Nr. 3421 vom J. 2005 wurden die
Bestimmungen in Bezug auf die Wehrdienstverweigerer neu formuliert.
Diejenigen, die aus Gewissensgrinden den Waffendienst bzw. den Wehrdienst
Uberhaupt ablehnen, dirfen ihre Wehrpflicht im ersten Fall durch einen
waffenlosen Dienst ableisten. Fir den zweiten Fall ist ein alternativer (sozialer)
Dienst vorgesehen. Allerdings dauert der waffenlose oder der soziale Dienst im
Vergleich zum Waffendienst etwas langer. Darliber hinaus werden Auslander,
welche durch Eintritt in ein Athos-Kloster die griechische Staatsangehorigkeit
gemaR Art. 105 der Verfassung erworben haben, vom Wehrdienst befreit (Art. 13
8§ | Abs. 7). Ansonsten haben Geistliche und Ménche aller bekannten Religionen
ihre Wehrpflicht ausnahmslos zu erfillen (Art. 1.3 § | Abs. 6).

3. Durch Art. 35 des Gesetzes Nr. 3448 vom J. 2006 wurde die
Eeuerhestattung von Menschen erlaubt, deren religivse Uberzeugung, solange sie
lebten, die Feuerbestattung nicht ablehnte. Voraussetzung stellt ihr
diesbeziglicher, expressis verhis und ohne irgendwelche Bedingungen,
ausgedriickter Wunsch dar. Diese Erklarung kann von derjenigen der nachsten
Verwandten bis zum vierten Verwandtschaftsgrad ersetzt werden. Im Falle der
Uneinigkeit der Verwandten entscheidet der zustdndige Staatsanwalt. Die
Erlaubnis zur Feuerbestattung wird von der Gemeindebehérde jenes Ortes erteilt,
in welchem sich das Krematorium befindet.

4. Durch Art. 27 des Gesetzes Nr. 3467 vom .1. 2006 wurde angeordnet, dass
die Erlaubnis zur Errichtung einer Kirche, welcher Konfession bzw. Religion sie

auch sei, eines Tempels oder eines Bethauses (mit Ausnahme derjenigen der
Orthodoxen Kirche Griechenlands) das Rildungs- und Religionsministerium

erteilt. Die diesbezigliche Stellungnahme oder das Gutachten des orthodoxen



6

Ortsbischofs isl nicht mehr notwendig. Dadurch werden auf die Jahre 1938 und
1939 zuriickgehende Bestimmungen, die die Erteilung der Erlaubnis von der
Stellungnahme des orthodoxen Metropoliten abhangig machten, auler Kraft
gesetzt.

AbschlieRend mochte ich nicht ein Gesetz unerwéahnt lassen, das, obwohl es
nicht zur Kirchengesetzgebung gehort, fur die Kirche dennoch auf3erst wichtig ist.
Ich meine das Gesetz Nr. 3028 vom J. 2002, das den Schulz der Denkmale unddes
kulturellen Erbes im Allgemeinen betrifft. Einschlagig ist vor allem Art. 73, der
sich auf die Denkmale religiosen Charakters bezieht. Sofern Kirchengebaude,
Messgerate, Messgewander und |konen vor dem Jahre 1830 entstanden sind,
stehen sic unter dem Schulz des soeben erwahnten Gesetzes. Die in verschiedenen
Perioden entstandenen allen Sachen werden gruppiert und in einzelne Kategorien
unterteilt. Die unter dem Schutz des Gesetzes stehenden Denkmale sind
ausnahmslos unverauferlich, unverpiandbar und dirfen, wenn es sich um
bewegliche Gegenstande handelt, nicht exportiert werden.

Bei den gottesdienstlichen beweglichen Sachen zeigte sich der Gesetzgeber
besonders streng. Wahrend er namlich bei den Denkmalen weltlichen Charakters
diejenige, die bis zum Jahre 1453 entstanden sind, unter besonderen Schutz stellte,
dehnte er, wie bereits erwahnt, die zeitliche Grenze des Rechtsschutzes bei
Messgeraten, Messgewandern und vor allem bei Ikonen bis zum Jahr 1830 aus
(Art. 20 Abs. | b).



LAW ON RELIGION IN CYPRUS

AchillesC. Emilianides, Nicosia

/. Hislorical Background

Willi the exception of sporadic Arab invasions. Cyprus remained tor more
than eight and a half centuries belween 325 and 1191, under the Byzantine
Empire. Thus, Christianity was the state religion of the island. During the period
of Frankish rulc (1191-1489), the Roman Catholic or Latin Church was
established as the official church of the new kingdom at the expense of the
autocephalous Greek Orthodox Church ofCyprus. Following the Venetian period,
which lasted for 82 years (1489-1571), was the period of Ottoman rule, which
lasted for more than 300 years (1571-1878). Diring that period and the following
period of British rule (1878-1960), the Orthodox Church had a twofold charaeler.
It constiluted the ministering religious Organization of the Orthodox Christians of
the island, as well as the nation-leading political coalition of the Creeks under
foreign sovereignty.

The origins ofthe church and state System of Cyprus eurrently in Ibree could
be traced to the reforms established in 1856 by the llatl-i-llumayun, an Imperial
reseript of the Ottoman Empiret. The Hatt-i-llumayun granted spiritual
advantages and exemptions, as well as a form ofreligious autonomy to the various
Christian and non-Muslim religious communities living within the boundaries of
the Ottoman Empire. It is indisputable that the llalt-i-lumayun was also applied
in Cyprus2. When Great Britain acquired the rights of possession and
administration of Cyprus by signing the 1878 Treaty of Alliance with the Ottoman
Empire, it acceptcd to preserve the existing state of affairs’. The same state of
affairs remained in effect, even alter the annexation of Cyprus by Great Britain in
19144, the reeognition of this annexation by Turkey in 1923 and the proclamation

ofthe island as a Crown Colony in 1925'.

The 1914 Charter of the Orthodox Church was drafted and put into effect by
the Church itself, withoul the Intervention ofthe British authorities. It lasted for 66

years. until the enactment ofthe 1980 Charter, which is still in force. The Church

| See G. YOUNG. Corps de Droit Ottoman. Oxford 1905, v. II, 22 IT. I). NICOLAIDES,
OfltopavtKoi Kcosikev; |Ottoman Codes], Conslantinoplo '1890, v. 111, 2K58-2866,
Cf. Parapano mul Others v. Happaz, in: Cyprus Law Reports 3 (1893) 69, Tano v, Tann, ibiil.
9 (1910) 94. See also rite observations of G. SLRGHIDLS. Internal and Lxternal Contlict of Laws in
Regard to Family Relations in Cyprus. Studios in Cyprus Law. Nicosia 1988. 32 ff.
Cf. A. LMILIANIDLS, ISkotiké AieOvbi; Alkiiio |*"'l,rivale International Law" Symposium on
Cypriot Juridical Issucs™]. Thessaloniki 1974.90.
1| Cf. Cyprus Annexation Order in Council of Slv NocpR3ptou 1914. in: Statute Laws of Cyprus.
vol. Il, London 1923. 184: C. ORR. Cyprus under tirilish Rule, London 1918. 175.
' Cf. Cyprus Gazette | May 1925. Notificatioil No. 266.



8

of Cyprus was established as a legal entity, not further determining its nature
(articlc 94). 1t is salb to assumc however lliat the Church considered itselfto be a
legal entity under private law. The Charter was never vested with state authority,
nur was the Church subjected to control on the pari ol' the state, something that
ought to have happened, ifthe Church had been considered as a legal entity under
public law. Acts ofthe Church that were ofa legislative and administrative nature,
the decisions issued by ecclesiastical courts on any subjcet and marriages
eclebrated only through a church ceremony, were recognized by the state
administralion and justice, as a result of the aforemcntioned state of affairs, that
was preserved by Great Britain aller the annexation of Cyprus.

The Status ofthe Orthodox Church and the other Churches and religions, was
conlirmed by the Law of 1935 regarding the Administration of Justice, which
explicitly excluded from the jurisdiction of state courts

“any marital disputes of members of the Greek Orthodox Church, whenever
the marriage was celebrated in accordance with ceremony ... [and] any other
case, which according to the principles of the Ottoman Law that was
fomierly in force in Cyprus, was subject to the jurisdiction of an
ecclesiastical courl ofthe religious community ofthe litigants”.

Election of Bishops and administration of ecclesiastical property were
considered as internal affairs ofthe Orthodox Church. Laws 33/1937 and 34/1937,
which stated that the elected Archbishop ought to be approved by the colonial
government, were an attempt to limit Church's Privileges, but were cventually
abolished by Law 20/1946, due to the strong reaction ofthe Church. Dcspite sonre
attempts to limit the Privileges ofthe Greek Orthodox Church during the period of
the British rule6, the right of the Church to elect its Archbishop and generally

administer its internal affairs, wilhout any state Intervention was conlirmed by the
decision 343/1948 ofthe District Court of Nicosia7.

/. The Co-Ordination System

According to article 110 § | of the Constitution, the Autocephalous Greek
Orthodox Church of Cyprus shall continue to have the exclusive right of
regulaling and administering its own internal affairs and property in accordance
with the Holy Canons and its Charter in force for the time being. It is further

6 Law 25/1937 providcd for the audit control of the financial Statements of the Church and the
monasteries by the colonial government, while laws 33/1937 and 34/1937 stated that the elected
Archbishop shotild be approved by the British Governor.

Cf. Michael Georgiou Manoti v. Makarius Archbishop of Cyprus, decision of the District
Court of Nicosia, no. 343/1948. See the decision in A, (LAVRIHLIDHS. Ta EGvapxuca AiK-otithpaxa k«i

to Fvumk'6é Ai](ioil/f|(ptr!p(i [The lithnarchic Rights and the Referendum for Union with Greece],
Nicosia ! 1972. 72-76.



9

provided that the Greek Communal Chamber (and following its self-dissolution
the llouse of Rcpresentatives) shall nol act inconsistentiy with that right of the
Orthodox Church. Moreover, article 111 | provides for some Privileges of the
Orthodox Church with respect to issues relevant to marriage and divorce of
members ofthe Greek-Orthodox Church.

All the aforementioned rights of the Orthodox Church are also granled to the
other “religious groups” ofthe Republic, for whieh the provisions ofarticle 2, § 3
ol the Constitution apply (arlicles 110, § 3. 111, § 1). A “religious group” in the
constitutional sense is a group ofpersons, ordinarily resident in Cyprus, professing
the same religion and either belonging to the same rite or being subject to the
same jurisdietion thereof. | he number of such a group, on the date of the coming
mto Operation ofthis Constitution, exeeeded one thousand persons out of whieh at
least five hundred became on that date citizens ofthe Republic (article 2 ij 3). The
"religious groups” are the Armenians, the Maronites and the Roman Catholics
(appendix E ofthe Treaty of Establishment between the United Kingdom, Greeee.
Turkey and the Republic of Cyprus). They opted to belong to the Greek
Community and now reside in the territory controlled by the Republic of Cyprus.
Other religious and rites (like Jehovah's Witnesscs or those Orthodox Christians
who follow the Old Calendar) enjoy religious freedom, but are not considered as
“religious groups” in the Constitutional sense.

Article 110 § 2 recognizes the Institution ol’Vakfand the prineiples and the
laws of vakls in a manner favorable to the Muslim religion". It stipulates that

"all mattere relaling to or in any way affecting the Institution or foundation ol'
Vakf or the vakl's or any vakf properties, including properlies belonging to
Mosques and any other Moslem religious Institution, shall be govemed
solely by and under the Laws and Prineiples of Vakfs (ahkamul evkal) and
the laws and regulations enacted or made by the Turkish Communal
Chamber, and no legislative, exeeutive or other aet whatsoever shall
contravene or override or interfere with such Laws or Prineiples of Vakfs
and with such laws and regulations ofthe Turkish Communal Chamber”.

The Constitution does not contain a similar provision as 11! (j I, stipulating
lor the competence of Muslim religious institutions, eoncerning the lamily
relations, because of the radical amendmenls of the Turkish Cypriot institutions,
tollowing the acceplance ofthe Kemalic reforms".

Article 23 § 9 stipulates that no deprivation, restrietion or limitation on (he
'ight to acquire. own, possess, enjoy or dispose ol' any movable or immovable

property, belonging to any See, monastery. church or any other ecclesiastical* |

Sec K. DIZDAR. The Origin and Adniinislralion ol'llic Cyprus Rvkaf. in: Proceedings otTlic
I irsi Inicrnaiional ( yprologicsd Congress vol. 11/1. Nicosia. 1973.63-78,
> PMILIANIDES, ISioitiké Aidtvcc Aikuio (- Bote 3). 91.



Kl

Corporation or any right over it or interest thercin, shall be made, except with Ihc
writtcn consent of the appropriate ecclesiastical aulhority being in control of such
property. The same right is accordcd to all Muslim religious institutions.
According to article 23 § 10, no such deprivation, restriction or limitation may be
imposed on the immovable or movablc property of any vakf, except with the
approval of the Turkish Communal Chamber and subjcct to the Laws and
Principles of Vakls. Such property includes the objecls and subjects of the vakfs
and the properties belonging lo the Mosques or to any other Moslem religious
institutions, or any right thercon or interest therein.

From the aforementioned constitutional provisions, it becomes obvious that
no single religion or creed is established as the official religion. As a result (a)
there is no prevailing religion or state religion and (b) the state is not confessional.
Thus, vwhen assuming their duties. state oflicials are not ssvorn in, but affirm their
faith to. and respeet for, the Constitution and the laws made thereunder, the
preservation of the independence and the territorial integrity of the Republic of
Cyprus, pursuant to articles 42 81, 59 § 4, 69 and 100 of the Constitution. It is
therefore suggested that the Constitution has introduced a System of coordination
between the Republic of Cyprus and all other rcligions and Christian creeds.
Therefore, (a) all the religious and crecds in Cyprus deal restriclively with their
own affairs, without in any way intcrl'ering in the affairs of the state, (b) the state
has recognized broad discrelionary powers in their favor and does not have the
right to intervene in their internal affairs and (c) whenever matters of common
interest arise (religious education, family matters etc.), state and religious
corporations debate on cqual termslo0.

This System is in effect, even though the Orthodox Christian and the Islamic
religion constitute one ofthe criteria of the bi-communal eharacter ofthe Republic
of Cyprus. Under the mandate of article 2 § | ol' the Constitution, the Greek
Community comprises cili/.ens of the Republic who are members of the Greek
Orthodox Church, whereas citizens who are Muslims belong to the Turkish
Community (article 2 § 2 of the Constitution), The members of the “religious
groups” ought to choose to belong either to the Greek or to the Turkish
Community, within three months of the date of Ihc coniing into Operation of this
Constitution (article 2 § 3 of the Constitution) and opted to belong to the Greek
Community. This peculiar legal Status of the Iwo religions though, does not
signify the recognition ofa special Status in favor of the Orthodox Church nor the
Muslim religion, at the expense oflhc other religions.

"] Cf. C. PAPASTATIIIS. llcpi xi)v Au>iKiriicifiv Opyavtooiv KKK/.i|(iiug xilc Kimpon [*On
the Administrative Organization ol'the Church of Cyprus’]. Thessaloniki 19X1, .14.



1
///. The Constitutional Position ofthe Orthodox Church

Articles 18 and 110 recognize the religious laws that govern thc internal
affairs of religious and creeds. Article 110 ij | which cstablishes the right of the
Orthodox Church to rcgulate and administer ils own internal affairs and property,
stipulates that this right shall be exercised “in accordance wvith the Holy Canons
and its Charter in force for the time bcing”. The Holy Canons whose force is
safeguarded by the Constitution are not only those that relate to Church doetrine,
hut also those that refer to the administration of the Church’s internal affairs and
property. This includes both the strict observance ofthe doetrines (doctrinal unity)
and the effect of those fundamental administrative inslitutions of canon law that
give a Church its Orthodox character (canonical unity).

In addition to the Holy Canons, the Constitution also makes reference to the
Charter ofthe Church of Cyprus. The question that arises is whether the Church of
Cyprus posscsses its own legislative power and has therefore, thc right to drall and
enaet a new Charter.

From the aspeet of canon law. the Church is entitled to legislate freeiy,
subjeet to the condition that its new Statutes do not contravenc the Holy Scriptures,
the Holy Tradition and those Holy Canons that are accepted by all thc Orthodox
Churches. The same holds from the point of view ofthe Constitution. Article 110
§ | stipulates that the Church “has the exclusive right of regulating and
administering ils internal affairs and property” and that "the Greek Communal
Chamber shall not act inconsistcntly with that right". Also, article 111 § |
recognizes that the Church of Cyprus - as well as the olher Churches has
legislative power, stipulating that certain matrimonial inslitutions “of members of
the Greek Orthodox Church or of a religious group [...) shall be governed by the
law ofthe Greek Orthodox Church or ofthe Church ofsuch a religious group”. As
a result the Orthodox Church of Cyprus has the right to draft and enaet a new
Charter. Incrcased formal force is recognized by the Constitution for each Charter
m force, so long as it was drafted and enacted by the Church according to the | lolv
fanons. | fthe new Charter contains provisions for issues. that were not regulated
>n the 1914 Charter, which was in force when the Constitution was enacted, such
issues are not guaranteed by the Constitution". Similarly, the Constitution does

not guarantee the regulation of issues under the legislative jurisdiclion of the
House of Representatives.

The new Charter ofthe Church of Cyprus came into Operation on January |,
1980. It consists of 355 articles. separaled into nine chapters. Its main

characteristies are (a) the reinforcement of the synodal System of Church
administration. (2) the substantial parlieipation of laypersons in ccelesiastical
administration and in the election of Metropolitans and ofthe Archbishop, (c) the

Cf. ibid., 58 ff.



12

equality of men and women with rcgard lo the administration of the ecclesiastical
body and electoral assemblies - but nol completely in matters of family law, (d)
the financial remuneration of clergymen and olher persons aiticnding lo (he Church
and (e) (he detailed audil of financial management! , A( prescnl a Committee has

beeil eonstituted (o draft a newer Charter lo rcplace the existing onc.

IV. Legal Status ofthe Orthodox Church

The current Charter of (he Orthodox Church does not contain a Provision
similar to article 94 ofthe prccxisting Charter, with regard to the Orthodox Church
per se; however, it contains a similar Provision with rcgard to particular
ecclesiastical corporations, namely mctropolises (article 153). parish churches
(article 80 & 3 and 160), monasteries (article 184), collective bodies of
administration of Church property (article 210) and a number of Church-run
charitable foundations (article 190). It is indisputable however, that the Orthodox
Church remains a legal entity, sincc the preexisting Charter maintained its force
twenty years aller the coming into Operation of the Constitution and the
inslitutional Status of the Orthodox Church is determined by article 110 § | ofthe
Constitution

A more difficult qucslion was whether the Orthodox Church should be
properly vievwwed as a legal person under private law or under public law.
According to one view, the Orthodox Church ought to be vievved as a legal person
under public law. duc lo the fact that the Constitution confcrred upon it powers,
that appertain to the state, especially with regard lo the implementation of its
religious law on institutions of family law and to the adjudication of the relevant
disputes by the appropriate religious tribunals, prior to the First Amendment of the
Constitution in 1989. However, the majorily ofthe Supreme Court of Cyprus held
that the Orthodox Church is not an aulhority of the Republic of Cyprus, sincc it
did not function as a governmental body or organ, nor did it exercise any state
powers. nor was it subject to the eontrol ofthe state. It was, therefore, held that the
competences ofthe Orthodox Church with regard to family matters of its members
should not be considered to be powers that appertain lo the state and that the

Orthodox Church should be considered to be a peculiar legal person of private
lawl4.

Since the Orthodox Church’s legislative and judicial coinpetencies with
regard to family matters are now cxerciscd by the llouse of Representalives (with
the exception of laws regarding validity of marriages eelebratcd in the Greek

‘s Cf. IDHM, |0 Nco KatatncmKO ri)C F.kkXi)o(o£ tiy; Koitpoi) ("The New Slatutory Charter of
the Church ofCyprus”|, in: Hydor ek Petras 11980, Nr. 5-6) 5-17.
Cf. IDEM, fli:pi t*v AioiKHiiKiiv Opyrivoioiv ( noic 10). 37.
1IJ CT. Autocephahus Orthodox Clwrch nf Cyprus v. The llouse of Representalives: CLR 3
(1990) 338 (in Greek).



13
Orthodox Church) and the family courts, il is suggested that there is no real
possibility that the Supreme Court would change its vievv in the future with regard
to the legal Status of the Orthodox Church. Thus, the Orthodox Church ofCyprus
should be properly considered as a peculiar legal person ol'private law. Although
the Supreme Court's aforementioned judgment concemed only the legal Status ol
the Orthodox Church ofCyprus, it is undisputed that its principles also apply with
regard to the three conslitulionally rccogni/.cd religious groups of the Republic,
namely the Maronites, the Armcnians and the Roman Catholics. Therefore, the
three religious groups of the Republic should also be properly considered as
peculiar legal persons ofprivate law.

V. Administration oj the Orthodox Church

The bodies of adminislralion ofthe Orthodox Church are divided into central
<md peripheral bodies.

1+ The central organs: (a) the Holy Synod and (b) the Archbishop

a) As in every Orthodox Church. the congregation (clergy, monks.
saypersons) eonslitutes the highest authority in the Cypriot Church (article 5 ofthe

C harter). This authority is exercised by the lloly Synod, which is constituted by
the acting Archbishop and the acting Metropolitans and any acting Bishops, who
do not have administrative duties, but assist the Archbishop with his work (article
>). 1f a prelate has been sentenced to a canonical penalty (with the exeeption ofa
reprimand), he is not entitled to participate in the scssions of the |loly Synod, for
as long as his sentence lasts (article 23). The Archbishop is the chairman of the
Holy Synod.

The Chairman ol' the Iloly Synod convenes it regularly three limes a year.
Hie Synod is convened for special sessions. when the chairman deems it

necessary or when at least two of its members makc such a request (article 9). The
Holy Synod is in quorum, when one half ofits members are present, including the
thairman (article 11). lI'some of its members refuse to participate or ifthere are
vacant sees, so that a quorum is not reaehed, then one or two prclates rnay be
callcd upon from the Patriarchates of the Bast or Irom the Church of Greece
(article 14), The decisions of the Synod are reaehed with an absolute majority of
all present members, while an increased majority of its members is required for
revising provisions ofthe Charter (article 12).

The Holy Synod supervises clergymen and the Overall ecclesiastical

Corporation and exercises legislative, judicial and administrative power. It also has
the "presumption ofjurisdiction”, which is the jurisdiction over any matter that

does not fall within the jurisdiction of another body (article 18). Furthermore. it is
the highest eourt for the canonical offences of clergymen, monks and laypersons



14

(article 19). Whcn il is calletl upon lo Iry a prelalc, who is charged with an
otTencc, which undcr canon law is punishable wilh unfrocking, then the Synod
assembles as a Superior Court (article 25).

b) The Archbishop is a central organ of administralion, as well as a
peripheral organ as a Bishop in the archdiocese. He presides over the Holy Synod
and represents the Church betére the Republie, other States and ehurches.
According lo the privilege, granted to him by the Byzantine emperor Zeno in the
1tI'th Century, the Archbishop of Cyprus signs in einnabar (red ink), is elad in
imperial purple and holds an imperial seepter (article 33).

2. The peripheral organs: (a) the archdiocese and the metropolises, (b) the parishes
and (c) the monasteries

a) In addition lo the archdiocese, whose prelate is the Archbishop (seated in
Nicosia), there used lo be until reeently live metropolises, eaeh adminisicred by a
Metropolitan (Paphos, Kition. Kyrenia, Limassol and Morphou). Following a
recenl dccision ofthe Holy Synod 4 additional metropolises have been established
(Constantias-Famagousta, Kykkou and Tillyrias, Tamasou and Oreinis,
Trimythountos and Lefkaron). The Metropolitan holds the hieratie rank of a
Bishop and cxercises judicial, legislative and administrative authority within his
region. He Controls and supervises the administration and management of the
parishes and the monasteries of his province and is generally charged wilh all
competencies, conferred by the Holy Canons and the Charter (article 45). The
Archbishop and the Metropolitans are eleeted for lil'e, unless they resign or are
discharged on account of an iilness or a eonviction for a canonieal offenee (article
55). There are also four Suffragan-Bishops, who are eleeted in order to aid the
Archbishop, or the Metropolitans in the performancc of their duties. Two
Suffragan-Bishops have been eleeted in the archdiocese (Salaminos and
Karpasias), one in the metropolis of Paphos (Arsinoes) and one in the metropolis
of Limassol (Amathounlos).

b) A parish is a particular region, whose Orthodox inhabitants serve their
religious needs in a specific church (article 81). The Orthodox inhabitants of a
parish are rendered parish members, upon completing residence ofone year in that
region. In order to establish a new parish. the presence of 2500 inhabitants in cities
and 1500 in small towns and villages, is required. Special eondilions ofthe region,
however, may be taken into consideration, in ease the number of the faithful is
smaller. The head of the parish is the parish priest, who must be a married
clergyman (article 82). The stalf of the parishes eomprises also of eantors and
saeristans (article 83).

c) Monasteries constitute the centers of monaslic life. Front an administrative
viewpoint, they are divided into “royal” monasteries, paroehial monasteries and
monasteries ofthe see. The “royal” monasteries enjoy complclc autonomy in their



15

internal adminislration and management and are spiritually (but not
administratively) suhject to the Arehbishop (arlicle 89). Parochial monasteries
enjoy self-administration and are spiritually suhject to the local metropolitan
(article 90). The monasteries that have been abandoned are ealled monasteries of
the see and belong to the local metropolis (article 90). The organs of
administration of the monasteries are the abbot. the abbot council and the
brotherhood of the monks. The abbots of the "royal" monasteries of Mahairas and
St. Neofytos have recently been elected also as Bishops of Ledra and Hytron
rcspectively, in their capacity as abbots of the "royal" monasteries. The same had
occurrcd with respect to the abbot of the royal monaslery of Kykkos in 2002.
before Kykkos was declarcd a metropolis.

VI. Legal stalus ofClergymen. Monks and Laypersons

The capacity of Orthodox Christian is acquired by christening and unction.
which in the Eastem Church are celebrated simultaneously. Menibers of the
Kongregation are (a) all Orthodox Christians who pcrmanenlly reside in the island.
regardless of citizenship, sex. age and (b) all persons of Cypriot origin who were
baptized in Cyprus and live abroad (article 2). The latter Provision is an
innovation!'. which has drawn much criticism, as according to the views of the
Greek-speaking Orthodox Cluirchcs (the Ecumenical Patriarchate, the
Patriarchates of Alexandria and Jerusalem and the Archdioceses of Cyprus and
Greece) the greater Diaspora is suhject lo the Ecumenical Patriarchate of
Constantinoplc. The Church of Cyprus has not. however, established its own
parishes abroad and as a result, the Cypriots who live abroad continue to be
ministered by the Ecumenical Patriarchate, and thus, the above Provision of the
Charter has little practical signiticanec. The capacity of Orthodox Christian is
forfeited with death, cxcommunication or voluntary secession front the Church.

As in every Orthodox Church. the members of the Cypriot Church are
divided inlo (a) clergy, (b) monks and (c) laypersons.

a) Clergymen are divided inlo deacons. presbyters and bishops. They hold
the ceremonial, administrative and teaching authority. The ordination ofa dcacon

°r a presbyter is performed by at least onc hisltop. The ordination of a bishop is
perfonned by the Arehbishop or by order of the latter, by the first-in-rank
Metropolitan (article 63 ij 5). Ifthe scat ofa metropolitan is vacanl, the arehbishop

acts as vicar ofthe scat (article 33).
The Arehbishop and the Metropolitans are elected by an Elecloral Assembly,

which is composed ofclergymen. monks and laymen (arlicles 62-63). A candidate
ts expected to be unmarried, to have complcted bis thirtieth year of age. to be a

| CT. PAPASTATHIS. ftr.pt uiv AtoiKi[tiKi)v OpyAvioaiv (= note 10). (>6.



16

gradliate ol'a Theology school, to be distinguished for bis integrity and piety and
to have completed an ecclesiastical Service of at leasl live years as a clergyman
(arlicle 71).

The capacity ofclergyman is Ibrfeiled, vvhen a clergyman is unfrocked. The
penalty of unfrocking is imposed by the Holy Synod, convened as a tribunal
(article 22). In case ofprelates, the penalty of unfrocking is imposed by a Superior
synodal court (arlicle 25). The capacity of clergyman is retrieved, when pardon
has been granted by the samc court that had issued a conviction (article 24).

The law of the Republic of C'yprus docs not conlain any Provision referring
on the legal Status of clergymen. The Charter limits itself to the impediment of
contracting marriagc (article 220 2,d) and to the establishment of a Provision,
concerning the succession of prelates and unmarried clergymen. The succession of
married clergymen is governed by the ruies ofsuccession, contained in the Statutes
ofcivil law, vvhile the succession of unmarried deacons and presbyters is governed
by the stipulations of the Charter, concerning the succession of prelates (article
74), only if they served as employee of a metropolis, regardless of whether they
vvere still in such Service at the time of their death (article 70). Under canon law,
clergymen are prohibited from practicing certain professions, entailing profitable
activities, whicli are inconsistenl with their function and from the assumption of
state Offices and more generally ofsecular concerns.

b) The capacity of monk is acquired by tonsure (article 100). The minimum
agc for tonsure is eighteen, alter the candidate has completed a three-year term as
a novice (article 102). Tonsure is performed by a bishop or a presbyter, following
the permission of the local bishop, otherwise it is null and void (article 103).
Hieromonks and hierodcacons, who have undergone tonsure to bccome presbyters
and deacons respectively, belong to the Order of monks as well (articles 100-101).
The law ofthe Republic of C'yprus docs not contain any Provision, referring on the
legal Status of monks. The Charter limits itself to the impediment of contracting
marriage (article 220 2.d) and the prohibition of exercising property rights on real
eslates (arlicle 107). The provisions of canon law apply along with the internal
regulations of monasteries.

In the recent case of the Monastery of Mahairas, the Supreme Court
examined the issuc of the hereditary succession of monks in Cypruslé. The
deceased had been a monk of the Monastery of Mahairas from 1949 until 2000,
when he passed away. According lo the Charter ofthe Orthodox Church of Cypnis
and the internal regulalion of the Monaslery, the property of all monks bclongs to
the monastery and not personally to them. The relatives of the deceased monk
argued that such property should belong to the relatives of the deceased monk and
not to the monastery and that the all contrary articles of the Charter of the

11 (T. Holy Monaslery ofMahairas v. Mario Papasawa, Civil Appeal n. 12193, 4/4/2007.



17

Orthodox Church violated article 23 of the Constitution relating lo the right of
property. The Supreme Court acknowledged thal according to article 110 § | of
the Constitution, the Autoccphalous Greck Orthodox Church of Cyprus shall
continue lo have the exclusive right of rcgulating and administering its own
internal alTairs and property in accordancc with the Holy Canons and its Charter in
force f'or the time being. However, i( did not accepl thal the exclusive right of the
Orthodox Church lo regulatc and administer its property extends also to the
property of its monks. or thal the property of its monks could be considered to bc
property of the Church. In vievw of the above ciled decision. it was held thal each
nionk continues to have a right to his own property, as safeguarded by the
Constitution and (hat the monastery does not have any right (o such property.
fhus, the relatives of the deeeased nionk were considered to be the heirs ol the
deceased monk. The aforementioned ease is problematie front a legal point of
view since it fails lo examine the application ot article 53 ol the Succession Law,
Cap. |Q5 whiclt stipulates thal rights of religious organi/ations should be
safeguarded?'.

c) Laypersons participate in all aspccls ofthe work done by the Church. The
parlicipation oflaity in the Church ofCyprus is probably the strongest in the entire
Orthodox world. bdth as coneerns the extern of its competencics and its elevalion
to the Status of an organ of Church adminislrationiS. Laypersons participating in
most of the central and peripheral organs of administration of the Church. as well
as in the management of the property and in the Llectoral Assembly, which votes
for the Archbishop and the Metropolitans on the island, are not appointed. 'fliey
are eleeted by secret and universal bailot by the congregation of the Church,
without any discriminalion between men and women.

In particular, laypersons parlicipate in a) the election of the Archbishop and
the Metropolitans (articles 62-63), b) the central organs of the administration of

Church property (articles 127. 131), c) the peripheral organs of the administration
of the Church (articles 75. 146, 161. 178), d) the administration of Philanthropie
and other charitable ecclesiastical foundalions (article 188). e) the ecclesiaslical
Courts of family law (articles 242, 250). In case thal laypersons commil a

canonical olTence, a penance or a canonical penally may be imposed by the
Bishop or the Holy Synod, depending on the gravily of the otlence.

’ Cf. A. IVMILLANIDF.S. To li>vtayliaiiKO KciskotoX ton Karuaiutt KOO Xiti|>ro iir
OpOdfioKilc KiacXnoiac nje KOtipou |"Thc Constitulionul Position ol the Charter ol the Orthodox
Church of Cyprus"]. in: Nomokanonika 1 (2005)41-54.

*““Cf. PAPASTATIIIS, | Irtpirpv AioucotikiivOp/uvuiatv(- notc 10). 84.



VH. Religious Freedom under Ihe Cypriot legal order

Article 18 of the Constitution safeguards thc right of religious freedom,
including the I'reedom of religious conscience and freedom ol' worshipl9. The
aforementioned article corrcsponds in many ways to article 9 of the European
Convention of Human Rights, but it is more detailed and its provisions cover
sectors, that are not recorded in article 9. By virtue of § | of this article every
person has the right to freedom of thought, conscience and religion. Freedom of
thought is safeguarded for any person, either a believer or an atheisl, a Citizen or a
non-citizen of the Republic of Cyprus. Paragraph 2 of the said article stipulates
that all religions whose doctrines or rites are not secret are free.

By virtue of § 3 all religions are equal before the law and no legislative,
executive or administrative act of the Republic shall discriminate againsl any
religious institution or religion. Paragraph 4 of article 18 guaranlees the more
particular manifestation ofan individual’s religious freedom, slipulating that every
person is free and has the right to profess his faith and to manifest his religion or
belief, in worship, teaching, practice or observance, either individually or
collectively, in private or in public, and to change his religion or belief. lllicit
proselytism in favor of or against any religion is prohibited for any individual, as §
5 prohibits the use of physical or moral compulsion for the purpose of making a
person change or preventing him Irom changing his religion. This constitutional
Prohibition has not, however, beeil supplemented by law.

The freedom to manifest one’s religion can be restricted, by virtue of § 6 of
article 18, only if such limitations arc prescribed by law and are necessary in the
interests of the: a) security of the Republic, b) constitutional order, c) public
safety, d) public order, e) public health, Q public morals, g) protection ofthe rights
and liberties guaranteed to every person by the Constitution. In addition to the
conditions mentioned above, any limitations ol' the freedom to manifest one’s
religion must be considered as necessary in a democralie society, under the
mandalc of § 2 ofarticle 9 ofthe European Convention of Human Rights and this
has been readily accepted by the Cypriot courts. Paragraph 7 of article 18 States
that until a person attains the age of sixteen, the decision as to the religion to be
prolessed by him shall be taken by the person having the lawful guardianship of
such a person. Finally, by virtue of § 8 no person shall be compelled to pay any
tax or duly the proceeds of wliich are specially allocated in whole or in part for the
purposes ofa religion other than his own.

Indirectly related to religious freedom are the constitutional provisions of
articles 10 § 3b and 28, § 2. Article 10, § 3 section b, States that the term “forced
or compulsory labour"”, wliich no person shall be required to perform, shall notl0

10 Scc A. EMILIANIDES. Stale and Church in Cyprus, in: (i. ROBBERS, Slate and Cliurch in
thc European Union. Baden Baden, 22005. 231 IT; A. EMILIANIDES. Tn KuapuiKO Aikuio rou Tapou
koi rou Aiafuyio» ["The Cypriot Law of Marriagc and Divorce”], Athens 2006, 128 ff; C.
PAPASTATHIS, The Legal Status ofReligions in Ihe Republic of Cyprus, in; The Status of Religious
Conlessions ofthe Stales Applying for Yleinbership to lhe European Union, Strasbourg 2000, 197 ff.



include, “any servicc of military character ifimposed or. in casc of conscicntious
objectors, subject to thcir recognition by a law, Service exacted instead ol
compulsory military Service”. The said constitutional Statute implemcnts artiele 4,
§ 3 section b of the European Convention on Human Rights and empowers the
legislative brauch io relieve ofthcir compulsory military Service tbose who object
«> it for reasons of consciencc and order them to provide Services ot another
nature. Paragraph 2 of artiele 28. implementing artiele 14 of the European
Convention of Human Rights, ordains that every person shall enjoy all the rights
and liberties provided l'or in this Constitution withoul any direct or indirecl
discrimination against any person on the ground of his community, race. religion.
language. sex. political or other convictions. national or social descent. birth.
color. wealth. social dass, or on any ground whatsoever. unless there is express
Provision to the contrary in this Constitution. It shotdd bc noted. however. that
artiele 28 is autonomous and its application is not dependent upon a Imding ol
Violation of another artiele of the Constitution, contrary to artiele 14 of the
Convention2".

VIII. h'inancing

As a resull of an agreement between the Republic of Cyprus and the
Orthodox Church. the Church has transferred some of its immovable property io
*he Republic, which in rcturn contribules to the payment ol the salaries ol the
parish clergy in rural areas. The government decided that this agreement should
also extend to the clergy of the three rcligknis groups of the Republic. Thus sincc
11. 1999 the state has also begun to pay the salaries of a number of priests ofthe
three religious groups. despite the fact that only the Orthodox Church had granted
any immovable property lo the Republic. This was due to the fact that the three
religious groups and the Orthodox Church should be treated on an equal basis in
view ofthe system of coordination. which is in force in the Republic ofCyprus2L.
The state aid towards the Orthodox Church and the three religious groups with
regard to the parish clergy reached in 2005 the amount of 2.693.000 Cypriot
pounds?2. The Republic of Cyprus does not conlribute. however. to the payment of
salaries of religious ministers of other religious or for lay people working either
I°r the Orthodox Church or for one of the three religious groups.

The salaries of religious ministers who work as chaplains in the Anny are
provided for by the Government, since in practice such religious ministers are
niembers of the Public Service of the Republic. who are temporarily seconded to
'I'e Anny, in order to perform such duties. Furthermorc. the Republic seconds
nach year several of the members of the Public Fducational Service in order to*

*C. TORNARITIS, The Conccpt ofEqualily of Treatment and Absence of Discrimination. in:
Cyprus Law Tribline 5-6 (1%')) 7-10; IDIiM, The Right of T.quality of Treatment and Absence of
ITiscrimination, in: ibid. 3-4 (1973) 5-6.

®' Sec Repoit Siibntilled hy Cyprus. | March 1IW*. Pari Il. Artiele 5 1)11.

: Republic ofCyprus. liudgci I'or the Year 2005. v. I). p. 1856.



20

perform dulies related to the major Church of the Republic. The salaries ofall ihe
aforementioned seconded public servants are provided lbr by the Government of
the Republic. In addition. the Republic provides an annual grant towards the
churches of the three religious groups of the Republic. in Order to assist them to
fulfill their religious duties; such state aid reaches 25.000 Cyprus pounds per year
wilh regard to the Armenian Church and the Maronite Church and 22.000 Cypriot
pounds per year wvith regard to the Roman Calholic Church, The Republic of
Cyprus also provides financial assistance to the three religious groups of the
Republic vvith regard to their worship placcs. and their cultural heritage. Land, as
well as public grants, has beeil given to the three religious groups of the Republic
Ibr construction of their churches. monasteries and cemeteries. Grants are also
given l'or repairs to existing churches and monasteries. In addition. the Ministry of
Education linances cultural activitics ofthe Greek Orthodox Church and the three
religious groups of the Republic. including publications, performanccs,
construction of libraries. seminaries. museums, keeping collections ofarchivcs. or
historic buildings. Financial assistance is also given to social and athletic clubs,
which relatc to the Orthodox Church. or the three religious groups. It should also
be observed that all teachers of theology in public schools are appointed by the
Government, and are members of the educational Service of the Republic. Thus,
the Republic provides Ibr all their salaries and pensions.

IX. Tax Exemptions

Religious institutions enjoy exemption from the income tax, according to
article 8 § 13 of the Income Tax Law 118(l )/2002, which provides that "the
income ofa religious. charitable. or educational institulion of public charaeter" is
exempted from the provisions of lhe income tax law. A further exemption from
duty purposes witli regard lo religious authorities is provided for. in Section 3,
Class P of Annex | of the Cusloms and Excise Duties Regulalions (Excmptions
from Import and Excise Duties) of 2004. 380/04. It is provided that all
constructional material. Uttings and fumiture for churches or mosques and all
vestments and other articlcs which are imported for religious purposes by
Ecclesiastical and Religious Authorities are eligible for relicf from duty.

The Capital Gains Tax Law 52/1980, the Immovable Property fax Law
24/1980. as well as the Special Defence Contribution Law | 17(1)/2002. do not
provide for the exemption of religious institutions in a similar manner as the
Income Tax Law | 18(1)/02. Thus. religious institutions have a legal Obligation to
pay taxes according to the aforementioned laws. However, it has been argued by
lhe Orthodox Church that on lhe basis of article 23 § 9 of the Constitution, any
taxation of the property of the Church would be unconstitutional. This argument
of the Orthodox Church was considered by the Supreme Court of Cyprus in the



21
ease of Attorney-General v. The Archdiocese oj Cypriis~\ The Supreme ( ourt
hold that the queslion whether the Orthodox Church is obliged lo pay laxes is
different front die queslion of whether the Republie may enforee the Church to
fulfill its Obligation. Even if it is acccptcd that aity obligatory measures of
collccting the laxes of the Orthodox Church are prohibited in view ofarticle 23 §
9 of the Constitution, tliis should not mean that the eeelesiastical authorities are
not obliged to pay such laxes: a different resull would seriously undemiine the
iinportance ofthe Obligation ofall persons ofthe Republie to pay laxes and would
inevitably lead to unequal dislribution of financial burdens*4,

Despite suecessivc amendments of the Law, however. in order to force the
Orthodox Church by indirect mcans lo pay the Capital gains tax, such laws have
been declared invalid by the Supreme Court. The State has made cllorts to reaeh
an informal agreement with the Orthodox Church wilh regard to the payment of
the Capital gains tax. Such an informal agreement was reachcd in 2002 bclween
the Ministry of linanee, the House of Represenlatives and the Monastcry ol
Kykkos. according lo whieh the Monastcry of Kykkos has agreed to pay in futurc
the eapital gains tax. on the condition that all past dcbls before 2002 would he
dcleled2s. No agreement has yet been reaehed between the Greek Orthodox
Church as such and the Ministry of | inanee so far. allhough negotiations are still
peiuling. It should be observed. however, that private Companies to whieh the
Orthodox Church is a major stockholder, such as the liclicnic Bank, pay all
relevant taxes without any problcms.

('f. Allomev-Genertilv. Tlic Anliiliticese qfCypnts. decision ol'22 Vtareli 1099 (in Greek).
’* See also Riiinltaw v. Republie: CI.R .' (19X4) S4(>. Allorney-Geiierul v. Shizas: CI.R 2 (1996)
I7* (in Greek).

’ See Simerini Newspaper 24 and 25 September 2(102.



22

EINIGI' PROBLEME DES BULGARISCHEN RELIGIONSGESETZES -
DAS SOG. ,GESETZ UBER DIE GLAUBENSBEKENNTNISSE"

Hristo P. B e r o v. Berlin-Potsdam

/. Einleitung

Das aktuelle bulgarische Religionsgesetz mit der offiziellen Bezeichnung
.Gesetz Uber die Glaubensbekenntnisse*“t[zakon za veroizpovedanijata] (GUGb)

wurde am 29.12.2002 verabschiedet und trat am 2.1.2003 in Kraft. Vorausgegan-
gen war eine aulerst lange Diskussionsphase (beginnend 1992). Die ersten beiden
Entwirfe des GUGb waren noch vom alten Denken beeinflusst. Der mit ihrer Be-
gutachtung betraute Europarat verwarf sie. Der dritte sog. ,konsolidierte* Geset-
zesentwurf", der letztendlich mit kleinen Anderungen sehr rasch in Kraft trat,

wurde ,aus Zeitmangel“ dem Europarat nicht mehr vorgelegt.
Trotz zahlreicher positiver Anderungen im Bereich der Religions- und Kir-

chenfreiheit - u. a. in Hinblick auf die Gewahrleistung konfessioneller Erzie-
hungs- und Sozialarbeit - ist die gegenwartige Regelung umstritten'. Fir die Pres-

se waren die Debatten und Skandale rund um das GuUGb &hnlich brisant wie die
Offnung der Staatssicherheitsakten. Die Wechselwirkung zwischen den beiden
Themen scheint logisch, gab und gibt es doch in fast allen Religionsgemeinschaf-
ten immer noch zahlreiche Kollaborateure des kommunistischen Regimes (Staats-
sicherheit).

Fir die politischen Parteien blieb die Einflussverteilung insb. aufdie Bul-

garische Orthodoxe Kirche (BOK) auch nach der ,Wende* von gré3ter Bedeu-
tung, ein Uberbleibsel einer schon zur Tradition gewordenen Praxis, die die bulga-
rische Transfonnationsgesellschaft bis in die Gegenwart begleitetl. Die Instrumen-

talisierung der Religionsgemeinschaften wahrend der Zeit des kommunistischen

| Promulgiert im Gesetzesblatt 120/2002.

' Dieser wurde auf Basis folgender Gesetzesentwiirfe beschlossen: |. Gesclzesentwurf Uiber die
Glaubensbekenntnisse Nr. 154-01-1 vom 5. Juli 2001 von Buiixlav Tsckov, 2. Gesctzcsenlwurfbezig-
lich Religionsrcchte und religidse Vereinigungen Nr. 254-01-3 1 vom 26. April 2002 von Liitvi Mestan
und Ahmed Jusein und 3. Gesetzesentwurf iber die Glaubensbekenntnisse Nr 254-01-31 vom 26. April
2002 von Kyrill Milcher und Rupen Krikorjan.

' Siehe 1). BELLING II. BEROV, Die Kirchen- und Glaubensfreiheit in Bulgarien, in: P.
HANAU J. THAU (llg.). Gegen den Strich  Arbeitsreehl und anderes kritisch gesehen ( Festschrift
fur Klaus Adomeit). Luchterhand. 2008 (erscheint demnéchst).

1 Bin schneller Rickblick in die jungere Geschichte der BOK zeigt, dass bis heute alle Wahlen
von Vorsitzenden des Heiligen Synods in der einen oder anderen Weise durch staatliche Institutionen
oder politische Parteien ,gefordert” wurden. Die ersten zwei Exarchen - Anthem I. (1872-1877) und
Joseph I. (1877-1915) - mussten vom osmanischen Sultan bestétigt werden. Metropolit Neophyte von
Vidin (1914-1971) wurde vom bulgarischen Konig Ferdinand I. ernannt, Exarch Stephan (1945-1948).
Patriarch Kyrill (1953-1971) und Patriarch Maxim (1971-dato) mit Zustimmung der kommunistischen
Partei gewabhilt.



23

Totalitarismus hatte die Spaltung auch anderer Konfessionen verursacht'. Bei der
Formulierung des GUCIb war der politische Wille zweifelsohne in besonderer
Weise aufdie Uberwindung des Schismas in der BOK gerichtet. In diesem Punkt
zeigt sich besonders deutlich, wie im Religionsgesetz noch viele Probleme der
kommunistischen Vergangenheit nachwirken, die auf unterschiedliche An und

Weise bis in die Gegenwart alle Religionsgemeinschaften in Bulgarien pragen. Im
einschlagigen Schrifttum linden sich Meinungen ,pro!”’und contra

Die BOK (Heiliger Synod von Patriarch Maxim) hat sich bislang eigentlich
sehr selten geauRert, dann aber stets flr das Religionsgeselz ausgesprochen. Fr-
'vahnl sei hier eine Ansprache von Patriarch Maxim kurz vor der zweiten Lesung
des GUGb im Parlament:

* Neben der BOK wurde auch die Islamische Gemeinschaft ein staatspolitisches Spaltungsopfcr.
Vgl. zu den LGMR-l««Scheidungen naherhin Anm. 39.

" So berichten z. li. J. Donkova und S. Margaritova grundsatzlich positive Seiten dieses Rechts-
aktes. Donkova betontejiingst, dass das bulgarische Religionsgcsctz eines der liberalsten in Europa ist.
lhr erstes Argument stiitzt sie aufdie grolle Zahl registrierter Religionsgemeinschaften. Dazu kommen
ihre Eindriicke und Erfahrungen als Mitarbeiterin der Direktion ,Glaubensbekenntnisse” beim Minis-
terrat, wonach in letzter Zeit kaum Burgerbesehwerden bezuglich des ,Rechts auf Glaubensbekennt-
nis" eingegangen seien, | Ur sie ist das ein Zeichen lur die positive Auswirkung des Gesetzes. Margari-
tova schloss kurzlich einen m. li. grundsatzlich sehr kompetenten Konferenzvortrag mit dem Ergebnis,
dass die friiheren Reibungen zwischen Wehrdienst-Gesetzgebung und dem Wortlaut von Verfassungs-
und Religionsgesetz weitgehend beseitigt seien mul das Gesetz ,keinerlei Schwachpunkic zeigt".
Allerdings berichtet sic sehr wohl Uber Spannungen und Inkoharenzen zwischen der Bulgarischen
Verfassung und Art. 9 EMRK und erwéhnt die Problematik der Anerkennung lokaler Niederlassungen
der Religionsgemeinschaften gemaR Art. 19 GUGb. Im Endeffekt &duf3ert sie sich, dass das Gesetz
grundsétzlich dem Art. 9 EMRK entspricht; vgl. S. MARGARITOVA, Saotvetstvie na balgarskija
zakon i praktika po problcmite na svobodata na misalta, savestla i religijata s Evropeiskata konventzija
za pravata na coveka i standartite. ustanoveni ot Evropejskija sad pri prilaganeto i. in; Veroizpovcdani-
ja i novi rcligiosni dvizhenijav Bulgaria  Problcmi i perspektivi na praga na Evropejskija sajuz. (=
Jahrbuch vom ,Center for Research of New Rcligious Movements" Bd. 1). Sofia 2007. 83-101; 1
DONKOVA. Veroi/plovedanijata v Republika Bulgaria pred praga na Evropejskija Sajuz, ebenda, 101-
107.

Gegen das Religionsgesetz bezogen bulgarische Menschenrcchilcr Stellung. Das Helsinki Ko-
mitee in Sofia vertritt die Auffassung, dass das Gesetz diskriminierend sei - als Beispiel dafur wird die
sog. ,Polizeiaktion" von Juli 2004, mit der versucht wurde, das Schisma gewaltsam zu beenden, ange-
fuhrt. So auflerte K. Kanev sieh sehr kritisch gegen das Gesetz, das seines Erachtens nur der Losung
der durch die Spaltung der BOK entstandenen Probleme diene, b/w. insb. die Position von S. II. Patri-
arch Maxim absichern solle. V. Kostov hat sieh ebenfalls immer sehr kritisch Gber das aktuelle Religi-
onsgesetz geduRert. Seine Kritik fihrte auch zu einer kleinen Anderung der Gesetzesentwiirfe  insb.
des konsolidierten Entwurfs. Er war konsequent immer gegen die Struktur, den Inhalt und einige
Jrestriktive und diskriminierende” Normen des konsolidierten Entwurfs. Nach ihm sollte die Direktion
«.Glaubensbekenntnisse" nicht mehr existieren. Er war immer gegen die burokratische Zentralverwal-
tung und Zulassung bzw. Registrierung der Glaubensbekenntnisse. Seines Erachtens sollte jede Religi-
onsgemeinschaft. wenn Uberhaupt, in der Ortschaft, wo sie ihren standigen Sitz hat (und nicht im
Sofioter Stadtgericht) die Registrierung erlangen. Ahnliche Argumente wurden auch von I. Grujkin
und A. Krusteffvertreten. Beide betonten mehrmals, dass An. 10 GuGb eine Cnglcichbchandlung der
Religionsgemeinschaften in Bulgarien schafft und dass der Staat mit diesem Gesetz lur die ,LO-
sung" der Probleme der BOK sorgte. Vgl. K. KUHEN K. KANEV - D. MLADENOVA (- Anm. 33).
V. KOSTOV (= Anm. 13). A. KIUJSTLIP. Religionsfreiheit -eine frage der strategischen Entwick-
lung Bulgariens, in: Gewissen und freilich .39 (2003) 63-71. hier: 68: |,.GRUJKIN, Probleme« v tsark-

Vata - tri mesetsa po-kasno, in: Obectiv Nr. 114 (2004) 6-8. hier: 7.



24

~Liebe Mitbirger, die BOK akzeptiert mit Zufriedenheit die Diskussion [des
Gesetzesentwurfes] und erwartet das neue endglltige Gesetz lber die Glau-
bensbekenntnisse von der 39. Nationalversammlung. Unsere kategorische
Stellungnahme ist, dass dieses Gesetz vollkommen im Geiste der Verfassung
und der internationalen Standards ist. Mit ihm werden klare Regeln und Ga-
rantien far die Freiheit und die Autonomie aller Glaubensbekenntnisse ge-

schaffen und der staatlich-politischen Intervention in die Angelegenheiten
der BOK wird ein Ende gesetzt [...]“s.

Diese Position ist sehr gut verstandlich, denn das Gesetz ,|6ste" die gré3ten
Regislrierungs- und Eigentumsprobleme des gespalteten Synods. Fraglich bleibt
allerdings, ob aus kanonischer, aber auch aus staatlicher Sicht, eine solche slaats-
kirchenrechtliehe ,Ldsung* nicht eine Intervention in das kirchliche Leben dar-
stellt und damit demselben Gesetz widerspricht. M.E. sollte es der Kirche bei
entsprechendem Engagement durchaus mdglich sein, ihre Probleme selbst zu
bewaltigen.

Trotz starker Kritik ist das Religionsgesetz mit einer unwesentlichen Ande-
rung im April 2006 (betrifft nur die Orthographie) jetzt schon funfJahre in Kraft.
Auch die von 50 Parlamentsabgcordneten der Opposition eingereichte Verfas-
sungsbeschwerde von 2003 wurde abgewiesen und konnte keine Gesetzesande-
rung hervorrufen. So bildet das GUGb bis auf Weiteres die gesetzliche Grundlage
des bulgarischen Religionsrechts.

Il. Missversténdnisse in Terminologie und Struktur

Auffallig sind im bulgarischen Religionsgesetz sprachliche Mangel, die
zweifellos Anwendung und Auslegung erschweren. M. E. stellt das GuUGb ein
Musterbeispiel fur die oft unprazise Ausdrucksweise und mangelhafte Strukturie-
rung bulgarischer Gesetze dar. Jingst hat sich der bulgarische Arbeitsrechtler Prof.
Mrachkov generell sehr kritisch zur bulgarischen Legistik geduR3ert’. Danach er-

schien auch ein Bericht des parlamentarischen Gesetzgebungsrates in Sofia. Darin
fuhrte Prof. Sredkova diesbeziiglich noch weitere beunruhigende Nachweiset(.

Die wichtigste Ausrede ist die fehlende Zeit in den parlamentarischen Kommissi-
onen. die schon seit Jahren zum Teil chaotische Anderungen alter Gesetze durch-

fuhrten und neue Gesetze mit kimmerlichen Inhalten verabschiedeten. Eine ande-
re wichtige Frage sind die juristischen Fachkenntnisse der Abgeordneten Uber-

“ Ansprache Patriarch Maxims vom 16.12.2002 (vier Tage vor der zweiten Lesung im Parla-
ment). vgl. die Kirchen/eitung der BOK: Tsarkoven Vestnik (2003. Nr. 1) 1-2.

"Vgl. V. MRACHKOV, Konsultalivnijat savet po zakonodatelstvoto pri 39-to Karmin» sabranic
(2001 2005), in: Juridiceski svjat 6 (2005) 2.

10 Vgl. die Nachricht: Savetat pu zakonodatelstvoto: Parlaments! balva nekacestveni zakoni:
hltp://evrotia.dnevnik.he-show",stor\id-36360S: und die Information auf der Intemctseitc des Parla-
ments: Konsultalivnijat savet po  zakonodatelstvoto e  predstavii X9  stanovishta:
Imp://www.parliamem.bg nrint.olm'.'paite ncws&Ini’-hc&STvpe sliowXid 12X5.


http://www.parliamem.bg

25

haupt. Zulelz.t machten sich die meisten Politiker in ihrem Bemihen um Sicherung
b/w. Beschleunigung des bulgarischen F.U-Beitritlspro/esses wohl wenig Gedan-
ken Uber die Qualitat der Gesetzgebung.

Hinzu kommt die beunruhigende Situation, dass cs in Bulgarien grundséatz-
lich an Religionsreehtlem fehlt". Dies erklart ebenfalls, warum die Struktur des
Religionsgesel/cs nicht besonders gelungen erscheint. Bei der Arbeit an allen drei
Gesetzesentwirfen fehlten einheimische Kxperten. Die in der Folge naherbin
darzustellenden terminologischen Mangel im GUGb sind die Konsequenzen un-
préziser. mehrdeutiger und schwerversténdlicher Begriffe in unndtig komplizierter
Ausdrucksweise. Ts ist sichtbar, dass die ab der Erstellung der Entwirfe beteilig-
ten Mitarbeiter zuvor kaum etwas mit religionsrechllichen Definitionen zu tun
gehabt hatten.

1. Der Begriff..Glaubensbekenntnis"

Der Terminus veroizpowdanie wortlich Ubersetzt: ..Glaubensbekenntnis'
findet sich bereits in der Gesetzestberschrift; dabei wurde wahrscheinlich die
Abgrenzung zum allen ZenlralbcgrifT- kpovedanie (Bekenntnis) gewollt. Strit-
tig ist allerdings, ob ,,Glaubensbekenntnis* w irklich viel praziser ist als ,,Bekennt-
nis"; im Bulgarischen spielt das Préafix ,,Glauben” keine grolle Rolle, da auch
..Bekenntnis* eher religidés konnotiert ist. Es gilt als selbstverstandlich, dass sich
«»wohl ,,Bekenntnis" als auch ,,Glaubensbekenntnis" zumeist auf den religidsen
Kontext beziehen. Beiden Begriffen ist allerdings das Problem inharent, dass sie
zweideutig sind: einerseits bedeuten sie das Bekennen zum (religidsen) Glauben
und andererseits bezeichnen sie die konkrete Religionsgemeinschaft. So kann z. B.
..orthodoxes Glaubensbekenntnis" die BOK bedeuten.

Mit Sicherheit gehen beide Termini (,,Bekenntnis™ bzw. ,,Glaubensbckennt-
nis") aufeine mit dem Friedensvertrag von San Stefano (IX7X) und dem Berliner
I'riedcnsvertrag (IX7X) begriindete Tradition zurick, die ihren Niederschlag auch
in den ersten drei bulgarischen Verfassungen ‘ (1X79. 1047 und 1071) gefunden
hat. Die aktuelle vierte bulgarische Verfassung von 1001 spricht in Art. 13 von
Glaubensbekenntnissen, ohne diese zu definieren. Aus Abs | ..Die Glaubensbe-
kenntnisse sindfrei" und Abs. 3 ..Die traditionelle Religion in der Republik Bul-
garien ist das Ostlich-orthodoxe Glaubensbekenntnis" folgt aber, dass die Verfas-
sungsgeber unter ,,Glaubensbekenntnissen” zweierlei verstehen:

1) Religionsgemeinschaften (i. S. v. Personengruppen)
2) Spezifische Konfessionen (i. S. v. religiésen Richtungen).

" Vgl. Il. Bl.LROV, Religionsfreiheit in Bulgarien, in: G2W .15 (2007. 7-XI 10.

‘s In der ersten bulgarischen Verfassung vom 16. April 1X70 (sog. ,Verfassung von Tamovo")
wurden die Begriffe ,Bekenntnis” b/w. ,Glaubensbekenntnis" als Sammelbezeichnungen sowohl Uh
religidse Anschauungen der Birger, zugleich aber auch als lerndui Icchnici Itlr Kirchen und Religions-
Remeinschaflen verwendet. Dieser Spruchlradilion folgen auch die spateren Verfassungen.



26

Ob nun ,Glaubensbekenntnis" in diesen zwei Bedeutungen prazise formu-
liert ist, bleibt fraglich. Jedenfalls ist es offensichtlich, dass die Mitglieder der
GroR3en Nationalversammlung von 1991 an Art. 37 der Verfassung von Tarnovo
von 1879 .Der herrschende Glaube des hiirstentums Bulgarien ist der christlich-
orthodoxe des oOstlichen Bekenntnisses" anknipfen wollten, mit der Einschran-
kung, dass die damals ,herrschende" Konfession nun nur mehr als ,traditio-
nell*“ bezeichnet wurde. Es scheint also, dass Bekenntnis und Glaubensbekenntnis
identisch sind.

Wahrend in der aktuellen Verfassung der Begriff Glaubensbekenntnis zwei
Bedeutungen tragt, umfasst die Legaldefinition des neuen Religionsgesetzes in §1
S. | (Zuséatzliche Vorschriften) GUGb sogar drei Bedeutungen:

»-Im Sinne dieses Gesetzes ist ein Glaubensbekenntnis die Gesamtheit der
Glaubensiiberzeugungen und Prinzipien, die Religionsgemeinschaft und ihre
religibsen Institution".

Unter Glaubensbekenntnis versteht der Gesetzgeber also auch die ..Religi-
onsinstitution“. Dieser BegrilT tauchte in der bulgarischen Gesetzgebung zum
ersten Mal in Art. 13 Abs. 2, 4 der Verfassung von 1991 auf. Religionsinstitution
gemalR $1 S.3 der Zusatzlichen Vorschriften des GUGb bedeutet ,eine registrierte
Religionsgemeinschaft mit dem Status einer juristischen Person, welche eigene
Verwaltungsorgane und eine Satzung besitzt".

Der traditionelle Begriff ,Glaubensbekenntnis" hat sieh nach mehr als 100
Jahren langsam aber sicher tberholt, wie die Rechtssysteme der meisten slawi-
schen Staaten mit Aushahme einer traditionsbewussten sowijetisch-
makedonischen Achse" (Russland, Bulgarien und Makedonien) zeigen. Es ist
ein Faktum, dass der Terminus ,Glaubensbekenntnis* aus heutiger Sicht nicht
mehr klar genug definiert ist. Man versteht darunter Giberwiegend die Religions-
gemeinschaften und weniger die religidsen Ansichten, was zu Zweideutigkeiten
und Missverstéandnissen Fihrt. Daher w'are m. E. im Zuge einer Prazisierung der
Legaldefmitionen auch eine Erneuerung der Terminologie erforderlich.

Im bulgarischen Religionsgesetz ist ,Glaubensbekenntnis" der hauptsachli-
che Gattungsbegriff; ,Religionsgemeinschaft" hat aber die wichtigere gesetzliche
und auBergesetzliche Bedeutung. Dariiber hinaus ist ,Religionsgemeinschaft” in
allen Legaldefmitionen (ij| Ziff. 1-3 Zuséatzliche Vorschriften GUGb) enthalten: in
»Glaubensbekenntnis”, in ,Religionsinstitution" und in ,registriertes Glaubensbe-
kenntnis". Alle drei Begriffe stiitzen aufsprachlicher Basis den Terminus ,,Religi-
onsgemeinschaft“. Glaubensbekenntnis" i.S.v. religiozna ohshnost ohne , Religi-
onsgemeinschaft" bleibt hingegen schwer verstandlich.



27
2. Religionsinstilulion vs. Religionsgemeinschaft

Hin weiteres grobes terminologisches Missverstéandnis schafft ,Religionsge-
meinschaft" i.V.m. ,Religionsinsliliition". Nach den Hegaldefinitionen §1 S.2i. V.
m. S.3 der Zusatzlichen Vorschriften GUGb ist die ,Religionsinstitution®, wie
bereits fcstgehalten. eine ,registrierte Religionsgemeinschaft mit dem Status einer
juristischen Person, welche Uber eigene Verwaltungsorgane und eine Satzung
vertilgt". Die Verleihung des Status einer juristischen Person liegt explizit im
staatlichen Machtbereich. Die Registrierung fur die Religionsgemeinschaften hat
gern. Kap. 3 GUGb beim Sofioter Kreisgericht zu erfolgen, von diesem hangen
dann die Verleihung des Status der juristischen Person und die Hintragung dieser
ins Geriehtsregistcr ab. 1). h., registrierte Religionsgemeinschaften bzw. Religi-
onsgemeinschaften, denen der Status einer juristischen Person verliehen wurde,
sind vom Staat anzuerkennen.

Die Verwaltungsorgane und die Satzung einer Religionsgemeinschaft stellen
formale Voraussetzungen lir die Registrierung gemall Art. 17 GUGb dar. Die
»Religionsinstitution* ist nach ihm die Religionsgemeinschaft mit juristischer
Persdnlichkeit. Verwaltungsorganen und Satzung, wobei jede mir bekannte Reli-
gionsgemeinschaft Uiber eine Hierarchie oder Machtstrukturen (i. S. v. Verwaltung)
und eine interne Rechtsordnung (i. S. v. Satzung) verfiigt. Daher ist die Legaldefi-
nition von ,Religionsinstitution” eine komplizierte burokratische Mischung aus
nutzlosen Wiederholungen. M.E. ist es dem Gesetzgeber nicht einmal ausreichend
gelungen, die Grenze zwischen den beiden Begriffen ,Religionsgemein-
schaft" und ,Religionsinstitution" zu klaren. Also bleibt es missverstandlich,
welch eine Bedeutung der bulgarische Gesetzgeber Gberhaupt dem Begriff ,Reli-
gionsinstitution" hinzuzufiigen versuchte. Sollte unter ..Religionsinstitution" nur
die registrierte Religionsgemeinschaft gemeint gewesen sein, bleibt es ein Rétsel,
wieso dann im ganzen Religionsgesetz Uber ,registrierte Glaubensbekenntnis-
se* gesprochen wird und die ,Religionsinstitution* keine Anwendung findet.

Far unproblematisch halte ich es z. B.. wenn eine ,Religionsinstitution” (i. S.
einer eingetragenen bzw. registrierten Religionsgemeinschaft) sieh weiterhin als
Religionsgemeinschaft bezeichnet. Zweifellos akzeptabel ist es auch, Uber staat-
lich anerkannte Religionsgemeinschaften zu sprechen. Dass ,Religionsinstituti-
on“ vergleichsweise weniger Sinn ergibt und sieh als unpraziser erweist, zumin-
dest dann, wenn wir an die Institutionalisierung (staatliche Instrumentalisierung
der Religionsgemeinschaften bis 1989) denken, blieb dennoch bislang unbean-
standet.

Hs bleibt im Ubrigen den Religionsgemeinschaften selbst tberlassen, ob sie
sieh registrieren lassen: auch ohne die Eintragung ins Register des Sofioter Kreis-
gerichts genieRen ihre Mitglieder die individuelle und die kollektive Religions-
freiheit auf verfassungsrechtlicher (irundlagc.



28

3. Die Begriffe ,Freiheit respektive ,Recht aufGlaubensbekenntnis"

Bei der Ubersetzung des bulgarischen Religionsgesetzes irritieren die
Sprachkonstruktionen ,Freiheit auf Glaubensbekenntnis* und ,Recht auf Glau-
bensbekenntnis”, welche auf Bulgarisch genauso wie auf Deutsch klingen und
genau denselben Sinn ergeben.

Wahrend die Verfassung von 1991 von der .freien Wahl des Glaubensbe-
kenntnisses* (Art. 37 Abs. 1) und der ,Freiheit des Gewissens und des Glaubens-
bekenntnisses" (Art. 37 Abs. 2) spricht, verwendet das bulgarische Religionsge-
setz eine neue Formulierung: ,Recht auf Glaubensbekenntnis*“. Das einzige Ar-
gument, dass die ,Schopfer des Religionsgcsct/.es die Verfassung kennen und
das Gesetz verfassungskonform formuliert haben, ist das einmalige Vorhanden-
sein des Ausdrucks ,Freiheit des Glaubensbekenntnisses* in Art. 7 Abs. 1. In Abs.
2 desselben Artikels wird mit dem ,,Recht auf Glaubensbekenntnis* fortgesetzt. Hs
ist strittig und zweifellos schwer festzustellen, ob beide Formeln dieselbe Bedeu-
tung haben oder ob ,Recht auf ..." und ,Freiheit auf ..." in der bulgarischen
Rechtstheorie unterschiedlich konnotiert sind. Meiner Vermutung nach hat der
bulgarische Gesetzgeber elegant versucht, eine ganz ,neue‘ Ausdrucksvariante flr
Religionsfreiheit einzufiihren, deren Inhalt sich in Art. 2 Abs. 2 GUGDb findet:

»Das Recht auf Glaubensbekenntnis schlie3t das Recht eines jeden ein, seine
religivsen Uberzeugungen frei zu bilden, sie zu wahlen, zu andern, zu be-
kennen und dementsprechend, individuell oder kollektiv, 6ffentlich oder pri-
vat, durch Gottesdienst, Lehre, Brauche und Rituale zu praktizieren*,

Demnach versteht das Gesetz unter ,Recht auf Glaubensbekenntnis" nichts
anderes als Glaubensfreiheit bz.w. Religionsfreiheit. Denn nach Art. 2 Abs. | ist
.das Recht auf Glaubensbekenntnis ein absolutes, subjektives, persdnliches und
unverletzliches Grundrecht" eine bemerkenswerte und gleichzeitig sehr wichti-
ge Definition, die aus der Entscheidung Nr. 5/1992 des Verfassungsgerichtsil
wortwortlich ins Religionsgesetz tlbernommen wurde. Wenn also das ,Recht auf
Glaubensbekenntnis* die individuelle Religionsfreiheit i. S. eines individuellen
Grundrechts (siehe oben) beinhaltet, ware die Vorschrift von Art. 6 Abs. | Nr. 1-
10 GuUGb strittig, weil darunter noch Rechte mit einem kollektiven Charakter
aufgezahlt sind. Solche stellen z. B. die Schaffung einer Religionsinstitution mit
Struktur nach Art. 6 Abs. | Nr.| GUGb; die Schaffung von Gottesdienststatten
usw. dar. Anscheinend hat man, da in kommunistischer Zeit kaum mehr Gottes-
hauser gebaut wurden, vergessen, dass man allein und ganz ,individuell* nicht
einmal eine Kirche oder Moschee bauen kann. Deswegen ist die unterschiedliche
Ausdrucksweise auch aufder individuellen und der kollektiven Ebene (Art. 2 Abs.
2 GUGb) mehr als merkwiirdig.*

Entscheidung des VertXi. Nr. 5 vom 11. Juni 1992, abgedruckt im Gesetzblatt 49/1992.



29
Man kann wohl festhalten. dass sich die Schopfer des Gesclzesentwurffcs
trotz grof3er Bemihungentl, ein klares und deutliches Gesetz zu schaffen, einfach
unzureichend mit der europaischen religionsrechtlichen Literatur vertraut gemacht
haben. Anderenfalls hatten sie die feinen Unterschiede zwischen Religions- und
Kirchenfreiheit sichtbarer dargelegt und diese mit eindeutigen Bezeichnungen
prazise aulgczahlt. Lin Beleg dafir ist Art. 7 Abs. | GUGb: Art. 9 Abs. 2 EMRK
lautet:

»,Die Religions- und Bekenntnisfreiheit darf nicht Gegenstand anderer als
vom Gesetz vorgesehener Beschrankungen sein, die in einer demokratischen
Gesellschaft notwendige MaRnahmen im Interesse der 6ffentlichen Sicher-
heit, der 6ffentlichen Ordnung, Gesundheit und Moral oder fur den Schutz
der Rechte und Freiheiten anderer sind*.

Dagegen spricht das bulgarische Religionsgesetz tber die ,nationale Sicher-
heit“, andererseits fehlen grundlegende Voraussetzungen wie: ,die vom Gesetz
vorgesehenen Beschrankungen® und ,die in einer demokratischen Gesellschaft
notwendigen Maflnahmen*. Es gibt noch viele andere Inkoharenzen zwischen der
HMRK und dem bulgarischen Religionsrecht, die aber hier zu weil vom eigentli-
chen Thema ablenken wirden!'.

Fazit: Es lassen sich im Gesetzestext die Ausdriicke Glaubens- bzw. Religi-
onsfreiheit nicht explizit finden. In der Praambel steht zwar zwei Mal die Formu-
lierung: ,Freiheit des Gewissens und des Glaubens*; in Art. 7 ein Mal ,Freiheit
des Glaubensbekenntnisses* und ein Mal ,religidse Rechte und Freiheiten* in Art.
35 Nr. 7. Das ,Recht auf Glaubensbekenntnis* kommt im Gesetz insgesamt acht
Mal vor. Das ist der Grund, wieso davon auszugehen ist, dass Glaubens- und Reli-
gionsfreiheit implizit in ,Freiheit auf Glaubensbekenntnis* und ,Recht auf Glau-
benbekenntnis* enthalten ist. Die Kirchenfreiheit i.S.v. Selbstbestimmungsrecht
der Kirchen (und der anderen Religionsgemeinschaften) sollte man am besten
unter ,Freiheit des Glaubensbekenntnisses*“ suchen. Wie schon erwéhnt, enthalt
Art. 4 Abs. | GUGb die Formel, dass die Glaubensbekenntnisse frei und gleichbe-
rechtigt sind. Ich betrachte diese Vorschrift als die eigentliche Rechtsgrundlage
far die religionsgemeinschaftliche Selbstbestimmung, wenn auch dieses Thema in
Bulgarien bislang nicht bearbeitet wurde.

Zusammenfassend ist festzustellen, dass die wichtigen Zentralbegriffe im
Religionsgesetz wie ,Glaubensbekenntnis®, ,Religionsinstitution*, ,Recht auf
Glaubensbekenntnis" und , Freiheit auf Glaubensbekenntnis* einer besseren Defi-
nition und Prazisierung bedirften. Jedem Juristen (auch in Bulgarien) sollte klar
sein, wie wichtig Prézision und Eindeutigkeit eines Gesetzestextes sind.

** Personliche Information von Prof. Il.-D. DOPMANN (Berlin).

1 Vgl. V. KOSTOV, Analysis ofa General Bill ofa Law on Religious Confessions inlroduccd
m lhe Bulgarian National Assembly by Ihe Human Rights and Religious Confessions Committee on
t>ec 4, 2002: http://belf.iripod.com/freedoni en.htm: auch: BULLINO - BIiROV, Kirchen- und
Glaubensfreiheit (- Anm. 3).


http://bclf.iripod.com/freed

30

4. Die Begriffe ,Zentrallcitung* und ,lokale Niederlassungen*

Merkwirdig erscheinen auch die Begriffe ,Zcnlralleilung* und ,lokale Nie-
derlassung" eines Glaubensbekenntnisses, die im Zusammenhang mit einem zwei-
stufigen Registrierungssyslcm stehen. Wéhrend eine ,Zentralleitung* ins Register
des Sofioter Stadtgerichts eingetragen wird, ist ihre lokale Niederlassung beim
ortlichen Verwaltungsorgan bekanntzumachen. Voraussetzung fir die Existenz
einer lokalen Niederlassung ist ein registriertes Glaubensbekenntnis (gemafn Art.
19 GiiGb); denn erst, wenn sich eine Religionsgemeinschaft ins Register des Sofi-
oter Stadtgerichtsl6 erfolgreich cinlragen hat. kann sie entsprechend ihrer Satzung
auch eine sog. ,lokale Niederlassung* (Art. 19 Abs. IGUGb) grinden. Man kann
die technischen Unterschiede hinsichtlich der Eintragung von Zentralleitungen
und deren lokalen Niederlassungen auf folgende Weise zusammenfassen:

Zentralleitungen werden ins Sofioter Stadtgerichtsregister eingetragen und
die lokalen Niederlassungen vom Burgermeister ins Gemeinderegister (Art. 19
Abs. 2 GUGb). Der Burgermeister hat binnen drei Tagen die Direktion ,Glaubens-
bekenntnisse" Uber die erfolgte Eintragung zu benachrichtigen (Art. 19 Abs. 4
GUGDb).

Dieses Procedere halte ich liir Gberfliissige Birokratie, die u. a. der Exekuti-
ve gewisse Moglichkeiten gibt, unndétig in die Akten der Religionsgemeinschaft
Einsicht zu nehmen. Im Parlament wurde immer behauptet, dass die Registrierung
einer Religionsgemeinschaft nur im Gerichtsregister erfolgen soll und nicht wie
nach dem alten Bekenntnisgesetz (BekG)' durch die Exekutive auszufuhren ist.
Daher bleibt unverstandlich, wieso ein Vertreter der lokalen Kreisverwaltung
(Burgermeister) damit beschaftigt sein soll und wieso die Direktion ,,Glaubensbe-
kenntnisse* Uber die Registrierung benachrichtigt werden muss, liier scheint cs
mir problematisch, dass der Birgermeister und die Direktion als Vertreterin des
Ministerrats auch Teile der Exekutive sind. Dies widerspricht dem Prinzip der
gerichtlichen Registrierung der Religionsgemeinschaften. Zwar ist es anhand von
einigen Féllen (Weigerungen von Burgermeistern, lokale Niederlassungen einzu-
tragen) klar geworden, dass das Verfahren gemal3 Art. 19 Abs. 2 GUGb wenig
oder gar nichts mit der Registrierung von Religionsgemeinschaften nach Art. 15
Abs. | GUGb zu tun hat, es bedeutet jedoch liir viele bereits registrierte Gemein-

schaften einen mit Kosten verbundenen zuséatzlichen Zeitaufwand und ein unnati-
ges Aufbldhen von Archivenl8. Obwohl es in Bulgarien noch keine 6ffentlich-1

Il F.s ist insgesamt problematisch, dass die Registrierung der Zenlralleitungen nur von einem
einzigen zentralisierten Organ der Judikative (Sofioter Gerichtshof) durchgefiihn werden soll. Viel-
leicht sollte man langfristig eine anderweitige Losung finden, da es bestimmt auch Religionsgemein-
schaften ohne einen Sitz in Sofia gibt.

1' Das Bekenntnisgesetz /'zahm zu izpon'ilumjula] wurde promulgiert im Gesctzesblatt 48/1949.
auf3er Krall gesetzt im Gesctzesblatt 120/2002.

M. F, ware bei Registrierung der Zentralleitung einer Religionsgcmeinschall durch das Sofio-
ter Stadtgericht (Art. 15 Abs. | GUGDb) die Eintragung der lokalen Niederlassungen durch die Kreisge-
richte (die drtliche Gerichtsbarkeit in Bulgarien verfugt Uber 28 Kreisgerichte, die gut erreichbar im
ganzen Land verteilt sind) logisch. Bei den Kreisgerichten werden bereits jetzt die Vereine und die



31

zugéanglichen Kommentierungen des Kap. 3 des Religionsgesetzes gibt, ist mitt-
lerweile doch einigermaRen bekannt, dass Burgermeister die lokalen Niederlas-
sungen ohne Weiteres eintragen missen, denn nach Art. 19 Abs. 2 GUGb (,Mittei-
lungsverfahren*) haben diese keinen Ermessensspielraum, zu entscheiden, ob die
Religionsgemeinschaft die Voraussetzungen vom Kap. 3 GuUGb erfillt hat oder
nichtl". Im Endeffekt bewirkt die Eintragung der lokalen Niederlassungen in die
Gemeindeverwaltungsregister nur, dass die kommunale Administration Einsicht in
die Akten hat und die Direktion ,Glaubensbekenntnisse‘ durch die Birgermeister
Informationen Uber die ,,Ausbreitung* der Glaubensbekenntnisse bekommt. VI. a.
W.: Nach der Eintragung ins Register des Sofioter Gerichts gern. Art. 15 GUGb
(Judikative) lasst sich die lokale Niederlassung ins Gemeinderegisler gern. Art. 19
GuGb (Exekutive) eintragen und der Birgermeister (Exekutive) informiert die
Direktion (Exekutive) Uber die Eintragung gern. Art. 19 Abs. 4 GUGb. Also bleibt
damit doch die Exekutive immer noch stark mit den Glaubensbekenntnissen be-
fasst.

Abgesehen von der Vorschrift des Art. 20 GUGb kénnen sich auf Beschluss
der Zentralverwaltung und gemaR der Satzung des entsprechenden Glaubenbe-
kenntnisses die lokalen Niederlassungen alsjuristische Personen auch bei dem fur
den Sitz zustandigen Bezirkgericht registrieren lassen. Das Merkwirdige dabei ist:
Erlangt eine ,lokale Niederlassung* den Status einerjuristischen Person, so erhalt
sie eine doppelte Eintragung bzw. ,Wirdigung*, einerseits vom Blrgermeister
nach Art. 19 Abs. 2 GUGb (Exekutive) und andererseits vom Kreisgericht nach
An. 20 GuUGb (Judikative).

Verglichen mit dem normalen bulgarischen Vereinsrecht erscheint mir das
zweistufige Registrierungssystem, das sowohl das Sofioter Stadtgericht und die
Kreisgerichte als auch die Kommunalverwaltungen (BlUrgermeister) und die Di-
rektion in das Verfahren einbezieht, jedenfalls als unnétig kompliziert2".

Handelsgesellschaften eingetragen. So kénnte die Registrierung aller Religionsgemeinschaften im
Bereich der Judikative verbleiben; die &rtlichen Gerichte kdnnten (ohne Zustandigkeit der Kommunal-
verwaltungen) von Amts wegen die Eintragungen problemlos iibernehmen.

Eine eindeutige Bestatigung diesbezuglich bekam ich im personlichen Gesprach mit Dr, G.
KRASTRYV (Experte der Direktion ..Glaubensbekenntnisse"). Mir ist eine andere praktische Seite des
Problems bekannt: die gespaltenen Glaubensbekenntnisse (/. B. die BOK und die Islamische Religi-
onsgesellschaft) haben In Sofia eine Zentralloilung registriert, in verschiedenen kleinen Ortschaften
sind jedoch als lokale Niederlassungen die ,schismalischen" Gruppen zu sehen. Hierzu sollte selbst-
verstandlich kein Burgermeister nach eigenem Ermessen entscheiden dirfen.

J" Man kann dartiber diskutieren, ob es angebracht ist. die Zentralleitung auf eine Weise zu re-
gistrieren und die lokalen Niederlassungen aufeine andere. Beimjetzt vorgesehen Verfahren stellt sieh
aber zweifelsohne das Problem, dass die Blrgermeister politisch belastet sind; sic kdnnen stets einen
politischen Einfluss ausiiben. Interessant sind hierzu die Uberlegungen von .1. DONKOVA. Vcroizpo-
vedanijata \Y; Kcpublika Bulgaria pred praga na Evropejskija Sajttz:
btfirt-'fwww.dveri.ba/conteiil/vicwAIS9/10.V. Sie betont, dass ein Glaubensbekenntnis durch seine
Registrierung keinen héheren Rang bzw. keinerlei besondere ,Wirde" erlangen kann, und unterstreicht
die Gleichberechtigung der Rcligionsgcmcinsehalicn (An. 4 Abs. | Gii(ib). Wie sollen jedoch nichtre-
gistrierte Glaubensbekenntnisse z. B. Eigentumsrechte erlangen (vgl. z.B. Art. 21 Abs. | GUGb)?



32

5. Die Struktur des Gesetzes

Merkwirdigerweise verfligt das bulgarische Religionsgesetz tber eine Pra-
ambel. obwohl daftir weder in der Praxis noch in den Rechtsgrundlagen der Ge-
setzgebung die geringste Begriindung vorliegt. Préambeln werden im bulgarischen
Rechtssystem Ublicherweise lediglich zu den Verfassungen bzw. zu den wichtigen
Ratifikationen internationaler Rechtstexte hinzugelligt. Seltsam ist, dass die Pra-
ambel an zwei Stellen ,die Freiheit des Gewissens und des Glaubens* formuliert.
Nirgendwo anders im Gesetzestext sind dieselben Formulierungen zu finden.
Daher wirkt die Praambel (sprachlich und stilistisch) als Fremdkérper. Sie wurde
im letzten Moment separat vom Gesetzesentwurf vorgeschlagcn2l.

Grundsatzlich kdnnte man den Praambeltext fur unbedenklich halten, ware er
nicht wortlich aus dem im Westen stark umstrittenen Russischen Religionsgesetz2?
Ubernommen?2'. Hrstaunlicherweise blieb diese Rezeption in Bulgarien fast funf
Jahre unreflektiert sowohl seitens der meisten Fachleute, als auch der Offent-
lichkeit. Die Praambelrezeption zeigt m. F. eine wichtige Tendenz der Entwick-
lung bulgarischer Gesetzgebung und Theologie ihre Bindung an die postsow;jeti-
sche Macht und Ideologie. Dennoch war Ende 2002 (bei der Annahme der Praam-
bel) bereits zweifellos klar, dass sich Bulgarien vor allem an die europaische Ge-
setzgebung anlehnen sollte. Das scheint mir daraufhinzudeuten, dass den Politi-
kern damals die EU-Mitgliedschafl weniger als die Bindung an Russland bedeute-
te.

Die Struktur des Gesetzes kann man grundsétzlich als ,hinkend* charakteri-
sieren. zumindest wegen des chaotischen Aulbaus der ersten beiden Kapitel. Es
fallt auf, dass einige Bestimmungen von Kap. | in Kap. 2 ihren Platz hatten linden
missen. Ein krasses Beispiel daftir sind die Art. 2 und 3 GiiGb sowie Art. 9 und
10. Letzterer (Uber die Sonderstellung bzw. den Status der BOK) hatte weitaus
besser in Kap. 3 (Registrierung) als in das Kapitel ,Recht auf Glaubensbekennt-
nis" gepasst. Darliber hinaus hatten die Vater des Religionsgesetzes leicht das
ExIrakapitel ,Direktion Glaubensbekenntnisse* einsparen und die beiden ein-
schlagigen Vorschriften (Art. 34 und 35 GUGDb) in Kap. 3 ,Registrierung* unler-
bringen kénnen. SchlieBlich ware die Anordnung von Kap. 4 (Eigentum und Fi-
nanzen) und Kap. 5 (Uber die sozialen Tatigkeiten der Glaubensbekenntnisse) in
umgekehrter Reihenfolge ein Signal gewesen, dass den sozialen und karitativen
Tatigkeiten eine groRere Aufmerksamkeit geschenkt werden muss. Wenn auch
ohne finanzielle Grundlage keine sozialen Tatigkeiten moglich sind, hatte man

:I Aus den Protokollen der Plenarsitzungen des bulgarischen Parlaments wird sichtbar, dass die
Praambel von l.jittvi Mesum (Abgeordneter tler DPS  der sog. ,, TUrkenpartei*‘) vorgeschlagen und am
Ende der zweiten Lesung rasch angenommen wurde: vgl. Stenographische Abschriften des bulgari-
schen Parlaments Nr. 154-01-1 v. 05.07.2001; Nr. 254-01-31 v. 26.04.2002 u. Nr. 254-01-32 v.
26.04.2002.

** Das russische ,Gesetz Uber die Gewissensfreiheit und die religiésen Vereinigungen" von
23.6.1997. B

2i Ein kurzer Hinweis dariber lindet sich bei H.-D. DOPMANN. Kirche in Bulgarien von den
Anfangen bis zur Gegenwart. Miinchen 2006. | (IX, Anm.. IXI.



33

doch diese in Anbetracht des langen Fehlens gesellschaftlicher Aktivitaten seitens
der Religionsgemeinschaften m. H. bewusst nach vorn riicken sollen.

Insgesamt kann man beziglich des Gesetzesaufbaus von einer schnellen und
oberflachlichen Legislik sprechen. Da die Struktur von Rechtsakten lur deren
Verstandlichkeit und bei der Auslegung von groRer Bedeutung ist, scheint mir das
GUGb auch diesbeziiglich nachbesserungsbedirftig.

/1. Inhalt einzelner ,Restriktionen " im Gesetz

Es fallt immer wieder auf, wie h&ufig sich Kleriker der BOK spontan, inada-
quat, unvorbereitet und nicht zeitgemafr zur Sektenproblematik duBern. Auf inter-
nationalen Konferenzen kann man immer wieder horen, dass in Bulgarien das
groRte religionsrechtliche Problem in Verbindung mit Qen Sekten bestehe. Meine,
nicht wenig von westlicher Erfahrung beeinflussten, Uberlegungen fuhren aller-
dings zu einem anderen Ergebnis. Erstens kann die BOK in Hinblick auf Kommu-
nikation, Sozial- und Karitativlatigkeiten nicht mit der Flexibilitat der Neuen Re-
ligidsen Bewegungen Schritt halten und zweitens fehlt es in Bulgarien an norma-
len zeitgeméaRen Aufklarungsmechanismen innerhalb der BOK. um die religits oft
nicht bewanderten, nach 1944 geborenen Menschen vor Sekten zu ,schitzen*. Die
Generationen nach 1944 wirde am meisten geistlicher Firsorge und religioser
Zuwendung bedirfen. Es ist von daher merkwirdig, dass 18 Jahre nach der Wen-
de Religionsunterricht immer noch kein ordentliches Lehrfach an den staatlichen
Schulen ist. In der Folge bleibt Bulgarien ,keine schlechte* Basis fur die Missi-
onsbemiihungen dort bislang unbekannter religiéser (bzw. jedenfalls nach dem
eigenen Selbstverstandnis religioser) Bewegungen und Gruppen. Viele stellen sich
auch die Frage, ob die BOK ihrerseits tiberhaupt eine ,Missionstatigkeit* anfan-
gen kann. Die Situation ware sicher anders, wirde das traditionelle Glaubensbe-
kenntnis etwas ,munterer* aussehen und sich seinerseits mehr um die ,verlorenen
Schafe* bemihen.

Trotz des Fehlens eines Sektenbegriffs im bulgarischen Religionsgesetz ist
die Angst vor unbekannten Religionen und die Panik, was Neue Religiose Bewe-
gungen betrifft, wahrscheinlich die einzige logische Erklarung dafiur, wieso Art. 8
GUGb so restriktiv ist. Abs. | sieht insgesamt sechs Einschréankungen fur Religi-
onsgemeinschaften vor, im Einzelnen die folgenden Mafl3nahmen:

(1) Das Recht auf Glaubensbekenntnis kann eingeschrankt werden, wenn
gegen die Voraussetzungen des Art. 7 verstof3en wird, durch:

1. zeitweilige Untersagung der Verbreitung eines bestimmten Druckerzeug-
nisses;

2. zeitweilige Untersagung der Verlegertatigkeil;

3. Einschrankung der 6ffentlichen Erklarungen;

4. Léschung der Registrierung einer Bildungs-, Gesundheits- oder Sozialein-
richtung;



34

5. Sistierung der Registrierung der juristischen Person als Trager des Glau-
bensbekenntnisses bis 7u sechs Monaten;

6. Loschung der Registrierung der juristischen Person als Trager des Glau-
bensbekenntnisses*.

Diese Vorschriften erinnern grundsatzlich stark an das alte Religionsgesetz,
das sog. BekG. Solche explizite Sanktionen sah dieses jedoch nicht vor. Das alte
(iesetz beinhaltete zwar einen strengen Umgang mit ,ungehorsamen‘ Priestern
(welche durch den Staat amtsenthoben werden konnten Art. 12 BekG), verfugte
aber keine Loschung der juristischen Person der Religionsgemeinschaft. Wahr-
scheinlich haufen sich auch deswegen Stimmen, dass das neue Religionsgesetz
restriktiver sei als das alte24.

Die Vorstellung vieler Bulgaren, dass jede ,die Gesellschaft
gefahrdende" Proselytenmacherei stets gegen die Traditionalitat der Ostlichen
Orthodoxie gerichtet sei, lasst sich im Kontext des post-kommunistischen
+-Vakuums" schwer andern. Fir mich ist esjedoch fraglich, inwiefern Art. 8 GUGb
mit dem Verfassungs- und Gesetzesgebot von Freiheit und Gleichberechtigung der
Glaubensbekenntnisse (Art. 13 Abs. 1| Verf iVv.m. Art. 4 Abs. | GuUGb) im
Finklang steht. Eine ,mildere" Fassung von Art. 8 GUGb konnte eventuell den
Klerus der BOK motivieren, die Seelsorgearbeit zu vertiefen und sich starker um
die Glaubigen zu bemihen. Deswegen hielte ich durchaus im Interesse der BOK
einen liberaleren Ansatz lGr sinnvoll. In ihrer religidsen Praxis bewerten die
einzelnen Glaubigen selbst die sog. ,Sekten* bzw. Neuen Religibsen Bewegungen.
Der ,staatliche Sektenschutz* sollte nicht bloR auf Restriktionen beruhen, sondern
sich eher auf Selbstbestimmungsrechte und die hervorragende Arbeit der
traditionellen Religionsgemeinschaften stiitzen.

IV. Orthodoxe Tradition und Art. 10 GUGb

Mit Sicherheit stellt Art. 10 GUGb einen der gré3ten Streitpunkte im Religi-
onsgesetz dar. Die Wurzeln des Konflikts liegen in der Spaltung der BOK. Offen-
sichtlich sollte mit diesem Gesetzestext das Schisma tUberwunden werden.

Es ist unumstritten, dass die orthodoxen Kirchen wahrend der Turkokratie
far die Wahrung der kulturellen Identitat der christlichen Voélker eine vorrangige
Rolle gespielt haben '. Bekannt ist auch, dass die orthodoxe Theologie eine ganz
besonders starke Auflassung von der lokalen Kirche entwickelt hat, der zufolge
die Identifikation des Glaubens mit einem bestimmten Volk und einer bestimmten

Pastor Clir. Kutu hw &uRerte als Vorsitzender der bulgarischen Kongregationalisten seine ne-
gative Meinung Uber das neue Religionsgesetz im Gesprach mit Herrn Dr. Marlin liiert; er meinte
sogar, dass in vielerlei Hinsicht das alte Gesetz besser gewesen sei als das neue: M ILLER . Die
neuere Entwicklung im Verhaltnis zwischen dem Staat und den Religionsgemeinschaften in Bulgarien,
in: 11 KRESS (llg.). Religionsfreiheit als Leitbild, Minster 2004. 312, Anm. 27.

Vgl, S. FERRARI. Die Religionsfreiheit im Zeitalter der Globalisierung und der Postmoderne:
Das Problem der Proselytenmachcrei. in: Gewissen und Freiheit 56(2001) 1.30-150, hier: 137.



35

Kultur die logische Folge aus der Inkarnation ist. Die Unabhéngigkeit der Kirchen
von einer ,Zentralkirche* hat es den Orthodoxen Kirchen ermdéglicht, diese Auf-
lassung auch auf den rechtlichen und organisatorischen Bereich des Staates zu
Ubertragen. Das Prinzip ,ein Land - eine Kirche'?" ist ein bekannter Grundsatz
des orthodoxen kanonischen Rechts. Auf ihm beruht auch die Vorstellung der
Nationalkirche.

Aufdieser Ebene bewegen sich auch die Probleme der neuen religionsrecht-
lichen Gesetzgebung und der BOK. Und ohne hier auf orthodoxe ekklesiologische
Konzepte naher eingehen zu wollen, scheinen doch die historischen und gesell-
schaftlichen Gegebenheiten in Bulgarien den Sprachgebrauch beeinflusst zu haben.
So wird sogar nach bulgarischem Wortverstandnis unter ,Kirche" - neben dem
christlichen Gotteshaus zumeist allein die Bulgarische Orthodoxe Kirche (BOK)
verstanden. Das erklart sich freilich aus der orthodox-christlichen ,Herkunft* bzw.
Zugehorigkeit von nahezu tber 80 % der Bevolkerung27. Die anderen christlichen
Kirchen fuhren im Namen stets einen Zusatz, der aufihre Konfession hinweist, z.
B. die Evangelische Kirche, die Rémisch-Katholische Kirche usw.2s.

Wie bereits erwahnt, ist eines der groRten Probleme fiir das aktuelle bulgari-
sche Staatskirchenrecht die Spaltung des Heiligen Synods der BOK. Das Schisma
war vor allem Ergebnis der gesellschaftlichen Politisierung und hangt auf engste
mit einer negativen Grundstimmung gegen die kommunistisch gepragten Instituti-
onen in Bulgarien zusammen. Die politischen Parteien stellten sich nach der
~Wende* vor, dass, wenn nun die weltliche Regierung nicht mehr kommunistisch
sei, auch die Kirchen von kommunistischen Einflissen gesaubert werden sollten.

Nach zahlreichen Versuchen, dass die BOK selbst die Probleme 16st2', war
Staatlicherseils keine Schlichtungsmaoglichkeit mehr ersichtlich. Einige schismati-
sche Bischofe kehrten zurick, viele blieben jedoch gegen Patriarch Maxim einge-
stellt. dessen rechtméaRige Wahl zum Patriarchen unter Vorlage von Dokumenten
und unter Berufung auf mindliche Quellen bestritten wurde. Die politische Kon-
frontation der ehemaligen Bulgarischen Kommunistischen Partei — nun umbenannt
in Bulgarische Sozialistische Partei (BSP) mit den Oppositionskraften (SDS)
fuhrte zu einer inkonsequenten Religionspolitik. Diese dauerte an bis der ehemali-

ge Konig Simeon Il. mit seiner neugegrindeten Partei (NI)SV) die parlamentari-
schen Wahlen im Juni 2001 gewann ". In der Stellungnahme der Direktion ,Glau-* 28

““ Auch Metropolit KI.IMENT <V. Drumcv) von Tarnovo erklarte nach der Befreiung Bulga-
riens: ,Wenn die Orthodoxie existiert, dann existiert auch Bulgarien". Vgl. das Facsimilc vom ,Testa-
ment des Metropoliten" in: D. LF.KOV (Hg,). Iz arehiva na Vasil Drumev - Klimcnl Tarnovski. Solia
1973. 131-142. hier: 132.

In der Volkszahlung von 2001 haben sich 82.6% der Bevdlkerung in Bulgarien als orthodox
deklariert. VVgl. niiherhin die offizielle Online-Publikalion tber die Religionszugehérigkeit des Natio-
nen Statistischen Instituts in Solia: http://www.nsi.bg/Censns/StrReligitm.htni.

28 Vgl. BELLING BLROV, Kirchen und Glaubensfreiheit(  Anm. 3).

Zu diesen zéhlte auch das I’an-Orthodoxe Konzil 1998 in Sofia.

Er halte seine eigene Vorstellung, wie die Kirchenspaltung zu I6sen sei. Bereits am ersten Sit-
zungsiag des neuen Parlaments wurde der Gesctzesentwurf tiber die Glaubensbekenntnisse eingereiehl.
Simeon Sachskoburggolski &uerte sieh stets gegen die Spaltung und unterstiitzte zweifellos den Svnod
von Patriarch Maxim. Er stellte auf Antrag der BOK einen orthodoxen Theologen als Vorsitzenden der


http://ww

36

bensbekcnntnisse* Uber die Entwirfe des GiiGb steht ausdricklich, dass das Ge-
setz die Kirchenspaltung beenden soll".

Artikel 10 GiiGb hat folgenden Wortlaut:

,,(1) Traditionelles Glaubensbekenntnis in der Republik Bulgarien ist die Ost-
liche Orthodoxie. Sie hat eine historische Rolle fir den bulgarischen Staat
und eine aktuelle Bedeutung lUr sein staatliches Leben, ihr Vertreter ist die
aulokcphalc Bulgarische Orthodoxe Kirche, die mit dem Namen Patriarchat
Nachfolger des Bulgarischen Exarchats und ein Glied der Einen, Heiligen,
Allgemeinen und Apostolischen Kirche ist. Sie wird vom Bulgarischen Pat-
riarchen vertreten, der zugleich Metropolit von Sofia ist.

(2) Die Bulgarische Orthodoxe Kirche ist einejuristische Person. Ihre Struk-
tur und ihre Verwaltung sind in ihrer Kirchenverfassung festgelegt.

(3) Die Absatze | und 2 kénnen keine Grundlage fir die Gewéhrung von
Privilegien oder irgendwelcher Vorrechte durch Gesetz sein*.

Die Vater des Religionsgesetzes setzten hier merkwirdigerweise religiose

Vorschriften in einem weltlichen Gesetz um: Art. 10 GUGb zitiert aus der Kir-
chenverfassung von 1950™ Art. 10": Abs. |. letzter Satz'4 GUGb entspricht wort-

wortlich dem Art. 14 der Kirchenverfassung der BOK. Das ist ein Paradox im
weltlichen Rechtssystem Bulgariens: einerseits ist die Republik Bulgarien ein
religids neutraler Staat und lasst noch immer keinen Religionsunterricht in den
staatlichen Schulen zu, andererseits Ubernimmt Bulgarien fast wie zu Zeiten
Kaiser Justinians religidses Recht in die weltliche Gesetzgebung.* 13

Direktion der Glaubensbekenntnisse ein. Da sielt die katholische Kirche in Bulgarien dazu kritisch
auRerte, wurde ihr cingerdumt, den Vertreter Bulgariens im Vatikan zu bestimmen.

I Vgl. Tsarkovcn vestnik (2002, Nr. 14) 2. F.s stellt hier ausdrucklich, dass der IIl. Synod von
Patriarch Maxim genau diesen Entwurf bevorzugt - ein deutliches Zeichen llir die staatliche Unterstut-
zung dieses Synods.

‘s Erwahnenswert ist hier, dass die sog. ,Schismatiker" inzwischen eine neue Kirchenverfassung
erarbeitet und aufeiner Synode verabschiedet hatten, welche aber im Gesetz keinen Platz fand.

13 ,,[...] die autokephalc Bulgarische Orthodoxe Kirche, die mit dem Namen Patriarchat Nach-
folgerin des Bulgarischen Exarchats ist und ein Glied der Einen. Heiligen, Allgemeinen und Apostoli-
schen Kirche

*J ,,Sie wird vom Bulgarischen Patriarchen vertreten, der zugleich Metropolit von Sofia ist".



37

Viele auBerten auch Kritik" wegen der Ungleichbehandlung der Glaubens-
bekenntnisse. Wahren die BOK ex lege den Status einer juristischen Person er-
langte, missen die anderen Religionsgemeinscharten die Registrierung ex officio
erwerben. Und wenn auch Art. 10 Abs. 3 besagt, dass aufgrund von Abs. | und 2
die Gewahrung von Privilegien oder anderweitigen Vorrechten durch Gesetz aus-
geschlossen ist, bestehen doch immer noch Bedenken gegen Art. 10 Abs. | und 2
GUGb in der bulgarischen Gesellschaft. Gegen Art. 10 GUGb &auBern sich konse-
guent kleinere Religionsgemeinschaften, die sich von der BOK ,bedroht* fuhlen.
Im engen Zusammenhang mit dem Bemihen um Beseitigung des Schismas steht
noch 8 3 der Zusatzlichen Bestimmungen GuGb, namlich, dass Personen und
Religionsgemeinschaften, die sich zum Zeitpunkt des Inkrafttretens des Religi-
onsgesetzes von einem Glaubensbekenntnis getrennt haben, weder dessen Namen
noch das Eigentum weiterbenutzlen durfen. 1). h., der sog. ,schismatische* Synod
sollte nicht mehr unter dem Namen ,Bulgarische Orthodoxe Kirche* existieren
diurfen und Uber kein Eigentum verflgen.

In den letzten Minuten vor der Verabschiedung des Religionsgesetzes verlas
die politische Opposition im Parlament eine Erklarung, die ganz stark Art. 10
GUGb i. S. d. ex lege Registrierung kritisierte. Die darauffolgende Verfassungs-
klage'wurde allerdings abgewiesen”" und Art. 10 bestétigt. Eine Klage des sog.
JAlternativen Synods* vor dem EGMR steht nun seit Ende 2004 in Stra3burg zur
Entscheidung an’*. Sicher ist, dass diese gro3e Unruhe in der bulgarischen Politik
und der BOK hervorrufen wird™".

Ich vertrete die Auffassung, dass jede ,aufgezwungene" Spaltung den Reli-
gionsgemeinschaften enorme Schaden hinzufliigt. Zugleich bin ich genauso fest
davon Uberzeugt, dass die BOK unter den neuen ,demokratischen" Bedingungen
sich selbstbestimmt und absolut unabhangig vom Staat entwickeln soll. Dieselben* 37

“ K. KANER kritisiert stark den Art. U) CiQGh: er &uBerte sich ganz bewusst gegen die ex lege
Registrierung der 130K. Dabei betonte er. dass es durch die staatliche Bevorzugung des einen Synods
zu einer Intervention in die kirchlichen Angelegenheiten gekommen sei. Ex lege den Status einer
juristischen Person erhielt die Bulgarische Orthodoxe Kirche, die ein Mitglied der Einen Heiligen
Allgemeinen und Apostolischen Kirche ist  d.h.. diejenige, die die Anerkennung des 6kumenischen
Patriarchen im Jahre 1998 aufder Panorthodoxcn Synode erlangt hat und diejenige, deren Patriarch
auch Metropolit von Sofia ist. Vgl. K. KOHF.N K. KANKV 1). MLADENOVA, Religiosnata
svoboda \% Balgaria prez 2004: hltp://w\v'v.behclsinki.org/unlpad/resources
72<)05 Relitious%2Uli‘ccdom%2Urenorl%2()in™ii202(It)4 bg. doe und In diese Richtung geht auch die
Kritik von V. Koslov und der Vertreter anderer kleinerer ,nicht-traditioneller" Religionsgemeinschaf-
ten. Vgl, V. KOSTOV, Analysis ofa General Bill ofa Law on Religious Confessions (- Anm. 15); vgl.
auch: F. CORLF.Y, ServiceBulgaria: Controversial rcligion law survives eonstitutional challengc, in:
Forum 18 News (21 Jtily 2003): http://www.lbinmI8.oru/ Archive.nhn'arliele id- IQK&pdf-Y.

““ Verfassungssache Nr. 3 J2003.

37 Entscheidung des VerfG Nr 12 / 2003, abgedruckt im Gesetzblatt 66/2003.

Dazu Linien. Absehn, VI.

Der Ausgang des Stralburger Verfahrens wird von vielen ungeduldig erwartet. Der EGMR
war in den letzten Jahren bereits zweimal mit bulgarischen religionsrechtlichen Fallen befasst. Allge-
mein bekannt wurde die Entscheidung des F.GMR vom 26. 10. 2000 zuin Konflikt innerhalb der Bul-
garischen Islamischen Gemeinschaft (Hassan & Chaush vs. Bulgarin, 30.985/96, Reports 2000-XI). der
am 16. 3. 2005 (Oberster Heiliger Rat der Islamischen Gemeinschaft vs. Bulgarien. 39.023/97) eine
weitere Entscheidung gefolgt ist. Vgl. die Kommentare von Il. JOCHUM. in: 6arr 49 (2002) 302-305.
und R. POTZ, ebenda 53 (2006) 237-263.


http://w

38

Vorgaben enthalt grundsatzlich auch das neue bulgarische Staatskirchenrecht in
Verfassung und Religionsgesetz. Daher sollte sich der Staat absolut neutral verhal-
ten. m. a. W., weder ein Schisma provozieren, noch es zu schlichten versuchen.

Zusammenfassend isl festzuhallen, dass Art. 10 GilGb i.V.m. 83 der Zuséatz-
lichen Vorschriften GUGb fur die weitgehende Beseitigung der Spaltung und fir
die Ruckgabe des Eigentums seitens der Spalter sorgte. Dass der christlich-
orthodoxe Glaube das traditionelle Glaubensbekenntnis der meisten Bulgaren ist,
bleibt in der Gesellschaft weitgehend unumstritten. Viele Bulgaren bezeichnen
sich selbst dann als orthodox, wenn sie nicht getauft worden sind.

Kir mich besteht aber ein beunruhigender Widerspruch zwischen den Be-
stimmungen von Art. 4 Abs. | S.2 (Religionsinstitutionen sind vom Staat getrennt)
und Art. 10 Abs. | S. 2 (die BOK hat eine aktuelle Bedeutung im staatlichen Le-
ben Bulgariens)4". Wenn die Kirche im Staatswesen eine Rolle spielt, so ist es
unverstandlich, dass die Religionsinstilutionen nicht auch fir politische Ziele
benutzt werden durfen.

V. Staat mul Kirche im Aufgabenbereich der Direktion ,,Glaubensbekenntnisse "

Kap. 6 des GUGDb isl der Direktion ,Glaubensbekenntnisse* gewidmet. Art.
34 und 35 GUGb definieren ihre Rolle und Aufgaben: die Regierung setzt die
staatliche Politik aufdem Gebiet des Religionsrechts durch die Direktion (Art. 34
GUGb) um. Also ist die Direktion ein staatliches Instrument fir den Verkehr mit
den Religionsgemeinschaften und fur die Verwirklichung (Durchsetzung) der
staatlichen Politik beziglich der Konfessionen. Fraglich bleiben zun&chst die
Grenzen der kirchlichen Selbstbestimmung im Falle, dass die Religionsgemein-
schaften unmittelbar mit anderen zustandigen Staatsorganen verkehren wollen.

Da es bereits unter dem kommunistischen Regime eine vergleichbare Institu-
tiondl gab. std3t die neue Einrichtung bei den kleineren Religionsgemeinschaften
und Menschenrechtsorganisationen sehr haufig auf Misstrauen. Die Entstehungs-
geschichte der Direktion isl sehr kompliziert und noch nicht ausreichend erforscht.
In der Kirchenzeitung der BOK wurde 2007 die nachfolgende Information abge-
druckt:

»,Die Direktion 'Glaubensbekenntnisse’ hat auch vor 1944 existiert. Spater
wandelte sie sich in das Komitee fir Fragen der BOK und der religiosen Kul-
te beim AuBenministerium. Nach 1989 wurde sie erneut zur Direktion unge-
wandelt, wobei sie seit zehn Jahren ein Teil der Verwaltung des Ministerra-
tes ist. In der Direktion arbeiten neben dem Direktor zwei Beamte und zwei

"Vgl. da/eu naherhin H. ULROV. Stanovishtelo na konstllul/ionnija sad otnosno tradilzion-
noslta na i/iochnoto pravoslavic (Die Stellungnahme des Verfasstingsgerichls Ober die Traditionalitat
der Ostlichen Orthodoxie), in: Svoboda za wvscki 3 (2007. 14): hlins'/www.eenter-
reliaiousfreedoni.com/ ha/arl.ohn'.'id 141.

" Vgl. HELLING - BEROV ( Anm. 3): das Staatsorgan in der Form der heutigen Direktion
,Glaubensbekenntnisse" beim Minislerrat wurde 1990 in der Amtszeit von Philipp Gimitrav etabliert.



39

Experten mit theologischer Hochschulbildung. Die 5 Mitarbeiter erledigen
die Arbeit der friiheren 12 Bediensteten. Seit der Grindung der Direktion hat
sie zum ersten Mal einen Theologen als Direktor. Professor Zhelev wurde im

April 2002 vom damaligen Premierminister Simeon von Sachsen Coburg
und Gotha und mit dem Segen Seiner Heiligkeit Patriarch Maxim ernannt*“43,

Allerdings gehl die Geschichte der Direktion noch weiter zurtick. Viele
Fachleute in Bulgarien, wahrscheinlich auch in anderen Balkanlandern, tduschen
sich, wenn sie meinen, dass solche Staatssekretariate erstmals von den kommunis-
tischen Parteien aufgebaut wurden. In Wirklichkeit wurden sie durch die kommu-
nistische Propaganda nur deutlicher sichtbar und spirbar4'. Die Wurzeln modgen
bis ins Osmanische Reich zurlickreichen". Bemerkenswert ist jedenfalls, dass fast
jeder Balkanstaat tiber eine &hnliche Einrichtung verfiigte.

Wie bereits erwahnt, waren wahrend der Diskussion Uber das neue Religi-
onsgesetz vereinzelte Stimmen zu horen, dass die Direktion ein Uberflissiges
Organ sei, wenn die Glaubensbekenntnisse (gemal Art. 13, Abs. | Vcrf. und Art.
4, Abs. | GUGDb) frei sein sollen4'. Spannend war in dieser Beziehung aueh die in
der bulgarischen Presse dokumentierte Diskussion zwischen dem US State Depar-
tement und dem Direktor der Direktion Glaubensbekenntnisse, Prof. Zhelev, Uber
den Registrierungsprozess liir die Religionsgemeinschaften und die Rolle der
Direktion unter diesem Aspekt4". Darin vertraten die Mitarbeiter des Departements
die Position, dass die Direktion grundséatzlich die kirchliche Selbstbestimmung
einschranken und negativ beeinflussen kdnnte. Der Direktor (Prof. Zhelev) erwi-
derte. dass dies in der Tat unmdglich sei, da alle Religionsgemeinschaften nach
Verfassung und Gesetzen frei sind.

Nach Abschluss der Transformationsprozesse in der bulgarischen Gesell-
schaft (wenn auch nicht friher) kdonnte sich die Direktion wahrscheinlich auch
z.um Nutzen der nicht-traditionellen Konfessionen auswirken. Letztendlich sollte
sie m. E. aber langfristig abgebaut werden. Denn aueh ohne die Einflussmecha-
nismen der Vergangenheit und trotz der bislang guten Leistungen der aktuellen
Mitarbeiter verbleibt die Direktion eine staatliche Zentralverwaltung, die tber ein
viel zu groRes (negatives) Gewicht hinsichtlich aller Religionsgemeinschaften
verfugt. Fir unzuldssig halte ich z. B,, dass das Sofioter Stadtgericht bei Bedarf
(anlasslich eines Registrierungsverfahrens) die Direktion mit einem Gutachten

| Tsarkoven vestnik <2007, Nr. 6) 3.

Il Auch in Russland wurden durch solche ..Apparate" der Russischen Orthodoxen Kirche nicht
Wenige Schaden zugetilgt.

11 In einem hervorragenden Aufsatz von Prof. Ali Bardaknglu linden sich wichtige Hinweise,
wie dieses Amt bereits in den Anfangen des Osmanisehcn Reichs in den Zeiten Lirtogruls gegriindet
wurde. Vgl. A. BARDAKOGUJ, Der Aulbau und die funktionell des Amtes fir Religionsangelegen-
heiten (Diyanet), in: Konleren/beriehte Islam. Staat und Moderne Gesellschall in der Turkei und in
furopa. Ankara 2005,3-1 i.

J' Belege dafur linden sieh auch im Abschlussbericht des runden Tisches: ..Religidser Dialog
und die Kirche-Staal-Be/iehungen im gegenwartigen Bulgarien" (Mar/. 2005): liUoz'Avww.cenler-
l:ediuil'iislreed(iin.eaiii;he,'iirl.nhiV.1i¢l  S4.

"Vgl. M. MINCLYV, Bulgarin ogranicava pravala na niakoi ncpravoslavni verolzpovedania:
feBe;tfmcdiapool.bE/siteAyorld/2003/12/1WO1 191203w.shtml.



40

Uber die ,Religiositat" einer Konfession beauftragen kann (Art. 35 Abs. 4 i.V.m.
Art 16 Giiub). Hin solches Verfahren gefahrdet das Prinzip der Gewaltenteilung
(Art. 8 Verl'.); die Exekutive und die Judikative sind in dieser Konstellation nicht
hinreichend unabhangig von einander. Gutachter und Experten sollen und kdnnen
problemlos auch nach den allgemeinen Gerichtsgutachterlisten bestellt werden.
Von allen Aufgaben und Zustandigkeiten der Direktion bleibt lediglich eine, die
zunachst ohne ihre Existenz problematisch erscheint — die Budgetierung der staat-
lichen Subvention tur die Religionsgemeinschaften. Doch verfugt der Ministerrat
Uber geniigend andere Organe und Kommissionen, um eine entsprechende Sub-
ventionierung korrekt und transparent zu organisieren. Denkbar ware auch die
Loésung der Finanzierungsfrage mittels Einfihrung einer Kirchensteuer. Alle ande-
ren Handlungen gegeniber dem Staat kénnen die Religionsgemeinschaften selbst
vornehmen,; sie sind frei, Staatlicherseils ihren Ansprechpartner in den verschiede-
nen Angelegenheiten selbst zu wahlen. Jedenfalls Uberflissig erscheint die Be-
schwerdeprifungsmaéglichkeit seitens der Direktion im Falle von Rechtsverlet-
zungen im religionsrechtlichen Bereich (Art. 35 Nr. 6 GUGDb), steht doch sowieso
jedem Birger die Geltendmachung einer Rechtsverletzung im Wege einer gericht-
lichen Klage offen (Art. 56 Verf.). M. E. zu Recht stellte u. a. auch Viktor Kostov
die polemische Frage, wieso es denn in Bulgarien an einer ,Direktion Atheis-
mus* fehlt.

VI. Verbesserungen gegentber dem allen Religionsgesetz (BekG))

Die Kritik am Religionsgesetz zeigte zahlreiche Schwéchen der parlamenta-
rischen Arbeit auf. Man darfdartber aber selbstverstandlich nicht vergessen, dass
das GUGb durchaus auch einige positive Neuerungen im bulgarischen Religions-
recht gebracht hat. So hat das aktuelle Religionsgesetz veraltete kommunistische
Vorschriften endgiltig aufgehoben und den Religionsgemeinschaften explizit die
Erlaubnis zu Sozialarbeit eingerdumt. Das GUGb erlaubt sowohl karitative als
auch edukalive Tatigkeiten der Glaubensbekenntnisse. Im Vergleich zum BekG
stellt dies einen groBen Fortschritt dar, denn im alten Religionsgesetz waren sol-
che Handlungen streng untersagt. Eine positive Neuheit ist auch die gerichtliche
Erlangung des Status einer juristischen Person seitens der sog. Zentralleitungen
der Glaubensbekenntnisse dar (freilich sollen hier die Probleme der Eintragung
von lokalen Niederlassungen nicht vergessen werden - siehe oben).

Eine andere Frage bleibt, inwiefern die Religionsgemeinschaften die aktuelle
Rechtsgrundlage zur Selbstverwirklichung nutzen kénnen. Es sind bislang noch
keine gro3en Erfolge im Sozialbereich sichtbar ein Zeichen, dass die Bemihun-
gen des Gesetzgebers, aber auch der Religionsgemeinschaften selbst als unzurei-
chend zu bewerten sind.



41
VII. Ausblick

Es ist ein I-'aktum. dass das bulgarische Religionsgesctz, nicht nur wegen der
Iransformationsgesellschaftsproblematik, viele sprachliche Schwachen, eine hin-
kende Struktur, Oberflachlichkeit und politische Belastungen zeigt. Viele Rege-
lungen miissten entweder komplett novelliert oder ganz gestrichen werden. Viel-
leicht wéare es sinnvoller, langfristig ein neues Religionsgeselz zu verabschieden.
Ungewiss, aber notwendig bleibt noch die Umsetzung der Resolution 1390/2004
des Europarates, die bereits 2004 im Parlament durch zwei Gesetzesentwiirfe zur
Anderung und Erganzung des GuGb angesprochen wurde. Uberlegt wird aktuell
die Einfihrung einer Mindestpersonenzahl lir neu zu registrierende Religionsge-
meinschaften. Wahrscheinlich wird auch die Entscheidung des EGMR in der Sa-
che ,The IHoly Synod of the Bulgarian Orthodox C'hurch and Others vs. Bulga-
i'ia™! eine gewisse Verbesserung im Bereich des Religionsrechts nach sich zic-
hen'x* 11

' Dccision as In the Atimissihilily nlI'Applications Nos. 412/03 and 35677/04 by the Iloly Synod
<l llle tGulgarian Orthodox (/horch and Others agninsl Bulgarin (I'uul.i.

11 Vorkonunentiertingen der ,Deeision as lo the Admissibilily": 1. (ikl.JKIN. Pravosatlie i lilil
hitislijaitMvo: ra/mishlenijn po povod edna neolbelja/ana godisnina | Rechtsprechung und (oder) Ohris-
leniiini:  Uberlegungen aus Anlass zu einem unbemerkten Jahrestag]: littn:/ww\v.eenlei-
(eligfousiVeedoin .com hi>/eol.nIn)7id- 25 und Il. BRROV. Bo/.hielo liogu. Kesarevmo kesarju: Prelju-
dia kam pr.ivoslavnite ..slrasti balgarski v Strasburg [Gott, was Gottes ist. dem Kaiser, was des Kaisers
Is,: Préludium zu den Orthodoxen ,,| eidenschaften der Bulgaren" in SlraBburg]: http: wwweemer-
rsljgiousrrcedom.com/be/col.tihn'.,id~27.



42

ROMANIA AM) TH! EUROPEAN UNION
BETWEEN POLITICAL VISION AND LEGAL REALITY

Radu C arp, Bucharest

Writing about events that are unfolding before our eyes is alvways
challenging. The peril of superliciality threatens each step of the author. It is
beneficially that. in Romania, many of the issues regarding religion and
partieularly the relation between State and religious denominations are being
discussed as we speak. Romania’s accession to the European Union [hcneeforth
EU] certainly inlluenced the contenl and cspecially the rhythm of these debates.
On the olher hand. one's instruments of analysis are limited Ibr now. An observer
of the evolution of the State-Church relation must adapt himself continuously to
diese debates, must understand their stdke and try (o relale ihem with similar
European issues. Understanding the religious meaning ofthese debates sometimes
lacks a legal instrument of analysis. And even when the two qualities coincide.
that does not necessarily imply that scholars have at hand the comparative analysis
for contextualizing, at the European level, debates vvhich seem to bc strictly
internal.

The IM ofJanuary 2007, Romania's accession to the EU, has generated many
debates in the public sphere; lilere was this fear of the unknown. from the
Orthodox Church as well as from common people. For a long time, Romanians
have lived with the illusion that Romania’s accession will be a rupture with the
recent past. Indeed, it was, but. unfortunately, only at the strict level of Romanian
institutions that inieract directly with European oncs. The alter-effects of the fear
of integration are perceived even now. Finding myself. this summer. at one of
Rueovina monasteries, | was surprised to read a text about Romanian Orthodox
Church Claims to the Romanian State. It was a problem completely unsolved by
now. The Orthodox Church had been the ownerof many immovable goods (forest
lands) until Bucovina bccame, at the end ofthe 18™ Century, part of the Austrian
Empire and these estates feil under the administration ofthe State. The usage of
these lands, as well as the form of property, had been a subject for litigation
between the Orthodox Church and the Romanian State even since its fonnation in
1918. This issue was partially solved in the interwar period but after 1989 it raised
again on endless diseussions between the State and the Church withoul reaching a
mutually-accepted solution. In a text available at Dragomirna Monastery. the
clergy from Bucovina accuses the State of not solving this problem before the
integration into the European Union, vvhich. according to the text. means that the
retroccssion can no longer be done. This is an example of falsified understanding
ofwhat January I'1 2007 really represents. The retroccssion of goods belonging to
the religious denominations is still running; the State is trying to lind a solution;
the Church has its own Solutions. A question comes naturally: whcre does this
understanding of Romania's accession to the EU within the Orthodox Church



43

come from? Are vve dealing with an isolate phenomenon or is il a generali/ed
fceling ol'tlie entirc Komanian Orthodox Cliurch?

Before answering ihis question, another episode of my pilgrimage lo
Bucovina this summer shall be broughl inlo discussion. Al Putna Monastery, a
monk was trying lo explain to some children Ihc history of this monastery! williin
the contexl of the history of lhe provincc lo which it belongs. The Putha
Monastery was built in the 15" Century by Stephan the Great, considered to be the
greatest ruler of Moldavia, sanclified by Ute Romanian Orthodox Cliurch in 1992,
rhis monk was explainingto the children that Moldavia has kepl its independence
even after the dcath of Stephan the Great, but has recently lost it. When questioned
“why has Moldavia recently lost its independence”, the children (vwho were about
7 years old) answered in two vvays: “because of the Russians” or “because of
Bésescu”, Romania’s President in oflice. The answers are easy to understand. The
first one is due to ancestral fear, transmitted from one generation to another,
towards our caslern neighbours which can be explained by frequent invasions and
military occupations, as well as by the ill-fated political influence. The sccond
answer was caused by the fact that Romanian mass-media consider President
Basescu responsiblc for everything that happens. | was not surprised by these
answers. Whal puzz.led me was the “truc” answer offered by the monk: Moldavia
was not lost either in the time of Stephan the Great, or after that, not even during
lhe communist period or the period oftransition. Moldavia was lost in the moment
ol the acccssion to the European Union.

Coming back to the question menlioned above, | think vve can skelch an
answer: the orthodox hierarchy accepted the European integration even before the
Komanian State decided on this issue. As shown in a paper that | recently
published!, the first standpoints of the orthodox hierarchy in lavour of the
European integration have been expressed since the beginning ofthe 1990s. |he
success of the Snagov Declaration in 2000' proves that the orthodox hierarchy
understood the advantages ofthis change of political paradigm. In the same paper.
| have shown that the Romanian Orthodox Cliurch has fullllled all the steps of
Europeani/ation internalization, cxtcrnalization, supra-nationalization and trans-
nationalization defined in the literaturc* and has bccome a European actor, Thus
>hc Romanian Orthodox Cliurch is at the same level as other Churches which have
a longer expericncc regarding llieir rclationship with the European institutions.
But what happened with the other members of the Orthodox Cluirch, clergymen
and laymen alikc? I'rom the two examples mentioned above it is quite obvious

R. CARI’, luscrica Ortodoxad Roméana $i pol/ilia laicilor I'ala Ul- integrarea europeand: elcmente
4e discurs in spaliid public, in: K. COMAN - A.-M. DOIIRIi. I'olitici publice romancfti in pcrspccliva
curnpeana [Romanian Public Policies ina liuropcan Perspec(ivc|. la$i 2007, 109-161.

; The Snagov Declaration from 2000 expresses the Support ol'tlie reliyious deuominations ol'
Romania for Romania's ell'orts to become a inembcr with lull riuhts of the coinniunitv of liuropcan
values.

' See D. C'llIABANF.T - R. BALMI: V. WRIC]ll f (cd.). L’action colleetive en tiurope. Paris
2002.



44

that the European integralion has not bccn enough cxplained by ihe hicrarchy to
ihe clergynten. As the State did not properly explain to its citizens the European
Integration, in the same manner, the Orthodox Church has not sueeeeded in
properly explaining to its clergynten this issue. Front here, another question: was
this not desired or was the European Option so obvious that it did not rcquire
explaining? It is hard to say, at least for now. In anv case, the idea of a conflict
between a pro-European hierarchy and an anti-European clergy has no grounds.
The majority of Romanians considcr the Orthodox Church and the EU the most
trustworthy institutions. Heneeforth. the uncquivocal pro-European Option of the
Romanians can be explained by the lack of a viable alternative to Ihe European
political projeet, not by a conseious assunting of the European values; the
affiliation to the Orthodox Church underlines the tradition, regarding which there
is no alternative. Being both. orthodox and EU Citizen, is not seen. by Romanians.
as incompatible. Romanians are not different from other citi/ens of Europe. They
all share the same values the results of World Values Survey are a good proofof
this. Romanians tend to think they are more religious than any other nation in
Europe. There are no solid arguments against this Statement. The intensity of the
religious feeling can only be measured subjectively; we can measure how the
sentiments towards ncighbours or family are expressed and we can estimate to
what extern this attitudc is determined by the cultural contcxt, but we will never
know ifwe cxperiencc a more intense religious feeling than othors.

As we can see from above, for Romania talking about religion. law and the
affiliation to a common area of European values is not an intellectua! routinely
exercise. On many occasions, | was unable to rccommend a solid bibliography
regarding the rolc of the Orthodox Church in the Rottianian society alter |
debated that poinl often with foreign students who came to Romania to study
different aspeets related to this issue. | Itave tried to explain to them what kind of
SOUrces they can use in their research and ! reali/fed that this lield is not
sufficiently explored. Many times. my interloculors reali/ed that they Itave to statt
from the beginning. that they must explore this lield having just a lew working
methods which proved to be efficient in other legal and religious contexts. It is as
if you want to explore a cave in which no one has entered before, having only
powerlul lanterns: you never know how dccp the cave is and ifyou will return the
same way you entered.

What is the reason for this lack of inlcrest in explaining the role of the
Church in society. for setting the liniits of its legitimate intervention, with the
purpose of explaining the liniits ofthe State action? | think that a first explanation
lies in the lack of interaction between scientific disciplines. The Romanian
lawyers are not intercsted in Ihe canonical law aspeets. The Separation between the
public and the private law. studied in the Law facullics on one hand. and the
canonical law, studied in the Theology facullics. on the other hand is so obvious
that further comments are not required. The Orthodox Church has not shown any
interest in having by its side renowned lawyers, speciali/fed in the State-Church



45
relation. On many occasions, competenl lawyers havc holpcd tho Church. Most of
thein wert- also polilicians interested in borrowing from tho Church some of its
credibility. Tliorc was no attempt to imderstand tho sublletios of the State-Churcli
relation in a country with an orthodox majority but with such a diverse rcligious
landscape. Many times, the legal rcligious acts drafted by tho Government or the
Parliament did not consider the Church opinion, but it is also (nie that in many
oases the Church itself had no opinion regarding the norms which affected it
directly. The anfractuous history of atlempts lo define a framework law to regulate
*ho State-Churcli relation initially took into accounl tho Church's point ofvievv but
+bis initiative shortly faded away. When a new dralt of this law has been ro-
engaged. in 2005, the connoclion botweon constitulional law, acquis
communautaire and canonical law was achievod not at a thoorotical level, but
through poople who took pari in drafling this law. Tho existente of Law no.
489/2006 regarding the religious froodoin and tho genoral regime of tho religious
denominations shows tho proper way to procood in Unding common grounds
botween State and Church.

Tho way in which Law no. 489/2006 emerged is a good oxample which
should be lurthcr analy/od. No eflioiont results can como up in tho legal Hold
wilhout Consulting tho beneliciaries ofa certain law. Olhorwiso, a law cannol be
Put into practicc or will bo changed shortly alter. Duo to tho lack of dialoguo
botweon State and society regarding sensitive issues on which tho two actors liavo
ideological and political options Romania has an excess of normalivism.

Beioro saying more on this law rather about its stakos and not about its
Content, it is necessary to ostablish. in a wider context, tho evolutions ofthe State-
Churcli relation in Romania, alter tho 1" of January 2007. This momont is a very
adoquate time indicalor. Yet, many of tho evolutions seen in tho first part of this
yoar havo thoir origin in events and dobatos which liavo beeil initiatod prior to this
dato.

Wo present (/.) thosc dobales which woro gonoratod by Romania's accession
«° the EU and havo been ampliliod alter tho I'l of January 2007. I-'irslly the locus
will be on Law no. 489/2006, which has also gonoratod somo debates during its
drafling and aller its enlering into force. Olher issues that will bo touched upon
ai'e: the ono regarding tho icons in sehools which startod in aulunin 2006 and has
not been solvod ontiroly by now; tho ono about studying religion in sehools which
started this summor, duo lo tho now drall of Law on Education.
hurthemioro, tlioro are other ovonls (Il.) which had and still havo consequences
*>Pon tho re-delining of tho State-Churcli relation in Romania, as momber of tho
b-U: tho death of Patriarch Teoctist in a poriod in which tho Romanian Orthodox
b hureli debates its now internal Statute and the present public debato regarding tho
clection ofa now Patriarch; tho procoodings of the lliird Kuropoan Lcumonical
Meeting irom Sibiu, at the beginning of September; tho attempt of tho Orthodox
L hurch to organize itselfin Brussels. Tlioro is no doubl about tiio rolevance oftho



46

first threc issues. Dealing with thc other three, even superl'icially, may be
surprising.

I. The Law no. 489/2006 ended the communist regime in Romania applicable to
the relations between the State and the religious dcnominations, pcrpetuated after
1989 by some provisions when the Decree no. 177/1948 remained in force
although it was modilled. This law establishes a series of principles which assert
the neutrality of thc Romanian State in relation to all religious denominations and
establishes warranties for the expression of thc religious freedoms, according to
their definition given by international conventions. Among the inost important
provisions ofthis law. we shall mention: the guarantec ofthe religious freedom, in
its multiple forms, practiced individually or collectively; the role of religions as
social partners of the State and as suppliers of social Services; the equality of all
religions in front of the law and of public authorities; a new regime of financing
the religions, based on transparency and subsidiarity; a new form of expression of
religious freedom through the religious associations; provisions on the patrimony
of the eults, including the Status of sacred goods; provisions on education
organized by religious communities; the principle that any change or complction
ofthis law requires preliminary consultalion ofthe religious denominations.

This law acknowledges the existence of 18 religious denominations in
Romania, offering thern guarantees for their autonomy towards the State. No other
law ofthe HU Member States establishes guarantees regarding religious freedom
for such a large number of religious denominations.

Law no. 489/2006 was initially submitted to an ample public debate with
rcpresentatives of all forms of religious freedom, of academia and of civil society
and it was voted by the Romanian Parliament with an overwhelming majority of
220 votes for, 1 vote against, and one single abstention. This law beeame the
expression of a wide consensus between religious denominations and the state
authorities, and a proof of polilical maturity in religious matters. It also beeame
the subject of some independent analysis at the international level, and rcceived
positive apprcciations, expressed by the European Consortium for State-Church
Relations and by the Commission for Democracy through Law ofthc Council of
Europe.

As a response to contestation of the Law no. 489/2006 by people or
organi/ations which have distorted the sense of it, for reason ofsome presumptive
European principles, never mentioned as such, the Romanian Institute for Inter-
Orthodox, Inter-Confessional and Inter-Religious Studies - INTER, the rnain
beneficiary of this law and whose members took pari in drafting this law. has
greeted the emergence of this new normative framework. In the press rclease
which INTER delivered in January 2007. we have shown that “this law can be a
model for other neighbouring States of Romania, which desire to regulate, in an
European way, the relations between the State and the forms of expressing the
religious freedom”. The eonclusion is still valid.



47

2. In November 2006, the National Council for Fighting against Discrimination
[henceforth CNCD] issued the Resolution no. 323/2006, vvhieh generated intense
debales in the Romanian society. A philosophy protessor considered that
displaying the religious Symbols (the icons) in public places used for education is
a discrimination against atheists or agnostics. CNC'l) solved propitiously tliis
Petition, recommending the Ministry of Education and Research [henceforth
MFC] to edict norms regarding the presence of religious Symbols in schools and
to display these Symbols only during the religion-classes or in areas exclusively
intended for religious instruction.

Before il took tliis decision, CNCD addressed itself to the State Secretariat
for Religious Denominations [henceforth SSC] asking its opinion. SSC' showed
that rcligion has been taken out from schools during the communis! regime and
was included again after 1989. The religious Symbols in schools are not an objcct
ol' veneralion, but “expressions ol' the spiritual and cultural patrimony of
Romania”. SSC pointed out that in the European States there are sonie dccisions of
the Courts in tliis matter vvhieh did not impose the elimination of religious
symbols. As an example, it was put Ibrlh a decision ofthe Council of State in Italy
(no. 556 ofthe I5<h of February 2006), according to which the presence oferosses
in public schools is no act of discrimination towards those who are not Christians.
Some ofthe civic associations challengcd the decision of CNCD. The Decision of
the Constitutional Court of Germany from 1996 has been invoked in tliis case,
through which it has been established that religious symbols must be excluded
from schools (a decision which has not been put into practice), and the fact that,
since 1996, the Constitutional Court in Germany has not accepted any similar
cases, saying that the presence of the religious symbols in schools is not an issue
coneerning justice, but the local authorities. In January 2007, CNCD decided to
repel all the appeals. As a conscquence, the decision of CNCD has beeil
challenged before the judiciary. At tliis time, there is no final decision ol' the
Romanian justice. Regardless of its nature, it will be conlested by one side or
another. MEC did not notice the recommendation of CNCD to produce norms
regarding the presence of religious symbols in schools. but stated. in December
2006, that its interference “would be totally inappropriate”. Moreover, MEC
showed that these norms should be "established by the local communities™. Until
now, there was no need, at the local level, to cstablish such norms. The standpoint
of MEC is correct — the confessional belonging must bc taken into account in
dealing witli tliis issue.3

3. MEC did not have the same moderate attitude in regulating the presence of
religion in schools coneerning another case. In the summer of 2007, MEC released
a new draft Law on education. Among the debated aspccts was the teaching of
religion in public schools. Until now, the intentions of MEC in this matter are still
obscure, as well as the standpoint of its dialogue partners, consulted in the
Problem of this draft law. The discipline religion is pari of the curricula used in
elementary schools and high schools. Pupils choose the type ofreligion. according



48

io their confession. Religion Iransforms ilsell' inlo an optional discipline at the
parcnts’ or tutors’ request (Article 9 of the Law on Education no. 84/1995). All
these provisions indicate tliat the current Law on Education avoids saying if
religion is mandatory or optional in public schools. This attitude should not be
changcd. because it is not the legislator who should state the characlcr ol' religion
in schools, but the beneficiary of education. The discussion generated by MEC
regarding the Status of religion in schools gave rise to a debatc wilh for and
against arguments which continues even now. It is important to notice that in this
debatc no arguments based on the Status of religion in schools in other European
States were summoned.

In Germany, the Churches which organi/e private schools reeeive money
from the State in the satne conditions as the public schools. In the last ones,
religious education is in eonformity with the prccepls of the culls. Regarding the
Option for religion, this is based on a System close to the Romanian one, with the
only difference that the parcnts choose for their children up to the age of 12, and
the pupils themselves between 12 and 14. According to the fundamental Law (the
Constitution), religion is taughl in public schools and cannot be transformed into
an optional discipline. In Italy, starting with 2000, families which put their
children into private schools. organized by the religious denominations, reeeive
back from the state a pari of the taxes. The agreements from Villa Madama.
between Vatican and the Italian State stipulate that in each school there are 2
compulsory courses of religion, and | in high-schools. As in the case of Romania,
the parcnts make the decision for their children, up to the age of 13. The most
intcresting system is the one in Great Britain. According to the Education Act
from 2002, religion is a part ofthe basic education (basic cunicuhtm). The way in
which religion is taughl is decided in each school by a committee formed of a
representative of the Anglican Church, of other Christian confessions or of other
religious. this being appointed in aecordance with "the main religious traditions of
the area"; a representative of the association / the associations of teachers; a
representative of the local educational aulhority. Thus, the parcnts are excluded
from taking decisions for their children, but the teaching of religion is made
through the decision taken by all those who would have a word to say regarding
the education offered in schools. This system, which emphasizes the power of
decision of the local communilies. would be a solution for Romania too, in the
case of changing the current system. Thus. the proeess of decentralizing the
system of education would be applied through a simple, modern and European
solution.ll.

I. The discussions on the new Status of the Romanian Orthodox Church are
relevant because the Law no. 489/2006 stipulates that, within 12 months from ils
coming into force, the religious denominations from Romania must send the
Statutes and the Canonical Codes to the Ministry ol' Culture and Religious



49
Denominations for acknowledgement (Article 49, paragraph 2). Knowing the
content of these Statutes and Codes, the State will know better thcse religious
denominations’ autonomy and how to respeet it. Moreover, the Law no. 489/2006
slipulates that all acknowledged cults funetion “autonomously, according to their
ovvn Statutes and Canonical Codes” (Article 8, paragraph 1). Without having a
clear evidence ofthese Statutes, cults' autonomy can be violated by the State even
for simple ignorance. Thus, in order for the State-Church relalion to be
transparent, there is a need for both, law and cults’ internal well delcrmined
Statutes. Only in tiiis way there can be a guarantee of non-abusive interferences of
the State in the matters of religious denominations. The Patriarch Teoctist slarled
the process of re-thinking the Romanian Orthodox Church's internal Statute. 1lis
death meant the suppression of this process, which should have beeil finalized by
the end ofthis year. The new Patriarch will have to clarify this matter firmly.

2. The third Luropean Hcumcnical Meeting, held in Sibiu, is another relevant
aspect. Front our point ofview, the discussions concerning the common Statement
which was adopted has no relevance, because the nature of lltis act is symbolic
and not legal. Hut others perceive this event as continuing to be important.
Furthermorc, the above mentioned event will receive a proper attention as being
important for the Kuropean Union in 2007. Why is this year important for the
European construction? It is so, because Rontania’s and Bulgaria’s accession to
the European Union has been agreed upon a long time ago, however, without
having lixed an exact date. Re-launching the debates on the future framework
Treaty of the European Union represents an event which does not surprise us; a
solution had to be found after the I'ailed referenda in France and the Netherlands in
2005. The referendum ofthe European Council in June did not bring anything new
on the table. The discussions about European Union’s energetic securily are no
novelty. Europe has become more and more energetically dependent on its eastern
neighbours, a process which has been taking place for decades. | am convinced
that 2007 will be an important landmark in the evolution of the European
construction due to the third European Ecumenical Meeting, held in Sibiu and
especially due to its location: for the first time, in a counlry with an orthodox
majority and in a city which is, at the same time, European Capital of Culture. The
religious dimension of the Capitals of Culture, long time neglected, was, in this
way, magisterially broughl into sight. When the issue of Christian or religious
inheritance of Europe will be raised again, another argumenl than those normally
used may be formulated: those who belong to the three great Christian confessions
can have a meeting place in Europe; here and on no olher continent is the place in
which their common problems are discussed. The meeting of the Christian
confessions was not important for its results but for the meeting itsclf

The third European Ecumenical Meeting is also important for our study
because it represents a first regarding the State-Church's interrelalion in Europe.

Jose Manuel Durao Barroso, the President of the European Commission, senl a
message which is a new approach of the European institutions lowards religion:



5«

The European Union musl have a dialoguc with the Churches and the new Treaty
must comprise a special norm regarding this dialogue. Nothing new. one might
say; the Article 1-52 of the Treaty establishing a Constitution for Europe will be
incorporated in the new Treaty, according lo the decision taken at the last
European Council summit in June. This is something new because the President of
the European Commission emphasized the existence of this norm lor a better
response of the Union lo the “citizen's expectations”. In other words. this norm is
not an EU concession tu the requests of the religious denominations, but a source
of legitimacy. This source is exaelly the European citizen who has well defined
religion and wants his/her Church to coopcrate with the European institutions -
one ofthe few ways ofhis/her real interest representation at the European level.

3. The Romanian Orthodox Church was at the forefront of the attempts of
Churches to have a European dimension of their spirituality. The Romanian
Orthodox Church took pari in the meetings of the Ecumenical Council of the
Churches for the first time in 19624 and played an active pari in the European
ecumenical movement of the last decades. The other religious denominations are
also integrated in representative bodies, organized at the European level, as the
European Conference of Churches or COMECE. In the last deeade, the Orthodox
Churches feit the need to Organize their own representalions at the European
institutions when the aa/uis connmmciuiaire started to take inlo consideration the
religious aspeets. In 2000. the lloly Synod of the Romanian Orthodox Church
decidcd to establish such a representation in Brussels. Until 2007, there have been
a lot ofdiscussions between the representatives ofthe Romanian Orthodox Church
and the State regarding the establishment of such a Representation. From this
perspective, the Orthodox Church did not succeed in pursuing its own interest
within the European context. As Romania’s accession to the European Union was
approaching it tnade possible the speeding up ofthis project: at the end of 2005.
two more normative aets appeared, the Decrees ofthe Government no. 14X9/2005
and no. 1689/2005, according to which the State gave money to the Romanian
Orthodox Church in order to buy a building in Brussels for the Representation.
These normative acts provided only the framework for the matcrialization of this
project.

Its success depends on the will ofthe Romanian Orthodox Church and on the
slrategy applied in the new context created by the accession of Romania to the
European Union. The Romanian Orthodox Church’s representation in Brussels is
analyzed only front the point of view ofthe necessity ofits prescnce lo the debates
which precede the adoption of legal acts regarding religious matters. Ifwe wanl an
effective dialogue between the European Union and the Churches, this may be
done legally, The European Union understood that it cannot impose legal projeets
without Consulting those interested. The Romanian Orthodox Church understood
that such a dialogue cannot be ntade through regular mail. It remains to be seenl

1 See A. MURARU, Biserica Orlodoxa Roméané intre 1885 2000 [The Romanian Orthodox
Church in Ihe period 1885 - 2000), vol. I, Bucharesl 2006.



51
liow this dialogue will bo madc and to what oxtent the European legislation will
influcnce the vvay in which the Romanian Orthodox Church refers itself to the
Romanian State. Within the framework of this dialogue, the Romanian Orthodox
Church must not have a passive Function thal of offering for and against
argumenls in the case ol'some debales initiated by the European institutions -, but
can and must bring to discussion issues of a real interest. The only condition that
must be fullilled is the understanding ofthe way in which the European legislation
can replaee. substitute, or change the national legislation in matters of religion.
This type of understanding can be made only alter a full understanding and
knowledge ofthe interactions between canonical law and public law.

With the hclp of lltis review one can certainly draw the conclusion that after
Isl of January 2007 issues regarding religion and its place in the Romanian society
were much more discussed and evolved muclt rapidly. Problems which are not
settled are waiting for an answer. Regarding religion. the Romanian society has
not evolved in only one elcar way until Isl of January 2007. Problems regarding
the relation between State and Church have not beeil transformed in legal norms
as a unitary way since recently. The adoption of the Law no. 489/2006 meanl the
end ofa phase of legal confusion but, at the same time, the beginning ofa long
period in which the presence ofreligion in the public space will be discussed more
intensely. For a long time, the Solutions applied in other European eountries,
similar lo Romania front the confessional point of view, have been ignored. We
are witnessing the birtli of a more respottsible attitude toward issues of the
presence ofreligion in the public space, both front the pari of the Churchcs and of
the political authorities. called to find further Solutions for setlling the State-
Church relation. The way, in which the European Union will legislate in matters
of religion. the way in which the Churchcs will discuss at European level will
have undoubtedly an influence upon the way in which the Romanian society will
rel'cr itself, in the fulure, lowards religion. Unlike the momcnl prior to the
accession of Romania to the European Union, now Churches are called to take
pari in this common effort and they are no longer passive spectators. The mission
ofthe Churches and the iiiter-religious relations in Romania will depend. to a great
extcnt, on the way in which the religious denominations will be prepared to
assimilate a European legal common ensemble, but also to contribute to the
continuous improvement of this. There are prentises for such a contribution; in
Order that these prentises may turn into reality. there is a need of a greater
conlldence in the function of the legal norms, no matter what tlieir nature is,
canonical or of public/private law, there is a need to ereate and to maintain the
social peace. This collocation has also reccived a legal Status, through the Law no.
489/2006 (Article 7, paragraph 1).



52
SOME REMARKS UN THE NEW LAW ON REEIGIOUS DENOMINATION
IN ROMANIA

lonut Cordunea n u. Bucharcst Radu P red a, Cluj-Napoca

This presenlation attempts lo (real I''om Iwo perspectives a social and
theological one (Praia), and a legal one (Corduneamt) — a complex chapter in the
religious and legal history of post-communist Romania. The first pari will
examine a confrontation of paradigms which has, at times, produced complelely
different positions. In particular, we will considcr the debale over vvhich mode! of
general relations between the State and the religious denominations (or "cults" in
Romanian legal-speak) Romania should adopt. Similar debates have accompanied
the drafting and proniulgation ofsimilar laws in other ex-communist countries; the
frequency and intensity of thesc debates indicatc thal issues are at stéke beyond
the horizon of religious liberty proper. The second pari will bc devoted lo the
technical description of the new law. and to ils implicalions. Ahhough not
pretending to perfection — dillicult to attain in a field as subject to social dynamics
as law - the new legislation conlains a series of salulary new elements. Inevitably,
while correcting some abuses in the past, it perpetuates some inconsistencies in
the previous legislation.

/. Tlw conflict ofparadigms, or Pumpe vs. America

Paradoxically, in vvhat is at least nominally a religious country, the law
w hich should establish the public aspects of faith has laken almost two decadcs to
be finalized and to achievc the necessary consensus of the appropriate parties.
This is not because of a lack of legislative expcrlise, but because of the lack of
political will. There has been liltle desire over the last decadc and a halfto assume
the responsibility for regulation ofa Held wherc, (somewhat) surprisingly, several
interests are brought together. Before enumerating these interests, let us examine
the principles that such a law should aflirm, promole and defend. W'e must state,
from the very beginning, that these principles are to be lound, in various
formulations, in most European laws of this type. This is a critical point, as much
Opposition to a Romanian law on religious cults ccntrcs precisely on the validity
ofthese principles at the current mornont, and in the given context.

The first principle in which the text of the law must be anchored is that of
religiousJreedom. Legal doetrine relaling to fundamental human rights places the
right to religious freedom on the same level as the right lo freedom of opinion,
beliefor any other type of faith. As long as somcone’s faith or conviction does not
break the laws and the social norms, hc or she cannot be stopped from publicly
declaring Ins or her faith or conviction. Nobody can bc arrested cilher on the
grounds ofignoring the evidence ofthe physical world, or for having an extremely
rieh imagination. Thal is, the right to religious freedom represenls the description



53
of the positive legal limits of the spirit. Therefore, it is clear that (he simple
proclamalion of rcligious freedom is not sufficient for building a System of
relalions between the subjects offaith and the state meant to guarantee their right
to existence. Two explanalions, vvhieh are mutually interrelated, are required Ibr
such a System.

Once religious freedom has been accepted and guaranteed, the state must
reeognize the legitimate plurality ofthose who wvisli to make use oftliis freedom.
If religious pluralism is not adopted, the state is bound to deelare its position. It
may decide in favour of a special, particularly close relationship with one ofthe
eonfessions or ereeds. thus giving birth to a State Church. Or it may deelare ilself
neutral in relation to all religious cults. Or it may deelare itselfa secular state. In
our case. there is no question ofa State Church, and tliis despite those who, out of
ignorance or intentional eonfusion, see its proclamalion through the existence ofa
‘National Church’. Between a State Church. ruled as such by the state's bodies,
and a National Church, a Church vvhieh plays a symbolic role in the history ofa
nalion, there is a differcnce as great as that between a state factory and a privatized
one. Thus, it is not worth lingering on this topie for too long. What is yet more
delicate and deserves equal attention is the way in which the state delimits itself
i.e. sets boundaries to its authority. The Separation ofthe state from a certain creed
can be achieved in two ways, not at all similar and not at all indifferent from the
poinl of view ofthe cults in relation to which the secular power is delimited. The
state may pursue either a poliey of neutrality or a policy of secularism. While
neutrality does not exelude the Cooperation of church and state for public
purposes. a secularist policy rejects Churches and religious denominations as
possible social partners. As distinct from the French experience, secularism in
Romania has aggressive and negative connotations related to the state atheism of
the communist period. It is understandable vvhy, in the case of Romania, the model
of church-state relations can be eonstructed only in terms of neutrality, that is. in
those terms which delimit the fundamental condition of the social partners and
render possible their Cooperation vvithout the risk of a dangerous intermingling of
agendas. Neutrality is a middle way, between etatisme and secularism.

It is not only the state which delimits itselfin relation to the religious sphere.
bul the latteralso delimits itselfin relation to the state. The state's neutrality linds
a corresponding concepl in the autonomy of religious cults. This does not
represent a mot-a-mot translation ofthe state's neutrality. It is more than that. The
autonomy of religious cults presupposes their distance from any form of
government or from any ideology. The self-governance of cults according to their
own laws - an etymological translation of autonomy does not mean the creation
of, as it were, many independent islands exeepted from the state's law bccause of
their slanding as recogni/ed cults. Attln-nomy is not a-nomy, or the lack of law,
bul represents the right to the maintenance of an identity when the state, through
its abusive nature from which it cannot restrain itself even in the most advanced
democracies, tries to imposc its own lifc philosophy. Thus understood. the
autonomy of religious cults represents a refreshing exercise of alterity inside the
legal System, an exercise which the mle of law should not attempt to refuse, bul.



54

on the contrary, to practise as ollen as possible. Here we may nole a resonance in
the polilical paradox of Chrislianily, reflected in the deflnition of the Church as
both divine and human, and resulting from the meeting between “My Kingdom is
not of this world” (John, 18:36) and “Every soul is to be in subjeetion to the
governing authorities; Eor there is no authority except from God” (Romans, 13:1).

In the case of a counlry with a confessional majority, such as Romania, but
also in the case of thosc countries in which two different confessions are cqually
represented, such as Germany, anothcr principle is extremely important:
proporlionalily. This principle renders possible the Cooperation between state and
religious cults in transparent terms. This principle, like the others, eannot be
applied blindly. In the case of historical religious communities that have been
reduced to fragile minorities, the state should not apply proportionality recklessly

it should certainly, for example, involve itself in the late ofa 14™ Century place
of worship belonging to a minority confession. Despile assertions to the contrary,
proportionality is not the translation into legal terms of the right of the large and
strong. By maintaining proportionality in its relations with the religious sector. the
rule of law becomes aware of the existence of all of its dialogue partners.
Proportionality presupposes the capacity to distinguish; treated in a non-
proportional manner, the confessions would be faceless and without any hierarchy
of numeric or historic Order. The proportionality principle, correlated with that of
democratie representation, makes possible in Parliament the presence of
representatives of ethnic minorities; it is likewise indispensable in any serious
approach to religious minorities.

The natural question which arises is the foilowing: are not these principles,
together with others of the same sort, suflicient for a Law on Cults? Where is the
difficulty that we mentioned at the beginning?

The difficulty arises whcn such a law is underestimated and is not read in a
political and ideological manner. Yet, in such a key. as proved by numerous reeent
examples, the legislation in the Held of religion is extremely suggestive for the
process of adaptation and implementalion by a country of a political niodel. In
Russia, Poland, the Czech Republic, Slovenia, Hungary, Bulgaria, Ukraine, after
the fall of the Berlin Wall, a terrible battlc has been waged, more or less visibly,
between the European political model and the North-American one. In fact,
everything which is stipulaled by the European model is negated by the American
one. A compromisc is impossible. If in other areas a pro-European diplomatic
discourse of pro-American orientation (sic!) is possible, here the Situation is
different. The handiesl example is that of the tribulations of the corresponding law
in Russia. There have been no less than three texts ofthe law, each representing a
different political orientation. A detail which may seem minor is significant in this
respect: one of the lew laws promulgated by Rutkoi, the leader of the putsch in
October 1993, was a law on religious freedom, meant to correct that of 1990,
considered too liberal and the cause of the invasion of religious sects in the ex-
soviet space.

The European model - a loose phrasc, as inside the European Union there
are at least three different formulae for relations between church and state - is



55
composed of numerous elements. Aparl from ihe principles already mentioncd, ihe
two-step distinclion between rcligious associations and cults is also part of Ihe
European paradigm. According to Ibis System, the change of Status from religious
association to religious cult takes place only on condition of the ftilfilment of
certain criteria such as duration in time, number of members, social impacl. etc.
These criteria assure the state of, on the one hand, the permanent character of the
social insertion of the cult-to-be. and, on the other, the cult's constitutional loyalty.
The trial in Germany's Constitutional Court regarding the public law reeognition
of the legal person of the JehovalTs Witnesses concentraled on the constitutional
loyalty (Verfassungstreue) of an Organization which sees the state as the
instrumenl of evil and thus denies it any right of imposing its own rules on the
public space. Another reason for the judges’ reserve was the fact that the
Witnesses declared openly that they would not make use of their new Status,
which would have entailed a series of Privileges, especially financial ones. The
symbolic gratuity of the Jehovah Witnesses' demands made it clear that something
eise was at stéke.

The second representative element of the European System of relations
between the cults and the state is the nature ofthe social partnership which the
recognizcd religious cults enjoy. On the basis of this Status, the subsidiary
Cooperation between cults is made possible, as is the state’s financial aid.
However, this Status can only be granted to a limited number ofcults. This Status
does not imply discrimination. The state does not graut the title of social partner.
but recognizes it as being already possessed by those Churches and religious
confessions which have been involved forcenturies in the life of the nation. From
this point of view it is also clear that a Law on Cults does not create a reality, but
merely recognizes an existing one.

What does the American niodel propose? It proposes the elimination of lhe
two-step System and the simple legal registration of all religious associations.
Consistent with the doctrine of human rights, the definition of the association or
religious cult is made not on a collective basis, but solely on an individual one.
Religion bccomes a strictly personal issue, eompelled to manifest itself behind
drawn curtains. The implementation of such a formuia would lead to the
disappearance of the Status of recognizcd religious cult and, as a consequence, of
the Status of social partner. Furthermore, this would render impossible the slate’s
financial assistance for the salary of cult personnel and of projects that have a
social impacl. The state would be not only neutral, but amnesic also. There would
no longer be any historical or cultural criteria and equality ofopportunilies among
the religious associations would reign in the competition for the public's attention.
Finally, lhe confessions that (hroughout the cenluries have shaped the language
and the consciousness of a nation would no longer be relevant; more important
would be those which, due to Publicity campaigns, lobby and external financing
would know how to play the media. To use the terms of the market economy, Ihe
relationship between rcligious associations and society would be dictated by the
law ofdemand and supply. What about the state? The state wotild be glad to divest
its financial obligations by delegating a series of its original functions, such as. for



56

instanee, llie Systems of social and medical assistance or education. Private
initiative vvould thus swallow traditional structures vvliieh, albeit functioning rather
poorly, have at least been spaces for the articulation ofa Romanian way ofbeing.
Inslead of these — to continue in an apocalyptical tone, in the etymological scnse
of the word (seil, discovcry) we wonld witness the increase in English-language
teaching schools and alternative manuals to the already alternative ones. The
rcsult: the success of the globalization of subcultures. In the traditional Romanian
end of year festivities there no longer be a place for grandparents. as they would
not understand a thing.

Ofcourse, this image could be treated as an invilation to isolation (of the
sort: “We do not seil our country!"): alarmist. groundless. simplislic. or even
vacuotis. The unconditional advocates of the new world. vvhich is to rise on the
ruitts of the old one. bring forvvard numerous arguments in supporl of their case,
especially of a military nainre (the guarantee ol' security) or economic (the
guarantee of prosperity). They also point to the fascinating universc of
Communications, of the internet and of the exchange of goods, moncy and ideas
that can be brought to bear with a simple click of a home computer’s keyboard.
The same let themsclves be bewitchcd by the fact that they may communicate in
the universal English idiom - which. in itself. has no fault — with anyone, from
anywhere, about anything, at any time. The classic confusion between medium
and message will turn into law. What the apostles of the new world cannot teil us
is what would they say about the country from where they write their cmails,
according to what identity references, to what books and authors, historical events
and Personalities. How wiill they locate themselves in a world which. to speak the
truth. gets smaller and smaller? Will they write. as their contemporaries from
America already do, only about Dracula or Ceaujescu? Or only about Steaua or
the latest Romanian musieal hit?

The political leaders convinced of this lormula folget that between Europe
and the United States of America there is a major difference. Whilst in Europe the
nation precedes the state, in the USA it is the state that precedes the nation. This
difference does not nccessitate a cotillict between the two conlincnts. What
functions well on one sidc or the other of the Atlantic should be allowed to do so.
One does not exclude borrowing, mutual lesting, or the offering to each other ol'
Solutions or suggestions. The conflict begins the moment one of the models does
not take into accounl the legitimate existence of the other  which seems to
happen when one contends that today’s European social System is okl-fashioned.
and to interpret the crisis with wvhich it is confronted as the beginning of the end,
and that only the American recipe Tor success can assure the old continent will
remain compclitive globally. This is far less an objcclive assertion than an
ideological and political lormula for rearranging hicrarehies. It is slrengthcned by
the Observation that the success, until now, of the American political projecl in
East-European countries is due to the lack of success ofthe political projecl ofthe
European Union. The bad management of the long-lasting crisis in Kosovo is a
quotidian cxamplc. The Euro-bureaucracy in Brussels has failed to present in an
attractive way its political model and has not managed to export it, in the fullness



57
of its principles, to any of the countries of the ex-communist block. What it has
succeeded in doing is to reduce, cspccially in candidate counlries, the Buropean
discourse to norms and resolutions, chapters of negotiation and sanctions.
According to old and long-tested pattcrns of rclating to the near EU and the far
USA, eastern European politicians, supported by some Western Europeans, such as
the British or Italian prime-ministers, havc ehosen the latter. Proximity causes
discomlbrt, vvhile distance evokes enthusiasm. Coneretely, whilst for Brussels the
eradication of corruption in Romania is of Capital importanee, for the USA the
presenee in Romania ofits firms and military bases is ofmost critical concern.

//. New Law, new Problems, new Chancen

The new Romanian legislation on religious issues has replaced the obsolete
Communist decree tio. 177/1948! which was not in line wvith the new social and
confessional realities ofpresent-day Romania. Furthermore, the adoption ofsuch a
law has been necessary bccause of the need to regulate the regime of religious
communities in Romania in accordance wilh similar regulalions in other European
Union member States.

In the preparation of The Law on Religious Freedom and the General
Regime of Religious, the competent Romanian authorilies - the Ministry of
Culture and Religious Denominations / State Secretariat for Religious Aflairs -
promoted a wide process ofconsultation, both internally and internationally.

On May 31, 2005 representatives of 16 religious denominations together
with representatives of the Ministry of Culture signed a draft in Bucharest. Tliis
draft was then brought to the attention ofthe public, betwecn June Isl and July Isl2,
according to the law oftransparency ofdecisions in the public administration. On
litis oecasion, several suggestions were made, several of which were included in
the final form ofthe project.

Tliis was not the tust time that the denominations had conte to an agreement
with the representatives ofthe Government with regard to a Law on Religion. The
first debates started immediately after 1990. In 1999 a draft was submitled to the
Parliament. Bor a variety of reasons the majority of denominations agreed that the
Government should withdraw the draft front the Parliament’s agenda.

The new draft Law was subject to an in-depth debate at a specially dedicaled
international Symposium narned "Religious Breedom in the Romanian and
European C'ontext” (Bucharest, September 12-13, 2005)' and was subsequently
assessed during the 64lh Plenary Session (October 21-22, 2005) of the European
Commission for Democracy through Law (Venice Commission). The OSCE
Office for Democratic Institutions and Human Rights (Ol)IBIR) also reccived a
drall for consideration, but no opinion was issued on the content of the proposed

Decree no. 177/1948 on the General Status ofReligious Denominations: Monilorul Official no.
178 August 4. 1948).
” Viata religioasa diu Romania, Bueureijti 2005, 225-239.
See ,Libertatea religioaséa in context romanesc $i european”. 15ucurc$li 2005. bilingual Edition,



58

Romanian legislation; rathcr challenging criticism was, however, rcceived from
the Helsinki Commission of'lhe United States Congress, espeeially regarding the
general manner of legislation in the field of religious life (regarding, first of all,
the two-tiered System of reeognition of religious denominations).

The project was adopted by the Senate on December 21", 2005 by tacit
endorsement, according to the stipulations of artiele 75. paragraph 2 of the
Romanian Constitution, without being passed by vote. This artiele does not pertain
lo extraordinary procedure, but proeedure which is applied vvhen the first Chamber
that takes notiee — the Senate in this casc — does not vote on the legislation at
hand within 60 days.

Law no. 489/2006 on Religious Freedom and llie General Regime of
Religious'l was adopted by the Chamber of Deputies ofthe Parliament of Romania

on December 13'\ 2006, with the overwhelming majority of 220 positive votes
(one dissenting vote, one abstention). The Law was promulgalcd by the President
of Romania on December 27", 2006 and canie into force on January | I'h, 2007

after it was published in the "Oflicial Monitor of Romania”.

The text of the Law is divided into four chapters. In the first chapter
(“General stipulations™) religious freedom is detlned according to the texts of
international conventions and agreements regarding fundamental human rights. In
particular, the following stipulations werc included: articles 0. 10, Il from the
European Convention on Human Rights, articles 18, 19, 20 and 26 from the
Universal Declaration of Human Rights, artiele 13 from the International
Agreement regarding civil and political rights, and the Declaration of the General
Assembly of the UNO regarding the elimination of all the forms of intolerance
and discrimination. This is the only pari of the law in which referencc is made to
religious freedom as an individual right, without further development. Reference
is made. in passing. to some particular provisions which are meant to inlroduce
new elements into the administrative practice of Romania. Thus, the possibility of
holding a eensus on religious alfiliation is mentioned, but the application of any
compulsion to reveal one’s religion outside of such a eensus is forbidden.

The core of this law, according to the Romanian tradition, is focused on the
enforcemenl by law of collcctive practices of religious life, as well as on the
relalionship of religious communities with the state. Art. 73, paragraph 3. point v
ofthe Constitution only menlions the Obligation ofenforcement by organic law for
the “general regimc of denominations™, not lor religious freedom in general. This
denotes an interest in religion as a factor of social cohesion in a soeiety in which
seeulari/ation is, perhaps, less visible than in the majority of European States (99.8
of Romanian citizens declared that they belonged to some cult in the censuses of
1992 and 2002).

The second chapter of the Law, called “The Religious Affairs”, establishes
the relations between state and religious denominations; the aequiring of the Status
of cult; and the staff, properties and educational aclivities of religious
denominations.

Moniloml Ollicial no. 11 (January X. 2007).



59

The fundamental prcmisc ul'ihe relationship ol' lhc Komanian state with the
religious denominalions is that ol’lhe recognitiou of the social partnership and of
lhe spiritual, educational, social-charitable and cullural rolc of the religious deno-
minations (“"culte™); lltis recognilion is rooted in Ute recognition of the
denominalions as factors in promoting social peace. as cnunciated in articlc 7 of
ihe Law. Objections were raiscd Ihat lltis legal Provision does not have a
normative character, as ii docs not produce legal consequences. Howevcr.
obviously, lltis text is the foundation of the entire System of collaboration of the
state with the denominations, including the former’s financial support ofthe lalter.
The text not only guarantees the maintenance ofa System of relalions belween the
state and denominations specific to Romania, but is also the premise flr the
development ofthis System in the future.

The fundaments of the relationship belween the Romanian state and the
religious denominations are the autonomy of the cults and the neutrality of the
state i.e. ihc equidistanl position of the state vis-a-vis the denominalions and the
non-discriminatory stancc ofthe state as well as the Cooperation of the state and
religious denominations in areas ofcommon endeavour.

The Law develops the consequences of the fundamental principles of state
support for religious denominations. Taking inlo consideration the public utility of
ihe churches, the state ollers the churches support not only directly for the
remuneration of the churches’ pcrsonnel and for the conslruction, maintenance
and consolidation of the churches’ buildings, but also indircctly, by deductions,
according to the law, ofsums front the incomc tax of members or by the Provision
of fiscal lacilities. When financial help is offered, the churches’ tnembership
numbers and the churches’ true needs are very important criteria.

With tltese provisions, contained in arlicles Ill and || of the Law. no new
Clements are introduced. llowever, the various forms of state support that
denominations had already beeil benefiting front at the time the law came into
force are now enunterated. Thus. financial support for the remuneration ofclerical
slaff of denominations is present in Law nr. 142/1999 wiliiclt concems the state's
support for the remuneration ofthe clergy. The support for building and repairing
churclt buildings appears in Government Order nr. 82/2001. Some forms of
financial support for cult units belonging tu denominations legally recogtii/.ed in
Romania, the different fiscal lacilities are ineluded in Romania’s Fiscal Code,
approved by Law nr. 571/2003, all these bills boing adopted betére the Law of
Cults was applied.

The Status of a denomination is determined through a Government
fesolution, at the proposal of the Ministry of C'ulture and Religious AtTairs;
religious associations must oller guaranties of durability and stabilization by their
activity and their tnembership numbers.

The relationship belween clerical personnel and Ihc cult as a legal enlity is
recognized as an internal problem, to be decided by the cult's own jurisdiclion: in
lltis way, a delicate issue on the fiuropean levcl is sellled in Romanian law.

A delicate problem. but a problem that requircs Ute intervention of (he state,
is the lack of adequate spaces for burying the mentbers of different cults. The text



of the Law includes, on thc one hand, ihe possibilily of burying llic dcceased
according lo their own rite in cemeteries that already exist; on the other hand, the
Obligation for the local councils to set up communal and municipal cemeteries
when necessary.

The problem of teaching religion in the state education System, and the
problem of theological education, are touched upon; the text also refers (o
confessional education, a third form of education established by the modilled
Romanian Constitution.

More provisions in this new Held, which do not lie in the competence of the
Ministry of Culture and Cults. are expected from the future Law of Pre-Univcrsity
Education, which is being devcloped by the Ministry of Education, Research and
Youth.

The third chapter, ealled “The religious associations", cstablishes a new
juridical Institution in Romanian law; religious associations. Different from (he
associations of common law, these associations arejuridical persons made up ofat
least 300 members who are Romanian citizens resident in Romania and who
associate in order to manifest a religious belief. The Law allows such associations
to iransform, through set legal procedures. inlo religious associations.

The last chapter, ealled "Transitory and final provisions", establishes that the
18 cults which are already recognized and at vvork in thc Romanian state do not
need to undergo a new procedure of recognition, but must submit within a year
from the application datc of the present law their current Statutes, so that they
might be recognized by Order ofthe Government.

In Decembcr 2006, after the approval of the Parliament, The Law on
Religious Freedom and die General Regime of Religious was welcomed by the
religious denominations that enjoy recognized Status in Romania. The Roman-
C'atholic Church considered the new legislation as a timely, although not perfect,
initiative, vvhile thc Romanian Orthodox Church expressed the view that its merit
consists primarily in the lact that it is the outcome of a process of consultation
with the representatives of the religious denominations in Romania.

On lhe other hand, some institutions representing civil society in Romania
and abroad have expressed critical views on several provisions of the Law, and
especially with reference to the Standards which must be met in order to achieve
the status of recognized religious denomination in Romania and, as well, to the
explicit banning of public olfence against religious Symbols'.

We must specify that the text ofthis Law is inspired by both Romania’s own
tradition and European thinking, especially the well-known, but perhaps

insufficiently discusscd, central European model, represented (with varialions) by
Austria, the C'zech Republic, Slovakia and Romania”.5

5 Asalt asupra legii cultelor, in; Ziua nr. 3821 (5jamiary 2007).
" Cf. li. SYNEK, Das Rumanische Rcligionsgesct/. in: Oslorreichischcs Archiv lilr Recht und
Religion 53 (2006) 427-432.



61

The Romanian tradition in this Held makes a distinction between eults, called
in the Law from 1928 *“hislorical religions”, and religious associations. The
support ofthe state is one ofthe dellning dilTerences.

The tradition of state support for the eults can be traeed to the reign of
Alexandru loan Cuza, when the wealth ofthe Orthodox Chureh were eonfiscated
by the state (in 1863). and the state undertook the Obligation of financial support
in relurn. After the Great Union in 1918 this model was extended to the new eults
in the annexed territories, even ifthese eults had not had their wealth expropriated.
Even during the communist period, when the number of recognized eults was
expanded, some form of state support for the eults in Romania existed.

The present law stipulates that the state must offer financial support to the
eults. This financial support is the main reason for the distinction between the
eults and the religious associations: the latter do not receive direct state support.
The religious associations may. however, obtain the Status of a cult and profit by
the rights and obligations slipulated by this law.

Article 17 of the Law no. 489/2006 stated that "the quality of recognized
religious denomination is acquired by governmental decision, at the proposal of
the Ministry of Culture and Religious AlYairs, by the religious associations which
by aetivity and number of members ofter guarantees of durability, stability and
public interest”. At the same time. Article 18 made it clear that the conditions a
religious association should fulfil in this respect are, inter alias, ‘“‘the evidence that
it is constituted legally and has been functioning without interruption as a religious
association on the territory of Romania for at least 12 years”. and the support “ofa
number of Romanian citizens. as members. residing in Romania, representing at
least 0.1% ofthe population of Romania, in accordance with the last census”.

It is worth emphasizing that these criteria are in no way specific to Romania,
but fall within the scope ofa wider European model of State-Church relations. For
example, the eountries that regulate this problem in a manner closest to Romania.
Austria and the Czceh Republic, demand a numerieal lhreshold of populér support
of 0.2% and 0.1%, respectively. Belgium has instituted an administrative
requirement of 10.000 believers (i.e. 0.1% of its total population) for a religious
denomination to be officially registered, while in the Slovak Republic the
requirement is 20.000 believers (i.e. 0.4% of the population). Other EU member
eountries, like Germany, or the States that have a Coneordat with the Holy See
(Italy, Spain, Portugal, Poland), have not sei a pcrcentage for popular support and
have allowed the state authorities to decide whelher or not to register a religious
association as a recognized religious denomination’l. llowever, in passing the new
legislation in this field, Romania held the view that it is more beneficial to sei
transparent and predictable criteria, Ibr the sake ofavoiding allegations of bias on
the pari ofthe State authorities.

The time threshold (a religious association must funclion without
interruption on the territory of Romania for at least 12 years) attempls to ensure a

Law no 54/1928 on the General Status of Religious Denominations: Monitorul Ollicial no. 89
(April 22, 1928).
' Cf. G. ROBBLRS (cd.), Etat et F.glises dans 1‘lJnion europeenne, Baden-Baden 1997.



62

minimum stabilily. This limit is complementary lo llie numerical threshold, and
does not reprcscnt an impediment for religious activity. Such provisions can bc
found in the legislation of other EU membcr countrics like Portugal (30 years),
I lungary (30 years) or Lithuania (25 years).

Wo must nole that the number of rcligious organizalions in Romania that
have the lirst level ofrights, eighteen. is one ofthe mosl mcaningful and important
in Europe. At present. Belgium has rccognized only six religious denominations.
Spain has signed agreements wvith only three. and Italy, betére February 2007.
when the number rose, had signed agreements with only six.

A second subject ofthe critics ofsome representatives ofcivil sociely is that
Law 489/2006 stipulates in Article 13 that ,,in Romania any forms, means. acts or
aclions of slander and rcligious leud are prohibited, as well as public offence
against religious Symbols”. The last part ofthis article - that was not present in the
Government draft. but was introduced during the Parliamentary debate has only
a declarative character. without any penal aspect. It aims to cnsure that the
freedom of expression does not affect the very sensitive area ol' religious faith.
The context of this addition was the international scandal regarding the
publication ofthe caricaturcs ofthe prophet Mohamed. This Provision ofthe Law
is both in line with Article 29. paragraph 2 of the Constitution of Romania
("Freedom of conscience is guaranteed: it must be manifcstcd in a spirit of
lolerance and mutual respect™) and w ith European Standards.

Other relevant constitutional slipulations are ineluded in article 30, paragraph
7 frorn the Constitution4 (“the Law forbids the impulse towards national, racial.
dass and religious hate") and article 29. paragraph 4 (“in the relations between
cults, every tonn, way. act or action ofreligious feud is forbidden™).

Some European States sanction a blasphcmy penalty. The European Court of
Human Rights eslablished thal the freedom of expression is unlimited only in
political Speech or in the discussion of problems of general intercst; much more
allowance is given to the States in general when the States stipulatc problems
regarding insults to intimatc beliefs in the moral and religious (ields (Wingrove vs.
Great Britain 1996)!",

The BCIIR jurisprudence conlirms that in some situations “the respect for
the religious feclings of believers as guaranteed in Article 9 (art. 9) can
legitimately be thought to have been violated by provocative portrayals of objects
ofreligious veneration; and such portrayals can be regarded as malicious Violation
of the spirit of lolerance, which must also be a fcalure of democratic society”
(Otto-Preminger-Institute vs. Austria 1994)11

This law was analyzed with all the diligenee required of a normative act
having such importance. It is a result of the concerted effort of all of Romanian
society. Realized over almost 2 years, it was analyzed during meetings with the* 1

g Constitution of Romania: Monilorul Official 7(>7 (Oclober 31. 2003).

Il Decision ol' November 25. 19%. Rccueil/1996-V. online: http://www.worldlii.org/cu/
cases/RCHR/1996/60.html (20.2.2008).

| Decision of September 20, 1994. series A. no. 295-A; online: http:tiwww.worldlii.ora/
eu/cases/F.C'HR/ 1994/26.html (20.2.2008).


http://www.worldlii.org/cu/

63
cults and through proccdurcs ihat guaranteed die transparcncy of decisions. Il was
analyzed in the informing processes of Ihc minislrics involved in the Juridical
Commission and the Commission of Human Rights, Cults and Minorities of the
Senate, as well as in the commissions and the plenum ofthe Deputies’ Chamber. It
was subject to debate during Symposiums and round tables with national and
international participation, where the favourable point of view ofthe Commission
for Democracy through Law (The Commission of Venice) in Oetober 2005 was
voiced.

The support ofthe majorily ofthe cults (the cults which supporled the project
represent almost 08% of Romanian citizens) corresponds to the majorily that
adopted the law in the Chamber: 220 votes for, but just one vote againsl. and one
abstenlion.

Bibliograph}’
I. Sources

C'onstitutiilc roménc. Texte & Kote. Prczcntare eomparativd. R. A. Monitorul Oficial.
Bucuresti 1993; Parlamentul Roméniei. Legislalia Roméniei (anii 1998-2007), Kd. R.A.
Monitorul Oficial, Bucuresti 2007; Secretariatul de Stal pentru Cultc. Via(a rcligioasé in
Romania, editia a Il-a. Ministerul Culturii $i C'ulielor. Bucuresti 2005.

1. Books, Studios and Articles

|. CORDUNEANU, Biserica »>i Statul. Doua studii. Targovitjie 2006; O. GILLE I. Ideologin
Bisericii Ortodoxe Romane sub regimul eomunist. Bucure$ti 2001; K. HITCHINS.
Romanii, 1774-1866. Bucuresti 1998; L. IACOB, Regimul eullelor in Romania intregil&,
Craiova 1931: |. MATEIU, Politiea bisericcascii a Statului Romé&nesc, Sibiu 1931; C.-L.
POPESCU, Libertatca infiin(arii cultelor religioase, in: Pandectele roméane 29 (martie-
aprilie 2002. nr. 2) 266-289; R. PREDA. Biserica in Stat. () invitajie la de/.batere. Bucuresti
2000; IDEM. Biscrica in stat. tjansele $i limitele unei dezbateri, in: I. IGAjr G. MARANI
(cd ). Gandirea sociald a Bisericii. Fundamente doeumente analizc perspective, Sibiu
2002, 357-383; IDEM. Amnczia unui continenl. Raportul Biserica-stat intre laicism $j
rclativism, in: M. TATARU-CAZABAN (cd.). Teologie $i politica, De la Sfin|ii Parinti la
Europa unild, Editura Anastasia, Bucuresti 2004, 309-359; G. ROBBERS (ed.). Etat et
Eglises dans I'Union europeennc, Baden-Baden 1997; E. SYNEK. Das Rumanische
Religionsgesel/., in: Osterreichisches Archiv liir Recht und Religion 53 (2006) 427-432; V.
VEDINAS, | ibertatca credin|elor religioase, Bucuresti 2003.



64
LAW ON RELIGION IN FINILAND: CHURCH AND STATE IN FINLAND

Hakan M a 111 i n, Finland

Christianily came lo Finland alter Ihc turn of lhe first millennium. Finland’s
location between ihe Eastern and Western Churches has always influenced the
country’s religious life. Although over 80% of the population belong lo the
Evangelieal Lutheran Chureh, the Orthodox Church also has a strong position in
Finland. sustained by its speeial Status in public law. Hovvever, throughout its
existence. the Evangelieal Lutheran Church, the other National Church. has been
at the centre of Finnish society.

The Evangelical-Lutheran and the Orthodox Churches are both relatively
independent in relation to the State in legislative and administrative terms, and
their aulonomy in internal matlers has been constantly growing. Although the
Slate’s involvement in chureh activities is in decline. the churches and the
government still cooperate in various ways. Finland does not, hovvever, have a
State Church, and the government promotes religious diversity and tolerance
through its activities.

/. A briefhislory!

The Evangelieal Lutheran and Orthodox Churches in Finland have a special
Status in public law, largely ovving to historical reasons. During the Middle Ages,
when Western Christianity became rooted in Finland, the Orthodox faith was
spreading in the Eastern parts ofthe country. Like Finland itself. the Churches are
characterised by their Situation between East and West.

The Organisation and administration of the Finnish Evangelieal Lutheran
Church were shaped by historical developments that originated in medieval
eeclesiastical life. Diring the 16lh Century, the Reformation brought fundamental
changes to church politics in the Realm of Sweden-Finland; the Catholic Church
gave way to a National Church regulated by new eeclesiastical Statutes and civil
legislation. The Reformation had largely political reasons and was earried out by
government decisions. As a rcsult, the Finnish Church became an inherent part of
the State and, to all practical purposes, became a national Institution.

As the Reformation progressed, the position of the Orthodox population in
Finland became unsettled. When the predominantly Orthodox Karelia and Ladoga
areas were annexed to Sweden in 1617, the population were guaranteed the right

| Cf., e. g., J. RINNE. The Orthodox Chureh In the Predominatly Lutheran Finland. in: Kanon
12(1994) 18-43.



to practice lheir l&iih. cven though in principlc membership «l Ihc Evangclical
Luthcran Churcli was mandatory in the Realm. (jradually. the Orthodox
population bcgan to be convertcd into Luthcranism. Diring the 18 Century, most
Karelian regions were rc-annexed to Russia and again formed part ol a majority

religion.

During the Russian reign (1809-1917). Pinland was an autonomous Grand
Duchy of Russia. with its own legislation but no independent forcign policy. The
highest legislative power was vested in the Russian Emperor. and the civil
administration was subordinate to Russian govemmenl officials. The Evangclical
Luthcran Churcli remained the Stale Church in Finland, and legislation. which
dated front the Swcdish period. limited the rights ol those ol the Orthodox Faith.
As the largely Orthodox Karelian and Ladoga regions were reattached to Finland.
the Orthodox population grew drastically, which gradually alleviated the Situation
ol' this minority. Thcy were allowed to worship Ireely. and the Ladoga arca
monasteries could resume l|heir activities. By 1917. when the autonomy period
under Russian rule ended. there were around 63.000 Orthodox bclicvers in

Finland.

With the rise ol' liberal ideals, local governments and parochial
administrations were separated in 1867. relicving the ( hurch front its social
dulies. for instance Health care and poor relief. The State also took over the
responsibility for the school System. The Church Act of 1869 (so-callcd Schauman
Act) guaranteed the Church a separate Status in public law (Separation of church
and state) and provided for the church administrative organ, the General ol
the Church. Burial Services and population register were the most signifieant

social Services that were still lell to the parishes.

The lirst Finnish Orthodox Diocese was established in 1892; its head was
called Archbishop. Like other dioceses. it was subordinate to the Holy Synod of
the Russian Church and its Chief Procurator, who represented the Emperor. |he
Finnish diocese was modelled alter the Russian Church. Until the mid 19
Century, important matters were decided by the parish council and prepared by the
clergy and the churchwarden. A preparatory and executive administrative organ
elected by the parish council was later added to the System.

Up to the und of the 19* Century, the Evangelien! Luthcran and Orthodox
religions were the only denominations permitted to | innish citizens. Flowever,
foreigners residing in Finland were allowed to practise other religions privately.
An Act passed in 1889 extendcd freedom of religion to Protestant I'aiths outside

the Evangclical-l.utheran Church.

After Finland gained independcncc in 1917. the Stale declared itself neutral
in regard ofreligion and did not recognisc Luthcran or any other religion as state
ideology. The very next year, the Status of Finland's Jewish and Orthodox



population was sccured with special legislation (tlie Jevvry Act and the Act on the
Greek Catholic Church of Finland). Founded on the prineiple ol'religious liberty,
the 1919 Constilulion guaranteed the citizens equal rights and civic duties
irrcspective ofreligion or ideology.

The Status of the Orthodox Church was Consolidated with Finland s
independence. New parishes vvere founded. and the Orthodox Church was given
the Status of National Church alongside the Evangelicai Lulhcran Church. The
realisation of individual freedom ofreligion and the neutralitv of the govemment
in relation to religion were not scen lo require absolute dissolution of the special
relationship between State and Church. and the Evangelicai Lutheran and
Orthodox Churehes retained their Status in society and legislation.

In Finland, the highes! administrative power in the Orthodox Church
belonged to the govermncnl. The President appoinled the Archbishop and
metropolitans. and the govemment funded the central and diocesan
administrations. On the whole, the organisational structure of the Orthodox
Church and its parishes followed those of the Evangelicai Lutheran Church and
municipal administration. It was also influcneed by Nordic democratic ideals, as
well as the canonical tradition, which was nianilcsted in the high share of lay
representatives in the Church and parochial administrations.

During the lirst years of Finland's independence, the canonical relations of
the Finnish Orthodox Church underwent some changes. In 1921. the Moscow
Patriarchate granted autonomy to Finland's Orthodox Church, and in 1923, the
Finnish Orthodox Church became an autonomous archbishopric of the
Patriarchate ofConslantinople.

In 1922 Finland passed the lirst Freedom of Religion Act, which guaranteed
everyone the right to practise religion privately or publicly. The new Bill gave
citi/ens the right to leave a church membership without a mandatory duty to join
some other religious Community.

Betére the Second World War. the majority of the Finnish Orthodox
population were living in Karelia. The war resulted in the loss of signil'icant parts
of Karelia to Russia, and Karelians, who were predominantly Orthodox, were
evacualed to other parts of Finland. The Orthodox faith thus spread throughout the
country and became a familiar pari of the culture. New parishes were founded and
churehes built.



67

Ehe Finnish populution according lo religious alfiliation in 2006":

Members %
Evangelical Lutheran C Imich of Finland 4 355 949 82.5 %
Orthodox Churcli of Finland 58 149 11 %
Not affiliatcd with registered religious comm. 798 242 151 %
Affiliated with registered religious comm. 64 615 1.2%
JhOl 5 276 955

//. Law on Religion in Finland!

i.Neuiralily ol'lhe Slate

Any examinalion of how public power and religious or ideological world
views relale lo each other in Finland has its starting point in Slate neuiralily, as
laid down in the Finnish Constitution (2000).

In Finland, lhe relationship belwecn Stale and Cluirch could be describcd as
conslruclive. The Finnish Fvangelical Lutheran and Orthodox Churches have a
special Status in public law. The government's positive attitude towards churches
and religious communilies is not seen to jeopardize the religious liberty of
individuals: the govcrnment cooperates with religious communilies but also
guarantees the realisation offreedom oflaith and conscience.

2. The Constitution

The Constitution provides for the equality and religious liberty of citizens.
Equality requires thal eiti/fens are treated equally and equilably. Freedom of
religion and conscience in turn includes the right to profess and practise a religion,
the right to express religious and moral conviclions and the right lo belong or not
belong to a religious community. No one is obliged to participate in religious
praetiees against his or her conscience.

“Evcryone is equal bclbrc the law. No one shali, vvithoul an acceptable
reason. be treated differently from other persons on the ground ofsex, age.

Source: Population Register.
' See also ihe summary ol'M. IIKIKKILA - J. KNUIJTILA - M. St'tluININ. Siaat und Kirche

in Finnland, in: G. ROISISI.RS (cd.). Staat und Kirche in der Huropaischen Union, Trier '2005. 566-584
(**ith bihliography).



68

origin, language. religion, eonviction, opinion. health, disabilily or other
rcason lhat concerns his or her person™t

"Evcryone has the freedom of religion and conscience. Freedom of religion
and conscience entails the right to profess and practice a religion, the right to
express one’s convictions and the right to be a member of”or dccline to be a
member of a religious community. No one is under the Obligation, against his
or her conscience, to participate in the practice ofa religion"s.

Constitutional equality thus secures religious liberty. Freedom of religion
entails not only freedom from religion, but also the right to worship privately or
publicly. In assuring the activities of religious communities, the govemment
contributes to the realisation ofpositive religious freedom.

3. The European Union

In the European Union, freedom ofreligion is regarded as a human right, as
one of the fundamental rights guarantced by the member States. Human rights
were already addressed in the Founding Treaty, and have been further
Consolidated in the Charter of Fundamental Rights. The sections in the Charter
providing for freedom ofreligion are included in the draft for the HU Constitution.

Like Finland, the other EU member States strive to safeguard freedom of
religion for their citizens and for religious communities and to support possible
Cooperation between the govemment and churches and other religious
communities. Article 51 ofthe 2004 Draft Community Treaty (as amended by the
1999 Amsterdam Treaty, declaration 11) notes on the Status ofchurches:

“Status ofchurches and non-confessional organisations

1. The Union rcspccts and does not prejudice the Status under national law of
churches and religious associations or communities in the Member States.

2. The Union equally respects the Status under national law of philosophical
and non-confessional organisations.

3. Recognising their identity and their specific contribution, the Union shall
maintain an open, transparent and reguléar dialogue with these churches and
organisations

‘ The Conslilulion. Seclion 6 I-quality.

1 1bid., Section 11 - Freedom ol religion and conscience,

" Arliele 1-52 ofthe 20114 Drall Community Treaty (as amended by llie 10*)") Amsterdam Treaty,
declaration 11).



69

4, Government policy on religion

The Finnish Freedom of Religion Aet of 2003 protecls the exercise of the
constilulional right to religious liberty. The Aet reflects both Kinland’s
commilment to international agreements and our country's historical and
international background. Freedom of religion is considered a fundamental right,
rceognised in law and regulated by legisialion with a vieww to the safety and
protection of the citizens. The State does not create or assign thesc fundamental
rights, which are seen as inalienable and constant.

In the Act, freedom ofreligion is deflned as both freedom front religion, and
Irecdom to practice religion freely. The Act also provides for (he registralion of
religious communities. Aecording to the Constitution, the Government and public
authorities ensure the cquality ofdifferent religious communities and ideologies in
sociely. Most of the provisions in the Act are administrative by nature. A key aim
in it is to transfer regulations on specific malters front the freedom of religion
legislation to otlier legislation relevant to them. This objeelive bas necessitated
new legislation. such as the recenl Burial Act.

The new Burial Act came into force in the beginning of 2004. Its purpose is
to ensure that freedom of religion and conscience is realised in the context of
burials. fite key principlc underpinning the Act is dignity and respect in the
Itandling of the body and ashes of the deceased and in the management of

cemeteries.

| he Evangelical Eutheran ( hnreh has a statutory duty to maintain public
cemeteries. Non-members are also entitled to a burial place in a public cemelery.
Since the beginning of 2007, congregations are also obliged to provide a burial
place in a non-confessional section of a cemelery. The Burial Act guarantees
constilulional equality by enforeing the principlc of equal rate, that is, the cost ofa
burial place has to be the sattte for everyone.

Public cemeteries may also be maintained by Orthodox parishes. the
govemment, local authorities or eonsortia of local authorities. and religious or.
when authorised by a state provincial officc, registered communities or

foundations.

"The body and ashes ofthe deceased must be treated with dignity and respect
for the memory of the deceased. The burial and cremalion of the deceased
and the Itandling of the ashes must respect the beliefs and wislies of the
deceased’.

Burial Act, Section 2. 2-2



70

“The parishcs and parish consortia of lhe F.vangelical Lutheran Church shall

maintain public cemeteries™!'.

The self-governance of ihe Finnish National Churches and other religious
communities is extensive. The legal Status of the two National Churches derives
from both historical reasons and the lasks assigned to them by modern society.
The relationship belween Church and State is manifested in the following:

e The Organisation and the basic principles of the administralion of the
Churches are govcrned by law. As regards the Evangelical Lutheran
Church, autonomy is specifically guaranteed by the Order ofenactment of
the Church Act. which is laid down in the Constitution.

e The administrative link is the representation of the government in the
highcst dccision-making body ofthe Evangelical Lutheran Church.

e Membership of a religious community is recorded in (he population
register.

e In the basic and uppcr secondary edueation. pupils are tauglit either
religious edueation according to their ovvn religion or ethics. Religious
edueation teachcs about the religion in question bin it also prepares the
pupils and studenls to encounter other religions and world vievvs and
helps them apprcciate the cultural and human signiflcance of religions.
Denominalional religious teaching is also given in a minority religion if
there are a minimum ofthree pupils ofthat religion.

e The inelusion ofecumenical features in state ceremonies.

e Church activities tlnanced by lhe government in the Defencc Forces and
in prisons.

. In addition, the government maintains three theological lacullies, which
are non-confessional not theological seminaries.
I1l. The Evangelical Lutheran and Ihe Orthodox Churches

The National Churches have a special Status in public law and their Status is
governed both by the Constitution and by ecclesiastical legislation.

“Provisions on the Organisation and adniinistration ofthe Evangelic Lutheran
Church are laid down in the Church Act"!'11

x Ibid., .Seclion 3.
1l The Constitution. Seclion 76.



1

1. Order ofenaetnient ol'lhe Church Act

The Church has the solo right to take initiative to legislate, amend or repeal
the Church Act. The governmental legislative Organs may not makc changes
affecting the conlent of the Church’s proposal lor legislation; lliey may only

approve it as it Stands or reject it.

“The legislative procedure for enaetnient ol'lhe Church Aet and the right to
submii legislative proposals relating to the Church Act are governed by the
specilic provisions in that Code™"".

The Churches have the right to levy tax from their baptised members. The
church tax has beeil collected in conneclion with municipal lax since 1960.

In addition. the churches receive a share of Corporation tax incomc (1.75% in
2007) as compensation for the social Services they perform.

2. Social Services provided by the Churches

Below are some examples of the Services provided by the Kvangelical
Lutheran and Orthodox Churches:

e Under the Burial Aet of 2004. the Evangelical Lutheran Church is
obliged to provide public burial Services, to maintain public cemeteries.
From 2007, the Church is obliged lo provide non-confessional burial

places.

e The preservation of cemeteries and buildings of cultural historical value
and old population registers. The Churches maintained the ol'licial
Population register of their members until 1999.

e In discharging its social responsibililies. the Evangelical | utheran
Church increasingly cooperatcs with the third sector in charity Work and
child and youth work (education) and in international relief projects.

IV. Registereilreligious conummities

The Freedom of Religion Act of 2003 provides for the registration of

religious communities. A regislered religious Community is a specilic form of

Organisation which:

e has the Status ofa legal person
e has the right to teach their ovvn religion

The (‘onslilution. Scction 76.



72

e can hc aulhorised to perform marriages
* has special treatmcnt in laxation.

The form of Organisation specified in the Freedom of Religion Act seeks to
strengthen the autonomy of religious communities and protect their constitutional
right lo freedom of worship. It must be noted, however, that this right is not
subjecl to registration. The establishmcnt ofa religious community is laid down in
the Act. Registered religious communities can finance their activities with fund-
raising. donations, and membership fees.

There arc altogether 64 registered religious communities in Finland. The
memberships ofthe largest 12 vverc the I'ollowing at the end of2006":

Jehovah’s witnesses 18306
Hvangclical Free Church of Finland 13895
Catholic Church of Finland 8783
islamic communities 4944
Sevenlh-Day Adventist Ch. of Finland 3986
Church ofJesus Christ of Latter-day Saints 3282
Baptist communities 2419
Pentecostal eongregations 2485
Other Orthodox eongregations 1869
Methodist communities 1281
Jewish eongregations 1194
Baha’i community 514
(thcrs 2922

V. The Orthodox Chttrch in Finland

The Orthodox Church of Finland is an autonomous Archdiocese under the
Ecumcnical Patriarchate of C'onstanlinople. The Church has a high degree of
autonomy in internal matters, and il is I'ree, within the bounds of the law, to
organise ils affairs, provided they do not conflicl with accepted Orthodox
traditions. The Orthodox Church is also a member of the Finnish Ecumenical
Council, the Conference of European Churchcs, and the World Council of
Churches. The Finnish Orthodox Church is thus simultaneously a Finnish publicll

11 Source: Population Register 2000 "Ollier Orthodox eongregations" rclers to parishes linder
the Vlioseow Patriarchale (the St Nicholas Orthodox Parish and the Parish of Pokrova).



73

Corporation and pari ol'the worldwide Orthodox C'hurch, whiclt inakcs it a special
case in Finnish legislalion.

The Church is dividcd inlo three dioccscs. those of Karelia. Helsinki and
Oulu. The Dioccsc of Karelia is headed by thc Archbishop, currently Arehbishop
Leo, and the other (wo by metropolitans. The Patriarchate of Constantinople
canonically eonfirms the appoiniment ol'the Archbishop.

The highest administrative organ of the Finnish Orthodox Church is the
Church Council, whiclt is currently Iteld annually. The Council eomprises the
Bishops, clergy and laymen.

The dioccscs are divided into 25 parishes. whiclt inelude a central church.
additional churches and oratories or tsasounas where Services are Iteld. The parisli
council makes decisions on parisli mallers. In total, there are about 150 churches
and tsasounas. In addition. the Church Itas a monastery the Monaslcry of New
Valanto in |leinavesi - and a convenl in Lintula.

The lact that elected lay mentbers Itave an important role in dccision-making
is a distinctive Feature in the administrative structure of the Finnish Orthodox
Church, as is the strong, independent Status of local parishes. The administrative
structure of the Orthodox Church is influenccd by the Finnish Evangclical-
Lutheran Church and municipal self-governance.

The legislation governing the Orthodox Church of Finland was ovcrhauled in
2007. A kcy aim in the overhaul was to enhance the autonomy ol'the Orthodox
Church and diminish the role of the governmenl in matters coneerning internal
governanee. In practice, governmenl inlluence on the Churches' internal
governance had beeil constantly dintinishing, bul the lies ol'the Orthodox Church
with the State had remained closer than those ol'the Evangelical-Lutheran Church.

The amendments in the legislation were geared lo transfer powers in
normative regulation of internal aetivities and governance to the Church's own
administrative organs witen lltis does not require legislation. Another aim was to
develop the Status of Ute church's central and diocesan administralion towards
larger independenee vis-a-vis to thc governmenl. The special legal Status of the
Orthodox Church in relation to the governmenl and the llnaneing of the Church
were left unchanged. The basic structure of the Church's administralion and
aetivities is laid down in thc Orthodox Church Act. and more dctailed Statutes are
issued by the Synod in thc church regulations.

fite Orthodox faith and the rieh minority cullure connected with it form an
important pari of | innish cultural heritage. Today, 1.1% ol'the Finnish population
belong to the Orthodox Church. The membership of the Orthodox Church ltas
beeil growing since the 1990s. Today, the Church increasingly also caters for
immigrants. Church Services are mainly lteld in Finnish. bul also Swedish.



74

Russian, Church Slavonic, and Greck are used. Becausc of immigration. Services
are lield also in English, Estonian and Romanian.

The substantial Russian minorily in Finland, vvhich is due to immigration,
has also caught thc attention of the Russian Orthodox Church. The Moscow

Patriarchate has recently become more active and starteil to arrange Russian-
language Services in finland.



75

RELIGIONSRECHT IN ESTLAND UNTER BESONDERER
BERUCKSICHTIGUNG DER ORTHODOXIE

Alexej Klulschewsky, Wien-Moskau

Estland gehért mit einer Flache von 45.227 km- zu den kleineren Staaten
Europas. Von den 1.342.000 Einwohnern (Stand 2007) erklarten sich 921.908
(68.6%) als ethnische Esten. 345.168 (25.7%) als Russen. 28.321 (2.1%) als
Ukrainer. 16.316 (1.2%) als WeiRrussen und 11.16.3 (0.8%) als Finnen. Den
anderen ethnischen Gruppen (insgesamt 1,6% der Gesamtbevdlkerung) gehoren
jeweils nicht mehr als 0,2% der Bevélkerung an.

Der Grof3teil der Bevolkerung Estlands war und ist traditionell lutherisch
gepragt, aber der Kern der aktiven Gemeindemitglieder der Estnischen
Evangelisch-Lutherischen Kirche (EELK). wie auch derjenige anderer
Konfessionen, schrumpfte stark in der sowjetischen Periode. Estland ist zu einem
der am wenigsten religids gepragten L&nder Europas geworden. Laut
Volkszahlung von 2000 bekannten sich noch etwa 30 % der Bevélkerung als
Mitglieder in christlichen Kirchen beziehungsweise Glaubensgemeinschaften.
13.6% bekannten sich als evangelisch-lutherisch. 12.8% als orthodox, 1,4% als
Angehdrige anderer christlicher Denominationen (darunter Methodisten.
Adventisten. Romische Katholiken. Pfingstler). 32.1% als konfessionslos und 6,1
als Atheisten'. 45 % der Gesamtbevolkerung identifizierten sich als lutherisch (ca.
650.000 Personen), allerdings waren nur 177.000 formell Mitgliederder EELK
(zum Vergleich 1934: ca. 874.000)". Die autonome Estnische Apostolische
Orthodoxe Kirche (EAOK) hatte vor dem Anschluss Estlands an die Sowjetunion
ca. 210.000 Mitglieder, darunter 130.000 Esten und 80.000 Russen, in ca. 150
Pfarren. Als Estland 1990 neuerlich vélkerrechtlich unabhéngig wurde, ging man
von etwa 35.000 bis 40.000 Orthodoxen aus. | leute werden wieder deutlich héhere

Zahlen kolportiert. Das Moskauer Patriarchat (MP) geht allein von 150.000-
200.0003 Orthodoxen in seinen etwas mehr als 30 Pfarrgcmcindcn aus4.1

1 Vgl. hitps:/ \W\\v.ci;i.«iiv..'lihr;ii'\v~piihlications.-ttic-workl-laclhcmk tco.s.cii.litnil (20.1 1.201)7).

' Daten des Estnischen Innenministeriums und der Volkz&hluttg von 1054 nach M. KIVIORG.
State and Church in Estonia. in: S. FERRARI ~W. C. DURHAM .Ir. et al. tilg.). Law and Religion in
Rost-t’'onmiunist Liirope, Belgiern 2005, 99-120.

'2003 gehorten nach Worten des Metropoliten KOKNII.IJ unter Verweis aufden Estnischen
Rat der Kirchen der EOKMP ca. 200.000 Personen an. d.h. fast genau so viel, wie zur EELK. In
seinem Bericht an das Bischofskonzil der ROK von 2004 sprach Metropolit Kornilij davon, dass die
EOKMP 150.000-200.000 Gléaubige in 32 Pfarren (eine zusétzliche Pfarre gehort zum Plhtilsa-
Klosicr) mit 40 Priestern und 12 Diakonen z&hlt. Vgl. Privetstvcnnoe slovo Milropolita KORMI.IJA
ucastnikam konferencii ,Pravoslavie i sociai'no-nravslvcnnyc oriemtiry obsdestva" |BegriiRungswort
des Metropoliten Kornilij an die Teilnehmer der Konferenz ,Orthodoxie und soz.iale-moralischc
Orientierungspunkte der Gesellschaft”), in: Mir Pravoslavija W“2 (2003): elektronisch abrulbar:
)UiB:feyww.haltwillinfo.coin/mp2-()3/nin-15n.htm (20.11.2007); Doklad milropolita Tallinskogo i
vseja I(Storni KORNII.UA: O polozenii (sslonskoj Piavoslavnpj Ccrkvi Moskovskogo Patriarehala.
Archicrejskij Sobor Russkoi Pravoslavnoj Ccrkvi. 3-8 oktjabrja 2004 goda | Bericht des Metropoliten
‘'on Tallin und ganz Estland Kornilij ,Uber die Lage der Estnischen Orthodoxen Kirche des Moskauer



76

Die EAOK des Konstanlinopler Patriarchats zahlt nach offiziellen Angaben
ca. 20.000 Glaubige5. Nach jingsten Angaben eines Professors der Rigaer

Universitat. Alexander Gavrilin. gehérten 2007 zur EAOK 59 Planen mit 21

Klerikern, wobei allerdings viele Gemeinden der EAOK nicht mehr als 10
Mitglieder haben".

Mil der Frage der jurisdiktionellen Zugehorigkeit der Gemeinden ist bereits
das zentrale religionsrechtliche Problem Estlands angesprochen, das in den letzten
Jahren sowohl staalskirchenrcehtlich als auch innerkirchlich bewaltigt werden
musste. Um den Konllikt um die Anerkennung der Estnischen Orthodoxen Kirche
des Moskauer Patriarchats (EOK MP) als auch den innerkirchlichen Konflikt
zwischen dem Konstanlinopler und dem Moskauer Patriarchat, der 1996
kurzfristig zur Suspendierung der Kommuniongemeinschaft zwischen den beiden
Patriarchaten eskalierte, zu verstehen, bedarfes unbedingt eines kurzen Blicks in
die Geschichte .

/. Historischer Riickblick

Das Siedlungsgebiet der oslseefinnisehen und baltischen V6lker war seit der
ersten Jahrtausendwende kulturellen und machtpolitischen Einflissen des
christichen Westens vor allem aus dem niederdeutschen und dem
skandinavischen Raum und des byzantinisch-christlichen Ostens aus dem
nordwestrussischen Raum ausgesetzt. Der Einfluss des westlichen Christentums
wurde ab dem 12. Jh. dominierend. Im 13. Jh. wurde das Gebiet des
spatmittelalterlichen Livland (damals auch Eifland genannt), das das heutige* 24

Patriarchats. Bisehofskonz.il der Russischen Orthodoxen Kirche". 3.-X. Oktober 2004]: elektronisch
abrufbar: hitp://ww'v.sediiiitza.ru’index.htnil'.,did—17602 (20.11.2007). Von Konstanlinopler Seite
werden freilich immer wieder Zweifel an diesen Zahlen geduflert. Vgl. etwa ein Schreiben des
ehemaligen locuni tenens. des emeritierten Erzbischofs von Karclicn und ganz | innland und jetzigen
Metropoliten von Nikaia. JOHANNES (RINKE) an Richard Potz und Eva Synek (2K. Juni 2007): ,The
figures given bv llite Russian Diocese regardiilg their memhers are problematic. as they normaliy
mention the numbers of tlic Rtissians in I'sthonia. many nf witoiti are not Christian" (Archiv des
Instituts Ittr Rechtsphilosophie. Religions- und Kulturrecht in Wien).

J Nachjungsten Angaben des Rigaer Professors Alexander Gavrilin gehdrten 2007 zur EOK MP
24 Pfarren mit ca. 170.000 Glaubigen und 53 Klerikern: A. GAVRILIN. Pravoslavnaja cerkov' v Litve.
Lalvii i fstonii: sovremennoe polozenie |Oie Orthodoxe Kirche in Litauen. Lettland und Estland: die
gegenwartige Lage|: hlln:z.'clutrchbv.inl<ibcl110,'index.plin (20.11.2007): vgl. auch htlp://www.
orthodox.ee/index.php7d~ hramy/hramcok (20.11.2007).

So weitgehend  Ubereinstimmend staatliche und kirchliche Quellen beider estnischer
Jurisdiktionen: Vgl. etwa liUp:/Avww.otlhodo.xa.org/GB/cstonia/docuincntsEOC7hislorvEAOC.hIni
(20.11.2007): http://cn.wikipedia.ora/wiki/Esloniitit Anostolic Orthodox Clinreh (20.11.2007);
Bericht des Metropoliten KORNILI.I an das Bischofskonzil der ROK von 2004 (= Anm. 3). Metropolit
JOHANNES (RINNE) gellt in seinem in Anm. 3 zit. Schreiben allerdings von aktuell (Sommer 2007)
bereits hdheren Zahlen aus: ..l could perhaps bcen menlioned. tlial the Eslhonian Apostolic Orthodox
Churelt now has about 25.000 memhers*.

*Vgl. GAVRILIN. Pravoslavnajacerkov'v Litve, l.alvii i |.slonii ( Anm. 4).
' Vgl. z.usammcenfassend die Darstellung der Geschichte der Orthodoxie in Estland auf der
Website der EOK MP: Inin:. ww w.orthodox.cc/iiidex.iihnAl istoria/prest (20.11.2007).



77

Lettland und Estland umfasste (zunéchst ohne den danischen Teil im Norden
Estlands) vom Schwertbriiderordcn (spater: Deutscher Orden) unterworfen. Die
Grenze zwischen den russischen Furstentimern und dem Ordensland. d. It
eigentlich auch die heutige estnisch-russische Grenze, wurde durch die
..Eisschlacht" zwischen einem Novgoroder Heer und den Ordensrittern auf dem
Peipussee. die der weiteren Expansion der rémischen Kirche in diesem GroRraum
einen Riegel vorschob. 1242 endglltig festgesetzt.

Im GroRen Nordischen Krieg (1700 bis 1721) liel ein grober Teil der
sUdostlichen Ostseekiiste, darunter das Gebiet des heutigen Estlands und
Lettlands, an das Russische Reich. Die Eroberung Estlands und Livlands durch
das Russische Reich konnte bereits 1710 als abgeschlossen gelten. Die orthodoxe
Kirche wurde jedoch im Baltikum im Unterschied zu den anderen Gebieten
Russlands (vor der zweiten polnischen Teilung) nicht zur herrschenden
Konfession. Die russische Herrschaft fuhrte aber zu einer starkeren Prdsenz der
orthodoxen Kirche in den neuen Gebieten. Im 19. Jh. gab es unter Esten und
Letten eine groRere Konver-sionsbewcgung zum orthodoxen Christentum.

|- Kurzer Uberblick zur politischen Geschichte Estlands im 20. Jh,

Am 206. Marz (<S, April) 1917 versammelten sich in St. Petersburg vor der St.
Johanneskirche ca. 40.000 Esten, die entlang des Nevskij Prospekts zur Residenz
der Provisorischen Regierung im Taurischen Palais zogen und der Provisorischen
Regierung die Forderung nach der Autonomie Estlands Uberreichten. Nach vier
lagen bestatigte die Provisorische Regierung die Autonomie liir Estland. Das
autonome Estland bestand aus dem Estlandischen Gouvernement und einem feil
des Livlandischen Gouvernements.

Am 24. Februar, einen Tag vor dem Einmarsch deutscher Truppen in Reval,
wurde die Unabhangigkeit der Estnischen Republik verkindet. Estland blieb vom
Februar bis November 1918 besetzt. Nach der deutschen Kapitulation nahm am 11.
November die provisorische Regierung von Konstantin Péats (einem Orthodoxen)
ihre Arbeit wieder auf. Die diversen Kampfhandlungen verschiedenster Parteien
von 191X-1920 gelten als ,Befreiungskrieg Estlands gegen Sowjetrussland”. Am 2.
Februar 1920 wurde als erster internationaler Vertrag beider Staaten in Dorpat ein
| riedensvenrag zwischen der Estnischen Republik und der Russischen
Sozialistischen Foderativen Sowjetrepublik (RSFSR: die UdSSR wurde erst 1922
gebildet) unterschrieben. Die RSFSR erkannte die estnische Unabhangigkeit an
und Ubergab Estland einige Territorien, darunter das Pskovcr Hohlenkloster.
Estland war im Gegenzug der erste Staat, der die RSFSR anerkannte.

Seit 1934 wurde Estland autoritar von Konstantin Pats regiert, der einen
Wabhlsieg der rechtsextremen Liga der Veteranen verhinderte und das Parlament
aulloste. Entsprechend den geheimen Zusatzartikeln des Deutsch-Sowjetischen
Nichtangriffspaktes vom 23. August 1939 Hel Estland in die sowjetische
Einflusssphare. Im Juni 1940 erzwang die .sowjetische Regierung von der
Regierung Pats die Zustimmung zum Einmarsch eines sowjetischen
Truppenkontingents, das gréf3er als die gesamte estnische Armee war, gleichzeitig



78

begann die sowjetische Geheimpolizei mit Verhaftungen. K. Pats wurde
gezwungen, eine kommunistische Regierung zu ernennen. Unter diesen
Bedingungen fanden am 14. Juli Wahlen statt, 92 % der Wahlerstimmen entfielen
aufdas einzig zugelassene kommunistische Wahlbindnis ,Bund des werktatigen
Volkes*. Das neue Parlament beschloss am 21. Juli die Errichtung der
Sowjetmacht und am 22. Juli den Beitritt zur UdSSR. K. Péts trat zuriick, wurde
deportiert und starb 1956 nach einem sechzehnjahrigen Leidensweg in einer
psychiatrischen Klinik im Gebiet Kalinin (jetzt wieder Tver‘). Am 6. August
nahm der Oberste Sowjet der UdSSR Estland offiziell in die USSR auf.

1941-1944 wurde Estland von der deutschen Wehrmacht besetzt und
verwaltungsmafig mit estnischer Selbstverwaltung dem Generalkommissariat
Ostland zugeordnet. Es wurden eine estnische Polizei und estnische SS-Verbande
gegrindet, wobei Esten auch aufsowjetischer Seite kdmpften. Im September 1944,
wahrend des Abzugs der deutschen Truppen, wurde eine estnische Regierung
gebildet, die sich jedoch nicht durchsetzen konnte. Die meisten Mitglieder dieser
Regierung wurden kurz darauf von den einmarschierenden sowjetischen Truppen
verhaftet, der Rest konnte nach Schweden fliehen. In der Nachkriegszeit kam es
zu Deportationen von Einwohnern Vorkriegsestlands nach Sibirien. Die
Deportierten durften teilweise nach 1953 bzw. 1956 zuriickkehren. AuRerdem
kam es u. a. im Zusammenhang mit der Industrialisierung zu einer massiven
Zuwanderung, vor allem aus Russland und der Ukraine.

Am 20. August 1990 verkiindete der Oberste Sowjet der Estnischen SSR die
Wiederherstellung der Unabhangigkeit Estlands. Der Staatsrat der UdSSR
erkannte kurz darauf (6. September 1991) die Unabhangigkeit der baltischen
Republiken an. Nach der estnischen (wie auch der lettischen) Gesetzgebung
erhielten die estnische Staatsangehorigkeit nur die Blrger Estlands von 1940 und
deren Nachkommen. Dadurch wurde ein Drittel der Bevdlkerung, der Grof3teil der
russischsprachigen Bevolkerung, der nach dem Anschluss Estlands an die UdSSR
zugewandert war, zu so genannten ,Nichtblrgern”, von denen dann allerdings
spater wiederum viele in Estland naturalisiert wurden.

2. Die Neuordnung orthodoxen kirchlichen Lebens in Estland in der ersten Halfte
des 20. Jh.

Bereits wahrend des Landeskonzils der Russischen Kirche nahmen Vertreter
lettischer orthodoxer Gemeinden den Kontakt mit dem lettischstammigen Bischof
loann (Pommer) auf, der vorschlug, die Rigaer Eparchie in eine lettische und eine
estnische Eparchie zu teilen. Mit einem entsprechenden Antrag wandten sich die
baltischen Vertreter am 29.3./11.4.1918 an Patriarch Tychon, der das Vorhaben
unterstutzte. Die Teilung der Eparchie stie allerdings in Riga selbst auf
Widerstand. Bis zur endgultigen Regelung dieser I-'rage wurde die Verwaltung der
gesamten Eparchie von Riga, der Reval als Vikariat angehorte, zeitweilig an den



79

estnischstammigen Bischof Platon Ubertragen'. 1917-1918 beteiligte sich dieser
am Russischen Landeskonzils, kurz vor dem Einmarsch der deutschen Truppen in
Reval kehrte er in die Stadt zurtick und verlegte dann seinen Bischofssitz nach
Dorpat in Sudestland, wo die Mehrheit der estnischen Orthodoxen lebte.

Im Dezember 1918 verlieRen die deutschen Truppen Dorpat und die
Bolschewisten der Estnischen Kommune der Werktatigen besetzten die Stadt. Am
20. Dezember wurde der Bischof wahrend der Nachtwache verhaftet, 12 lage
lang misshandelt und vor dem Ruckzug der Bolschewisten gemeinsam mit den
orthodoxen Erzpriestern Michail Blcive und Nikolaj Bezaniekij sowie den
evangelisch-lutherischen Pastoren Wilhelm Schwarz und Traugott Hahn'lund 14
angesehenen Dorpater Birgern hingcrichtet. Platon wurde im Februar 1919 im
Rahmen eines Staatsbegrabnisses in der orthodoxen Erldscr-Transfigurations-
Kathcdralc in Reval, das zur Hauptstadt des unabh&ngigen Estland erklart und in
Tallinn unbenannt wurde, beigesetzt. Gemeinsam mit den beiden Erzpriestem
wurde er im November 1982 von der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland
(ROKA), im August 2000 vom Moskauer Patriarchat!" und im Oktober 2000 vom
Konslanlinoplcr Patriarchat" als Martyrer kanonisiert. Das wurde vom Moskauer
Patriarchal (MP), wie auch der gesamte damalige Besuch des Konstantinopler
Patriarchen, angesichts der schon erfolgten Heiligsprechung durch das
Bischofskonzil des MP, als zusatzlicher Affront empfunden und fihrte zu
Irritationen. In diesem Zusammenhang wurde darauf hingewiesen, dass sich
Platon niemals in einer anderen Jurisdiktion als der der Russischen Kirche

befunden hattel'.

Das erste Konzil der Orthodoxen Kirche in Estland fand am 21. Méarz 1919
statt und befasste sieh mit der Neuordnung des kirchlichen Lebens unter den
neuen Verhdltnissen. Durch den Friedensvertrag von 1920 waren Territorien mit
einer ethnisch russischen Bevdlkerung an Estland gekommen. Der Il Synod und
der Oberste Kirchliche Rat der Orthodoxen Russischen Kirche behandelten in
einer gemeinsamen Sitzung am 10. Mai 1920 die kanonische Situation der sieh im
neugebildelen estnischen Staat befindenden Teile der Pskover Eparchie und des
Revaler Vikarbistums und fassten einen Beschluss, der mit entsprechenden* 11

* Vgl. Pravoslavie v l.alvii. IstoriCeskie oderki. Castl VI (Orthodoxie in Lettland. Historischer
Abriss. Teil 4]: hitn://www.parei/*iciba.lv/iiidex.nhltewidz54 &i+A4 (1.6.2007).

"Vgl. M.-A. 11F.1JAS. I'esti Apostlik Oigeusu Kirik SOnnilugu. in: In Kultuurja Llu (4.2003):
elektronisch abrufbar unter hllp:/-kiilluur.dg.ec/ke474_kink.Jmii (20.11.2007).

*Vgl. die Materialien des Geheiligten Jubil4umsbischofsk«>nzils der ROk zur Kanonisierung
der Heiligen: liltn://\v\vw.c-iouninl.ru/p rdifcjt2-LIU"ii (20.11.2007).

11 Der Tomos Uber die Heiligsprechung Bischof Platons und der beiden Rr/pnosicr durch das
Okumenische Pairiarehat wurde im Kéhmen des Besuches des Okumenischen Patriarchen in Kslland
vom  26.10. 1.11.2000  kundgcmachi. Vgl. hllo://www.onhodoxa.org/|>ho(o(Merie.:'
visilePalriarche/index FF.IHm (1.6.2007). Einzelheiten zur Biographie Bischof Plalons auf der
Website der |;()K MP: hlin~/www »inhodox ee/index.nhp?d~cslsviat(Dlalon (1.6.2007) und aut der
Website der FAOK: hUp:.V'vww Qrth.Hloxa <irp/GB/orthodoxv/lifesaitils”i(Plalonlire.him (20.11.2007).

Vgl. den irritierten Kommctuar des (inzwischen verstorbenen) angesehenen Moskauer
Priesters (ieorgij CISTIJIAKOV: hllp:/;'w\V\v.iaisk:ru/sl.php?idar-4fl0205 (1.6.2007).


http://www.parei/
http://www.onhodoxa.or

80

Erklarungen dem nach Moskau angereisten Vertreter der Orthodoxen Kirehe in
listland Gbergeben wurde. In dem Beschluss hiel3 es. dass

a) die Estnische Kirche in den Grenzen eines selbststandigen Staates defacta
schon  Selbststandigkeit in allen kirchlich-wirtschaftlichen, kirchlich-
administrativen. Schul- und Bildungssachen sowie kirchlich-burgerlichen
Angelegenheiten genieBe und in Erganzung zum Beschluss Nr. 183 der
gemeinsamen Sitzung des Ill. Synods und des Obersten Kirchlichen Rates vom
27.April/10. Mai 1920 die Estnische Orthodoxe Kirche daher als autonom
anzuerkennen sei bis zur Loésung der Frage ihrer Autokephalie durch das
Gesamtrussische Kirchenkonzil;

b) nach dem Beispiel der der orthodoxen Kirche Finnlands erteilten
Erlaubnis, auch der kirchlichen Autoritat in Estland die Moglichkeit zu geben sei,
den orthodoxen Gemeinden, die das winschen, eine Feier der kirchlichen Feste
nach den neuen Stil [gregorianischen Kalender) zu genehmigen".

Der Vertreter der estnischen Orthodoxen tibergab Patriarch Tychon eine
Einladung, Reval zu besuchen und sich am Organisationskonzil und der Weihe
des ersten Bischofs der neugegriindeten Eparchie von Reval und Estland zu
beteiligen. Ein entsprechendes Gesuch des Patriarchen wurde von der Geheimen
Abteilung der CK abgelehnt!'l

Zum Bischof der Autonomen Orthodoxen Kirche in Estland (AOKE) von
Reval und Estland wurde im Oktober 1920 der Priester der Transfigurationskirche
in Pernau (Parnu), Alexander Karlovic Paulus, gewahlt. Alexander wurde am
5.12.1920 in der Aleksandr-Nevskij-Kathedrale vom ehemaligen Erzbischof von
Pskov Evsevij (Grozdov) und dem damaligen Erzbischof von Finnland und
Vyborg (und spaterem Erzbischof in der westeuropaischen Eparchie der ROKA
Serafim [Lukjanov]) zum Bischof geweiht. Patriarch Tychon ernannte den
neugeweihten Bischof Alexander zum Erzbischof. Erzbischof Evsevij leitete
spater als Erzbischofvon Narva und Izborsk die 1924 neugebildete Eparchie von
Narva, die alle russischen Plarren umfasste. Verantwortlich fur die Fihrung der
laufenden Geschéfte war der Synod der AOKE, dessen Mitglieder — Kleriker und
Laien vom Landeskonzil gewahlt und vom Kirchenoberhaupt bestatigt wurden.
Der Synod war lur die Beziehungen zwischen Patriarch Tychon und der AOKE,
sowie zwischen der AOKE und der Autonomen Finnldndischen Orthodoxen
Kirche zustandig. Die Orthodoxe Kirche in Estland hatte - so die heutige
Einschatzung Patriarch Alexijs 15 — die notwendigen Verbindungen mit der
Fihrung der Mutterkirche in Moskau bewahren, zugleich aber infolge der
aulRerordentlichen Umstande so lange wie ndotig selbststdndig agieren kdnnen. In
einer dhnlichen Situation befanden sich damals auch andere Eparchien in den neu

|! Vgl. Patriarch ALEKSIJ Il., Pravoslavic v Eslonii [Orthodoxie in Estland|. Moskau 1999. 530

I; auch elektronisch abrullrar. /.. B.: lillii:/.\v \vAv.sedniil/.a.ru. liiitlex.hInil'.>sid~ 124 (1.6.2007).
11 Ebenda.

‘ Ebenda.



81

gegrindeten Staaten Finnland (Eparchie von linnland und Vyborg), Lettland
(Eparchie von Riga und Mitau) und Polen (I-parchie von Warschau und der
Weichsclgcbielc). Am 11. Februar 1921 gewdahrten Patriarch Tychon und der IlI.
Synod eine weitgehende Autonomie der Finnlandisehen Orthodoxen Kirche . am
21. Juni 1921 der Orthodoxen Kirche in Lettland! und am 27. September der

Orthodoxen Kirche in Polen.

Patriarch Tychon wurde am 9. Mai 1922 unter Hausarrest im Moskauer
Daniels-Kloster gestellt, aus dem er Ibrtnal erst am 25. Mai 1923 entlassen wurde.
Am 12. Mai 1922 erklarte er in einer erzwungenen Erkldrung die zeitweilige
Ubergabe seiner Vollmachten an einen locum tenens.

In dieser prekdren Situation, wo die Einberufung eines Konzils der
Russischen Kirche nicht zu erwarten war und die Verwaltung der russischen
Kirche von der bolschewistischen Staatsmacht beeinflusst wurde, beschloss am
23. September 1922 das Konzil der autonomen Estnischen Kirche. Kontakte mit
dem Okumenischen Patriarchat bzgl. der Gewahrung von autokephalen Rechten
aufzunehmen. Erzbischof Alexander fuhr mit einer Delegation der Estnischen
Kirche nach Istanbul zum Konstantinopler Patriarchen Meletios V. und
verhandelte mit ihm im Juni 1923. Das Konstantinopler Patriarchat befand sich
damals selbst in einer komplizierten Situation und suchte eine Neudellnition
seiner Rolle nach der Kleinasiatischen Katastrophe. Am 7. Juli 1923 Uberreichte
Meletios der estnischen Delegation einen Tomos " . der die Bildung einer
Metropolis von Estonia mit eigenem Synod verkiindete. Erzbischol Alexander
erhielt den Titel eines Metropoliten von Tahiti und ganz Estland. Dieser
Jurisdiklionsvvechsel wurde von der Russischen Kirche nicht anerkannt

Fur die Umorientierung nach Konstantinopel gab es vermutlich drei Griinde:
Erstens wollte die estnische Regierung keinerlei Unterordnung einer
einflussreichen Korperschaft in Estland gegenuber einem Zentrum in
Sowijetrussland; zweitens waren die Kontakte mit dem Patriarchen in Moskau
erheblich erschwert, hatte doch bereits 1920 die Geheimpolizei C K 1920 eine

' Die meeminldndische Hpim-hie wechselte 1923 ihre jurisdiktionellc ZugehOngke.t /um
Okumenischen Palriarchat. Erzbischof Sen,lim <lLuk'janov). der sieh dagegen ausspraeh. wurde
abgesci/t. WV erkannte das Moskauer Patriarchat die Autonomie der Finnischen Orthodoxen Kirche
0O'OK) im Verband des Okumenischen Patriarchats an. 1980 suchte die Vollversammlung (General
Assembly) der | OK beim Okumenischen Patriarchat um Autokcphahe an. Dieses Gesuch wurde

bislang nicht beantwortet. ~~ _____. " I
Die Orthodoxe Kirche io Lettland wechselte 1936 ihre jurisd.kt.onelle Zugehdrigkeit /um

Okumenischen Patriarchat. ... o ,
" 1,,m(Qv toi, 11)23 |UPI I'HE OPTOAO2 MIUPIIDAI.OL ILOONIAL [mit estnischer,

englischer und franzgsischer Ubersetzung|. in: (i. 1). PAPATHOMAS R.P. M- O- PAt | | (Hg.). | he
Autonomous Orthodox (.Imreh of Bstonia. fF.glisc autonome orthodoxe d tslon.e (Approchc

historique et nomoeanonique). Athen 2002.47-62.
"Vgl Statja Aleksandr": Prvavoslavnaj tneiklopedija pod redaketej Patnarcha Moskovskogo

i Vseja Rusi Aleksija II. Tom I. A - ,Aleksij Sludil“ |..Aleksandr in: Orthodoxe Fn/yklopadie. Ilg.
vom Patriarchen von Moskau und der ganzen Rus' Aleksij Il . Hd. 1). Moskau 2000; elektronische
Version: htlp:/Avww.piavem iuie\l.'64276.himl (20.! 1.2007).



H2

Reise Patriarch Tychons nach Estland verhindert und drittens wollte ein Teil des
Klerus und der Laien der Orthodoxen Kirche in Estland Kurs aufeine vollstandige
Selbststéndigkeit, d. h. Autokephalie, nehmen, deren Gewahrung man sich jetzt
vom Konstantinopler Patriarchat erhoffte.

In einem Sendschreiben an die Gemeinden anlasslich des estnischen
Unabhangigkeitstages am 23.9.1923 erklarte Metropolit Alexander den
Jurisdiktionswechsel folgendermafRlen:

"When the war and polilical circumstances irrevocably severed our
connections with our Mother-Church in Russia, the Primate of Russia,
Patriarch Tikhon, whose paternal kindness allowed us to elect our first own
Estonian bishop, acknowledged the independcnce and autonomy of the
Estonian Church and confirmcd that the issue vvould get its final solution at
the next Russian Church Assembly. But as the Situation of the Russian
church became more compliealed, Patriarch Tikhon was sent to jail and the
Russian clergyman abroad granled no fraternal help with regard to the issues
related to the Estonian Orthodox Church, the latter appealed to the Mother-
Church of all Eastern Orthodox Churches - the Church of Constantinople

with a request to settle the eanonical Organisation of the Estonian Orthodox
Church. The Church of Constantinople kindly met our request and on the 7

of July the Estonian Church was declared a legally independent section of
the Eastern Church and named the Estonian Metropolis™?2".

Im patriarchalen Tomos?l vom 7.7.1923 bestétigte das Konstantinopler Patri-
archat seine Kenntnisnahme der Gewahrung der Autonomie der Orthodoxen
Kirche in Estland durch den Moskauer Patriarchen Tychon und erklarte sich
bereit, angesichts der kirchlichen und politischen Wirren in Russland und der
staatlichen Unabhéngigkeit Estlands dem Gesuch des estnischen Erzbischofs
Alexander um die Regelung der kanonischen Organisation der Orthodoxen Kirche
in Estland nachzukommen. Die Orthodoxe Kirche in Estland sollte sich von nun
an ,,’OpO0ddo™oq MgxpoTroLig ’Eoxoviac; nennen dirfen““. Diese Metropolis,
bestehend aus drei Eparchienz®, wurde, angebunden an das Okumenische
Patriarchat und andere Metropolien des Okumenischen Throns, unter besonderem
Hinweis auf die Metropolis von Finnland, mit Selbstverwaltungsrechten
ausgestattet (eigener Synod und die Mdoglichkeit, weitere Eparchien zu bilden).
Der Begriff ,Autonomie“ wurde im griechischen Original des Tomos nicht* 22

Message lo Congrcgations (Vom the Estonian Metropolit Alexander on the Independance Day
(23.9.1923 [englische Ubersetzung], in: PAPATHOMAS PALLI. The Autonomous Orthodox
Church ofEstonia (= Anm. 18), 113-115.

" TOMOS tou 1923 fIEPI TUE OPTOAOE MHTPIIOAEfiZ FXQONIAE, ebenda, 47-62.
22 Ebenda, 48.

Tallinn (Reval). Narva und das Vikariat PcCory/Pctseri. Die Eparchien waren ethnisch
gepragt: die Eparchie von Tallinn war die estnische Eparchie und die Epareltie von Narva war die
russische Eparchie. So gehorte die Alcksandr-Nevskij-Kathedrale bis 1936 zur Eparchie von Narva.
Sitz des Metropoliten war die kleinere Transfigurationskirche in Tallinn.



83

erwahnt. Aufeine moégliche zukinftige Situation nach dem Ende der kirchlichen
Wirren in Russland ging der Tomos nicht ein.

Metropolit Alexander versuchte seine Beweggriinde auch in einem Briefan
den aus der Haft entlassenen Patriarchen Tychon zu erkléren:

LJAls cs dem Eparchialrat Estlands nach seinem [Bischof PlatonsJ Tode
gelang, Beziehungen mit Ihrer Heiligkeit aufzunehmen und von dem
einmitigen Beschluss des Kongresses der orthodoxen Gemeinden Estlands
in Zusammenhang mit der staatlichen Selbstandigkeit Estlands auch eine
kirchliche Unabhéangigkeit [zu besitzen], zu berichten, wurde mit Segen lhrer
Heiligkeit von der Obersten Russischen Kirchenverwaltung mitgeteilt, dass
die Orthodoxe Kirche Estlands, die faktisch schon Selbststandigkeit genief3t,
bis zur Lésung der Frage ihrer Autokephalie in einem Konzil der Russischen
Kirche als autonom anerkannt wird. Aber die Lage unserer Kirche wurde
ungunstig wegen der Schwierigkeiten in den Verbindungen mit den
Vertretern der Russischen Kirche und einigen inneren Schwierigkeiten. Da
wir keinen Ausweg aus den entstandenen Schwierigkeiten sahen und in
Sorge um die Zukunft unserer Kirche waren [...], beschlossen wir unsere
Lage dem Konstantinopler Patriarchen fvorzutragen] und ihn und den HI.
Synod der Konstantinopler Kirche zu ersuchen, die kanonische E inrichtung
unserer Kirche, die mit dem Segen lhrer Heiligkeit von der Obersten
Verwaltung der Russischen Kirche begonnen wurde, zu vollenden, damit wir
alle kanonischen Rechte einer autokephalen Kirche erhalten, d. h.. damit wir
entsprechend den kanonischen Regeln, unseren eigenen Bischofssynod
einrichten, wobei tlUr die Chirotonie. wie auch fiir andere Fragen, die die
Entscheidung eines Bischolssynods erfordern, die Beteiligung von Vertretern
der Hierarchie der Kirche von Finnland vorgesehen ist. [...] Der
Konstantinopler Patriarch und der HI. Synod f...J gewéhrten unserer Kirche
alle erbetenen Rechte und erlegten uns die Verantwortung fir getroffene
Beschliisse und Verfigungen auf und behielten sich das Recht auf
Appellationsentscheidungen in Sachen der bei uns von Bischofsgerichten
verurteilten Bischéfen vor und verpflichteten uns, [sic] Gber den Amtsantritt
jedes Vorstehers der lokalen Kirche zu informieren. Dabei wurde der
Orthodoxen Kirche Estlands der Name einer Metropolis gewahrt, [verbunden]
mit der Verpflichtung, die Kirche in mindestens drei Eparchien aufzuteilen,
wobei der Revaler Bischofden Titel des Metropoliten von ganz Estland tragt.
Wir haben schon vorgesehlagen, eine der Eparchien Estlands aus den
russischen Pfarren zu bilden, derer es in Estland 30 von insgesamt 147 gibt
[...] erbitten wir lhren Segen fir die selbststandige Metropolic Estlands [...]
und halten es fir unsere heilige Pflicht, auch zuklnftig Ihren Namen als des
legitimen Allrussischen Patriarchen gemeinsam mit dem Namen des
legitimen Konstantinopler Patriarchen zu kommemorieren und gleichsam



84

lhre Heiligkeit gemeinsam mit dem Konstantinopler Patriarchen vom
Amtsantritt jedes neuen Metropoliten Estlands zu benachrichtigen®24.

Aus dem Brief wird ersichtlich, dass der Metropolit unabhangig von
Diskussionen um Autonomie und Autokephalie als Oberhaupt seiner Kirche von
sich aus die besonderen Beziehungen zur russischen Mutterkirche bekraftigte.

Das Innenministerium der Estnischen Republik registrierte im Juli 1926 ein
erstes Statut der Estnischen Orthodoxen Kirche, das in vielem dem Status einer
aulokephalcn Kirche entsprach. Die Estnische Orthodoxe Kirche nahm offiziell
den Namen Estnische Apostolische Orthodoxe Kirche (EAOK) an. Die
orthodoxen Pfarren wurden 1934 fir nationalisierten Grund entschadigt und
erhielten den Status von Rechtspersonen. 1935 wurde unter den Bedingungen des
neuen estnischen Religionsrechtes, das fir die groRen Kirchen, d. h, fir EELK
und die EAOK, einen besonderen Rechtsstatus vorsah, ein neues Statut
angenommen, auf das sich die estnischen Behorden in der Konfliktsituation nach
1990 neuerlich beriefen. In diesem von Konstantinopel nichtexpliz.it bestatigten
Statut wurde die Unterordnung unter Konstanlinopel nicht erwéahnt. In Art. 2 hiel3
es: ,,Die Estnische Apostolische Kirche ist eine Volkskirche und besitzt das Recht
des Selbslaulbaus und der Selbstverwaltung** . Der estnische Staat erkannte
damals auch das Vermdgen der orthodoxen Gemeinden, das noch aus der Zeit des
Russischen Reiches stammte, an. Die ,,Oberhaupter der zwei bedeutendsten und
groften Kirchen in Estland*, d. h,, der EELK und der EAOK, waren gern. Art. 84
der 1938 in Kraft getretenen estnischen Verfassung von 1937 ex officio Mitglieder
des Staatsrates (Oberhauses)

3. Zwischen Konsolidierung und Spannungen - die EAOK in der
Zwischenkriegszeit

In Estland, auRerhalb des kommunistischen Machtbereiches, konnte die
orthodoxe Kirche in der Zwischenkriegszcit ihr innerkirchliches Leben auf den
Ebenen von Eparchic, Pfarrgemeinde, Kloster und in den Bereichen Bildung und
Katechetisierung konsolidieren und weitcrentwickeln. Das insgesamt blihende
kirchliche Leben der estnischen Orthodoxen bezeugte auch die Verwurzelung der
orthodoxen Kirche, die im 19. Jh. einen eigenen Beitrag zum ,nationalen
Erwachen* in Estland leistete. Der orthodoxen Kirche gehdrten u. a. der erste

?l Ego Svjatejsestvu Svjatejsemu Tichonu, Patriarchu Moskovskomu i Vseja Rnssii (Seiner
Heiligkeit, dem Heiligsten Tychon. dem Patriarchen vom Moskau und ganz Russland], in:
PAPATHOMAS P.ALL1, The Autonomous Orthodox C'luirch ofEstonia ( Anm. 18). 118-123.

** Molode/." (-Storni (11.8.1998); elektronisch abrufbar unter: hltn://ww'v.iiioles.ee/))8/Aue.T 1/2-
I.htinl (1.6.2007),

Die Verfassung der Republik Estland. 3. September 1037, Riigi leataja |Estnischer
Staatsanzeiger] 1037, Nr. 71, Art. 500. Elektronisch abrufbar:
Inii)://dc.wikisourcc.org/wiki.'Die Verfassung der Republik
Eslland/Dic Vcrfassunu der Republik Estland (20.11.2007).



85

estnische AuBenminister Jaan Poska und der autoritdr gegen Rechtsradikale und
Kommunisten regierende Prasident Konstantin Pats an.

Von 1923 bis 1939 wurden in Estland 15 neue orthodoxe Kirchen gebaut.
Theologische Hochschulbildung wurde an der Theologischen Fakultat der
Universitat Dorpat, an der cs einen Lehrstuhl Ihr orthodoxe Theologie gab. erteilt.
Im Pskover !l6hlenkloster wurden 1933 ein Geistliches Seminar und in Reval
1938 theologisch-pastorale Lehrgange in russischer Sprache eroffnet.

Der Einfluss der Orthodoxen Kirche in Estland war in einem erheblichen
MaRe Metropolit Alexander (Paulus) zu verdanken, der hohes Ansehen und
Verehrung unter der russischen Bevdlkerung Estlands genoss' . 1924 wurde die
Eparchie von Narva gebildet, die ausschlie8lich aus russischen Gemeinden
bestand. Erster Bischof der Eparchie war bis zu seinem Tode im Jahre 1929 der
ehemalige Erzbischof Evsevij (Grozdov) von I’skov und Porchov, der den Titel
Erzbischof von Narva und Izborsk annahm. Danach wurde die Eparchie
provisorisch von Bischof loann (Bulin) von Pecery/Petseri verwaltet. 1932-1937
leitete der estnische Metropolit Alexander (Paulus) selbst die Eparchie. 1937
wurde Pavel (Dmitrievskij) zum Bischofvon Narva und Izborsk gew ahlt.

Im Jurisdiktionsgebiet der AOKE befanden sich, wie bereits erwahnt, das
berihmte Pskover-Ho6hlcn-Maria-llimmelfahrtskloster (gegr. 1473). das Pihlitsa-
Marié-I ntsehlaliingskloster in Kureméde (gegr. 1891. jetzt stauropigial unter
direkter Verwaltung des Patriarchen Alexij Il.). der Iverische-Mutter-Gottcs-
Konvenl in Narva u, a. Diese Kloster Uberlebten in Estland die schlimmste Periode
der sowjetischen Kirchenverfolgung.

Die Kldster starkten die AOKE und innerhalb der AOKE die konservative
und die russische Komponente der Kirche, wobei zu bemerken ist. dass im
allgemeinen die russische Kultur in den baltischen Staaten der Zwischenkriegszeil
trotz aller Kontroversen ein hohes Ansehen genoss.

Gewisse Spannungen entstanden damals durch die Politik des estnischen
Staates. Zeitweilig wurde eine Kampagne gegen die orthodoxe Kirche gefihrt, die
als fremdes Gebilde in Estland dargestellt wurde. 1924 wurde ein Umbau der
Rcvaler Aleksandr-Nevskij-Kalhdrale und des gesamten Domberges zu einem
..Pantheon der estnischen Unabhangigkeit" diskutiert. Im Oktober 1928 brachten
politische Parteien in den estnischen Reichstag den Antrag auf Abriss der
Kathedrale als eines Symbols der Fremdherrschaft ein. Gegen den Abriss sprachen
sich  wie nicht anders zu erwarten Metropolit Alexander (Paulus). Bischof
loann (Bulin). Vertreter der orthodoxen Bevdlkerung, aber auch Reprasentanten
der evangelisch-lutherischen Kirche, die evangelische Offentlichkeit und die
linken Parteien aus s Die Gegner des Abrisses meinten, dass man genauso gut die
ganze Altstadt von Reval als Symbol der deutschen Fremdherrschal) abreiRen

Vgl. Prvavoslavnaj f.iiuiklopcdija. Toni I. Slalja ,Alcksamlr ( Anm. 19).
Vgl. ebenda: Slalja ,Aluksatidra Nevskogo Mavropigial'nyj suhor v Talline" |,Aleksindr-
Nevskij-Stauropigiale Kalliudr.de in lallinn’j.



kénne 't In die Kathedrale zog 1936 eine eslni-sche Gemeinde ein; dorthin wurde
auch der Sitz des Metropoliten der EAOK verlegt. Domplarrer wurde Nikolai
Pats, Bruder des damaligen Staatsprasidenten Konstantin Pats. Spannungen
ergaben sich weiters bei dem Versuch, den Gregorianischen Kalender in
konservativen und russischen Gemeinden einzultihren.

Ein anderer Konflikt betraf das Pskover |l6hlenkloster. Der Synod der
Orthodoxen Kirche in Estland verlangte im Februar 1928 aufGrund des Gesetzes
der Estnischen Republik tber die Aulhebung des Standeseigentums (vom
12.11.1925) die Registrierung des klosterlichen Besitzes im Namen des Synods,
damit dieser Besitz nicht vom Staat beschlagnahmt werden kdnnte. Der Abt des
Klosters, der Bischof von Pecory (estn. Petseri) loann (Bulin), der Abgeordneter
des estnischen Reichstages als Vertreter der russischen Bevélkerung und der Setus
in und um Pecory/Petseri war, die Bruderschaft des Klosters und die orthodoxe
Bevélkerung der Region sahen darin einen Versuch, das Kloster zu enteignen und
lehnten das Gesetz ab.

Das estnische Landeskonzil von 1932 beschloss, Bischof loann aufden seit
1927 vakanten Bischofsstuhl von Narva zu versetzen und wies ihn an, das Pskover
Hoéhlenkloster zu verlassen. Da er sich weigerte, wurde er im Dezember 1932 in
den Ruhestand versetzt und suspendiert. AnschlieRend verbrachte er einige Jahre
in Jugoslawien. Nach dem Anschluss Estlands an die UdSSR wurde Bischof loann

am 18. Oktober 1940 verhaftet und am 30. Juli 1941 in Leningrad hingerichtet.
Bischof loann wurde am 22. April 1992 rehabilitiert'0.

4. Die Orthodoxe Kirche in Estland nach dem Anschluss an die UdSSR bis zur
Auflosung der UdSSR

Der Anschluss der baltischen Staaten an die Sowjetunion fihrte zu einer
grundsatzlichen Veranderungauch der Situation der dortigen orthodoxen Kirchen.
Unter dem Druck der sowjetischen Behérden (fur die kirchlichen Angelegenheiten
waren Angehorige der Geheimpolizei zustandig) wurde die EAOK in die
Russische Orthodoxe Kirche (ROK) des locum lenens Metropolit Scrgij
eingegliedert, wobei die Leitung der EAOK auf ein Weilcrbestehen der
Autonomie im Rahmen der ROK hoffte. Metropolit Alexander musste jedoch im
Marz 1941 die ,Siunde des Schismas* bereuen’l. Der Vereinigungsakt vom 30.

Marz 1941 nannte sich bemerkenswerter Weise ,,Act of Joining of Metropolitan
Alexander of the formet- Hstonian Autocephaly to the Russian Mother Church*“’2,

was wohl nicht zuletzt daraufhindeutet, dass damals (noch) nicht strikt zwischen
Autonomie und Autokephalie im heutigen Sinne unterschieden wurde.

Vgl. Patriarch ALF.KSIJ Il., Pravoslavie v Estonii (  Anm. 13); elektronisch ahrutbar unter:
lipi/.A ww.sedniitza.ru/index.html?sid= 13ftEdid~ 1587 (20.! 1.2007).
Vgl.: hltp://www.oskovo-pcchcrskv-nionnstcrv.ru/russian/abho1/159/ (1.6.2007).
1 Vgl. die Erinnerungen des Metropoliten Alexander in: The trulh about Archbishop Sergius.
An NKVD agent undermining Hstonian church lil'e (1943/1950), in: TAPATHOMAS  PALLI. The
Autonomous Orthodox Church of Rstonia (= Anm, 1X), 1X9.
52 Ebenda, 127-129.


http://www.oskovo-pcchcrskv-nionnstcrv.ru/russ

X7

Innerhalb der KOK wurde ein Baltisches Exarehal aus der Eparchie von
Wilna, der Eparchie von Riga, der (estnischen) Eparchie von Tallinn und der
(russischen) Eparchie von Narva gebildet. Die Tallinner Eparchie wurde von
Metropolit Alexander verwaltet, die Eparchie von Narva verwaltete Bischof Pavel
(Dmitrovskij), Die Eingliederung Estlands in die Sowjetunion war mit
Repressionen und Deportationen auch der Angehérigen der orthodoxen Kirche
verbunden (s. z. B. das Schicksal von Bischof loann Bulin)”.

Wahrend der deutschen Besatzung versuchte Metropolit Alexander die
EAOK innerhalb der Konstantinopler Jurisdiktion wiederherzuslellen, die
deutsche Besatzungsmacht untersagte ihm jedoch Kontakte mit Konstantinopell4.
Alle estni-schen Gemeinden und ein Teil der russischen Gemeinden, darunter
auch das Puhtitsa-Kloster in Kuremaa '. unterstellten sich Metropolit Alexander.
Da die Eparchie von Narva unter Bischof Pavel (Dmitrievskij). der im Dezember
1942 vom locum tenens Metropolit Sergij zum Erzbischof erhoben wurde, im
Baltischen Exarchat der ROK verblieb, koexistierten bereits damals in Estland
zwei von der deutschen Besatzungsmacht anerkannte orthodoxe Jurisdiktionen.
Diese Situation entsprach durchaus auch den Intentionen der Besatzungsmacht,
die eine jurisdiktionclle Vielfalt unter den Orthodoxen, die es zu schwachen galt,

forderte.

Nach dem Ruickzug der Deutschen Wehrmacht und der Ruckkehr der
Sowjetmacht nahm eine in Estland gebliebene Gruppe aus vier Priestern und drei
Laien der EAOK Kontakt mit dem locum tenens des Patriarchenstuhls der ROK-
MP. dem spateren Patriarchen Alexij I.. auf und bat um die Aufnahme der
estnischen orthodoxen Gemeinden in die ROK-MP. Diese wurde im Marz 1945
durch den Lcningrader Metropoliten Grigorij vollzogen. Im Anschluss daran
Unterzeichneten die Vertreter der estnischen orthodoxen Gemeinden und der
ROK-.MP in Anwesenheit von Vertretern sowjetischer Behérden ein Protokoll
Uber die Aullbsung der EAOK und die Bildung der Eparchie von Tallinn und

" Dennoch auBerte das Oberhaupt der |-'OK-MP, Metropolit KORMLIJ. in einem Artikel die
Meinung, dass der damalige locum tenens des Moskauer Patriarchats. Metropolit Sergij. in einem Brief
«amte, dass unter den damaligen Bedingungen die estnische Kirche in die ROK nur als Eparchie
aufgenommen werden kdnnte und Metropolit Alexander samt Synod die Bedingung akzeptiert hétten.
Deswegen gébe es keine Beweise IlIr die Vorwirfe an das Moskauer Patriarchal wegen ..willkurlicher
und vollig anlikanonischcr Aufhebung der Autonomie der Estnischen Kirche im Jahre 1>45. Vgl.
Pravoslavie na estonskoj zemle glazaini ce uro/encu. Statja mitropolita Tallinskogo i vseja Estonii
KORNILIJA. opublikovannaja v sokraSCennom Variante v greCeskoj gazetc ,,Vima" | ijulja 2006 goda
(Orthodoxie aufder estnischen Erde in den Augen eines dort Geborenen. Artikel des Metropoliten von
Tallinn und ganz Estland Korailij. der gekirzt in der griechischen Zeitung ,Vima" am |. Juli 2006
veroffentlicht wurde): hilp: Avu w.itiospat.ni/index.nhp'.’nace .'2192 (1.6.2007). Allem Anschein nach
geht es bei dieser Polemik um die Restitution der EAOK aufGrund der Kontinuitat der EA<)K in Form
der Exil-EAOK oder in form der Tallinner Eparchie der KOK (oder wie in letzten Stcllungsnahmcn
der EOK-MP in beiden formen, siebe unten).

'w'Ebenda: vgl. hier und im Folgenden weiters M. SIIKAROVSKIJ, Die Kirchenpolitik des
Dritten Reiches gegeniber den orthodoxen Kirchen in Osteuropa (1939-1945) (Forum Orthodoxe
Theologie 4), Miinster 2004. 170 If (mit Quellenbelegen).

“Vgl. z. B. den Briefder Oberin des Pihtitsa-Klosters. in: PAPATIIOMAS  PALLI. lhe
Autonomous Orthodox Church of Estonial Anm. 1X). 169-170.



Estland mit dem Erzbischof von Narva, Pavel, der die Eparchie seit der Abreise
des Metropoliten Alexander provisorisch verwaltete, an der Spitze. Im jetzigen
Konllikt wird das von Anhéngern der gegenwartigen HAOK als Inkorporation der
EAOK in die russische Eparchie von Narva so interpretiert, dass damit die
Eparchie von Tallinn und Estland eine Nachfolgerin der Eparchie von Narva
darstelle und die estnische Orthodoxie von der russischen ,geschluckt* worden
ware3s.* A |. April 1945 Ioste der Synod der ROK unter Vorsitz von Patriarch

Alexij I. in einer Bestimmung den Synod der EAOK auf, griindete einen
Eparchialrat und verkiindete die Vereinigung der Eparchien von Tallinn und
Narva zur Eparchie von Tallinn und Estland. Patriarch Alexij Il. interpretiert in

seinem Buch dber die Orthodoxie in Estland diese Bestimmung und weitere

Verfigungen so, dass sie nicht die Auflésung der EAOK beinhalteten und nicht
einmal das Statut von 1935 suspendiert worden ware’".

Die Verfolgungen 'K der Nachkriegszeit betrafen auch die estnische
Orthodoxie: 1949 wurden 29 estnische Geistliche verhaftet, von denen keiner aus
der Haft zurickkehrteDer Anschluss Estlands an die UdSSR bedeutete die
Beschrankung der kirchlichen Aktivitdten auf den liturgischen Bereich " .
Vermutlich versuchte die damalige Fuhrung der ROK im Rahmen der
Zugestandnisse an den totalitdren Staat die Substanz der EAOK zu bewahren, aber
das liturgische Leben, wenn auch in estnischer Sprache, der liturgischen Praxis der
ROK anzupassen.

1961 wurde der aus einer deutschstammigen orthodoxen Familie stammende,
in Estland geborene, spatere Patriarch Alexij (Ridiger)4l aufden Bischofssluhl von

Tallinn berufen. In dieser Zeit begann die antireligibse Kampagne unter dem

Estonskij cerkovnyj ii/.el nacinacl raspiuyvat’sja (easf pervaja) |L)er estnische kirchliche
Knoten entwirrt sich (erster Teil)|: hllp:/Avww.piinal-credo.rii/site/prinl.phn''acl~analiiic&id 4
(1.7.2006).

Patriarch ALFKS1J Il.. Pravoslavic v Estonii (~ Anm. 13). 301.

*““Zur Anzahl der Opfer der sowjetischen Verfolgungen vgl. die oflizielle estnische Darstellung:
A. KAIII-TAM.VI. Inimka otused. in: Valge raantat. liesti rahva kaotustcsl okupalsioonide l&bi
| WeiBbuch. Die Verluste des Volkes von Estland, die durch Okkupationen zugeliigt wurden] 1940-
1991, Tallinn 2005. 23-43. fine kritische Gegendarslellung aufGrund der Unterlagen der sowjetischen
Geheimpolizei gibt der russische Historiker A. D'JUKOV. Mil o gcnocide. Repressii sovetskich viastej
v Estonii [Der Mythos vom Genozid. Die Repressionen der sowjetischen Behérden in Estland] (1940-
1953), Moskau 2007. I3X.

" Vgl. Milropolij MF.FODI.I. Kniga ,Pravoslavic v Estonii" glazami pravoslavnogo arehiereja
|Das Buch ,Orthodoxie in Estland* mit den Angen eines orthodoxen Bischofs], in: Isloriceskij vestnik
Vs 2 (2) (1999); elektronisch ahrulbar: hllp:-'Avw\v.viih.rii/cnareliia/liistorv7ierarxiia/nicfodiiAvorks
..snuhlik/estonia ,lum (1.7.2006).

Vgl. ebenda: Die Eingliederung der EAOK in die ROK fiuhrte aticlt zu liturgischen
Veranderungen. In der Bestimmung vom |. April 1945 wurden liturgische Neuerungen der EAOK wie
das Singen von Kantaten und Chorélen znriickgenominen, aber auch beschlossen, die Ubersetzung der
liturgischen Bucher und Gesangbucher ins Estnische l'orlzuselzen und tlie Grindung von theologisch-
pastoralen Lehrgéngen zu foérdern. Die estnischen Gemeinden, zumindest in Tallinn, behielten den
Gregorianischen Kalender bei.

11 Furdie offizielle Biographie vgl.: http:..'ww\v.mospat.ru/indcx.php?niid-99 (20.11.2007).



89

damaligen sowjetischen Partei- und RegierungschefN. Chruaeev". In der ganzen
Sowijetunion wurden Kirchen. Kldster und geistliche Lehranstalten geschlossen
und Geistliche verhaltet, darunter der jetzige Metropolit der EOK-MP Kornilij
(Jakobs), der 1957 wegen ,antisowjetischer Propaganda" (Besitz religioser Biicher
und Gesprache mit Glaubigen) zu zehn Jahren Halt verurteilt wurde, von denen er
drei Jahre verbuBte. Damals wurde fast die Halfte aller orthodoxen Pfarren in
Estland geschlossen. Nach den Worten des Metropoliten Kornilij war es in hohem
MaRRe dem personlichen Engagement des heutigen Patriarchen Alexij II. zu
verdanken, dass die SchlieBung der Aleksandr-Nevskij-Kathdrale in Tallinn und
des Puhtitsa-Klosters verhindert werden konnte". Die SchlieBung der einzelnen

Pfarren, besonders auf dem Land, bedeutete vor allem einen Schlag gegen die
estnischsprachige Orthodoxie", fur die sich der bis jetzt gelegentlich estnisch

zelebrierende, mit seinem Heimatland auch nach seiner Wahl zu Patriarchen eng
verbunden gebliebene45. Metropolit Alexij engagierte4”. Von diesem Schlag hat

sich die estnischsprachige Orthodoxiejedoch bis heute nicht erholt.

Am 1. Mai 1978 erklarte eine Bestimmung des Okumenischen Patriarchen

Dimitrios |. (Protokoll 267 vom 3. Mai 1978) den Tomos von 1923 Uber die
Bildung der Metropolis von Estonia fir ,,ungiltig"4 bzw. nach Darstellung des

Konstan-tinopler  Patriarchen  Barlholomaios I fur ,arrested" Is bzw.
~inoperative"4”, da kanonische Kontakte der orthodoxen Kirche Estlands mit der
ROK-MP wieder méglich geworden seien: ,es wurde mdglich, dass die Heilige

Russische Orthodoxe Kirche, in der die Orthodoxe Kirche Estlands friiher bestand,
normale kanonische Kontakte mit letzterer verwirklicht"5". Die Suspendierung des

Tomos von 1923 hatte jedoch keinen direkten Einfluss aufdie kirchliche Situation
in Estland.

”” Vgl. Rev. Dcacon Andrei SYCIIOV nflhe Orthodox Church of Estonia. The I.hiuidalion and
ihe Attcrnpts of Reopening of the Congrcgalions of die Ustonian F.parchy during die Govemance of
Nikila Hruschtschov in 1954 1964; elektronisch ahndbar:
htm:, Avww .orlhodoxa.org <il5/estonia, doeunicnts EO(VclosinuOH htm.

** Bericht des Metropoliten KORNII.1J an das Riscltofskon/il der ROK-MP am 4.10.2004 (siehe
Annt. .5); elektronisch ahndbar: http: Avww.scdniit/a.m !(idex.InmlI?sid-449 <20.! 1.2007).

Ji Vgl. SYCHOV {= Anm. 42).

Als er im Juli 19X6 /um Metropoliten von Leningrad und Novgorod und Verwalter der
Eparchie von Olonee (Karclien) ernannt wurde, behielt er die Verwaltung der Eparcllic von lallinn.
Selbst nach seiner Wahl zum Patriarchen 1990 blieb die tiparehic von Tallinn noch zwei weitere Jahre
unter seiner Verwaltung.

Bericht des Metropoliten KORNILIJ ( Anm. 4.5).

' Zit. nach dem russischen Original des ‘tomos des Patriarchen ALEXIJ II. vom 25 April 1993;
elektronisch ahndbar: Imp / 'vww.orthodox.ee index.pinV’d odoe tomos.

" Hie (ireeting and Declaration of His All-Holiness Lcumenical Patriarch BARTHOLOMFAV
on the Press Conference hefore leaving lislonia tl. November 2000); elektronisch abrulbar:
hull:  ww» .orihodoxa.ore:(iH patriardiate. Irasel eonlereticciiresseGB.htni.

" PAPAT1IOMAS PALLI. The AutonomousOrthodox Ch.urch ofKslonia <- Anm. 1SI.225.

" Metropolit KORNII.IJ. zit. nach littn:."Avww.niosnat.ru/index.tilipVnaue-32192 1 Anm. 5.5).



90
5. Die Entwicklung des Moskauer Patriarchats nach der Aulldsung der UdSSR

Grundsatzliche Veranderungen brachten das Ende und die Auflésung der
UdSSR, mit denen die neuerliche Unabhéngigkeit Estlands verbunden war. Das
letzte Jahrzehnt der UdJSSR war mit einer religiosen Renaissance verbunden, die
den traditionellen Konfessionen neue Anhanger brachte, aber auch mit einem
vielschichtigen Interesse lir unbekannte Konfessionen und neue religibse
Bewegungen verbunden war. Die Bildung der ,Neuen Unabhangigen Staaten"
verlangte eine Neuregelung der rechtlichen Situation der Orthodoxen Kirchen in
diesen Staaten aus diversen staats-, Vermogens- und kirchenrechtlichen,
politischen und historischen Griinden.

Noch vor der Auflosung der UdSSR erhielt die orthodoxe Kirche in
Weildrussland, der zukinftigen Republik Belarus, den Status eines Exarchais mit
der Bezeichnung WeiRrussisches Exarchal-Weilrussische Orthodoxe Kirche 1.
Die Notwendigkeit aufdie geopolitische Ausdillerenzierung des postsowjetischen
Raumes, der mit Ausnahme Georgiens als ,kanonisches Territorium"5' des MP
betrachtet wird, einzugehen, fihrte zur Ausarbeitung eines faktischen
Autonomiestatus lUr kirchliche Verbande innerhalb des Moskauer Patriarchats
unter der Bezeichnung ,Selbstvcrwaltele und in der Verwaltung unabhéngige
Kirchen"", der konkrete Grad der Autonomie hing jedoch dann von den

konkreten Gegebenheiten ab. In Bezug aufdie orthodoxen Kirchen in Estland und
in Lettland bestand aus der Sicht des MP der einfachste Weg lUr die Anpassung an
die neue politische Situation in der Gewahrung von Autonomierechten im Rahmen
des Moskauer Patriarchats in der Form der Grindung von ,Seibstverwalteten
Kirchen".

I1.Estnisches Religionsrechl unter besonderer Berlcksichtigung der Orthodoxie

1. Allgemeiner Uberblick zum Religionsrecht

Nationale Rechtsqucllen lir das gegenwartige estnische Religionsrechl sind
die Verfassung von 199254 mit einem starken Grundrcchiskaialog. das novellierte

Gesetz von 1996 Uber Gemeinniitzige Vereine mit Erganzungen und das Gesetz* VI.

11 Du die Weilirussische Orthodoxe Kirche seil IW) organisatorisch gewachsen isl und sieh
konsolidiert hat. kdnnte vermutlich nach einiger Zeit die Slausl'rage neu gestellt w erden.

Vgl. Bischof II.LARION (Al TH V). Das Prinzip des ..Kanonischen Territoriums” in der
Orthodoxen Tradition. Vortrag auf dem Internationalen Symposium Illr Kirchcnrechl an der
Budapcster Katholischen Theologischen Akademie am 7. Februar 2005:
htinc.Tr.hilarion.orlhodoxta.oru 0 (< 120.! 1.2007).

** Das Statut der Russischen Orthodoxen Kirche (2000): elektronisch ahndbar in russischer
Sprache: lu|p:"www niospat.ru/indcx hphp?mid-8b&Illtg=0 und in englischer  Sprache:
http:.".'wxvu.mosnal.ru/index nlin"'niid XS. xgl. dazu Th. M. NLMI- 11l A, KLLTStIT.WSKY - K.
VI. SYNI k. Das Statut der Russischen <)rthodoxcn Kirche, in: Kanon 1") (2(KH>)4l-72.

' Vgl. hitp://ww w .nrestdenl.ee/eivcMonia constitutum.php (20.11.2007).

Non-profil Associalinns Act: ImnZ/wwuvv leittillexl.ce/el/andniehaus/lek.st.asp/loc text&dok
XItHIKX&kecl en&pg IAplyyp KlLVlyyp X&qucrv imlleluluiidus(20.11.2007).



Uber Kirchen und [Religions-Jienieinden von 2002 mit Ergdnzungen von 20045t
(CCA 2002).

Die estnische Religionsgesetzgebung schwankte im 20. Jh. zwischen einer
radikalen Trennung zwischen Staat und Kirche in Anlehnung an das
amerikanische und franzosische Staalskirchenrcchl und einer Berlicksichtigung
der gewachsenen Traditionen, die sich an die Gesetzgebung der deutschsprachigen
und der skandinavischen Staaten anlehnte.

Das Gesetz von 1925 sah die totale Trennung von Kirche und Staat vor. Es
behandelte nicht die innere Verlasstheit der religidsen Organisationen, sondern
sprach allgemein von ,Religionsgesellschaften”. Im Gegensatz dazu sahen das
direkt vom Prasidenten in Kraft gesetzte Gesetz von 1934 und die (etwas
autoritare) Prasidialverfassung von 1938 einen offentlich-rechtlichen Status fir die
gro3en Kirchen, d. h,, die KELK und die EAOK vor:

.Den groReren Kirchen kdnnen durch Gesetz o6ffentlich-rechtliche

Grundlagen gewahrt werden (Art. 14)" .

Nach Art. 84 (1) (b) der 1938 in Kraft getretenen Verfassung von 1937
wurden die Oberhaupter dieser zwei gréRten Kirchen ex gfficio Mitglieder des

Oberhauses des Parlaments&i.

In der sowjetischen Periode waren Religionsgemeinschaften und Staat
formal strikt getrennt, in Wirklichkeit waren zwar Kirche und Gesellschaft
getrennt, aber gleichzeitig standen alle registrierten Religionsgemeinschaften unter
staatlicher dirigistischer Kontrolle. Die Ideologie des Staates war militant
atheistisch und aufein Erléschen der Religion ausgerichtet. Religion durfte nur als
JAustiibung des Kultes* praktiziert werden, d. h, sie sollte auf den
gottesdienstlichen Bereich begrenzt sein und sich aufalte Menschen beschranken.
Eine der Auswirkungen dieser Periode war das Verstandnis von Religion als einer
absoluten Privatsache ohne gesellschaftliche Relevanz.

Die Verfassung von 1992 des erneut vélkerrechtlich unabhéngig gewordenen
Estlands, die einen starken Grundrechtskalalog aufweist, spricht von einer
Trennung zwischen Staat und Religionsgemeinschaften (Art. 40, Abs. 2).
ermdglicht jedoch auch staatlich finanzierte Militar-, Gefangnis- und
Krankenhausseelsorge seitens anerkannter Religionsgemeinschallen im Sinne
einer positiven Verpflichtung zur Wahrung der Gewissensfreiheit. Die
Delegierung von staatlichen Aufgaben an Rechtspersonen ist zudem im estnischen6 * * *

S6Ghurches and Congregations Act. passed February 12, 2002. in: W. C. DURHAM |Ir. - s.
FERRARI, l.aus on Religion an tlie State in I’ost-Connmmisl Europc. Lcuven 2004. 135-152;

Churches and Congregalion Act (2002 as amended 2004):
hlinV/www.leuislalionline.ore.'Iceislalion.plip'.! litt 2&Ilid 7225&less lalse (20.11.2007). Vgl. zum
estnischen Religionsrecht zusammenfassend M. KIVIORCI. Staat und Kirche in Estland, in: (i.
ROBBERS (Hg.). Staat und Kirche in der Europaischen Union. |riet 2005, 103-124. 107 IT; DIES..
State and C'hurch in Esionia. in: FERRARI DURHAM Jr. (Hg.), Law and Religion ( Anm. 2).

Die Verfassung der Republik Estland. 3. September 19.37 ( Anm. 26).

Ebenda.



92

Verwallungsrechl vorgesehen Entsprechend wurden Aufgaben an die EELK
und den Estnischen Rat der Kirchen"" Uibertragen.

Das Gesetz, Uber Kirchen und [Religions-]JGcmeinden von 1993 (in der
Folge: CCA 1993) erkannte Kirchen und sonstige [Religions-JGemeinden als
Rechtspersonen an. Sie wurden vom Innenministerium unter Vorlage von Antrag.
Statut usw. in ein Register eingetragen. Im /.weifelslall sollten Sachverstandige
angerufen werden. Der CCA 1993 sah eine Gleichbehandlung aller Religionen
vor, und stellte fest, dass jede Person, die an Gemeindewahlen teilnehmen darf*’|
(was damals estnische Staatsbirger und ehemalige Sowjetbiirger mit standigem
Wohnsitz in Estland bedeutete), der Leitung einer Kirche, einer Gemeinde- und
eines Gemeindeverbandes angehdren dirfen. Der CCA 1993 erlaubte die
Einladung auslandischer Kleriker. Der Art. 48 des CCA 1993 lie die Auflésung
von Kirchen und sonstigen Religionsgemeinschaften nur durch Gerichtsbeschluss
Zu.

Gern. CCA 200263 sind fur die Registrierung von Kirchen und [Religions-J

Ge-meinden (wie auch fur die Registrierung gemeinnitziger Vereine) Gerichte
zustandig. Im Zweifelsfall sollten die Gerichte beim Innenministerium oder bei
Sachverstandigen anfragen.

Eine [Religions-jGemcinde kann gern. CCA 2002 von naturlichen Personen
gebildet werden, die eine Grindungserklarung unterzeichnen. Kalls sie einer
Kirche oder Vereinigung (Assoziation) von Gemeinden anzugehdéren wiinscht, ist
ein Leitungsgremium entsprechend der Satzung dieser Kirche bzw. Vereinigung
zu wahlen. Drei [Religions-jGemeinden bilden eine Vereinigung bzw., bei
Vorhandensein einer episkopalen Struktur, eine Kirche. Die Registrierung von
Klostern verlauft ahnlich der Registrierung von Gemeinden (CCA 2002, Art. 11).

Diskussionen um den Sonderstatus der EELK und der EAOK beziehen sieh
vor allem aufdie Vorkriegszeit im Zusammenhang mit Reslitutionsfragen.

Art. 9 des CCA 2002 sicht die Seelsorge in medizinischen Einrichtungen,
Bildungseinrichtungen, sozialen (diakonischen) Einrichtungen. Haftanstalten und
Militareinheiten vor. Die Modalitdten der Seelsorge werden faktisch vom
Estnischen Rat der Kirchen geregelt,

Insassen von Haftanstalten haben ein Recht aufden Besuch von Seelsorgern.
Zur Gelangnisseeisorge werden nur Angehorige der Milgliedsorganisationen des* 61

"Vgl. KIVIORG. State and C'lturch in Kstonia, in: FERRARI DURIIAM Jr.. Law and
Religion in Posl-Communist Europa ( Anm. 2). 107.

"““Mitglieder des Rates sind die KKI.K. der Bund der Lvangeliumsehrisicn und Baptistisehcn
Kirelten Estlands, die Estnische Mclltodislische Kirche, die Romisch-Katholische Kirche, die Estnische
Christliche Plingslkirche, die Estnische Konferenz der Advenlisten des Siebenten Tages, die Estnische-
st.-Gregor-Gemeinde der Armenisch-Apostolische Kirche, die EAOK. die EOK MP und die
Charismatische Episkopalkirche von Estland. Offizielle Wehsite: http://www.ekn.ee (20.1 1.2007).

61 FUr gemeinnitzige Vereine wurde dieses nicht verlangt.

I,; Englische Ubersetzung des Churches and Congregations Act, passed February 12. 2002,
enlcred into force July 1, 2002 (original Estonian Version published in Riigi Tcalaja | 2002, 2J. 135
|E'stonia]). durch das Estonian Legal l.unguagc Centre, in: EERRARI DURIIAM Jr., Laws on
Religion in Post-Coinmunist Europc( Anm. 56). 134-152.


http://www.ekn

93

Estnischen Rates der Kirchen zugelassen. Die Koordinierung der
Gelangnisseeisorge ist an ein evangelisch-lutherisches Diakonisches Zentrum
delegiert worden™. Diese Besuche bedirfen einer speziellen Erlaubnis, d. h..
Verbote im Interesse der Untersuchung sind méglich. Die Gelangnisseelsorger
sind Staatsbedienstete. Lokal zugelassene Kirchen bzw. Gemeinden dirfen in
Gefangnissen Gottesdienste abhalten.

Die seelsorgerische Betreuung in der Armee wird nach &hnlichen
Grundsatzen von Kaplanen durchgefiihrt. Es gab Klagen dartber, dass
Militarangehdorige in corpore zum evangelisch-lutherischen Gottesdienst antreten
musstenls.

Estland kennt keine Kirchensteuer, aber es gibt eine staatliche Unterstiitzung
far den Estnischen Rat der Kirchen, die im Jahre 1999 umgerechnet ca, 128.000 E.
im Jahre 2000 124.000 E. im Jahre 2004 314.103 E betrug. In den Folgejahren
stieg die vom Staat zur Verfiigung gestellte Summe auf derzeit (2008) ea. 420.
000 Euro an (umgerechnet ca. 400.000 Euro in den Jahren 2005-2007)"\ Der
Estnische Rat der Kirchen verteilt seinerseits das Geld an die Mitgliedskirehen
weiter. Es wird liir Denkmalschutz. Gesundheitseinrichtungen in kirchlicher
Tragerschaft und kirchliche Sozialarbeit verwendet. Registrierte Kirchen
(Religionsgemeinden) brauchen keine Steuern zu entrichten.
Religionsgesellschaften, die von Gerichten [nur] als gemeinnitzige Vereine
registriert wurden, missen um Eintragung in das Register der stcucrbefreiten
Organisationen ansuchen.

Mil Ausnahme von zwei Privatschulen sind alle Schulen in Estland staatlich.
Der Religionsunterricht ist ein Wahlfach, von den Lehrern wird eine padagogische
und theologische Ausbildung verlangt. Der Religionsunterricht in den Schulen
rudt auf der UNO-Mensehenrechtscharta und ist 6kumenisch ausgeriehtet. Eine
entsprechende Ausbildung wird seit 1992 von der wiedereréffneten Evangelischen
Theologischen Fakultat in Dorpat (Tartu) angeboten. Konfessioneller Religions-
unterricht wird nur in Sonntagsschulen, nicht aber an staatlichen Schulen nicht
erteilt.

Laut Erganzung des Familiengeselz.es von 2001 diarfen Kleriker
zivilrechtlich Ehen registrieren, wobei ihnen das Recht auf Verweigerung zustehl.
Fir diese Moglichkeit Ehen auf3erhalb von Standesamtern schlieRen zu durfen,
interessierten sich in ganz Estland ca. 200 Kleriker. Der Staat kann dieses Recht
im Einzelfall auch entziehen.

Vgl. KIVIORG, Suiic and Church in Rstonia. in: FERRARI DURHAM Jr, Law and

Religion in Post-Communisi F.urope ( Anm. 2). 105.

w Vgl. ebenda. 118. auch: http://www.bloltcr.ni/news/articleOSE7F./detaull.asp (20. | 1.2(107).

"Zahlen tur 1999-2004 nach KIVIORG. State and Church in Rstonia. FERRARI - DI RHAM
Jr.. Law and Religion in Posl-C'ommuniM F.urope (  Anm. 2). 117: DIES.. Fistland, in: ROBBERS.
Staat und Kirche ( Anm. SO). 119; die Zahlen ab 2005 wurden dankenswerter Weise direkt vom
Sekretar des Estnischen Rates der Kirchen. Tamm Veiler, zur Vcrltigung gestellt (c-mail vom
17.1,2008).


http://www

94

2. Der Status der orthodoxen Kirche/n

Der Austritt Estlands aus der UdSSR im August 1991 war aus der Sicht der
estnischen Behoérden (ahnlich wie in Lettland und in Litauen) eine
.Wiederherstellung der estnischen Unabhangigkeit”. In dieser Zeit wurden
nominell Parteien und Vereine aus der Zeit der ersten Unabhangigkeit
wiederhergestellt. Innerhalb der estnischen Orthodoxen wollte eine Gruppe von
Glaubigen die Verbindung mit dem MP bewahren, wahrend andere die Vorkriegs-
KAOK wiederherstellen wollten. Die Differenzierung war keine rein ethnische6*.

Der 1990 zum Bischof geweihte Vikar von Estland (und persénliche Freund)
des Patriarchen Alexij 1L, Komilij (Jakobs), lie 1991 die orthodoxe Kirche in
Estland in das Verzeichnung der Unternehmen, Einrichtungen und Vereine als
»,0rthodoxe Kirche in Estland. Leitung der Tallinncr Eparchie* eintragen. Diese
Vereinigung wurde 1992 Subjekt der Eigentumsreform und beanspruchte als
solche die Restitution des in der sowjetischen Zeit nationalisierten Eigentums der
Orthodoxen Kirche6 . In einem Schreiben an die staatlichen Behdrden und das
Stadtgericht von Tallinn im Frihjahr 1992 wies die Leitung der Orthodoxen
Kirche in Estland darauf hin, dass ,die Estnische Orthodoxe Kirche bis jetzt
ununterbrochen wirkt und ihre satzungsgemafRe Tatigkeit nicht aufhorte. Die
Estnische Orthodoxe Kirche und ihr Statut sind registriert und davon zeugt ein
entsprechender Rechtsakt, der im staatliche Informationsblatt vom 22. Mai 1935
unter Nr. 48, Artikel 474 veroffentlicht wurde“sl'. Das Schreiben Unterzeichneten
neben dem Metropoliten Komilij und seinem Anhanger Erzpriesler V. Zalipskij
auch der Priester |. Kirss und der Wirtschaftsleiter der Eparchie Flenn Tosso, die
sich spater beide als Initiatoren der Registrierung des ,Stockholmer Synods* (s.
u.) positionierten6".

Am | 1.X.1992 beschloss der Synod der ROK-MP, der Orthodoxen Kirche in
Estland Selbststéndigkeit in Fragen der Verwaltung, Wirtschaft und Ausbildung
sowie in Bezug auf die Beziehungen zu staatlichen Organen zu erteilen. Der
Synod ernannte Komilij (Jakobs) zum selbststandigen Bischof (seit 1996
Erzbischof und seil 2000 Metropolit) und Oberhaupt der Orthodoxen Kirche in
Estland und segnete ihn, das Statut der Kirche zu registrieren. Diese Ernennung
ohne vorhergehende Diskussion riefdie Verargerung eines Teiles der Geistlichen
hervor, die darin einen Verstol3 gegen das Statut der wiederherzustcllenden
EAOK. das eine Wahl des Oberhauptes vorsah, sahen, wahrend andere sich tber
das Gesuch der Eparchialverwaltung um Erteilung der Selbststandigkeit ohne

Vgl. listoniun C'ulturc 1/2003 (1); elektronisch abrittbar: littn://www.einst.ee/cnlture/l MM111/
ringvce.html.
Ebenda.
““ Ebenda.
Vgl. D. KLF.NSKIJ. Raskol pravoslavnych: gosudarsivennyj /akaz? [Die Spaltung der
Orthodoxen ein staatlicher Auftrag?], in: Molodez' Kslonii23.1 1.1998); elektronisch abrulbar:
hitp:,'\viv\v.nioles.ee/VS.’Nov/23,"-I-I .hlinl (20.11,2007).



95

Befragung aller Geistlichen der Kparchie empérten, da die Orthodoxe Kirche in

Estland fiirdie Selbststandigkeit noch nicht reifsei™.

Nach dem CCA 1993 (siehe oben, II.l1.) waren Kirchen und sonstige
Religionsgemeinden verpflichtet, ihre Statuten im Innenministerium zu
registrieren. Bischof Kornilij, der den Orthodoxen in Estland Vorstand, zégerte
nach eigener Darstellung mit der Registrierung, da ihm das Innenministerium
empfahl, zuerst den Status quo wiederhcrzustcllen, d. h., Autonomie vom
Moskauer Patriarchat zu erhalten, den urspringlichen Namen EAOK
wiederherzustellen, das Statut von 1935 anzunehmen und zu adaptieren und sich
danach staatlich registrieren zu lassen und an der Eigentumsreform (Restitution)
zu beteiligen '. Denn nur unter dem friheren Namen EAOK konnte die lokale
orthodoxe Kirche ihr friheres Eigentum (einschlieRlich des heutigen Besitzes)

restituiert erhalten™.

Am 26.4.1993 unterschrieb Patriarch Alexij Il. den Tomos Uber die
Gewahrung der Selbststandigkeit, bzw. bestatigte den Tomos von 1920, stellte die
autonomen Rechte der orthodoxen Kirche in Estland wieder her und gewéhrte ihr
das Recht, sich Estnische Orthodoxe Kirche zu nennen. Der Tomos des
Patriarchen Alexij Il. berief sich auf die Entscheidung des Okumenischen
Patriarchen Demetrios |. vom 3 Mai 1978. der gemal der ,Patriarchale und
Synodale Tomos von 1923 beziiglich der Estnischen Orthodoxen Kirche ungiiltig
wird, da normale kanonische Kontakte mit der Heiligen Russischen Orthodoxen
Kirche, der auch fruher die Orthodoxe Kirche in Estland angehérte, moglich
geworden waren*

Um den Empfehlungen des Innenministeriums naehzukommen, wurde am
29. April 1993 im Pdhlititsa-Nonnenklosler in Kuremaa unter dem Vorsitz von
Patriarch Alexij Il. ein Konzil einberufen, das beschloss, das Gemeindeleben in
Estland entsprechend dem Statut der EAOK von 1935 zu regeln und den Namen
EAOK anzunehmen. Patriarch Alexij Il. Gbergab Bischof Kornilij den Tomos tber
die Wiederherstellung der Autonomie. Das Konzil sieht die ,Estnische Orthodoxe
Kirche in der Nachfolge des orthodoxen Erbes in Estland der vorrevolutionéren
Zeit*, sowie in der Periode nach der Bildung des Revaler Vikariats der Rigaer
Eparchie (1917) und nach der Gewahrung des Status einer Autonomen Kirche
durch den Patriarchen Tyehon im Jahre 1920, der 192.3 durch den Konslantinopler
Patriarchen Meletios anerkannt wurde. ,Die Reihe struktureller Verédnderungen"
hétten nach Ansicht des Konzils ..ihren Charakter nicht verandert, deswegen sollte

"Vgl. K voprosu o Pravoslavnoj Cerkvi v | stonii [Zur Truge (Iber die Orthodoxe Kirche in
Estland|: lillp://www.nravoslavie.ru uiuilittO.'0S12! (2628 (20.! 1.2007).

;i Vgl. V. POLESCUK, Pravoxlavie v P.slonii segodnja: tjadSelye vremena. Tckst obnovlen 15
maja 2000 |Or(hodoxie in listland heute: schwere Zeiten. Erneuerter Text vom 15.5,2000]: Legal
Information Centre Tor Human Rights (I.ICIIK): ImoVAvww.liehr.ee/riis/slalvi/pravos.lum
(20.11.2007).

1 \Vgl. Estonian Culture 1/200." (1) ( Anm. 65).

" Vgl. den Text des Tomos in russischer Sprache, elektronisch ahndbar: Intp://vwww.orthodox.
cc/index.nlinvd-odocTomos (20.! 1.2007).


http://www.nrav

96

die Estnische Orthodoxe Kirche in ihrer gegenwartigen Struktur als Subjekt des
kanonischen und staatlichen Rechts anerkannt werden, das seine Existenz 1940
nicht beendete, sondern seine auBere Struktur den Realien der /eit anpasste zur
Fortsetzung und Verwirklichung der wichtigsten Bestimmung der Kirche”

Die autonome Eparchie der ROK-MP bemihte sich um die offizielle
Registrierung unter dem Namen EAOK, aber ihr kamen Anfang August

Erzpriester Emmanuel Kirss. Diakon Aivar Sarapik und der Laie Henn Tosso mit
einem Antrag um die Registrierung der Hxil-EAOK (des Stockholmer Synods75)

zuvor.

Grund dafir war u. a. ein Konflikt zwischen Bischof Kornilij und einigen
estnischen Geistlichen, die einen estnischen Metropoliten verlangten und Bischof
Kornilij vorschlugen, Bischof fur die russischen Gemeinden zu werden. Fir die
Grindung einer nicht mit Moskau verbundenen estnischen Kirche engagierten
sich Aivar Sapik und Henn Tosso, die Kontakt mit dem Stockholmer Synod und
dem Patriarchat in Konstantinopel aufnahmen und alle Gemeinden bereisten '. Die
mei-sten Glaubigen, vor allem ostslawische Zuwanderer aus der Zeit nach dem
zweiten Weltkrieg, verblieben in den Gemeinden des MP, wéahrend die meisten
estnischen Gemeinden, vor allem die wieder gegriindeten kleinen Gemeinden in
den landlichen Gegenden, zur spater registrierten EAOK wechselten

A. Sapik und H. Tosso wurden damals tatkraftig von Mari-Anne Heljas,
Rechtsberaterin im Departement fir Religionsangelegenheiten des estnischen* 1

! Zit. nach Eslonskaja Pravoslavnaja Cerkov' Moskovskogo Palriarchata: lillp://www rdiuio
ru/dosie/2S/276.Inml (20.11.2007).

1 Metropolit Alexander wurde am 20.9.1944 von den deutschen Behdrden in das Lager
Ohmstede bei Oldenburg zxvangsevakuicn. Dort griindete er in einer Baracke die erste estnische
orthodoxe F.xilgcmeindc. Mit ihm verlieBen Estland 22 Kleriker und 8000 bis 10.000 estnische
orthodoxe Laien. Im Marz 1947 siedelte er nach Stockholm uber. Am 15,1.1948 grundete Alexander
einen Synod lhr die Verwaltung der 17 estnischen Gemeinden im Ausland, darunter 7 Gemeinden in
Schweden, 4 in den USA, 3 in Kanada. | in GroRbritannien, | in Deutschland und | in Australien.
Alexander betrachtete sich bis zu seinem Tode am 18.10. 1953 in Stockholm als der rechtsméfige
Metropolit von Tallinn und ganz Estland. wobei seit dem 25.10.1953 in Tallinn schon Bischofe des
Moskauer Patriarchats saBen. Vgl. Prvavoslavnaj | nciklopcdija. Tom I. Statja ,Alcksandr* ( Anm.
19). Zum locum tenens des Metropoliten wurde im Dezember 1953 Athcnogaras, bxarch und
Erzbischofvon Thyatira und GroRbritannien, ernannt. 1960 weihte Alhcnagoras (mit den Bischéfen
von Genfund Wien) Juri/Gceorgij (Valbc) zum estnischen Vikarbischof (von Ravenna). Nach dessen
Tod 1961 wurde Athenagoras erneut locum tenens. Danach wurden die estnischen orthodoxen
Exilgemeinden von den Finnischen Erzbischdfen bzw. lokalen Bischéfen des Okumenischen
Patriarchats verwaltet, wobei der aus Priestern und l.aien bestehende Exilsynod dem Metropoliten von
Schweden im Verband des Okumenischen Patriarchats unterstand. Vgl. A. GAVRII.IN. Pravoslavnaja
Cerkov' v postkommunistiBcskoj Pribaltike |Die orthodoxe Kirche im postkommunistischcn
Baltikum], in: Pravoslavnaja beseda 5 (2001); elektronisch abrulbar: hlIDZ/www.russia-
hc.niriisTeliuinii/socielv latl.cI'm (20.11.2007). Auch nach der Rucknahme des Tomos Uber die
Bildung der Metropolis von Estland im Jahre 1978 (siehe unten) Iéste das Okumenische Patriarchat
den Exilsynod der EAOK nicht auf und behielt die Jurisdiktion Uber die estnischen Exilgemeinden.
Den Gemeinden des estnischen Exilsynods gehérten in den 1990er Jahren des 20. Jahrhunderts ca.
8.0000rthodoxe Esten an.

11Vgl. L. A. UZ/.EEI. (Keston News Service). The Church Mouse that roared; Estoninn
Orthodoxy's road to Independente: lilln:7www.holv-trinitv.oru'cstonia kcston.htiiil (20.11.2007).
Vgl. tiAVRIIL.IN. Pravoslavnaja Cerkov" ( Anm. 75).



97
Innenministeriums, unterstiitzt’78. Am 11.8.1993 registrierte das Departement fur
Religionsangelegenheiten unter Verweis auf das Protokoll von 1945 Uber die
Aulldsung der EAOK das Statut der RAOK von 1935, das im Kamen der Exil-
EAOK eingereicht wurde, lehnte anschlieRend die Registrierung der EAOK unter
Bischof Kornilij wegen Namensgleichheit ab und schlug Kornilij vor, eine neue
kirchliche Organisation zu bilden und diese registrieren zu lassen. Damit halten
die estnischen staatlichen Stellen als Rechtsnachfolgerin der Vorkricgs-EAOK mit
den entsprechenden Rechten auf die Restitution des Eigentums die Exil-EAOK
anerkannt'.

Die Fihrung der estnischen Orthodoxen im Verband des MP mit der
Mehrzahl der Glaubigen und den gréRten Kirchengebauden war mit der
Ablehnung der Registrierung nicht einverstanden. Am 7. November 1993 wurde
in Tallinn ein Konzil der MP-treuen Orthodoxen mit Delegierten aus 76 (von
damals insgesamt 79) Pfarren einberufen. Das Konzil richtete an das estnische
Innenministerium ein Gesuch mit der Bitte, die Registrierung der Exil-EAOK
zurtickzunehmen und die EAOK unter Bischof Kornilij zu registrieren und danach
die Pfarren  kanonisch  korrekt zu teilen. Das Departement  far
Religionsangelegenheiten lehnte am 25. November 1993 erneut die Registrierung
der EAOK unter Bischof Kornilij ab. In einem Gesprach mit Keston News Service
erlauterte die Rechtberaterin des Departments fiir Religionsangelegenheiten, M.-
A. Heljas. ihren Standpunkt:

“... regislration is not necessary for a religious group to funclion in Estonia,
but that it is important for linancial issues such as the privatisalion of state
property. Ifa religious group Claims to be the continualion ofa church which
existed and which owned property in independent Estonia before 1940, then
it must register in order to have the state recognise its Claims in the process
ofreturning nalionalised land and buildings to their pre-Soviel ovvners. In the
eyes of the law, she said. Archbishop Kornili and his pro-Moscow diocese,
cannot lose anything because the churches were never lheirs to begin with';
they were stolen by force linder the Soviel occupation. In spite ofthat, she

,s Vgl. UZZFLL| Anin. 76).

71 Die Zersplitterung der Orthodoxen in I silaiul war damit jedoch noch nicht beendet, Eine
Gruppe estnischer Priester, die 11 Gemeinden vor allem aus Slidcstland vertraten, die die faktische
Ernennung eines Auslédnders  Bischof Stephanus zum Metropoliten von Estland nicht akzeptieren
wollten, beriefam 7. Juni 1999 ein eigenes Konzil ein. und wahlte den Pfarrer der estnischsprachigen
Erléser-Transfigurationskirehe in Tallinn Emmanuel Kirss zum Metropoliten der EAOK. Am 16. Juni
1999 klagte der Vorsitzende des Synods dieser EAOK Samuel Puusar vor dem Tallinncr Stadtgericht
gegen die Ernennung und Wahl von Stcphanos. da tl. a. laut Statut von 1935 kein Auslander zum
Metropoliten gewahlt werden durfte, und zweifelte die Vollmachten des Stockholmer Synods
bezuglich der Einberufung eines Konzils an. Die Gruppe haute parallele Strukturen in der EAOK auf
und wollte sieh auch mit Metropolit Kornilij einigen, dem sie die Bildung einer eigenen Eparehie von
Narva fur die russischen Gemeinden, wie his 1940. vorschlug, luteressamerweise agierte diese Gruppe
im Namen einer Pfarre, die 1993 als Gemeinde der EAOK registriert wurde. Nach der ersten
Gerichtsverhandlung am 4. November 1999 entzog Metropolit Stcphanos S. Puusar das Priesteramt
und das Recht aufVertretung der eigenen Gemeinde. Vgl. POLESCUK, Pravoslavie v Estonii (- Anm.
71). Dieser Konllikt innerhalb der EAOK scheint jedoch tiberwunden zu sein.



saitl, ihe state will not forcihly evict pro-Moscow priests and congregations
(Vom lhe churchcs which lliey occupy, because we realisc lliat there is a
kussian Orthodox Church wilh Russian Orthodox bclicvers here.’... If
Archbishop Kornili had presenled his application betére Tosso and Sarapik
did, asked KNS, would Mrs lleljas have granted it? Yes, she said — bat her
Ministry still would not have given him legal title to the pro-1940 church

properties. 'l can legally change my name lo Rockefeller,' she said, "but that
doesn't entitle me lo inheril the Rockefellers' money’™*".

Auch die Versuche, die Entscheidungen des Innenministeriums Uber das
Tallinner Stadtgericht und ein Berufungsgericht an/.ufechten, blieben erfolglos.
Die Vertreter des Metropoliten Kornilij wiesen u. a. daraufhin, dass eine Kirche
in Estland eine episkopale Struktur und Leitungsgremien im Inland besitzen
misse. Vertreter der Departments Ilir Religionsangelegenheiten wiederum
behaupteten, dass diese im Antrag der EAOK des Stockholmer Svnods erwahnt
worden seien und sie nur vom gestellten Antrag auszugehen hatten'l. Nachdem bis
Herbst 1994 alle Instanzen durchlaufen waren, begannen die staatlichen Stellen
mit der Ubergabe des kirchlichen Vermégens an die registrierte EAOK. Alle
Versuche der EAOK-MP, die Kontinuitdt und Rechtsnachfolge in Estland
nachzuweisen, scheiterten auch weiterhin10.

Der Jurisdiklionskonllikt zwang Geistliche zu Entscheidungen, denen sie
manchmal aus dem Wege gehen wollten. So unterstellten sich russischsprachige
Priester und Gemeinden staatlich der Konstanlinopler Jurisdiktion, um ihr
restituiertes Gotteshaus zu behalten, und versuchten gleichzeitig kanonisch beim
Moskauer Patriarchat zu verbleiben, obwohl diese Priester letztendlich von
Metropolit Kornilij suspendiert werden konnten, Andererseits verblieben beim
Moskauer Patriarchat auch estnische Priester, die ihren Eid und priesterlichen
Gehorsam gegeniber ihrem Bischof, derja nicht vom rechten Glauben abgefallen
war. nicht verletzen wollten. Wichtig war fir viele Gemeinden vor allem die
Sprache des Gottesdienstes".

Ende 1994 eskalierte der Konflikt zeitweilig, nachdem der Okumenische
Patriarch Bartholomaios offiziell erklart hatte, dass der Stockholmer Synod der
EAOK sich unter seiner Jurisdiktion befinde. Der damalige estnische Prasident
Lennart Méari und der estnische Europaminister Endel Lippmaa wandten sich an
das Okumenische Patriarchat mit der Bitte um Unterstiitzung lur die EAOK des
Stockholmer Synods.

Am 25. Mai 1995 rief Patriarch Bartholomaios wahrend eines Besuchs in
Einnland im Rundfunk die orthodoxen Glaubigen in Estland ,zur schnellsten
Wiedergeburt der Estnischen Autonomen Orthodoxen Kirchen in unmittelbarer

Z.il. nach UZZIiLI | Anm. 76).
*' Ebenda.
Vgl. GAVRILIN. I’ravoslavnujn CcrkoV (= Anm. 75).
" Vgl. I . A. UZZELL. Orthodox in E-slonia choose sides: hllin: ""C"\\v.I»>lv-triiiitv.org-estonia.
kcsion.html (20.11.2007).



99
Gemeinschaft mit dem Okumenischen Patriarchat“ auf'l. Ende 1995 ernannte er
den finnischen ErzbischofJohannes zum zeitweiligen Oberhaupt der EAOK

Am 3. Januar 1996 fanden in Konstantinopel ergebnislose Verhandlungen
zwischen Vertretern des Konstantinopler Patriarchats und des Moskauer
Patriarchats statt. Am 20. Februar 1996 reaktivierte Patriarch Rartholomaios den
Tomos von 1923 des Patriarchen Meletios IV. Uber die Bildung der Metropolis
von Estonia. Mit der provisorischen Verwaltung der reaktivierten Metropolis
wurde wiederum der damalige orthodoxe finnische Erzbischof Johannes
beauftragt. Zur Begriindung wurde u. a. angefiihrt, dass das Okumenische
Patriarchat diese Entscheidung auf Grund der bestandigen Anfrage (,persistent
request) der estnischen Regierung und der Uberwiegenden Mehrheit der
estnischen orthodoxen Pfarren traf. Die vom Kornilij suspendierten Geistlichen
wurden in den Klerus des Konstantinopler Patriarchats aufgenommen. Damit
wurde aus der Sieht des MP das Schisma der Orthodoxen Kirche in Estland zur
Realitat .

Am 23. Februar 1996 erklarte der HI. Synod der ROK ..diese Aktion Fir
schismatisch, die unsere Kirche zwingt, die kanonische und eucharistische
Gemeinschaft mit dem Konstantinopler Patriarchat zu unterbrechen und die
Kommemoralion des Konstantinopler Patriarchen f...] zu beenden". Die
eucharistische Gemeinschaft zwischen den Patriarchaten wurde indessen bald
nach Verhandlungen in einer gemeinsamen Kommission der beiden Patriarchate
wiederhergesilelld.

Am 24. Februar 1996. dem estnischen Unabhéngigkeitstag konzelebrierte
eine  vom Metropoliten Joakim von Chalkedon geleitete Delegation des
Konstantinopler Patriarchats mit estnischen Priestern in einer Tallinner
Pfarrkirche, wobei der Metropolit Joakim in Begleitung des finnischen
Erzbischofs Johannes und der Metropoliten Meliton von Philadelphia und
Panteleimon (Rodopoulos) von Tiroloi und Serenlion ein Schreiben des
Patriarchen und des Synods verkiindete, der die Neugrtindung der EAOK
begriindete"*. Am selben Tag lie3 der Synod verkiinden, dass Erzbischof Johannes

11 Moskovskij Patriarchal oslranilsja ot Konslaminopol'skogo, no no prerval cvcharisliceskogo
obsfienija [Das Moskauer Patriarchat halt sich vom Konstantinopler lern, aber unterbrach nicht die
eucharistische Gemeinschaft]: lilln: m%ww.nravt>slavie.ru/ci’i-bin.svki>ii.'client/tlisnlav. pl'’sid 207&did
-218 M.7.2007).

' Itir dessen Einschétzung der Ausgangssituation vgl. F.r/bischol' JOHANNES (RINNE). The
Orthodox Church in Estonia, in: Kanon 12 (1994) 44-48.

* Vgl. die Erklarung des Synods der ROK-MP vom 8.1 1.2000: htln://www.russian-unhodox-
ch.ureh.org.ru: hiip://www.mospat.ru/indcx.nlin?i)auc 22192 (1.7.2007).

81 Vgl. ebenda,

*' Vgl. Red* Vysokopreosvjasccnnogo Vlilropolila STEEANA na Sobore Pravoslavnoj Ccrkvi
Estonii |Oie Rede des Hochgeweihten Metropoliten Stefan im Konzil der Orthodoxen Kirche Estlands)
14.6.2006: lillp:.'www.haznica.inrt)/nanesid-2.t43.Innil (1.7.2007).



100

von Karclien und ganz Finnland zum locum lenens der Kstnischen Orthodoxen
Kirche ernannt wurde. In der Erklarung hiel3 es u. a.:
"Archbishop John will oversee the restructuring of the Metropolitanate ad

rcferendum to the Eeumenical Patriarchate, which will then proceed with the
election and installalion ofthe canonical hierarchs of the Metropolitanate™*".

Am 25. Februar 1996 begann Patriarch Alexij wahrend der Liturgie an
seinem Namenstag die Kommemorierung der Oberhaupter der Orthodoxen
Kirchen mit dem Patriarchen von Alexandria. Ein Kongress des Klerus der
Finnischen Orthodoxen Kirche im Kloster von Neu Valaam/Valamo sprach seine
Unterstitzung Fir Erzbischof Johannes Handeln in Estland aus. Am 8., 10., II.
Marz trafen Metropolit Juvenalij und Erzbischof Kliment. flihrende Hierarchen
des MP, die Patriarchen von Serbien. Antiochien, Jerusalem, Bulgarien und den
Metropoliten von Polen, um sich deren Unterstiitzung zu vergewissern.

Am 11. und 28. Marz, am 3. und 22. April 1996 verhandelten Vertreter des
Konstantinopler Patriarchats und des Moskauer Patriarchats in Zurich und
vereinbarten ein Memorandum, dessen Text in eine gemeinsame Entscheidung der
Synoden beider Patriarchen vom 16. Mai 1996 aufgenommen wurde.
Entsprechend dem Beschluss wurde [nach Lesart des Moskauer Patriarchats] das
Vorhandensein zweier orthodoxer Jurisdiktionen in Estland anerkannt und die
Gemeinschaft zwischen dem Konstantinopler Patriarchat und dem Moskauer
Patriarchat wieder hergestellt. Alle orthodoxen Pfarren sollten sich im Zuge einer
neuen Registrierung fur eine der beiden Jurisdiktionen entscheiden kdnnen. Erst
die Entscheidungen der Pfarrgemeinden kénnten fir die Lésung des Problems des
kirchlichen Eigentums und des weiteren Schicksals der orthodoxen Kirche in
Estland ausschlaggebend sein. Allerdings lieR sich das Problem auf diese Weise
nicht I6sen, denn in vielen Pfarren gab es Anhénger beider Patriarchate. Einige
EAOK-Pfarren verweigerten eine neue Registrierung, da sie defacto nur aufdem
Papier existierten

Das Konstantinopler Patriarchat erklarte sich bereit, die Implementierung der
Entscheidung vom 20. Februar 1996 uber die Griindung einer autonomen Kirche
in Estland im Verband des Konstantinopler Patriarchats um vier Monate zu
verschieben und gemeinsam mit dem Moskauer Patriarchat ,in der Frage der
Darlegung ihrer [der Patriarchate] Positionen vor der estnischen Regierung
zusammenzuarbeiten, damit alle Orthodoxen gleiche Rechte erhalten,
einschlie3lich des Rechtes auf Eigentum™ .

Eine gemeinsame Kommission beider Patriarchate stellte am 23.08.1996 eine
Liste der Pfarren, die sich klar fir eine der beiden Jurisdiktionen entschieden
hatten, auf. In zwei Gemeinden, in Dorpat und in Valga. die sich nicht entscheiden
konnten, sollte eine Unterkommission Gemeindeversammlungen durchfihren und*

81 Zil. nach: lillo:/;'www.<irilu)cliixa.orn/GB/eslonia/docuiiienlsEO(  Insloiv hAOC".liim
(1.7.2007).
* Vgl. GAVRIUN. Pravoslavnaja CcrkoV (- Anni. 75).
Erklarung des Synods der ROK.-MI’ vom 8.11.2000 (= Anm. 80).



101
ein Projekt Uber denjuristischen Status der Gemeinden des Moskauer Patriarchats,
die staatlich nicht registriert wurden, vorbereitenl”. Die fur den 8. und 9.
September 1996 vorgesehenen Pfarrgemeindeversammlungen in Dorpat und
Valga sowie die Verhandlungen /u weiteren Problemen fanden jedoch nicht statt,
da so jedenfalls die Darstellung des Moskauer Patriarchats — zum Termin kein
einziger Vertreter des Konstantinopler Patriarchats in Estland anreiste: Dem
Konslantinopler Patriarchat wurde vorgeworfen, die historische Kontinuitat der
Gemeinden des Moskauer Patriarchats in Estland nicht anzuerkennen.

Vice versa beklagt der vormalige locutn tenens Johannes (Rinne):

“The Eslhonian Apostolic Orthodox Church is and has beeil since the
beginning of the division quite ready to co-operate, but the Russian
Metropolitan of Reval (Tallinn) refuses to have any contacts. This was the
case in 1996-1999 during my time as the locum tenens of the Eslhonian
Church, and the present resident Metropolitan Stephanos told me only a lew
weeks ago, thal the Situation has not changed™!'3.

Mit der im Vermoégenskontiikt von Konstantinopler Seite vorgeschlagenen
Loésung - dem Moskauer Patriarchat die von dessen Gemeinden genutzten Kirchen
zur Pacht zu einem symbolischen Preis zu lberlassen™" , der auch die estnischen
Behorden zugeneigl waren, war das Moskauer Patriarchat in den 1990er Jahren
freilich allein wegen der méglichen Rechtsunsicherheit nicht einverstanden.

Am 18. Oktober 1996 zelebrierte Erzbischof Johannes eine Weiheliturgie in
der umstrittenen Marié-Knlschlafungskathedrale in Dorpat. Damit hatte das
Konstan-tinopler Patriarchat nach Ansicht des Moskauer Patriarchats das
Moratorium vom 20. Februar 1996 verletzt'l .

Wahrend eines Treffens der gemeinsamen Kommission beider Patriarchate
am 12. Dezember 1996 in Athen vereinbarten beide Seiten eine abwechselnde
Nutzung der umstrittenen Kirchen in Dorpat und in Valga. Die Delegation der
ROK bemangelte die fehlende Bereitschaft des Konstantinopler Patriarchats, zu
einer einvernehmlichen Losung des Problems des juristischen Status der Pfarren
des Moskauer Patriarchats in Estland zu kommen. Die Vertreter des
Konstantinopler Patriarchats stimmten zu. dass die bisher in diesem Bereich
geleistete Arbeit unbefriedigend sei. Auch ein weiteres bilaterales Treffen am 27.
November 1998 in Genf blieb [in der Darstellung des Moskauer PatriarchatsJ
ergebnislos*’,

Am 9. Marz 1999 fand in Tallinn unter dem Vorsitz des Finnischen
Erzbischofs Johannes, dem locum tenens der EAOK, ein Kongress der EAOK

1 VVgl. ebenda.
Schreiben des nunmehrigen Metropoliten v. Nikaia JOHANNES (RINNE) vom Sommer 2007
(m Anm. .1).
Vgl, die Erklarung des Synods der ROK-MP vom 8.1 1.2000 (- Anm. 86).
“ Vgl. ebenda.
Vgl. ebenda



102

statt, bei dem 38 von 40 stimmberechtigten Delegierten zum Schluss kamen, dass
derzeit kein passender estnischer Kandidat fur das Melropolilcnamt vorhanden sei.
Das Konstantinopler Patriarchat wurde gebeten, den Vikar der griechischen
Metropolis in Frankreich und angesehenen Theologen, Bischof Stephanos
(Charalambides)\ als Metropoliten nach Estland zu schicken. Der Synod des
Konstantinopler Patriarchats ernannte anschlieRend am 13. Marz 1999 Bischof
Stephanos, zum Metropoliten von Tallinn und ganz Estland s . Patriarch
Bartholomaios appellierte an die ROK, Metropolit Stephanos als ,kanonischen
und legitimen Krsthierarchcn der Estnischen Orthodoxen Kirche anzuerkennen”.
Die ROK. die ,die Region Estland lUberzeugt als autonomen Teil des historischen
kanonischen Territoriums des Moskauer Patriarchats betrachtet“, weigerte sich
hingegen, den Metropolit Stephanos von Konstantinopel verliehenen Status
anzuerkennen w.

Offizielle und inoffizielle Verhandlungen zwischen estnischen Behérden und
Vertretern der EOK-MP in den 1990er Jahren blieben insgesamt ergebnislos, da
die estnischen Behdrden keine Kontinuitat der EAOK des MP anerkennen wollten
und diese wiederum nicht bereit war, sich als auslandische Kirche registrieren zu
lassen. 1997 wurden das stauropigialc Puhlitsa-Kloslcr in Kuremaa und 1999 die
stauropigiale Gemeinde der Aleksandr-Ncvskij-Kathdrale in Tallinn registriert!"".

Auch die Verhandlungen zwischen Delegationen der beiden Patriarchate am
28. Marz. 2000 in Genf blieben erfolglos: die Delegation der ROK schlug ein
juristisches Abkommen zwischen den beiden Jurisdiktionen vor. die das volle
Eigentumsrecht auf das de facto benutzte historische Eigentum beinhaltete,
wahrend Metropolit Stephanos als Vorbedingung einer Lésung die Anerkennung
seiner Jurisdiktion als der einzigen Autonomen Estnischen Orthodoxen Kirche
verlangtel"l. Die Verhartung des Eigentumsstreites war zumindest anfanglich auch
durch die Position der estnischen Behdrden und eines Teiles der Anhanger der
EAOK bedingt. So erklarte Kadri Jaatma. Mitglied der Leitung der EAOK in
einem Interview fir das Informations-analytische Zentrum fir das Studium der
gesellschaftlich-politischen  Prozesse im postsowjetischen Raum an der
Historischen Fakultat der Moskauer Universitat:

-ES gab das Ziricher Abkommen, aber wer machte es? Der estnische Staat
schloss dieses Abkommen nicht, und ich spreche von den estnischen
staatlichen Gesetzen. Wir haben eine freie Autonome Kirche. Wie kann
jemand Estland weitergeben?*1""

Vg. die offizielle Biographie auf der Wehsilo der FAOK: hup://wwwe.eoc.ee/cim/cal-50l/eat-
510 (estnisch), http://www.ooc.rc/nis/ciil-4ft.VM (russisch) (20.11.2007).
'““Vgl. das Communiquéa der Autonomen Orthodoxen Apostolischen Kirche von Estland, 10.
Marz 1090 [russisch]: Itttp://vvvnv.peoplo.niiov.ni/sva/cstoiiia,lnm  (20.11.2007); siehe auch:
http://www.cncwa .us/ccc-bpdypg-us.aspx'."IndexView alnlia&cccnauclt) ~33 (20.11.2007).
w Erklarung des Synods der RQK-MP vom 8.11,2000 (= Ahm. 86).
Vgl. Eslonian C'ulturo 1/2003 (1) ( Anm. 66).
""" Vgl. die Erklarung des Synods ( Anm Xft).
""Zit, nach G. DUIX/LNKO, Prcodolenic |Die Uberwindung], in: Informaciono-analiticeskij
Centrpo izuceniju obScestvcnno-politiCeskich proeessov na poslsovetskom prostranstvc | Inforniaiions-


http://www.ooc.rc/nis/ciil-4ft.VM
http://www.cnc

103

Die teste, aber letztendlich licxiblere und abwartende Haltung der estnischen
Behorden nach der Registrierung der EOK-MP zum selben Thema brachte llmo
Au, Leiter der Abteilung lur Religionsangelegenheiten im Estnischen
Innenministerium, in einem anderen Interview zum Ausdruck:

,Wir haben so ein Dreieck der Staat und zwei lokale Kirchen. Und wenn
eine dieser Kirchen, die EOKMP mit ihrer Patriarchic [Verwaltung des MP]
administrativ verbunden ist"5, so ist die EAOK selbststédndig und hat mit
dem Patriarchat nur kanonische Verbindungen. Deswegen sind die
Vereinbarungen zwischen beiden Patriarchaten lUr sie nicht bindend. Umso
mehr sind diese Vereinbarungen keine juristische Grundlage fir staatliches
Handeln. Was das Eigentum betrifft, so kdnnen wir von Immobilien
sprechen Uber Gebaude und den Grund, aufdem sie sich befinden. Und die
Rickgabe oder Verpachtung erfolgt streng nach den Gesetzen Estlands.
Wenn nach dem Gesetz die Rickgabe des Eigentums an das Subjekt zu
erfolgen hat. das es vor dem 16.06.1940 besal}, so kann nach dem Gesetz das
Eigentum nur die EAOK erhalten. Und damit die EOKMP in ihren
Gebauden handeln kann, haben wir Absichtsprotokolle abgeschlossen, denen
entsprechend die EAOK auf die Rechtsnachfolge zugunsten des Staates
verzichtet, und der Staat diese Grundstiicke in ein Grundbuch eintragt und
Nutzungsvertrage vorbereitet. Die Gesetzgebung sieht lGr diesen Fall
Besitzrechte lUr eine bestimmte Frist vor. Die EAOK hat volles Eigentum
entsprechend dem Gesetz*

Die kirchliche Situation in Estland war eines der Themen des
Jubilaumsbischofskonzils der ROK vom 13.-16. August 2000. Das Bischofskonzil
lehnte die Anerkennung des kanonischen Status der Autonomie fur die ,seit 1996
in Estland anwesende kirchliche Jurisdiktion des Konstantinopler Patriarchats"1"™

ab. ,da die Anerkennung eines solchen Status nicht in vollem MaRe der

historischen Entwicklung und dem gegenwartigen Zustand der gesamten
Orthodoxie in Estland entspricht*“"". Das Bischofskonzil erklarte, ,die Teilnahme

analytisches Zentrum lur das Studium der gesellschaftlich-politischen Prozesse im postsowjetischen
Raum|, 15. November 2006: hltp://www.ia-ccntr.t'ti/connticms.nlip'>itU21<) 120.11.2007).

113 Im Statut der EOKMP heilt! es u. a.: ,An. 1.3. Die | OK MP ist eine selbststandige Kirche,
sie gehort zur kanonischen Jurisdiktion der aulokephalen Russischen Orthodoxen Kirche, Uiber die ihre
Einheit in der Glaubenslehre und kanonische Verbindung mit den anderen Lokalen Orthodoxen
Kirchen verwirklich wird. Art. 1.4. Die LOK MP ist eine juristische Person [,..] Art. 1.5. In ihrer
Tatigkeit halt die EOK MP sich an dieses Statut und die Gesetze der Estnischen Republik. Art. 1.6. Der
Silz der Leitung der LOK MP befindet sieh in Tallinn®. Val.
htlpPAvww,orthodox.cc/imlcxesl.nhp'.'d aniot.pohikiri (20.11.2007).

IMZit. nach DLIX TNKO, Preodoleniej- Anm. 102).

"+ Opredelenie Jubilcjnogn Archicajskogo Sohora O polo/enii Pravoslavnoj t'erkvi v Estonii
| Bestimmung des .liibililiims-Bischofskonzils Uber die Lage der Orthodoxen Kirche in Estland]: Sluzba
kommonikacii OVCS MP |[Komnnmikationsiiiensl| der Abteilung fir kirchliche AuBcnbc/ichungen des
MP], 16.08.2000: littp:. www.pravoslavi.in news/sohor IS.him 120.1 1.2007).

m Ebenda.


http://www.ia-cc

104

von Vertretern der Russischen Orthodoxen Kirche an interorthodoxen Foren, bei
denen offiziell Teilnehmer von der so genannten ,Autonomen Estnischen
Orthodoxen Kirche' des Konstantinopler Patriarchats* teilnehmen, llir
unzulassig"”.

Vom 26.1(1-1.11. 2000 besuchte der Okumenische Patriarch Bartholomaios
in Begleitung des Finnischen Erzbischofs Johannes und einer Delegation der
Finnischen Orthodoxen Kirche offiziell Estland. Die estnische Presse widmete
diesem Besuch gleichviel Aufmerksamkeit wie zuvor dem Papstbesuch. Der
estnische Prasident Lennart Meri verlieh dem Patriarchen die héchste estnische
Auszeichnung, die an einen Ausléander vergeben werden kann, das Kreuz von
Maarjamaa. Der Besuch war mit Verstimmungen zwischen dem Konstantinopler
Patriarchat und dem Moskauer Patriarchat verbunden. Die Presseabteilung der
Estnischen Orthodoxen Kirche von Bischof Kornilij gab einen Tag vor dem
Besuch eine Erklarung heraus, in der es hiel3:

"Ncilher the Primate of our Estonian Orthodox Chureh, nor the clergy and
nor the people of our Local Chureh won’t take part in the events of the

lortheoming visit and won’t share communion with Patriarch
Rarlholomew™1"*,

Patriarch Bartholomaios verlangte seinerseits die Absetzung von Metropolit
Korniliji”’, distanzierte sich aber auch von einer Invoivierung in die Streitigkeiten
um die Registrierung der Pfarren des Moskauer Patriarchats und das kirchliche
Vermogen (wo die estnischen Behérden sowieso die Position der EAOK
vertraten):

"Concerning the registration ofthe parishes of the Moscow Patriarchate and
the return of property of the pre-war Chureh in Estonia, the Ecumenical
Patriarchate does not interfere in these matters, as they are arranged
according to the Estonian laws™"°.

Das Moskauer Patriarchat wies in seiner Erklarung vom 8. November 2000
darauf hin, dass der Moskauer Patriarch von dem Besuch ,in einem Gebiet des
kanonischen Territoriums des Moskauer Patriarchats* nicht benachrichtigt worden
warl". Offiziell wurde das Moskauer Patriarchat von der Estnischen Evangelisch-

Lutherischen Kirche benachrichtigt.* 108

"i; Ebenda.

108 Zu. nach: Patriarch Bartholoinew provokes Schism in Estonia, in: Orthodoxia 2000 (Oct, 27.
2000); elektronisch abrulbar: http://www.pravojlavic.ru/cnglish/eslcerkpolit.him <20.11.2007).

Vgl. R. RINGVEE. Orthodox Churchcs in F.stonia; http:.""\v\v\v.eiiist.ee.eultiire.] MVII1I

/riniivee.liliiil (20.11.2007).

"""The Cireetings and Declaration of | lis All | lolmess Ecumenical Patriarch Uortholomcw on (he
Press Conference belore leaving Estonia. in: PAPATHOMAS  PAL.LIL The Alllonomous Orthodox
Chureh ofF.stonia (= Anni. 18). 230,

11 Erklarung des Synods der KOK-MP vom X.f 1.2000 <= Anm. 86).


http://www.pr

105

Wahrend der Reise nach Estland explizierte Patriarch Bartholomaios in
einem Vortrag in der Dorpater Universitat am 30. Oktober 2000 die Positionen des
Konstantinopler Patriarchats:

“The Bcumenical Patriarch bas never claimed a primacy of administration or
authority among the Orthodox Churches nor has it imagined itself to be
enveloped vvith infalliblc authority. All of the Ecumenical Patriarchs
considered and consider themselves as charged witli the heavy biurden of
Service to all of the Orthodox Churches, a Service whieh is rendered
indispensable when the latter are unable of themselves to resolve eertain
Problems, when a coordination of ehair activities becomes necessary, when
Churches or some of their members resort to them seeking Intervention in
Order to regulatc significant matters whieh could not be successfully settled
in any other way. [...] As known, in 1923, by means ofan official Act ofthe
Ecumenical Patriarchate, called a Patriarchal and Synodical Tome, following
the petition of the then Archbishop of the Orthodox Church in Estonia,
numbering at the time 240.610 members, this Church was proclaimed
autonomous, with the agreement also of the then Patriarch Tikhon of
Moscow who had recognized its autonomous state already from 1920.
However, according to the sacred cannons whieh govern all the Orthodox
Churches and whieh were established by the Ecumenical Councils and
prcvailcd in their tradition, autonomy and autocephaly, the tvvo levels of Self-
government for a local Church, are granted by Ecumenical Councils, or. in
the case where these cannot be convened, they are granted by the first in
seniority of the Ecumenical Patriarchate whieh dcclared the Orthodox
Church in Estonia autonomous, a fact recognized sincc then throughout the
Orthodox world. This autonomy was forcefully and uncanonically abolished
by the known dramalic conditions during the decade ofthe 1940's. and our
predecessor Patriarch Demotrios was obliged to suspend lemporarily in 1978
the validity of the Patriarchal and Synodical Tome of 1923. However, now
that the irregular period whieh led to the aforemenlioned temporary
Suspension has came to an end; the Ecumenical Patriarchate, in response to
the requesl of the greater majority of the Eslonian Orthodox peoplc and of
the State of Estonia, as well, following consultation with the Patriarchate of
Moscow reinstated the validity of the Patriarchal and Synodical Tome of
1923 and restored the autonomy of the Orthodox Church in Estonia. The
agreement between the Patriarchates of Constantinople and Moscow rested
in each parish choosing freely whelher it would belong to the autonomous
Orthodox Church in Estonia or to the Patriarchale of Moscow. |...]
Consequently, the state authorities of Estonia, themselves applied the
prevailing Icgislation, without any further involvcment of the Ecumenical
Patriarchate, and registered the Autonomous Orthodox Church of Estonia in
the proper official state books, returning to the Church the property whieh it



106

lawfully possessed prior to 1940 and which had in the meanwhilc bcen

owned by the state™! 2,

In einer Ansprache bei einem Hmpfang, den der Griechische Botschafter zu
Ehren des Konstantinopler Patriarchen gab, brachte dieser zum Ausdruck, dass die
Autonome Estnische Orthodoxe Kirche letztendlich nicht auf Grund des
Beschlusses des HI. Synods und des Obersten Kirchlichen Rates der Russischen
Orthodoxen Kirche vom 10. Mai 1920, sondern auf Grund des Patriarchalen
Tomos des Patriarchen Melctios IV. entstanden sei:

“This Church was rccognized as autonomous by the then Patriarch of
Moscow Tychon in 1920. But in July 1923, the Church, represented by
Metropolitan Alexander and bis delegation, asked to be granted autonomy by
the autoritative Ecumenical Patriarchate according to the order. The
Ecumcnical Patriarchate proclaimed the autonomy of the EOC by the
patriarchal and synodal tomos of July 1923. In the conditions of autonomy
rccognized by all Orthodox Churches, this Church functioned until 1940s,

when its autonomy was ended by force and the Church was United
uncanonically to the Moscow Patriarchate"11'.

In der Pressekonferenz am |. November 2000 vor seiner Abreise aus Estland
bekraftigte Patriarch Bartholomaios nochmals die Positionen Konstantinopels in
Bezug aufdie Situation der Orthodoxie in Estland:

"Thcrc is no sccond local Orthodox Church herc this is forbidden by the
canons but the spiritual presence of the Moscow Patriarchate is to certain
limits extended into the territory of another Church. This is an economy (a

concession to the exact sense of the canons) and is analogous to the System
ofexarchates and stauropegic monasteries and parishes”114,

Das Departement fir kirchliche AulRenbeziehungen des Moskauer
Patriarchats fasste nach der Visite seine Sicht der Ereignisse und der Horderung
des Okumenischen Patriarchats zusammen. Es bedauerte, dass es trotz
Verhandlungen mit Vertretern der estnischen Regierung und des Konstantinopler
Patriarchats nicht méglich war. in Verbindung mit dem Besuch des Patriarchen zu
einem Ende der vierjahrigen Konfrontation tber eine gemeinsame Erklarung der
Oberhaupter beider Jurisdiktionen zu kommen, die die Verséhnung aller
Orthodoxen und die Herstellung gleicher Rechte fiur alle orthodoxen Gemeinden
einschlieBlich des Rechtes auf das historische Eigentum beinhalten wirde. Die

13  Zit. nach: hitp:/Avww.orthwlo.xa.Hrg/<iH/nalriarchale/travel/c«inferencepresseGB.hini
(1.6.2007).

"The Toast by His All-Holiness Ecumcnical Patriarch DARTIIOLOMLW on the I'cstive
Reception arranged in His Honor by the Aitibassador of Circecc in Estonia (29 October 2000):
lilin:/Avww.orthodoxa.ort/GIVnntriarchalc/Iriivcl/;nnhassadc(iB.Iniii (20.11.2007).

1J The Grectings and Declaration of His All Holiness Ecumenical Patriarch BORTHOI.OMF.W
on the Press Conference before leaving Estonia. in: PAPATIIOMAS  PALEIl. The Autonomous
Orthodox Church of Estonia (  Anm. 1X). 238.



107

Positionen des Konstantinopler Patriarchen, die er wahrend des Besuches aul3erte,
wurden folgendermalen dargelegt:

““I. The agreements. vvhich were concluded by the two Churches regarding
the Church position in Estonia in Zdrich in May 1996, are vvrongly
interpreted by the Russian Church, they can’t be interpreted as 'the decision
which allows two parallel jurisdictions exist in Estonia.’

2. The parishes within jurisdietion of the Moscow Patriarchate in Estonia
must be-run by their Local Church in the form of. 'cxarchia’ (representations)
or metokhions.

3. There can be only one Metropolitan or Archbishop in Estonia titled, ofall
Estonia’, and therc can be an 'Exarch’ (representative) affiliatcd to him, vvith
the parishes directed by the Russian Orthodox Church.

4. ‘The Moscow Patriarchate has no grounds for secking the right of
succession in Estonia.’

5. “‘Estonian Apostolic Orthodox Church of the Ecumenical Patriarchate is
the rightful successor in Estonia. and it carries on the administrative
supervision ofthe Orthodox parishes on the whole territory ofthe country.’

6. ‘ The Moscow Patriarchate must dismiss Archbishop Komily from his post

[...11S

Demgegeniiber lasst sich aus verschiedenen Texten der Standpunkt des MP
folgendermaRRen restimieren: Das MP geht davon aus. dass die Verwurzelung des
orthodoxen Christentums in Estland, wie auch in Lettland historisch auf
Aktivitaten der Russischen Kirche zurlckzufuhren ist. dass die Autonomie der
Estnischen Kirche vom Patriarchen Tychon erteilt wurde und Estland zum
kanonischen Territorium des MP gehotre. Deswegen sei die Unterstellung der
Estnischen Kirche unter das Konstantinopler Patriarchat nicht rechtens und
schismatisch gewesen. AuRerdem wurde der Konstantinopler Tomos von 1923
sowieso 1978 vom Patriarchen Dimitri zurickgenommen. Die Eingliederung der
EAOK in die ROK-MP vor und nach dem 2. Weltkrieg sei an sich rechtens und
Beendigung eines Schismas gewesen, wenngleich auch mit Schénheitsfehlern,
angesichts der Mitwirkung der kommunistischen Staatsmacht, versehen. Die durch
den Patriarchen Tychon gewéhrte Autonomie der orthodoxen Kirche in Estland
wurde nicht aufgehoben, sondern nur zeitweilig wéahrend des Anschlusses
Estlands an die Sowjetunion nicht ausgelibt. Deswegen wurde diese Autonomie
nach der Aufldsung der Sowjetunion in der Form einer estnischen orthodoxen
Kirche (anfanglich unter dein Namen EAOK, dann EOKMP) reaktiviert. Die
Anerkennung zweier orthodoxer_‘Jurisdiktionen in Estland sei seitens des MP ein
Akt der kirchlichen Oikonomia. Uber die jurisdiktioneile Zugehérigkeit mégen die

einzelnen Plarren entscheiden, aber unter Beibehaltung des Pfarreigenlums.

""?Tlie scandalous visit of Patriarch Barlholoinevv to Estonia is over, in: DF.CR MP RPC /
Orthodoxia 200». elektronisch abrnlbar: hup:'me\W\\v.nravoskivie.rii/cnulisli/mainnewstlOl 102.htm
(20.11.2007).



108

Unmittelbar beteiligt am Jurisdiktionsstreit waren nicht nur die beiden
Patriarchate, sondern auch maRgebende Kréfte im estnischen Staat. Deren Position
bestand anfanglich in einer maximalen Unterstiitzung der I'AOK (und quasi
Instrumentalisierung) im Zuge einer Desowijetisienmg Uber die Restitutionsfrage.
Dieser Prozess geriet ins Stocken und fiihrte zu gesellschaftichem Unfrieden, als
die Entscheidung vieler Gemeinden fir das MP evident wurde. AuRerdem
behinderte die gesamteuropaische Rechtsprechung eine Diskriminierung des MP.
Zudem lage die maximale Integration der Anhanger des MP im Interesse Estlands,
| aut Statut ist die EOKMP eine estnische Kirche. So ergibt sich die Mdglichkeit
eines Kompromisses und einer Verschiebung der Lésung der Eigentumsfrage in
die Zukunft, denn eine Ldsung nur im Sinne der EAOK widersprache z. T. sogar
den Bedurfnissen des Denkmalschutzes.

Der Synod der ROK MP beschuldigte in seiner Erklarung vom 8. November
2001 das Konstantinopler Patriarchat des Ethnophyletismus: die Politik des
Okumenischen Patriarchen, die auf die Griindung ,einer nationalen Kirche*
ausgerichtet sei, ,widerspricht nicht nur den Prinzipien [...] der Konstantinopler
Kirche, die den Ethnophyletismus verurteilte, sondern beinhaltet einen starken
Impuls fur die Konfrontation der Birger in der Estnischen Republik nach
ethnischem Merkmal, was auch zivile Vertreter dieses Staates, der demokratische
Prinzipien verkindet, bezeugen 1,,.]* und kiindete an. dass ,das Moskauer
Patriarchat entschieden jegliche Versammlungen mit Beteiligung des
Konstantinopler Patriarchen Bartholomaios. des Hochgeweihten loann. des
Oberhauptes der Finnlandischen Archiepiskopie des Konstantinopler Patriarchats
und des Ilochgeweihten Stephanus, des Oberhauptes der Jurisdiktion des
Konstantinopler Patriarchats in Estland“ ,bis zur Wiederherstellung des
Einvernehmens in den Fragen der kanonischen Existenz der Orthodoxen Kirche in
Estland und der Erlangung von Frieden und Gerechtigkeit in Bezug auf alle
Orthodoxen in diesem Land fernbleiben wird“<1".

Abgesehen vom speziellen Bezug auf Estland, stellte diese Erklarung eine
Relation zwischen den Begriffen ,Autonomie* und ,Selbstverwaltung" her, der
jetzt innerhalb des ,kanonischen Territoriums* des Moskauer Patriarchats
verwendet wird:

»Der 111. Synod bestatigt den autonomen Status der Estnischen Orthodoxen
Kirche im Schol3 der Mutterkirche, des Moskauer Patriarchats, der durch den
heiligen Zeugen, den Allrussischen Heiligsten Patriarchen Tychon, erteilt
wurde und durch einen Tomos des Patriarchen von Moskau und der ganzen
Rus' bestatigt wurde [...] Dass dieser Kirche ein Hicrarch mit dem Titel .von

| rklanina des Synods der ROK-MP vom X.I 1.2000 (- Anm. X6). Dieser Boykottbcschluss
lGlirte ti. a. dazu, dass Verhandlungen Uber das Primatsverstandnis zwischen der Orthodoxen Kirche
und der Rémisch-Katholischen Kirche am 16.11.2007 ohne Beteiligung der ROK-MP. der immerhin
an Mitgliedern stérksten orthodoxen Kirche, staUfanden. Vgl. Russian clerics leave meeting on
Orthodox-Calholic dialoguc over rilts: Imp: u»« inlcrla.x-rehuion.com niinl.nhp'.'aei neus&id- 376S
(20.11.2007),



109

Tallinn und ganz Estland’ Vorsicht, kann keinem Zweifel oder
Verénderungen unterzogen werden" 1l

Erklarungen der beiden Seiten zeigen, dass schon die Kompetenz zur
Erteilung der Autonomie fUr“die estnischen Orthodoxen verschieden interpretiert
wird: in der Darstellung des Okumenischen Patriarchats stimmte Patriarch Tychon
1920 der Autonomie der EOK zu, wahrend sie jedoch erst 1923 von Patriarch
Meletios erteilt wurde. Im Verstdndnis des Moskauer Patriarchats drang das
Konstantinopler Patriarchat 1923, beglnstigt durch die Unterdriickung der Kirche
in der Sowijetunion, in das Territorium einer anderen Lokalkirche ein.
Bemerkenswert ist auch, dass fir die Leitung der Orthodoxen Russischen Kirche
von 1920 die Berechtigung zur eigenstandigen Erteilung von Autonomie und
Autokephalie auRer Zweifel stand (wohl auch angesichts der Dominanz der
russischen Orthodoxie in der orthodoxen Welt vor 1917), wahrend das
Okumenische Patriarchat heute bekannter Weise eine explizit andere Position
vertritt. Das gegenwartige Moskauer Patriarchat bemihte sich bislang, diesem
Problem aus dem Wege zu gehen und gewahrte autonome Rechte fir die Kirchen
in den Staaten der ehemaligen Sowjetunion unter der Bezeichnung
~Eigenstandigkeit und Selbstverwaltung" und vermied den Begriff ,Autonomie*
in Titulierungen (nicht aber in Erklarungen)ll’. Der bisher von der ROK-MP
gewahrte (und folgerichtig vom Konstantinopler Patriarchat nicht anerkannte)
autonome Status fur die Japanische Orthodoxe Kirche oder fur die Chinesische
Orthodoxe Kirche (die bischéflich vom Moskauer Patriarchen betreut wird) steht
fur die ROK- MP nicht zur Disposition.

3. Politische Aspekte des Jurisdiktionskonlliktes

Um den Jurisdiktionkonflikt in Estland verstummen auch die politischen
Spekulationen nicht. Metropolit Kornilij polemisierte 2001 in einem Interview
gegen die Vorwirfe des Metropoliten Stephanus gegen die EOKMP:

,Dass Russland Estland als Teil seines Imperiums betrachtet, sind seine
[Metropolit Stephanus] politischen Hirngespinste. |...] die uns nichts
angehen. Die Kirche in der Jurisdiktion des Moskauer Patriarchats bestand
immer. Mit Ausnahme einer kleinen Periode von 1923 bis 1940, als
wiederum unter Druck der estnischen Regierung Metropolit Alexander sich
an das Konstantinopler Patriarchat mit der Bitte um Ubernahme in dessen
Jurisdiktion wandte, wobei das Ziel dieses Schrittes darin bestand, vom
Konstantinopler Patriarchat Autokephalie und nicht Autonomie, die schon
vom Patriarchen Tychon verliehen wurde, zu erhalten* M.

Ebenda.
""Vgl. z. B. die Website der KOK VII’: http://www.tmhodox.ee. die Website der Moskauer

Patriarchie | Verwaltung des MP[: www.natriarchia.ru ‘aiialil/ptitriarcltestonin.luin u. a.
* Zit. nach D. SAFONOV, Patriarch Aleksij vyvel obsiiddenie problcmy fistonskoj
Pravoslavnoj C'erkvi na vysSij uroven'fPatriarch Alexij brachte die Diskussion Uber die Probleme der


http://www.tmho
http://www.natriarchia.ru

Angriffe gegen das Moskauer Patriarchat wurden von einflussreichen
estnischen Zeitungen veroffentlicht, so /. B. Stcllungsnahmcn des suspendierten
Priesters der ROK-MP Gleb Jakunin dber Verbindungen des MP mit dem
ehemaligen sowijetischen Geheimdienst in der einflussreichen estnische Zeitung
LPostimecs*““®l’. Andererseits beschuldigten russische Medien das Konstanlinopler
Patriarchat, als verlangerter Arm einer westlichen Einflussnahme zu fungieren12l.

Der estnische Jurisdiklionskonflikt hatte auch eine zwischenstaatliche
Komponente und filhrte zu Spannungen zwischen Estland und der Russischen
Foderation, weil letztere die Verweigerung einer Registrierung der HOK-MP als
Teil einer weitgehenden Diskriminierung der russischsprachigen Bevélkerung
interpretierte. Russland versuchte erfolgreich Gber Handelsbarrieren die Haltung
der estnischen Regierung zu beeinflussenl22. Deswegen engagierten sich auch

Vertreter der estnischen Geschaftswelt zugunsten einer Beilegung des
Jurisdiktionsstreites123.

Zugunsten der Interessen der EOK-MP und ihrer Registrierung setzten sich
auch estnische Politiker ein. die mit den Stimmen der russischsprachigen

Bevdlkerung rechneten. So wurde die Aleksandr-Ncvskij-Kalhdrale in Tallinn und
das dazugehorende Grundstiick Eigentum der Stadl124,*obwohl die Regierung sich

bemihte, die Kathedrale ins Staatseigentum zu Uberfihren. Blrgermeister von
Tallinn war und ist wieder Edgar Savisaar von dei Zentrumspartei, die sich um die
Stimmen der russischsprachigen Einwohner bemuiiht. Die Stadtpolitiker wiederum
Ubergaben die Kathedrale der Gemeinde im Verband des MP zur Pacht fir 36
Jahre. Die Gemeinde wandte sich am 14.3.1999 (also noch vorder Registrierung
der EOK- MP, siehe dazu naherhin unten) an Patriarch Alexij Il. mit der Bitte um
Stauropegie und wurde am 16.3.1999 im Innenministerium als ,Tallinner
stauropigiale Aleksandr-Nevskij-Pfarre“ registriert. Die Pfarre ist assoziiertes
Mitglied der EOK-MP. Die Kathedrale ist gleichzeitig offizielle Vertretung des
MP in Estland und Bischofskathedrale des Metropoliten Kornilij. Die
undurchsichtige Rechtslage in der estnischen Orthodoxie fiihrte auch zu anderen

Estnischen Orthodoxen Kirche auf die hdchste Ebene|:
hlID:7Avww.nravoslavie.rn.aiialit'oalriarchcslonia.htni.

| " Moskva patriarhaal on KGB tutartimia (Das Moskauer Patriarchat als Tochtergesellschaft des
KGB]|: http://arhiiv2.nosliinces.ec:8080/luup/%/23/siscS.htin (20.1 1.2007).

121 Vgl. SAFONOQV, Patriarch Alcksij (= Anm. 118).

122 Pravitel'slvo Rossii otloZilo delovye komakly s Estonskimi bi/nismenami do reSenija voprosa
o rcgistraeii cerkvi v Esionii. Moskva, 23 oktjahrja 2001 g. |Die Regierung Russlands verschiebt
geschaftliche Kontakte mit estnischen Geschéftsleuten bis zur Losung der frage der Registrierung der
Kirehe in Estland. Moskau. 23. Oktober 20011 litlpz’Avww.nravoslavie.ni.'news/011Q22.'08.htm
(20.11.2007).

Estonskic biznismeny nadejutsja na registraeiju v Esionii Pravoslavnoj Cerkvi. Svodka
novostej ol 6.2.2002 [Die eslnischen Geschéftsleute hollen auf die Registrierung der Orthodoxen
Kirche in Estland. Nachrieluenubersicht vom 6.02.2002]: UIp:/.;www.rusk.riiAiewsdata.nl)o',idar~963
(20.11.2007).

12f 45% der Einwohner gehoéren der ntssischsprachigcn Bevolkerungsgruppe an. Vgl.
hlip:/mi.wikiiKdia.oruAvdki.*4D0O%A2%Dt)%B0%D0%BB%D0%BB%D0%B8%D0%BDh.DI).9D.DO.
B0.DI.81.D0.B5.DO.BB.DO.B5.D0.BD.DO-B8.DO.B5 (20.11.2007).



Versuchen, auf lokaler Kbene Auswege zu linden. So verkaufte die Stadt Kohlla-
Jarve der Aleksandr-Nevskij-Gemeinde als Rechtsperson zu einem symbolischen
Preis die dortige orthodoxe Transfigura-lionskirchel:\

Im Juni 2000 fand in Tallinn ein drei Stunden dauerndes Konzil der
Estnischen Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats statt. Das Konzil
beschloss 1) ein neues Statut (aufder Grundlage des Statuts von 1935, aber nicht
identisch mit jenem) zu bestatigen, 2) einen neuen Synod zu wahlen und 3) bei
den estnischen Behoérden um Registrierung unter dem Namen Estnische
Orthodoxe Kirche des Moskauer Patriarchats (EOKMP) anzusuchen (d. h., den
traditionellen Namen EAOK aufzugeben). AuRerdem bekraftigte das Konzil den

Anspruch der EOKMP auch in der Nachfolge der EAOK der Vorkriegszeit zu
stehenl26. Im Gesuch an das estnische Innenministerium wurde u. a. darauf

hingewiesen, dass die EOKMP nicht die Rechtsnachfolge der Gemeinden in der
Jurisdiktion des Konstantinopler Patriarchats bestreite, aber auch um
Anerkennung der Rechtsnachfolge Iir die Gemeinden des Moskauer Patriarchats
ersucht, da beide Teile der ehemals einen Kirche ein Recht auf die Nachfolge
bezuglich des Eigentums der Estnischen Orthodoxen Kirche besaRenl27.

Doch auch unter der Bezeichnung EOKMP wurde die Registrierung der
estnischen Jurisdiktion des Moskauer Patriarchats von den estnischen Behdrden
im Herbst 2000 mit der Begriindung der Ahnlichkeit der Namen EAOK und
EOKMP! " abgelehnt!"l. Die Reprasentanten der EAOK sprachen sich ebenfalls

gegen eine Registrierung der EOKMP unter diesem Namen ab. Im Fruhjahr 2000
beschloss der Synod der EAOK, dass

»,die Bezeichnungen .Estnische Apostolische Orthodoxe Kirche’ und
.Estnische Orthodoxe Kirche’ inhaltlich identisch seien. [...] Es kdme zu
Verwechslungen [...] Deswegen sollten die Gemeinden des MP sich unter

1 * Vgl. O percdace chramov |Uber die Ubergabe der Kirchen], in: Mir Pravoslavija JftS (2006),
elektronisch abrulbar: h.UP:/limmww. haltwillinro.com/tnp05-06/mn-2! p.linn:
http://www.koinonia.ortliodoxv. ru/estonia.htm (20,11.20071: Metropolit Tallinskij i vseja fistonii
KORML.LI: ,Nckolorym polilikain nnsa Cerkov” piodol/ael kazat'sja vraZdchnoj .rukoj Moskvy™
[Metropolit Kornilij von Tallinn und ganz Estland: ,Einigen Politiker erscheint unsere Kirche
weiterhin als l'eindliehe .Hand Moskaus’): http://www.paOiarchia.m/dh/prmi/166674 html

(20.11.2007).

““Vgl. O. NI:DUMOV, listonskaja Pravoslavnaja Cerkov' ne stanet eparchiej [Die Estnische
Orthodoxe Kirche wird nicht Rparchic werden|, in: NCi-Rcligii, 14.04.2002: elektronisch abrufbar:
hitn://iwww.rusk.ru.'sl.php'.,idar"4(10604 (20.1 1.2007).

127 Vgl. OAVRILIN. Pravoslavnaja Cerkov’ (- Anm. 75).

Irf Ebenda; lenta-ru. 23.5.2001. Pravoslavnuju cerkov’ v Estonii ne zaregistrirovali i/-/a
plochogo nazvanija [Die Orthodoxe Kirche in Estland wurde wegen des schlechten Namens nicht
registriert|: luin://www.lenta.ru/world/2001/05/23/chuich/ Printed.htm.

Vgl. u. a. D. SAFONOV. Patriarch Aleksij vyvel obsuZ.dcnie prohlemy Rstonskoj
Pravoslavnoj Cerkvi na vysSij uroven’lPatriarch Alexij brachte die Diskussion Ober die Probleme der
Estnischen Orthodoxen Kirche auf die héchste Ebene]:
http://iwww.pravoslavie.rU/aii:ilil/piilriarcliestoniii.Inii) (  Anm. 11S).


http://www.koinonia.ortlio
http://www.pa
http://www.lenta
http://www.pravos

112

dem alten Namen .Russische Orthodoxe Kirche in Estland' oder .Eparchic
des Moskauer Patriarchats in Estland' registrieren zu lassen"™.

Die Behorden (und die EAOK) wollten lelztendlich weiterhin die EOKMP
zwingen, sieh als auslandisches Exarchat registrieren zu lassen. Metropolit
Stephanos erklarte, dass seine Kirche bereit sei. einen Teil der Kirchengebaude fur
eine symbolische Summe zu verkaufen, aber nur nach der Registrierung der
Jurisdiktion des MP und der Anerkennung der EAOK durch das Moskauer

Patriarchat™,

Die mehrfache Ablehnung der Registrierung liihrte dazu, dass die EOKMP
sich an Gerichte wandte und dort ihre Gutachten vorlegte, in denen dargelegt
wurde, dass eine Verwechslung der Namen nicht mdglich ware:l . In der
Zwischenzeit suchten jedoch beide Seiten nach einer auf3ergerichtlichen Ldsung,
u. a. betonte der damalige Ministerprasident Mail Laar seine Absicht, die EOKMP
registrieren zu lassen"".

Die estnischen Behdrden suchten auch deswegen nach einer Lésung, weil die
damalige Situation nicht nur die Beziehungen mit der russischen Foderation
vergiftete, sondern Uber die Innenpolitik negativ auf der europaischer Ebene
hinaus wirkte; u. a. thematisierte der MP-nahe estnische Parlamentarier Evgenij
Romberg das Problem bei europaischen interparlamentarischen Versammlungen
und in Briefen an den Europaratl’4; auch im Zusammenhang mit dem
beabsichtigten EU-Beitritt Estlands storte das Problem. Im September 2001 kam
es zu einem Briefwechsel  zwischen dem  damaligen estnischen
Ministerpréasidenten Mart l.aar und Patriarch Alexij 11.!

Die Registrierung des Statuts der EOKMP durch das estnische
Innenministerium am 17. April 2002 erfolgte kurz nach der Entscheidung des
EGMR zugunsten der Anerkennung einer zweiten orthodoxen Jurisdiktion (der
Bessarabischen Melropolie der Rumanischen Orthodoxen Kirchen neben der

N. KONSTANTINOV. V Talline gospodslvujut razdory (In Tallinn herrscht Zwist), in: NU-
Heligii. 31.1.2(101: elektronisch uhrulhar: hi(n://rclieion.nn.ni/orinled/nravoslav/200I -01-
31/4 tallin.html (20.11.2007).

" Lentn-ru, 23.5.2001 ( Anm. 128).

' Estnische Apostolisch-Orthodoxe Kirche heif3t auf Estnisch, der einzigen Staatssprache
Estlands, ,Eesli Afimiiilik-Oigctisn Kink" (abgekiirzt EAOK). wahrend Estnische Orthodoxe Kirche
des Moskauer Patriarchats auf Estnisch ..Moskvu [l'tiiritirliaculi Eesli Oigeusii Kirik" (abgekiirzt
MPF.OK) lautet. Diese Abkiirzung ergibt sich dadurch, dass im Estnischen die Possessiviorm ,des
Moskauer Patriarchats” vorgcstellt wird, Gebrauchlich ist auRerdem noch die | orm ,MP Eesli Oigcnsii
Kirik ". die wohl schon eher eine Verwechslung zulassen kdnnte.

,Molodcz! I.stonii" (10.1.2002), elektronisch ahrulbar: http://www.nMdcs.ee/02/Jan/10/1-
Lohn (20.11.2007).
,Molode/' | stonii" (1.0.2007). elektronisch ahrulbar: ht|p://www.moles.ee.’01.Sctv'07/3-
LRBbE<20.11.2007).
11 Vgl. SAEONOV. Patriarch Aleksij ( Anm. 110).


http://www.nM

staatlich registrierten selbstverwalteten Orthodoxen Kirche von Moldova des
Moskauer Patriarchats) in der Republik Moldovall".

4. Zur L6sung der Eigentumsfrage

Der Eigentumsstreit war damit jedoch nicht geregelt. Es kam zu einer
(vorlaufigen?) Kompromisslésung: der estnische Staat kaufte der EAOK
Kirchegebaude ab und tbergab sie /u einem symbolischen Preis den Gemeinden
der EOKMP zur Pacht. Die von Metropolit Stephanos vorgeschlagene direkte
Pacht lehnte die EOKMP ab. Die meisten Anhanger der EOKMP empfanden diese
L&sung als diskriminierend und beleidigend!

Im Oktober 2002 wurde ein Protokoll unterzeichnet, laut dem die estnische
Regierung der EOKMP zur Pacht 15 Kirchengebaude, die schon von den
Gemeinden der EOKMP genutzt wurden, ohne Recht auf Weitergabe an Dritte
Ubergibtl".

In einem Bericht an das Bischofskonzil der ROK-MP von 2004 beklagte
Metropolit Kornilij. dass die EAOK aktiv Pfarrgemeindecigentum verkaufe und
bezeichnte die Politik der Kirchenleitung der EAOK als heuchlerisch: sie suche
eucharistische Gemeinschaft und sei nicht nur nicht bereit, einen Kompromiss
einzugehen, sondern auch nur zugunsten eines gewissen Males von Gerechtigkeit
etwas nachzugeben .. Mit der neuen Situation befasste sich dann das
Landeskonzil der EOKMP. das am 1.12.2003 stattfandli".

Im PuUhtitsa-Maria-Entschlafung-Nonnenkloster in Kuremaa wurden am
25.4.2006 in Anwesenheit des Metropoliten Kornilij von einem Vertreter des
estnischen Innenministeriums und Plarrern der EOKMP Vertrage Uber die 50-
jahrige Pacht mit Bebauungsrecht von 6 Kirchengebduden unterzeichnet. Besitzer
der Immobilien wurden die Plarren der EOKMP. der Grund blieb Eigentum des
estnischen Staates.* 11

Vgl. R. POTZ F.. SYNEK (unter Mitarbeit von S, TROIANOS). Orthodoxes Kirchenrecht.
F.ine Einfuhrung. Freistadl 2007. 1X9 f: naherhin: H. SYNIiK. 13. 12. 2001 (Metropolitane Kirche von
Ressarabien u a /. MD) 45701/99. in: Osterreichisches Archiv Ittr Recht und Religion 50 (2003) 156-
171: K. PABF.l,. Slaatskirchenrechlliche Fragen vor dem I-XiMR, lirt v 13.12.2001. Eglise
Vletropolitainc de Hcssarabic. in: J, MENZEL u. a. (Hg.), Volkcrrechlsprcehimg. Ausgewahlte
Entscheidungen zum Vélkerrecht in Retrospektive, Ttlbingcn 2005, 560-565.

11" Vgl. CiAVRILIN. Pravoslavnaja cerkovl v Litvc. l.alvii i Estonii ( Anm. 4).

'8 Svjatejsij Patriarch Alcksij ubeéatden. cto lislonii udaslsja ispravitl "nagromoZdcnie oSibok
prcznicli estonskich pravitcl'stv. Estonskij prent'er. odnako, zajavljaet u namerenii uslranit'sja ot
rcSenija voprosa o cerkovnum imusceslve |Der heiligste Patriarch Alexij ist Uberzeugt, dass Estland cs
schaffen wird, den Wust von Fehlern der friheren estnischen Regierungen zu Oberwinden|:
hitp://www.radone/h.ru/new/'.’11) 726 (20.11.2007).

m Bericht des Metropoliten KORNII.IJ an das Bischofskonzil der KOK von 2004 (- Anm. 3):
elektronisch abrufbar: httpttfwww.sedmitza.ru/iinlcs.htmr.\lid -17602 (20.! 1.2007).

A http:tiwww.rusk.rufiicwsdntn.php-"’idar .40596 (am 20.! 1.2007 nicht mehr zuganglich).


http://www.sedmitz
http://www.rusk.ru/iicwsdntn.php-%E2%80%99.%E2%80%99idar

114

Die von der EOKMP genitzten Immobilien lassen sich entsprechend den
Eigentumsverhaltnissen in 5 Gruppen aufgliedem!'lL;

Gruppe A: Kirchengebaude, die von der EOKMP in den letzten 20 Jahren
gebaut wurden b/w. werden und sich in ihrem Eigentum bellnden. Das
betrifft 6 Plarren respektive Kirchen.

Gruppe B: Vermodgen, das von Ortsgemeinden zum vollem Eigentum
Uberlassen wurde (darunter Kirchengebaude oder lir kirchliche Bedirfnisse
angepasste Gebaude). Zu dieser Gruppe gehéren 7 Plarren bzw. Kirchen
Gruppe C: Vermdgen (vor allem Gebaude), das Gibergeben worden (oder zu
Ubergeben) ist entsprechend dem Absichtsprotokoll zwischen EOKMP und
der Republik Estland vom 4.10.2002 (in der Regel fur 50 Jahre mit
Bebauungsrecht). Zu dieser Gruppe gehéren 14 Pfarren bzw. Kirchen und
das stauropigiale Maria-Entschlafungsklostcr Pihtitsa in Kurcmaa, dessen 50
jahrige Verpachtung mit Bebauungsrecht zum Prézendensfall wurde.

Gruppe D: Vermégen (vor allem Gebaude), das der EOKMP von den zivilen
Behorden mit Bebauungsrecht ltr unterschiedliche Fristen tibergeben wurde.
Zu dieser Gruppe gehoren 6 Plarren bzw. Kirchen, darunter die stauropigiale
Alcksandr-Nevskij-Kathdcdrale, die der Pfarrgemeinde von der Stadt Tallinn
far 36 Jahre Ubergeben wurde. Die Pfarre ist assoziiertes Mitglied der
EOKMP (siehe oben).

Gruppe E: ,unfreundliche Einstellung“ gegeniber der EOKMP: die
Ortsgemeinde in Nina verlangt | Mio. Kronen (ca. 63.890 €) lur das
ehemalige Pfarrhaus.

Die Aufteilung des kirchlichen Vermégens lihrle z. B. in der Stadt Paldiski
dazu, dass im alten Kirchengeb&ude, das von der Stadt 2001 der EAOK ubergeben
wurde, nur zu Ostern und Weihnachten Gottesdienste stattfinden. Die Stadt

Ubergab dann der EOKMP-Plarre ein Grundstick mit Gebaude, das die
Pfarrgemeinde privatisieren konnte" .

//1. Vorlaufiger Status qua

In folge der Entspannung im estnischen Jurisdiktionsstreit kam es zur
Ankindigung eines Besuches des Moskauer Patriarchen Alexij Il. fur den
November 2002. Der Besuch wurde wegen andauernder Eigentumsstreitigkeiten
verlegt und fand schlie3lich vom 25.-30. September 2003 statt. Wahrend dieses
ersten Besuches des Patriarchen in seiner Heimat seil zehn Jahren trafer sich mit
Reprasentanten der estnischen Kirchen und des estnischen Staates. Der Moskauer
Patriarch wurde, wie schon 2000 der Konstantinopler Patriarch, mit dem141 *

141 Vgl. O peredaie chramov. Imuéfieslvennoe polo/enie prichodov [Uber die Ubergabe der
Kirchengeb&aude. Oie Eigcnlumslage der Plarren), in: Mir Pravoslavija Nt 5 (2006): elektronisch
ahrulbar: Intp: www halmillinfo.eonv'inn0S-06<inn-21n.lilin (20.11.2007).

,JI Ebenda.



115

Maarjamaa-Kreuz ersten Grades ausgezeichnet, und zeichnete im Gegenzug den
damaligen estnischen Prasidenten Arnold Riiltel, ein Mitglied der EAOK, mit
dem Orden des HL Scrgij von Radonez ersten Grades aus.

Der Patriarch trafauch die Mitglieder des Estnischen Rates der Kirchen, zu
dessen Mitbegriindern am 16. Februar 1989, noch in der Endphase der UdSSR, er
gehort. Der Vorsitzende des Rates, der evangelisch-lutherische Bischof Einar
Soone, begrifRte den Patriarchen in seiner Heimat und &uf3erte seine Sorge Uber
die anhaltenden Spannungen zwischen den orthodoxen Jurisdiktionen in Estland,
die nach der Wiederherstellung der Mitgliedschaft der Jurisdiktion des MP im
Estnischen Rat der Kirchen am 24. Oktober 2002 beide dem Rat angehéren (auch
wenn die EAOK einen erneuten Beitritt der EOKMP zum Rat verhindern wollte),
da dies der Zusammenarbeit zwischen den Christen in Estland schadel#43 *

In den Begegnungen mit Reprasentanten des estnischen Staates (Prasident.
Ministerprasident, Innenminister) &auRerte der Moskauer Patriarch seine
Zufriedenheit mit der Bereitschaft der estnischen Regierung ,einen Ausweg aus
der Situation* zu suchen, ,die um die Estnische Orthodoxe Kirche des Moskauer
Patriarchats entstanden ist“ und kritisierte die frihere Politik des Staates und
auRerte die Hoffnung auf eine cinvemehmliehe Lésung der Eigentumsfrage. Der
Ministerprasident sagte spater in einem Rundfunkinterview aus Anlass des
Besuches, dass ,die endgdiltige Losung [,..J im Dialog dieser Kirche im direkten
Dialog mit der anderen Kirche des Konstantinopler Patriarchates gefunden werden
musste““144 und zeigte damit nochmals, dass der estnische Staat nunmehr eine

Losung des Jurisdiktionsstreites anstrebte.

In einer gemeinsamen Pressekonferenz, mit dem damaligen estnischen
Prasidenten A. Riiitel und in einem Interview mit dem estnischen Fernsehen
erklarte der Moskauer Patriarch, dass eine Konzelebralion mit der EAOK nur nach
der Gleichstellung beider Jurisdiktionen mdoglich sei. Im Fernsehinterview, das er
in akzentfreiem Estnisch gab. sprach sich der Patriarch Fir die Beibehaltung des
russischsprachigen Schulsystems, aber auch ltr Estnischunterricht und Integration
der russischsprachigen Bevdlkerung aus und verwies darauf, dass er selber in
Reval ein russisches Gymnasium mit Estnischunterricht absolviert hattel45
Patriarch Alexij Il. trafauch Metropolit Stephanos und beide Seiten tauschten ihre
Meinungen zum Jurisdiktionsstreit aus. Der Patriarch bekraftigte nochmals den
Standpunkt des MP, der darin besteht, dass die Ergebnisse der Treffen von Zirich
(1996) und Berlin (2001) zu verwirklichen seinen, die u. a. gleiche Rechte flr
beide Jurisdiktionen auch im Bereich der Eigentumsrechte vorsehen. Das kénne
den Weg Fir brtiderliche kanonische Beziehungen, einschliel3lich der liturgischen

143 Cerkovnyj vestnik Ne 10 (2003); elektronisch nbrulbar; httr>://www.mitropolia-
spb.ni/vestnik/v 2003/n 10/02.shtml.

114 Zit. nach http://w\v\v.radoiiczli.ni/newA, lI>"-72(>.

145 PredstojatcK i President Kstonii otvetili na voprosy zumalistov (Der Vorsteher und der
Prasident Estlands beantworteten die Kragen der Journalisten| 29,9.2003: httn://www.sednntza.ru/index
mhtmi?sid 3()I&did 6hl5 (20.11.2007).


http://www.mitropolia-spb
http://www.mitropolia-spb
http://w/v/v
http://www.sed

Konzelebration und des gemeinsamen orthodoxen Zeugnisses, der

Zusammenarbeiten in den Bereichen der Bildung, Sozialarbeit und Diakonie
offnenls.

IV. Aktuelle Probleme und Zukunfisperspektiven

Beide orthodoxen Jurisdiktionen in Estland (aber auch die Lettische
Orthodoxe Kirche des MI' und die Litauische Eparchie der ROK-MP) sind,
bedingt durch kommunistische Herrschaft und Séakularisierung, mit einer Reihe
von gleichen Problemen und Herausforderungen konfrontiertl4”. Das sind vor

allem:

1) Klerikermangel und unzureichende Ausbildung der Kleriker

2) Ein niedriges Niveau der christlichen Bildung der Bevdlkerung als Folge

der sowjetischen Herrschaft und Sakularisierung

3) Eine Diskrepanz zwischen den Standorten der Kirchengebdude und der

demographischen Situation

4) Ungenugende Kontakte zwischen den orthodoxen Kirchen in der Region

(ganz abgesehen vom estnischen Jurisdiktionsstreit) und als Folge

mangelnde Uberregionale Koordination der Orthodoxen.

Gefragt sind auch neue Formen der kirchlichen Arbeit, die die Theologie und
Dogmatik nicht in Frage stellen brauchten. Dies ist jedoch kein spezifisches
orthodoxes Problem in den baltischen und anderen postsowjetischen Staaten.

Der Jurisdiktionskonflikt in Estland hatte auch konstruktive Aspekte. Das
waren u. a. die Notwendigkeit, eine demokratische Losung Fir die einzelnen
Pfarren zu finden, die es den Gemeinden ermdglichte, sich lir eine der beiden
Jurisdiktionen zu entscheiden. Dabei wurden die Anhanger beider Jurisdiktionen
mobilisiert.

Die Inkulturation des orthodoxen Christentums verlauft in Estland
gegenwartig in verschiedene Richtungen. Die EAOK befindet sich unter dem
Einfluss der Finnischen Orthodoxen Kirche, die den estnischen orthodoxen
Christen beim Wiederaufbau half, und ging den Weg einer gewissen Angleichung
an auRere Formen des westlichen Christentums, was russisch orientierte
Orthodoxe als ,Lutheran-isierung“ empfinden. Das Gros der russischen
Orthodoxen héangt der traditionellen russischen Form des Gottesdienstes an. Diese
traditionellere Form des orthodoxen Christentums interessiert auch einige Esten,
speziell Intellektuelle. Die neuen estnischen Konvertiten flihren, bekraftigt von
Metropolit Kornilij, ihrerseits zunehmend Gottesdienste in estnischer Sprache

Ccrkovnyj vestnik X" 10 (2003) (- Anm. 143).
J Vgl. ebenda.



durch und bringen in diese innovative und kreative Elemente hineinl4*. In einem
gewissen MafRe ist auch das Piuhtitsa-Kloster in Kurcmaa ein Ort des
Kennenlernens der estnischen Orthodoxie, denn einige Schwestern sind Estinnen
und betreuen estnische Besucher, auch die Klosterpriester sind Esten.

Andererseits scheint es, dass die beiden estnischen orthodoxen Jurisdiktionen
gegenwartig stark auseinanderdrillen. Gefragt nach der Moglichkeit einer Heilung
der Teilung sagte Metropolit Kornilij in einem Interview:

»lch weil3 nicht, wie die Heilung angegangen werden kann [...] Hier spielt
der nationale Faktor eine groRe Rolle. Estland ist ein selbststandiger Staat
und die Nationalisten hofften, dass langsam alle zur Konstantinopler
Jurisdiktion Ubertreten wirden. Aber solche Tendenzen gibt es nicht! Wenn
sie jetzt zu uns Ubertreten wollten, so wirden wir uns das zwanzig Mal
Uberlegen. Sie sind schon zu weit weg: empfangen die Kommunion ohne
Beichte usw. Das heildt, eine Vereinigung ware schon unmdoglich? - Ich
kann nicht sagen, dass sie unmdglich ware. Sie ist moglich! Vielleicht wird
der néchste Bischof, der nach mir. sie durchrthren [.,J*t".

Der estnische Jurisdiktionsstreit bezieht sich auf zwei innerorthodoxe
Streitpunkte- das Verstandnis des ,kanonischen Territoriums™1"l und das Primat-
verstandnisl'2. Da cs keine Ubergeordnete gesamlorthodoxe Institution gibt und

der estnische Staat mit eigenen Interessen in den Streit involviert wurde, wird
vermutlich die Lésung nicht mit Hilfe des kanonischen Rechts, sondern unter den
Bedingungen eines sdkularen demokratischen Rechtsstaates und der
gesamteuropaischen Rechtsprechung gefunden werden missen.

Der Jurisdiktionsslreil bezeugt Probleme der Inkulturation und einen
ethnischen und kulturellen Bruch, der hier u. a. durch die Auswirkungen der
sowjetischen Periode in der Geschichte Estlands entstanden ist 1"l . Die
Spannungen in der Zwi-sehenkriegszcit wurden zudem von solchen
Integrationsfiguren wie Erzbischof loann (Pommer) in Lettland und Metropolit
Alexander (Paulus) bewaltigt, die von ihrem Werdegang in der lettischen bzw.

S Vgl. Protoicrcj luvetialij KARMAA. lidinymi uslami i edinym serdeem |Mil einem Mund
und einem Herzen], in: Mir Pravoslavija Ns 10 (2006); elektronisch abrufbar: hUp://www.ballwillinfo
coiii/inr>10-06/inp-1)Kp.luni (20.1 1.2007),

An sieh ist schon die (irttndungsgeschichte des Kloster intcrctimiseh und interkonfessionell:
eine lkone der Mutlergolles wurde von estnischen evangelisch-lutherischen Bauern gefunden und von
diesen an russische Bauern tibergeben.

Ir" Pravoslavie v (‘Storni naCealos's Jafosinva Muilrogo | Die Orthodoxie in listland begann mit
Jaroslav dem Weisen]. Intervju s Mitropolitom Tallinskim i vseja [I-.stonii Komiliem (Jakobsoin)

|Interview mit dem Metropoliten von Tallinn und gan/. Estland KORNILIJ (JAKOBS|. 16.9.2003:
litn://vwvvw.pravoslavie.i'ii cuesl/03091612153!1 (20.11.2007),

1 Vgl. Bischol ILLARION (ALFEEV), Das Prinzip des ,Kanonischen Territoriums* (= Anm.
52).

Vgl. Bishop Ililarion rcquesls the Thcologian Commission to oxamine the ambiguous
document adopted at tltc Orthodox-Catholic Conference in Ravenna (16, November 2007. 12:19):
liltn:- wAvw.inlerlax-reliaioii.eom.-'"ael news&div—.3045 (2D.l 1.2007).

Vgl. auch die diversen Aspekte des orthodoxen Jurisdiktionsstreits in der Republik Moldova.


http://www.ballwillinfo

118

estnischen Kultur und in der russischen Kultur beheimat und hoch angesehen
waren.

Vergleichbare, wenn auch nicht identische, Entwicklungen verzeichnet die
orthodoxe Diaspora, die als Eolge der massiven Migration in den westlichen
Industriestaaten entstanden ist, wobei im Unterschied zu frilheren Jahrhunderten
die kulturellen Unterschiede allein schon dank der modernen Medien und
Verkehrsmittel, die den Kontakt mit den Heimatlandern erleichtern, perpetuiert
werden. Deswegen wird wohl als folge sowohl der Migration, wie auch der
Geschichte des 20 Jh., in der Orthodoxen Kirche eine Periode ,universeller
Jurisdiktionen"1"! einlreten, die nach einigen Jahrzehnten kultureller Angleichung
(und/oder akzeptierter kultureller Vielfaltigkeit) wieder in Frage gestellt werden
kdénnte.

IS* Vgl. den Vortrag von G. PAPATHOMAS |Publikation vorgesehen in der rumanischen
Zeitschrift inler).



119
RELIGIONSRECHT IN DER UKRAINE

rhotnas Mark Nemet h, Wurzburg-Wien

/. Einleitung

Der Exodus der Ukraine aus dein Verband der Sowijetunion und die
Entstehung eines unabhangigen Staates begannen im Jahre 1990. Am 24. August
1991 erfolgte die Proklamation der staatlichen Unabhangigkeit, die am I.
Dezember 1991 in einem Referendum von 90% der Bevélkerung gebilligt wurde.
Am 8. Dezember desselben Jahres besiegelten die Prasidenten Russlands, der
Ukraine und von Belarus das Ende der Sowjetunion.

Die Ukraine zahlt 47 Millionen Einwohner. Die mit Abstand grofite
Minderheit bilden mit etwa 17% die Russen, die in der Autonomen Republik
Krym/Krim’ den Grof3teil der Bevodlkerung ausmachen. Die ukrainische
Gesellschaft ist auch heute vom Erbe der Sowijetzeit gepragt. Verschleppte
Wirtschaftsreformen und persénliche Ambitionen der herrschenden Nomenklatura
haben in vielen Bereichen die Entwicklung gebremst. Die politischen Strukturen
des Landes waren nach der Wende schwach, die Staatsfiihrung durch autoritare
Strukturen und das parlamentarische System durch instabile Mehrheitsverhaltnisse
gekennzeichnet’.

Zu den grof3ten Herausforderungen der 1990er Jahre zahlte die Bildung einer
politischen Nation. Die Ukraine konnte trotz einer starken nationalen Bewegung
im 19. Jh. nach dem Ersten Weltkrieg keine dauerhafte eigenstandige staatliche
Existenz begrinden. Der neue Staat konnte sich weder auf eine territoriale
Kontinuitat noch aufein homogenes Staalsvolk stiitzen und steht bis heute vor der
Aufgabe, heterogene Regionen in den Staatsverband zu integrieren und die
Formung eines gemeinsamen nationalen Bewusstseins voranzutreiben. In der
Ukraine existiert eine Trennlinie im Bereich der ethnischen und sprachlichen
Identitat. Eine betont ukrainisch-nationale Orientierung lasst sich in der
Westukraine, sowie in den letzten Jahren verstarkt in der Hauptstadt Kyjiv/Kiew,
ausmachen, wahrend im Sidden und Osten des Landes eine doppelte Identitat
vorherrscht, die sowohl russisch als auch ukrainisch gepragt ist4 Diel

| Fine linier dem Titel ,Religion und Gesellschaft in der Ukraine seil 1991" in: H. BEIIR M.
HILDEBRANDT (llg.). Politik und Religion in der Europaischen Union. Zwischen nationalen
Traditionen und F.uropdisicrung, Wiesbaden 2006. 395-426. veroffentlichte altere Fassung dieses
Beitrags wurde in wesentlichen Punkten uberarbeitet und aktualisiert.

: Ukrainische Orts- und Personennamen sowie bibliographische Angaben werden in der
deutschen wissenschaftlichen Transliteration wiedergegeben.

1 Vgl. den Uberblick zur Ukraine bei 1). MEYER. Die Ukraine im Uberblick, in: Der Birger im
Staat 55 (2005) 178 f. Zu wirtschaftliehen, politischen und gesellschaftlichen Aspekten der
Entwicklung der Ukraine nach 1991 vgl. die Beitrage in (I. SIMON. Die neue Ukraine. Gesellschaft -
Wirtschaft  Politik (1991-2001). KdIn 2002; 1. BESTHRS-UILGER. (llg.). Die Ukraine in Europa.
Aktuelle l.age. Hintergriinde und Perspektiven ( Buchreihe des Institutes fir den Donauraum und
Mitteleuropa 9), Wien 2003, Das politische System wurde dargestellt von: li. SCHNF.IDER. Das
politische System der Ukraine. Eine Einfuhrung, Wiesbaden 2005.

¢ Zu den Grundlinien der Entwicklung in der Ukraine in den 1990er Jahren vgl. G. SIMON, Die
Ukraine aufdem Weg - wohin?, in: DFRS.. Die Neue Ukraine (= Amt). 3), 5-27; A. KAPPELFR.



120

Wahlfalschungen bei der Prasidentschaftswahl 2004 fihrten zu einer
massiven Protestwelle, die als ,Orange Revolution" in die Geschichte
eingegangen ist. Die revolutionaren Ereignisse haben auch gezeigt, dass die
ukrainische Gesellschaft inzwischen weitgehend konsolidiert und in der Lage ist,
derartige Zerreil3proben friedlich zu bewaltigen. Die politischen Krisen der letzten
Jahre, die 2007 eine radikale Konfrontation zwischen Prasident Juscenko und der
von Premierminister Janukovy® angefiihrten Koalition zur folge hatten, haben in
der Ukraine jedoch zu einer starken Ernichterung hinsichtlich der politischen
Entwicklung des Landes gefuihrt. Die Entwicklung nach den Parlamentswahlen im
September 2007 bleibt abzuwarten'.

Il. Zur religiésen Landschaft in der Ukraine nach 1991
I. Zum Stellenwert von Religion und Kirchen

Mit dem Ende der Sowijelzeit veranderte sieh die religiose Landschaft der
Ukraine grundlegend. Nach 199! war ein religiéser ,Boom* festzuslellen. der sich
insbesondere in der ersten Halfte der 1990er Jahre im starken Anstieg der Zahl
von religiosen Organisationen niederschlug. Umfragen belegen, dass die Kirchen

im Vergleich mit anderen Institutionen und Organisationen den grof3ten
Vcrlrauensvorschuss genieRen”. Nach soziologischen Umfragen, deren Angaben

freilich mit gewisser Vorsicht zu behandeln sind, betrug die Zahl der Glaubenden
1993 etwa 43-44%. Nach einer Umfrage des Razumkov-Zcntrums aus dem Jahr
2007 hat sich die Zahl der Glaubenden im Vergleich mit den Jahren 2000 (57,8%)
und 2002 (60,2%) bei 59.0% cingcpcndelt. Die Zahl derjenigen, die zwischen
Glauben und Unglauben schwanken, ist gegeniber dem Jahr 2000 von 22,5% auf
19,0% zuriickgegangen. Die Nichtglaubenden machen 9,6% aus (2000 waren es
11. 9%). die Uberzeugten Atheisten 2.4% (2002: 2,2%) . Die vorliegenden Studien

Kleine (icscliiclue der Ukraine. .Miinchen -20(10. 253 IT. Zu den regionalen Unterschieden vgl. F~
UUDEMANN, Osl-Wesl-Siid in der Ukraine: Auseinanderslreben oder Konsolidierung, in: Der Biirger
im Slaal 55 (2005) 180-185: sowie die Beitrage in: National Security and Defence [ Nacional’na
Bezpeka i Ohorona| (2006/7): litii): iicens.orl.ua.addilion:il NSI)79 cnu.odf (30.11.2007). Zum
Verhaltnis von Russland und der t(krame vgl. National Security and Defcnce| Nncionul'na Be/.peka i
Oborona] (2006/5): http://ueeps.oru.ua/additional /NSD77 eng.ndf110.11.2007).

' Zur Prasidentschaftswahl 2004 und zur ,Orangen Revolution" vgl. die Beitrdge in: Der Birger
im Staat 55 (2005) 164 ff: 224 fl; zur neueren politischen Entwicklung: lltlp://www,ukrainc-
aiialvscn.de/ (30.11.2007). Zur ,europaischen Perspektive" der Ukraine vgl. auch die Beitrage in:
National  Security and Defence [- Nacional'na Be/.peka i Oborona] (2007/5):
hltp://ticcps.oru.ua/additional/NSD8!) enu.ndf130.! 1.2007).

6 Vgl. N. DUDAR - L. SHANGI IINA. Religion and the Church in the Public Life of Ukraine,
in: National Security and Defence | Nacional’na Bezpeka i Oborona] (2002/10) 6-13, hier: 6 ff:
hllin:.'Avw\v.ucens.oru.uaadilili(inal NSD34 eng.ndf (30.11.2007); Public Opinion on Religion and the
Church in Ukraine (Razumkov Centre soeiologieal survey). in: National Security and Defence [
Nacional'na Bezpeka i Oborona] (2004/3) 30-40. hier: 30: hltn://www.ticcns.-oru.ua/ additional
INSD5I cne.pdf(30.11.2007).

Vgl. N. DUDAR. Relihijnist' ul.rajins'koho suspil'slva: ostanni doslidzennja, in: Ljudyna i svit
(2003/1) 8-13. hier: 8: O. TURL.I. Identitédlsprobleme der traditionellen christlichen Kirchen in der
unabhangigen Ukraine, in: Die Ukraine  Ausgangspunkt der Christianisierung der Rus’ -
Ausgangspunkt christlicher Verséhnung heule. Vortrage zur 6kumenischen Situation in der Ukraine int



121

machen jedoch auch eine Diskrepanz zwischen dem Anstieg religidser Indikatoren
und der qualitativen Substanz bewusst bejahter und praktizierter Religiositéat
deutlich*. Die statistischen Angaben uber die Religiositat werden auch durch ein
Wocst-Ost-Gelalle deutlich relativiert. Die Westukraine, die erst nach dem Zweiten
Weltkrieg in den Sowjetstaat integriert worden ist. zeichnet sieh bis heute durch
eine sehr hohe Religiositat aus. 2007 glaubten in der Westukraine 89,6% der
Bevolkerung an Gott, im Osten waren es nur 47.8%”.

2. Religionen und Konfessionen!"

Die Mehrheit der Ukrainer bekennt sieh zum christlichen Glauben. Beinahe
94% der Anfang 2007 registrierten Kultusgemeinden gehéren christlichen
Denominationen an.

Orthodoxe

Die grofRte Konfession bildet mit anndhernd 54% der Gemeinden die
Orthodoxie, die in der Ukraine derzeit in (zumindest) drei gréRere Jurisdiktionen
gespalten ist: Neben der Ukrainischen Orthodoxen Kirche, die eine
selbstverwaltete Kirche mit erweiterter Autonomie im Verband des Moskauer
Patriarchats!l bildet (UOK-MP), existieren die Ukrainische Orthodoxe Kirche-

Kyjiver Patriarchal (UOK-KP) und die Ukrainische Autokephale Orthodoxe
Kirche (UAOK). Die beiden letztgenannten, Anfang der 1990er Jahre

Rahmen der Sludicntage ,Ukraine: O'hallenges ofa C'oimtry in Transformation" 19./20. April 2002 an
der Universitat Fribourg. lIn. \. Institut fur Okumenische Studien. Universitat Freiburg Schweiz (
Repres occumcniques  Okumenische Wegzeichen 12), I'reiburg/Schweiz 2002. 10-37. hier: 20. Die
bislang unverdffentlichten, vom Rnzumkov-Xcntrum erhobenen Daten des Jahres 2007 wurden mir
dankenswerter Weise von Frau l.im/nivlu Shimgliinu zur Verfigung gestellt.

*Vgl. A. UYCIIRNKO N. DUDAR. Religiosity of Ukrainern Society: The Level. C haraetcr
and Spceilics. in: National Security and Dclence \ Nacional'na Be/peka i Oboronaj (2002/10) 14-21.
hier: 21: Imp:/.-ivww.iiceps.iirti.ua/addiliinial /NSD34_ eng.pdf (30.1 I. 2007); DUDAR. Relihijnisi' (
Anm. 7), 9 ff.

" Bislang unveréffentlichte Daten des Ra/umkov-Xentrums. vgl. Anm. 7.

" Die Gesamtzahl der statistisch erfassten religidsen Organisationen betrug 2007 33.063. Vgl.
Retihijni orhnnizaciji v Ukrajini (stanom na | siinja 2007r.): httnJ/ www.risu.ora.ua/ukr /resourscs/
statisties/ukr2007/ (27.1 1.2007). Allerdings ist zu beachten, dass die statistischen Angaben Uber die
religidsen Organisationen bzw. Kultusgemeinden keine eindeutigen Ruckschlisse auf die
Glaubigcnzahlen zulassett.  In der folgenden Darstellung werden nach dem Schréagstrich diejenigen

Gemeinden angefiihrt, die ohne Registrierung ihrer Statuten (vgl. Kap. Ill. 1.) wirken, jedoch staatliche
Behorden Uber ihre Téatigkeit informieren. Statistische Daten linden sich auch auf der Website des
staatlichen Komitees fur nationale und Religionsangclegenheiten:

htip:.'/»Avw.sci)ni.miv.ua.'conirol/uk/pnhlisli/ eateaorv'/cat id- 47890 (30.11.2007). Xu
Mitgliederzahlcn von Religionsgemeinschaften vgl. A. JURAS [YURASH], Osnovni problemy
ro/vytku rclihijnoji sytuaeiji v Ukrajini Cercz pryz.mil sociolohienyeh doslidzcn' 1997-2003 rokiv. in:
M. TOMKA O. fURIJ. Vira pislja atejizmu: relihijne tyltja v Ukrajini v period demokratyCnyeh
peretvoren* i der/avnoji nezaleJnosty (= Ukrajina ehrystyjans'ka 10). Lviv 2004, 149-1X2. hier: 151 ff
(Stand von 2003).

11 Moskauer Patriarchat (MP) ist die zweite offizielle Bezeichnung liir die Russische Orthodoxe
Kirche (ROK).


http://www.iiceps.iirti.ua/addiliinial
http://www.risu.o

122

entstandenen, Jurisdiktionen sind in der Weltorthodoxie nicht als kanonisch
anerkannt. Dartber hinaus gibt es in der Ukraine weitere kleinere orthodoxe
Gemeinschaftent®.

Die UOK-MP ist hinsichtlich ihrer institutionellen Ausdehnung die grof3te
orthodoxe Kirche in der Ukraine und hat vor allem in den &stlichen und stdlichen
Landestcilen eine starke Position inne. Von den insgesamt 29.913/1.836
Kultusgemeinden zahlte die UOK-MP 10.972/113 Gemeinden. Die UOK-KP ist
mit 3.824/58 Gemeinden in institutioneller Hinsicht die zweitstarkste orthodoxe
Kirche in der Ukraine. Die IJAOK zahlte 1.154/1 Gemeinden. Die Zahl der
Glaubigen, die sich zur Orthodoxie zahlen, schwankt zwischen 59% und 69% der

Bevolkerung. Interessanterweise bekennen sich aber weniger orthodoxe Glaubigen
zur UOK-MP als zur UOK-KP1L,

Katholiken
Die grof3te katholische Kirche in der Ukraine ist die Ukrainische Griechisch-

Katholische Kirche (UGKK). Der Sitz des GrofRerzbischofs wurde im August
2005 von Lviv/ILemberg nach Kyjiv verlegtld In Transkarpatien existiert in der

Eparchie Mukacevo eine von der UGKK jurisdiktioneil unabhéngige ruthenische
griechisch-katholische Kirche. Die griechisch-katholische Kirche in der Ukraine
umfasste Anfang 2007 3.476/4 Gemeinden. Die Zahl der Gemeinden der

lateinischen bzw. Rémisch-Katholischen Kirche (RKK) betrug 883/7. Etwa 6-8%
der Bevolkerung werden der UGKK. etwa 0,8% der RKK zugerechnetl5.

Protestanten

Raptistische Kirchen mit 2.691/136 Gemeinden, cvangelikale Pftngstkirchen
(2.130/289) und die Adventisten (1.012/60) zahlen zu den groBten
protestantischen Gemeinschaften. lhre Zahl hat seit der Wende stark
zugenommen, sodass sie derzeit ca. ein Viertel der registrierten Gemeinden

ausmachen, obwohl der Anteil der Protestanten nur ca. 2-2.5% der Bevdlkerung
betragtle. Im Zuge des verstarkten Auftretens neuer religidser Bewegungen ist

auch ein deutliches Anwachsen neochristlicher (insbes. charismatischer)
Stromungen (1.403/94 Gemeinden) zu verzeichnen! .

Die orthodoxen Altglaubigen zahlten Anfang 2007 63/8 Gemeinden.

" Vgl. JURAS. Osnovni problemy < Anni. 10). 16 f. Das zulet/| genannte Phanomen héngt
nicht zuletzt damit zusammen, dass die Zurechnung zur UOK-KP auch fur ..nominelle Christen" ein
Bekenntnis der ukrainischen Identitéat darstellt: vgl. V. YfC'LENSKY [JELENSKI. JLLLNS'KYJ|.
Religion und Kirchen in der Ukraine, in: Ost-West. Europaische Perspektiven .1 (2002/4) 266-276.
hier: 269 f.

14 Zur synodalen Tatigkeit der UGKK von 1990-2003 vgl. Th. NEMETH. | ine Kirche nach der
Wende. Die Ukrainische Griechisch-Katholische Kirche im Spiegel ihrer synodalen Téatigkeit (-
Kirche und Recht 24). Freistadl 2005. 83 IT.

11 Vgl. JURAS. Osnovni problemy ( Anm. 10). 156 IT. Die Armenisch-Apostolische Kirche
scheint in der Statistik mit 22 Gemeinden auf. 1991 konnte in L'viv eine Gemeinde der Armenisch-
Katholischen Kirche errichtet werden.

Vgl. JURAS. Osnovni problemy ( Anm. 10). 158 IT.

” Nach V. JELENSKI [JF..LENS'KYJ. YELENSKY], Ukraine: Protestanten auf dem
Vormarsch, in: G2W (2003/4) 22-26. hier: 24 f, stammen die ,Neoglaubigen”, die sieh von einem
sozial engagierten, politisch liberalen und marktwirtschaftlich orientierten Protestantismus angezogen
fahlen, zunehmend aus dem Mittelstand. Die problematische Zuordnung von Mormonen und Jehovas



123

Andere Religionen

Obwohl die Statistik ein Anwachsen judischer Gemeinden nach der Wende
verzeichnet (2007 waren es 258), ist der Anteil der judischen Bevolkerung im
Abnehmen begriffen. Die Zahl der muslimischen Gemeinden betrug 487/617. Seit
der Wende ist ein starkes Anwachsen von Jehovas Zeugen (669/345 Gemeinden)
zu verzeichnen. Die Zahl heidnischer Gruppierungen und 6stlicher Religionen ist
dagegen vergleichsweise gering.

3. Konfessionelle Konfliktlinien und Okumene

Die religiosen Konflikte in der Ukraine seit der Wende betreffen vor allem
vier Kirchen, die sich in der Nachfolge der alten Kyjiver Metropolic verstehen: die
UOK-MP. die UOK-KP, die UAOK und die UGKK. Dabei hat sich die von
nationalen Faktoren bestimmte Konlliktlinie als die folgenreichste herausgestellt.
Hier stehen die drei zuletzt genannten Kirchen der UOK-MP gegenuber!'. In den
Jahren 1992-93 versuchten politische Krafte um Prasident Leonid Kravcuk, die
Abspaltung des Kyjiver Metropoliten Filarct von der UOK-MP lur die Schaffung
einer ukrainischen orthodoxen Staatskirehe zu nutzen. Eine dauerhafte Einigung
zwischen der in der Ukraine nach 1990 neu entstandenen UAOK und der UOK-
KP kam allerdings nicht zustande. Inzwischen hat sich letztere - auch bedingt
durch die inneren Spaltungen der UAOK als die zweitstarkste orthodoxe
Jurisdiktion in der Ukraine etabliert. Die UOK-MP wird vielfach als ein Symbol
far den russischen Einfluss in der Ukraine angesehenen. Wahrend ihre Glaubigen
im Osten bis heute mehrheitlich 1ur einen Verbleib unter Moskauer Jurisdiktion
pladieren, regten sich im Westen auch Stimmen zugunsten der Autokephalie als
logischer Konsequenz der staatlichen Souveranitdt der Ukraine. Die
Kirchenleitung argumentiert unter Berufung auf die Umstrittenheil dieser Frage
allerdings bis heute fur die Beibehaltung des Malus quo.

Nach dem Lemberger Kirchenhistoriker Turij verlauft ,die globale Linie der
religiosen Konflikte in der Ukraine nicht so sehr auf einer konfessionellen oder
garjurisdiktionellen Linie, sondern viel eher auf der Gegnerschaft derjenigen, die
die historischen, ekklesialcn, kulturellen, nationalen und anderen Eigenschaften
des ukrainischen Christentums betonen, und den Kréften, die mit
"universalistischen' Kategorien operieren und sich an ukraine:/<'wcv; ekklesialcn
Autoritdten  sowie an  wc/tf-ukrainischen  nationalpolitisehen Faktoren
orientieren*1l.

Die UGKK spielte seit dem 19. Jh. eine wesentliche Rolle in der
ukrainischen Nationalbewegung und setzte sich auch nach der Wende aktiv fir
eine ,nationale Wiedergeburt“ ein. Die RKK wird dagegen haufig als eine

Zeugen zu den ,Protestanten* in der Roligionsslatislik wurde nicht tbernommen: vgl. O. TURIJ. Das
religidse heben und die zwischcnkonfessionclicn Beziehungen, in: IIhSTf.RS-DILGKR, Die Ukraine
(~ Anm. 3). 365-415. hier: 385, Anm. 3.

Ix Vgl. M. VIARYNOWITSCII |MARINOVIT('H], Die Rolle der Kirchen in tler
postkommunistischen Gesellschaft, in: SIMON. Die neue Ukraine (- Anm. 3), 175-196. hier: 1X3 ff.
Zum Verhaltnis von Orthodoxen und Katholiken in der Ukraine vgl. A. YURASH [JURAS],
Orthodox-Greck Catholic Kclatons in Galicia and lheir Inlluenee on the Religious Situation in
Ukraine, in: Religion, State & Society 3.3 (2005) 185-205.

TURIJ. Identitatsproblemc (- Anm. 7). 34.



124

spolnische Kirche* wahrgenommen, /.wischen diesen beiden katholischen
Kirchen kommt vielfach ein ukrainisch-polnischer Antagonismus zum Tragen,
in den letzten Jahren sind aber auch deutliche Bestrebungen um eine
Verstandigung, Versdhnung und Kooperation zu verzeichnen.

I ine weitere Konlliktlinie ergibt sich aus der Frage der ,Kanonizittit“. Die
Bemuiihungen der UAOK und der UOK-KP, tiber den Weg der Anerkennung durch
das Okumenische Patriarchat von Konstantinopcl den Status einer in der
Weltorthodoxie anerkannten Kirche zu erhalten, sind bislang gescheitert. Die
Beziehungen zwischen der UOK-MP und der UtiKK sind bis heute belastet™. In
der UGKK gilt die IJOK-V1P als Nachfolgerin derjenigen Kirche, in die sie 1946
zwangseingegliedert wurde. Das Wiederauftreten der UGKK nach 1989 fiihrte zu
Konflikten mit der UOK-MP in der Westukraine. Diese Kirche fuhlt sich auch
durch die Zentrumsverlagerung der UGKK nach Kyijiv und ihre verstarkten
Aktivitaten auBBerhalb der Westukraine bedrangt und konfrontiert diese mit dem
Dauervorwurfdes ,Prosclylismus*,

Auch die politischen Interessen der Staatslihrung spielten in den
konfessionellen Konflikten eine wesentliche Rolle. Im Unterschied zu Préasident
Kravcuk war sein starker an Russland orientierter Nachfolger. Leonid Kucma.
bestrebt, die orthodoxen Kirchen unter der Jurisdiktion des MP zu vereinigen™.
1995 kam es beim Versuch, das Oberhaupt der UOK-KP, Patriarch Volodymyr
(Romanijtik) in der Kyjiver Sophienkathedrale zu bestatten, zu einem politischen
Eklat (sog. ,schwarzer Dienstag*). Die Wahl Filareis zum Patriarchen der UOK-
KP im selben Jahre Fihrte zu einer Spaltung der UAOK. Hingegen unterstellten

sich 1995 die Bischofe der IJOK in den USA  wie schon 1990 die kanadischen
ukrainischen orthodoxen Bischéfe - dem Okumenischen Patriarchat. Die

Versuche Prasident Jusccnkos. mit Hilfe des Okumenischen Patriarchats eine
Einheit der ukrainischen Orthodoxie zu erreichen, sind bislang erfolglos
geblieben.

Die pluralistische Religionslandschaft der Ukraine zeichnet sich im Grof3en
und Ganzen durch das Vorherrschen von religidéser Toleranz aus; deren Férderung
bleibt dennoch eine aktuelle gesellschaftliche Herausforderung' . Inzwischenl

" Vgl. Th. BRRMRR, Konfrontation statt Okumene. Zur kirchlichen Situation in der Ukraine (
Irfurtcr Vortréage zur Kulturgeschichte des Orthodoxen Christentums 1). Irlud 2001.47 IT.

Vgl. S. PLOKHY, Church. State and Nation in i krainc. in: s PLOKHY 1. SYSYN,
Religion and Nation in Modern Ukraine. Edmonlon/Toronlo 2003, 166-198. hier: 173 IT:
I rslverdlicntlichung in: Religion in | astem Rumpe 19 (1999/5) |-28: K. ISOI.CKII. Staat und Kirchen
wahrend der Transformation in der Ukraine, in: Th. BRR.MKR (Hg.). Religion und Nation. Die
Situation der Kirchen in der Ukraine | Schritten zur Geistesgeschichte des 6stlichen Ruropas 27).
Wiesbaden 2003,67-89. hier: 77 IT.

/.ur Lage der Religionsfreiheit in der Ukraine und zu Problemen der religidsen Toleranz vgl.
inshes. das Projekt des Religionsinldnnationsdienstcs RINI  (Institut fur Religion und
Gesellschafl/Lkrainische Katholische Universitét): ,Monitoring of Rrecdom of Religion in Ukraine in
2005. witli an Accent on Property Issues”. Vgl. den Projeklhericht: T. ANTOSRVN'KYJ L.
KOVALRNKO, Ytonitorynh rclihijnoji svobody v Lkrajini: osoblyvyj ohljad na majnovi pytannja
|2(MKi|: htlpV'www.risu. org.ua-lIreedonvanalytics rcport (27.11.2(817), inshes. 1.3: 1.5: 1.6: den
Junden Tisch*: 15 rokiv Nezaleznosti: statt rclihijnoji svobody v Lkrajini. http://www.
risu.ont.ua'frcedom (27.11.2007) sowie ehrt, weitere Nachrichten, Analysen und Kommentare. Vgl.
auch U.S. Department of State International Rcligious | reedom Report 2007. Ukraine. Released by

lite Bure Demoeracy. Human Rights and Labor:
http://www. state gov/gdrl rIs ir'20()7/90205.iitm  (27.11.2(8)7): V. JLLRNS KYJ |[YLLRNSKY.


http://www.risu
http://w
http://www.state.gov/gdrl

125

wurden sowohl auf regionaler als auch auf nationaler Eibene
konlessionstuibergreifcnde  Einrichtungen geschaffen. Auf Initiative von
Staatsprasident Kucma wurde 1996 der sog. ,Gesamtukrainische Rat der Kirchen
und religiosen Organisationen* (Vseiikrcijins'ka Rada Cerkov i relihijnych
orhaniiacij) gegrindet. Diesem, urspringlich mit dem inzwischen aufgeldsten
staatlichen Komitee flr Religionsangelegenheiten assoziierten, Rat gehdren
Vertreter von 19 Kirchen und Religionsgemeinschaften an. die tGber 90% der
religidsen Strukturen in der Ukraine reprasentieren. Der Rat versteht sich als ein
interkonfessionelles konsultativ-beratendes Organ, das der Vereinigung der
Bemiihungen um die spirituelle Erneuerung der Ukraine, der Koordinierung des
interreligiésen Dialogs, der Beratung Uber religionsrechtliche normative Akte und
der Verwirklichung karitativer Aktionen dient. Er bildete lange Zeit das einzige
nationale Kommunikationsforum far die Behandlung praktischer
interkonfessioneller Fragen. Die in den letzten Jahren gesteigerte Aktivitat des
Rates kann als positive Entwicklung im Bereich der interkonfessionellen und
intencligidsen Zusammenarbeit gewertet werden. Im Jahre 2003 wurden aufl3erdem
ein ,Ukrainischer interkirchlicher Rat* (Ukrajins'ka mizcerkovna rada). dem vor
allem protestantische Kirchen angehoéren, und eine ,Konferenz der Vertreter
christlicher Kirchen der Ukraine* (Marada predstavnykiv chryslyjans 'kych Cerkov
Ukrajiny) eingerichtet

Ill. Zum Religionxrechi
I. Gesetzliche Grundlagen

Fur das ukrainische Religionsrechl ist neben den grundlegenden
Bestimmungen der Verfassung der Ukraine von 199621 insbesondere das Gesetz

Uber die Gewissensfreiheit und die religiosen Organisationen (im Folgenden:
GGRO) malgeblich, das noch vor dem Ende der Sowjetunion verabschiedet
wurde und in der Nachfolge des sowjetischen Religionsgesetz.es von 1990 steht'\1

JI 1.t NSKitl, Kclihija pislja komunizmu. Rclihijnosoeial'ni zininy v proccsi Iranslérmaciji centrafno- i
sehidnojevropcjs'kych suspil'siv: Fokus na Ukrajini. Kyjiv 2002. 167 IT.

1 Vgl. tlie Website des Gesamtukrainisehen Rates der Kirchen und religidsen Organisationen:
http://www.viciro.ore.ua/ (12.12.2007) sowie (). ZAJIX" 1. RUSHTMKOV |Y. RI SHI TNIKOV),
Chio je clito u relihijnonni spivtovarystvi |2005|: http:7www.risu.orn.un/ukr relieinn.and.soeietv/
analvsis/aniclc:7217/(30.11.2007).

Konstytucija Ukrajiny N 254k 96-VR (28.00.19%) |Vcrlassung der Ukraine|. Vidomosti
Verehovnoji Rudy Ukrajiny (in der Folge: VVR) 1996/30. Pos. 141; geandert durch Gesetz N. 2222-1V,
08.12,2004, VVR 2005/2, Pos, 44: linp://zukonl.rada.gov. un/cci bin/Inws/main.cgi'.’nrec 254", FA", 21 96
%I-2%;0&p- 1932273720SS (27.11.2(107).

Zakon Ukrajiny N 9X7-XIl (23.04.1991). Pro svohodu sovisti ta relihijni orhani/aciji |
GGRO; Gesetz, Uber die Gewissensfreiheit und die religidsen Organisationen|, VVR ['RSK 1991/25,
Pos. 2X3; zuletzt geandert durch Gesetz Nr, 429-1V. 16.01.2003. VVR 2003/10 f. Pos. 87:
http:7zakpn.rada.Kov.iia/cKi-hin/lawiv'tnatn.cpi'.'nrcK 9X7-12 (27.11.2007). In der engl. Ubers, des Gesetzes
bei W. U. DURI1AM S. FERRARI (llg.). | aws on Religion and die State in Post-Communisi Rurope
( Law and Religion Studics 2). Leuven 2004, 311-328, ist die Novellierung von 2003 noch nicht
berticksichtigt.


http://www.risu.orn.un/u

126

Normen mit religionsrcchtlichem Bezug finden sich in weiteren Gesetzen?",
wie dem Strafgesetzbuch . dem Familienkodex?*, dem Kodex der Gesetze Uber
die Arbeit2* und dem Gesetz Uber den alternativen (nichtmilitarischen) Dienst3".

Die ukrainische Religionsgesetzgebung wird im allgemeinen als
demokratisch und in Ubereinstimmung mit den internationalen
Menschenrechtsnormen stehend bewertet. Als Prinzipien lGr die Beziehungen von
Kirche und Staat in der Ukraine gelten: die Religionsfreiheit, die Trennung von
Kirche und Staat, die Nichtdiskriminicrung auf Grund von Religion, die Gleichheit
und Autonomie der religivsen Organisationen sowie die Uberwindung negativer
folgen der friheren Religionspolitiki \

Die Religions- und Weltansehauungsfreiheit und die Trennung von Staat und
Kirche sind in der Verfassung verankert, die in ihrer Prdambel eine hmicalio Dei
enthalt: ,,Im Bewusstsein der Verantwortung vor Gott und dem eigenen Gewissen,
sowie vergangenen, gegenwartigen und zukinftigen Generationen

Art. 35 Abs. | der Verfassung bestimmt: ,Jeder hat das Recht auf Freiheit
der Weltanschauung und des Glaubensbekenntnisses. Dieses Recht schlie3t die
Freiheit ein. sieh zu irgendeiner oder zu keiner Religion zu bekennen, sowie allein
oder in Gemeinschaft mit anderen religiose Riten und Zeremonien (relihijni kul'tv
i lytual'ni obrjudv) zu vollziehen und religiose Tatigkeiten (relihijna dijal'nist’)
auszuliben*.

Nach Art 35 Abs. 2 kann die Auslibung dieses Rechts durch ein Gesetz nur
im Interesse des Schutzes der o6ffentlichen Ordnung, der Gesundheit und
Sittlichkeit der Bevolkerung oder zum Schutz der Rechte und Freiheiten anderer
eingeschrankt werden.

Die einschlagige Norm des GGRO (Art. 3) ist gegeniber den neueren
Bestimmungen der Verfassung insofern tiberholt, als die Gewissensfreiheit mit der* «*

Zur ukrainischen Gesetzgebung vgl die Website des Parlaments (Vvrclinviiti ftm/o Oberster
Rat): hup:a'm(winal.rada.guv.ua-' (30.11.2007). Oer religionsrechlliclic Uberblick von L. KOVALLNKO.
Cliurch and State in t.kruinc. in: S. I | RRARI W. C. DL'RIIAM (Hg.). Law and Religion in Post-
Communisl l.urope ( l.aw and Religion Studies 11. Lcuven 2003. 355-382, ist inzwischen teilweise
Uberholt. Line adaptierte Passung dieses Aufsatzes soll in néchster Zeit erscheinen. Mil
rcligionsrvchllichen tragen befasste sich auch das erwahnte RISU-Projekt. Vgl. insgesamt den
auslhhrlichcn I'rojcktbericht: ANK(StVS'KYJ  KOVAI I'NKO. Monitorynh | Anm. 22) sowie
rcligionsrcchtliehe Nachrichten. Analysen und Kommentare unter: http:Vwww .nsu.org.ua frceMom
(27J 1.2007).

r Kryminal nyj kodeks Ukrajiny. N 2341-111 (05.04.2001). VVR 2001/251'. Pos. 131; zuletzt
geandert durch Gesetz Nr. 1723-1V. 18.05.2004. VVR 2004/36. Pos. 430: hup:/'zakonl lada.cov.uacgi-
hin.'liiws.'nuiin.euiViiice-2341-14 (27.11.2007); vgl. bezuglich der religidsen Sphare im Strafrecht Art. 67
Z. | Pkt. I; MOZ 21; 161: 178-181:258.442.

«* Sintejnyj kodeks Ukrajiny, N 2947-111 (10.01.2002). VVR 2002.21t". Pos. 135: zuletzt geandert
durch Gesetz Nr 524-V. 22.12.20(8.. VVR 2007 10, Pos 87: hnp-Zizakoul .rada-Bov.ua/cgi-
hin/lawvmani.cgi',nrcg=2947-14 (27.11.2007): vgl. zurobligatorischen Zivilehe Art. 21: 27: 36

Kodeks zakoniv pro praciu Lkrajiny. N 322-VIIl (10.12.1971). VVR URSR 1971 50. Pos. 375:
zuletzt geédndert durch Gesetz Nr. 1014-V. 11.0S.2007, VVR 2007/33. Pos. 442:
litin: zakon| ntda.gov.ua cgi-bin laws mam.cui'’nrcg 322-08 (27.11.2007): vgl, zu Sonn- und
I'eiertagsregelungen An. 67; 73.

Zakon Ukrajiny N 1975-Xli (12.12.1991), Pro nl'tematyvmi (nevijs'kovu) sluzhu, VVR
1992/15. Pos. 188: zuletzt geéndert durch Gesetz Nr. 1014-V. 11.05.2007. VVR 2007/33. Pos. 442:
http: zakon|.rada.gov.ua eci-hin laws inain cgiVnrcg 1975-12(27.11.2007).

0 Vgl. KOVALLNKO. Cliurch and Stale (  Anm. 26). .359.



127

Staatsangehdrigkeit verknupft ist und sich der Schutz bloR3 auf die Kultaustibung
und die Auf3erung von religiésen oder atheistischen Uberzeugungen bezieht.

Nach Art. 35 Abs. 3 der Verfassung sind Staat und Kirche (bzvv. religidse
Organisationen) wie auch Schule und Kirche getrennt. Keine Religion (bzw.
Ideologie. Art. 15 Abs. 2) kann vom Staat als verpflichtend anerkannt werden.
Zusétzliche Bestimmungen enthalt Art. 5 GGRO. So durfen  religidse
Organisationen keine staatlichen Funktionen ausiiben. nicht an der Tatigkeit
politischer Parteien mitwirken oder diese finanziell unterstitzen.

Von orthodoxer und katholischer Seite wurde wiederholt bemangelt, dass der
Rechtsschutz gegen die Massenpropaganda destruktiver religidser Bewegungen in
der Gesetzgebung zu schwach ausgepragt sei. Im Jahre 1993 reagierte der
Gesetzgeber mit der Erlassung restriktiver Bestimmungen ftir Tatigkeiten
auslandischer religioser Aktivisten. Diese diurfen nach Art. 24 Abs. 4 GGRO
religiose Riten oder Tatigkeiten der Verkiindigung nur im Rahmen einer in der
Ukraine registrierten religiosen Organisation, von der sie eingeladen wurden,
vornehmen und bedirfen dafir einer behordlichen Genehmigung. Diese Regelung
wurde aber auch als protektionistische Maflnahme des Staates kritisiert, die die
Gelahr der Konservierung bestehender Abhéngigkcitsverhallnisse in sieh berge' .

Die geltende Religionsgesetzgebung wird aus mehreren Grinden als
problematisch angesehen. Das GGRO sei zu vielfach zu umbestimmt, was die
WillkGr in der administrativen Praxis beglnstige. Zudem wirden mehrere
gesetzliche Bestimmungen internationalen Standards, anderen nationalen
legislativen Akten oder derjuristischen Logik widersprechen”.

Die Kritik am GGRO betrifft insbesondere den Rechtsstatus religidser
Organisationen, der zunachst kurz darzustellen ist. Nach Art. 14 Abs. | GGRO
kénnen 10 ukrainische Staatsbiirger bei den zustandigen Behdérden einen Antrag
auf Anerkennung einer Kultusgemeinde als juristische Person einbringen. Neben
diesen Gemeinden kénnen auch Kloster, religiése Bruderschaften. Missionen und
geistliche l.ehreinriehtungen als religiose Organisationen der ,ersten Ebene"
den Rechtsstatus einer juristischen Person erlangen. Dies gilt auch Ilir die
religidsen Verwaltungen und Zentren, die gleichsam Organisationen der ,dritten
Ebene* darstellen. Hingegen kénnen Vereinigungen von Organisationen der ersten
Ebene, die durch ihre Verwaltungen und Zentren vertreten werden, nicht als

* Vgl. M. MARINOVITCH [MARYNO\VITSCII|. Toward Religious Freedom in Ukraine:
Imligenous Chlirchcs and Foreign Missionarics. in: Religion in Faslern l.urope 20 (2000/31 1-14: hier
13: KOVALIIIXKO. Churult and Male! Amn. 26).370 |.

(27. Vgl. 1. DRI.71.NKO. Nesvojeuasnyj zakonoprockl [2007]:
http: www.risu.orir.ua/ukr/reliuionaind.socielv/analvsis/arlicle: 13622/11.2007'!. wie uueh den Bericht
des Monitoring-Komitees der Parlamentarischen Versammlung des Furoparals Nr. 10676 vom
10.00.2003 "Honouring of obligalions and commiimcMs by Ukraine". Pkt. 260.
Imn: assemhlv.eoe.ini docnnienis Workinel)ocvdiH.<U | IX K.'1Q676.liim (27.11.2(107): "Despite die
facl tlial it is regarded as one ofthe best Ireedom ol religion laws in die region. sornc ofits provisions
lack darin Ihe La» liniils die form« in »Inch a religious Organisation can hc created |..,]. provides
no possibility Ibr granting legal entity Status io religious associations. discriminales loreigners and
staleless persons. The la« also eonlains a mintber of ollicr nnibiguous provisions. »hielt lease a wide
discretion lo the implementing atithorities. |lence. the i|tilic progressive la» for the time of its adoption
now requircs significanl rewording".


http://www.risu.orir.ua/ukr/reliuionaind.socielv/analvsis/arlic

128
juristische Personen anerkannt werden. Somit ist den Kirchen in ihrer
Gesamtheit ein solcher Status versagtll.

Mit dieser Problematik hat sich insbesondere der ukrainische
Religionsrechtlcr Hennadiy Druzenko néher befasst, fr kritisierte, dass sich die
Rechtsformen flr religibse Organisationen auf bestimmte Klassifikationen
beschranken und religiosen Gemeinschaften unterschiedslos eine ,demokratische*
Form der Selbstorganisation auferlegt werde. Vor allem aber sei die
Unmadoglichkeit der Erlangung des Status einer juristischen Person fir religiose
Vereinigungen problematisch. Hs sei unlogisch, dass den religiosen Zentren und
Verwaltungen als leitenden Organen mehr Rechte zukamen als der durch sie
reprasentierten Organisation oder Gemeinschaft. Mit der Ablehnung der
Registrierung religidser Vereinigungen verzichte der Staat auch auf ein
wesentliches Instrument zur Lésung von konfessionellen Streitigkeiten. Denn im
Falle der Spaltung einer religiosen Vereinigung, in deren Folge sich einzelne
Gruppen der Fiihrung mehrerer Zentren anschlie3en, wére das staatlich anerkannte
Statut der religiosen Vereinigung das primare rechtliche Instrument zur
Feststellung der Rechtsnachfolge

In den vergangenen Jahren erfolgten mehrere Initiativen zur Anderung des
GGRO. die allerdings bislang ohne Erfolg geblieben sind™. Die Konflikte zwischen
den orthodoxen Paralleljurisdiktionen haben wesentlich eine Weiterentwicklung in
der Religionsgesetzgebung verhindert.

Im Jahre 2006 erfolgte ein bedeutender Vorsto3 zur Gesetzesanderung. Der

in einem breiten Diskussionsforum erarbeitete Entwurf passierte zwar die OSZE
und die Venedig-Kommission3', doch wandte sich die UOK-KP gegen ihn und

forderte slattdessen die Annahme einer alternativen Konzeption Uber die

u Val. Art, 7 Abs, 2 GGRO; zur Registrierung der Statuten vgl. Art. 14 f. GGRO. Siehe in
diesem Zusammenhang auch EGMR. 14.06.2007. 77.703/01. Svyato-Mykhaylivsku Paraftya /.
Ukraine:
http kp.ecltr.atc.int/tkp 107 vicw.asn.'action htmlAtdoeumenild XI_XK90&porin! hhkm&>..... ve
exleriialbvdocnuinhcr&lable |1 6U,\:71 1)S| B86142BFOIC1166DEA398649 (27.11.2007). Die
ukrainischen Behérden weigerten sich in diesem Kall. Anderungen int Statut einer Kirchengemeinde zu
registrieren, die von der UOK-MP zur UOK-KP (bergelreten ist. Der EGMR stellte eine Verletzung
voll Art. 9 EMRK lest und wies darauf hin, dass in Art. 15 GGRO die Grundlagen fur die
Verweigerung der Registrierung von Statuten religidser Organisationen nicht hinreichend bestimmt
seien. Auch die Art. 7f. GGRO wurden vom EGMR beméngelt (Pkle 130 u. 145). Siehe dazu meinen
Kommentar in: darr 2007/3.

iS Vgl. DRUZENKO. Nesvojccasnyj zakonoproekt (  Anm. 33); DERS.. Status jurydyenoji
osobv dlja C'erkvy: mrija cy reafnisf? in: Jurydydnyj Zumal (2003/10) 57-63: http://iustinian
mConi.ua/artiele.nhn".'idX 16 (30.11.2007).

“ Vgl. ANTOSEVS'KYJ - KOVALENKO, Monitorynh (- Anm. 22). I.E; M. VASIN. Analysis
of legislative initiatives in freedom of worsltip and the activity of religious organizations in 2005
[2006]: (30.11.2007); DERS.. Ohljad zakonodavCoji roboty Vercltovnoji Rady Ukrajiny cetvertoho
sklykannja u sferi  svobody sovisli ta dijal'nosti rclihijnych  orhani/acij 12006]:
htlp:.7w ww.risu.ora.ua/freedoni /analytics/artielc: 11909/ (27.11.2007).

Vgl. Entwurf und Gutachten: C'omment on the Draft Law of Ukraine ..On Freedom of
C'onsciencc and Religious Organisations" prepared by the OSCF./ODIHR Atlvisory Council of

Ireedom of Religion or Belief. Opinion-Nr.: REE-UKR/072/2006:
liltn:. "Www.leaislatiiuiliiie.ora'unloatl/lawreview's/63/42/e9beXe 0732377aehl56e3fi47h50a.pdf
(27.11.2007) und: Veniee Commission. Opinion 391/2006.

litin:". ww w .venice.ciH.-.int;site tivnamies/N! Oninion ef.asn’L-E&OID 391 (27.11.2007).


http://Www.lea

129

Beziehungen zwischen Kirche und Staat. Die UOK-KP befilirchtet, dass die
Anerkennung von Kirchen in ihrer Gesamtheit als juristische Personen der UOK-
MP und damit der rivalisierenden Kirchcngemeinsehalt zu Gute kdme. Die UOK-
KP ist Uberzeugt, dass die UOK-MP damit ihr pl'arrliches Vermodgen feslschreiben
und der Abspaltung von Gemeinden einen Riegel vorschieben méchte"s. Auch
wurden Bedenken geduBert, dass angesichts der Ungeldstheit der Frage des
vormaligen Eigentums von religiosen Organisationen die Anerkennung von
Kirchen als juristische Personen die Gefahr der Verscharfung religiéser Konflikte
in sich berge. Druzenko stellt hingegen die Stichhaltigkeit der Argumentation der
UOK-KP in Frage und sicht gerade in einer entsprechenden Geselzesénderung die
Chance flr eine bessere Losung der Vermdgensfragen. Der Dissens in dieser
Frage hatte jedenfalls zur Folge, dass der Gesamtukrainische Rat der Kirchen und
religidbsen Organisationen einen Appell an den Staat richtete, die bisherigen
Konsultationen beziiglich der Erarbeitung einer Konzeption tber die Beziehungen
zwischen Kirche und Staat und eines neuen Religionsgesetzes fortzusetzen.
Angesichts der fortdauernden Stagnation im Bereich der Religionsgesetzgebung
und der Tatsache, dass der neue Entwurf Fir ein Religionsgesetz bereits im
Stadium seiner Ausarbeitung wesentliche Anderungspunkte einbiiRte, warf Vasin
die Frage auf, ob nicht der Reform rcligionsrechtlicher Normen in Spezialgesetzen
der Vorrang gegeniber einer Revision des GGRO eingerdumt werden sollte . Das
Problem der Notwendigkeit einer umfassenden Rechtsreform bleibt damit aber nur
aufgeschoben.

Die politischen Veranderungen der vergangenen Jahre wirkten sich auch auf
die staatliche Religionsbehorde aus. Anfang 2005 war das vormalige Komitee fir
Religionsangelegenheiten (Derzavnyj komilel Ukrajiny n spravach relihij) aufgeldst
worden. Dieses Komitee war 1995 als zentrales Organ fur die Vollziehung der
staatlichen  Religionspolitik  eingerichtet worden und unterstand dem
Justizministerium. Dem Komitee kam neben der Registrierung von religiésen
Organisationen auch die Koordinierung der Kontakte zwischen diesen und den
staatlichen Organen zu. KirchenVertreter kritisierten  wiederholt seine
Kontrolltatigkeit Uber die Religionsgemeinschaften. Die im Mai 2005 erfolgte
Errichtung eines Departements des Justizministeriums fur Religionsangelegenheiten
war als Herabstufung des vormaligen Komitees bewertet worden. Dieser Schritt
wurde damit begrindet, dass der Staat offen und transparent mit den
Religionsgemeinschaften Zusammenarbeiten miisse. Nach dem Wiedererstarken
der von Premierminister Janukuvyc angefuhrten Koalition wurde im November
2006 anstelle des Departements ein ..Komitee fir nationale und
Religionsangelegenheiten*  (Derzavnyj  komilel Ukrajiny u  spravach
nacional'nostej ta reliliij) geschaffen. Kommentatoren sehen hinter dieser
Aufwertung und der Besetzung der Leitung mit dem vormaligen kommunistischen
Abgeordneten Heorhij Popov die Absicht der Regierung, Gegenkréfte zur

a Vgl. Sitzung des Heiligen Synod der UOK-KP vom |V Dezember 2006. Zumal Nr. 32:
hlin:tfww'v.cerkva.info/200(i.'12/'15 svimd.htnil (27.11.2007).
Vgl. DRUZENKO. NesvojcCasnyj zakonoproekt ( Annt, 33): M. VASIN. Dumky scodo
pidchodiv do reformuvannja /aknnnduv slva Ukrajiny u sl'cri svobody sovisli (a dijul'nosli rclihijnych
orhanizacij [2007]: (09,01,2008).



130
Keligionspolilik des Prasidenten zu starken. Die im Dezember 2007
neugebildeie Regierung Tymoscnko bestellte den Religionswissenschaftlcr

Oleksandr Sahan, der zuvor als Berater des Prasidenten gewirkt hatte, zum Leiter
dieses Departements!".

2. Vermdgensrechtliche Fragen

Zu den ungelésten Problemen zwischen Kirche und Staat zahlt insbesondere
die Restilutionsfrage . Die gesetzlichen Grundlagen sind mangelhaft. Das GGRO
enthalt in An. 17 Regelungen Uber die Rickibereignung von ..Kultgebduden und -
vermdgen“. Weil cs aber im vollen Lrmcsscn der Behorden liegt, religibsen
Organisationen Eigentum, ein unentgeltliches Nutzungsrecht oder eine
abwechselnde Benutzung durch mehrere Organisationen einzurdumen, oder den
Antrag Uberhaupt abzuweisen, fuhrt das Fehlen von Kriterien fir die Restitution
zur Verfehlung des Zieles der Wiederherstellung von historischer Gerechtigkeit
und begilnstigt die politische und behoérdliche Einflussnahme auf religitse
Organisationen' .

Der Problematik fehlender Kultgebdude und konkurrierender Anspriiche
versuchte man 1993 mit der Novellierung des Art. 17 GGRO zu begegnen.
Demnach kénnen Kultgebdude und -Objekte mehreren Gemeinschaften zur
abwechselnden Nutzung lbergeben werden. Fehlt deren Zustimmung, kann ein* 11

J* Vgl. Postanova Kahinctu Minislriv Ukrajiiiy N 201 (14.02.2007). Pro zatverd/ennja
Polo/timja pro lkr/avnyj komitet Ukrajiiiy u spravach nacional'noslicj la rclihij |Beschluss des
Ministcrkabinetis der Ukraine Qher die Bcstiiligung des Statuts des staatlichen Komitees der Ukraine
lur nationale und Religionsangelegcnlieilen), Oficijnyj visnyk Ukrajiily 2007/12. Pos. 4l«:
htin:'vakonl.rada.tun.ua.cgi-hin. lawsiiiaui.cuT.'nrcu 201 -21KI7-"oFF (27.11.2007); Vgl. die Website
des Komitees: htlo://www. seniii.uov.ua/coinrol/iik/index (27.11.20071. sowie die Kommentare: O,
ZAJF.C". Komenlar na urjadove riSennja slosovno pidvyScennja slatusu der/avnolio orlianu Ukrajiiiy o
spravach rclihij |2006]. liup:.-/www.risu.»re.ua. Ireeil«uii.\aiialvlics/ailicle:12>»2)/ (27.11.2007): J.

RESUTNIKOV |Y. RESHET NIK()V|. Kenia nicoho novoho pid sonceni .. [2006):
lillii:.vvw» risu.oru.ua !reedonvanalvtics.article: 12811 (27.11.2007): 1. KOVAILENKO. Dumka
eksperta: Derzkomrelihij vidrodyly pidpil'no |2006]:
liltn://ww\v.risii.oru.ua/l'reed(>m.analvlics/arlicle:12S()S/ (27.11.2007); Je novyj holova

DerZkoninacreliliij: http:, www.risu.org.ua/ukr/news/article: 19968) (08.01.2008).

11 /u einzelnen Aspekten der Rcstitutionsprohlcmaiik vgl. M. RYBAC'UK  O. BILOUS,
Probleme reslytueiji cerkovnoho niayna. in: Polilycnyj nieiiedZinent (2003/3):
httn: w\vw.politik.oru.uavKl niaueontenl.nliivV'in 1&n 17&c 152 (27.11.2007); J RESII'MKOV
Y. RESIIETNIKOV], Pylannja pravovolio zabe/pecennja proeesu povemennja Kkolylu'noho
cerkovnoho majna \Y; Ukrajini (2007]:
hlln:,.w» u .risu.oru.ua. ukr.'reliuion.and.soeietv analvsis/amcle: 18789/ (09.012008).

41 Vgl. 1l. DRUZENKO, Restytueija po-ukrajins'ky: vidnovicnnja istoryCnoji spravedlyvosti £y
pasika dlja Cerkvy?. in: Jurydycnyj Zumal (2004/3) 57-62. hier: 59 IT: http: justinian.com.
ualartiele.p p'.’id—lO\% (30.11.200%)'; Al\/{OSEVS' YJ OVAIENKO. Monitorynh ( Anm. 22). 11.3.
Die parlamentarische Versammlung des Europarals irug der Ukraine in ihrer EntschlieBung 1466 (2005)
vom 05.102005 (Honouring of obligations and commilments by Ukraine:
hUnZ/asscmblv.coe.int/documcnts madoptedtexfiaOS/EKI M 166.111111 |27.1 1.2007]) auf, klare Regelungen
fur die Restitution ZU erlassen. Vgl. auch den Bericht des Monitoring-Komitees der Parlamentarischen
Versammlung des Europarals Nr. 10676 vom 19.9.201)5 (  Anm. 33). Pkt. 270: ,The Ukrainern
legislalion still lacks ellectivc legal tools I'or rcstitution oTchurch property |...|. The legal problcm oT
restitution mainly sicms I'rom die I'act ihal religious associalions liavc no riglu to obtain a legal enlity
Status and thus cannot posses property. |...| I'his leads to an ai/ Imc rcstitution praclicc totally
depending 011 the local authorilies. prctcrences |.,.j".


http://www.risu.org.ua/ukr/news/article:_19968

staatliches Organ auch eine Nutzungsordnung durch getrennte Vereinbarungen mit
den einzelnen Gemeinschaften l'esticgen. Diese Bestimmung ermachtigt in Abs. 3
die Behorden zur Erlassung einer Nutzungsordnung, die nicht auf dem Konsens
der betroffenen Gemeinschaften beruht. Eine derartige Eingriffsmoglichkeit in
zwischenkirchliche Beziehungen wird zu Recht als problematisch angesehen und
insbesondere von der UOK-MP, die einer gemeinsamen Nutzung von Kirchen
ablehnend gegeniibersteht, kritisiert. Versuche zur Einliimtng einer gemeinsamen
Nutzung haben die Konfliktsituation vielerorts verscharft".

Hin wichtiger Schritt in der Kestitulionsfrage war der Ukas des Prasidenten
der Ukraine vom 21. Marz 2002 ,Uber unverziigliche MalRnahmen zur endgtltigen
Beseitigung negativer Folgen der totalitiren Politik der ehemaligen UdSSR

hinsichtlich der Religion und zur Wiederherstellung verletzter Rechte von Kirchen
und religiosen Organisationen"44. Der Ukas sah eine Kommission liir diese

Fragen, einen Perspektivplan lGr die Restitution von Vermdégen in staatlichem
Besitz und entsprechende Ausgaben in den Budgetentwiirfen vor und empfahl den
Behorden der ortlichen Selbstverwaltung Maflnahmen zur Wiederherstellung der
Rechte religioser Organisationen. Das Dokument ist bei den Kirchen auf ein
Uberwiegend positives Echo gestol3en, doch wurde auch bemangelt, dass es priméar
eine  Absichtserklarung darstelle. Im September 2002 genehmigte das
Ministerkabinett einen Perspektivplan zur Rickerstattung von Vermogen und zur
Garantie von Rechten religidser Organisationend . Experten beméngeln jedoch, dass

der untergesetzliche und groRtenteils deklaratorische Charakter der bisherigen
staatlichen MalBnahmen den Restitutionsprozess bremstl'

Nach Angaben des Komitees fiir nationale und Religionsangelegenheiten
wurden seit der Wende bis zum Jahre 2006 religidsen Organisationen 10.081
Kultgebaude Ubereignet und 4.513 zur Benutzung Ubergeben, darunter .3.935
Architekturdenkmaler. Diese Zahlen umfassen auch jene Gebaude, die vor 1991

Vgl. hiezu die- Beispiele hei: ANTOSIIVS'’KYJ KOVAI INKO. Monilorynh ( Anm. 22*
11.2.

11 Ukaz Prczydenta Ukrajiny N 279/2002 (21.03.2002), Pro ncvidkladni zuchody &Codo
oslatofnnim podolannja nchatyvnyeh naslidkiv toialiiamoji polilyky kolysn'olio Soju/u KSK slosovno
rclihiji In vidnovlennja poruSenyeli prav cerkov i relihijnych orliamzacij |Ukas des Prasidenten der
I Ikraine Uber unverzigliche MaRnahmen zur endgiltigen Beseitigung negativer Folgen der totalitdren
Politik der ehemaligen UdSSR hinsichtlich der Religion und zur Wiederherstellung verletzter Rechte
von Kirchen und religiosen Organisationen], Olicijnyj visnyk Ukrajiny 2002/12, Pos, 563:
(27.11.2007) .

| Rozporjadzennja Kabhiitcui Ministriv Ukrajiny N 564-r (27.09.2002). Pro pcrspcklyvnyj plan
ncvidkladnych zacliodiv svotlo ostatov'noho podolannja nelialyvnych naslidkiv lotalitarnoji polilyky
kolysn'olio Soju/u RSR stosovno rclihiji ta vidnovlennja poruScnycli prav cerkov t relihijnych
orhanizacij (Verfugung des Mnnsterkatiinetis der Ukraine Uber den Perspektiv plan der unverziglichen
MafRnahmen zur endgiltigen Beseitigung negativer l'olgen der totalitaren Politik der ehemaligen
UdSSR hinsichtlich der Religion und zur Wiederherstellung verletzter Rechte von Kirchen und
religiosen  Organisationen]:  htlp://atkon1.rada.Bov.ua/eBi-bin/laws/main.cgi7nreif 564-2002-%F0
(27.11.2007) : vgl. auch Rozpor-jadtomja Prczydcnta Ukrajiny Is 1172/2005-rp (23.09,2005). Pro
zachody Siodo realizaciji der/avnoji polilyky u sl'eri miznacional'nych vidnosyn. relihij i eerkvy
|Vertilgung des Prasidenten der Ukraine Gber MaBnahmen zur Realisierung der staatlichen Politik im
Bereich der interethnischen Beziehungen, der Religionen und der Kirche], in: Lrjadovvj Knr'jer.
30.09.2005. Nr. 185: (27.11.2007).

“ Vgl. I KOVALI-NKO. Analityena ocinka zakonoprocktu ,Pro zasady povemennja
kul'tovvch budiveF ta majna relihijnym orhanizacijanr (2006): luip:/'vwvvv.risu.ont.ua/freedom
analyttes &niele:10494- (27.11.2007).



132

als gemietete Objekte im staatlichen Eigentum religiosen Organisationen
dienten und diesen nach 1991 Ubertragen wurden. Vit den auf der Website des
Komitees genannten 3.600 zurlckerstatteten Kultgebauden sind diejenigen
gemeint, die zuvor nicht oder nicht bestimmungsgemall verwendet wurden.
Derzeit wirden religibse Organisationen Anspruch auf etwa 350 Kultgebaude
erheben. Doch sei deren Riickgabe durch die Tatsache erschwert, dass in diesen
Gebauden grof3teils soziale und andere gemeinnitzige Einrichtungen
untergebracht seien. Aus der Sicht des vormaligen Leiters dieses Komitees
stelle die Erage der Restitution weniger ein politisches als ein finanzielles
Problem dar. Zudem wurden nach 1992 mit Unterstlitzung staatlicher Stellen
4.900 Kultgebaude errichtet47.

Anfang 2007 wurde beim Ministerkabinett eine Kommission fur Fragen der
Restitution eingerichtet. Dieser Fragenkomplex, der weitere vielschichtige Probleme,
wie die Frage nach der Restaurierung und Instandhaltung von Baudenkmalern, der
Wahrung der Gerechtigkeit gegentber allen Betroffenen, und der Mdglichkeit
materieller Kompensationen umfasst, wird den Staat und die Religions-
gemeinschaften noch geraume Zeit beschaftigen4*.

Neben der Restitutionsfrage existieren weitere ungeloste Problembereiche.
So sind etwa seit dem Jahre 2004 infolge des Inkrafttretens des Gesetzes Uber die
staatliche Registrierung von juristischen Personen und physischen Personen als
Unternehmer , das auf die Verunmdglichung von fiktivem Unternehmertum
durch Schaffung einer einheitlichen Registratur abzielte, religiose Organisationen
mit einer doppelten Registrierung konfrontiert. Versuche, diese Problematik auf
legislativem Weg zu lésen, sind bisher an Auffassungsunterschieden gescheitert.

Erschwerend hat sich fir religidse Organisationen auch die Anderung der
Rechtslage im Jahre 2001 ausgewirkt, nach der ihnen kein Recht auf dauerhafte
Landnutzung mehr zustehts". Dieser Schritt hatte den Wegfall der steuerlichen

Begtinstigung, die Notwendigkeit des Abschlusses von Pachtvertragen und die

"' Ich danke Herrn Mykola Bojcuk vom Komilee fur nationale und Religionsangclegenheiten fir
néhere statistischen Angaben und Erlauterungen. Vgl. Kcrivnyk Deratkomnacrelihij naholosyv. sco
pover-nennja cerkovnoho majrmje ne tak politycnoju, jak fmansovoju problemoju [2007]: http://news.
ukrinlborm. ua.ukrérder'.’id 581554 (27.11.2007); Osoblyvosti ro/.vytku derzavno-eerkovnych
vidnosyn ta relihijno-cerkovnoho komplcksu v sucasnij Ukrajini (2007]: hiinsVmvw.schm.gov.ua
/comrol/uk'oublisli/ article’an id-4904S&cat id 4789h (27.11.2007).

* Vgl. Postanova Kabinetu Ministriv Ukrajiny N 61 (24.01.2007). Pro utvorennja Komisiji pry
Kabineti ministriv Ukrajiny z pytanj' povernennja majna relihijnytn orhanizaeijam [Beschluss des
Ministerkabinetts der Ukraine tber die Einrichtung einer Kommission beim Ministerkabinetl der
Ukraine fur tragen der Ruickerstattung von Vermégen an religiose Organisationen], Olicijnyj visnyk
Ukrajiny 2007/6, Pos. 225: Into://zakonl.rada.unv.ua/cfli-hin/laWmain.cgi7nrcg-61-2007-%F.F
(27.11.2007).

'n Vgl. Zakon Ukrajiny N 755-1V (15.05.2003), Pro dcrzavnu rejestraeiju jurydyfinych osib ta
li'ycnych osib - pidpryjemeiv, VVR 2003/3if. Pos. 263; /ulel/t gedndert durch Geselz Nr. 3575-1V.
16.03.2006, VVR 2006/37: Pos. 310: litlp://zakonl mrada.uov.ua/cfli-bin/laws/inain.egi7nrcfl-~-755-15
(27.11.2007). Zur Ablehnung von Identifikationsnummern aus religiosen und anderen Uberzeugungen
vgl. Art. 9 Z.4 Abs. 3: Art. 17Z.4 Abs. 3: Art. 42.Z. 2 Abs. | u. Z. 4 Abs. I; Art. 45Z. | u. Z. 2 Abs. 6.
Z. 4 Abs. 2 des Gesetzes. Siehe zu dieser Frage: ANTOSIiIVS’KYJ - KOVALENKO. Monitorynh <-
Anm, 22), 1.1.

51Vgl. Zemel'nyj kodeks Ukrajiny [Landkodex der Ukraine] N 2768-111 (25.10.2001), VVR
2002/31'. Pos. 27: zuletzt geandert durch Gesetz Nr. 2229-1V. 14.12.2004. VVR 2005/4; Pos. 103:
(27.1 1.2007), Art. 92,


http://news

133

Unmadglichkeit des Eigentumserwerbs an Grundstiicken zur Folge. Die Anderung
der Rechtlage steht derzeit zur Diskussion'.

Die direkte staatliche Finanzierung von Aktivitaten religioser Organisationen
ist nach Art. 5 Abs. 4 GGRO nicht méglich. Eine indirekte finanzielle
Unterstlitzung, wie etwa durch Beitrdge zur Instandsetzung bzw. Instandhaltung
von Kultgebauden und -gegenstdnden von kulturellem Wert, ist durchaus
gesetzeskonlbrm, wenngleich eine Verbesserung der Rechtsgrundlagen vonnéten
erscheint53. In diesem Zusammen-hang ist auch darauf hinzuweisen, dass ein
Grof3teil der humanitaren Hilfe durch religidse Organisationen erfolgt.

Nach Art. 21 Abs. 4 GGRO kodnnen Gottesdienste und religiose Riten in
Krankenh&usern und Haftanstalten durchgefiihrt werden. Doch fehlen gesetzliche
Grundlagen fur die Organisierung der kategorialen Seelsorge im o6ffentlichen
Raum. Die Zusammenarbeit in diesem Bereieh beruht derzeit auf
Einzelvereinbarungen zwischen betreffenden Einrichtungen und religiosen
Organisationen. Die Kirchen sind vor allem mit dem Problem des Fehlens
rechtlicher Strukturen, finanzieller Ressourcen und geschulter Mitarbeiter
konfrontiert.

3. Bildungswesen

In der Diskussion um die Rolle der Kirchen in der ukrainischen Gesellschaft
kommt der Frage nach der Vermittlung von Wertvorstellungen im Schulunterricht

ein besonderer Stellenwert zu. Die ukrainische Gesetzgebung sieht eine Trennung
zwischen dem als sékular charakterisierten Schulwesen und den Kirchen vor'r

KirchenVertreter betonen seit langerem, dass es notwendig sei, die Entfremdung
des Bildungswesens von religidsen Fragestellungen zu Gberw inden, die durch eine
Interpretation des Prinzips der Sakularitat der Bildung im Geiste des verordneten
Atheismus bedingt war.

In der Westukraine wurde schon 1992 der fehlenden Vermittlung von
ethischen und religiosen Werten in den Schulen durch die Einfihrung eines
Unterrichts in ,,Grundlagen der christlichen Moral“ auf experimenteller Basis
begegnet. In der Folge wurde ein Lehrprogramm der ,Grundlagen der christlichen
Ethik* ausgearbeitet, das von orthodoxer und katholischer Seite wie auch von* 9

** Zur Problematik der doppelten Registrierung und der Landnutzung vgl. ANTOSi VS'’KYJ -

KOVALENKO. Monitorynh ( Anm. 22). I. 2.; VASIN. Analysis; DHRS.. OhTjad (- Anin. 36).
Vgl. KOVALENKO. Clturch and State (- Anm. 26). 375.

> Vgl. die einschlagigen Normen: Konstytucija (- Anm. 24), Art. 35 Abs. 3: GGRO (Zakon N
987-XII; Anm. 25), Art. 6; Zakon Ukrajiny N 1060-XIlI (23.05.1991), Pro osvitu [Gesetz Uber die
Bildung], VVR 1JRSR 1991/34. Pos. 451: neu kimdgemachl im Gesetz Nr. 100/96-VR (23.03.1996).
VVR 1996/21. Pos. 84; zuletzt geéndert durch Gesetz Nr. 489-V. 19.12.2006. VVR 2007/71: Pos. 66:
htin://zakonl.rada.gov.ua/cni-hin/laws/main.cgiVnren-1060-12 (27.11.2007). Art. 6: Art. S /. 1-3: Art.
9. Vgl. dazit L. KOVALENKO. Do problemy relihijnoji osvity u svits'kij derzavi [2001]:
httn:/.-www.risti.oru .ua.iikr.religion.aiid.soeietv.linalvsix:aniclc:8794/  (27.11.2007)  bzw. L.
KOVALENKO R. NF.BOZUK. Do problemy relihijnoji osvity u svits'kij derzavi ta ehrystyjans'koho
vyehovannja jak neohehidnych skladovych pobudovy vysokoduchovnoho hromadjans'koho suspilsiva
v Ukrajini. in: V. D. BONDARLNKO u.a. (Hg.). Relihija i zakon: problemy pravovoho vrehuljuvannja
derzavno-eerkovnyeh vidnosyn. Malerialy naukovo-praklyenoji konfereneiji, Kyjiv 2002. 98-105, hier:
101 f. Ich danke trau Oksaiia Seilcliik und Herrn Viaehesfav Mikliar Itir Materialien und erlauternde
Hinweise zu Fragen des Bildungswesens in der Ukraine.


http://www.risti.oru

134

einem Teil der protestantischen Kirchen mitgetragen wird'4. Dieser Unterricht
versteht sich nicht als religibse Unterweisung, wie sie etwa in kirchlichen
Sonntagsschulen  stattlindet, sondern als Teil der Vermittlung von
Wertvorstellungen, die fir die ukrainische Gesellschaft entsprechend ihren
kulturellen Traditionen maRgeblich sind. Erzielt aufdie Weitergabe von ethischen
bzw. moralischen Werten aufGrundlage der christlichen Lehre ab.

In den westukrainischen Gebieten (Obiasti) I'viv, Temopif und Ivano-
Frankivs'k wurde auf Basis von Empfehlungen der Gebietsrate nach 1997 an
zahlreichen Mittelschulen ,Christliche Ethik" als zusétzliches Pflichtfach llir alle
Schulstufen mit Abmeldemadglichkeil eingefuhrt. AufRerhalb der Westukraine
konnte das Fach nur fallweise auf Grundlage einer Vereinbarung mit der
jeweiligen  Schulleitung eingeliihrt werden. Nach den Angaben des
Bildungsministeriums  wurden im  Schuljahr 2004/05 in 19.4% der
allgemeinbildenden Schulen Facher mit geistlich-ethischer Ausrichtung (wie
»Christliche Ethik". ,Christliche Kultur". ,Grundlagen der orthodoxen Kultur der
Krym*. ,Grundlagen der muslimischen Kultur der Krym") unterrichtet. 7% der
Schiiler (ca. 356.000) nahmen an einem derartigen Unterricht teil".

Seit dem Jahre 2000 wird die Frage der Einfihrung eines landesweiten
Ethikunterrichts intensiv diskutiert. Wahrend Beflrworter des christlichen Ethik-
unterrichts die konfessionsverbindende Dimension und die breite Akzeptanz des
Faches ins Treffen fuhren, auBern Kritiker Bedenken, dass im Falle der
Einflhrung eines solchen Faches als Pflichtgegenstand Probleme bei der Wahrung
der Gewissens- bzw. Religionsfreiheit zu erwarten seien. Schwierigkeiten bereitet
auch die Wahrung des Uberkonfessionellen Charakters und die Ermdglichung
einer landesweiten Lehrerausbildung".

Anfang 2005 kiundigte das ukrainische Bildungsministerium die Einlihrung
eines allgemeinen Ethikunterrichls an. Das Lehrprogramm ist insbesondere in der
westukrainischen Offentlichkeit und bei den Kirchen wegen seines ,autonomen"
Moralverstandnisses und seiner liberalen Positionen in der Sexualer/iehung auf
starken Widerstand gestoRen und wurde inzwischen auch abgeéndert. Im selben
Jahr konnten Vertreter der orthodoxen und katholischen Kirchen Staatsprasident
luscenko lUr die Unterstlitzung eines christlichen Ethikunterrichts gewinnen. In
der Folge ermdéglichte das Bildungsministerium die Einfuhrung eines auf
regionaler Ebene approbierten fakultativen Ethikunterrichts IGr die 5. und 6.
Schulstufe an allgemeinbildenden Mittelschulen. Damit kann der Gegenstand

" Derzeitige Fassung: Prohramy dlja zahal'nonsvitnich navCal'nych zakladiv. Chrystjans'ka
elyka. 1-11 klasy. Itviv 2004.

Vgl. Nakaz Minislerstva osvity i naiikv Ukrajiny N 427 (26.07.2005). Pro vyvacnnja u
naveal'nyeli /nkladach l'ukul'talyvnyeh kursiv / elyty viry la relihijeznavstva [Erlass des Ministeriums
far Bildung und Wissenschaft der Ukraine Uber den Unterricht fakultativer Facher aus Ethik des
Glaubens und Keligionsklindc an Lchrcinrichlungen|: httn «ww.mon.aov.ua'laws MON 437.doc
(27.11.2007) und die Ubersicht in: National Security and Dcfcnec |- Nacional’na Bezpeka i Oboronal
(2005/8)44: Intn:-m'»»«.iiccps.ore.uaaddilional NSD6S ena.ndl (20.11.20071. Demnach konnte in 17
von 24 Gebieten, in den Stadten Kyjiv und Sevastopol' sowie in der Autonomen Republik Krym ein
derartiger Unterricht eingeltihrt werden. Zur Haltung der ukrainischen Bevélkerung in dieser Frage
vgl. A. BYC'HF.NKO M. MISCHENKO. VWVlial Ukrainians (hink aboul Religious liducation: ebd.. 2-
24.

Vgl. zur Diskussion: Religious Education in Ukraine: Problems and Solutions 12005): ebd..
25-43.



,Grundlagen der christlichen Ethik" seit dem Schuljahr 2005/06 auf Wunsch von
Ellern anstelle des allgemeinen Ethikunterrichts gewahlt werdenv. In
westukrainischen Gebieten, in denen der christliche Ethikunterricht vielfach in
allen Schulstufen etabliert ist, haben Ellern das Recht auf die Wahl des
alternativen Ethikunterrichts. Die vom Bildungsministerium herausgegebenen
Jnstruktiven bzw. methodischen Kmpfeh-lungcn bezlglich des Unterrichts von
Lehrgegenstanden im neuen Schuljahr 2006/07"" sehen neben einem allgemeinen

Ethikunterricht und dem Unterricht in ,Grundlagen der christlichen Ethik" auch
den Zweig ,Grundlagen der religiosen Ethik" vor. der auf den moralischen
Prinzipien der Weltreligionen basiert5'.

Hinsichtlich der Bildungsfragen ist weiters daraufhinzuweisen, dass derzeit
aufgrund der Trennung von Schulwesen und Kirchen religise Organisationen
nicht die Tragerschall von allgemeinbildenden Schulen tbernehmen kdnnen.
Trotz der Bemihungen um die Schaffung von gesetzlichen Rahmenbedingungen
lur kirchliche Schulen, die sich insbesondere auf das Recht von Eltern auf eine
religiose Erziehung ihrer Kinder stiitzen, bleibt diese Frage politisch weiterhin
umstritten™.

Die Frage der staatlichen Anerkennung der theologischen Ausbildung als
wissenschaftliche Disziplin befand sich lange Zeit in einer Sackgasse, Im April
2002 verabschiedete das ukrainische Ministerium fur Bildung und Wissenschaft
einen Erlass, mit dem die Theologie als Wissenschaftszweig des Fachbereichs

Philosophie anerkannt wurde, doch wurde dieser von den staatlichen Behdrden bis
zum Jahre 2005 nicht umgesetzl”l. Mit der Erlangung der staatlichen Akkreditierung* V.

Vgl. hiezu Naka/ N 437 ( Anm. 55); Die derzeitige Fassung «les Ethik-Lehrprogramms lindcl
sich unter: http:/Avww.iiKnm'v.un'cdticaiioivaverage/new nr (27.11.2007). Vgl. auch: Acmcnnja lllav
tradycijnych chrystyjans'kyeh Ccrkov pro chrystyjans'ki cinnosii v osviti |[2005] (Schreiben der
Vorsteher der traditionellen christlichen Kirchen uber christliche Werte in der Bildung!: lutp://www.
nuLT.ore.ua/tikr/doctnnems/Mppcal2005 6s\ila. (27.11.20117) sowie die Kommentare von A. VAS'KIV.
.Chryslyjans’ka etyka" i ..lityka” ii Skoli: pro i contra [2005); http://vvww.risu.ora.ua/iikr/
reliuion.and.soeietv/cQmmenls/aniele:5650/ [27.11.2007]; J. RESF.TNIKOV |V. KI SIIE I'NIKI)V],
.i hrslvjan.ska etyka: de/a vju” |2(H)ft]; httn://www,risii.om.ua/treedorn/aiialvtics/articlo:KO70/
(27.11.2007); Prczydent zaklav fundament do cyvilizacijnoho tispichu Ukrajiny [2(105; Interview mit
V. Roman Nebozuk. UGKK]: (27,11.2007).

K Instruktyvno-mclodycni rekoniendaeiji scodo vyviennja skil'nyeh dyscyplin ti novomn
2006/2007 navcal'noimi roci (prodovzennja). lityka ta knr.sy diieliovno-moral'nolio sprjamuvannja:
Imp; uuu. nioii.eov.ua ediieaiioit/averaae/lopie/n pr/ni r (27.11.2007).

" Vgl. C'hrystyjans’ka etyka u skolach. "Za" | “prolv" |[2007|: Imp: www.portal.lv i\ .na polilja
'2007/08/23/115710.lilml. (27.11.2007); Try elyky dlja ukrajins’kyeh ticniv. Jak vvkladatyinel'sja
relillija v zaharnoosvitnich Ikolacli |2006|: hltp;/Avww.radn>s\oh(Kla.org/anielc,21U)(</h.--IAl-14.A76;
171 K-4p23-H579-BF,‘K'l)0I'>A 1'M.himl  (27.11.2007): lityka. chryslyjans’ka etyka ev _iaka7:
htlp;.7www.risu.ore. iia/ukr. news lim ilieme/2006. elhic.s' (27.1 1,2007).

Vgl. Y. RESIII INIKOV |.I. KI SETNIKOV|. The lixperience of Protestant ( Imrehes in
lislablishing  General ~ F.dueation Schools [2006]:  http://www.risu.org.ua/ene/reliaion.and.
sovielv analvsis arlidePUS?/ (27.11.20071; KOVALENK®. Do problcmy bzw. KOVAI.F.NKO -
NEBOZUK. Do problcmy (» Anm. 53). 101 I.

11 Vgl. Naka/ Miilisicrsiva osvity i nauky Ukrajiny N 280 (20.04.2002). Pro uiesennja /min i
dopovnen' do I’erelikti naprjamiv ta speciarnostej. za jakyiny /dijsnjnjet'sja pidhotovka lachivciv n
vyscyvh navcarnyeh /akladacb /a vidpovidnymy osvitn'o-kvalifikaeijnymy rivnjamy [Erlass des
Ministeriums 1Ur Bildung und Wissenschaft der Ukraine Ober die Vornahme von Anderungen und
Erganzungen im Verzeichnis der Fachbereiche und Studienrichtungen lGr die Ausbildung von
Fachleuten an hdoheren L.chreinricltuingen gemaR den entsprechenden akademischen Graden|:
http://www.risu.oru.tia  /ttkr/resourses/eovermenistloc/mc.s ordcr280 2002 (27.11.2007) (Das


http://vvw
http://www.ris
http://www.risu.or
http://www.risu.oru.tia

136
IGr das Magisterstudium der Theologie im Jahre 2007 durch die Ukrainische

Katholische Universitat in Eviv (UKU) ist nunmehr auch in der Ukraine der Weg ltir
die Anerkennung der Theologie freil’2.

4. AbschlieRende Bemerkungen

Der ukrainische Staat ist vom Postulat der nationalen Selbstbestimmung,
einem wachsenden Bewusstsein um die Zugehdrigkeit zu Europa, aber auch von
den Folgen des Zerfalls der Sowjetunion gepréagt. Sowohl bei staatlichen Stellen,
die ihre friiheren Denk- und Handlungsmustcr bcibchalten haben, wie auch bei
Kirchenvertretern, die keine Erfahrungen mit einer Existenz in einer
demokratisch-pluralistischen Gesellschaft aufweisen, besteht vielfach die
Versuchung, religionsrechtliche Probleme durch obrigkeitliche Eingriffe l6sen zu
wollen. Die Frage nach der Sinnhaftigkeit und den Folgen politischer
Einflussnahme auf das religiose Leben bleibt auf nationaler und lokaler Ebene
weiterhin aktuell.

Der Trennung von Kirche und Staat widerspricht nicht, dass es grundsatzlich
vonnodten ist, das bisherige, sowjetisch gepréagte Konzept der Distanz zw ischen
dem Staat und den Religionsgemeinschaften neu zu gestalten. Im Zusammenhang
mit der Notwendigkeit der Revision der Religionsgesetzgebung stellt die
Ungel6stheit von Vermogensfragen ein besonderes Problem dar. Angesichts der
gesteigerten Aktivitaten von Religionsgemeinschaften sind im kultur- und
leistungsstaatlichen Bereich Vorkehrungen fir ihre Einbeziehung in die
Offentlichkeit zu schaffen, da ihr Beitrag zum Aufbau einer Zivilgesellschafl und
zur Entwicklung im sozialen, kulturellen und intellektuellen Bereich wichtig
erscheint.

Dokument wird nach der Website des Rcligionsiiiformationsservice RISU zitiert, weil es auf der
Website des ukrainischen Parlaments nicht |mehr] aufscheint und in den einschlagigen
Verlautbarungsblatlem nicht abgedruckt wurde). VVgl. auch Nakaz Minislerstva osvitv i nhauky | krajiny
N 363 (16.6.2005), Pro /atverdZcnnja zmin do Pereliku naprjamiv ta spcciafnostej, za jakymy
zdijsnjujefsja pidhotovka fachivciv u vyscych navial'nych zakindach za vidpovidnymy osviln'o-
kvalilikacijnymy rivnjamy |l rlass des Ministeriums fur Bildung und Wissenschaft der Ukraine Ober
die Bestitigung von Anderungen im Verzeichnis der Fachbereiche und Studienrichtungen fir die
Ausbildung von Fachleuten an héheren Lehreinrichtungen gemétt den entsprechenden akademischen
Ciraden): hllp:/'/akonl.rada.gov.ua/cui-hin/laws/main.cui’nrcu /OS16-05 (27.11.2007). Zu dieser
Problematik und weiteren Fragen der religiosen Bildung vgl. ANTOSEVS'KYJ - KOVALENKO.
Monilorynh (= Annt. 22), 1.4.

11 Auch die nationale Universitat ,Akademie von Ostroh" bietet inzwischen ein
Theologiestudium an.



137
LAW ON RELIGION IN MULTICONFESSIONAL WESTERN BALKAN

Richard P ol z, Vienna

I. The historical bcickground

Lei me Start witli some considerations on the common historical background
of the counlries | have to deal witlil. Afirst essentialfeature ofthese States is the
facl thal they were part of multinational and multi-confessional Empires, the
Otloman Empire and. as far as Bosnia and a part of Serbia are concerned. of the
llabsburg Monarchy. Therefore for the historical background, we have to draw
our attention to the Law on Religion of these multi-confessional Empires.
Aecording to a typology of tolerant societies, the American philosopher Michael
Walzer deseribes the great multinational State as the oldest of four tolerant
instilulional prototypes"”. fliese Empires had come into being through violent
expansion whereby a privileged people or a privileged religion had beeil an
important lactor of this expansion. After establishing the regcncy, however, they
sueeeeded quite well in integrating dilferences and carrying out a rather peaeeful
co-cxistence.

This principle altitude of tolerance, nevertheless, eontrasted witli some
negative aspects:

e First it has to be mentioned that within this eoncept oftolerance individual
rights did not play any role throughout a long period. The individual was
included in the community concerned, being a kind ofa compulsory soeiety.
e Seeondiy as a result of this - tolerance as usually practiscd was not
frequently guaranteed to dissidents, especially where the dominant religion
was concerned.

e Thirdly, the eoncept of so-ealled “Confcssional Nations™ (Kirchennationen)
arose, implying a elose unity of eonfession and nation’. This construclion of
political self-rule was based on the Oltoman millet-system4, 2whicli was a

| For this historical background cf. R. POTZ. Freedom of religion an the legal position of
religious minorities. in: European Consortiuni for Church-Slale Research 17 (ed.). The Status of
Religious Confessions of the States applying for Membership to the F.uropcun Union, Milan 2002.45-
61

2M. WALZLR. On loleration. New Haven 1906.

1 For the lerm ..Kirchcnnation® cf. E. TURCYNSKI. Konfession und Nation: Zur
Frihgeschichte der serbischen und ruménischen Nationsbildung (Geschichte und Gesellschaft vol. 11).
Dusseldorf 1976.

J Millct was the specific term for a confcssional community in the Oltoman Empire. In the 19"
Century, witli the Tan/imat reforms. the legally protected religious minority groups were ealled millels.
cf. B. BRAUDF. B. I.LF.WIS (ed.). Christians and Jews in the Otloman Empire, fite Funclioning ofa
Plural Society, 2 vol.. New York 19S2; M. URSINUS, Zur Diskussion um ,millct" iin Osmanischen
Reich, in: Sudost-Forschungen 4X (19X9) 195 207.



138

specific Version ofthe Islamic dhimmi-concepl . il had partly been applied tu
lhe Orthodox minaoritics also in the Habsburg Monarchy. Subsequently in the
whole Balkan area not only Orthodox and Muslim, but also Catholic and
Protestant peoples and etlinie groups showed struelures similar lo tliat ofa
National C'hurch. In the course of the foundation of new National-States in
the area of the Ottoman Empire, this tradilion led to an exehange of the
population that conlemporarily always involved etlinie and religious
eleansing. This conecpl has elTcets up to the present day insofar as eaeh
etlinie or religious group desperatcly tries not to beeome the "dhimmi” of
another group whieh has been demonstrated sinee the beginning of the
nineties ofthe last Century in eonnection witli the dissolution of Yugoslavia.

Wilien the weslent eoneept of religious freedom. surpassing toleranee. eanie
into force, a change oeeurred eoncerning the different conditions between East and
West. It was a challenge the multi-eonfessional Empires could hardly eope witli.
wlien they werc ealled upon to provide a comprehensive guarantee of religious
freedom. This ean be demonstrated cspecially w itli regard to the Ottoman Empire.
The reforms in this Empire were foreed by European powers in the 19" Century,
and were ainied at the abolition of Ihe millel-syslem and the establishmenl of the
prineiple ofequalily eoncerning all Ottoman eitizens independent of their religious
belief. | he reduction of lhe self-administration within the millet-system was a
necessary preeondition for this intenlion. Ehe Non-Muslim communities reaeted
witli a kind of double-strategy. On the one hand. they requested complete equalily
in aeeordanee witli the eoneept of religious freedom. and on the otlier hand, they
opposed every change to the traditional millet-system involving a restrietion of
self-administration that had been ineluded within this System.

ITiere is a second eharaeteristic feature. The three countries | have to deal
witli underwent three transformations in the 20" Century.

Thefirst imns/onnaiion was the dissolution of the old empires alter World War |
witli the consequcnce of the emergenee of National-States according to the
western tradilion. Although. by claiming sell-determinalion, smaller entities
replaeed ihe Empires, some of the new countries remained multi-ethnie and/or
multi-eonfessional because of the traditionally mixed etlinie and confessional
population. One of these eounlries was Yugoslavia, were a new multi-ethnie and
multi-eonfessional State eame into being. Deeply rooted in the tradition of
Confessional Nations, the change to the eoneept of a common State of the Serbs,
Croals and Slovenes provoked a eritical Situation. Although a System of a formal
parily between Oatholicism and Orthodoxy was established. including to a eertain
degree the Islamic eommunity, the Serbian Orthodox C'hurch was de facto in a

In Ihe territory ofIslam I Dar al Islam) non-Miislims, tliat mcans the people of the book (Jeus
and Christians), have lhe Status of toleraleil ilimml. | he Ottoman millet-system is a special form ofthis
eoneept.



139

leading posilion as lhe Serbs were Ihe dominant population and thc royal dynasty
Karadjordjevic was closcly linked with the Orthodox Churché.

Under the Kingdom of thc Serbs, Croats and Slovenes, the principle of
"recogni/ed religions” applied. Article 12 ofthe Vidovdan-Constilulion I'rom June
28" 1921 States:

“Freedom ofreligion and conscience is guarantced. Adopted religions beliefs
are equal belbre the law and may publicly profess their religious doetrines.”

At that time the I6llowing religions were recogni/ed: Orthodox Christianily,
Roman Calholicism. Islam, the evangelieal and relérmed Protestant Churches,
Judaism, the Baptist Clnireh, and the Croatian Old Oatholie Clnirch.

| he seconcl iransfornuilion was the establishment of the Communist System
aller World War Il. The model of the secular State was introduced in the new
Yugoslavia, charaeteri/ed by the Separation of Religious Communities and the
State. Religion was deelared to be the private alTair of each individual, and the
enjoyment ofcivil rights to be independent of afilliation to any religion or none.

The ideological Marxist framework was lhe reason for the enaclion of
restrictive lavvs on the legal Status of Religious Communities. In administrative
practice all kinds of repression were tised. Espeeially in the case of Yugoslavia
litis practice not only was based in the Marxist concept ofreligion as a rcsult of
dass society. but it has also had been atlacked as a I'aclor of nationalism. Religious
Communities were always in danger of being denouneed of polilicization of
religion and misuse ofreligious senliments for nationalislic purposes.

The revised Constitution of the Socialist Federal Republic of Yugoslavia
I'rom 1974 guarantced Ireedom ofreligion, but treated religion as a private matter.
I( slipulates that Religious Communities were separate I'rom the State and that il
was unconstitutional to abuse religion and religious affairs for politieal ends.

On the levcl of the single Republics Lavvs on Religious Communities were
enacted, which in some cases have survived 1989 Ibr many years. In the Republic
ofSerbia the Law of 1977 was in force until 1993 and in the Republic of Bosnia
and llerzegovina the Law on Religious Communities from 1976 even until March
2004.

The ilnrd transfnnnation was the breakdown of Communist Yugoslavia and
the dissolution of the eountry as a result of a series of secession wars. Religion
was rediseovered as an dement of national idcntity within all three traditional
denominations, which played a noticeable role in the emergcnce of new States on
the soil of lormer Yugoslavia. In the case ofSerbia and Bosnia religion was of

“ For the following cf. S. AVRAMOVIC, Cliurch and Stale in Serbia. in: S. I'KRKAKI C.
DURIIAM (eil.). Law and Religion in Post-Commimist Lumpe. l.cuvon 2004. 295-309: IDLM, Das
neue serbische Religionsgesel/, in: darr 53 (2006) 447-460.



140
great importance I'or the identity of the people, so (he Religious Communities play
again a rathcr signillcant role in socicty and polilics.

Witli regard to the Kosovo vvc can lind quilc a different Situation. Although
the vast majorily of the inhabitants now are Muslims, the Islamic Community
plays tto important political role. Aecording to the famous quotation ofthe leading
C'atholic intcllectual Vaso Pashko (1825-92). “The religion of the Albanians is
Albanianism” which in the 20"t Century was taken over by Enver Hoxha - the
statistieally dominating Islamic Community has remarkably low influence in
Kosovo’s socicty and politics.

/1. New consililillionalframework and and new regulations

Witli the end of the communist System in all three countries, religious
IVeedom was granted in the form of the classical liberal concept of the first
generation of human rights. These guarantees were formulated in a very similar
way. The wording was regularly taken from the UN-Universal Declaration of
Human Rights and the corresponding Covenants, the European Convention of
Human Rights or from the CSCE-Documents.

The Federal Republic of Yugoslavia got a new Constitution in 1992, which
was in principal guarantecing individual religious IVeedom .

In Bosnia and Herzegovina we have to consider three constitutional
instruments: The Constitution of Bosnia and Her/.cgovina\ the Constitution ofthe
Federation of Bosnia and Herzegovina' and the Constitution of the Republika
Srpskal". They all deal separateiy with freedom of religion. Arlicle 2 tj 2 of the
Constitution of Bosnia and Herzegovina reads, lhat the rights and freedoms set
I'orth in the European Convention l'or the Protection of Human Rights and
Fundamental Freedoms and its Protocols shall apply directly in Bosnia and
Herzegovina. These international human rights instruments shall have priority
over all other laws. Arlicle 2 of the Constitution of the Federation of Bosnia and
| lerzegovina reads:

"The Federation will ensure the application of the highest level of
internationally reeognized rights and freedoms provided in the documents
listed in the Annex lo the Constitution.”

An Knglish translation is available nnder: litlp:/Avww,worldslaiesnien.org /Yumisinv Const

1992.htm (27.12.20071.

* An Knglish Iranslalion is available under: hup:. m«>» cebli.ha public down /L'STAV BOSNF.

I 1IbRCUOOVINIi ennl.ndf(27.12.2007).

" An Knglish Iranslalion is available under: hllp://w\vw.ohr.inl/ohr-dcpl/letal.V)lh-Iceisi/doc;lhih-
constitulion.doc (27.12.2007).

10 An Knglish translation is available under: luin://cn.wikisource.onL-' xviki.Transwiki:
C »Institution nl Renuhlika Srnska (27.12.20071.



NI

Articlc 28 of ihc Conslilution of Republik;! Srpska not only guarentces
freedom of religion, but includes also collectivc rights of Rcligious Communities
and a special mcntioning ofthc Serbian Orthodox C'hurch:

"Rcligious Communities shall be cqual bel'ore the law and shall be free to
perform rcligious affairs and Services. They may open rcligious schools and
perform rcligious education in all schools at all Icvels of education; they may
engagc in economic and olher activities. rcceive uil'ts. cstablish legacies and
manage them. in conformity with the law. [...] The Serbian Orthodox
C'hurch shall be thc Church ofthe Scrb pcople and other pcople of Orthodox
religion.”1

In Kosovo vvc lind a special Situation on conslitutional Icvel, because of the
Framework for a provisional Self-Governmecnt, enacted by thc special
representative of thc UN-Sccrctary General for Kosovo on thc I'' May 200112
This Conslitutional Iramcwork incorporates international human rights
conventions and treaties. including thosc provisions that protect religious freedom
and prohibit discrimination based on religion and cthnicity. An important pari of
thc Conslitutional Iramcwork is dedicated to thc protection of minoritics. which of
course also comprises thc legal position ofreligious minoritics.

On thc Icvel of specific laws for the realisalion of thc fundamental right of
religious freedom. like most of thc transformation countries. Scrbia. Bosnia and
Kosovo have enacted new regulations. All thrce Laws arc dating from the
beginning of thc 2Isl Century. The reason was that in all thrce countrics thc
polilical preconditions have changed alter the last Yugoslavian seccssion wars
shortly bclbrc the turn ofthc Century. In Bosnia and llerzegovina a new Law was
enacted on March 17lh 2004 21_After many ycars of preparation. questioning and
controvcrsics. Scrbia rcccived its new Law on Religion on April 20,h 200614. Also
alter a long discussion in Kosovo thc Law on Freedom of Religion was enacted on
July 13™ 2006". In Scrbia and Bosnia thc new Laws contain regulations on
freedom of religion and conscienec as well as new regulations for the legal Status
of Rcligious Communities. providing both for the individual and thc corporate
sphere of rcligious freedom. Only the Kosovarian Law alter a long discussion
does not contain regulations regarding thc Status of Rcligious Communities.

“CT.In.in.
The texi is availnblc linder__ hup://w>>ax.soniblv-kosova.org'coinnion/dnes/
I ranKwockPockei ENG Hcc2l)02.ndf{27.12.2007|.
11 Slu/heni glasnik Ilill. hi 5x2004.
““ Slu/bcm glasnik Kill. br.

LTI ciimH’ (27.12.2007).



142
I. Serbia

The communist crealed Law on (he Legal Status of Religious Communities
of 1977 was formally abrogated in 1993, according to an initiative of the Serbian
Orthodox Church. But what than was following was a legal vacuum, which lasted

for more than a deeade™.

Due to political changes in Oetober 2000, the new democratic Serbian. as
well as the Federal Government, started to prepare an Aet on Religious Freedom,
which should regulate Church-State relations and harmonize Serbian and
Yugoslav Law on Religion with existing European legislation in this Held. The
Drall tust was submitted to Serbia's traditional Churchcs and Religious
Communities l'or opinions. In a second round it was also discussed with
representatives ofsmaller religious groups.

The attempt to enact a modern Law on Religion has failcd in the last phase of
the procedure. The Law was on schedule at the last session of the Federal
Parliament. During the pafliamentary debale on the Law the session was broken
off. It was the last item on the agenda at the last mceting of the Parliament ofthe
Federal Republic ofYugoslavia ever held. Quoting Sima Avramovic: “The unborn
Law died altogether with the State of Yugoslavia itself'

The unsueeessful Draft Law on Religious Freedom of 2002 was well
prepared; it was inspired by a European model of Cooperation between Church and
State. Therc have been discussions with international and national experts, with
EU officials and authorities. and last but not least with representatives of all
Churchcs and Religious Communities, including consultations even with small
religious groups.

After the elections of the second democratic govemnient of Serbia in 2004
the preparatory activities for a new Law' on rcligion were reopened. Aller an
intensive debate in the Parliament. the Law was finally adopted with some
important modifications. Firstly the dialogue on the new Law was not so broad
and transparent as it was in the case of the drafting of 2001. The significant
difference between the two projects lies in lar greater detail with which many
lopics, including some new ones. arc elaborated in the new Law'.

The importance of the new Law lies in the fact (hat it finally fillcd the
normative gap that existed for more than ten years, which | quote again
Avramovic left room for different kinds of manipulations and violations in
religious maltersi*. On the other hand there are some points which have to be
discussed further on. Due to these controversials the President of the Republic of
Serbia signed the Law with some reservations. The contentious issues of the Law
in question were more or less the same like in other Iransformation countries, the
setting off of some Religious Communities. registration issues and the question of
restitution.

CT. AVRAMOVIC (- Fn. 6). 447.
! AVRAMOVIC ( In. 6), 44X.
* Cf. AVRAMOVIC' | | n. (>), 45(1.



1-43

a. Menlioning of Churches and Religion« Communities

Contrary io the Draft o!' 2002 the new Law is menlioning the seven
traditional Churches and Religious Communities in particular articles. Tliis
decision of course has a historical background. Only the seven communities
mentioned above acquired their legal status by particular Laws before World War
Il and therelbrc were deprived. when the communists abolished the pre-war
religious legislation. The new Law proclaims that these Churches and Religious
Communities have a legitimate right lo the restoration of their previous legal
Status, vvhich was guaranteed by particular Laws enacted for each one ol'them. in
a certain way it was seen as a kind ofrestitution!*.

The Classification of different types of Religious Communities raises the
question of equality. Aecording lo the common European model of State and
Cluirch relations in a number of European countries a special recognition for
certain Churches and Religious Communities is foreseen bccause of their social
importance as actors in civil society. The Serbian legislator. who was faced witli
the l'act of absolute prcdominance ofthc Serbian Orthodox Church believers (witli
about 85% followers in the religious demographic structure) therefore took over
tliis idea claiming that the Classification as "traditional religion" and the
recognition of a special legal status aecording to general preconditions by itself
does not violate the principle of equality, as well as that equality does not mean
identityThe violently abolished legal status should bc re-recogni/ed to all
Churches and Religious Communities. and not only to the Serbian Orthodox
Church. Il does not stand for discrimination of other Churches and Religious
Communities, but merely the re-recognition of the previous legal status. At least
the eriteria are now elearer and more objective.

Untill the debate in Parliament some "conlessional communities" were also
mentioned by namc, such as Christian Baptist Church, Christian Adventist
Church. Evangelist-Methodist Church, Pentccostal Church. Evangelic Christian
Churches and other religious organizations. These had also beeil registcred before.
but by virtue of the post-war communist legislation on Religious Communities.
The fact that they have alrcady acquired legal personality should also be
recognized in a certain way. In that manner the threelbld Classification was
inlroduccd, encompassing traditional, conlessional and. tacitly "other" (new)
Religious Communities. presumably to be registered for the first time pursuant to
the new Law. The referring to "conlessional communities" by their respectivc
names was omitted in the last phase of the legislative process. so that there is no
differente in registration procedure for the last two groups. other tlian for for the
traditional ones.

The consequence ofthe classillcation is evidently the registration procedure.
Traditional Churches and Religious Communities are to be registered ex lege.

‘wer. AVRAMOVIC ( Fn. 6), 451.
“Cr. AVRAMOVICt | n. 6). 452



144

while all othcrs havc lo apply for re-registration or for the first rcgistraiion. The
ralio legis for re-registration is claimed io be pragniatic. No reliablc register of
Churches and Religious Communities existed evcr in the country, due to the fact
that Religious organizations could have been regislered not only according to
different religious Lavvs, but in compliance with the Law on Association of
Citizens as well. A number of Churches and Religious Communities have taken
advantage of this opportunity, being regislered with different instilutions and at
different places all over the country. The laek ofcvidence and establishment ofan
effieient. unilied register was argued to be the main rcason for introducing re-
registration with the new Law.

b. The question of Rcgistraiion

l.ike in all our countries rcgistraiion issues are among the mosl profoundly
treated questions. In Serbin like elsewhere the crucial issue was the minimal
required number of followers needed for rcgistraiion of a C'hureh or Religious
Community. The first Drall Law of 2002 started with only len bclievers and then
the number was raised up to one hundred in the Parliamentary procedure. The
controversy on that point at least was the main cause why the first Draft Law of
2002 has railcd?21.

According to the new Law. in Order to bc registered. a Church or Religious
Community must have at least 0,001% of the country's adult population, what
currently means a figure ofabout 65 adult citizens. This solution corresponds with
the Standards ofa number of EU member countries.

The previous Draft Law of 2002 guaranteed full legal continuity for the
previous Status of a legal person of all Religious Communities. The new Law of
2006 docs not contain such a norm. The Regulations on Content and Mode of
C'onducting the Register of Churches and Religious Communities, enacted by the
Ministry of Faiths, decree that religious organizations may continue their aclivities
according to registralion performed in compliance with prior legislation. They
need not entering the new Register, if their activity is not limited by another
rcason sei forth in the Law. Any religious Organization, which does not want to be
entered into the Register, will enjoy religious freedom in compliance with the
Constitution and International Conventions, but without enjoying the partieular
rights reserved by the Law for regislered Churches and Religious Communities.

So the European idea of corporative religious freedom protection has been
adopted as a leading principle by the new Serbian Law. It is quite a new concept
for the country wherc religious freedom has been mostly guaranteed on individual
level.

Allhough there are objections and complaints that the re-registration
procedure is burdensome there are only two communities, the Baptists and the
Protestant Evangelical Church (Pentccostal Church). which did not want to apply
to re-register. They appealed lo the Supreme Court of Serbin, claiming that they
want to be regislered not in accordance with the procedure prescribed by the Law.

Cf. AVRAMOVIC (- I n. (».454.



145

bul aulomatieally, by virtue of their previous regislration. Al the time of the
preparation oi'this papcr the case was still pending.

c. Restitution

A third controversial and in all eountries well-known issue sinee the
democralic rcvolutions was whether reslitution of Church property would be
performed by the Law on Religious Freedom or by a general Law on Restitution.

The new Serbian Law provides a temporary measure ofgranting free use of
I'acilities and other property to certain Churches and Religious Communities that
had beeil sei/ed from them. Although the linal step should be a general legislation
on denationalization, which would alfect not only religious property. a particular
Law on Restitution of Religious Property was adopted in May 2006.
independently from the expccted general law on denationalization.

Although passed in May 2006. the final provisions of the Law poslponed its
applieation to October 2006. The Government of Serbia appointed a temporére
director for the Commission in January 2007. bul up to the middle ofycar 2007 no
Church or Religious Community has fiiled any claim.

The market-based eompensation will be. by all means. a very heavy financial
burden for the State and il is not completely clear. how the process will work in
praclicc.

2. Bosnia and Hereegos ina

The different religious have always played a signifiicant role in sociely in
Bosnia and Her/egovina““. Like in mosl cases. where different religious and
cullures meet, we were laced with impressive examples oftoleranee between the
Idllowers of different religious as well as with religious intolcranee, including the
deslruetion of religious buildings and the perseeution and expulsion of members
ofother religious.

In 1076 the Socialist Republie ol Bosnia and ! lerzcgovina adopted a Law on
Religious Communities which was in force until March 2004. Il was a relatively
liberal and open Law but ofeourse it was reslrielive in the ticld of public activities
of Religious Communities. Any activities of "general and particular signilicance”
were restricted (Art. 6). Thcre was a prohibition for estalilishing private schools
(Art. 20). Only religious schools for the training of religious olficials were
allowcd.

As faras the regislration of new Religious Communities was coneerned. the
Law was quitc open. Thirty founding members were required for regislration.
which was up to the municipal authorities w here the religious community had its
headquarters. In practice this offen led to problems ofjurisdiction, because certain

CT. espeeially S. BALK . Das unbekannte Bosnien. Europas Briicke zur islamischen Welt.
Koln 1992.



146
municipalilies diel not acccpt registrations of new Religious Communities for
having no rcsponsible department I'or this task.

Like in Serbia the Religious Communities took the intitiative for a legal
reform. The Inter-Religious Council in Bosnia and |lerzegovina installed a Legal
Experts’ Group, whieh drafled the lext ofa new Law. This Legal Experts' Group
was composed of 7 lawyers from the four tradilional Religious Communities and
Churches (the Islamic Community, the Serbian Orthodox Church, the Roman
Catholic Church and the Jewish Community). Other Religious Communities and
Churches in Bosnia and Herzegovina have been eonsulted as well.

The draft text eontained all well-known relevant issues. freedom ofreligion,
the eoncept of the relationship between State and Religious Communities. the
legal Status of Churches and Religious Communities, (he registration of Religious
Communities and Churches.

In the fall of 2002, the Drall Law was submitted to the Presidency’s office
for lurther review. In early 2003, the Law on ““Krccdom of Religion and the Legal
Status of Religious Communities and Churches” was presented to the Ministry of
Human Rights. Several meetings of the Ministry and the Legal Expert’s Group
were held. and aller approval by the Ministry of Human Rights the draft passed
the Parliamentary procedure and the Law was publishcd in the OlTieial Gazette of
Bosnia and Herzegovina and canie into force on March 17'h2004 .

The Law comprises a European eoncept of non-discrimination and

Cooperation between State and Religious Communities. The basic principles arc
according to Emir Kovacevic’!:

1. All Religious Communities and Churches are equal in rights and
obligations. without discrimination.

2. The phrase “Churches and Religious Communities” shall be used.

3. Each religious Community and Church shall independently define its own
internal Organization by its statutory and other internal regulations.

4. The continuity of the legal personality of the Historie Religious
Communities and Churches in Bosnia and Herzegovina shall be recognized for the
Islamic Community in Bosnia and Herzegovina, the Serbian Orthodox Church, the
Catholic Church and the Jewish Community.

5. All Religious Communities and Churches in Bosnia and Herzegovina shall
have the Status of legal person.

6. Newly formed Religious Communities and Churches in Bosnia and
Herzegovina shall also be able to obtain legal personality by a registration
procedure;

7. Religious Communities and Churches are separate from the State.

8. Religious Communities and Churches may found charitable, educational,
commercial and other profit-making organizations in conlbrmity wilh the Laws of
the State of Bosnia and Herzegovina and International Law.

21 Sluzbeni glasnik Bit|. br. 5/04.
24 Cf. E. KOVACEVIC. Die Rechtsstellung der Kirchen und Religionsgemeinschaften in
Bosnien und der Herzegowina, in: iiarr 53 (200b) 370 f.



147

1). Religious Communities and Churches own properly, frecly use, enjoy and
adminisler it, and may acquire new property.

For implementaiion ofthe Law, the Intcrreligious Council organized round
lables during 2006 which werc organized in Cooperation with the Konrad-
Adenauer-Foundation. Recommendations from the Round Fable deall with
Pension and health insurance issues for religious officials; tax exemtions;
restitution issues; and religious edueation in public schoois.

Religious edueation is an optional subjcct in all primary schoois and some
secondary schoois in the Federation of Bosnia and Herzegovina. In the Republika
Srpska ehildren attend religious edueation elasses in primary school but not in
secondary schoois. lollowing the Conferences of the IRC, the view was taken that
religious edueation could play a positive role in the edueation and upbringing of
schoolchildren. but that the I'our lollowing prineiples have to be considered. First,
it should be eonfcssional-based. Second, pupils or their parents must have the right
to choose whether they will attend religious edueation elasses or not. No one may
be compelled to attend religious edueation elasses against bis or her will. Third.
the baekground and qualifications of religious tcachers must meet the general
Standards required of tcachers. They may be appointed by Religious Communities.
but must be trained tcachers. And forlh. the eurrieulum must be designed w ith due
regard for religious tolerance and include material on other religions in Bosnia and
Herzegovina.

3. Conclusion for Serbia and Bosnia

The new Laws on Churches and Religious Communities of 2004 and 2006
resolve many controversial issues in a Held, which was due to the disastrous end
of communist Yugoslavia. The new Laws mcan a considerable progress of
religious freedom in both countries, not only in respect of individual but also of
collcctive and corporativc religious rights. The traditional Churches and Religious
Communities expressed common apprecialion of the new legislation, not al least
since they have been ineluded in the drafting. On the eontrary, especially in Serbia
some small religious groups are not satisfied bccause ofthe registration procedure.

4. Kosovo
a, The Background

In Kosovo alter the end of (he last Yugolavian secession war in 1999 there
was apparenlly the grealest institutional vaeuum and Kosovo was placed under
international adminislratioir . In accordance with Security Council resolution
1244 (1999) the United Nations Interim Administration Mission in Kosovo
(UNMIK) and ils chiefadministrator, the Special Rcpresentative of the Secrctary

¢ f, K. POT7.. Kosovo, in: 6arr 53 (2006) 499-523.



14X

General was established. Since thal time, the SRSG and UNMIK, with the
assistancc ofthe international Community, have worked with local leaders to build
the institutions and expertise necessary for self-governmenl under Resolution
1244,

The legal Situation of Kosovo regarding the legal Status of Religious
Communities is charaeterized by special preconditions.

Firstfy, from the very beginning the Situation of the Serbian Orthodox
religious sites and institutions in Kosovo stood in the center of political and legal
considerations. It was clear. that these monuments are not only of greatest
importance for the Serbian people in and outside of Kosovo, but also pari of
European and the world cultural heritagc. So it was an urgent need to create a
special protection for these sites.

Secondly, there were no registration regulations with regard to religious
groups in Kosovo. To purchase property or receive funding religious organizations
must register with the Ministry of Public Services according the regulations for
nongovernmental organizations (NGOs). Religious leaders have complained that
they should have special Status apart from that of NGOs, For New Religious
Movements it was a handicap that the Ministry of Public Services requires that
they prove by documenls being an entily for at least live ycars betdre they can be
legally registered as an NGO.

In response to these complaints the Kosovo Prime Ministers Office
established a working group to draft a Law on Religious Freedom and the Legal
Status of Religious C'ommunities in 2003. The group consisted of representalives
of the Roman Catholic Church, the Islamic Community and Protestant religious
groups in Kosovo; Serbian Orthodox representalives declined to participate.

One of the greatest problems was and is that the Kosovo Serbs have choscn
to stay outside the Kosovarian political institutions and to maintain parallel
structures in dependence ofthe government in Beigrade in niatty fields. So a hard
work was to be done: organi/.ing a wide decentralization in favour of minority
communities for achieving suslainable conditions for the Serbian population while
these people are resisting to co-operate.

b. The Drafting oft the Law on Religious Freedom and the Legal Status of
Religious Communities

Tliis first draft ofthe working group mentioned above was revised under the
influence ofrepresentalives of NGOs and smaller Religious Communities. Due to
the international administration of Kosovo the influence of faith-based or religious
organizations is exceptionally great; UNMIK estimated that seventy-one of them
work in Kosovo, whieh list their goals as providing humanitarian assistance or
faith-based out-reach. This initiative in May 2005 was followed by a proposal of
new amendments brought in by the Islamic Community and the Roman Catholic
Church. The two communities asked for labeling the Islamic Community the
"only representalive” of Kosovo Muslims; eslablishing a ministry ofreligion; and
exempting Religious Communities from paying Utilities. The assembly committee



did nol add thcse provisions to thc Drall Law. After ihe first reading in the
Assembly, ihe Law wen! back to parliamentary committee Ibr furlher dcbate.

In July 2005 a Seminar on European Concepts of Law un Religion was
organized in Vienna. The particular imporlance ol'lhis Seminar was that Ihe main
issues ofa future Law on Religion Ibr Ihe first time was discusscd in ihe presence
of reprcsenlatives of lhe Serbian-Unhodox Churcli. The idea oflhis Seminar was.
to find out the common interests of the thrcc great communitics regarding the
regulation of the Status of Religious Communities. As a resull of this Seminar |
was asked to try to bring together the idcas of the three communities. For this
purpose a fact Unding mission was started, which worked out thc following
positions:

1. An cxplicit mentioning ofthe traditional Religious Communities.

2. To speak not only of Religious Communities but of Churches and
Religious Communities.

3. To provide for a special Status Ibr communities witlt a greater social
impact, w hich thc traditional Churches and Islam should enjoy ex lege, whereas
other groups should have the possibilily to reach this legal Status according to a
special procedurc.

4. There should be a protection by penal law ineluded in the Law on
Religion.

5. The formation of a religious association, which by name or Statute,
purports to be ofilcially linked with a religious communily should be prohibited
without the consent of Ihe said Community.

6. The teaching of religion in public schools was mainly an interest of the
Islamic Community; the Scrbian Orthodox Church was also engaged in this issue,
but it was clear that this was a question ofautonomy and self-administration ofthe
Serbian municipalities and has to bc solved in this connection. The Calholic
Church on Ihe other side was not intercsted in introducing religious instruction in
public schools.

7. An important matter was thc inclusion ofa minitmun number ofadherenls
before a religious group can be registered. The representatives of the three
communities were arguing for a high hurdle of 500 persons members.

These results ofthe fact Unding mission was discussed in a second Seminar
in Pernegg/Lower-Austria in Deccmbcr 2005. At this event again a group of
religious leaders and experts from the Serbian Orthodox Church. the Islamic
Community and thc Roman Calholic Community took pari, as well as
representatives of UNMIK and the Kosovarian administration. | he participants of
the Seminar dccided to Ibrmulate sonte possible amendments to the Drall Law.
which were morc or less thc greatest common denominator of the concepts of the
three communities.

In the following months on the one side there were massive objections from
the Protestant communities against thcse amendments. On the other side there was



150

a growing pressure from ihe international Community to adopt a law on religion
bet'ore the beginning of the talks on Kosovo’s final Status. The contaet group
named this Law onc of the three priority legislations. Therefore a deadline of
October 2006 was set for a Law on Religions lo be adopted by the Assembly in
linc with European Standards, tin June 19lh 2006 the Legislative Committee ofthe
Assembly agreed to consider further only the part of the Draft Law, which was
submitted to it by the Prime Ministers Office and eontained only the regulations
on rcligious freedom. The second set. consisting of the ditTicult issue of
registration of Rcligious Communities was deferred until later.

This postponing has mainly two reasons.

l'irslly. regarding the issue of registration. the diliculties to bring the
interests of the two traditional Churchcs and the Islamic Community on the one
side and the plurality of F.vangelical Groups and and New Religious Movcmcnts
on the other side together.

Seconcily, the issue of the legal Status of the Serbian-Orthodox Church was
closely linked with the question of the political Status of Kosovo, so that the
legislator of Kosovo had good reasons for his eaution.

In this eontext one has to read the Ahtisaari-Report, the "Comprehensive
Proposal” for a solution of the Status of Kosovo. In this document the Serbian
Orthodox Church in Kosovo will be alTorded additional security and certain other
protections, rights, Privileges and immunities, including guarantees against
expropriation. full discretion in the management of its property. property
reconstruction and access to its premises. The Church will be free to receive
donations and support from any inslilution, provided this occurs in a fully
transparent manner. Lspecially mentioned is the eonnection and free
communication of the Serbian Orthodox Church in Kosovo with the Church of
Serbia, especially with the Patriachate of Beigrade.

So the Law on Freedom of Religion in Kosovo was promulgated by the
Special Representative of the Secretary General ofthe United Nations in Kosovo.
According to the competence eonceded to him by the Provisional Constitutional
Framework the special reprentative has revised an arlicle of the Law, which now
included an enumeration ofthe traditional Churches and Religious Communities.

Regarding the wording of the Law, the drafting of the Pernegg proposal as
far as the part ob freedom ofreligion is eonccrned. was ofgreat inlluence.

///. Commonfeatures

What are the common features of the development of Law on Religion in the
three countries? All ofthem were and are in a vulnerable international position.
There was the inlluence of Western scholars. from the EU and the USA. In this
context one should not forget the measures and possible sanctions sei down by the
International Religious Freedom Act of 1998 of the US, which is a permanent
threat for transformalion States which are preparing a new concept of Law on



151

Religion. Generally spoken, (he lobbying of Western rcligious groups liacl great
impact on legislation. mainly in Kosovo.

Especially laws and practice with respeel to recognition and registralion of
religious organizations in the eyes of Western commentalors have cmerged as a
crucial lest lhr cvaluating a country’s performance with respect to the freedom of
religion or belief. In all countries Western scholars and oflicials in Charge of
religious matters claim (hat higher numbers of a minimum requiremenl of
members result in religious discrimination against snialler religious groups and in
an evident violation ofreligious freedom.

Netherthelcss in principle the eonstitutional guarantees conceming individual
religious freedom are relatively uniform and it is grosso modo proteeted
adequatly, On the level of corporativc religious freedom - as far as i can sec -
some questions are still open.

According to European Legislation National Churches or State Churehes are
considered to be compatible with the principles ol' religious freedom. as far as
(here is no discrimination for the invididual in case of not belonging to this
Church. But obviously traditional or prevailing religious in Orthodox or Muslim
tradition are not exactly the same lhing as for instance Scandinavian State
Churehes.

So the issue of the legal Status of the Religious Communities remains to be
an interesting legal question in all three countries | had to deal with and mainly in

Kosovo.



152
DIE CHRISTLICHKN MINDERHEITEN IN DER TURKEI UND Dil
VERHANDLUNGEN DER TURKEI ZUM EU-BEITRITT

I-'ranz Kan gl er, Istanbul

Nach kurzem Zdégern habe ich im Vorjahr die Einladung zu diesem Vortrag
angenommen, obwohl es zur Zeit fir einen in der Turkei lebenden auslandischen
Verantwortlichen einer Institution manchmal gunstiger ist, weniger zu sagen und
im Hintergrund zu bleiben . Damit wird man aber weder den christlichen
Institutionen des Landes noch dem Gastland Turkei selbst gerecht. Ich schatze
dieses Land, das manchmal auch oftaus Unwissenheit vollig negativ in Fragen
dargestellt wird, bei denen es der Turkei um die Erhaltung von als staatstragend
angesehenen Prinzipien geht. Gleichzeitig flhrt diese Sorge einer staatstragenden
Schicht zu Ausformungen, die auRerhalb der Tirkei nur mehr mit absolutem
Unverstandnis wahrgenommen werden. Ein typisches Beispiel wére dafir etwa
die im Herbst 2007 erfolgte Vorladung von Patriarch Bartholomaios durch einen
Istanbuler Staatsanwalt, weil er trotz eines gegenteiligen Urteils eines tlrkischen
obersten Berufungsgerichtes darauf besteht, das Amt eines Okumenischen
Patriarchen auszuiiben. Ich werde daraufnoch eingehen.

Gerade weil ich seit 30 Jahren in Istanbul als katholischer Priester in einer
sakularen Position, namlich als Direktor flr hauptsachlich muslimische tirkische
Schiler tétig bin. ist mir bewusst, dass viele Schwarz-Wei3-Darstellungen der
turkischen Wirklichkeit zwar im Einzelbereich zutreffend sein kdnnen und
trotzdem durch die Vernachlassigung der Gesamlisituation ein unwahres Bild
erzeugen.

Weil ich dieses Land durchaus als meine zweite Heimat sehe und seine
Menschen gern habe, verstehe ich auch die Betroffenheit vieler Turken Uber
Aussagen, die in Europa dber ihre Heimat getroffen werden und die sie als
verzerrt empfinden. Und gleichzeitig erlebe ich allerdings auch Einschrankungen
und Schwierigkeiten, von denen ich hoffe, dass sie von meinem Gastland in
langerfristiger Zukunft gelést werden konnen. Daher missen sie auch
angesprochen werden, weil ein Verschweigen solcher Fragen fur niemanden
hilfreich ist und nur dazu beitragt, dass weiterhin Klischeebilder gezeichnet
werden. Soweit ein grundsatzliches Wort zum personlichen Hintergrund meiner
Darstellung.

Vor nicht allzu langer Zeit hat die amerikanische Au3cnminisicrin die Turkei
als Beispiel fur ein aufgeklartes islamisches Land hervorgehoben und wollte damit
eine furdie Turkei positive Aussage machen. Der tirkische Staatsprasident Sezer,
der vor wenigen Tagen aus dem Amt geschieden ist, hat sogleich scharfstcns
dagegen protestiert, weil dieses Bild absolut unzutreffend sei. Die Turkei sei ja
nicht ein islamisches, sondern ein laizistisches Land. In Klammem miisste man
hier allerdings doch anmerken, dass schon damals die Tirkei ganz offiziell den

1 Anmerkung der Redaktion: I'. I-ranz Kunglcr ist Direktor des dsterreichischen (icorgskollcgs
in Istanbul.



153
Generalsekretar der Vereinigung islamischer Staaten gestellt hat. um deutlich /u
machen, wie komplex dieses Bild nicht erst seit der Wahl von Abdullah Gill /Jum
neuen Staatsprasidenten war.

/. Das laizistische Modell der Tiirkei

Um 0Gber die Situation von Christen in der Turkei sprechen zu kénnen, muss
man zunachst den nétigen Hintergrund darstellen und das geht nur durch das
Aufzeigen einiger Grundlinien des laizistischen Staates Kenia! Atatiirks und
dessen Haltung zur Religion.

In vielen Ausfuhrungen tUber einen méglichen EU-Beitritt der Turkei spricht
man oft sehr allgemein von Religionsfreiheit, ohne immer klar zu selten, dass auch
innerhalb der EU sehr verschiedenartige Zugénge bestehen. Es gibt im heutigen
Europa kaum mehr Slaatskirchen: In der Regel haben wir Systeme mit religioser
Neutralitat, in denen diese Religionsfreiheit gewahrleistet ist. Allerdings gibt es
innerhalb dieser Systeme doch zwei grundsétzliche Formen mit sehr unter-
schiedlicher Ausfiihrung: Trennungssysteme und Kooperationssysteme. Wahrend
meine Heimat Osterreich klar den Weg des Kooperationssystems gew ahlt hat. gibt
es auch das Beispiel Frankreichs fur die Variante eines Frennungssyslems. Dort
wurde die Religion in den Privatbereich verschoben, um etwas plakativ
ausgcdrickl  zu neuen ldealen gleichsam zu befreien, da davon ausgegangen
wurde, dass sie von der Religion behindert werden kénnten. Allerdings gibt es die
verschiedenen Kirchen und Religionsgemeinschaften in Frankreich und ein
Rcehlssland ist IUr sie auch gegeben. Im 6ffentlichen Raum finden sich aber aul3er
bei Beerdigungen praktisch kaum religibse Zeremonien. Bei religidsen
Streitfragen wie dem islamischen Kopftuch wird ein generelles Verneinen Ivw.
Verbieten von solchen 6ffentlich gezeigten religibsen Zeichen angestrebt.

Die Turkei hat sich als Vorbild Frankreich gesucht. Am 29. Oktober 1923
wurde in Ankara nach dem Unabhéngigkeitskrieg die Republik Turkei
proklamiert. Dem vorausgegangen war der Vertrag von Lausanne vom Juli 1923
nach Verhandlungen, die im November 1922 begonnen hatten. Dabei w urde auch
im Janner 1923 eine Konvention zum Bevdlkerungsaustausch zwischen
Griechenland und der Turkei vereinbart, was bis heute eine unterschiedliche
Rechtslage in bestimmten Bereichen bei den einheimischen Minoritaten, also
zwischen Griechen und z. B. den Armeniern mit sich bringt.

Ab 1923 wurde aus dem Kalifatsstaat ein laizistischer Nationalstaat mit einer
neuen Staatsform und einem neuen Rechtssystem. In vielen Bereichen galten
diesem jungen Staat islamisch geprégte Formen als Hindernis.

1924 schallte deshalb der Staatsgriinder Kanal Atalirk das Kalifat und 1928

das Serials-Recht ab. Fir die Beaufsichtigung des Religionswesens in der
Gesellschaft sowie die Fliege und Uberwachung der Gotteshauser wurde das

Prasidium ltr religiose Angelegenheiten (Diyanet itjleri Rcisligi. heute Ba”kanligi)
errichtet. Die Religion spielte zur Zeit Keniat Atatiirks im tlrkischen Staat eine
untergeordnete Rolle, sie blieb allerdings in weiten Kreisen der Bevélkerung ein



154
wichtiger Faktor. Seit der Einfihrung der Demokratie nach 1946 flihrte dies zu
schrittweisen Anderungen, die ich in diesem kurzen Rahmen nicht né&her
behandeln kann.

Nach der ersten Machtibernahme des turkischen Militars wurde im Jahr
1961 eine neue Verfassung erstellt, in der starker die Fragen der Religion
angesprochen wurden. Es hieR dort im Paragraph 19 unter der Uberschrift
Gedanken- und Glaubensfreiheit:

»( 1) Jedermann hat das Recht, frei den Geboten seines Gewissens zu folgen,
gein eigenes Glaubensbekenntnis zu wahlen und seine eigenen
Uberzeugungen zu haben.

(2) Alle Arten des Gottesdienstes sowie religidse Zeremonien und Riten sind
frei, sofern sie nicht gegen die 6ffentliche Ordnung oder Moral oder gegen
die zu ihrer Aufrechterhaltung erlassenen Gesetze verstof3en.

(3) Niemand darf zum Gottesdienst oder zur Teilnahme an religidsen
Zeremonien und Riten oder zur Kundgabe seines Glaubens und seiner
religivsen Uberzeugung gezwungen werden. Niemand darf seines Glaubens
und seiner religivsen Uberzeugung wegen getadelt werden.

(4) Religiése Erziehung und Religionsunterricht bleiben dem Willen und der
Entscheidung der Einzelnen ({berlassen, bei Minderjahrigen ihren
gesetzlichen Vertretern.

(5) Niemand darf die Religion, religiose Geflihle oder von der Religion als
heilig betrachtete Gegenstande in irgendeiner Weise zum politischen oder
personlichen Nutzen, zum Gewinn von Macht oder mit der Absicht, die
grundlegende sozialen wirtschaftliche und rechtliche Ordnung des Staates
aufreligiose Prinzipien zu griinden, ausbeuten oder mi3brauchen. Wergegen
dieses Verbot verstd3t oder andere dazu veranlaldt, ist gemal den
zustandigen Gesetzen strafbar: Vereine werden auf Anordnung der
zustdndigen  Gerichte, politische  Parteien auf Anordnung des
Verfassungsgerichtshofes aufgelost”.

In einem Sondergesetz von 1965 (Gesetz Nr. 633) werden auch die
Aufgaben des Prasidiums fir religidse Angelegenheiten neu beschrieben:

e Erledigung aller religiosen Angelegenheiten, welche sich auf die
Glaubenssatze, den Gottesdienst und die sittichen Grundséatze der
islamischen Religion beziehen;

 Aufklarung der Bevolkerung iber Religionsfragen:

e Verwaltung der Gotteshauser.

Die Verfassung von 1982, die nach der dritten militarischen
Machtiibernahme von 1980 erstellt wurde und mit einigen Anderungen bis heule

DI. Ubers, des Volllcxlcs online: hlin://iwww .verfassimiien.de/Ir/indcx.htm.



155
gultig ist. hat zu religidsen Fragen die Aufgabe des Staates verstarkt betont. Es
hei3t weiterhin:

»,Die Republik Turkei ist ein ... laizistischer und sozialer Rechtsstaat*3.

~Jedermann genieldt die Freiheit des Gewissens, der religidsen Anschauung
und Uberzeugung [...]4*

Dann aber wird als ein Novum betont:

»,Die Religions- und Sittenerziehung und -lehre wird unter der Aufsicht und
Kontrolle des Staates durchgefihrt. Religiése Kultur und Sittenlehre gehdren
in den Primar- und Sekundarschulanstalten zu den Pflichtlachern. Daruber
hinaus ist religidse Erziehung und Lehre vom eigenen Wunsch der Birger,
bei Minderjahrigen vom Verlangen der gesetzlichen Vertreter abhangig“.

Sowohl die Verfassung von 1961 als auch von 1982 schiutzen ausdrucklich
acht zwischen 1924 und 1934 erlassene Reformgesetze, die sich mit religibsen
oder traditionellen Einrichtungen befassen (Artikel 174 der gegenwartigen
Verfassung):

1. Vereinheitlichung des Unterrichts (1924)

2. Gesetz Uber das Huttragen (1925), gemeint ist die Einfuhrung der
westlichen Kleidung

3. Gesetz Uber die SchlieBung der Derwischkléster und Mausoleen und das
Verbot des Berufs eines Mausoleumwaérters sowie die Aulhebung einiger
Titel (1926)

4. Gesetz Uber die Ziviltrauung (1926. im Rahmen des Tirkischen
Zivilgesetzbuches), d.h. die offizielle Einfihrung der Monogamie

5. Gesetz Uber die Annahme der internationalen Ziffern (1928)

6. Gesetz Uber die Annahme und die Anwendung des tirkischen Alphabets
(1928)

7. Gesetz Uber die Aulhebung der Anreden und Titel wie Efendi. Bey. Pa$a
usw. (1934)

8. Gesetz Uber das Verbot bestimmter Trachten (1934), d.h. das Verbot
religivser Kleidung in der Offentlichkeit.

Artikel 136 definiert neuerlich die Aufgaben des Prasidiums fiir religiose
Angelegenheiten (Diyanet), dieses Mal mit einem klaren Hinweis aufden Staat:

.Das Préasidium fur Religionsangelegenheiten erflllt als Bestandteil der
allgemeinen Verwaltung im Sinne des laizistischen Prinzips auRRerhalb aller
politischen Ansichten und Auffassungen sowie gerichtet auf die nationale
Solidaritat und Integration die in einem besonderen Gesetz vorgesehenen
Aufgaben*,

' Verfassung von 19X2 Art. 2.
1 Ebenda. An. 24.



156

Nattrlich wurde diese Struktur hinterfragt, da es auch in der Tirkei die
Meinung gab. dass eigentlich die Existenz dieser Behdrde dem Prinzip des
Laizismus widerspreche. Das tirkische Verfassungsgericht hat bei seiner
Entscheidung, dass dies nicht der fall sei. sich laut Darstellung des gegenwartigen
Prasidenten des Prasidiums fur Religibse Angelegenheiten. Prof. Ali Bardakoglu,
auf folgende Begriindungen gestitzt':

,.I. Die Religion darf in staatlichen Angelegenheiten nicht vorherrschend
eine Wirkung austiben.

2. Jedem Individuum muss ohne Unterschied hinsichtlich seines geistlichen
Lebens unbegrenzte Freiheit zugestanden werden: auf diese Weise wird die
Religion unter den Schutz der Verfassung gestellt.

3. Missbrauch und Ausbeutung religidser Gellihle sind verboten, /um
/wecke des Schutzes der o6ffentlichen Ordnung und Interessen missen in
Bezug auf Aktionen und Verhaltensweisen, die unter Uberschreitung des
geistigen Lebens des einzelnen Einwirkungen auf das gesellschaftliche
Lehen zeigen. Beschrankungen akzeptiert werden.

4. Dem Staat muss die Ermachtigung zur Kontrolle religidser Rechte und
Freiheiten zuerkannt werden, damit er als Beschitzer der o6ffentlichen
Ordnung und Rechte auftreten kann".

Prof. Bardakoglu hat in diesem Zusammenhang mehrfach ausgeftihrt, dass
auf diese Weise die Turkei bei der gegenwartigen Diskussion Uber den
Zusammenhang von Religion und Gewalt far Europa einen bcdcnkenswerlen
Beitrag anzubieten habe.

Gleichzeitig muss man aber auch sagen, dass das tlirkische Modell eine
Reihe von innerislamischen Fragen wie etwa Rechte und Madoglichkeiten der
Aleviten. die doch zumindest 20 % der tirkischen Bevélkerung ausmachen,
ungeklart lasst. Viel mehr trifft das aber noch fur die christlichen Kirchen zu. die
in diesem Konzept eigentlich gar nicht Vorkommen.

//. Die Kirchen in der Tirkei heute

Darum mochte ich nun in einem zweiten Teil die heutigen Kirchen in der
Turkei kurz vorstellen. Insgesamt gibt es ca. 100,000 bis 150.000 Christen in der
Tarkei  die Zahlen gehen hier oft weit auseinander — , bei etwa 70 Millionen
Einwohnern aufalle Falle nur ein Promille-Anteil der Bevolkerung.

Vgl, hier und im folgenden A. BARDAKOGLU. Der Aufbau und die Funktion des Amtes ftir
religibse Angelegenheiten (Diynnel). in: KONRAD ADLNAUI KSTHTUNCI e.V. (Hg.). Islam. Staat
und moderne Gesellschaft in der Turkei und in F.uropa. Konferenzberichte. Ankara 2005. 1-1').



157
I. Die einheimischen Kirchen

1.1. Armenische Christen

Die zahlenmaRig gréf3te Gruppe ist die armenisch-apostolische Kirche mit
ca. 70.000 Glaubigen turkischer Staatsbiirgerschaft. Ihr Mittelpunkt in der Tarkei
ist das Patriarchat in Istanbul. Diese Kirche gehért zur Gruppe der
allorientalischen oder vorchalcedonensischen Kirchen.

Die armenische Kirche in der Turkei ist in fUnf Gebiete eingeteilt, vier
Istanbuler Gebiete sowie Anatolien. Die armenische Kirche kann also auch in
Anatolien Kirchen und Gemeinden haben im Gegensatz zur griechisch-orthodoxen
Kirche, fur die abgeleitet aus den Bestimmungen der Bevdlkerungsaustausch-
Konvention von 1923 dies nicht mdglich ist. Als sechstes Gebiet ist dem
armenischen Patriarchat noch Kreta zugeordnet, was aber im Gegensatz zum
Anspruch des Phanars auf die geistliche Verantwortung fir auBertirkische
Gemeinden bis jetzt kein politisches Problem war. Die armenisch-apostolische
Kirche hat einige Schulen; es gibt ein armenisches Spital sowie zwei
Waisenhauser. Die Priesterausbildung erfolgt im Ausland.

Neben den oben genannten tirkischen Armeniern spricht man gegenwartig
von etwa 30.000 Armeniern, die sich inoffiziell mit Touristenvisa in der Turkei
aufhalten und sich durch verschiedene Arbeiten eine Verbesserung ihrer
schwierigen wirtschaftlichen Lage in der Republik Armenien verschaffen wollen.

Im Herbst 2007 erregte der ofter umstrittene Prasident der Tirkischen
Historischen Gesellschaft (Turk Tarih Kurumu), Prof. Yusuf Halayoglu. gro3es
Aufsehen bei einem Vortrag. Der Historiker behauptete, tiirkische Recherchen
hatten ergeben, dass die Kurden der Turkei tatséchlich turkmenischen Ursprungs
seien und dass die kurdischen Alevilen der armenischen Volksgruppe
entstammten. Als Konsequenz ergibt sich fur ihn daraus, dass der kurdische PKK-
Terror gegen Turken sehr stark mit alten Armenier-Ressentiments verknipft sei.

Nach scharfen Protesten von armenischer und kurdischer Seite prazisierte er
laut turkischer Nachrichtenagentur seine Aussagen, berief sich aber gleichzeitig
auf ihm vorliegende alte Konvertitenlisten: Er habe gesagt, dass es Armenier
gegeben habe, die sich als Kurden und Alevilen ausgegeben hétten, um der
Deportation wahrend des Ersten Weltkriegs zu entgehen.

Der armenische Patriarch, Mesrob Il, Mulafyan, erklarte dazu, dass es zwar
allgemein bekannt sei, dass es in der Gegend von Adiyaman, Tunceli und dem
Schwarzmeergebiet muslimische Armenier, die sogenannten Henvjinliler. gebe,
dass er aber eine Atmosphére, in der die Herkunft und die Religion der Birger
erforscht werden, fur besorgniserregend halte. Ihm selbst seien auch die von Prof.
Halayoglu zitierten Listen mit den Namen konvertierter Armenier unbekannt.

Der armenische Patriarch selbst wird in der turkischen Offentlichkeit eher
positiv aufgenommen, wobei er natirlich immer wieder in die | ragestcllung der
politischen Diskussion Uber Armenien und Aserbaidschan, aber auch in die
ungeklarte Vergangenheitsbewaltigung im Hinblick auf die Tragddie des



158

armenischen Volkes im ersten Weltkrieg gezogen wird. Seit der Ermordung des
armenischen Journalisten Hrant Dink im Janner 2007 reagiert auch die tlrkische
Offentlichkeit, vor allem auch viele meinungsbildende Kommentatoren, sehr
entschieden gegen solche AuRerungen wie die von Prof. Hala™oglu.

So weit eine kurze Darstellung der Situation der armenisch-apostolischen
Kirche.

Aus der armenisch-apostolischen Kirche heraus hat sich im 17. Jahrhundert
aus einem damaligen Einheitsverstandnis die mit Rom vereinigte armenisch-
katholische Kirche gebildet, die heute in Istanbul ca. 3.000 Personen zahlt. Es gibt
einen armenisch-katholischen Erzbischof, sowie seit etwa einem Jahr einen
libanesischen Auxiliarbischof (was eine ungewodhnliche Ausnahme im tirkischen
Rechtssystem darstellt, das sonst nur tlrkische Staatsbirger als Amtstrager der
Minderhcitenkirchcn genehmigt). Daneben gibt es drei Weltpriester sowie die
Mechitaristcnniederlassung mit zwei Patres in Istanbul. Auch diese Kirche fuhrt
Schulen und ein Spital.

Eine kleine Gruppe von armenisch-protestantischen Christen hat sieh im 19.
Jahrhundert entwickelt, die heute eher am Aussterben ist bzw. sich neu in
turkische Freikirchen einbringt.

1.2. Orthodoxe Christen

Bei der historisch wichtigsten Kirche der Turkei habe ich das Problem, wie
ich sie im Vortrag benennen soll, um in meinem Gastland, wie in der Einleitung
kurz angefihrt, nicht selbst Probleme zu bpkommen. In der Turkei spricht man
vom Fener Rinn Patrikhanesi, wobei die Ubersetzung ,,Griechisches Patriarchat
im Phanar* nicht ganz zutreffend ware, da in der tirkischen Sprache zwischen
Rum (,,rédmisch*“-griechisch) und Yunan (Griechenland-griechisch) unterschieden
wird. Diese uralte Kirche ..der Stadt" wird weltweit das Okumenische Patriarchal
van Konstantinopel genannt. Es steht unter der Leitung von Patriarch
Bartholomaios |., dem unter den orthodoxen Lrsthierarchen der erste Rang unter
Gleichen zukommt und der sich in seiner weltweiten Jurisdiktion Uber
Diasporagemeinden aufc. 28 Chalkedon beruft. Damit kommt ihm kirchlich eine
ganz eigenstandige Bedeutung zu. Pur die staatliche tirkische Sicht bringen aber
sowohl der Begriff ,6kumenisch" als auch der Ausdruck ,Konstantinopel*
Probleme, da in ihnen politische, vom Gesetz nicht gestattete Ambitionen gesehen
werden.

Die Turkei interpretiert die Sektion Il des Vertrags von Lausanne, wo in den
Artikeln 37-45 der Schutz der Minderheiten behandelt wird, so, dass dieser Schutz
nicht-moslemischer Minderheiten tiurkischer Staatsbirgerschaft eine ékumenische
Punktion, die eben politisch interpretiert und manchmal mit dem erloschenen Amt
des $cyh ul-Islam verglichen wird, ausschlie3t. In den letzten Jahren haben etwa
die Auseinandersetzungen um das Patriarchat von Jerusalem und die
entsprechende Kirchensynode im Phanar auch zu Strafantragen bei der
Staatsanwaltschaft gefuhrt, da ein solches ,$eriatsgericht* so wurde das genannt
— gegen Grundprinzipien des tirkischen Staates stlinde und sich im Gegensatz zu
den Bestimmungen von Lausanne befande. Solchen Anzeigen nationalistischer



159
Kreise wurde aber wegen der unklaren rechtlichen Interpretation bisher nicht
weiter nachgegangen.

Solche Gruppen agitieren schon seit langem gegen das Patriarchat, weil sie
Bartholomaios |. die Absicht unterstellen, im Phanar einen selbststandigen
kirchlichen Ministaat nach dgm Vorbild des Vatikans bilden /u wollen. Leider
gibt es auch immer wieder AuRBerungen aus dem Umfeld des Patriarchats von
Moskau, die in eine &hnliche Richtung weisen und sehr gerne in der Turkei zitiert
werden.

Wenig hilfreich lar den Phanar ist es aber auch, dass die Turkei den letzten
Paragraten (Artikel 45) des Minderheitenteiles des Vertrags von Lausanne
ebenfalls nur unzureichend erfillt sieht. Dort heil3t esja:

»,Die Rechte, die durch die Bestimmungen des vorliegenden Abschnitts den
nicht-muslimischen Minderheiten der Tirkei gewahrt werden, werden in
gleicher Weise von Griechenland der muslimischen Minderheit in seinem
Gebiet gewahrt*,

Offene Probleme der muslimischen Minderheit in Griechenland werden in
der Tuarkei unter Berufung auf diesen Art. 45 immer wieder auch als
AusschlieBungsgrund fur Verbesserung der Rechtssituation der Orthodoxen
Kirche genannt. Auch der Europaischen Union wird vorgeworfen, nur die
Probleme der Tirkei, nicht aber die von Griechenland aufzugreifen. Auf diesem
Hintergrund wird auch das Patriarchat von der tiirkischen Offentlichkeit eher mit
Distanz und geringem Verstandnis flr seine olfencn Fragen gesehen.

Im Juni 2007 hat sich allerdings nun auch die Rechtslage gravierend
geédndert, weil die 4. Kammer des Obersten Berufungsgericht der Tirkei dem
orthodoxen Patriarchat in Istanbul in einem Urteil das Recht abgesprochen hat.
den Titel ,0kumenisch" zu fuhren.

Anlass des Gerichtsverfahrens war ein eher absurder Streit zwischen
einzelnen Mitgliedern der orthodoxen Pfarrgemcinde bulgarischer Nationalitat in
Istanbul und dem Patriarchat. Der friihere bulgarische Pfarrer, ein Chorleiter ohne
theologische Ausbildung, war in der Zeit des noch schwierigen Verhaltnisses
zwischen Bulgarien und der Turkei zum Priester bestellt worden, wobei auch seine
Anerkennung damals durch das griechische Patriarchal erfolgte. Auf Grund der
neuen Verhaltnisse im Nachbarland wurde von der bulgarischen Kirche nun ein
Priester entsandt, was zu Rivalisierungen innerhalb der Gemeinde fihrte. Da das
Patriarchat den neu ernannten Pfarrer anerkannt hatte, wurde ein
traditionellerweise zu Feiertagen als Vertreter des Ortshischofs gesandter
griechischer Metropolit vom alten Pfarrer aus der Kirche verwiesen, was in
langerer Folge zur Exkommunikation und Amtsenthebung des alten Pfarrers durch
das Patriarchat filhrte. Der Pfarrer und einige einflussreiche Mitglieder der
gespaltenen Gemeinde stellten nun nach dem tirkischen Strafgesetz Anzeige
gegen Patriarch Bartholomaios und den gesamten Synod wegen Behinderung der
freien Religionsausiibung einer anderen Religionsgemeinschaft. Der Prozess



160

wurde /war nach dem Weg durch mehrere Instanzen eingestellt, die Richter des
Obersten Berufungsgerichtes anderten sich aber neben der Abweisung der
bulgarischen Klage gegen den Patriarchen auch zur Frage des Titels
.Okumenischer Patriarch". Er sei gemaR der turkischen Interpretation des
Vertrags von Lausanne lediglich als Oberhaupt der wenigen im Land verbliebenen
orthodoxen Griechen anzusehen. Alle anderen Interpretationen — und dabei wurde
ausdriicklich der Titel ,Okumenischer Patriarch" genannt seien ein VerstoR
gegen die turkische Gesetzgebung.

In einer Ansprache beim Welttreffen der Jugend des ©kumenischen
Patriarchats in Istanbul bekraftigte Bartholomaios I. dagegen im Juli:

,Das Patriarchat ist seit dem 6. Jahrhundert 6kumenisch, das ist ein
historischer Titel, den die ganze Welt kennt".

Daraufhin wurde mit Berufung auf das Urteil vom Juni wieder von einem
Funktionar der bulgarischen Dissidenten Strafanzeige erstattet und diesmal wurde
Patriarch Bartholomaios von der Staatsanwaltschaft in Istanbul Ende August
vorgeladen. Der Patriarch sollte in einem Ermittlungsverfahren aussagen, das die
Staatsanwaltschaft wegen des Verdachts auf Amtsmissbrauch erdffnet hatte.
Dieses Verfahren wurde zw'ar im September 2007 eingestellt, die weitere
Entwicklung steht aber offen, wobei inzwischen die Europaische Union,
Griechenland und der Weltrat der Kirchen Proteste geduflert haben. Auch der
Fortschritlsberichl der Européischen Kommission” vom 6.11.2007 greift diese
Frage als offenes Problem auf.

Die konkrete griechisch-orthodoxe Gemeinschaft in der Turkei ist heute mit
ca. 2.000-4.000 Glaubigen extrem klein, doch sicht sie eben in der altehrwiirdigen
Tradition des Apostels Andreas und der ersten Konzilien. Die Glaubigen in der
Tarkei werden in drei Istanbuler Metropolien betreut, an ihrer Spitze Chalcedon
(Kadikdy), sowie in der Metropolie der beiden Dardanellen-Inseln Imbroz und
Tenedos. Die anderen Metropoliten des Patriarchats werden auf Titularsitze, an
ihrer Spitze Ephesus, ernannt. Das bedeutet aber keine tirkische staatliche
Anerkennung dieser Titularsitze und ist auch nicht mit bestehenden Gemeinden
verbunden. Bis heute beansprucht das Okumenische Patriarchat nach altem
kirchlichen Verstandnis, das sich auf die ersten Konzilien beruft, die Jurisdiktion
in der Diaspora. So befinden sich unter den dem Okumenischen Patriarchat
zugeordneten .!\/Ietropolien neben den griechischen Inseln Bischofssitze von
Deutschland. Osterreich, Frankreich, GroRbritannien, Skandinavien, den USA.
aber auch Buenos Aires. Sydney, Wellington und Hongkong. Eine eigene
Rechtssiluation, die manchmal auch zu Spannungen mit der griechischen Kirche
fuhren kann, hat noch Nordgriechenland.

Online: liiin:."cc.curiipii.cii.’ciilari’ciiieiii'’kev (IncunienlsTenons nov 2007 tlc.him
<23.1.200X1.



161

Seit kurzer /.eit ist der Heilige Synod nicht mehr ausschlielich mit
tarkischen Staatsbirgern besetzt, sondern sechs dieser Sitze sind international
besetzt, was ebenfalls zu staatlichen Irritationen llihrte und nach dem Urteil vom
Juni auch zu rechtlichen Konsequenzen fuhren kann.

Die arabisch-sprechenden orthodoxen Christen um Antakya (Antiochien)
unterstehen nicht dem Phanar. Wahrend es aufRerhalb von Istanbul und den beiden
Inseln Imbros und Tencdos in der Turkei auf Grund des Bevdlkerungsaus-
tauschabkommens keine griechisch-orthodoxen Gemeinden geben kann, sind
diese orthodoxen Christen im erst 1939 der Turkei angeschlossenen Hatay-Gebiet
dem (orthodoxen) Patriarchal von Antiochien zugeordnet.

Neben den griechisch-orthodoxen Gemeinden gibt es noch die bulgarische,
russische und ruménische Gemeinde in Istanbul, die natirlich in Kircheneinheit
mit dem Patriarchat leben, was aber wie vorher angefiihrt vom tirkischen Staat
anders gesehen wird.

Wahrend es in der Turkei keine unierte Kirche der griechischen Tradition
mehr gibt, méchte ich noch eine rechtlich vom tirkischen Staat weiterhin
anerkannte sog. Tiirkisch-orthoiloxe Kirche erwahnen, die heute de facto ein
Familienunternehmen ist. Sie wurde 1922 von einem Priester aus Kayscri. Papa
Eftim (Erenerol), der einer tirkisch sprechenden orthodoxen Gruppe angehorte,
mit Unterstitzung der neuen tirkischen Bewegung gegriindet. Da aber ein
Grof3teil der landlichen christichen Bevolkerung um Kayscri in den
Bevolkerungsaustausch geriet und die Griechen Istanbuls wegen der
Exkommunikation Eftims ihm fern blieben, konnten auch die der Kirche durch die
tirkische Regierung Uibertragenen drei Kirchen in Istanbul/Galata keine Gemeinde
sichern. Heute gehoéren etwa 25 Personen dieser Kirche an. Die Urenkelin Sevgim
Erenerol leitet heute als Sprecherin der ,Kirche" ein Wirtschaftsuntemehmen mit
Hausern und Geschaftslokalen. International praktisch unbekannt, tritt diese
Gruppe innertiirkisch doch immer wieder mit Protesten gegen das Patriarchat in
Erscheinung.

1.3. Syrische Kirchen

Die Mitglieder der dritten einheimischen Kirche, der syrisch-orthodoxen
Kirche des Westens, stammen vor allem aus dem Gebiet des Tur Abdin im
Siuidosten der Turkei, in dem noch die Sprache Jesu  Araméaisch  gesprochen
wird. Viele sind von dort nach Istanbul gekommen. Es wird derzeit geschatzt, dass
ca. 10.000 syrisch orthodoxe Christen in Istanbul und 3.000 im Tur Abdin leben.
Der turkische Staat férdert zurzeit die Rickkehr von ins Ausland emigrierten
syrischen Christen in ihre ehemaligen Dorfer. Im Dezember 2006 konnte im
Rahmen dieser Entwicklung auch ein seil 1999 in der Stadt Adiyaman und
Umgebung als Seelsorger tatiger Monch zum Bischof fur Adiyaman geweiht
werden. Er ist damit neben dem Metropoliten des Tur Abdins, dem von Mardin
und dem von Istanbul der vierte tirkische Metropolit des syrischen Patriarchats
von Antiochien, das seinen Sitz in Damaskus hat. Wahrend in vergangenen Jahren
diese Kirche in der Turkei schon als im Verschwinden angesehen wurde, ist das
doch ein Hoffnungszeichen fir die Zukunft.



162

Die Gemeinde der linierten syrisch-katholischen Kirche hat ca. 1.200
Mitglieder, die von einem Chorbischof geleitet werden. Obwohl er selbst nicht
Bischof ist. gehort er als Vertreter des Patriarchen auch der katholischen
Bisehofskonferenz der Tiirkei an. Er ist im Ubrigen der einzige Priester seiner
Kirche in der Turkei, was dieser Kirche auch Sorgen fir die Zukunft bereitet. Als
Gemeindezentrum und Kirche dient die frihere Jesuitenniederlassung von
Istanbul. Sacre Coeur, die aufGrund unklarer Besitzverhaltnisse an den turkischen
Staat gefallen war.

Die Chaldaische Kirche, der mit Rom unierte Zweig der Alten Syrischen
Kirche des Ostens, zahlt zur Zeit ca. 1.000 Mitglieder, zu denen noch zusatzlich
chaldaische Fluchtlinge aus dem lIrak treten, die sich voriibergehend in der Turkei
aulhalten. Die Gemeinde wird nach dem frihzeitigen Tod des Erzbischofs vom
einzigen verbliebenen ehaldaisehen Priester der Tirkei, der nun ebenfalls den
Titel eines Patriarchalvikars tragt, geleitet. Ihr Goliesdienstzentrum ist die Krypta
der réomisch-katholischen Kirche St. Anton in Istanbul. Die Bischofskirche in
Diyarbakir, im Osten der Turkei, wird von der syrisch-orthodoxen Kirche
mitbetreut. Die Mutterkirche, die Syrische Kirche des Ostens, ist in der Turkei
nicht mehr durch Gemeinden vertreten.

2. Die Auslanderkirchen

2.1. Die romisch-katholische Kirche hat ca. 15.000 bis 20.000 Mitglieder.
Zur-zeit werden in ihrer Liturgie neben Latein 7 Sprachen gesprochen: Turkisch,
Franzésisch, Italienisch, Polnisch, Englisch, Deutsch und Spanisch. Damit
verbunden sind auch die verschiedensten Mentalitaten und Kirchenbilder aus den
verschiedenen europdischen Herkunftslandern. Heute entwickelt sich das
Turkische immer mehr in der Nachfolge des Franzésischen zur gemeinsamen
Sprache, allerdings geschieht dies noch immer ziemlich zeitverzégert im Blick auf
Entwicklungen in anderen Landern. Nicht alle Bischoéfe sprechen tirkisch. Es gibt
auch nur mehr wenige einheimische lateinische Christen. Viele Katholiken sind
entweder als Diplomaten. Wirtschafts-treibende oder Lehrer in der Tirkei und
kehren nach einigen Jahren in ihre Heimat zuriick. Anders ist die Situation der vor
allem deutschsprachigen Frauen, die in die Turkei geheiratet haben, der
groRtenteils philippinischen Hausangestellten oder der afrikanischen Studenten
und Fluchtlinge. Sie alle stehen in verschiedenartigen Beziehungen zur Tirkei auf
Grund der Lange und Art des Aufenthaltes, ihrer finanziellen Situation, aber auch
ihrer Rickbindung zum Heimatland. Ahnlich ist es mit dem Klerus, fast alle
Priester und Ordensleute kommen durch ihre geistlichen Gemeinschaften, die in
der Turkei ihre Werke aufgebaut haben, aus Europa. Ebenso die drei lateinischen
Bischofe, namlich der Apostolische Vikar von Istanbul (zustandig fur Istanbul und
Ankara mit der zahlenmaRig gréten Katholikenzahl), der Erzbischofvon lzmir
mit seiner weit zurtickreichenden Geschichte und einigen Hundert Katholiken mit
franzOsisch- und italienischsprachigem Hintergrund, sowie der Apostolische Vikar
von Anatolien mit Sitz in Iskenderun. Das erst 1990 neu gegriindete Vikariat wird
von italienischen Kapuzinern betreut. Die Zahl der Glaubigen ist ebenfalls sehr



163
klein. Man meinte allerdings bei der Griindung, dass sich auch Nachfahren
friherer Christen, die zum Islam Ubergetreten seien, noch neu finden koénnten.
Dies ist zwar eine unbestreitbare Tatsache, allerdings scheint es eher fraglich, ob
es sich hier starker um réomisch-katholische Christen gehandelt hat.

Die katholische Bischofskonferenz der Turkei umfasst somit 7 Mitglieder:
drei romisch-katholische sowie vier unierte Mitglieder. Vorsitzender ist seit dem
Jahr 2007 der romisch-katholische Apostolische Vikar von Anatolien,
stellvertretender Vorsitzender der armenisch-katholische Auxiliarbischof, somit
zw'ei Auslander. Die Bischofskonferenz ist fiir den tirkischen Staat rechtlich nicht
existent, wahrend allerdings auf Protokoll-Ebene die Bischéfe schon
wahrgenommen werden.

Der Apostolische Nuntius in Ankara wird von der Tlrkei als Vertreter eines
anderen Staates, namlich des Heiligen Stuhls, nicht aber als kirchlich-religiose
Vertretung gesehen.

Weil bekannt sind einige Institutionen katholischer Orden wie Schulen oder
Krankenhauser, die vorwiegend fur muslimische Turken wirken. Fir sie bestehen
genau feslgclegte Bestimmungen fur ihr Arbeiten. In Besitzfragen unterliegen sie
den gleichen Einschrénkungen wie die Kirchen.

2.2. Evangelische und anglikanisch-presbyterianische Kirchen

Die evangelische Gemeinde deutscher Sprache in der Turkei, im
wesentlichen lutheranisch gepréagt, besteht seit fast 150 Jahren. Sie wurde in
Istanbul gegriindet, um deutschen evangelischen Christen zunéchst eine religidse
Heimat, aber dann auch schulische und arztliche Betreuung zu geben. Heute
besteht die evangelische Gemeinde vor allem aus Gesandten,
Wirtschaftstreibenden. Lehrern und den in Istanbul verheirateten Frauen.

Auch mehrere englisch-sprachige Kirchen der Reformation sind in der
Turkei, v. a. in Istanbul vertreten:

Die anglikanische Kirche hat ihr Zentrum in der 1858 erbauten Krimkirche
in Istanbul sowie im Britischen Generalkonsulat bzw. der Botschaft in Ankara.
Auch lzmir wird betreut. Eine umstrittene neue Initiative der Anglikanischen
Dibzese in Europa ist die Bishop’s Pastoral Initiative lor Turkish Vlinistry mit
dem jungst zum ,Pioneer Minister" ordinierten Reverend Engin Yildirim. Diese
Iniative hat zur zeitweisen Suspendierung des anglikanischen Pfarrers in Istanbul
durch seinen Bischof gefihrt, da der anglikanische Pfarrer und seine Gemeinde
sieh nicht in diese Missionsbewegung eingliedern wollten.

Die 1810 in Boston gegriindete Missionsgesellschaft American Board of
Commissioners of Foreign Missions (ABCFM) kam bereits 1820 nach Beirut und
von dort in die ganze Levante. Sie hat auch eine lange Tradition im christlichen
englischsprachigen Schulwesen und im Verlagswesen der Tirkei und steht im
Zusammenhang mit Traditionen der (Nord-)Presbylerianischen Kirche in
Amerika.

Die Union Church ist ebenfalls ein Zusammenschluss amerikanischer und
anderer evangelischer Traditionen und entstand 1831. Die Gemeinde hat ihre
Kirche in der Dutch Chapel im Niederlandischen Generalkonsulat.



164
3. Turkische Freikirchen

Vor allem von nordamerikanischen und koreanischen Freikirchen unterstitzt
entwickelten sich in den letzten Jahren auch tiurkische Freikirchen, deren
Aktivitaten sich in friheren Jahren am Rande der bisherigen gesetzlichen
Mdglichkeiten bezuglich des in der Turkei bestehenden Verbotes tiber Aktivitaten,
die die nationale Einheit gefahrden, bewegten. Hier gibt es auch manche
Gegensatze zwischen dem Wirken dieser Freikirchen und dem der alten
einheimischen Kirchen, aber auch der ausléndischen Kirchen. Man kann es immer
wieder erkennen, wenn diese Freikirchen zur Okumenischen Gebetswoche um die
Einheit der Christen ein- oder ausgeladen Werdgn.

lhr Wirken wurde in der tirkischen Offentlichkeit bisher sehr kritisch
gesehen. Die tirkische Presse hatte vor allem unter dem Stichwort ,Missionare,
die die Einheit des Landes geféahrden" sehr zu dieser Sicht beigetragen. Die
Tirkische Stiftung fur sozio-6konomische Studien verdffentlichte im November
2006 einen Bericht Uber ,Religion, Gesellschaft und Politik in der sich
wandelnden Tiurkei". In einem Kapitel wurden die Interviewten nach den
»Missionarisierungsaktivitaten" befragt. 50% der Befragten stimmen folgender
Aussage zu: ,Gegen die Aktivitaten jener Missionare, die eine andere Religion als
den Islam zu verbreiten versuchen, sollte vorgegangen werden*,

Am 11.01.2007 wurden in der Istanbuler Zeitung Hurriyet in einem Bericht
offizielle Zahlen der tirkischen Sicherheitsdirektion im Blick auf Gotteshauser
veroffentlicht und dabei auch 52 nicht offiziell als Kirchen anerkannte neue
protestantische Zentren zur Missionstatigkeil genannt.

Mit grosser Betroffenheit wurde allerdings dann von der tirkischen
Offentlichkeit die Nachricht tber die Ermordung mehrerer Mitarbeiter einer
solchen Gruppe im Osten der Turkei im Fruhjahr dieses Jahres aufgenommen. Am
18. April 2007 drangen mehrere Tater in Malalya in ein Gebaude ein. in dem ein
kleiner christlicher Verlag untergebracht war. Sie fesselten ihre Opfer, einen
46jahrigen Deutschen und zwei Tirken, und schnitten ihnen die Kehle durch. Der
Verlag halte Bibeln, christliche Literatur und Kreuze verkauft. Der Verlag war
zuvor wiederholt von tirkischen Nationalisten bedroht worden, die ihm
vorwarfen, missionarisch tatig zu sein und damit die Einheit des Landes zu
untergraben.

Dies fuhrte in der Folge zum ersten Mal zu einer Stellungnahme des
Prasidenten des Direktorates fir religiose Angelegenheiten, der erklarte, dass es
selbst-verstandlich jedem Angehdrigen einer Religion frei stehe, in der
Offentlichkeit die Vorziige seiner Religion hervorzuheben, solange er nicht eine
andere Religion dabei verachtlich mache. Im Blick aufdie freie Darstellung der
eigenen Religion bestiinde keinerlei Verbot durch die tirkischen Gesetze. Eine
Aussage in dieser Form hatte man zuvor nicht gehort; sie ist offensichtlich aus
dem Blut dieser Christen erwachsen.



165
4. Andere Gruppierungen

Am 31. Juli 2007 erhielten Jehovas Zeugen in der Tirkei die schriftliche
Bestatigung, dass die ,Vereinigung zur Unterstitzung von Jehovas Zeugen*
offiziell registriert wurde. Die Registrierung dieser religiosen Rechtskérperschaft
ermdoglicht den Zeugen etwa den Kauf oder Besitz von Immobilien und das
Anmieten von Anbetungsstiitten. Sie konnen jetzt Spenden entgegennehmen und
ihre rechtlichen Interessen nétigenfalls vor Gericht verteidigen.

Der Glaubensgemeinschaft der Zeugen Jehovas wurde dieser deutlich
verbesserte Status in der Tirkei allerdings erst nach Uberwindung vieler
Hindernisse gewahrt. Im Jahr 2004 hatte die tirkische Regierung ein Gesetz
verabschiedet, das in Ubereinstimmung mit europaischen Standards die Bildung
religioser Vereinigungen erlaubt. Am 11. Juli 2005 reichten die Zeugen Jehovas
die Satzung fur ihre Vereinigung bei den Behorden in Istanbul ein.
Regierungsbehorden bewerteten die Satzung allerdings als verfassungswidrig und
fochten sie vor Gericht an. Doch am 17. Mai 2007 bestédtigte der Oberste
Gerichtshof die erstinstanzliche Entscheidung des 3. Gerichts in $i>li (Istanbul),
gemass der die Satzung der Vereinigung im Einklang mit der tirkischen
Verfassung sei. Die christlichen Kirchen werden zu priifen haben, ob dies fir sie
ein ausreichender Prazedenzfall ist.

In den letzten Jahren konnten die Zeugen Jehovas in der Tirkei ihren
Glauben mit grésserer Freiheit ausiiben. Dennoch werden gegen einige Zeugen
immer wieder Geld- oder Gefangnisstrafen verhangt, da Militdrdienstverweigerer
aus Gewissensgrinden gesetzlich nicht anerkannt sind und es auch keinen zivilen
Ersatzdienst gibt.

Die Tatigkeit der Zeugen Jehovas in der Tirkei lasst sich bis 193.3
zurtckverfolgen, als die ersten finf Personen getauft wurden. Heute sind mit den
33 Versammlungen und Gruppen rund 3 500 Personen verbunden.

I1l. Rechtliche Probleme der Kirchen in der Tirkei, die im Zusammenhang mit
dem EU-Beitritlsprozess angesprochen werden

In einem dritten feil mdchte ich die aktuellen rechtlichen Probleme der
Kirchen kurz aufzeigen. Im Rahmen der Vorbereitungen Ilur die ['U-
Verhandlungcn wurden einige Initiativen gesetzt, die so genannten
| larmonisierungsgesetze des tlirkischen Staates. Da vieles dabei unbefriedigend
blieb, gab es eine Reihe von Initiativen der betroffenen Religionsgemeinschaften
und des Ill. Stuhls, die Otmar Oehring in seinen beiden Berichten zur Lage der



166
Menschenrechte in der Turkei (Missio Aachen 2002 und 2004) ausfuhrlich
dokumentiert hat. Ich méchte dazu das Wichtigste zusammenfassen :

I. Rcchtsstatus und damit verbundene Besitzfragen

Die Kirchen der Turkei haben einen sehr unterschiedlichen Rcchtsstatus und
unterschiedliche Organisationsstrukturcn und Tragerschaften, die im hall der
Minderheitenkirchen vom Staat vorgegeben wurden. Von anderen Kirchen
wurden teilweise auch ungewoéhnliche Formen Tiir die Tragerschaft gesucht — als
Beispiel sei die Aktiengesellschaft der deutschen katholischen Gemeinde genannt

. um Uberhaupt eine Existenzmdglichkeiten zu haben.

Bis zum Beginn neuer rechtlicher Verbesserungen, die zurzeit angestrebt und

erhofft werden, lasst sich die rechtliche Stellung der Kirchen in etwa so einteilen:

I.I. Im Sinne des Vertrages von Lausanne wurden als nicht-muslimische
Minderheiten von Anfang an drei Gruppen anerkannt, obwohl im Vertrag von
Lausanne keine Differenzierung nach verschiedenen Minderheiten gemacht wird.
Ls handelt sieh dabei um Armenier, Griechen und Juden, zu denen auf Grund
eines Freundsehartsvertrages dann auch noch die Bulgaren gezahlt wurden, was
der gegenwartigen Auseinandersetzung des griechischen Patriarchats noch eine
besondere juridische Note verleiht.

Aber keine dieser Gruppen hat in der Republik Turkei trotz dieser
Anerkennung und des de facto Bestandes als Kirche bzw. Religionsgemeinschaft
eine eigene Rechtspersonlichkeit. Dies ergibt nattrlich rechtliche und praktische
Probleme in Bezug auf Amter und das Funktionieren der entsprechenden
Institutionen, da die leitenden kirchlichen Amtstrager, etwa ein Patriarch, nur
eingeschrankte Eingriffsmoglichkcilen in die eigentlich der eigenen Kirche
zuzuordnenden Institutionen haben.

Als Eigentiimer der Liegenscharten der vom tirkischen Staat im Sinn dieser
von Lausanne anerkannten Minderheiten, aber in der jingsten Zeit auch einiger
anderer einheimischer Kirchen (syrisch-orthodox, syrisch-katholisch, armenisch-
katholisch. chaldaisch) scheinen die so genannten GemeindestiJhmgen (cemaat
vaki/liir) auf. Fir diese wurden in den letzten Jahren Gesetzesnovellierungen
geschaffen, die Hoffnungen weckten, aber deren praktische Durchfihrung in
manchen Punkten noch unbefriedigend ist. Das betrifft vor allem die
Rickgangigmachung von Verfallserklarungen an den tirkischen Staat mangels
dem tirkischen Recht entsprechenden Besitzern. Mehrere Institutionen haben in
der letzten Zeit deshalb Klage beim Europaischen Gerichtshofeingebracht.

Das Problem geht auf Ausfiihrungsbcstimmungen zum Stiftungsgesetz aus
dem Jahr 1936 zuriick und sah die Inventarisierung des Eigentums der Stiftungen

* Vgl. hier und im Folgenden (). 01:1 IKING. Zur Lage der Menschenrechte in der Turkei
Lai/ismus = Religionsfreiheit?, in: Internationales Katholisches Missionswerk e.V. tilg.).
Menschenrechte Nr. 5. Aachen '2002. DI-.RS.. Z.ur Lage der Menschenrechte Die Turkei auf dem
Weg nach Ruropa Religionsfreiheit?, ebenda 20; Aachen 2004.



167
vor. Das hatte damals keine gréReren Auswirkungen, wurde aber plétzlich im Jahr
1974 vom tirkischen Kassalionsgerichtshof ganz anders interpretiert. Das Gericht
entschied, dass alle nach 1936 von den Gemeindestiftungen durch Kauf,
Schenkung oder Erbschaft erworbenen Immobilien vom Staat konfisziert werden
kénnen, da sie von den nicht-muslimischen Minderheiten bei der Inventarisierung
1936 nicht angegeben worden waren. Ein spaterer Erwerb sei aber illegal
gewesen, weil die nicht-muslimischen Minderheiten Ausléndern gleich zu setzen
seien und damit kein Recht zum Grunderwerb in der Turkei hatten. Unter
Bericksichtigung dieser Entscheidung wurden von 1974 bis in die letzten Jahre
Hunderte von Immobilien den Gemeindestiftungen weggenommen und ihren
friheren Eigentiimern ruckubertragen bzvv. — wenn diese nicht zu finden waren
dem Staatsschatz Ubertragen. Turkische Stiftungen, die nicht den nicht-
muslimischen Minderheiten zuzurechnen sind, haben keine derartigen Probleme.

1.2, Nicht im Sinne von Lausanne als Minderheit anerkannt sind alle
anderen Kirchen, die vor Beginn der Republik in der Tirkei prasent waren und
daher einfach weiter existierten. Man hat von turkischer Seite ihre Existenz
zumeist  pragmatisch ohne Rechtsbasis  geduldet, bei rechtlichen
Auseinandersetzungen fielen aber auch eine Reihe von Institutionen mangels
gesetzlichem Tréger an den tirkischen Staat. Bis vor kurzem gab es fur diese
Kirchen auch im Fall der problemlosen Duldung keine Mdglichkeit, irgend eine
Anderung ihres Standes von 1914 durchzufiihren; sie durften einfach im Ausmafi
von damals weiter tatig sein.

Einzelne Gruppen haben dann pragmatisch recht verschiedenartige Formen
gewahlt. Ich méchte das an einem katholischen Beispiel aufzeigen:

Die (6sterreichische) romisch-katholische St. Georgs-Kirche, an der kirchen-
rechtlich keine eigene Pfarre errichtet ist, bestand schon vor 1914. und somit war
es bisher kein Problem (auf3er die Ublichen administrativen Probleme, die es flr
vieles in der Turkei gibt), fur die Tatigkeit an dieser Kirche eine Arbeitserlaubnis
und damit auch die Aufenthaltsgenehmigung fur einen Priester oder eine
Ordensschwester zu bekommen.

In den 1950er-Jahren wurde von der Deutschen Bischofskonferenz eine
eigene deutsche katholische Gemeinde. St. Paul, gegrindet, die ihm Jahre 1985
kirchen-rechtlich sogar als Personalpfarre errichtet wurde. Vor dem tirkischen
Staat existiert St. Paul allerdings nur in Form einer Aktiengesellschaft, da damals
keine andere Grindungsform mdéglich war. Da aber eine Aktiengesellschaft keinen
Seelsorger beschaftigen kann, wurde bis vor zwei Jahren die pragmatische Ldsung
als Verwaltungsbediensteter am deutschen Generalkonsulat gewahlt.

Neue Ldsungen ergeben sich vielleicht im Hinblick aufein Modell, das zum
ersten Mal in Antalya zum Tragen kam, wo ein katholischer deutscher Priester
nach intensiven diplomatischen Bemihungen Deutschlands und der Niederlande
eine Arbeitsgenehmigung als Priester erhielt, obwohl dort keinerlei Kirche
bestand. Die Gemeinde ist vor dem Gesetz wie jetzt die Zeugen Jehovas als
Verein organisiert, mit sehr muidhevoll organisierten Statuten. Da man
lurkiseherseits eine Lésung gewahren wollte, wurden Erlaubnisse erteilt, die auch



168

nach dem neuen tirkischen Vereinsgesetz vom November 2004 nicht eindeutig
gegeben sind und von daher auch widerrufen werden kdnnten. Das ist schon ein
erster Anfang, lasst aber langerfristig noch viele Fragen offen. In Entsprechung
dazu wurde nun auch der 2005 neu ernannte Plarrer von Istanbul-St. Paul von
tarkischer Seite zum ersten Mal als Priester genehmigt, obwohl er weiterhin keine
rechtlich existente Gemeinde hat.

Die vorher genannten Neuerungen im Stiflungsreehl mit vielleicht neuen
gesetzlichen mdglichen zukinftigen Regelungen beziehen sich nur auf die
,einheimischen* Kirchen, nicht die réomisch-katholische oder die Kirchen der
Reformation. Fir sie ergaben sich bis jetzt keine praktikablen Ldsungen, da sie
Uber keine Gemeindesliftungen verfiigen und neue Stiftungen mit religidser
Ausrichtung bis jetzt verboten sind. So warten die auslandischen Kirchen
einerseits auf verbesserte Durchfiihrungsbestimmungen des Vereinsrechts, vor
allem aber auf ein neues tirkisches Stiftungsgesetz, dessen Neugestaltung im
letzten Jahr am Einspruch des bisherigen Staatsprasidenten scheiterte.

Eigentiimer von kirchlichen Einrichtungen kénnen aber auch Privatpersonen
sein, wie dies ebenfalls in Schule und Spital von St. Georg der Fall ist. Die
Ordensgemeinschaft ist zwar dem tirkischen Unterrichts- oder Gesundheits-
ministerium gegenlber Trager dieser Institutionen, hat aber kein Besitzrecht an
ihrem Werk und muss das durch dsterreichische Treuhander wahrnehmen. Das ist
mit komplizierten und teuren Erbsehaftsabwicklungen verbunden, aber auch mit
existenziellen Sorgen fir das Werk, falls einer der 0&sterreichischen
treuhanderischen Besitzer plotzlich in Schwierigkeiten geraten sollte. Eine
wirkliche Lésung wirde nur ein Stiftungsrecht bieten, in dem auch Auslander die
Verantwortung tragen kdnnen.

1.3 Eine dritte Gruppe bilden die neuen Freikirchen oder Gruppierungen wie
Jehovas Zeugen, die Uberhaupt keinen rechtlichen Anknipfungspunkt besalBen,
nun aber vielleicht in neuen Formen (Vereinsrecht) Mdéglichkeiten sehen, die von
den bisher bestehenden Kirchen noch als sehr offene Frage angesehen werden.

Im November 2004 trat ein neues Vereinsgesetz in Kraft. Es soll auch dazu
beitragen, Moglichkeiten des Staates zur Einflussnahme aufdie Vereinigungen zu
beschneiden und somit den Aufbau der Zivilgesellschaft in der Tirkei zu fordern.
Allerdings enthalten die Durchfiihrungsbestimmungen zu diesem Gesetz noch
Beschrankungen fir die Eintragung von Vereinigungen, deren Name oder Ziele
als verfassungswidrig gelten. Dies gibt sehr viel Interpretationsspielraum fir
Verlassungsartikel, in denen es um die nationale Integritat oder die Auslegung des
Laizismusgrundsatzes geht. In der Praxis bedeutete es bisher, dass sich
Vereinigungen, die sich die Férderung einer bestimmten kulturellen Identitat oder
einer bestimmten Religion zum Ziel gesetzt haben, ungeachtet des Artikels 11 der
EMRK (Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit) nach wie vor nicht eintragen
lassen konnten. Aber auch hier gibt es, wie das Beispiel von Jehovas Zeugen zeigt.
Entwicklungen. Die Umsetzung wird also weiterhin aufmerksam zu verfolgen
sein.



16>>

2. Zur Frage der Sprachen

Ein weiteres Problem, bei dem sich erste Lésungen gezeigt haben, war die
Nutzung anderer Sprachen als des Tirkischen, da die Liturgiesprache der meisten
Christen auR3er der neuen lurkisch-protestanischen Kirchen nicht tirkisch ist.

Wahrend dies kein Problem liir die Auslander darstellte, waren von dieser
Frage vor allem die syrischen Kirchen betroffen, da sie bis 2003 nicht das
gesicherte Recht hatten, ihre Kinder und Jugendlichen in ihren Muttersprachen
bzw. der Liturgiesprache zu unterrichten. Seil den 2003 verabschiedeten
Gesetzesanderungen ist nun das Unterrichten dieser Sprachen méglich geworden,
allerdings gibt es fur die konkrete Umsetzung noch eine Reihe von Fragen. Die
Erlaubnis aus dem Vertrag von Lausanne. Minderheitenschulen zu haben, wurde
in der Vergangenheit nur den griechischen, armenischen und jidischen
Gemeinden gewahrt. Ein Versuch der Regierung, im Privatschulgesetz von 2007
einen offenen Paragrafen testzuschreiben, der auch die Syrische Kirche héatte
einschlieRen kénnen, wurde wie beim Stiftungsgesetz von der Oppositionspartei
CHP und dem bisherigen Staatsprasidenten verhindert.

3. Anderungen im Baugesetz

Konkret geandert wurde 2003 auch das Baugesetz von 10X5, nach dem zuvor
nur Moscheen gebaut werden konnten. Der Begriff ,Moschee* wurde durch
.Gebetsstatte* ersetzt. Der Anstold zur Novellierung dieses Gesetzes kam auch
vom wachsenden Tourismus an der Siudkiste. Vor allem fur altere Touristen
gehort eine Kirche mit zur Infrastruktur. Dies wurde aufgegriffen. Schwierig
bleibt es allerdings, wenn es um die konkreten Definitionen der Bedingungen wie
Bedarf. GroRe oder Mitspracherecht der Konfessionen geht. Bei einer von
tirkischer Seite errichteten Kirche an der Sudkuste war zunédchst kein Altar
vorgesehen, da der Bau ohne Ricksprache mit christlichen Kirchen geschah.
Kernfrage ist also weiterhin, wer einen Antrag auf Errichtung einer Kirche stellen
kann. Die Kirchen selbst sind derzeit dazu noch nicht rechtsfahig. Erschwert wird
aueh diese Frage durch innerislamische Auseinandersetzungen, etwa dahingehend,
dass ein alevitisches Cent Evi zwar als Versammlungsort erlaubt ist. nicht aber als
Gebetsstétte mit den entsprechenden Rechten eingestuft wird.

4. Ausbildung von Geistlichen/Personal

Ein weiteres Problemfeld ist die Ausbildung von Geistlichen, dies vor allem
far die einheimischen Kirchen, die ja nicht wie die auslandischen Kirchen
Amtstrager aus dem Ausland in die Turkei bringen dirfen. Patriarch
Bartholomaios fordert immer wieder die Eréffnung der theologischen Hochschule
von Heybeli/Halki, die 1971 geschlossen wurde. Aber auch das armenische
Patriarchat hofft auf eine geregelte Ausbildung, da auch seine llauslehranstalt
1970 geschlossen wurde. Es gab zwar viel Bewegung in dieser Frage, aber in den



170

letzten beiden Jahren hat sich die turkische Position wieder im Hinblick auf die
nur tirkisch gesehene Amtstatigkeit des Patriarchen verscharft. Es gibt dazu auch
eine negative Stellungnahme des Nationalen Sicherheitsrates der Turkei. Die
Turkei betont dabei auch einen Widerspruch zu den Gesetzen lber die einheitliche
nationale Erziehung, wobei allerdings der Vertrag von Lausanne im Artikel 37
festschreibt, dass keine nationale Gesetzgebung die Minderheitenrechte des
Vertrags einschriinken durfe.

Daher bleibt die Frage des kirchlichen Personals ein sehr grundsatzlich
brennendes Problem der einheimischen Minderheiten, auch wenn es zeitweise
wieder pragmatisch geldst wird, indem Geistliche auch der einheimischen Kirchen
als Touristen cinrcisen (etwa bei Mitarbeitern und Schwestern des griechischen
Patriarchats) oder auch offiziell andere Berufe ausiiben (auslandische Mitglieder
tarkischer Freikirchen). Das wird zwar haufig toleriert, entspricht aber nicht den
Gesetzen und bringt die Kirchen oft in sehr unzufriedenstellende Positionen.

Wenn man die Fragen der Kirchen zusammenfassen will, miisste man sagen,
dass das grundlegende Problem der christlichen Kirchen in der fehlenden
Rechtspersonlichkeit ihrer Institutionen wurzelt und diese Frage mit dem
Laizismusprinzip der Tiarkei verbunden ist. das sich von den europaischen
Konzepten sehr unterscheidet. Die Turkei wiederum sieht Forderungen nach einer
Rechtspersonlichkeit lar Kirchen bis jetzt als grundsétzlich unannehmbar, weil es
noch ungeklarte Auswirkungen auf islamische Organisationen und Institutionen
hatte. Diese Forderung der Kirchen und auch der Europaischen Union ist IGr den
tirkischen Staat gleichsam eine Pandorabiichsc, die er aufkeinen Fall 6ffnen will.

Somit befinden sich die kirchlichen Institutionen der Turkei weiterhin auf
einem steinigen Weg. wobei allerdings in den letzten Jahren doch einiges in
Bewegung geraten ist. Im Gegensatz zu vielen Stimmen in Europa erklaren auch
alle Kirchen der Turkei immer wieder, dass sie grobe Hoffnungen in den F.U-
Bcitritl dieses Landes setzen.

Der Beitritt der Turkei zur Union wére sowohl lur die EU als auch lur die
Turkei eine Herausforderung, auch wenn die davor notwendigen Entwicklungen
bis weit in das nachste Jahrzehnt andauern werden. Hs hat allerdings bereits in den
letzten Jahren ein wirklicher Wandel im innertlrkischen Bereich begonnen, vor
allem auch in einer immer entschlossener auftretenden Zivilgesellschatft.
Umgekehrt andert sich aber auch in der Européaischen Union sehr viel und es mag
sein, dass in einigen Jahren die jetzt von der Turkei erwiinschte Gemeinschaft gar
nicht mehr in dieser Form besteht.

Im Zusammenhang mit dem {berwaltigenden Wahlsieg der islamisch-
konservativen AK-Partei und der Wahl des bisherigen Auf3enministers Abdullah
Giil zum Staatsprasidenten hat man neue Beflirchtungen innerhalb und auf3erhalb
der Turkei Uber die Zukunft des Landes gehort. Die christlichen Kirchen des
Landes teilen in ihrer groen Mehrheit diese Befirchtungen nicht. Eine
wesentliche Aufgabe der kommenden Monate wird die Erarbeitung einer neuen
Verfassung sein, da die gegenwartige Verfassung mit einer Reihe von sehr
verschiedenartig interpretierbaren Punkten fur viele Seiten  nicht nur die AKP
unzufriedenstellend ist. Ganz wesentlich wird es allerdings sein, diese Erarbeitung



171
in einer moglichst groRen Konsenslindung zu gestalten. Das wird die Feuerprobe
fur die gegenwartige Regierungspartei sein.

Die Turkei erlebt zurzeit einen radikalen Wandel, der auch eine rasche
Entwicklung der Mentalitét einschliet. Manche Xeitungskomnienlatoren haben in
den letzten Wochen sogar vom Beginn einer 2. Republik geredet. Eine
F ortsetzung des derzeitigen Transformationsprozesses liegt nicht nur im Interesse
der Tirken. Denn die Turkei ware Fir Europa ein wichtiges Beispiel tiir ein Land
mit mehrheitlich muslimischer Bevdélkerung, das sich Grundsatze wie Freiheit,
Demokratie, Achtung der Menschenrechte und Grundfreiheiten und Rechts-
Staatlichkeit zu eigen macht.

Quellen mul Literatur

Verfassungen der Turkei: http:/Av w\v.vcrfassungen.de/tr/inde.\.him

Europaische Kommission.  Erweitcrungsprozcss  Turkei, wichtige  Dokumente:
htlp://ec.europa. cu/cnlargcment/turkey/kcv doaunents de.htm.

A. Bardakoglu. Der Aulbau und die Funktion des Amtes fur religibse Angelegenheiten
(Diyanct). in: Konrad Adenauersli/iung e.V. tilg.). Islam, Staat und moderne Gesellschalt
in der Tirkei und in Europa. Konlerenzberiehte, Ankara 2005, 1-10. online:
http://lwww.kas,de/proi/home/pub/44/l/vear-2005/dokument id-7207/index.html
(23.1.2008): E. Dorier. Verstandigung leben und lernen. Die Herausforderung der
turkischen Muslime an die katholische Erwachsenenbildung in Vorarlberg. Feldkirch 2003;
eadem. Religionsfreiheit im Kontext von Christentum und Islam. Vortrag bei der
Fachtagung der Evangelischen Akademie zu Berlin in Kooperation mit dem Islamisch-
Christlichen Arbeitskreis (ICA) am 6.0.2004; H. Kramer. Die Turkei und die
Kopcnhagencr Kriterien. SWP-Studie Stiftung Wissenschaft und I'olilik. Deutsches Institut
lUr internationale Politik und Sicherheit/ S 39, Berlin 2002, online; htlp://www.swp-
herlin.org/de/produktc /swp Studie.php?id=1642 (23.1.2008); O. Oehring, Zur Lage der
Menschenrechte in der Turkei Laizismus Religionsfreiheit?, in: Internationales
Katholisches Missionswerk e.V. (Hg.), Menschenrechte Nr. 5. Aachen '2002. online:
http.v'/mwvv.inissio-aachen.de/lmaees/MR%20T%C3%BCrkei%20deulsch%202%?2
liaullaee icml4-1 1236.pdf; ders.. Zur Lage der Menschenrechte  Die Turkei auf dem
Weg nach Europa Religionsfreiheit?, ebenda 20, Aachen 2004: online:
hlip:/mww.mis-sio-aachcn.de/Imagcs/MR%20T%C3%BCrkei%20&eutseh tcml4-
22292.pdf (23.1.2008): st. Orth, Umsetzung folgt? Die Christen in der Turkei merken
bisher nur wenig von den Reformen, in: Herder Korrespondenz 57 (11/2003) 568-572.


http://www.kas,de/proi/ho
http://www.mis-sio-aachcn.de/lmagcs/MR%25

WG: 13;12 ISBN-3-86577-109-4



