
Die Kirchen 
in Europa

Kovar



KANON



HERAUSGEBER
FÜR DIE GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN 

CAREG. FÜRST, RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ 
BRIGITTE SCHINKELE 

EVA SYNEK

Gefördert durch
das Bundesministerium für Wissenschaft und Forschung



KANON XX
Ycarbook ofthe SOCIETY KOR THE LAW OK THE EASTERN

CHURCHES

Annuaire de la socieie du droit des cglises orientales

THE CHURCHES IN EUROPE

Edition Roman Kovar • Egling 2008



Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet 
über http://dnb.ddb.de abrufbar

€> by Roman Kovar Verlag, 86492 Egling an der Paar 
Umschlaggestaltung: Wolfgang Wieshaider
Auslieferung: Verlag Roman Kovar, l lauptstr. 13, 86492 Egling an der Paar 
Druckvorlage: Institut für Rechtsphilosophie, Religions- und Kulturrecht an 
Rechtswissenschaft!ichen Fakultät der Universität Wien 
Druck: tHß, Tschechische Republik
I. Auflage 2008. Alle Rechte Vorbehalten.
ISBN-13 978-3-86577-109-4

http://dnb.ddb.de


KANON XX
Jahrbuch der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen

DIE KIRCHEN IN EUROPA

Edition Roman Kovar • Egling 2008



£i\/ c 2o
BIBLJÜTECA



Inhalt

Eva M. Synek, Wien
Der XVIII. Kongress der Gesellschaft für das Recht der
Ostkirchen..................................................................................................................... IX

Konstantinos G. Piisakix, Athen-Komotini
Spyros N. Troianos 75c Anniversairc....................................................................XV

Eröffnungsansprache des Präsidenten der Gesellschaft
Univ. Prof. Dr. I)r. hc. Spyros N. Troianos............................................................. XX

Spyros .V. Troianos. Athen
Die Gesetzgebung in religiösen Angelegenheiten in Griechenland: Aktuelle 
Fragen und Entwicklungen............................................................................................ I

Achilles Emilianides, Nicosia
Law on Religion in Cyprus........................................................................................... 7

Hristo P. lierov, Berlin-Potsdam
Einige Probleme des bulgarischen Religionsgesetzes - das sog. „Gesetz über die 
Glaubensbekenntnisse“.................................................................................................22

Radu Car/>. Bucharest
Romania and the European Union between Polilcal
Vision and Legal Reality............................................................................................ 42

lonut Cordimeanu. Bucharest — Radu Preda. Cluj-Napoca
Sonic Considerations regarding the New Religious Dcnominations
Law in Romania.......................................................................................................... 52

Hakan Maltlin. Finland
Law on Religion in Finland: Church and State in Finland......................................64

Alexej Klutschewsky, Wien-Moskau
Religionsrecht in Estland unter besonderer Berücksichtigung
der Orthodoxie............................................................................................................. 75

Thomas Mark Nemeth. Würzburg-Wien
Religionsrecht in der Ukraine................................................................................... 119



Richard Potz, Vienna
Law on Religion in Mulliconfessional Western Balkan 137

Franz Kangler, Istanbul
Die christlichen Minderheiten in der Türkei und die Verhandlungen der Türkei 
zum EU-Beitritt........................................................................................................ 152



IX

DER XVIII. KONGRESS DER GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER
OSTKIRCHEN

Von Eva M. Sync k, Wien

Dass der XVIII. Kongress der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen im 
Beilrittsjahr Rumäniens zur Europäischen Union just in Cluj/Klausenburg 
stattfand, ist natürlich genauso wenig ein Zufall wie das Generalthema „Die 
Kirchen in Europa“ und der gewählte Zeitpunkt (vom 11.-15. September 2007) in 
unmittelbarem Anschluss an die 3. Ökumenische Versammlung in 
Sibiu/Hermannstadt. Die „Brücke" zwischen beiden Veranstaltungen schlug das 
Referat von Archimandrit Gregorios Papathomas, das noch einmal die bereits in 
Urbino aufgeworfenen ekklesiologischen Fragen aufgriff (vgl. Kanon 19, S. 3-21) 
und weiterführte: Der auf Wunsch unserer rumänischen Gastgeber in deren neuen 
Zeitschrift Inter publizierte Vortrag endete mit der selbstkritischen Frage nach der 
kirchlichen Performance im heutigen Europa: „,Les Egliscs desunies et FEurope 
itnie'l ... DesUnißcation ecclesiale et ReUnification europeenne? La difference de 
perspective est considerable. Avons-nous encore le courage de s’interroger sur la 
question? Si c’est le cas, cela veut dire alors que l’espoir est ne ailleurs

Im Zentrum der Tagung standen dann die in diesem Kanonband 
dokumentierten Referate zum europäischen Religionsrecht, die neben vielen 
interessanten Einzelfragen vor allem auch facettenreich das grundsätzliche 
Problem einer im Kontext des heutigen Europas möglichst angemessenen 
Verhältnisbestimmung von Staat und Kirche(n) bzw. Religion(cn) fokussierten. 
Ausgangspunkt waren dabei die mehrheitlich orthodox geprägten Milgliedstaaten 
der Europäischen Union, allen voran natürlich das Gastgeberland Rumänien mit 
seinem ganz neuen (Ende 2006), nach langen Debatten in wesentlichen Punkten 
an der österreichischen und tschechischen Rechtslage orientierten Religionsgesetz 
(Referate von Ra/Jii Carp und Rac/u Preda gemeinsam mit lonuf Con/uneaim) und 
Bulgarien (llristo Berov). Ein breiter, nicht zuletzt vom bulgarischen Referenten 
betonter Konsens, dass das betont „europäische“ rumänische Gesetz manchen 
Unkenrufen zum Trotz - besser geraten ist als das bulgarische, gehörte sicher zu 
den besonders spannenden Ergebnissen der Diskussion.

Von großem Interesse waren aber auch die Berichte aus den „alten“ EU- 
Milgliedsländern Griechenland (Spyras Troianos) lind Zypern (Achilles 
Pmilianides). Wie Konstantinos Pitsakis in der Diskussion en passant verriet, wird 
gerade an einem neuen Statut der Zyprischen Orthodoxen Kirche gearbeitet. Eine 
Revolutionierung des geltenden Religionsrechts scheint sich in Zypern aber nicht 
anzuzeigen. In Griechenland haben sich hingegen in jüngster Zeit Initiativen zu 
einer radikalen Entkoppelung von (orthodoxer) Kirche und Staat gehäuft. Auch 
wenn es nach den griechischen Neuwahlen vom 16. September 2007 nicht so 
aussieht, dass die jüngsten Gesetzesentwürfe, die zugleich mit der Aufgabe 
staatlicher Kirchenhoheit auch die Beendigung des öffentlich-rechtlichen Status 
der (Orthodoxen) Kirche von Griechenland und der staatlichen Klerusbesoldung 
vorsehen, rasch umgesetzt würden: Nicht nur die aktuellen Debatten, sondern auch



bereits beschlossene neue Gesetze zeigen deutlich, dass in Griechenland eine 
Entwicklung weg von staatskirchlichen Strukturen in Gang ist. Die Privilegierung 
der Orthodoxie gegenüber anderen Religionsgemeinschaften wird bei 
gleichzeitiger Infragestellung der traditionellen staatlichen Gängelung der 
„vorherrschenden Religion“ sukzessive zurüekgenommen. Ob der eingeschlagene 
Weg aber über kurz oder lang unbedingt zur von der Orthodoxen Kirche 
abgelehnten Aufgabe des öffentlich rechtlichen Status führen muss, wie zuletzt 
von der Opposition immer wieder gefordert?

Dass eine stärkere Trennung von Kirche und Staat nicht unbedingt auch die 
historisch gewachsene Sonderstellung bestimmter Religionsgemeinschaften in 
Frage stellen muss, zeigte nicht zuletzt das viel beachtete Referat zu Finnland 
(Hakan Maltlin): Lutherische und Finnisch-Orthodoxe Kirche haben hier zwar 
immer noch den besonderen Status von Nationalkirchen. Dennoch wurden 
staatskirchliche Elemente in den letzten Jahren sukzessive zurückgenommen. Die 
Bereitschaft zur Gleichstellung von Religionsgemeinschaften impliziert unter 
anderem, dass neben der orthodoxen Nationalkirche auch andere orthodoxe 
Gemeinden (de facto: Gemeinden des Moskauer Patriarchats) registriert wurden. 
Die wohlwollende Evaluierung des finnischen Weges in der Diskussion lässt sich 
in etwa so zusammenfassen: Warum geht eigentlich in Finnland so vieles, was 
anderswo nach wie vor Probleme schafft?

Um sich über Jahre hinziehende, letztendlich aber doch konstruktiv 
bewältigte, staatliche Probleme mit dem Umgang innerorthodoxer Pluralität ging 
es auch in dem Referat zu Estland (Alexej Klutschewsky). Der Vortrag hat bald 
nach unserem Kongress durch den im Kontext des Zusammenkommens der 
orthodox-katholischen Dialogkommission neu aufgcllammten Konflikt um die 
Frage der im Verband des Patriarchats von Konstantinopel autonomen Estnischen 
Orthodoxen Kirche innerhalb eines vom Moskauer Patriarchat als Teil seines 
kanonischen Territoriums betrachteten Gebietes ungewollt an Aktualität 
gewonnen.

Es wurden aber auch Länder mit in die Diskussion einbezogen, die (noch) 
nicht EU-Mitglieder sind: Den neuen Religionsgesetzen der „jugoslawischen 
Erben" Serbien, Bosnien und Kosovo war ein spannender rechtsvergleichender 
Vortrag (Richard Potz) gewidmet, der infolge einer aus gesundheitlichen Gründen 
erfolgten kurzfristigen Absage des Referenten durch die Bosnien-Expertin Valeria 
Heuberger verlesen wurde. Ein weiterer kompakter Beitrag skizzierte in 
gelungener Weise die komplexe religionsrechtliche Situation in der Ukraine 
(Thomas Nemeih), wo die politische Wende bekanntlich in besonderer Weise auch 
mit bedeutenden konfes-sionellen Umbrüchen verbunden war (jurisdiktioneiles 
Splitting der lokalen Orthodoxie, offizielle Wiederzulassung und Reorganisation 
der Griechisch Katho-Iischen Kirche, besonders starkes Engagement
neoprotestantischer Gruppen und Neuer Religiöser Bewegungen).

Zu den in Hinblick auf die europäische Einigung am häufigsten gestellten 
Fragen gehört zweifelsohne die Bestimmung der Grenzen Europas. 
Augenblicklich werden die gerade auch in kirchlichen Kreisen geführten 
einschlägigen Debatten zumeist von Emotionen rund um die

X



Beitrittsverhandlungen der Türkei dominiert. Abgesehen von wirtschaftlichen und 
allgemeinen demokratiepolitischen Bedenken wird nicht seilen deren vorw iegend 
islamisch religiös-kulturelle Prägung als inkompatibel mit einer postulierten 
christlichen Leitkultur Europas herausgestellt. Nicht zuletzt aus diesem Grund war 
es dem Vorbereilungsteam auch wichtig, bei der Auswahl der Vortragsthemen 
nicht auf die christlichen Minderheiten in der Türkei zu vergessen: Wenn im 
europäischen Diskurs gerne deren prekäre rechtliche Situation als Argument 
gegen eine künftige EU-Mitgliedschaft der Türkei in die Waagschale geworfen 
wird, so wird dabei großzügig eines übersehen: Die Christen in der Türkei selbst 
bauen, wie etwa regelmäßige Stellungnahmen von Patriarch Bartholomaios 
deutlich zeigen, in der Regel sehr wohl auf eine verstärkte europäische Integration 
ihres Heimatlandes, durch die sie sich politische Stabilität und im Zuge der 
Stärkung demokratischer, zivilgesellschaftlicher Strukturen auch eine 
Verbesserung ihrer Rechtspositionen erhoffen. Als Vortragender konnte der 
Rektor des österreichischen Georgskollegs in Istanbul, Franz Kangler, gewonnen 
werden, ein Zeitzeuge und im Bereich von Schule und Orden im Kleinen auch 
Mitgcstaller von 30 Jahren türkischer Zeitgeschichte. In wohltuend differenzierter 
Weise gelang es ihm, ohne die bekannten Schwierigkeiten zu verschleiern, 
positive aktuelle Entwicklungen rund um die rechtliche wie soziale Situation der 
christlichen Minderheiten in der Türkei darzustellen: Ganz aktuell war unter 
anderem die Information, dass ein medial viel beachtetes Verfahren gegen 
Patriarch Bartholomaios eingestellt worden ist.

Vor nicht allzu langer Zeit konnte freilich - entgegen dem Faktum, dass 
Griechenland bereits seit 1981 Mitglied der Europäischen Union ist - auch von 
manchen noch ganz ernsthaft die Ostgrenze der lateinischen Christenheit als 
politisch signifikante kulturell-religiöse Trennlinie im geographischen Europa 
postuliert werden. Nach dem Beitritt Zyperns 2004 sowie Bulgariens und 
Rumäniens im Zuge der Erweiterungsrunde 2007 sollte dieser willkürliche 
Exklusivismus im politischen Diskurs endgültig der Vergangenheit angehören. 
Die Gemeinschaft der europäischen Kirchen hatte sich bereits in der seitens der 2. 
Ökumenischen Versammlung in Graz 1997 angeregten, 2001 in Straßburg 
feierlich Unterzeichneten Charta Oecumenica wegweisend von einem solchen 
distanziert: „Europa ist nicht nur West- und Mitteleuropa. Europa ist das Gebiet 
zwischen Atlantik und Ural, zwischen Nordkap und Mittelmeer“. Hier knüpfen 
nun freilich viele Fragen der Positionierung der Kirchen im neuen Europa an: Bei 
unserer Tagung war nicht zuletzt seitens der teilnehmenden Theologen große 
Bereitschaft zu spüren, das „Haus Europa“ konstruktiv mitzugestalten. Generell 
europaskeptische Unkenrufe waren auffälliger Weise von keiner Seile zu hören, 
obwohl etwa im Beitrag der aus der in den letzten Jahren in Rumänien auf eine 
kleine Minorität zurück geschrumpften, traditionell evangelisch geprägten 
deutschen Bevölkerungsgruppe Siebenbürgens stammenden Juristin Monica Vlad 
Ambivalenzen durchaus offen angesprochen wurden. Sehr konkret wurde 
diesbezüglich auch der griechisch-katholische Theologe loan Furtunä, der unter 
anderem die mit der enormen Arbeitsmigration (ca. 10 Prozent der Bürger 
Rumäniens arbeiten derzeit im Ausland) im Zusammenhang stehenden Probleme 
wie die große Zahl der von ihren Eltern getrennt aufwachsenden Kinder ansprach.

XI



XII

Entsprechend nüchtern hat auch der Eröffnungsvortrag des Juristen und 
Politologen Rächt Carp „Romania and the European Union, ßetween Political 
Vision and Juridical Reality“ alltägliche Probleme seines im Umbruch 
befindlichen Heimatlandes nicht unter den Tisch gekehrt.

Der Frage aktuellen kirchlichen Agierens im europäischen Kontext nahm 
sieh besonders der Kur/bei trag von Patricia Vlaicu an. Am Beispiel des Aufbaus 
einer eigenen Vertretung der Rumänischen Orthodoxen Kirche bei den 
Europäischen Institutionen zeigte er, wie diese die aktuellen politischen 
Herausforderungen in der Praxis konstruktiv aulnimmt: Man wird in Zukunft mit 
Spannung die am Ende der Intervention kur/ vorgestellte Website 
www.orthoxero.eu verfolgen. Mit der w'ährend des Kongresses erfolgten Wahl des 
vergleichsweise jungen Metropoliten Daniel v. la.si /.um neuen Patriarchen wird 
der bereits bislang pro-europäische Kurs der Rumänischen Orthodoxen Kirche 
sicher eine neue Dynamik erhalten. „Notre Pays meine s’il est devenu rccentement 
membre de l’Union Europeennc, n’a jamais cesse de se manifester dans un 
veritable esprit europeen“. Diese von Vlaicu zitierte Stellungnahme des 
nunmehrigen Patriarchen Daniel im Rahmen der Ökumenischen Versammlung in 
Sibiu wird man wohl als programmatisch nehmen dürfen.

Ähnlich programmatisch hat auch der im Zuge unserer Tagung als 
Nachfolger von Spyros Troianos gewählte neue Präsident unserer Gesellschaft. 
Richard Potz, das Bemühen um deren „Oslerweiterung" und damit verbunden, die 
verstärkte Integration neuer, vor allem jüngerer orthodoxer Mitglieder in unser 
Net/.w'crk formuliert. Natürlich ist das Bemühen um „Osterweiterung“ in unserer 
Gesellschaft grundsätzlich nichts Neues: So gab es bereits in der Gründungsphase 
intensive Versuche, Kontakte zu Kollegen „hinter dem eisernen Vorhang“ 
herzustellen. Trotz der vorhandenen politischen Hindernisse gelang es auch immer 
wieder einmal, dass ein Referent aus dem „größeren Europa“ an einem Kongress 
teilnehmen konnte: Am Vorabend der Perestrojka, 1987 in Santiago de 
Compostela, waren sowohl Radko Poptodorov aus Sofia wie auch Nicolae V. 
Dura aus Bukarest mit dabei, 1989 in Kavalla referierten zwei Russen, Stefan 
Dymsa und Wladimir Cypin. Ganz im Zeichen der politischen Wende und den mit 
dieser aufgebrochenen neuen Spannungspotentiale im Zuge der kirchlichen 
Reorganisationsprozesse stand dann der XI. Kongress 1993 in St. Gabriel/Wien: 
Unsere diesjährige Tagung schließt gewissermaßen den Kreis zum damaligen 
Motto „Mullikonfessionelles Europa Die Ordnung des Zusammenlebens 
zwischen Ost und West" (vgl. für die publizierten Referate Kanon XII und XIII). 
Durften wir bereits damals sowohl eine kleine rumänische als auch eine kleine 
russische Delegation begrüßen, nahm die Partizipation von Kollegen aus den 
neuen Demokratien Mittel-Osteuropas bei den Folgekongressen doch nicht gerade 
rasant zu: Einerseits war und ist der Besuch von Tagungen im Ausland Für diese 
aus ökonomischen Gründen zumeist nicht ganz einfach. Andererseits schlägt 
natürlich auch durch, dass alte Mitglieder und Freunde unserer Gesellschaft, die 
wie Potodorov, Floca oder Cypin auch in schwierigen Zeiten orthodoxes 
Kirchenrecht auf einem hohen Niveau betrieben haben, in die Jahre gekommen 
sind, mit dem einen oder anderen gesundheitlichen Problemen zu kämpfen haben

http://www.orthoxero.eu


bzw. wie Liviu Stau leider Oberhaupt verstorben sind. Eine neue Generation von 
Kanonisten muss sich erst prolilicrcn, staatliches Religionsrecht muss in Ländern 
wie Rumänien und Bulgarien, aber auch Russland oder der Ukraine als 
wissenschaftliche Disziplin überhaupt erst weitgehend neu wieder aufgebaut 
werden. Auf diesem Hintergrund war es äußerst erfreulich, wie viele junge - vor 
allem natürlich rumänische Juristen und Theologen, aber z.B. auch zwei 
Bulgaren in Cluj erstmals zu uns gestoßen sind. Eine ganze Reihe von ihnen 
dürfen wir als neue Mitglieder in unserer Gesellschaft begrüßen. Damit zeichnet 
sich ab, dass in unserer Gesellschaft die Orthodoxie in Zukunft hoffentlich 
weiterhin durch sehr viele aktive griechische Mitglieder (und Kanonisten aus 
Übersee), verstärkt aber auch durch Angehörige der mittel-osteuropäischen 
Kirchen repräsentiert sein wird. Es darf diesbezüglich wohl als gutes Omen 
gewertet werden, dass bei der Wahl des neuen Vorstandes mit Radu Preda, dem 
Hauptorganisator der Tagung in Cluj, diesem nun erstmals auch regulär ein 
Rumäne angehört.

Insgesamt wird man wohl sagen dürfen, dass Rumänien 2007 nicht nur mit 
Sibiu/Ilermannstadt als „europäischer Kulturhauptstadt'" und „Hauptstadt der 
Ökumene" die europäische Feuerprobe bestanden hat. Die Teilnehmer unseres 
Kongresses durften Cluj/Klausenburg eine Woche lang als „Hauptstadt des 
europäischen Religionsrechts“ erleben. Dafür ist neben vielen im Hintergrund 
helfenden Händen allen voran Radu Preda ein deutliches Wort des Dankes zu 
sagen: Ohne sein enormes persönliches Engagement wäre unser erster 
rumänischer Kongress schlicht und einfach nicht möglich gewesen. Radu Preda 
verdanken wir nicht nur die. wie jeder, der bereits selbst einmal für eine Tagung 
die Verantwortung übernommen hat, nur allzu gut weiß, immer mühsame Logistik 
vor Ort und die bereits angesprochenen vielversprechenden Kontakte zu 
zahlreichen jungen Kollegen. Er war der primäre Kontaktmann zwischen unserer 
Gesellschaft und der Orthodoxen Theologischen Fakultät der Babetj-Bolyai- 
Universiläl Cluj-Napoea als Gastgeberin. Er hat das von jungen Theologen und 
Juristen neu gegründete außeruniversitäre Forschungsinstitut Inter (eine Institution 
mit betont ökumenischer und interreligiöser Ausrichtung) als Mitveranstaller 
gewinnen können. Er hat den Wunsch nach einem Besuch in Sibiu möglich 
gemacht, wo uns neben zahlreichen kulturellen Verlockungen und der Möglichkeit 
zu einer „Kanonistenwallfahrt" zur Kathedrale von Andrei v. Schaguna ein 
köstliches Mahl im renommierten „Römischen Kaiser" erwartete. Vor allem hat er 
sich aber auch um das Fundraising gekümmert. Als in Folge personeller 
Veränderungen im rumänischen Kultusamt im Sommer 2007 das zunächst durch 
dieses großzügig zugesagte Konferenzbudget buchstäblich von einem Tag auf den 
anderen nicht mehr vorhanden war, gelang es ihm dennoch, die Konferenz 
abzuwickeln. Um die in Hinblick auf die Teilnahmemöglichkeit junger Kollegen 
zunächst äußerst nieder angesetzten Unkostenbeiträge nicht im letzten Moment 
gewaltig erhöhen zu müssen, wurden geradezu organisatorische Wunder gewirkt: 
Die Universität sprang mit der Bereitstellung günstiger 
Unterbringungsmöglichkeiten ein. Persönliche Freunde finanzierten das Essen in 
Sibiu. Und auch eine lokale Juristenvereinigung (Camera e.xeciilurilor

XIII



XIV

jucleccitoreyti de pe längä cur/ca de apel Cluj) konnte im letzten Moment als 
Sponsor gewonnen werden.

Dass es angesichts der extrem schwierigen finanziellen Rahmenbedingungen 
allerdings nicht möglich war, in gewohnter Weise mit professionellen 
Dolmetschern zu arbeiten, versteht sich von selbst: Zwar gab es Übersetzerinnen 
lur die Eröffnung und die Diskussion, nicht aber für die Referate. Natürlich war es 
schade, dass der eine oder andere in der Folge nicht jedem Vortrag optimal folgen 
konnte. Auf Zukunft wird sich unsere Gesellschaft aber wohl generell darauf 
einstellen müssen, auf den bei vielen vergleichbaren Tagungen schon lange 
aufgegebenen Luxus von Dolmetschern insgesamt verzichten zu müssen. Dank 
der Sprachkenntnisse der meisten Mitglieder unserer Gesellschaft wird dies auch 
keine unüberwindbaren Probleme schaffen, solange künftige Referenten genauso 
zuverlässig und flexibel agieren wie diesmal: Alle (!) Vorträge waren rechtzeitig 
zum Kopieren bereitgestellt, einige mit Zusammenfassungen in eigenen 
Übersetzungen versehen. Ein Vortra-gender - Franz Kangler hat sein auf 
Deutsch vorbereitetes Referat sogar spontan auf Englisch gehalten. In der 
Diskussion wurden die jungen Dolmetscherinnen nötigenfalls durch Teilnehmer 
so gut unterstützt, dass man getrost davon ausgehen kann: Es wäre wohl auch ganz 
ohne Hilfe „von außen" gegangen. So hat unsere Tagung geradezu exemplarisch 
gezeigt, wie mit entsprechendem Engagement und gutem Willen im neuen Europa 
selbst bei äußerst knappen Ressourcen erstaunlich vieles möglich ist! Allen, die 
auf vielfältige Weise dazu beigetragen haben, sei an dieser Stelle nochmals aufs 
herzlichste gedankt.

Besonderer Dank sei auch nochmals Spyros Troianos ausgesprochen, der der 
Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen acht Jahre als Präsident zur Verfügung 
gestanden hat. Die Herausgeber möchten ihm diesen Kanonband zu seinem 75. 
Geburtstag widmen. Aus diesem Anlass wird in Anschluss an den 
Kongressbericht auch die bei der letzten Generalversammlung vom neu gewählten 
Vizepräsidenten, Konstantinos Pilsakis, gehaltene Laudatio abgedruckt.

Ad mul tos annos\



SPYROS N. TROIANOS 75* ANNIVERSAIRE 

Konslantinos G. P i t s a k i s, Athen-Komötini

XV

C’est avcc le plus grand plaisir que j’ai enlrcpris Ic privilege d’ecrire ce peu 
de mots, de la part des membres de la Societe pour Ic Droit des Eglises Orientales 
et de son Conseil d'Administration, pour le Professeur Dr. iur. Dr. iur. h.c. Spyros 
'V- Troianos, en lete de ce volumc de Kanon, qui lui esl dedie ä l’heureuse 
occasion de son 75c anniversaire; de rcprendre aussi les quelques mots que j’avais 
improvises ä Cluj-Napoca, au moment oü Spyros Troianos, conformement ä nos 

Statuts en vigueur, quittait son poste de President de la Societe, toul au moins au 
niveau Formel. Car. en realite, il restera, sans aucun doute, Tun des grands mentors 
de notre Societe. et cela. j'en suis sür, pour de iongues annees ä venir. 
Certainement donc un plaisir pour moi et un grand privilege, mais aussi une lache 
difficile ä remplir, d’autant plus que je dois rester dans un eadre assez austere. 
puisquc, tout le munde le sait, Spyros Troianos est mon grand ami personneI de 
Iongues deccnnies, et mon pauvre discours risquerait de relever trop du gerne 
hagiographique, voire, dans notre tradition byzantine, « synaxariste » ...

Spyros N. Troianos est ne ä Athenes en 1933. Diseiple de grands maitres, 
juristes et byzantinistes, ä Athenes et ä Munich, docteur en droit en 1964, habilite 
en 1970, prolesseur de droit eeclesiastique, puis de droit byzantin, ä la Faculte de 
Droit de 1’lJnivcrsite d'Athenes (1977-2000), doyen de la Faculte de Droit 
d’ Athenes (1994-2000), President, ad instar Pectoris, du Comite d’Administration 
de TUniversite lonienne, nouvellement fondee, ä Corfou (1993-1998), docteur 
honoris causa de la Faculte de Droit de l’Universitc de Vienne, membre tres actif 
d’un grand nombre de societes savantes en Greee et ä l’ctranger, dans les 
domaines de l’historie du droit et du droit en vigueur, de l’histoire byzantine et du 
droit byzantin, du droit eeclesiastique et canonique, grand organisateur de congres 
et grand rapporteur eloquent dans des rencontres seientifiques, il esl Tauteur 
prolifique d’un tres grand nombre d’etudes sur ees sujets, en plusieurs langlies, 
surloul en gree, en allemand et en franyais. La eolleetion complete de ses articles 
dans des langues autres que le gree a rccemment ete publiee en deux gros 
volumes, sous le titre Historia et Ins: un nombre, impessionant en soi, de qualre- 
vingt-dix etudes1. Sa production seienlilique comprend plusieurs livres de base. 
Citons: le dernieret le plus rccemment mis äjour manucl ad hoc sur les sources du 
droit byzantin* Oi 2; la derniere edition des Novelles de Tempereiir Leon VI le Sage, 

comprenant une longe introduetion, le texte original gree corrige et accompagne 
d’une traduelion en gree moderne, un annexe de onze articles de l’editeur sur des 
questions generales ou particulieres eoneernant les Novelles de Leon et un index 
preeieux, et exhaustif, des mots grees des Novelles’; de longs travaux

1 I lisloria ei lus I (1969-1988). II (1989-2004). Athenes 2004.
Oi luiyt ; tov ßuCavnvov Sucaiov, Allienes-Komoliiii '1999,

’ Oi Neupis; Aiovxoq C” tov Soipoü, Athenes 2007.



XVI

systematiques sur la procedure des tribunaux ecclesiastiques ä Byzance4; des 

etudes fondamcntales sur les rapports entrc RBglise et 1’ Etat ä Byzance ; plusieurs 
travaux Ircs complets sur les commenlateurs byzantins de droit canonique, qui 
remplacent desormais les anciennes listes de Hermann6; de longs travaux sur 

I’oeuvre legislative des aneiens coneiles, par exeellence, evidement. du concile in 
Trullo7; des etudes sur des notions fondamentales de droit eanonique oriental" et 

sur de notions de droit ecclesiastique contemporain, surtout celle de la liberte 
religieuse; et, llnalcment, le dernier grand manuel systematique de droit 
ecclesiastique grec, tres bien documente, ä l’usage surtout des etudianls mais 
d'une ampleur bcaucoup plus grande1 II. Et aussi, en dehors du droit canonique et 
ecclesiastique proprement dit, des etudes fondamentales qui ont renouvele nos 
connaissances sur le droit penal byzantin"’; sur l’environnemenl dans la legislation 
byzanline"; sur le langage juridique grec12; sur les prolessions juridiques ä 
Byzance1' et la prosopographie juridique byzantine (Jean Malalas identifie avec 

Jean le Scolastique) et grecquc moderne (G. A. Rhalles et M. Potlös); sur 
Renseignement du droit ä Byzance et sur Renseignement et les enseignants de 
droit canonique ct ecclesiastique dans les facultes grecques aux XIX^-XX1’ siccles;

1 II eKK/.i|oiuonk'i| öiKovojiicx piixpt TO>’ Oavüiou toö Touattvtavov, Athenes 1964; II 
EKKÄnaiuoxnöi öiaöikaaia para^ii 565 Kai 1204, Alhenes 1969.

Dont: Kirche mul Sinai. Die Berührungspunkte der beiden Rechtsordnungen in Byzanz: 
Oslkirchliche Sludien 37 (1988) 291-296: Nomos und Kanon in Byzanz: Kanon 10 (1991) 37-51.

'' Kanonistischc Aniworlen und Abhandlungen in der Ostkirche (9.-15. Jh.): F.inc Übersichl, 
dans: II. ZAPP A. WH SS ST. KORTA (ed.), lus Canonicum in Orienie ei Oceidentc. Festschrift 
Für Carl Gerold Fürst zum 70. Geburtstag. Francl'orl-sur-lc-Main 2003. 403-419 (= Hisloria et lus II, 
759-782): texte repris en gree et mis a jour dans Ekklesiastikus Pharos 73 (2001-2002) 81-98. 74 
(2004)91-92, puis dans la reimpression de l’G 119. Alhenes 2006. k£‘-uu\

H tlevOcKti] OiKoupitvud] Xuvofiot; Kai to vopoOcrtKO nie Epyo. Alhenes 1992: plusieurs 
aulres etudes sur le Quinisexte. Sur Nicee II : H 7,' O’iKOupr.viK'ii Lvivoooc Kai ri> vopoflciiKov aÜTf|5 
cpyov. Alhenes 1989: Die Kanones des VII, (Ikumenischen Konzils und die Kaisergesetzgebung: 
Annuarium Historiae Conciliorum 20 (1988) 289-306.

Akribeia und Oikonomia in den heiligen Kanones: Ins Ecclcsiarum - Vehiculum Carilalis. 
Vatican 2001.

’ EKK/.iioiaoTiKb Aiwato. 2‘' edition (en collaboralion avec G. A. POULIS), Athenes 2003.
Un ouvrage de base: 'O «IIoivuXio?» xoü EK'Jaiyaöiou. 2)mi|)o/.t| eig t)|v tertopiuv nie 

toO itotvtKoö Öiköioii (ixo toö Corpus Iuris Civilis pitypt toiv BumziKiliv, Franclbrt-sur-le- 
Main 1980: et. aussi « Bemerkungen zum Stral'rechl der Eeloga » dans la Festschrift N. SVORONOS, 
I. Relhymnon 1986. 97-112; Die Strafen im byzantinischen Recht. Eine Übersicht: JOB 42 (1992) 55- 
74; aussi, sous sa direction, un volunte collcetif: ”EyK/.t)pu Kai nporpta oii> Bugävtto, Alhenes 1997 
(avec sa propre Kontribution, en guise d'introduclion: «Ol ttoivci; aiii ßu^avrivb 8tKato ». 13-65). 
Plusieurs etudes sur des Sujets particuliers, surtout sur des crimes et des delits concernant la vie 
maritale et genitale (y compris l'adultcre, l'avortement. I'homosexualite etc.), la magie et les Sciences 
occultes etc. Ses inlerels particuliers sur des aspeeis de droit concernant la vie familiale et maritale 
(markiges mixtes, divorcc. Statut juridique de l'enfant a nailre) et sur les pratiques occultes, ces 
dernieres miscs en parallele avec les pratiques therapeutiques «rivales» de l'Eglise ct l'aetivitc 
medieale scicntilique, s'ctcndcnl naiurellemenl bcaucoup plus loin que le droit penal ct sc rcncontrent, 
evidemment, aussi avec le droil canonique.

" iftuoiKi) koi Soptgikvo jiaptßaU.ov ofie ßuCavxtvbi; vopucec nqybi; (conjointement avec C.G. 
PITSAKIS). Athenes 1998.

II f/./.i|viKi| voptKi| y/.oirrna. Athenes 2000: plusieurs aulres etudes sur le langage juridique.
n M 0coi| ton voptKoü/StKiioTij ori| ßtiCaviivii Kotvoivia. Athenes 1993.



XVII

el, naturellement, plusieurs clude sur la production litteraire juridique byzantine et 
post-byzantine ct sur l’histoire juridique de la Grece moderne". Enlln, Fedition 
critique d’un grand nombre de sources juridiqucs byzantines, surtout dans le cadre 
du projct de recherche sur les sources byzantines de droit au Max-Planck-lnstitut 
lur europäische Reehtsgeschichte ä Franefort, dont il est, des le debut et 
jusqu'aujourd'luii. Fun des plus anciens et des plus fideles collaborateurs Dans 

ee meine cadre, il est le ehef d’un Stib-Projekl ä Atheneset il dirige depuis des 
annees une Collection d'etudes en tant qu'Athener Reihe, parallele au Programme 
editorial de Francfort, en droit byzantin, surtout en droit ecclesiastique (17 
volumes parus). En matiere de droit ecclesiastique proprement dit il est aussi, 
comme tout le monde ici le connait, un collaborateur tres actifdes projets et des 
aclivites de ('Institut de Vienne; un travaii tres reeent dans ce dernier cadre: sa 
collaboration ä I'ouvragc de Richard Potz et Eva M. Synek, Orthodoxes 
Kirchenrecht: eine Einführung, Freistadt 2007.

D’une activite tres importante pour ce qui est des problemes juridiques 
actuels de l'Eglise de Grece et d’autres Eglises orthodoxes, membre de plusieurs 
Organes dans Fadministration de l’Eglise, ancien directeur general des Cultes au 
Ministere grec de Flnstruction Publique et des Cultes, il a aussi participe, avec un 
röle deeisif, <i plusieurs comites pour la redaction de textes legislatifs 
fondamentaux de droit ecclesiastique, dont la Charte de l'Eglise de Grece en 
vigueur.

Mais Troianos est surtout, un enseignant: un grand « maitre d’ecole », 
didaskalos, inlätigable. qui a forme et continue toujours ä l'ormer un grand nombre 
d’eleves et de chercheurs; plusieurs d'cntre eux sont maintenant ses collegues; et il

' Dont: Von der Hexabiblos zu den Basiliken: Subseeiva Groningana .1 (198V) 127-141; A la 
recherche d’un eode civil: la revolution greeqiie (1821) el le droit romain: XIII Seminario Da Roma 
alla Ter/a Roma, Rome 1993.

' Das Novellensyntagma des Atlianasios von F.mesa (en collaboration avcc D. SIMON), 
Francl’ort-sur-le-Main 1989: ct l’edition en train d’achcvement d’Alexis Aristenc (avec L. 
burgmann et E. PAI'AGIANNI). Plusieurs edilions de texles, surtoul dans la collcetion du projct 
franefortois Fontes Minorcs: Zum griechischen Novellenindex des Anteccssor lulian (avec D. SIMON 
ct G. Wlil.SS), II (1977) 1-29; Die Colleclio Ambrosiana, ibid.. 30-44: Fhlogadion und I cloga privaia 
aucta (avec D. SIMON), ibid., 45-86; Dreizehn Geschäftsformularc (avec D. SIMON), ibid., 262-295; 
«Appendix Eclogae » ct «Nomos Mosaikos» (avec I.. BURGMANN), III (1979) 24-167; licloga 
privata Sinaitica (avcc D. SIMON), ibid.. 168-177; F.in Synodalakt des Sisinios zu den bischöflichen 
Einkünften, ibid.. 211-220; Die Fpitomc /um Novellensyntagma des Athanasius (avec D. SIMON), 
ibid.. 2X0-315; Die Besetzung der Ämter im Großskeuophylakcion. Ein Synodalakt vom 19. November 
‘145 (avec E. PAI'AGIANNI), VI (19X4) 87-97; F.in Synodalakt Michaels III. zum 
Begnadigungsrecht, ibid., 205-218; Unbekannte Kaisertirkundcn und Basilikentestimonia aus dem 
Sinaiticus 1117 (avcc V. TIFTIXOGI.U). IX (1993) 137-179: Ein Patriarchalakt über die drille Ehe 
(avec F. PAPAGIANNI), X (1998) 509-516. Citons aussi: «Zum Aulbau des Titels irep't Sicupöpmv 
ttvoyvtoapawov im Novellensyntagma des Athanasius »: Cupido legum. I rancl'ort-sur-le-Main 1985. 
235-244. Plusieurs autres editions de textes; voir, par excmplc. « Die kanonischen Antworten des 
Nikolaus III. Grammatikos an den Bischof von Zetunion » (avec F. PAPAGIANNI): BZ 82 (1989) 
234-250.



XVIII

enseigne toujours aujourd’hui, apres son emerital, avcc la meine ardeur et la 
vivacite d’un jeune maitre de Conferences16.

Pour ce qui est de notre Societe, Troianos, l’un des plus anciens membres de 
la Societe, a participe ä tous ses congres, depuis cclui de Crete, ä la seule 
exception, je crois, de celui de Boston, et a presente des rapports dans la plus 
grande partie de leur thematique, toujours avcc la meine chaleur, toujours avec 
cctte jeunesse d'adolescent. Membrc depuis longtemps du Conseil 
d'Administration, il a ete, dans des conditions tres difficiles, ä cause de 
tremblements de terre de 1999, le grand organisatcur du congres d’Athenes, sur la 
condition des femmes dans l’Eglise (Troianos a toujours ete un grand ami des 
femmes) - qui fut un grand succes. Successcur cn cctte meine annec au Professeur 
Carl Gerold Fürst ä la presidence, il a dirige avec habilele et competence les 
activites de la Societe pour huit ans, au cours de deux mandants successils. II a su 
faire face ä toutes les difficultes, avec sa profonde connaissance des choses, mais 
aussi avec son esprit pratique, soit avec sa patience proverbiale soit avec ses 
explosions temporaires egalcment proverbiales, et surtout avec son sens 
d’humour, ce qui cst toujours tres important pour survivre lorsqu’on travaille avec 
des juristes et des theologiens ... II a, en effet. survecu, apres l’organisation du 
congres d’Alhenes, ii l’organisation de quatre congres encore, menes sous sa 
presidence ä bonne (in, malgre les grands problemes d'organisation et de 
financement: Budapest (en comrnun avec le congres de la Consociatio latine). 
l’Armenie, Urbino et Cluj - en excellente Cooperation avec les organisateurs 
locaux, et toujours avec le vice-president de la Societe, notre nouveau President le 
Professeur Richard Pot/., I’omni presente et loute-puissante Eva et toute l’equipe 
de Vienne. II a aussi vu la eontinuation ininlerrompue de la publicalion de Kanon, 
maintenant avec ses annexes.

Je voudrais terminer par ce qui constitue, ä mon avis, le point le plus 
important qui caracterise sa presidence: en poursuivant sur cc point l’ceuvre de son 
predecesseur, le Professeur Fürst, il a su resister ä une certaine tendance de faire 
des travaux de la Societe surtout un lerrain de dialogue theologique 
interconfessionnel voire d’exercice d’un CECumenisme ecelesiastique et 
theologique, pour les ramener et les concentrer de nouveau sur ce qui est son 
propre propos: le droit des Eglises. Ccla n’exclut pas du tout, d’ailleurs, le 
dialogue et l’esprit irenique et cecumenique; mais il s’agit d’un dialogue entre 
savants et chercheurs, membres bien sür de differentes Eglises, qui n’cst pas un 
dialogue theologique entre des representants, officiels ou ofticieux, de leurs 
Eglises.

Un autre point tres important aussi, ä mon avis, qui porte sur nos travaux a 
ete tres bien aborde par le congres de l’Armenie: la participation active de 
nouveau ä nos travaux de specialistcs du droit des anciennes Eglises Orientales 
mincurcs, participation tres importante auparavant, mais qui laisait defaut depuis

" A son activile d’enseignant s'attachc son manuel concis d’histoire <ln droit adresse aux 
eludiants debutants, cn collaboration avcc Mmc Julie VEI.ISSAROI’OULÖS-KARAKOSTAS, de vaste 
emploi didactiqtte dans le facultes grccqucs: lotopin Attadon, Atlienes-Komotini '2002.



XIX

de longues annees, Sans doute ä cause de la Situation politique difficile de la 
plupart de ces Eglises et de difficultes financieres. Un renouveau a etc obtenu en 
Armenie, et cela est dejä tres posilif, mais il n’a pas eu de continuation.

En conelusion: une heureuse periode pour notre Societe, sous une heurcuse 
presidence. Nous sommes certains que le Professeur Troianos representera, pour 
de longues annees ä venir, un « Capital » ou un « acquis » de sagesse et 
d inspiralion pour la Societe et que son röle dans ses travaux sera loujours de la 

meine importance et de la meine efücacite. Nous lui presentons nos voeux de 
longue jeunesse, de bonne sante et de bonheur, vyiaav kut' ä/i<pa) - ct nous lui 
souhaitons, dans les langues-meres de notre chrcliente europeenne, sur laquellc 
portent les articles de ce volumc, travaux presentes lors de notre dernier congres:

Kopie llpöeSpc, Kopte KuOqyqxä.
Ad mul tos an nos!
Miioraa Jiera!
Eiq no)Xä, tw'/Om etq!



XX

Eröffnungsansprache des Präsidenten der Gesellschaft 
Univ. Prof. Dr.Dr.hc. Spyros Troianos

Spektabilitäten,
Sehr verehrter Herr Erzpriester, Professor Doktor Iloovie, Vertreter Seiner 
Eminenz des Metropoliten von Klausenburg,
Exzellenz,
meine sehr verehrten Damen und Herren, 
liebe Kolleginnen und Kollegen!

Es ist mir eine ganz besonders große Freude und Ehre, den 18. Kongress 
unserer Gesellschaft für eröffnet zu erklären. Meine Freude ist um so größer, als 
unsere Zusammenkunft in Rumänien stattfindet, einem I.and einerseits mit einer 
jahrhundertealten orthodoxen Tradition - und nicht zuletzt einer ebenso langen 
byzantinischen Reehtstradition, in der, nach den Worten des weltberühmten 
rumänischen Historikers Nicolae Jorgas, „Byzance apres Byzance“ weiter lebt - 
und andererseits einem jungen Mitgliedstaat der Europäischen Union. Daher lautet 
das Generalthema unseres Kongresses „Die Kirchen und Europa“.

Schließlich darf nicht verschwiegen werden, dass der Kongress unserer 
Gesellschaft gerade zum Zeitpunkt der Wahl des Nachfolgers des kürzlich von uns 
gegangenen Patriarchen Teoctist statt findet. Unsere Gesellschaft wünscht, dass 
unter der Leitung des Heiligen Geistes die richtige Persönlichkeit gewählt wird, 
um die Rumänische Orthodoxe Kirche in den nächsten Jahren auf ihrem Weg in 
der europäischen Kirchengemeinschaft zu leiten.

Lieber Herr Kollege Kadu Preda, haben Sie ganz herzlichen Dank, dass Sie 
diesen Kongress möglich gemacht haben. Unser herzlichster Dank gilt auch allen 
jenen, die die Vorbereilungsarbeil mitgetragen haben, und nicht zuletzt der 
Kammer der Gerichtsvollzieher von Klausenburg, die eine gewisse Finanzierung 
gewährleistet hat.

In der Freude dieses Vormittags gibt es freilich auch einen Wehrmutstropfen. 
Nicht alle, die heute gerne bei uns gewesen wären, konnten auch tatsächlich 
kommen. Von den vielen Mitgliedern unserer Gesellschaft, die dem Kongress ihre 
Glück- und Segenswünsche mit auf dem Weg gegeben haben, seien hier 
insbesondere benannt:

Seine Allheiligkeit, der Ökumenische Patriarch Bartholomaios, ein 
Gründungsmitglied unserer Gesellschaft, konnte aus wohl verständlichen Gründen 
nicht kommen. Er begleitet den Kongress aber mit seinen besten Wünschen.

Seine Seligkeit. der Erzbischof Christodulos von Athen und ganz 
Griechenland, musste aus ganz ernsten gesundheitlichen Gründen fernbleiben. 
Seine Grußadresse hat Ihnen bereits Herr Doktor Anastasias Marinos überbracht.

Unser Ehrenpräsident, Seine Eminenz Metropolit Panteleimon Rodopulos, 
hat ebenfalls fernbleiben müssen; der Ökumenische Patriarch hat nämlich gerade 
in diesen Tagen die Patriarchalsynode zu einer Sitzung einberufen, der er 
beiwohnen muss. Er hat mich aber beauftragt, seine besten Wünsche zu 
übermitteln.



XXI

Seine Eminenz. Metropolit Johannes (Rinne) von Nikaia war nicht in der 
Lage, die anstrengende Reise anzutreten. Infolgedessen begleitet er den Kongress 
mit seinen besten Wünschen.

Die plötzliche Notwendigkeit, sich einer Reihe ärztlicher Untersuchungen zu 
unterziehen, hat den Vizepräsidenten unserer Gesellschaf) Professor Richard Potz 
daran gehindert, hier anwesend zu sein.

Seil unserer letzten Zusammenkunft in Urbino sind eine ganze Reihe von 
Mitgliedern unserer Gesellschaft von uns gegangen. Es handelt sich unter anderem 
um Rene Metz, Josef Prader, Friedrich Heyer und Viktor Pospischil. Ich bitte Sie 
sich zu erheben und eine Gedenkminute einzuhalten. Danke.



Pagina bianca





Pagina bianca



DII-: GESETZGEBUNG IN RELIGIÖSEN ANGELEGENHEITEN IN 
GRIECHENLAND: AKTUELLE FRAGEN UNI) ENTWICKLUNGEN

Spyros N.Troianos, Athen

Die Form der Beziehungen zwischen Staat und Kirche in Griechenland ist 
sehr umstritten. Die Ursache der Uneinigkeit liegt in der Auslegung des 
Fachausdrucks ,,£7tiKpaTöüau Optimocia", der unter Umständen sowohl als 
..herrschende Religion" als auch als „vorherrschende Religion" verstanden werden 
kann1. Hinsichtlich der Bedeutung des in Rede stehenden Ausdrucks, der in 

sämtlichen griechischen Verfassungen seil dem 19. Jahrhundert vorkommt, 
bestand bis zum Jahre 1975 kein Zweifel. Gemeint war die Staatsreligion, die sich 
- allerdings ohne über ein Recht auf die anderen Religionen bzw. Konfessionen 
im Lande zu verfügen - der besonderen Unterstützung und des Schutzes seitens 
des Staates erfreute. Als aber am 11. Juni 1975 in Griechenland eine neue 
Verfassung in Kraft getreten ist. die die alte Bezeichnung der orthodoxen Kirche 
als „oriKpuToiJGu Opiioicela“ beibehalten hat, gingen die Meinungen der 
Öffentlichrechtler, einschließlich der Kirchenrechtler, auseinander. Einige 

behaupten, die Orthodoxe Kirche stelle weiterhin die Staatsreligion dar. Andere 
wiederum vertreten die These, der in Frage kommende Ausdruck habe in der 

neuen Verfassung einen vorwiegend deklaratorischen Sinn: nämlich eine offizielle 
Feststellung der Tatsache, die Orthodoxe Kirche sei die Religion der 
überwiegenden Mehrheit der griechischen Bevölkerung. Durch eine Reihe von 
sich auf die neue Sinngebung beziehenden Regelungen habe der 
Verfassungsgesetzgeber die bis zu dieser Zeit engen Beziehungen zwischen Staat 
und Kirche aullockern wollen.

Ich persönlich war der Ansicht, dass dem Gesetzgeber auf diese Weise die 
Initiative Vorbehalten blieb, die immer noch - wenn auch in beschränktem 
Ausmaß privilegierte Rechtsstellung der orthodoxen Kirche zu modifizieren, 
und so die durch die Verfassung - zumindest in Ansätzen - zum Ausdruck 
gebrachte Tendenz der (mehr oder weniger absoluten) Trennung von Staat und 
Kirche in die Tat umzusetzen. In Bezug auf die Aussichten einer solchen 
Entwicklung habe ich mich vor fünf Jahren folgendermaßen geäußert:

„Allem Anschein nach ist in den nächsten Jahren (vielleicht sogar in den 
nächsten Jahrzehnten) aus innenpolitischen Gründen mit einer solchen 
Entwicklung nicht zu rechnen, da alle Faktoren des politischen Lebens im 
Lande auf die vorläufige Aufrcchterhaltung der gegenwärtigen Rechtslage 
Wert legen - jeder in der Hoffnung, sie zum eigenen Vorteil ausnützen zu 
können. Auch die kirchliche Führung hat sich ausdrücklich gegen eine 
Trennung von Staat und Kirche ausgesprochen"'.

Vgl. hier und im Folgenden S.N. TROIANOS, Der Begriff „herrschende Religion" in der 
griechischen Rechtsordnung, in: Österreichisches Archiv für Recht und Religion 50 (2003) 531-540.

' Ebenda, 538.



2

Da habe ich mich aber schwer getäuscht, denn der „Griechische Verband zur 
Förderung der Menschen- und Bürgerrechte“ hat vor zwei Jahren einen 
Ciesclzcsentwurf ausgearbeitet, der die Überschrift „Regelung der Beziehungen 
zwischen Staat und Kirche, über die religiösen Vereinigungen und über die 
Gewährleistung der Religionsfreiheit“ trug. Der Gesetzesentwurf, unterschrieben 
von Mitgliedern des Vereins, die Parlamentarier sind, wurde am 19. Oktober 2005 
dem Präsidenten des Griechischen Parlaments vorgelegt. Durch diesen Schritt 
bezweckten die Verfasser des Textes die Einführung der absoluten Trennung von 
Staat und Kirche in Griechenland. Bald darauf haben auch die drei großen 
Oppositionsparteien, nämlich die Sozialistische Bewegung Griechenlands 
(PASOK), die Kommunistische Partei und die Koalition der Radikalen Linken, 
durch die Mitglieder ihrer Fraktionen Gesetzesentwürfe ins Parlament 
eingebracht, die vom bereits erwähnten Entwurf in unwesentlichen Punkten 
abwichen. Daher werde ich mich bei der Vorstellung der vorgeschlagenen 
Regelungen auf jenen ursprünglichen Text beschränken.

Der Gesetzesentwurf des „Griechischen Verbandes zur Förderung der 
Menschen- und Bürgerrechte“ umfasst 21 Artikel. Art. 1 weist einen eher 
deklaratorischen Charakter auf. indem man dort einfach die Bestimmungen der 
griechischen Verfassung über die Religionsfreiheit (Art. 13) - allerdings mit 
gewissen Erläuterungen und Ergänzungen aufnimmt.

Durch Art. 2 wird die Institution der „religiösen Vereinigungen“ eingefuhrt. 
Sie soll als juristische Personen durch Gerichtsentscheidung anerkannt und in ein 
spezielles Buch, das beim Gericht 2. Instanz in Athen aufbewahrt wird, 
eingetragen werden.

Durch Art. 3 wird die sleuerrechtlichc Behandlung der religiösen 
Vereinigungen geregelt.

Art. 4 sieht das Verfahren zur sukzessiven Umwandlung der 
organisatorischen Einheiten der orthodoxen Kirche, die ex lege, dem geltenden 
Recht zufolge, juristische Personen des öffentlichen Rechts sind, in „religiöse 
Vereinigungen“ gemäß Art. 2 vor. Diese Regelung umfasst auch die Israelitischen 
und die Islamischen Gemeinden in Griechenland, die ebenfalls ex lege juristische 
Personen des öffentlichen Rechts sind.

Art. 5 betrifft die Errichtung von Kultstätten. Die Erteilung der notwendigen 
Erlaubnis steht ungeachtet der jeweils in Frage kommenden
Religionsgemeinschaft demnächst nicht mehr (wie bislang) dem Bildungs- und 
Religionsministerium, sondern dem örtlich zuständigen Bauamt zu. Diese 
Regelung gilt auch lür Umbauarbeiten.

Artikel 16 § 2 der geltenden Verfassung Griechenlands lautet wie folgt:

„Die Bildung ist eine Grundaufgabe des Staates und hat die sittliche,
geistige, berufliche und physische Erziehung der Griechen, sowie die
Entwicklung ihres nationalen und religiösen Bewusstseins und ihre



Ausbildung zu freien und verantwortungsbewussten Staatsbürgern zum
Ziel".

Konsequenterweise stellte der Religionsunterricht seit eh und je in allen vom 
griechischen Bildungs- und Religionsministerium genehmigten Lehrplänen der 
verschiedenen Schulstufen ein ordentliches Lehrfach dar. Gegenstand des 
Religionsunterrichts ist die Vermittlung des Glaubens der Orthodoxen Kirche, die 
sich, wie bereits erwähnt, als vorherrschende Religion im Lande der besonderen 
Unterstützung seitens des Staates erfreut. Infolgedessen sind die Lehrbücher für 
den Religionsunterricht in den Volksschulen, den Gymnasien und den Lyzeen 
gemäß Art. 9 § I Abs. 5 des Grundgesetzes der Kirche Griechenlands (Gesetz Nr. 
590/1977) im hinvernchmen mit der Heiligen Synode der Autokephalen Kirche 
Griechenlands zu gestalten, die feststellen muss, dass der Religionsunterricht in 
Übereinstimmung mit den Lehren und Anforderungen der Orthodoxen Kirche 

erteilt wird. Gemäß Art. 6 des in Rede stehenden Gesetzesentwurfes soll der 
Religionsunterricht nunmehr in ein nicht konfessionelles Fach „Religionskunde“ 
umgestaltet werden, in dem Kenntnisse über alle wichtigen Religionen der Welt 
vermittelt werden.

Die Ausbildung der angehenden Mitglieder des orthodoxen Klerus erfolgt 
jetzt entweder an den beiden theologischen Fakultäten oder an den. vom Staat 
eingerichte-ten, kirchlichen Schulen (höhere Schulen. Lyzeen und mittlere 
Schulen); so stellt das kirchliche Bildungswesen einen Zweig des staatlichen 
Schulwesens dar. Der geltenden Gesetzgebung zufolge sind die kirchlichen 
Schulen staatliche Dienststellen und die Lehrenden Staatsbeamte. Der erörterte 
Gesetzesentwurf sieht in Art. 7 vor. dass die Kirche die Verantwortung, 
einschließlich der Finanzierung, lür sämtliche kirchliche Schulen in Zukunft 
übernehmen soll. Die Schulen werden den Privatschulen gleichgcsctzt und als 
solche der Aufsicht des Bildungs- und Religionsministeriums unterstellt.

Durch Art. 8 wird in allen Fällen, wo das Recht (etwa das Prozessrecht, das 
Beamtcnreeht, das Militärrecht u.s.w.) die Verpflichtung zur Eidesleistung 
Vorsicht, die religiöse Beteuerungsformel durch die Berufung der zur 
Eidesleistung verpflichteten Person auf ihre Ehre und ihr Gewissen ersetzt.

Nach dem immer noch geltenden Zivilrecht sind die standesamtliche und die 
kirchliche Trauung gleichgestellt und haben den gleichen juristischen Wert. Art. 9 
und 10 des Gesetzesentwurfes beabsichtigen die Aulhebung dieser Gleichstellung. 
Demnach wäre eine Eheschließung in Zukunft nur dann rechtskräftig, wenn sie in 
Anwesenheit des Standesbeamten stattlindel. Selbstverständlich bliebe den 
Brautleuten aber das Recht, anschließend ihre Ehe auch kirchlich segnen zu 
lassen.

Durch Art. 11 werden alle Vorschriften, die eine besondere Rechtsstellung 
der Geistlichen, einschließlich der Mönche, sämtlicher Religionen bzw. 
Konfessionen v, a. im Zivil- und Prozessrecht vorsehen, aufgehoben.

3



4

Bei der Ausstellung von öffentlichen Urkunden, die Privatpersonen 
betreffen, soll gemäß Art. 12 des Gesetzesentwurfes die Eintragung der 
Religionszugehörigkeit nicht mehr gestattet sein.

Art. 13 sieht eine gründliche Umgestaltung der den Proselytismus, also das 
illegale Anwerben von Anhängern, betreffenden Gesetze vor. Die Tat wird als 
Übertretung qualifiziert und mit einer Geldbuße bedroht. Nur in den Fällen, in 
denen sie gegen Minderjährige verübt wurde, zieht sie eine sechsmonatige 
Gefängnisstrafe nach sich.

Durch Art. 14 wird den liir die Erhaltung von Friedhöfen zuständigen 
Städten und Gemeinden die Pflicht auferlegt, in den von ihnen verwalteten 
Friedhöfen geeignete Räume für Trauerfeiern zu gestalten, falls der Verstorbene 
kein religiöses Begräbnis gewünscht hat. Inhaltlich verwandt ist auch Art. 15; er 
betrifft die Feuerbestattungen. In Griechenland gibt es nur die Erdbestattung aus 
dem einfachen Grund, dass keine Krematorien vorhanden sind. Durch Art. 15 
werden die Voraussetzungen, unter denen eine Feuerbestattung stattfinden darf, 
und die Bedingungen für die Errichtung von dazu bestimmten Anlagen normiert.

Die Geistlichen der orthodoxen Kirche beziehen ihr Gehalt, einschließlich 
verschiedener Zulagen, vom Staat. Für deren Kranken- und Altersversorgung 
kommt ebenfalls der Staat auf. Hier sehen Art. 16, 17 und 18 des 
Gesetzesentwurfcs radikale Veränderungen vor. Gemäß Art. 16 sollte der Staat 
nur noch zwei Jahre (nach Inkrafttreten des Gesetzes) diese Kosten decken. Nach 
Ablauf dieser Übergangsfrist müsste die Kirche selbst für die Besoldung ihres 
Personals sorgen. Dafür soll der Staat gemäß Art. 17 alle Immobilien, welche ihm 
die Kirche nach dem I. Jänner 1945 übertragen hat, binnen zwei Jahren 
zurückgeben.

Dazu muss man jedoch sagen, dass diese Maßnahme vollkommen ineffizient 
wäre, w'eil die Kirche den größten Teil ihres Grundvermögens bereits vor 1945 
durch Zwangsenteignungen verloren hat. Ihrem neuen Status entsprechend - sie 
wären nämlich keine Staatsbeamten mehr- wären die Geistlichen der orthodoxen 
Kirche in Griechenland hinsichtlich ihrer Kranken- und Altersversorgung gemäß 
Art. 18 auf die Anstalt für die Angestelltenversicherung angewiesen.

Das Bildungs- und Religionsministerium soll gemäß Art. 19 in 
„Bildungsministerium“ umbenannt werden. Alle sich auf die Religionen und den 
Kultus beziehenden Dienststellen des Ministeriums sollen aufgelöst werden. In 
gleicher Weise sieht Art. 20 vor, dass alle in anderen Ministerien (v.a. im 
Verteidigungs- und im Justizministerium) für Geistliche vorgesehenen Planstellen 
(Militärseelsorger, Geistliche in Strafanstalten u.s.w'.) gestrichen werden. Im Art. 
21 werden die geltenden Bestimmungen aufgezählt, die durch den 
Gesetzesentwurf aufgehoben werden.

Wie zu erwarten war, haben die vier Gesetzesentwürfe heftige Reaktion 
hervorgerufen und zwar nicht nur in kirchlichen Kreisen. Nicht zuletzt war auch



5

die regierende Partei in ihrer Mehrheit nicht bereit, sich den Ansichten der 
Verfasser der Gesetzesentwürfe anzuschließen. So kamen sie schließlich im 
Parlament nicht durch. Dennoch hat die Initiative des „Griechischen Verbands zur 
Förderung der Menschen- und Bürgerrechte“ und der drei Oppositionsparteien 
Anlass dazu gegeben, dass einige Gesetze zustande kamen, die einigermaßen 
direkt oder auch indirekt - mit dem Inhalt der vier bereits besprochenen 
Gesetzesentwürfe zusammenhingen. Es handelt sich um folgende Gesetze:

1. Durch Art. 39-41 des Gesetzes Nr. 3386 vom J. 2005 wurden die 
Voraussetzungen zur Erteilung der Aufenthaltserlaubnis in Griechenland an 
bestimmte Kategorien von Staatsangehörigen aus Ländern außerhalb der 
Europäischen Union geregelt. Es handelt sich dabei um:

a. Geistliche bekannter Religionen (im Sinne des Art. 13 der griechischen 
Verfassung).

b. Junge Leute, die an der Athonias-Schule auf Athos studieren wollen.
c. Menschen, die das Mönchsleben auf Athos kennenlernen wollen.

2. Durch Art. 59-64 des Gesetzes Nr. 3421 vom J. 2005 wurden die 
Bestimmungen in Bezug auf die Wehrdienstverweigerer neu formuliert. 
Diejenigen, die aus Gewissensgründen den Waffendienst bzw. den Wehrdienst 
überhaupt ablehnen, dürfen ihre Wehrpflicht im ersten Fall durch einen 
waffenlosen Dienst ableisten. Für den zweiten Fall ist ein alternativer (sozialer) 
Dienst vorgesehen. Allerdings dauert der waffenlose oder der soziale Dienst im 
Vergleich zum Waffendienst etwas länger. Darüber hinaus werden Ausländer, 
welche durch Eintritt in ein Athös-Kloster die griechische Staatsangehörigkeit 
gemäß Art. 105 der Verfassung erworben haben, vom Wehrdienst befreit (Art. 13 
§ 1 Abs. 7). Ansonsten haben Geistliche und Mönche aller bekannten Religionen 
ihre Wehrpflicht ausnahmslos zu erfüllen (Art. 1.3 § I Abs. 6).

3. Durch Art. 35 des Gesetzes Nr. 3448 vom J. 2006 wurde die 
Eeuerhestattung von Menschen erlaubt, deren religiöse Überzeugung, solange sie 
lebten, die Feuerbestattung nicht ablehnte. Voraussetzung stellt ihr 
diesbezüglicher, expressis verhis und ohne irgendwelche Bedingungen, 
ausgedrückter Wunsch dar. Diese Erklärung kann von derjenigen der nächsten 
Verwandten bis zum vierten Verwandtschaftsgrad ersetzt werden. Im Falle der 
Uneinigkeit der Verwandten entscheidet der zuständige Staatsanwalt. Die 
Erlaubnis zur Feuerbestattung wird von der Gemeindebehörde jenes Ortes erteilt, 
in welchem sich das Krematorium befindet.

4. Durch Art. 27 des Gesetzes Nr. 3467 vom .1. 2006 wurde angeordnet, dass 
die Erlaubnis zur Errichtung einer Kirche, welcher Konfession bzw. Religion sie 
auch sei, eines Tempels oder eines Bethauses (mit Ausnahme derjenigen der 
Orthodoxen Kirche Griechenlands) das ßildungs- und Religionsministerium 
erteilt. Die diesbezügliche Stellungnahme oder das Gutachten des orthodoxen



6

Ortsbischofs isl nicht mehr notwendig. Dadurch werden auf die Jahre 1938 und 
1939 zurückgehende Bestimmungen, die die Erteilung der Erlaubnis von der 
Stellungnahme des orthodoxen Metropoliten abhängig machten, außer Kraft 
gesetzt.

Abschließend möchte ich nicht ein Gesetz unerwähnt lassen, das, obwohl es 
nicht zur Kirchengesetzgebung gehört, für die Kirche dennoch äußerst wichtig ist. 
Ich meine das Gesetz Nr. 3028 vom J. 2002, das den Schulz der Denkmale und des 
kulturellen Erbes im Allgemeinen betrifft. Einschlägig ist vor allem Art. 73, der 
sich auf die Denkmale religiösen Charakters bezieht. Sofern Kirchengebäude, 
Messgeräte, Messgewänder und Ikonen vor dem Jahre 1830 entstanden sind, 
stehen sic unter dem Schulz des soeben erwähnten Gesetzes. Die in verschiedenen 
Perioden entstandenen allen Sachen werden gruppiert und in einzelne Kategorien 
unterteilt. Die unter dem Schutz des Gesetzes stehenden Denkmale sind 
ausnahmslos unveräußerlich, unverpiändbar und dürfen, wenn es sich um 
bewegliche Gegenstände handelt, nicht exportiert werden.

Bei den gottesdienstlichen beweglichen Sachen zeigte sich der Gesetzgeber 
besonders streng. Während er nämlich bei den Denkmalen weltlichen Charakters 
diejenige, die bis zum Jahre 1453 entstanden sind, unter besonderen Schutz stellte, 
dehnte er, wie bereits erwähnt, die zeitliche Grenze des Rechtsschutzes bei 
Messgeräten, Messgewändern und vor allem bei Ikonen bis zum Jahr 1830 aus 
(Art. 20 Abs. I b).



LAW ON RELIGION IN CYPRUS

7

Achilles C. E m i 1 i a n i d e s, Nicosia

/. Hislorical Background

Willi the exception of sporadic Arab invasions. Cyprus remained tor more 
than eight and a half centuries belween 325 and 1191, under the Byzantine 
Empire. Thus, Christianity was the state religion of the island. Düring the period 
of Frankish rulc (1191-1489), the Roman Catholic or Latin Church was 
established as the official church of the new kingdom at the expense of the 
autocephalous Greek Orthodox Church of Cyprus. Following the Venetian period, 
which lasted for 82 years (1489-1571), was the period of Ottoman rule, which 
lasted for more than 300 years (1571-1878). Düring that period and the following 
period of British rule (1878-1960), the Orthodox Church had a twofold charaeler. 
It constiluted the ministering religious Organization of the Orthodox Christians of 
the island, as well as the nation-leading political coalition of the Creeks under 
foreign sovereignty.

The origins of the church and state System of Cyprus eurrently in Ibree could 
be traced to the reforms established in 1856 by the llatl-i-llumayun, an Imperial 
reseript of the Ottoman Empire* 1. The Hatt-i-Ilumayun granted spiritual 
advantages and exemptions, as well as a form of religious autonomy to the various 
Christian and non-Muslim religious communities living within the boundaries of 
the Ottoman Empire. It is indisputable that the llalt-i-llumayun was also applied 
in Cyprus2. When Great Britain acquired the rights of possession and 
administration of Cyprus by signing the 1878 Treaty of Alliance with the Ottoman 
Empire, it acceptcd to preserve the existing state of affairs'. The same state of 

affairs remained in effect, even alter the annexation of Cyprus by Great Britain in 
19144, the reeognition of this annexation by Turkey in 1923 and the proclamation 
of the island as a Crown Colony in 1925'.

The 1914 Charter of the Orthodox Church was drafted and put into effect by 
the Church itself, withoul the Intervention ofthe British authorities. It lasted for 66 
years. until the enactment ofthe 1980 Charter, which is still in force. The Church

1 See G. YOUNG. Corps de Droit Ottoman. Oxford 1905, v. II, 22 IT. I). NICOLAIDES, 
OfltopavtKoi Kcoöikcv; |Ottoman Codes], Conslantinoplo '1890, v. III, 2K58-2866,

Cf. Parapano mul Others v. Happaz, in: Cyprus Law Reports 3 (1893) 69, Tano v, Tann, ibiil. 
9 (1910) 94. See also rite observations of G. SLRGHIDLS. Internal and Lxternal Contlict of Laws in 
Regard to Family Relations in Cyprus. Studios in Cyprus Law. Nicosia 1988. 32 ff.

Cf. A. LMILIANIDLS, ISkotikö AieOvbi; AIkiiio |‘"l,rivale International Law" Symposium on 
Cypriot Juridical Issucs”]. Thessaloniki 1974.90.

1 Cf. Cyprus Annexation Order in Council of Sl|v Nocpßptou 1914. in: Statute Laws of Cyprus. 
vol. II, London 1923. 184: C. ORR. Cyprus under tirilish Rule, London 1918. 175.

' Cf. Cyprus Gazette I May 1925. Notificatioil No. 266.



8

of Cyprus was established as a legal entity, not further determining its nature 
(articlc 94). 1t is salb to assumc however lliat the Church considered itself to be a 
legal entity under private law. The Charter was never vested with state authority, 
nur was the Church subjected to control on the pari ol' the state, something that 
ought to have happened, if the Church had been considered as a legal entity under 
public law. Acts of the Church that were of a legislative and administrative nature, 
the decisions issued by ecclesiastical courts on any subjcet and marriages 
eclebrated only through a church ceremony, were recognized by the state 
administralion and justice, as a result of the aforemcntioned state of affairs, that 
was preserved by Great Britain aller the annexation of Cyprus.

The Status of the Orthodox Church and the other Churches and religions, was 
conlirmed by the Law of 1935 regarding the Administration of Justice, which 
explicitly excluded from the jurisdiction of state courts

“any marital disputes of members of the Greek Orthodox Church, whenever 
the marriage was celebrated in accordance with ceremony ... [and] any other 
case, which according to the principles of the Ottoman Law that was 
fomierly in force in Cyprus, was subject to the jurisdiction of an 
ecclesiastical courl of the religious community of the litigants”.

Election of Bishops and administration of ecclesiastical property were 
considered as internal affairs of the Orthodox Church. Laws 33/1937 and 34/1937, 
which stated that the elected Archbishop ought to be approved by the colonial 
government, were an attempt to limit Church's Privileges, but were cventually 
abolished by Law 20/1946, due to the strong reaction of the Church. Dcspite sonre 
attempts to limit the Privileges of the Greek Orthodox Church during the period of 
the British rule6, the right of the Church to elect its Archbishop and generally 

administer its internal affairs, wilhout any state Intervention was conlirmed by the 
decision 343/1948 of the District Court of Nicosia7.

//. The Co-Ordination System

According to article 110 § 1 of the Constitution, the Autocephalous Greek 
Orthodox Church of Cyprus shall continue to have the exclusive right of 
regulaling and administering its own internal affairs and property in accordance 
with the Holy Canons and its Charter in force for the time being. It is further

6 Law 25/1937 providcd for the audit control of the financial Statements of the Church and the 
monasteries by the colonial government, while laws 33/1937 and 34/1937 stated that the elected 
Archbishop shotild be approved by the British Governor.

Cf. Michael Georgiou Manoti v. Makarius Archbishop of Cyprus, decision of the District 
Court of Nicosia, no. 343/1948. See the decision in A, (1AVRIHLIDHS. Ta EGvapxuca AiK-otithpaxa k«i 
to Fvumk‘6 Ai](ioi|/f|(ptr!p(i [The lithnarchic Rights and the Referendum for Union with Greece], 
Nicosia ! 1972. 72-76.



9

provided that the Greek Communal Chamber (and following its self-dissolution 
the llouse of Rcpresentatives) shall nol act inconsistentiy with that right of the 
Orthodox Church. Moreover, article 111 I provides for some Privileges of the 
Orthodox Church with respect to issues relevant to marriage and divorce of 
members of the Greek-Orthodox Church.

All the aforementioned rights of the Orthodox Church are also granled to the 
other “religious groups” of the Republic, for whieh the provisions of article 2, § 3 
ol the Constitution apply (arlicles 110, § 3. 111, § 1). A “religious group” in the 
constitutional sense is a group of persons, ordinarily resident in Cyprus, professing 
the same religion and either belonging to the same rite or being subject to the 

same jurisdietion thereof. I he number of such a group, on the date of the coming 
mto Operation of this Constitution, exeeeded one thousand persons out of whieh at 
least five hundred became on that date citizens of the Republic (article 2 ij 3). The 
"religious groups” are the Armenians, the Maronites and the Roman Catholics 
(appendix E of the Treaty of Establishment between the United Kingdom, Greeee. 
Turkey and the Republic of Cyprus). They opted to belong to the Greek 
Community and now reside in the territory controlled by the Republic of Cyprus. 
Other religious and rites (like Jehovah's Witnesscs or those Orthodox Christians 
who follow the Old Calendar) enjoy religious freedom, but are not considered as 
“religious groups” in the Constitutional sense.

Article 110 § 2 recognizes the Institution ol’Vakfand the prineiples and the 
laws of vakl’s in a manner favorable to the Muslim religion". It stipulates that

"all mattere relaling to or in any way affecting the Institution or foundation ol' 
Vakf or the vakl's or any vakf properties, including properlies belonging to 
Mosques and any other Moslem religious Institution, shall be govemed 
solely by and under the Laws and Prineiples of Vakfs (ahkamul evkal) and 
the laws and regulations enacted or made by the Turkish Communal 
Chamber, and no legislative, exeeutive or other aet whatsoever shall 
contravene or override or interfere with such Laws or Prineiples of Vakfs 
and with such laws and regulations of the Turkish Communal Chamber”.

The Constitution does not contain a similar provision as 111 (j I, stipulating 
lor the competence of Muslim religious institutions, eoncerning the lamily 
relations, because of the radical amendmenls of the Turkish Cypriot institutions, 
tollowing the acceplance of the Kemalic reforms".

Article 23 § 9 stipulates that no deprivation, restrietion or limitation on (he 
' ight to acquire. own, possess, enjoy or dispose ol' any movable or immovable 
property, belonging to any See, monastery. church or any other ecclesiastical * l

Sec K. DIZDAR. The Origin and Adniinislralion ol'llic Cyprus Rvkaf. in: Proceedings otTlic
l irsi Inicrnaiional ( yprologicsd Congress vol. 11/1. Nicosia. 1973.63-78,

’ PMILIANIDES, ISioitikö Aidtvcc Aikuio (- Bote 3). 91.



Kl

Corporation or any right over it or interest thercin, shall be made, except with Ihc 
writtcn consent of the appropriate ecclesiastical aulhority being in control of such 
property. The same right is accordcd to all Muslim religious institutions. 
According to article 23 § 10, no such deprivation, restriction or limitation may be 
imposed on the immovable or movablc property of any vakf, except with the 
approval of the Turkish Communal Chamber and subjcct to the Laws and 
Principles of Vakls. Such property includes the objecls and subjects of the vakfs 
and the properties belonging Io the Mosques or to any other Moslem religious 
institutions, or any right thercon or interest therein.

From the aforementioned constitutional provisions, it becomes obvious that 
no single religion or creed is established as the official religion. As a result (a) 
there is no prevailing religion or state religion and (b) the state is not confessional. 
Thus, vvhen assuming their duties. state oflicials are not ssvorn in, but affirm their 
faith to. and respeet for, the Constitution and the laws made thereunder, the 
preservation of the independence and the territorial integrity of the Republic of 
Cyprus, pursuant to articles 42 §1, 59 § 4, 69 and 100 of the Constitution. It is 
therefore suggested that the Constitution has introduced a System of coordination 
between the Republic of Cyprus and all other rcligions and Christian creeds. 
Therefore, (a) all the religious and crecds in Cyprus deal restriclively with their 
own affairs, without in any way intcrl'ering in the affairs of the state, (b) the state 
has recognized broad discrelionary powers in their favor and does not have the 
right to intervene in their internal affairs and (c) whenever matters of common 
interest arise (religious education, family matters etc.), state and religious 
corporations debate on cqual terms10.

This System is in effect, even though the Orthodox Christian and the Islamic 
religion constitute one of the criteria of the bi-communal eharacter of the Republic 
of Cyprus. Under the mandate of article 2 § 1 ol' the Constitution, the Greek 
Community comprises cili/.ens of the Republic who are members of the Greek 
Orthodox Church, whereas citizens who are Muslims belong to the Turkish 
Community (article 2 § 2 of the Constitution), The members of the “religious 
groups” ought to choose to belong either to the Greek or to the Turkish 
Community, within three months of the date of Ihc coniing into Operation of this 
Constitution (article 2 § 3 of the Constitution) and opted to belong to the Greek 
Community. This peculiar legal Status of the lwo religions though, does not 
signify the recognition of a special Status in favor of the Orthodox Church nor the 
Muslim religion, at the expense oflhc other religions.

"J Cf. C. PAPASTATIIIS. Ilcpi xi)v Au>iKi|riicifjv Opyävtooiv KKK/.i|(iiuq xi]c Kimpon ["On 
the Administrative Organization ol'the Church of Cyprus”]. Thessaloniki 19X1, .14.



///. The Constitutional Position ofthe Orthodox Church

Articles 18 and 110 recognize the religious laws that govern thc internal 
affairs of religious and creeds. Article 110 ij I which cstablishes the right of the 
Orthodox Church to rcgulate and administer ils own internal affairs and property, 
stipulates that this right shall be exercised “in accordance vvith the Holy Canons 
and its Charter in force for the time bcing”. The Holy Canons whose force is 
safeguarded by the Constitution are not only those that relate to Church doetrine, 
hut also those that refer to the administration of the Church’s internal affairs and 
property. This includes both the strict observance ofthe doetrines (doctrinal unity) 
and the effect of those fundamental administrative inslitutions of canon law that 
give a Church its Orthodox character (canonical unity).

In addition to the Holy Canons, the Constitution also makes reference to the 
Charter ofthe Church of Cyprus. The question that arises is whether the Church of 
Cyprus posscsses its own legislative power and has therefore, thc right to drall and 
enaet a new Charter.

11

From the aspeet of canon law. the Church is entitled to legislate freeiy, 
subjeet to the condition that its new Statutes do not contravenc the Holy Scriptures, 
the Holy Tradition and those Holy Canons that are accepted by all thc Orthodox 
Churches. The same holds from the point of view ofthe Constitution. Article 110 
§ I stipulates that the Church “has the exclusive right of regulating and 
administering ils internal affairs and property” and that "the Greek Communal 
Chamber shall not act inconsistcntly with that right". Also, article 111 § I 
recognizes that the Church of Cyprus - as well as the olher Churches has 
legislative power, stipulating that certain matrimonial inslitutions “of members of 
the Greek Orthodox Church or of a religious group [...) shall be governed by the 
law ofthe Greek Orthodox Church or ofthe Church of such a religious group”. As 

a result the Orthodox Church of Cyprus has the right to draft and enaet a new 
Charter. Incrcased formal force is recognized by the Constitution for each Charter 
m force, so long as it was drafted and enacted by the Church according to the I lolv 
f anons. I f the new Charter contains provisions for issues. that were not regulated 
>n the 1914 Charter, which was in force when the Constitution was enacted, such 
issues are not guaranteed by the Constitution". Similarly, the Constitution does 

not guarantee the regulation of issues under the legislative jurisdiclion of the 
House of Representatives.

The new Charter ofthe Church of Cyprus came into Operation on January I, 
1980. It consists of 355 articles. separaled into nine chapters. Its main 
characteristies are (a) the reinforcement of the synodal System of Church 
administration. (2) the substantial parlieipation of laypersons in ccelesiastical 
administration and in the election of Metropolitans and ofthe Archbishop, (c) the

Cf. ibid., 58 ff.



12

equality of men and women with rcgard Io the administration of the ecclesiastical 
body and electoral assemblies - but nol completely in matters of family law, (d) 
the financial remuneration of clergymen and olher persons aücnding lo (he Church 
and (e) (he detailed audil of financial management1 , A( prescnl a Committee has 

beeil eonstituted (o draft a newer Charter lo rcplace the existing onc.

IV. Legal Status of the Orthodox Church

The current Charter of (he Orthodox Church does not contain a Provision 
similar to article 94 of the prccxisting Charter, with regard to the Orthodox Church 
per se; however, it contains a similar Provision with rcgard to particular 
ecclesiastical corporations, namely mctropolises (article 153). parish churches 
(article 80 § 3 and 160), monasteries (article 184), collective bodies of 
administration of Church property (article 210) and a number of Church-run 
charitable foundations (article 190). It is indisputable however, that the Orthodox 
Church remains a legal entity, sincc the preexisting Charter maintained its force 
twenty years aller the coming into Operation of the Constitution and the 
inslitutional Status of the Orthodox Church is determined by article 110 § I of the 
Constitution .

A more difficult qucslion was whether the Orthodox Church should be 
properly vievved as a legal person under private law or under public law. 
According to one view, the Orthodox Church ought to be vievved as a legal person 
under public law. duc lo the fact that the Constitution confcrred upon it powers, 
that appertain to the state, especially with regard lo the implementation of its 
religious law on institutions of family law and to the adjudication of the relevant 
disputes by the appropriate religious tribunals, prior to the First Amendment of the 
Constitution in 1989. However, the majorily of the Supreme Court of Cyprus held 
that the Orthodox Church is not an aulhority of the Republic of Cyprus, sincc it 
did not function as a governmental body or organ, nor did it exercise any state 
powers. nor was it subject to the eontrol of the state. It was, therefore, held that the 
competences ofthe Orthodox Church with regard to family matters of its members 
should not be considered to be powers that appertain lo the state and that the 
Orthodox Church should be considered to be a peculiar legal person of private 
law14.

Since the Orthodox Church’s legislative and judicial coinpetencies with 
regard to family matters are now cxerciscd by the llouse of Representalives (with 
the exception of laws regarding validity of marriages eelebratcd in the Greek

'• Cf. IDHM, l o Nco KatatncmKÖ ri)C F.kkXi)o(o£ tiy; Koitpoi) ("The New Slatutory Charter of 
the Church ofCyprus”|, in: Hydor ek Petras 11980, Nr. 5-6) 5-17.

Cf. IDEM, fli:pi t^v AioiKHiiKiiv Opyrivoioiv ( noic 10). 37.
IJ CT. Autocephahus Orthodox Clwrch nf Cyprus v. The llouse of Representalives: CLR 3 

(1990) 338 (in Greek).



Orthodox Church) and the family courts, il is suggested that there is no real 
possibility that the Supreme Court would change its vievv in the future with regard 
to the legal Status of the Orthodox Church. Thus, the Orthodox Church of Cyprus 
should be properly considered as a peculiar legal person ol'private law. Although 
the Supreme Court's aforementioned judgment concemed only the legal Status ol 
the Orthodox Church of C yprus, it is undisputed that its principles also apply with 
regard to the three conslitulionally rccogni/.cd religious groups of the Republic, 
namely the Maronites, the Armcnians and the Roman Catholics. Therefore, the 
three religious groups of the Republic should also be properly considered as 
peculiar legal persons of private law.

13

V. Administration oj the Orthodox Church

The bodies of adminislralion of the Orthodox Church are divided into central 
<md peripheral bodies.

1 • The central organs: (a) the Holy Synod and (b) the Archbishop

a) As in every Orthodox Church. the congregation (clergy, monks. 
•aypersons) eonslitutes the highest authority in the Cypriot Church (article 5 of the 
C harter). This authority is exercised by the lloly Synod, which is constituted by 
the acting Archbishop and the acting Metropolitans and any acting Bishops, who 
do not have administrative duties, but assist the Archbishop with his work (article 
f>). 1 f a prelate has been sentenced to a canonical penalty (with the exeeption of a 
reprimand), he is not entitled to participate in the scssions of the l loly Synod, for 
as long as his sentence lasts (article 23). The Archbishop is the chairman of the 
Holy Synod.

The Chairman ol' the l loly Synod convenes it regularly three limes a year. 
Hie Synod is convened for special sessions. when the chairman deems it 

necessary or when at least two of its members makc such a request (article 9). The 
Holy Synod is in quorum, when one half of its members are present, including the 
thairman (article 11). ll'some of its members refuse to participate or if there are 

vacant sees, so that a quorum is not reaehed, then one or two prclates rnay be 
callcd upon from the Patriarchates of the Bast or Irom the Church of Greece 
(article 14), The decisions of the Synod are reaehed with an absolute majority of 
all present members, while an increased majority of its members is required for 
revising provisions ofthe Charter (article 12).

The Holy Synod supervises clergymen and the Overall ecclesiastical 
Corporation and exercises legislative, judicial and administrative power. It also has 
the "presumption of jurisdiction”, which is the jurisdiction over any matter that 
does not fall within the jurisdiction of another body (article 18). Furthermore. it is 
the highest eourt for the canonical offences of clergymen, monks and laypersons



14

(article 19). Whcn il is calletl upon lo Iry a prelalc, who is charged with an 
otTencc, which undcr canon law is punishable wilh unfrocking, then the Synod 
assembles as a Superior Court (article 25).

b) The Archbishop is a central organ of administralion, as well as a 
peripheral organ as a Bishop in the archdiocese. He presides over the Holy Synod 
and represents the Church betöre the Republie, other States and ehurches. 
According lo the privilege, granted to him by the Byzantine emperor Zeno in the 
11 l'th Century, the Archbishop of Cyprus signs in einnabar (red ink), is elad in 
imperial purple and holds an imperial seepter (article 33).

2. The peripheral organs: (a) the archdiocese and the metropolises, (b) the parishes 
and (c) the monasteries

a) In addition lo the archdiocese, whose prelate is the Archbishop (seated in 
Nicosia), there used lo be until reeently live metropolises, eaeh adminislcred by a 
Metropolitan (Paphos, Kition. Kyrenia, Limassol and Morphou). Following a 
recenl dccision ofthe Holy Synod 4 additional metropolises have been established 
(Constantias-Famagousta, Kykkou and Tillyrias, Tamasou and Oreinis, 
Trimythountos and Lefkaron). The Metropolitan holds the hieratie rank of a 
Bishop and cxercises judicial, legislative and administrative authority within his 
region. He Controls and supervises the administration and management of the 
parishes and the monasteries of his province and is generally charged wilh all 
competencies, conferred by the Holy Canons and the Charter (article 45). The 
Archbishop and the Metropolitans are eleeted for lil'e, unless they resign or are 
discharged on account of an iilness or a eonviction for a canonieal offenee (article 
55). There are also four Suffragan-Bishops, who are eleeted in order to aid the 
Archbishop, or the Metropolitans in the performancc of their duties. Two 
Suffragan-Bishops have been eleeted in the archdiocese (Salaminos and 
Karpasias), one in the metropolis of Paphos (Arsinoes) and one in the metropolis 
of Limassol (Amathounlos).

b) A parish is a particular region, whose Orthodox inhabitants serve their 
religious needs in a specific church (article 81). The Orthodox inhabitants of a 
parish are rendered parish members, upon completing residence of one year in that 
region. In order to establish a new parish. the presence of 2500 inhabitants in cities 
and 1500 in small towns and villages, is required. Special eondilions of the region, 
however, may be taken into consideration, in ease the number of the faithful is 
smaller. The head of the parish is the parish priest, who must be a married 
clergyman (article 82). The stalf of the parishes eomprises also of eantors and 
saeristans (article 83).

c) Monasteries constitute the centers of monaslic life. Front an administrative 
viewpoint, they are divided into “royal” monasteries, paroehial monasteries and 
monasteries of the see. The “royal” monasteries enjoy complclc autonomy in their



15

internal adminislration and management and are spiritually (but not 
administratively) suhject to the Arehbishop (arlicle 89). Parochial monasteries 
enjoy self-administration and are spiritually suhject to the local metropolitan 
(article 90). The monasteries that have been abandoned are ealled monasteries of 
the see and belong to the local metropolis (article 90). The organs of 
administration of the monasteries are the abbot. the abbot council and the 
brotherhood of the monks. The abbots of the "royal" monasteries of Mahairas and 
St. Neofytos have recently been elected also as Bishops of Ledra and Hytron 
rcspectively, in their capacity as abbots of the "royal" monasteries. The same had 
occurrcd with respect to the abbot of the royal monaslery of Kykkos in 2002. 
before Kykkos was declarcd a metropolis.

VI. Legal stalus of Clergymen. Monks and Laypersons

The capacity of Orthodox Christian is acquired by christening and unction. 
which in the Eastem Church are celebrated simultaneously. Menibers of the 
Kongregation are (a) all Orthodox Christians who pcrmanenlly reside in the island. 
regardless of citizenship, sex. age and (b) all persons of Cypriot origin who were 
baptized in Cyprus and live abroad (article 2). The latter Provision is an 
innovation1'. which has drawn much criticism, as according to the views of the 
Greek-speaking Orthodox Cluirchcs (the Ecumenical Patriarchate, the 
Patriarchates of Alexandria and Jerusalem and the Archdioceses of Cyprus and 
Greece) the greater Diaspora is suhject Io the Ecumenical Patriarchate of 
Constantinoplc. The Church of Cyprus has not. however, established its own 
parishes abroad and as a result, the Cypriots who live abroad continue to be 
ministered by the Ecumenical Patriarchate, and thus, the above Provision of the 
Charter has little practical signitlcanec. The capacity of Orthodox Christian is 
forfeited with death, cxcommunication or voluntary secession front the Church.

As in every Orthodox Church. the members of the Cypriot Church are 
divided inlo (a) clergy, (b) monks and (c) laypersons.

a) Clergymen are divided inlo deacons. presbyters and bishops. They hold 
the ceremonial, administrative and teaching authority. The ordination of a dcacon 

°r a presbyter is performed by at least onc hisltop. The ordination of a bishop is 
perfonned by the Arehbishop or by order of the latter, by the first-in-rank 
Metropolitan (article 63 ij 5). If the scat of a metropolitan is vacanl, the arehbishop 

acts as vicar of the scat (article 33).

The Arehbishop and the Metropolitans are elected by an Elecloral Assembly, 
which is composed of clergymen. monks and laymen (arlicles 62-63). A candidate 
ts expected to be unmarried, to have complcted bis thirtieth year of age. to be a

1 CT. PAPASTATHIS. ftr.pt uiv AtoiKi|tiKi)v OpyAvioaiv (= note 10). (>6.



16

gradliate ol'a Theology school, to be distinguished for bis integrity and piety and 
to have completed an ecclesiastical Service of at leasl live years as a clergyman 
(arlicle 71).

The capacity of clergyman is lbrfeiled, vvhen a clergyman is unfrocked. The 
penalty of unfrocking is imposed by the Holy Synod, convened as a tribunal 
(article 22). In case of prelates, the penalty of unfrocking is imposed by a Superior 
synodal court (arlicle 25). The capacity of clergyman is retrieved, when pardon 
has been granted by the samc court that had issued a conviction (article 24).

The law of the Republic of C'yprus docs not conlain any Provision referring 
on the legal Status of clergymen. The Charter limits itself to the impediment of 
contracting marriagc (article 220 2,d) and to the establishment of a Provision, 
concerning the succession of prelates and unmarried clergymen. The succession of 
married clergymen is governed by the ruies of succession, contained in the Statutes 
of civil law, vvhile the succession of unmarried deacons and presbyters is governed 
by the stipulations of the Charter, concerning the succession of prelates (article 
74), only if they served as employee of a metropolis, regardless of whether they 
vvere still in such Service at the time of their death (article 70). Under canon law, 
clergymen are prohibited from practicing certain professions, entailing profitable 
activities, whicli are inconsistenl with their function and from the assumption of 
state Offices and more generally of secular concerns.

b) The capacity of monk is acquired by tonsure (article 100). The minimum 
agc for tonsure is eighteen, alter the candidate has completed a three-year term as 
a novice (article 102). Tonsure is performed by a bishop or a presbyter, following 
the permission of the local bishop, otherwise it is null and void (article 103). 
Hieromonks and hierodcacons, who have undergone tonsure to bccome presbyters 
and deacons respectively, belong to the Order of monks as well (articles 100-101). 
The law of the Republic of C'yprus docs not contain any Provision, referring on the 
legal Status of monks. The Charter limits itself to the impediment of contracting 
marriage (article 220 2.d) and the prohibition of exercising property rights on real 
eslates (arlicle 107). The provisions of canon law apply along with the internal 
regulations of monasteries.

In the recent case of the Monastery of Mahairas, the Supreme Court 
examined the issuc of the hereditary succession of monks in C’yprus16. The 

deceased had been a monk of the Monastery of Mahairas from 1949 until 2000, 
when he passed away. According lo the Charter of the Orthodox Church of Cypnis 
and the internal regulalion of the Monaslery, the property of all monks bclongs to 
the monastery and not personal ly to them. The relatives of the deceased monk 
argued that such property should belong to the relatives of the deceased monk and 
not to the monastery and that the all contrary articles of the Charter of the

1,1 (T. Holy Monaslery of Mahairas v. Mario Papasawa, Civil Appeal n. 12193, 4/4/2007.



17

Orthodox Church violated article 23 of the Constitution relating lo the right of 
property. The Supreme Court acknowledged thal according to article 110 § I of 
the Constitution, the Autoccphalous Greck Orthodox Church of Cyprus shall 
continue lo have the exclusive right of rcgulating and administering its own 
internal alTairs and property in accordancc with the Holy Canons and its Charter in 
force f'or the time being. However, i( did not accepl thal the exclusive right of the 
Orthodox Church lo regulatc and administer its property extends also to the 

property of its monks. or thal the property of its monks could be considered to bc 
property of the Church. In vievv of the above ciled decision. it was held thal each 
nionk continues to have a right to his own property, as safeguarded by the 
Constitution and (hat the monastery does not have any right (o such property. 
fhus, the relatives of the deeeased nionk were considered to be the heirs ol the 
deceased monk. The aforementioned ease is problematie front a legal point of 
view since it fails lo examine the application ot article 53 ol the Succession Law, 
Cap. |Q5 whiclt stipulates thal rights of religious organi/ations should be 
safeguarded1'.

c) Laypersons participate in all aspccls of the work done by the Church. The 
parlicipation of laity in the Church of Cyprus is probably the strongest in the entire 
Orthodox world. böth as coneerns the extern of its competencics and its elevalion 
to the Status of an organ of Church adminislrationiS. Laypersons participating in 

most of the central and peripheral organs of administration of the Church. as well 
as in the management of the property and in the Llectoral Assembly, which votes 
for the Archbishop and the Metropolitans on the island, are not appointed. ’fliey 

are eleeted by secret and universal bailot by the congregation of the Church, 
without any discriminalion between men and women.

In particular, laypersons parlicipate in a) the election of the Archbishop and 
the Metropolitans (articles 62-63), b) the central organs of the administration of 
Church property (articles 127. 131), c) the peripheral organs of the administration 
of the Church (articles 75. 146, 161. 178), d) the administration of Philanthropie 
and other charitable ecclesiastical foundalions (article 188). e) the ecclesiaslical 
Courts of family law (articles 242, 250). In case thal laypersons commil a 
canonical olTence, a penance or a canonical penally may be imposed by the 
Bishop or the Holy Synod, depending on the gravily of the otlence.

” Cf. A. IvMILl.ANIDF.S. To Ii>vtay|iaiiKO KciökotoX ton KaruaiutlKOO Xti|>ro iir 
Op0öfioKi|c KiacXnoiac nje KOtipou |"Thc Constitulionul Position ol the Charter ol the Orthodox 
Church of Cyprus"]. in: Nomokanonika 1 (2005)41-54.

'“Cf. PAPASTATIIIS, I Irtpirpv AioucotikiivOp’/uvuiatv(- notc 10). 84.



IX

VH. Religious Freedom under Ihe Cypriot legal order

Article 18 of the Constitution safeguards thc right of religious freedom, 
including the l'reedom of religious conscience and freedom ol' worship19. The 

aforementioned article corrcsponds in many ways to article 9 of the European 
Convention of Human Rights, but it is more detailed and its provisions cover 
sectors, that are not recorded in article 9. By virtue of § I of this article every 
person has the right to freedom of thought, conscience and religion. Freedom of 
thought is safeguarded for any person, either a believer or an atheisl, a Citizen or a 
non-citizen of the Republic of Cyprus. Paragraph 2 of the said article stipulates 
that all religions whose doctrines or rites are not secret are free.

By virtue of § 3 all religions are equal before the law and no legislative, 
executive or administrative act of the Republic shall discriminate againsl any 
religious institution or religion. Paragraph 4 of article 18 guaranlees the more 
particular manifestation of an individual’s religious freedom, slipulating that every 
person is free and has the right to profess his faith and to manifest his religion or 
belief, in worship, teaching, practice or observance, either individual ly or 
collectively, in private or in public, and to change his religion or belief. Illicit 
proselytism in favor of or against any religion is prohibited for any individual, as § 
5 prohibits the use of physical or moral compulsion for the purpose of making a 
person change or preventing him Irom changing his religion. This constitutional 
Prohibition has not, however, beeil supplemented by law.

The freedom to manifest one’s religion can be restricted, by virtue of § 6 of 
article 18, only if such limitations arc prescribed by law and are necessary in the 
interests of the: a) security of the Republic, b) constitutional order, c) public 
safety, d) public order, e) public health, Q public morals, g) protection of the rights 
and liberties guaranteed to every person by the Constitution. In addition to the 
conditions mentioned above, any limitations ol' the freedom to manifest one’s 
religion must be considered as necessary in a democralie society, under the 
mandalc of § 2 of article 9 of the European Convention of Human Rights and this 
has been readily accepted by the Cypriot courts. Paragraph 7 of article 18 States 
that until a person attains the age of sixteen, the decision as to the religion to be 
prolessed by him shall be taken by the person having the lawful guardianship of 
such a person. Finally, by virtue of § 8 no person shall be compelled to pay any 
tax or duly the proceeds of wliich are specially allocated in whole or in part for the 
purpöses of a religion other than his own.

Indirectly related to religious freedom are the constitutional provisions of 
articles 10 § 3b and 28, § 2. Article 10, § 3 section b, States that the term “forced 
or compulsory labour", wliich no person shall be required to perform, shall not 10

10 Scc A. EMILIANIDES. Stale and Church in Cyprus, in: (i. ROBBERS, Slate and Cliurch in 
thc European Union. Baden Baden, 220 05. 231 IT; A. EMILIANIDES. Tn KuapuiKÖ Aikuio rou Tapou 
koi rou Aia£uyio» ["The Cypriot Law of Marriagc and Divorce”], Athens 2006, 128 ff; C. 
PAPASTATHIS, The Legal Status of Religions in Ihe Republic of Cyprus, in; The Status of Religious 
Conlessions of the Stales Applying for Yleinbership to Ihe European Union, Strasbourg 2000, 197 ff.



include, “any servicc of military character ifimposed or. in casc of conscicntious 
objectors, subject to thcir recognition by a law, Service exacted instead ol 
compulsory military Service”. The said constitutional Statute implemcnts artiele 4, 
§ 3 section b of the European Convention on Human Rights and empowers the 
legislative brauch io relieve of thcir compulsory military Service tbose who object 
•<> it for reasons of consciencc and order them to provide Services ot another 
nature. Paragraph 2 of artiele 28. implementing artiele 14 of the European 
Convention of Human Rights, ordains that every person shall enjoy all the rights 
and liberties provided l'or in this Constitution withoul any direct or indirecl 
discrimination against any person on the ground of his community, race. religion. 
language. sex. political or other convictions. national or social descent. birth. 
color. wealth. social dass, or on any ground whatsoever. unless there is express 
Provision to the contrary in this Constitution. It shotdd bc noted. however. that 
artiele 28 is autonomous and its application is not dependent upon a Imding ol 
Violation of another artiele of the Constitution, contrary to artiele 14 of the 
Convention2".

VIII. h'inancing

As a resull of an agreement between the Republic of Cyprus and the 
Orthodox Church. the Church has transferred some of its immovable property io 
•he Republic, which in rcturn contribules to the payment ol the salaries ol the 
parish clergy in rural areas. The government decided that this agreement should 
also extend to the clergy of the three rcligknis groups of the Republic. Thus sincc
II. I 999 the state has also begun to pay the salaries of a number of priests of the 
three religious groups. despite the fact that only the Orthodox Church had granted 
any immovable property lo the Republic. This was due to the fact that the three 
religious groups and the Orthodox Church should be treated on an equal basis in 
view of the system of coordination. which is in force in the Republic of Cyprus21. 
The state aid towards the Orthodox Church and the three religious groups with 
regard to the parish clergy reached in 2005 the amount of 2.693.000 Cypriot 
pounds22. The Republic of Cyprus does not conlribute. however. to the payment of 
salaries of religious ministers of other religious or for lay people working either 
l°r the Orthodox Church or for one of the three religious groups.

The salaries of religious ministers who work as chaplains in the Anny are 
provided for by the Government, since in practice such religious ministers are 
niembers of the Public Serv ice of the Republic. w ho are temporarily seconded to 
'l'e Anny, in order to perform such duties. Furthermorc. the Republic seconds 
nach year several of the members of the Public Fducational Service in order to *

*C. TORNARITIS, The Conccpt ofEqualily of Treatment and Absence of Discrimination. in: 
Cyprus Law Tribüne 5-6 (1%')) 7-10; IDliM, The Right of T.quality of Treatment and Absence of 
ITiscrimination, in: ibid. 3-4 (1973) 5-6.

■' Sec Repoit Siibntilled hy Cyprus. I March llW‘>. Pari II. Artiele 5 1)11.
: Republic of Cyprus. liudgci l'or the Year 2005. v. I). p. 1856.



20

perform dulies related to the major Church of the Republic. The salaries of all ihe 
aforementioned seconded public servants are provided Ibr by the Government of 
the Republic. In addition. the Republic provides an annual grant towards the 
churches of the three religious groups of the Republic. in Order to assist them to 
fulfill their religious duties; such state aid reaches 25.000 Cyprus pounds per year 
wilh regard to the Armenian Church and the Maronite Church and 22.000 Cypriot 
pounds per year vvith regard to the Roman Calholic Church, The Republic of 
Cyprus also provides financial assistance to the three religious groups of the 
Republic vvith regard to their worship placcs. and their cultural heritage. Land, as 
well as public grants, has beeil given to the three religious groups of the Republic 
Ibr construction of their churches. monasteries and cemeteries. Grants are also 
given l'or repairs to existing churches and monasteries. In addition. the Ministry of 
Education linances cultural activitics of the Greek Orthodox Church and the three 
religious groups of the Republic. including publications, performanccs, 
construction of libraries. seminaries. museums, keeping collections ofarchivcs. or 
historic buildings. Financial assistance is also given to social and athletic clubs, 
which relatc to the Orthodox Church. or the three religious groups. It should also 
be observed that all teachers of theology in public schools are appointed by the 
Government, and are members of the educational Service of the Republic. Thus, 
the Republic provides Ibr all their salaries and pensions.

IX. Tax Exemptions

Religious institutions enjoy exemption from the income tax, according to 
article 8 § 13 of the Income Tax Law 118(I )/2002, which provides that "the 
income of a religious. charitable. or educational institulion of public charaeter" is 
exempted from the provisions of Ihe income tax law. A further exemption from 
duty purposes witli regard Io religious authorities is provided for. in Section 3, 
Class P of Annex I of the Cusloms and Excise Duties Regulalions (Excmptions 
from Import and Excise Duties) of 2004. 380/04. It is provided that all 
constructional material. Uttings and fumiture for churches or mosques and all 
vestments and other articlcs which are imported for religious purposes by 
Ecclesiastical and Religious Authorities are eligible for relicf from duty.

The Capital Gains Tax Law 52/1980, the Immovable Property fax Law 
24/1980. as well as the Special Defence Contribution Law I l7(l)/2002. do not 
provide for the exemption of religious institutions in a similar manner as the 
Income Tax Law I l8(l)/02. Thus. religious institutions have a legal Obligation to 
pay taxes according to the aforementioned laws. However, it has been argued by 
Ihe Orthodox Church that on Ihe basis of article 23 § 9 of the Constitution, any 
taxation of the property of the Church would be unconstitutional. This argument 
of the Orthodox Church was considered by the Supreme Court of Cyprus in the



21

ease of Attorney-General v. The Archdiocese oj Cypriis~\ The Supreme C ourt 
hold that the queslion whether the Orthodox Church is obliged lo pay laxes is 
different front die queslion of whether the Republie may enforee the Church to 
fulfill its Obligation. Even if it is acccptcd that aity obligatory measures of 
collccting the laxes of the Orthodox Church are prohibited in view ofarticle 23 § 
9 of the Constitution, tliis should not mean that the eeelesiastical authorities are 
not obliged to pay such laxes: a different resull would seriously undemiine the 
iinportance of the Obligation of all persons of the Republie to pay laxes and would 
inevitably lead to unequal dislribution of financial burdens*4.

Despite suecessivc amendments of the Law, however. in order to force the 
Orthodox Church by indirect mcans lo pay the Capital gains tax, such laws have 
been declared invalid by the Supreme Court. The State has made cllorts to reaeh 
an informal agreement with the Orthodox Church wilh regard to the payment of 
the Capital gains tax. Such an informal agreement was reachcd in 2002 bclween 
the Ministry of linanee, the House of Represenlatives and the Monastcry ol 
Kykkos. according lo whieh the Monastcry of Kykkos has agreed to pay in futurc 
the eapital gains tax. on the condition that all past dcbls before 2002 would he 
dcleled25. No agreement has yet been reaehed between the Greek Orthodox 
Church as such and the Ministry of l inanee so far. allhough negotiations are still 
peiuling. It should be observed. however, that private Companies to whieh the 
Orthodox Church is a major stockholder, such as the licllcnic Bank, pay all 
relevant taxes without any problcms.

('f. Allomev-Genertil v. Tlic Anliiliticese qfCypnts. decision ol'22 Vtareli 1099 (in Greek).
’* See also Riiinltaw v. Republie: CI.R .' (19X4) S4(>. Allorney-Geiierul v. Shizas: CI.R 2 (1996) 

l7* (in Greek).
’ See Simerini Newspaper 24 and 25 September 2(102.



22

EINIGI'! PROBLEME DES BULGARISCHEN RELIGIONSGESETZES - 
DAS SOG. „GESETZ ÜBER DIE GLAUBENSBEKENNTNISSE"

Hristo P. B e r o v. Berlin-Potsdam

/. Einleitung

Das aktuelle bulgarische Religionsgesetz mit der offiziellen Bezeichnung 
„Gesetz über die Glaubensbekenntnisse“* 1 [zakon za veroizpovedanijata] (GüGb) 

wurde am 29.12.2002 verabschiedet und trat am 2.1.2003 in Kraft. Vorausgegan­
gen war eine äußerst lange Diskussionsphase (beginnend 1992). Die ersten beiden 
Entwürfe des GüGb waren noch vom alten Denken beeinflusst. Der mit ihrer Be­
gutachtung betraute Europarat verwarf sie. Der dritte sog. „konsolidierte“ Geset­
zesentwurf", der letztendlich mit kleinen Änderungen sehr rasch in Kraft trat, 

wurde „aus Zeitmangel“ dem Europarat nicht mehr vorgelegt.
Trotz zahlreicher positiver Änderungen im Bereich der Religions- und Kir­

chenfreiheit - u. a. in Hinblick auf die Gewährleistung konfessioneller Erzie- 
hungs- und Sozialarbeit - ist die gegenwärtige Regelung umstritten'. Für die Pres­
se waren die Debatten und Skandale rund um das GüGb ähnlich brisant wie die 
Öffnung der Staatssicherheitsakten. Die Wechselwirkung zwischen den beiden 
Themen scheint logisch, gab und gibt es doch in fast allen Religionsgemeinschaf­
ten immer noch zahlreiche Kollaborateure des kommunistischen Regimes (Staats­
sicherheit).

Für die politischen Parteien blieb die Einflussverteilung insb. auf die Bul­
garische Orthodoxe Kirche (BOK) auch nach der „Wende“ von größter Bedeu­
tung, ein Überbleibsel einer schon zur Tradition gewordenen Praxis, die die bulga­
rische Transfonnationsgesellschaft bis in die Gegenwart begleitet1. Die Instrumen­

talisierung der Religionsgemeinschaften während der Zeit des kommunistischen

1 Promulgiert im Gesetzesblatt 120/2002.
' Dieser wurde auf Basis folgender Gesetzesentwürfe beschlossen: I. Gcsclzesentwurf über die 

Glaubensbekenntnisse Nr. 154-01-1 vom 5. Juli 2001 von Buiixlav Tsckov, 2. Gesctzcsenlwurf bezüg­
lich Religionsrcchte und religiöse Vereinigungen Nr. 254-01 -3 1 vom 26. April 2002 von Liitvi Mestan 
und Ahmed Jusein und 3. Gesetzesentwurf über die Glaubensbekenntnisse Nr 254-01-31 vom 26. April 
2002 von Kyrill Milcher und Rupen Krikorjan.

' Siehe I). BELLING II. BEROV, Die Kirchen- und Glaubensfreiheit in Bulgarien, in: P. 
HANAU J. THAU (I lg.). Gegen den Strich Arbeitsreehl und anderes kritisch gesehen ( Festschrift 
für Klaus Adomeit). Luchterhand. 2008 (erscheint demnächst).

1 Bin schneller Rückblick in die jüngere Geschichte der BOK zeigt, dass bis heute alle Wahlen 
von Vorsitzenden des Heiligen Synods in der einen oder anderen Weise durch staatliche Institutionen 
oder politische Parteien „gefördert" wurden. Die ersten zwei Exarchen - Anthem I. (1872-1877) und 
Joseph I. (1877-1915) - mussten vom osmanischen Sultan bestätigt werden. Metropolit Neophyte von 
Vidin (1914-1971) wurde vom bulgarischen König Ferdinand I. ernannt, Exarch Stephan (1945-1948). 
Patriarch Kyrill (1953-1971) und Patriarch Maxim (1971-dato) mit Zustimmung der kommunistischen 
Partei gewählt.



Totalitarismus hatte die Spaltung auch anderer Konfessionen verursacht'. Bei der 
Formulierung des GüClb war der politische Wille zweifelsohne in besonderer 
Weise auf die Überwindung des Schismas in der BOK gerichtet. In diesem Punkt 
zeigt sich besonders deutlich, wie im Religionsgesetz noch viele Probleme der 
kommunistischen Vergangenheit nachwirken, die auf unterschiedliche An und 
Weise bis in die Gegenwart alle Religionsgemeinschaften in Bulgarien prägen. Im 
einschlägigen Schrifttum linden sich Meinungen „pro1’und contra “.

Die BOK (Heiliger Synod von Patriarch Maxim) hat sich bislang eigentlich 
sehr selten geäußert, dann aber stets für das Religionsgeselz ausgesprochen. Fr- 
'vähnl sei hier eine Ansprache von Patriarch Maxim kurz vor der zweiten Lesung 
des GüGb im Parlament:

23

' Neben der BOK wurde auch die Islamische Gemeinschaft ein staatspolitisches Spaltungsopfcr. 
Vgl. zu den LGMR-I ««Scheidungen näherhin Anm. 39.

" So berichten z. li. J. Donkova und S. Margaritova grundsätzlich positive Seiten dieses Rechts­
aktes. Donkova betonte jüngst, dass das bulgarische Religionsgcsctz eines der liberalsten in Europa ist. 
Ihr erstes Argument stützt sie auf die grolle Zahl registrierter Religionsgemeinschaften. Dazu kommen 
ihre Eindrücke und Erfahrungen als Mitarbeiterin der Direktion „Glaubensbekenntnisse" beim Minis- 
terrat, wonach in letzter Zeit kaum Bürgerbesehwerden bezüglich des „Rechts auf Glaubensbekennt­
nis" eingegangen seien, l ür sie ist das ein Zeichen lür die positive Auswirkung des Gesetzes. Margari­
tova schloss kürzlich einen m. li. grundsätzlich sehr kompetenten Konferenzvortrag mit dem Ergebnis, 
dass die früheren Reibungen zwischen Wehrdienst-Gesetzgebung und dem Wortlaut von Verfassungs­
und Religionsgesetz weitgehend beseitigt seien mul das Gesetz „keinerlei Schwachpunklc zeigt". 
Allerdings berichtet sic sehr wohl über Spannungen und Inkohärenzen zwischen der Bulgarischen 
Verfassung und Art. 9 EMRK und erwähnt die Problematik der Anerkennung lokaler Niederlassungen 
der Religionsgemeinschaften gemäß Art. 19 GüGb. Im Endeffekt äußert sie sich, dass das Gesetz 
grundsätzlich dem Art. 9 EMRK entspricht; vgl. S. MARGARITOVA, Saotvetstvie na balgarskija 
zakon i praktika po problcmite na svobodata na misalta, savestla i religijata s Evropeiskata konventzija 
za pravata na coveka i standartite. ustanoveni ot Evropejskija sad pri prilaganeto i. in; Veroizpovcdani- 
ja i novi rcligiosni dvizhenijav Bulgaria Problcmi i perspektivi na praga na Evropejskija sajuz. (= 
Jahrbuch vom „Center for Research of New Rcligious Movements" Bd. 1). Sofia 2007. 83-101; .1. 
DONKOVA. Veroi/p lovedanijata v Republika Bulgaria pred praga na Evropejskija Sajuz, ebenda, 101- 
107.

Gegen das Religionsgesetz bezogen bulgarische Menschenrcchilcr Stellung. Das Helsinki Ko­
mitee in Sofia vertritt die Auffassung, dass das Gesetz diskriminierend sei - als Beispiel dafür wird die 
sog. „Polizeiaktion" von Juli 2004, mit der versucht wurde, das Schisma gewaltsam zu beenden, ange­
führt. So äußerte K. Kanev sieh sehr kritisch gegen das Gesetz, das seines Erachtens nur der Lösung 
der durch die Spaltung der BOK entstandenen Probleme diene, b/w. insb. die Position von S. II. Patri­
arch Maxim absichern solle. V. Kostov hat sieh ebenfalls immer sehr kritisch über das aktuelle Religi­
onsgesetz geäußert. Seine Kritik führte auch zu einer kleinen Änderung der Gesetzesentwürfe insb. 
des konsolidierten Entwurfs. Er war konsequent immer gegen die Struktur, den Inhalt und einige 
„restriktive und diskriminierende" Normen des konsolidierten Entwurfs. Nach ihm sollte die Direktion 
•.Glaubensbekenntnisse" nicht mehr existieren. Er war immer gegen die bürokratische Zentralverwal- 
tung und Zulassung bzw. Registrierung der Glaubensbekenntnisse. Seines Erachtens sollte jede Religi­
onsgemeinschaft. wenn überhaupt, in der Ortschaft, wo sie ihren ständigen Sitz hat (und nicht im 
Sofioter Stadtgericht) die Registrierung erlangen. Ähnliche Argumente wurden auch von I. Grujkin 
und A. Krusteff vertreten. Beide betonten mehrmals, dass An. 10 GüGb eine Cnglcichbchandlung der 
Religionsgemeinschaften in Bulgarien schafft und dass der Staat mit diesem Gesetz lür die „Lö­
sung" der Probleme der BOK sorgte. Vgl. K. KÜHEN K. KANEV - D. MLADENOVA (- Anm. 33). 
V. KOSTOV (= Anm. 13). A. KIUJSTLIP. Religionsfreiheit -eine frage der strategischen Entwick- 
lung Bulgariens, in: Gewissen und freilich .39 (2003) 63-71. hier: 68: I,.GRUJKIN, Probleme« v tsark- 

v'ata - tri mesetsa po-kasno, in: Obectiv Nr. 114 (2004) 6-8. hier: 7.



24

„Liebe Mitbürger, die BOK akzeptiert mit Zufriedenheit die Diskussion [des 
Gesetzesentwurfes] und erwartet das neue endgültige Gesetz über die Glau­
bensbekenntnisse von der 39. Nationalversammlung. Unsere kategorische 
Stellungnahme ist, dass dieses Gesetz vollkommen im Geiste der Verfassung 
und der internationalen Standards ist. Mit ihm werden klare Regeln und Ga­
rantien für die Freiheit und die Autonomie aller Glaubensbekenntnisse ge­
schaffen und der staatlich-politischen Intervention in die Angelegenheiten 
der BOK wird ein Ende gesetzt [...]“s.

Diese Position ist sehr gut verständlich, denn das Gesetz „löste" die größten 
Regislrierungs- und Eigentumsprobleme des gespalteten Synods. Fraglich bleibt 
allerdings, ob aus kanonischer, aber auch aus staatlicher Sicht, eine solche slaats- 
kirchenrechtliehe „Lösung“ nicht eine Intervention in das kirchliche Leben dar­
stellt und damit demselben Gesetz widerspricht. M.E. sollte es der Kirche bei 
entsprechendem Engagement durchaus möglich sein, ihre Probleme selbst zu 
bewältigen.

Trotz starker Kritik ist das Religionsgesetz mit einer unwesentlichen Ände­
rung im April 2006 (betrifft nur die Orthographie) jetzt schon fünf Jahre in Kraft. 
Auch die von 50 Parlamentsabgcordneten der Opposition eingereichte Verfas- 
sungsbeschwerde von 2003 wurde abgewiesen und konnte keine Gesetzesände­
rung hervorrufen. So bildet das GüGb bis auf Weiteres die gesetzliche Grundlage 
des bulgarischen Religionsrechts.

II. Missverständnisse in Terminologie und Struktur

Auffällig sind im bulgarischen Religionsgesetz sprachliche Mängel, die 
zweifellos Anwendung und Auslegung erschweren. M. E. stellt das GüGb ein 
Musterbeispiel für die oft unpräzise Ausdrucksweise und mangelhafte Strukturie­
rung bulgarischer Gesetze dar. Jüngst hat sich der bulgarische Arbeitsrechtler Prof. 
Mrachkov generell sehr kritisch zur bulgarischen Legistik geäußert’. Danach er­
schien auch ein Bericht des parlamentarischen Gesetzgebungsrates in Sofia. Darin 
führte Prof. Sredkova diesbezüglich noch weitere beunruhigende Nachweise* 10. 

Die wichtigste Ausrede ist die fehlende Zeit in den parlamentarischen Kommissi­
onen. die schon seit Jahren zum Teil chaotische Änderungen alter Gesetze durch­
führten und neue Gesetze mit kümmerlichen Inhalten verabschiedeten. Eine ande­
re wichtige Frage sind die juristischen Fachkenntnisse der Abgeordneten über­

“ Ansprache Patriarch Maxims vom 16.12.2002 (vier Tage vor der zweiten Lesung im Parla­
ment). vgl. die Kirchen/eitung der BOK: Tsarkoven Vestnik (2003. Nr. I) 1-2.

'' Vgl. V. MRACHKOV, Konsultalivnijat savet po zakonodatelstvoto pri 39-to Karmin» sabranic 
(2001 2005), in: Juridiceski svjat 6 (2005) 2.

10 Vgl. die Nachricht: Savetat pu zakonodatelstvoto: Parlaments! balva nekacestveni zakoni: 
hltp://evrotia.dnevnik.he-show",stor\id-36360S: und die Information auf der Intemctseitc des Parla­
ments: Konsultalivnijat savet po zakonodatelstvoto e predstavil X9 stanovishta:
lmp://www.parliamem.bg nrint.olm'.'paite ncws&lni’-hc&STvpe sliowXid 12X5.

http://www.parliamem.bg


25

haupt. Zulelz.t machten sich die meisten Politiker in ihrem Bemühen um Sicherung 
b/w. Beschleunigung des bulgarischen F.U-Beitritlspro/esses wohl wenig Gedan­
ken über die Qualität der Gesetzgebung.

Hinzu kommt die beunruhigende Situation, dass cs in Bulgarien grundsätz­
lich an Religionsreehtlem fehlt". Dies erklärt ebenfalls, warum die Struktur des 
Religionsgesel/cs nicht besonders gelungen erscheint. Bei der Arbeit an allen drei 
Gesetzesentwürfen fehlten einheimische Kxperten. Die in der Folge näherbin 
darzustellenden terminologischen Mängel im GüGb sind die Konsequenzen un­
präziser. mehrdeutiger und schwerverständlicher Begriffe in unnötig komplizierter 
Ausdrucksweise. Ts ist sichtbar, dass die ab der Erstellung der Entwürfe beteilig­
ten Mitarbeiter zuvor kaum etwas mit religionsrechllichen Definitionen zu tun 
gehabt hatten.

1. Der Begriff ..Glaubensbekenntnis"

Der Terminus veroizpowdanie wörtlich übersetzt: ..Glaubensbekenntnis' 
findet sich bereits in der Gesetzesüberschrift; dabei wurde wahrscheinlich die 
Abgrenzung zum allen ZenlralbcgrifT- kpovedanie (Bekenntnis) gewollt. Strit­
tig ist allerdings, ob „Glaubensbekenntnis“ w irklich viel präziser ist als „Bekennt­
nis"; im Bulgarischen spielt das Präfix „Glauben" keine grolle Rolle, da auch 
..Bekenntnis“ eher religiös konnotiert ist. Es gilt als selbstverständlich, dass sich 
«»wohl „Bekenntnis" als auch „Glaubensbekenntnis" zumeist auf den religiösen 
Kontext beziehen. Beiden Begriffen ist allerdings das Problem inhärent, dass sie 
zweideutig sind: einerseits bedeuten sie das Bekennen zum (religiösen) Glauben 
und andererseits bezeichnen sie die konkrete Religionsgemeinschaft. So kann z. B. 
..orthodoxes Glaubensbekenntnis" die BOK bedeuten.

Mit Sicherheit gehen beide Termini („Bekenntnis" bzw. „Glaubensbckennt- 
nis") auf eine mit dem Friedensvertrag von San Stefano (IX7X) und dem Berliner 
l'riedcnsvertrag (IX7X) begründete Tradition zurück, die ihren Niederschlag auch 
in den ersten drei bulgarischen Verfassungen ‘ (1X79. 1047 und 1071) gefunden 
hat. Die aktuelle vierte bulgarische Verfassung von 1001 spricht in Art. 13 von 
Glaubensbekenntnissen, ohne diese zu definieren. Aus Abs I ..Die Glaubensbe­
kenntnisse sind frei" und Abs. 3 ..Die traditionelle Religion in der Republik Bul­
garien ist das östlich-orthodoxe Glaubensbekenntnis" folgt aber, dass die Verfas- 
sungsgeber unter „Glaubensbekenntnissen" zweierlei verstehen:

1) Religionsgemeinschaften (i. S. v. Personengruppen)
2) Spezifische Konfessionen (i. S. v. religiösen Richtungen).

" Vgl. II. Bl.ROV, Religionsfreiheit in Bulgarien, in: G2W .15 (2007. 7-Xl 10.
'• In der ersten bulgarischen Verfassung vom 16. April 1X70 (sog. „Verfassung von Tamovo") 

wurden die Begriffe „Bekenntnis" b/w. „Glaubensbekenntnis" als Sammelbezeichnungen sowohl Uh 
religiöse Anschauungen der Bürger, zugleich aber auch als lernüui Icchnici Itlr Kirchen und Religions- 
Remeinschaflen verwendet. Dieser Spruchlradilion folgen auch die späteren Verfassungen.



Ob nun „Glaubensbekenntnis" in diesen zwei Bedeutungen präzise formu­
liert ist, bleibt fraglich. Jedenfalls ist es offensichtlich, dass die Mitglieder der 
Großen Nationalversammlung von 1991 an Art. 37 der Verfassung von Tarnovo 
von 1879 .Der herrschende Glaube des hürstentums Bulgarien ist der christlich- 
orthodoxe des östlichen Bekenntnisses" anknüpfen wollten, mit der Einschrän­
kung, dass die damals „herrschende" Konfession nun nur mehr als „traditio­
nell“ bezeichnet wurde. Es scheint also, dass Bekenntnis und Glaubensbekenntnis 
identisch sind.

Während in der aktuellen Verfassung der Begriff Glaubensbekenntnis zwei 
Bedeutungen trägt, umfasst die Legaldefinition des neuen Religionsgesetzes in §1
S. I (Zusätzliche Vorschriften) GüGb sogar drei Bedeutungen:

„Im Sinne dieses Gesetzes ist ein Glaubensbekenntnis die Gesamtheit der
Glaubensüberzeugungen und Prinzipien, die Religionsgemeinschaft und ihre
religiösen Institution".

Unter Glaubensbekenntnis versteht der Gesetzgeber also auch die ..Religi­
onsinstitution“. Dieser BegrilT tauchte in der bulgarischen Gesetzgebung zum 
ersten Mal in Art. 13 Abs. 2, 4 der Verfassung von 1991 auf. Religionsinstitution 
gemäß $1 S.3 der Zusätzlichen Vorschriften des GüGb bedeutet „eine registrierte 
Religionsgemeinschaft mit dem Status einer juristischen Person, welche eigene 
Verwaltungsorgane und eine Satzung besitzt ".

Der traditionelle Begriff „Glaubensbekenntnis" hat sieh nach mehr als 100 
Jahren langsam aber sicher überholt, wie die Rechtssysteme der meisten slawi­
schen Staaten mit Ausnahme einer „traditionsbewussten sowjetisch- 
makedonischen Achse" (Russland, Bulgarien und Makedonien) zeigen. Es ist 
ein Faktum, dass der Terminus „Glaubensbekenntnis“ aus heutiger Sicht nicht 
mehr klar genug definiert ist. Man versteht darunter überwiegend die Religions­
gemeinschaften und weniger die religiösen Ansichten, was zu Zweideutigkeiten 
und Missverständnissen Führt. Daher w'äre m. E. im Zuge einer Präzisierung der 
Legaldefmitionen auch eine Erneuerung der Terminologie erforderlich.

Im bulgarischen Religionsgesetz ist „Glaubensbekenntnis" der hauptsächli­
che Gattungsbegriff; „Religionsgemeinschaft" hat aber die wichtigere gesetzliche 
und außergesetzliche Bedeutung. Darüber hinaus ist „Religionsgemeinschaft" in 
allen Legaldefmitionen (ij I Ziff. 1-3 Zusätzliche Vorschriften GüGb) enthalten: in 
„Glaubensbekenntnis", in „Religionsinstitution" und in „registriertes Glaubensbe­
kenntnis". Alle drei Begriffe stützen auf sprachlicher Basis den Terminus „Religi­
onsgemeinschaft“. Glaubensbekenntnis" i.S.v. religiozna ohshnost ohne „Religi­
onsgemeinschaft" bleibt hingegen schwer verständlich.

26



2. Religionsinstilulion vs. Religionsgemeinschaft

Hin weiteres grobes terminologisches Missverständnis schafft „Religionsge­
meinschaft" i.V.m. „Religionsinsliliition". Nach den Hegaldefinitionen §1 S.2 i. V. 
m. S.3 der Zusätzlichen Vorschriften GüGb ist die „Religionsinstitution“, wie 
bereits fcstgehalten. eine „registrierte Religionsgemeinschaft mit dem Status einer 
juristischen Person, welche über eigene Verwaltungsorgane und eine Satzung 
vertilgt". Die Verleihung des Status einer juristischen Person liegt explizit im 
staatlichen Machtbereich. Die Registrierung für die Religionsgemeinschaften hat 
gern. Kap. 3 GüGb beim Sofioter Kreisgericht zu erfolgen, von diesem hängen 
dann die Verleihung des Status der juristischen Person und die Hintragung dieser 
ins Geriehtsregistcr ab. I). h., registrierte Religionsgemeinschaften bzw. Religi­
onsgemeinschaften, denen der Status einer juristischen Person verliehen wurde, 
sind vom Staat anzuerkennen.

Die Verwaltungsorgane und die Satzung einer Religionsgemeinschaft stellen 
formale Voraussetzungen lür die Registrierung gemäß Art. 17 GüGb dar. Die 
„Religionsinstitution“ ist nach ihm die Religionsgemeinschaft mit juristischer 
Persönlichkeit. Verwaltungsorganen und Satzung, wobei jede mir bekannte Reli­
gionsgemeinschaft über eine Hierarchie oder Machtstrukturen (i. S. v. Verwaltung) 
und eine interne Rechtsordnung (i. S. v. Satzung) verfügt. Daher ist die Legaldefi­
nition von „Religionsinstitution" eine komplizierte bürokratische Mischung aus 
nutzlosen Wiederholungen. M.E. ist es dem Gesetzgeber nicht einmal ausreichend 
gelungen, die Grenze zwischen den beiden Begriffen „Religionsgemein­
schaft" und „Religionsinstitution" zu klären. Also bleibt es missverständlich, 
welch eine Bedeutung der bulgarische Gesetzgeber überhaupt dem Begriff „Reli­
gionsinstitution" hinzuzufügen versuchte. Sollte unter ..Religionsinstitution" nur 
die registrierte Religionsgemeinschaft gemeint gewesen sein, bleibt es ein Rätsel, 
wieso dann im ganzen Religionsgesetz über „registrierte Glaubensbekenntnis­
se“ gesprochen wird und die „Religionsinstitution“ keine Anwendung findet.

Für unproblematisch halte ich es z. B.. wenn eine „Religionsinstitution" (i. S. 
einer eingetragenen bzw. registrierten Religionsgemeinschaft) sieh weiterhin als 
Religionsgemeinschaft bezeichnet. Zweifellos akzeptabel ist es auch, über staat­
lich anerkannte Religionsgemeinschaften zu sprechen. Dass „Religionsinstituti­
on“ vergleichsweise weniger Sinn ergibt und sieh als unpräziser erweist, zumin­
dest dann, wenn wir an die Institutionalisierung (staatliche Instrumentalisierung 
der Religionsgemeinschaften bis 1989) denken, blieb dennoch bislang unbean­
standet.

Hs bleibt im übrigen den Religionsgemeinschaften selbst überlassen, ob sie 
sieh registrieren lassen: auch ohne die Eintragung ins Register des Sofioter Kreis­
gerichts genießen ihre Mitglieder die individuelle und die kollektive Religions­
freiheit auf verfassungsrechtlicher (irundlagc.

27



28

3. Die Begriffe „Freiheit“ respektive „Recht auf Glaubensbekenntnis"

Bei der Übersetzung des bulgarischen Religionsgesetzes irritieren die 
Sprachkonstruktionen „Freiheit auf Glaubensbekenntnis“ und „Recht auf Glau­
bensbekenntnis", welche auf Bulgarisch genauso wie auf Deutsch klingen und 
genau denselben Sinn ergeben.

Während die Verfassung von 1991 von der „freien Wahl des Glaubensbe­
kenntnisses“ (Art. 37 Abs. 1) und der „Freiheit des Gewissens und des Glaubens­
bekenntnisses" (Art. 37 Abs. 2) spricht, verwendet das bulgarische Religionsge­
setz eine neue Formulierung: „Recht auf Glaubensbekenntnis“. Das einzige Ar­
gument, dass die „Schöpfer“ des Religionsgcsct/.es die Verfassung kennen und 
das Gesetz verfassungskonform formuliert haben, ist das einmalige Vorhanden­
sein des Ausdrucks „Freiheit des Glaubensbekenntnisses“ in Art. 7 Abs. I. In Abs. 
2 desselben Artikels wird mit dem „Recht auf Glaubensbekenntnis“ fortgesetzt. Hs 
ist strittig und zweifellos schwer festzustellen, ob beide Formeln dieselbe Bedeu­
tung haben oder ob „Recht auf ..." und „Freiheit auf ..." in der bulgarischen 
Rechtstheorie unterschiedlich konnotiert sind. Meiner Vermutung nach hat der 
bulgarische Gesetzgeber elegant versucht, eine ganz „neue“ Ausdrucksvariante für 
Religionsfreiheit einzufiihren, deren Inhalt sich in Art. 2 Abs. 2 GüGb findet:

„Das Recht auf Glaubensbekenntnis schließt das Recht eines jeden ein, seine 
religiösen Überzeugungen frei zu bilden, sie zu wählen, zu ändern, zu be­
kennen und dementsprechend, individuell oder kollektiv, öffentlich oder pri­
vat, durch Gottesdienst, Lehre, Bräuche und Rituale zu praktizieren“.

Demnach versteht das Gesetz unter „Recht auf Glaubensbekenntnis" nichts 
anderes als Glaubensfreiheit bz.w. Religionsfreiheit. Denn nach Art. 2 Abs. I ist 
„das Recht auf Glaubensbekenntnis ein absolutes, subjektives, persönliches und 
unverletzliches Grundrecht " eine bemerkenswerte und gleichzeitig sehr wichti­
ge Definition, die aus der Entscheidung Nr. 5/1992 des Verfassungsgerichts11 

wortwörtlich ins Religionsgesetz übernommen wurde. Wenn also das „Recht auf 
Glaubensbekenntnis“ die individuelle Religionsfreiheit i. S. eines individuellen 
Grundrechts (siehe oben) beinhaltet, wäre die Vorschrift von Art. 6 Abs. I Nr. 1- 
10 GüGb strittig, weil darunter noch Rechte mit einem kollektiven Charakter 
aufgezählt sind. Solche stellen z. B. die Schaffung einer Religionsinstitution mit 
Struktur nach Art. 6 Abs. I Nr. I GüGb; die Schaffung von Gottesdienststätten 
usw. dar. Anscheinend hat man, da in kommunistischer Zeit kaum mehr Gottes­
häuser gebaut wurden, vergessen, dass man allein und ganz „individuell“ nicht 
einmal eine Kirche oder Moschee bauen kann. Deswegen ist die unterschiedliche 
Ausdrucksweise auch auf der individuellen und der kollektiven Ebene (Art. 2 Abs. 
2 GüGb) mehr als merkwürdig. *

Entscheidung des VertXi. Nr. 5 vom 11. Juni 1992, abgedruckt im Gesetzblatt 49/1992.



29

Man kann wohl festhalten. dass sich die Schöpfer des Gesclzesentwurffcs 
trotz großer Bemühungen* 1'1, ein klares und deutliches Gesetz zu schaffen, einfach 

unzureichend mit der europäischen religionsrechtlichen Literatur vertraut gemacht 
haben. Anderenfalls hätten sie die feinen Unterschiede zwischen Religions- und 
Kirchenfreiheit sichtbarer dargelegt und diese mit eindeutigen Bezeichnungen 
präzise aulgczählt. Lin Beleg dafür ist Art. 7 Abs. 1 GüGb: Art. 9 Abs. 2 EMRK 
lautet:

„Die Religions- und Bekenntnisfreiheit darf nicht Gegenstand anderer als 
vom Gesetz vorgesehener Beschränkungen sein, die in einer demokratischen 
Gesellschaft notwendige Maßnahmen im Interesse der öffentlichen Sicher­
heit, der öffentlichen Ordnung, Gesundheit und Moral oder für den Schutz 
der Rechte und Freiheiten anderer sind“.

Dagegen spricht das bulgarische Religionsgesetz über die „nationale Sicher­
heit“, andererseits fehlen grundlegende Voraussetzungen wie: „die vom Gesetz 
vorgesehenen Beschränkungen“ und „die in einer demokratischen Gesellschaft 
notwendigen Maßnahmen“. Es gibt noch viele andere Inkohärenzen zwischen der 
HMRK und dem bulgarischen Religionsrecht, die aber hier zu weil vom eigentli­
chen Thema ablenken würden1'.

Fazit: Es lassen sich im Gesetzestext die Ausdrücke Glaubens- bzw. Religi­
onsfreiheit nicht explizit finden. In der Präambel steht zwar zwei Mal die Formu­
lierung: „Freiheit des Gewissens und des Glaubens“; in Art. 7 ein Mal „Freiheit 
des Glaubensbekenntnisses“ und ein Mal „religiöse Rechte und Freiheiten“ in Art. 
35 Nr. 7. Das „Recht auf Glaubensbekenntnis“ kommt im Gesetz insgesamt acht 
Mal vor. Das ist der Grund, wieso davon auszugehen ist, dass Glaubens- und Reli­
gionsfreiheit implizit in „Freiheit auf Glaubensbekenntnis“ und „Recht auf Glau­
benbekenntnis“ enthalten ist. Die Kirchenfreiheit i.S.v. Selbstbestimmungsrecht 
der Kirchen (und der anderen Religionsgemeinschaften) sollte man am besten 
unter „Freiheit des Glaubensbekenntnisses“ suchen. Wie schon erwähnt, enthält 
Art. 4 Abs. 1 GüGb die Formel, dass die Glaubensbekenntnisse frei und gleichbe­
rechtigt sind. Ich betrachte diese Vorschrift als die eigentliche Rechtsgrundlage 
für die religionsgemeinschaftliche Selbstbestimmung, wenn auch dieses Thema in 
Bulgarien bislang nicht bearbeitet wurde.

Zusammenfassend ist festzustellen, dass die wichtigen Zentralbegriffe im 
Religionsgesetz wie „Glaubensbekenntnis“, „Religionsinstitution“, „Recht auf 
Glaubensbekenntnis" und „Freiheit auf Glaubensbekenntnis“ einer besseren Defi­
nition und Präzisierung bedürften. Jedem Juristen (auch in Bulgarien) sollte klar 
sein, wie wichtig Präzision und Eindeutigkeit eines Gesetzestextes sind.

" Persönliche Information von Prof. Il.-D. DÖPMANN (Berlin).
1 Vgl. V. KOSTOV, Analysis of a General Bill ofa Law on Religious Confessions inlroduccd 

m Ihe Bulgarian National Assembly by Ihe Human Rights and Religious Confessions Committee on 
t>ec 4, 2002: http://bclf.iripod.com/freedoni en.htm: auch: BULL INO - BliROV, Kirchen- und 
Glaubensfreiheit (- Anm. 3).

http://bclf.iripod.com/freed


30

4. Die Begriffe „Zentrallcitung“ und „lokale Niederlassungen“

Merkwürdig erscheinen auch die Begriffe „Zcnlralleilung“ und „lokale Nie­
derlassung" eines Glaubensbekenntnisses, die im Zusammenhang mit einem zwei­
stufigen Registrierungssyslcm stehen. Während eine „Zentralleitung“ ins Register 
des Sofioter Stadtgerichts eingetragen wird, ist ihre lokale Niederlassung beim 
örtlichen Verwaltungsorgan bekanntzumachen. Voraussetzung für die Existenz 
einer lokalen Niederlassung ist ein registriertes Glaubensbekenntnis (gemäß Art. 
19 GiiGb); denn erst, wenn sich eine Religionsgemeinschaft ins Register des Sofi­
oter Stadtgerichts16 erfolgreich cinlragen hat. kann sie entsprechend ihrer Satzung 

auch eine sog. „lokale Niederlassung“ (Art. 19 Abs. lGüGb) gründen. Man kann 
die technischen Unterschiede hinsichtlich der Eintragung von Zentralleitungen 
und deren lokalen Niederlassungen auf folgende Weise zusammenfassen:

Zentralleitungen werden ins Sofioter Stadtgerichtsregister eingetragen und 
die lokalen Niederlassungen vom Bürgermeister ins Gemeinderegister (Art. 19 
Abs. 2 GüGb). Der Bürgermeister hat binnen drei Tagen die Direktion „Glaubens­
bekenntnisse" über die erfolgte Eintragung zu benachrichtigen (Art. 19 Abs. 4 
GüGb).

Dieses Procedere halte ich liir überflüssige Bürokratie, die u. a. der Exekuti­
ve gewisse Möglichkeiten gibt, unnötig in die Akten der Religionsgemeinschaft 
Einsicht zu nehmen. Im Parlament wurde immer behauptet, dass die Registrierung 
einer Religionsgemeinschaft nur im Gerichtsregister erfolgen soll und nicht wie 
nach dem alten Bekenntnisgesetz (BekG)' durch die Exekutive auszufuhren ist. 

Daher bleibt unverständlich, wieso ein Vertreter der lokalen Kreisverwaltung 
(Bürgermeister) damit beschäftigt sein soll und wieso die Direktion „Glaubensbe­
kenntnisse“ über die Registrierung benachrichtigt werden muss, liier scheint cs 
mir problematisch, dass der Bürgermeister und die Direktion als Vertreterin des 
Ministerrats auch Teile der Exekutive sind. Dies widerspricht dem Prinzip der 
gerichtlichen Registrierung der Religionsgemeinschaften. Zwar ist es anhand von 
einigen Fällen (Weigerungen von Bürgermeistern, lokale Niederlassungen einzu­
tragen) klar geworden, dass das Verfahren gemäß Art. 19 Abs. 2 GüGb wenig 
oder gar nichts mit der Registrierung von Religionsgemeinschaften nach Art. 15 
Abs. I GüGb zu tun hat, es bedeutet jedoch liir viele bereits registrierte Gemein­
schaften einen mit Kosten verbundenen zusätzlichen Zeitaufwand und ein unnöti­
ges Aufblähen von Archiven18. Obwohl es in Bulgarien noch keine öffentlich- 1

11 F.s ist insgesamt problematisch, dass die Registrierung der Zenlralleitungen nur von einem 
einzigen zentralisierten Organ der Judikative (Sofioter Gerichtshof) durchgefühn werden soll. Viel­
leicht sollte man langfristig eine anderweitige Lösung finden, da es bestimmt auch Religionsgemein­
schaften ohne einen Sitz in Sofia gibt.

1' Das Bekenntnisgesetz /'zahm zu izpon'ilumjula] wurde promulgiert im Gesctzesblatt 48/1949. 
außer Krall gesetzt im Gesctzesblatt 120/2002.

M. F„ wäre bei Registrierung der Zentralleitung einer Religionsgcmeinschall durch das Sofio­
ter Stadtgericht (Art. 15 Abs. I GüGb) die Eintragung der lokalen Niederlassungen durch die Kreisge- 
richte (die örtliche Gerichtsbarkeit in Bulgarien verfügt über 28 Kreisgerichte, die gut erreichbar im 
ganzen Land verteilt sind) logisch. Bei den Kreisgerichten werden bereits jetzt die Vereine und die



31

zugänglichen Kommentierungen des Kap. 3 des Religionsgesetzes gibt, ist mitt­
lerweile doch einigermaßen bekannt, dass Bürgermeister die lokalen Niederlas­
sungen ohne Weiteres eintragen müssen, denn nach Art. 19 Abs. 2 GüGb („Mittei- 
lungsverfahren“) haben diese keinen Ermessensspielraum, zu entscheiden, ob die 
Religionsgemeinschaft die Voraussetzungen vom Kap. 3 GüGb erfüllt hat oder 
nicht1''. Im Endeffekt bewirkt die Eintragung der lokalen Niederlassungen in die 
Gemeindeverwaltungsregister nur, dass die kommunale Administration Einsicht in 
die Akten hat und die Direktion „Glaubensbekenntnisse“ durch die Bürgermeister 
Informationen über die „Ausbreitung“ der Glaubensbekenntnisse bekommt. VI. a. 
W.: Nach der Eintragung ins Register des Sofioter Gerichts gern. Art. 15 GüGb 
(Judikative) lässt sich die lokale Niederlassung ins Gemeinderegisler gern. Art. 19 
GüGb (Exekutive) eintragen und der Bürgermeister (Exekutive) informiert die 
Direktion (Exekutive) über die Eintragung gern. Art. 19 Abs. 4 GüGb. Also bleibt 
damit doch die Exekutive immer noch stark mit den Glaubensbekenntnissen be­
fasst.

Abgesehen von der Vorschrift des Art. 20 GüGb können sich auf Beschluss 
der Zentralverwaltung und gemäß der Satzung des entsprechenden Glaubenbe­
kenntnisses die lokalen Niederlassungen als juristische Personen auch bei dem für 
den Sitz zuständigen Bezirkgericht registrieren lassen. Das Merkwürdige dabei ist: 
Erlangt eine „lokale Niederlassung“ den Status einer juristischen Person, so erhält 
sie eine doppelte Eintragung bzw. „Würdigung“, einerseits vom Bürgermeister 
nach Art. 19 Abs. 2 GüGb (Exekutive) und andererseits vom Kreisgericht nach 
An. 20 GüGb (Judikative).

Verglichen mit dem normalen bulgarischen Vereinsrecht erscheint mir das 
zweistufige Registrierungssystem, das sowohl das Sofioter Stadtgericht und die 
Kreisgerichte als auch die Kommunalverwaltungen (Bürgermeister) und die Di­
rektion in das Verfahren einbezieht, jedenfalls als unnötig kompliziert2".

Handelsgesellschaften eingetragen. So könnte die Registrierung aller Religionsgemeinschaften im 
Bereich der Judikative verbleiben; die örtlichen Gerichte könnten (ohne Zuständigkeit der Kommunal­
verwaltungen) von Amts wegen die Eintragungen problemlos übernehmen.

Eine eindeutige Bestätigung diesbezüglich bekam ich im persönlichen Gespräch mit Dr, G. 
KRASTRV (Experte der Direktion ..Glaubensbekenntnisse"). Mir ist eine andere praktische Seite des 
Problems bekannt: die gespaltenen Glaubensbekenntnisse (/. B. die BOK und die Islamische Religi­
onsgesellschaft) haben In Sofia eine Zentralloilung registriert, in verschiedenen kleinen Ortschaften 
sind jedoch als lokale Niederlassungen die „schismalischen" Gruppen zu sehen. Hierzu sollte selbst­
verständlich kein Bürgermeister nach eigenem Ermessen entscheiden dürfen.

J" Man kann darüber diskutieren, ob es angebracht ist. die Zentralleitung auf eine Weise zu re­
gistrieren und die lokalen Niederlassungen auf eine andere. Beim jetzt vorgesehen Verfahren stellt sieh 
aber zweifelsohne das Problem, dass die Bürgermeister politisch belastet sind; sic können stets einen 
politischen Einfluss ausüben. Interessant sind hierzu die Überlegungen von .1. DONKOVA. Vcroizpo- 
vedanijata v Kcpublika Bulgaria pred praga na Evropejskija Sajttz: 
btfirt-'fwww.dveri.ba/conteiil/vicwAIS9/I0.V. Sie betont, dass ein Glaubensbekenntnis durch seine 
Registrierung keinen höheren Rang bzw. keinerlei besondere „Würde" erlangen kann, und unterstreicht 
die Gleichberechtigung der Rcligionsgcmcinsehalicn (An. 4 Abs. I Gii( ib). Wie sollen jedoch nichtre- 
gistrierte Glaubensbekenntnisse z. B. Eigentumsrechte erlangen (vgl. z.B. Art. 21 Abs. I GüGb)?



5. Die Struktur des Gesetzes

32

Merkwürdigerweise verfügt das bulgarische Religionsgesetz über eine Prä­
ambel. obwohl dafür weder in der Praxis noch in den Rechtsgrundlagen der Ge­
setzgebung die geringste Begründung vorliegt. Präambeln werden im bulgarischen 
Rechtssystem üblicherweise lediglich zu den Verfassungen bzw. zu den wichtigen 
Ratifikationen internationaler Rechtstexte hinzugelügt. Seltsam ist, dass die Prä­
ambel an zwei Stellen „die Freiheit des Gewissens und des Glaubens“ formuliert. 
Nirgendwo anders im Gesetzestext sind dieselben Formulierungen zu finden. 
Daher wirkt die Präambel (sprachlich und stilistisch) als Fremdkörper. Sie wurde 
im letzten Moment separat vom Gesetzesentwurf vorgeschlagcn21.

Grundsätzlich könnte man den Präambeltext für unbedenklich halten, wäre er 
nicht wörtlich aus dem im Westen stark umstrittenen Russischen Religionsgesetz22 
übernommen2'. Hrstaunlicherweise blieb diese Rezeption in Bulgarien fast fünf 
Jahre unreflektiert sowohl seitens der meisten Fachleute, als auch der Öffent­
lichkeit. Die Präambelrezeption zeigt m. F. eine wichtige Tendenz der Entwick­
lung bulgarischer Gesetzgebung und Theologie ihre Bindung an die postsowjeti­
sche Macht und Ideologie. Dennoch war Ende 2002 (bei der Annahme der Präam­
bel) bereits zweifellos klar, dass sich Bulgarien vor allem an die europäische Ge­
setzgebung anlehnen sollte. Das scheint mir daraufhinzudeuten, dass den Politi­
kern damals die EU-Mitgliedschafl weniger als die Bindung an Russland bedeute­
te.

Die Struktur des Gesetzes kann man grundsätzlich als „hinkend“ charakteri­
sieren. zumindest wegen des chaotischen Aulbaus der ersten beiden Kapitel. Es 
fällt auf, dass einige Bestimmungen von Kap. 1 in Kap. 2 ihren Platz hätten linden 
müssen. Ein krasses Beispiel dafür sind die Art. 2 und 3 GiiGb sowie Art. 9 und 
10. Letzterer (über die Sonderstellung bzw. den Status der BOK) hätte weitaus 
besser in Kap. 3 (Registrierung) als in das Kapitel „Recht auf Glaubensbekennt­
nis" gepasst. Darüber hinaus hätten die Väter des Religionsgesetzes leicht das 
Exlrakapitel „Direktion Glaubensbekenntnisse“ einsparen und die beiden ein­
schlägigen Vorschriften (Art. 34 und 35 GüGb) in Kap. 3 „Registrierung“ unler- 
bringen können. Schließlich wäre die Anordnung von Kap. 4 (Eigentum und Fi­
nanzen) und Kap. 5 (über die sozialen Tätigkeiten der Glaubensbekenntnisse) in 
umgekehrter Reihenfolge ein Signal gewesen, dass den sozialen und karitativen 
Tätigkeiten eine größere Aufmerksamkeit geschenkt werden muss. Wenn auch 
ohne finanzielle Grundlage keine sozialen Tätigkeiten möglich sind, hätte man

:l Aus den Protokollen der Plenarsitzungen des bulgarischen Parlaments wird sichtbar, dass die 
Präambel von l.jittvi Mesum (Abgeordneter tler DPS der sog. „TUrkenpartei“) vorgeschlagen und am 
Ende der zweiten Lesung rasch angenommen wurde: vgl. Stenographische Abschriften des bulgari­
schen Parlaments Nr. 154-01-1 v. 05.07.2001; Nr. 254-01-31 v. 26.04.2002 u. Nr. 254-01-32 v. 
26.04.2002.

" Das russische „Gesetz über die Gewissensfreiheit und die religiösen Vereinigungen" von 
23.6.1997.

2i Ein kurzer Hinweis darüber lindet sich bei H.-D. DÖPMANN. Kirche in Bulgarien von den 
Anfängen bis zur Gegenwart. München 2006. I (IX, Anm.. IXI.



33

doch diese in Anbetracht des langen Fehlens gesellschaftlicher Aktivitäten seitens 
der Religionsgemeinschaften m. H. bewusst nach vorn rücken sollen.

Insgesamt kann man bezüglich des Gesetzesaufbaus von einer schnellen und 
oberflächlichen Legislik sprechen. Da die Struktur von Rechtsakten lur deren 
Verständlichkeit und bei der Auslegung von großer Bedeutung ist, scheint mir das 
GüGb auch diesbezüglich nachbesserungsbedürftig.

///. Inhalt einzelner „Restriktionen " im Gesetz

Es fallt immer wieder auf, wie häufig sich Kleriker der BOK spontan, inadä­
quat, unvorbereitet und nicht zeitgemäß zur Sektenproblematik äußern. Auf inter­
nationalen Konferenzen kann man immer wieder hören, dass in Bulgarien das 
größte religionsrechtliche Problem in Verbindung mit den Sekten bestehe. Meine, 
nicht wenig von westlicher Erfahrung beeinflussten, Überlegungen fuhren aller­
dings zu einem anderen Ergebnis. Erstens kann die BOK in Hinblick auf Kommu­
nikation, Sozial- und Karitativlätigkeiten nicht mit der Flexibilität der Neuen Re­
ligiösen Bewegungen Schritt halten und zweitens fehlt es in Bulgarien an norma­
len zeitgemäßen Aufklärungsmechanismen innerhalb der BOK. um die religiös oft 
nicht bewanderten, nach 1944 geborenen Menschen vor Sekten zu „schützen“. Die 
Generationen nach 1944 würde am meisten geistlicher Fürsorge und religiöser 
Zuwendung bedürfen. Es ist von daher merkwürdig, dass 18 Jahre nach der Wen­
de Religionsunterricht immer noch kein ordentliches Lehrfach an den staatlichen 
Schulen ist. In der Folge bleibt Bulgarien „keine schlechte“ Basis für die Missi­
onsbemühungen dort bislang unbekannter religiöser (bzw. jedenfalls nach dem 
eigenen Selbstverständnis religiöser) Bewegungen und Gruppen. Viele stellen sich 
auch die Frage, ob die BOK ihrerseits überhaupt eine „Missionstätigkeit“ anfan­
gen kann. Die Situation wäre sicher anders, würde das traditionelle Glaubensbe­
kenntnis etwas „munterer“ aussehen und sich seinerseits mehr um die „verlorenen 
Schafe“ bemühen.

Trotz des Fehlens eines Sektenbegriffs im bulgarischen Religionsgesetz ist 
die Angst vor unbekannten Religionen und die Panik, was Neue Religiöse Bewe­
gungen betrifft, wahrscheinlich die einzige logische Erklärung dafür, wieso Art. 8 
GüGb so restriktiv ist. Abs. I sieht insgesamt sechs Einschränkungen für Religi­
onsgemeinschaften vor, im Einzelnen die folgenden Maßnahmen:

„(I) Das Recht auf Glaubensbekenntnis kann eingeschränkt werden, wenn
gegen die Voraussetzungen des Art. 7 verstoßen wird, durch:
1. zeitweilige Untersagung der Verbreitung eines bestimmten Druckerzeug­
nisses;
2. zeitweilige Untersagung der Verlegertätigkeil;
3. Einschränkung der öffentlichen Erklärungen;
4. Löschung der Registrierung einer Bildungs-, Gesundheits- oder Sozialein­
richtung;



34

5. Sistierung der Registrierung der juristischen Person als Träger des Glau­
bensbekenntnisses bis 7u sechs Monaten;
6. Löschung der Registrierung der juristischen Person als Träger des Glau­
bensbekenntnisses“.

Diese Vorschriften erinnern grundsätzlich stark an das alte Religionsgesetz, 
das sog. BekG. Solche explizite Sanktionen sah dieses jedoch nicht vor. Das alte 
(iesetz beinhaltete zwar einen strengen Umgang mit „ungehorsamen“ Priestern 
(welche durch den Staat amtsenthoben werden konnten Art. 12 BekG), verfugte 
aber keine Löschung der juristischen Person der Religionsgemeinschaft. Wahr­
scheinlich häufen sich auch deswegen Stimmen, dass das neue Religionsgesetz 
restriktiver sei als das alte24.

Die Vorstellung vieler Bulgaren, dass jede „die Gesellschaft 
gefährdende" Proselytenmacherei stets gegen die Traditionalität der Östlichen 
Orthodoxie gerichtet sei, lässt sich im Kontext des post-kommunistischen 
„Vakuums" schwer ändern. Für mich ist es jedoch fraglich, inwiefern Art. 8 GüGb 
mit dem Verfassungs- und Gesetzesgebot von Freiheit und Gleichberechtigung der 
Glaubensbekenntnisse (Art. 13 Abs. 1 Verf i.V.m. Art. 4 Abs. I GüGb) im 
Finklang steht. Eine „mildere" Fassung von Art. 8 GüGb könnte eventuell den 
Klerus der BOK motivieren, die Seelsorgearbeit zu vertiefen und sich stärker um 
die Gläubigen zu bemühen. Deswegen hielte ich durchaus im Interesse der BOK 
einen liberaleren Ansatz lür sinnvoll. In ihrer religiösen Praxis bewerten die 
einzelnen Gläubigen selbst die sog. „Sekten“ bzw. Neuen Religiösen Bewegungen. 
Der „staatliche Sektenschutz“ sollte nicht bloß auf Restriktionen beruhen, sondern 
sich eher auf Selbstbestimmungsrechte und die hervorragende Arbeit der 
traditionellen Religionsgemeinschaften stützen.

IV. Orthodoxe Tradition und Art. 10 GüGb

Mit Sicherheit stellt Art. 10 GüGb einen der größten Streitpunkte im Religi­
onsgesetz dar. Die Wurzeln des Konflikts liegen in der Spaltung der BOK. Offen­
sichtlich sollte mit diesem Gesetzestext das Schisma überwunden werden.

Es ist unumstritten, dass die orthodoxen Kirchen während der Turkokratie 
für die Wahrung der kulturellen Identität der christlichen Völker eine vorrangige 
Rolle gespielt haben '. Bekannt ist auch, dass die orthodoxe Theologie eine ganz 
besonders starke Auflassung von der lokalen Kirche entwickelt hat, der zufolge 
die Identifikation des Glaubens mit einem bestimmten Volk und einer bestimmten

Pastor Clir. Kutu hw äußerte als Vorsitzender der bulgarischen Kongregationalisten seine ne­
gative Meinung über das neue Religionsgesetz im Gespräch mit Herrn Dr. Marlin liiert; er meinte 
sogar, dass in vielerlei Hinsicht das alte Gesetz besser gewesen sei als das neue: M ILLER I . Die 
neuere Entwicklung im Verhältnis zwischen dem Staat und den Religionsgemeinschaften in Bulgarien, 
in: II KRESS (llg.). Religionsfreiheit als Leitbild, Münster 2004. 312, Anm. 27.

Vgl, S. FERRARI. Die Religionsfreiheit im Zeitalter der Globalisierung und der Postmoderne: 
Das Problem der Proselytenmachcrei. in: Gewissen und Freiheit 56(2001) 1.30-150, hier: 137.



35

Kultur die logische Folge aus der Inkarnation ist. Die Unabhängigkeit der Kirchen 
von einer „Zentralkirche“ hat es den Orthodoxen Kirchen ermöglicht, diese Auf­
lassung auch auf den rechtlichen und organisatorischen Bereich des Staates zu 
übertragen. Das Prinzip „ein Land - eine Kirche"2'' ist ein bekannter Grundsatz 
des orthodoxen kanonischen Rechts. Auf ihm beruht auch die Vorstellung der 
Nationalkirche.

Auf dieser Ebene bewegen sich auch die Probleme der neuen religionsrecht­
lichen Gesetzgebung und der BOK. Und ohne hier auf orthodoxe ekklesiologische 
Konzepte näher eingehen zu wollen, scheinen doch die historischen und gesell­
schaftlichen Gegebenheiten in Bulgarien den Sprachgebrauch beeinflusst zu haben. 
So wird sogar nach bulgarischem Wortverständnis unter „Kirche" - neben dem 
christlichen Gotteshaus zumeist allein die Bulgarische Orthodoxe Kirche (BOK) 
verstanden. Das erklärt sich freilich aus der orthodox-christlichen „Herkunft“ bzw. 
Zugehörigkeit von nahezu über 80 % der Bevölkerung27. Die anderen christlichen 
Kirchen fuhren im Namen stets einen Zusatz, der auf ihre Konfession hinweist, z. 
B. die Evangelische Kirche, die Römisch-Katholische Kirche usw.2s.

Wie bereits erwähnt, ist eines der größten Probleme für das aktuelle bulgari­
sche Staatskirchenrecht die Spaltung des Heiligen Synods der BOK. Das Schisma 
war vor allem Ergebnis der gesellschaftlichen Politisierung und hängt auf engste 
mit einer negativen Grundstimmung gegen die kommunistisch geprägten Instituti­
onen in Bulgarien zusammen. Die politischen Parteien stellten sich nach der 
„Wende“ vor, dass, wenn nun die weltliche Regierung nicht mehr kommunistisch 
sei, auch die Kirchen von kommunistischen Einflüssen gesäubert werden sollten.

Nach zahlreichen Versuchen, dass die BOK selbst die Probleme löst2 ', war 
Staatlicherseils keine Schlichtungsmöglichkeit mehr ersichtlich. Einige schismati­
sche Bischöfe kehrten zurück, viele blieben jedoch gegen Patriarch Maxim einge­
stellt. dessen rechtmäßige Wahl zum Patriarchen unter Vorlage von Dokumenten 
und unter Berufung auf mündliche Quellen bestritten wurde. Die politische Kon­
frontation der ehemaligen Bulgarischen Kommunistischen Partei - nun umbenannt 
in Bulgarische Sozialistische Partei (BSP) mit den Oppositionskräften (SDS) 
führte zu einer inkonsequenten Religionspolitik. Diese dauerte an bis der ehemali­
ge König Simeon II. mit seiner neugegründeten Partei (NI)SV) die parlamentari­
schen Wahlen im Juni 2001 gewann ". In der Stellungnahme der Direktion „Glau- * 28

“ Auch Metropolit KI.IMENT <V. Drumcv) von Tarnovo erklärte nach der Befreiung Bulga­
riens: „Wenn die Orthodoxie existiert, dann existiert auch Bulgarien". Vgl. das Facsimilc vom „Testa­
ment des Metropoliten" in: D. LF.KOV (Hg,). Iz arehiva na Vasil Drumev - Klimcnl Tarnovski. Solia 
1973. 131-142. hier: 132.

In der Volkszählung von 2001 haben sich 82.6% der Bevölkerung in Bulgarien als orthodox 
deklariert. Vgl. niiherhin die offizielle Online-Publikalion über die Religionszugehörigkeit des Natio­
nen Statistischen Instituts in Solia: http://www.nsi.bg/Censns/StrReligitm.htni.

28 Vgl. BELLING BLROV, Kirchen und Glaubensfreiheit ( Anm. 3).
Zu diesen zählte auch das I’an-Orthodoxe Konzil 1998 in Sofia.
Er halte seine eigene Vorstellung, wie die Kirchenspaltung zu lösen sei. Bereits am ersten Sit- 

zungsiag des neuen Parlaments wurde der Gesctzesentwurf über die Glaubensbekenntnisse eingereiehl. 
Simeon Sachskoburggolski äußerte sieh stets gegen die Spaltung und unterstützte zweifellos den Svnod 
von Patriarch Maxim. Er stellte auf Antrag der BOK einen orthodoxen Theologen als Vorsitzenden der

http://ww


36

bensbekcnntnisse“ über die Entwürfe des GiiGb steht ausdrücklich, dass das Ge­
setz die Kirchenspaltung beenden soll".

Artikel 10 GiiGb hat folgenden Wortlaut:

„(I) Traditionelles Glaubensbekenntnis in der Republik Bulgarien ist die öst­
liche Orthodoxie. Sie hat eine historische Rolle für den bulgarischen Staat 
und eine aktuelle Bedeutung lür sein staatliches Leben, ihr Vertreter ist die 
aulokcphalc Bulgarische Orthodoxe Kirche, die mit dem Namen Patriarchat 
Nachfolger des Bulgarischen Exarchats und ein Glied der Einen, Heiligen, 
Allgemeinen und Apostolischen Kirche ist. Sie wird vom Bulgarischen Pat­
riarchen vertreten, der zugleich Metropolit von Sofia ist.
(2) Die Bulgarische Orthodoxe Kirche ist eine juristische Person. Ihre Struk­
tur und ihre Verwaltung sind in ihrer Kirchenverfassung festgelegt.
(3) Die Absätze 1 und 2 können keine Grundlage für die Gewährung von 
Privilegien oder irgendwelcher Vorrechte durch Gesetz sein“.

Die Väter des Religionsgesetzes setzten hier merkwürdigerweise religiöse 
Vorschriften in einem weltlichen Gesetz um: Art. 10 GüGb zitiert aus der Kir­
chenverfassung von 1950’" Art. 10": Abs. I. letzter Satz’4 GüGb entspricht wort­

wörtlich dem Art. 14 der Kirchenverfassung der BOK. Das ist ein Paradox im 
weltlichen Rechtssystem Bulgariens: einerseits ist die Republik Bulgarien ein 
religiös neutraler Staat und lässt noch immer keinen Religionsunterricht in den 
staatlichen Schulen zu, andererseits übernimmt Bulgarien fast wie zu Zeiten 
Kaiser Justinians religiöses Recht in die weltliche Gesetzgebung. * 13

Direktion der Glaubensbekenntnisse ein. Da sielt die katholische Kirche in Bulgarien dazu kritisch 
äußerte, wurde ihr cingeräumt, den Vertreter Bulgariens im Vatikan zu bestimmen.

!l Vgl. Tsarkovcn vestnik (2002, Nr. 14) 2. F.s stellt hier ausdrücklich, dass der III. Synod von 
Patriarch Maxim genau diesen Entwurf bevorzugt - ein deutliches Zeichen llir die staatliche Unterstüt­
zung dieses Synods.

'■ Erwähnenswert ist hier, dass die sog. „Schismatiker" inzwischen eine neue Kirchenverfassung 
erarbeitet und auf einer Synode verabschiedet hatten, welche aber im Gesetz keinen Platz fand.

13 „[...] die autokephalc Bulgarische Orthodoxe Kirche, die mit dem Namen Patriarchat Nach­
folgerin des Bulgarischen Exarchats ist und ein Glied der Einen. Heiligen, Allgemeinen und Apostoli­
schen Kirche

•’J „Sie wird vom Bulgarischen Patriarchen vertreten, der zugleich Metropolit von Sofia ist".



Viele äußerten auch Kritik" wegen der Ungleichbehandlung der Glaubens­
bekenntnisse. Währen die BOK ex lege den Status einer juristischen Person er­
langte, müssen die anderen Religionsgemeinscharten die Registrierung ex officio 
erwerben. Und wenn auch Art. 10 Abs. 3 besagt, dass aufgrund von Abs. I und 2 
die Gewährung von Privilegien oder anderweitigen Vorrechten durch Gesetz aus­
geschlossen ist, bestehen doch immer noch Bedenken gegen Art. 10 Abs. I und 2 
GüGb in der bulgarischen Gesellschaft. Gegen Art. 10 GüGb äußern sich konse­
quent kleinere Religionsgemeinschaften, die sich von der BOK „bedroht“ fühlen. 
Im engen Zusammenhang mit dem Bemühen um Beseitigung des Schismas steht 
noch § 3 der Zusätzlichen Bestimmungen GüGb, nämlich, dass Personen und 
Religionsgemeinschaften, die sich zum Zeitpunkt des Inkrafttretens des Religi­
onsgesetzes von einem Glaubensbekenntnis getrennt haben, weder dessen Namen 
noch das Eigentum weiterbenutzlen dürfen. I). h., der sog. „schismatische“ Synod 
sollte nicht mehr unter dem Namen „Bulgarische Orthodoxe Kirche“ existieren 
dürfen und über kein Eigentum verfügen.

In den letzten Minuten vor der Verabschiedung des Religionsgesetzes verlas 
die politische Opposition im Parlament eine Erklärung, die ganz stark Art. 10 
GüGb i. S. d. ex lege Registrierung kritisierte. Die darauffolgende Verfassungs­
klage’''wurde allerdings abgewiesen'’'' und Art. 10 bestätigt. Eine Klage des sog. 
„Alternativen Synods“ vor dem EGMR steht nun seit Ende 2004 in Straßburg zur 
Entscheidung an’*. Sicher ist, dass diese große Unruhe in der bulgarischen Politik 
und der BOK hervorrufen wird’1’.

Ich vertrete die Auffassung, dass jede „aufgezwungene" Spaltung den Reli­
gionsgemeinschaften enorme Schäden hinzufügt. Zugleich bin ich genauso fest 
davon überzeugt, dass die BOK unter den neuen „demokratischen" Bedingungen 
sich selbstbestimmt und absolut unabhängig vom Staat entwickeln soll. Dieselben * 37

.37

“ K. KAN ER kritisiert stark den Art. U) CiQGh: er äußerte sich ganz bewusst gegen die ex lege 
Registrierung der I30K. Dabei betonte er. dass es durch die staatliche Bevorzugung des einen Synods 
zu einer Intervention in die kirchlichen Angelegenheiten gekommen sei. Ex lege den Status einer 
juristischen Person erhielt die Bulgarische Orthodoxe Kirche, die ein Mitglied der Einen Heiligen 
Allgemeinen und Apostolischen Kirche ist d.h.. diejenige, die die Anerkennung des ökumenischen 
Patriarchen im Jahre 1998 auf der Panorthodoxcn Synode erlangt hat und diejenige, deren Patriarch 
auch Metropolit von Sofia ist. Vgl. K. KOHF.N K. KANKV I). MLADENOVA, Religiosnata 
svoboda v Balgaria prez 2004: hltp://w\v'v.behclsinki.org/unlpad/resources
Z2<)05 Reliüious%2Uli'ccdom%2Urenorl%2()in"'ii202(lt)4 bg. doe und In diese Richtung geht auch die 
Kritik von V. Koslov und der Vertreter anderer kleinerer „nicht-traditioneller" Religionsgemeinschaf­
ten. Vgl, V. KOSTOV, Analysis of a General Bill of a Law on Religious Confessions (- Anm. 15); vgl. 
auch: F. CORLF.Y, ServiceBulgaria: Controversial rcligion law survives eonstitutional challengc, in: 
Forum 18 News (21 Jtily 2003): http://www.lbinml8.oru/ Archive.nhn'arliele id- IQK&pdf-Y.

“ Verfassungssache Nr. 3 J 2003.
37 Entscheidung des VcrfG Nr 12 / 2003, abgedruckt im Gesetzblatt 66/2003.

Dazu Linien. Absehn, VI.
Der Ausgang des Straßburger Verfahrens wird von vielen ungeduldig erwartet. Der EGMR 

war in den letzten Jahren bereits zweimal mit bulgarischen religionsrechtlichen Fällen befasst. Allge­
mein bekannt wurde die Entscheidung des F.GMR vom 26. 10. 2000 zuin Konflikt innerhalb der Bul­
garischen Islamischen Gemeinschaft (Hassan & Chaush vs. Bulgarin, 30.985/96, Reports 2000-XI). der 
am 16. 3. 2005 (Oberster Heiliger Rat der Islamischen Gemeinschaft vs. Bulgarien. 39.023/97) eine 
weitere Entscheidung gefolgt ist. Vgl. die Kommentare von II. JOCHUM. in: öarr 49 (2002) 302-305. 
und R. POTZ, ebenda 53 (2006) 237-263.

http://w


38

Vorgaben enthält grundsätzlich auch das neue bulgarische Staatskirchenrecht in 
Verfassung und Religionsgesetz. Daher sollte sich der Staat absolut neutral verhal­
ten. m. a. W., weder ein Schisma provozieren, noch es zu schlichten versuchen.

Zusammenfassend isl festzuhallen, dass Art. 10 GilGb i.V.m. §3 der Zusätz­
lichen Vorschriften GüGb für die weitgehende Beseitigung der Spaltung und für 
die Rückgabe des Eigentums seitens der Spalter sorgte. Dass der christlich- 
orthodoxe Glaube das traditionelle Glaubensbekenntnis der meisten Bulgaren ist, 
bleibt in der Gesellschaft weitgehend unumstritten. Viele Bulgaren bezeichnen 
sich selbst dann als orthodox, wenn sie nicht getauft worden sind.

Kür mich besteht aber ein beunruhigender Widerspruch zwischen den Be­
stimmungen von Art. 4 Abs. I S.2 (Religionsinstitutionen sind vom Staat getrennt) 
und Art. 10 Abs. I S. 2 (die BOK hat eine aktuelle Bedeutung im staatlichen Le­
ben Bulgariens)4". Wenn die Kirche im Staatswesen eine Rolle spielt, so ist es 

unverständlich, dass die Religionsinstilutionen nicht auch für politische Ziele 
benutzt werden dürfen.

V. Staat mul Kirche im Aufgabenbereich der Direktion „Glaubensbekenntnisse "

Kap. 6 des GüGb isl der Direktion „Glaubensbekenntnisse“ gewidmet. Art. 
34 und 35 GüGb definieren ihre Rolle und Aufgaben: die Regierung setzt die 
staatliche Politik auf dem Gebiet des Religionsrechts durch die Direktion (Art. 34 
GüGb) um. Also ist die Direktion ein staatliches Instrument für den Verkehr mit 
den Religionsgemeinschaften und für die Verwirklichung (Durchsetzung) der 
staatlichen Politik bezüglich der Konfessionen. Fraglich bleiben zunächst die 
Grenzen der kirchlichen Selbstbestimmung im Falle, dass die Religionsgemein­
schaften unmittelbar mit anderen zuständigen Staatsorganen verkehren wollen.

Da es bereits unter dem kommunistischen Regime eine vergleichbare Institu­
tion41 gab. stößt die neue Einrichtung bei den kleineren Religionsgemeinschaften 
und Menschenrechtsorganisationen sehr häufig auf Misstrauen. Die Entstehungs­
geschichte der Direktion isl sehr kompliziert und noch nicht ausreichend erforscht. 
In der Kirchenzeitung der BOK wurde 2007 die nachfolgende Information abge­
druckt:

„Die Direktion 'Glaubensbekenntnisse’ hat auch vor 1944 existiert. Später 
wandelte sie sich in das Komitee für Fragen der BOK und der religiösen Kul­
te beim Außenministerium. Nach 1989 wurde sie erneut zur Direktion unge- 
wandelt, wobei sie seit zehn Jahren ein Teil der Verwaltung des Ministerra­
tes ist. In der Direktion arbeiten neben dem Direktor zwei Beamte und zwei

'"Vgl. da/eu näherhin H. ULROV. Stanovishtelo na konstllul/ionnija sad otnosno tradilzion- 
noslta na i/iochnoto pravoslavic (Die Stellungnahme des Verfasstingsgerichls Ober die Traditionalität 
der Östlichen Orthodoxie), in: Svoboda za vscki 3 (2007. 14): hllns'/www.eenter-
reliaiousfreedoni.com/ ha/arl.ohn'.'id 141.

" Vgl. HELLING - BEROV ( Anm. 3): das Staatsorgan in der Form der heutigen Direktion 
„Glaubensbekenntnisse" beim Minislerrat wurde 1990 in der Amtszeit von Philipp üimitrav etabliert.



39

Experten mit theologischer Hochschulbildung. Die 5 Mitarbeiter erledigen 
die Arbeit der früheren 12 Bediensteten. Seit der Gründung der Direktion hat 
sie zum ersten Mal einen Theologen als Direktor. Professor Zhelev wurde im 
April 2002 vom damaligen Premierminister Simeon von Sachsen Coburg 
und Gotha und mit dem Segen Seiner Heiligkeit Patriarch Maxim ernannt“43.

Allerdings gehl die Geschichte der Direktion noch weiter zurück. Viele 
Fachleute in Bulgarien, wahrscheinlich auch in anderen Balkanländern, täuschen 
sich, wenn sie meinen, dass solche Staatssekretariate erstmals von den kommunis­
tischen Parteien aufgebaut wurden. In Wirklichkeit wurden sie durch die kommu­
nistische Propaganda nur deutlicher sichtbar und spürbar4'. Die Wurzeln mögen 
bis ins Osmanische Reich zurückreichen". Bemerkenswert ist jedenfalls, dass fast 
jeder ßalkanstaat über eine ähnliche Einrichtung verfügte.

Wie bereits erwähnt, waren während der Diskussion über das neue Religi­
onsgesetz vereinzelte Stimmen zu hören, dass die Direktion ein überflüssiges 
Organ sei, wenn die Glaubensbekenntnisse (gemäß Art. 13, Abs. I Vcrf. und Art. 
4, Abs. I GüGb) frei sein sollen4'. Spannend war in dieser Beziehung aueh die in 
der bulgarischen Presse dokumentierte Diskussion zwischen dem US State Depar­
tement und dem Direktor der Direktion Glaubensbekenntnisse, Prof. Zhelev, über 
den Registrierungsprozess liir die Religionsgemeinschaften und die Rolle der 
Direktion unter diesem Aspekt4". Darin vertraten die Mitarbeiter des Departements 
die Position, dass die Direktion grundsätzlich die kirchliche Selbstbestimmung 
einschränken und negativ beeinflussen könnte. Der Direktor (Prof. Zhelev) erwi­
derte. dass dies in der Tat unmöglich sei, da alle Religionsgemeinschaften nach 
Verfassung und Gesetzen frei sind.

Nach Abschluss der Transformationsprozesse in der bulgarischen Gesell­
schaft (wenn auch nicht früher) könnte sich die Direktion wahrscheinlich auch 
z.um Nutzen der nicht-traditionellen Konfessionen auswirken. Letztendlich sollte 
sie m. E. aber langfristig abgebaut werden. Denn aueh ohne die Einflussmecha­
nismen der Vergangenheit und trotz der bislang guten Leistungen der aktuellen 
Mitarbeiter verbleibt die Direktion eine staatliche Zentralverwaltung, die über ein 
viel zu großes (negatives) Gewicht hinsichtlich aller Religionsgemeinschaften 
verfügt. Für unzulässig halte ich z. B„ dass das Sofioter Stadtgericht bei Bedarf 
(anlässlich eines Registrierungsverfahrens) die Direktion mit einem Gutachten

I Tsarkoven vestnik <2007, Nr. 6) 3.
II Auch in Russland wurden durch solche ..Apparate" der Russischen Orthodoxen Kirche nicht 

Wenige Schäden zugetilgt.
11 In einem hervorragenden Aufsatz von Prof. Ali Bardaknglu linden sich wichtige Hinweise, 

wie dieses Amt bereits in den Anfängen des Osmanisehcn Reichs in den Zeiten Lirtogruls gegründet 
wurde. Vgl. A. BARDAKOGUJ, Der Aulbau und die funktionell des Amtes für Religionsangelegen­
heiten (Diyanet), in: Konleren/beriehte Islam. Staat und Moderne Gesellschall in der Türkei und in 
f uropa. Ankara 2005,3 -1 i.

J' Belege dafür linden sieh auch im Abschlussbericht des runden Tisches: ..Religiöser Dialog 
und die Kirche-Staal-Be/iehungen im gegenwärtigen Bulgarien" (Mär/. 2005): liUoz'Avww.cenler- 
l:eJiui1'iislreed(iin.eoiii;he,'iirl.nhiV.1 IIi<l S4.

"'Vgl. M. MINCLV, Bulgarin ogranicava pravala na niakoi ncpravoslavni verolzpovedania: 
feBe;tfmcdiapool.bE/siteAyorld/2003/l 2/1 WO I 191203w. shtml.



40

über die „Religiosität" einer Konfession beauftragen kann (Art. 35 Abs. 4 i.V.m. 
Art 16 Giiüb). Hin solches Verfahren gefährdet das Prinzip der Gewaltenteilung 
(Art. 8 Verl'.); die Exekutive und die Judikative sind in dieser Konstellation nicht 
hinreichend unabhängig von einander. Gutachter und Experten sollen und können 
problemlos auch nach den allgemeinen Gerichtsgutachterlisten bestellt werden. 
Von allen Aufgaben und Zuständigkeiten der Direktion bleibt lediglich eine, die 
zunächst ohne ihre Existenz problematisch erscheint - die Budgetierung der staat­
lichen Subvention tur die Religionsgemeinschaften. Doch verfugt der Ministerrat 
über genügend andere Organe und Kommissionen, um eine entsprechende Sub­
ventionierung korrekt und transparent zu organisieren. Denkbar wäre auch die 
Lösung der Finanzierungsfrage mittels Einführung einer Kirchensteuer. Alle ande­
ren Handlungen gegenüber dem Staat können die Religionsgemeinschaften selbst 
vornehmen; sie sind frei, Staatlicherseils ihren Ansprechpartner in den verschiede­
nen Angelegenheiten selbst zu wählen. Jedenfalls überflüssig erscheint die Be­
schwerdeprüfungsmöglichkeit seitens der Direktion im Falle von Rechtsverlet­
zungen im religionsrechtlichen Bereich (Art. 35 Nr. 6 GüGb), steht doch sowieso 
jedem Bürger die Geltendmachung einer Rechtsverletzung im Wege einer gericht­
lichen Klage offen (Art. 56 Verf.). M. E. zu Recht stellte u. a. auch Viktor Kostov 
die polemische Frage, wieso es denn in Bulgarien an einer „Direktion Atheis­
mus“ fehlt.

VI. Verbesserungen gegenüber dem allen Religionsgesetz (BekG')

Die Kritik am Religionsgesetz zeigte zahlreiche Schwächen der parlamenta­
rischen Arbeit auf. Man darf darüber aber selbstverständlich nicht vergessen, dass 
das GüGb durchaus auch einige positive Neuerungen im bulgarischen Religions­
recht gebracht hat. So hat das aktuelle Religionsgesetz veraltete kommunistische 
Vorschriften endgültig aufgehoben und den Religionsgemeinschaften explizit die 
Erlaubnis zu Sozialarbeit eingeräumt. Das GüGb erlaubt sowohl karitative als 
auch edukalive Tätigkeiten der Glaubensbekenntnisse. Im Vergleich zum BekG 
stellt dies einen großen Fortschritt dar, denn im alten Religionsgesetz waren sol­
che Handlungen streng untersagt. Eine positive Neuheit ist auch die gerichtliche 
Erlangung des Status einer juristischen Person seitens der sog. Zentralleitungen 
der Glaubensbekenntnisse dar (freilich sollen hier die Probleme der Eintragung 
von lokalen Niederlassungen nicht vergessen werden - siehe oben).

Eine andere Frage bleibt, inwiefern die Religionsgemeinschaften die aktuelle 
Rechtsgrundlage zur Selbstverwirklichung nutzen können. Es sind bislang noch 
keine großen Erfolge im Sozialbereich sichtbar ein Zeichen, dass die Bemühun­
gen des Gesetzgebers, aber auch der Religionsgemeinschaften selbst als unzurei­
chend zu bewerten sind.



VII. Ausblick

41

Es ist ein l-'aktum. dass das bulgarische Religionsgesctz, nicht nur wegen der 
Iransformationsgesellschaftsproblematik, viele sprachliche Schwächen, eine hin­
kende Struktur, Oberflächlichkeit und politische Belastungen zeigt. Viele Rege­
lungen müssten entweder komplett novelliert oder ganz gestrichen werden. Viel­
leicht wäre es sinnvoller, langfristig ein neues Religionsgeselz zu verabschieden. 
Ungewiss, aber notwendig bleibt noch die Umsetzung der Resolution 1390/2004 
des Europarates, die bereits 2004 im Parlament durch zwei Gesetzesentwürfe zur 
Änderung und Ergänzung des GüGb angesprochen wurde. Überlegt wird aktuell 

die Einführung einer Mindestpersonenzahl lür neu zu registrierende Religionsge­
meinschaften. Wahrscheinlich wird auch die Entscheidung des EGMR in der Sa­
che „The IHoly Synod of the Bulgarian Orthodox C'hurch and Others vs. Bulga- 
i'ia"'1 eine gewisse Verbesserung im Bereich des Religionsrechts nach sich zic- 
hen',x. * 11

' Dccision as ln the Atlmissihilily nl'Applications Nos. 412/03 and 35677/04 by the I loly Synod 
<>l Ille üulgarian Orthodox (/horch and Others agninsl Bulgarin (l'uul.i.

11 Vorkonunentiertingen der „Deeision as Io the Admissibilily": I. (ikl.JKIN. Pravosatlie i lilil 
hi'islijaitMvo: ra/mishlenijn po povod edna neolbelja/ana godisnina | Rechtsprechung und (oder) Ohris- 
leniiini: Überlegungen aus Anlass zu einem unbemerkten Jahrestag]: littn:’’/ww\v.eenlei- 
(eIigfousiVeedoin .com hi>/eol.nln)7id- 25 und II. BRROV. Bo/.hielo liogu. Kesarevmo kesarju: Prelju- 
dia kam pr.ivoslavnite ..slrasti balgarski v Strasburg [Gott, was Gottes ist. dem Kaiser, was des Kaisers 
ls,: Präludium zu den Orthodoxen „l eidenschäften der Bulgaren" in SlraBburg]: http: wwweemer- 
rsljgiousrrcedom.com/be/col.tihn'.,id~27.



42

ROMANIA AM) TH! EUROPEAN UNION 
BETWEEN POLITICAL VISION AND LEGAL REALITY

Radu C a r p, Bucharest

Writing about events that are unfolding before our eyes is alvvays 
challenging. The peril of superllciality threatens each step of the author. It is 
beneficially that. in Romania, many of the issues regarding religion and 
partieularly the relation between State and religious denominations are being 
discussed as we speak. Romania’s accession to the European Union [hcneeforth 
EU] certainly inlluenced the contenl and cspecially the rhythm of these debates. 
On the olher hand. one's instruments of analysis are limited Ibr now. An observer 
of the evolution of the State-Church relation must adapt himself continuously to 
diese debates, must understand their stäke and try (o relale ihem with similar 
European issues. Understanding the religious meaning of these debates sometimes 
lacks a legal instrument of analysis. And even when the two qualities coincide. 
that does not necessarily imply that scholars have at hand the comparative analysis 
for contextualizing, at the European level, debates vvhich seem to bc strictly 
internal.

The 1M of January 2007, Romania's accession to the EU, has generated many 
debates in the public sphere; liiere was this fear of the unknown. from the 
Orthodox Church as well as from common people. For a long time, Romanians 
have lived with the illusion that Romania’s accession will be a rupture with the 
recent past. Indeed, it was, but. unfortunately, only at the strict level of Romanian 
institutions that inieract directly with European oncs. The alter-effects of the fear 
of integration are perceived even now. Finding myself. this summer. at one of 
ßueovina monasteries, I was surprised to read a text about Romanian Orthodox 
Church Claims to the Romanian State. It was a problem completely unsolved by 
now. The Orthodox Church had been the ownerof many immovable goods (forest 
lands) until Bucovina bccame, at the end of the 18"' Century, part of the Austrian 

Empire and these estates feil under the administration of the State. The usage of 
these lands, as well as the form of property, had been a subject for litigation 
between the Orthodox Church and the Romanian State even since its fonnation in 
1918. This issue was partially solved in the interwar period but after 1989 it raised 
again on endless diseussions between the State and the Church withoul reaching a 
mutually-accepted solution. In a text available at Dragomirna Monastery. the 
clergy from Bucovina accuses the State of not solving this problem before the 
integration into the European Union, vvhich. according to the text. means that the 
retroccssion can no longer be done. This is an example of falsified understanding 
of what January I'1 2007 really represents. The retroccssion of goods belonging to 
the religious denominations is still running; the State is trying to lind a solution; 
the Church has its own Solutions. A question comes naturally: whcre does this 
understanding of Romania's accession to the EU within the Orthodox Church



come from? Are vve dealing with an isolate phenomenon or is il a generali/ed 
fceling ol'tlie entirc Komanian Orthodox Cliurch?

Before answering ihis question, another episode of my pilgrimage lo 
Bucovina this summer shall be broughl inlo discussion. Al Putna Monastery, a 
monk was trying lo explain to some children Ihc history of this monastery1 williin 
the contexl of the history of Ihe provincc lo which it belongs. The Putna 
Monastery was built in the 15"’ Century by Stephan the Great, considered to be the 
greatest ruler of Moldavia, sanclified by Ute Romanian Orthodox Cliurch in 1992. 
rhis monk was explainingto the children that Moldavia has kepl its independence 
even after the dcath of Stephan the Great, but has recently lost it. When questioned 
“why has Moldavia recently lost its independence”, the children (vvho were about 
7 years old) answered in two vvays: “because of the Russians” or “because of 
Bäsescu", Romania’s President in ofllce. The answers are easy to understand. The 
first one is due to ancestral fear, transmitted from one generation to another, 
towards our caslern neighbours which can be explained by frequent invasions and 
military occupations, as well as by the ill-fated political influence. The sccond 
answer was caused by the fact that Romanian mass-media consider President 
Bäsescu responsiblc for everything that happens. I was not surprised by these 
answers. Whal puzz.led me was the “truc” answer offered by the monk: Moldavia 
was not lost either in the time of Stephan the Great, or after that, not even during 
Ihe communist period or the period of transition. Moldavia was lost in the moment 
ol the acccssion to the European Union.

Coming back to the question menlioned above, I think vve can skelch an 
answer: the orthodox hierarchy accepted the European integration even before the 
Komanian State decided on this issue. As shown in a paper that 1 recently 
published1, the first standpoints of the orthodox hierarchy in lavour of the 
European integration have been expressed since the beginning of the 1990s. I he 
success of the Snagov Declaration in 2000' proves that the orthodox hierarchy 
understood the advantages of this change of political paradigm. In the same paper.
1 have shown that the Romanian Orthodox Cliurch has fullllled all the steps of 
Europeani/ation internalization, cxtcrnalization, supra-nationalization and trans- 
nationalization defined in the literaturc* and has bccome a European actor, Thus 
>hc Romanian Orthodox Cliurch is at the same level as other Churches which have 
a longer expericncc regarding llieir rclationship with the European institutions. 
But what happened with the other members of the Orthodox Cluirch, clergymen 
and laymen alikc? l'rom the two examples mentioned above it is quite obvious

43

R. CARI’, lüscrica Ortodoxä Romänä $i po/ilia laicilor l'a|ä Ul- integrarea europeanä: elcmente 
4e discurs in spa|iid public, in: K. COMAN - A.-M. DOIlRIi. I’olitici publice romancfti in pcrspcclivä 

curnpeanä [Romanian Public Policies ina liuropcan Perspec(ivc|. Ia$i 2007, 109-161.
; The Snagov Declaration from 2000 expresses the Support ol'tlie reliyious deuominations ol' 

Romania for Romania's ell'orts to become a inembcr with lull riuhts of the coinniunitv of liuropcan 
values.

' See D. C'IIABANF.T - R. BALMI: V. WRICjll f (cd.). L’action colleetive en tiurope. Paris
2002.



44

that the European integralion has not bccn enough cxplained by ihe hicrarchy to 
ihe clergynten. As the State did not properly explain to its citizens the European 
Integration, in the same manner, the Orthodox Church has not sueeeeded in 
properly explaining to its clergynten this issue. Front here, another question: was 
this not desired or was the European Option so obvious that it did not rcquire 
explaining? It is hard to say, at least for now. In anv case, the idea of a conflict 
between a pro-European hierarchy and an anti-European clergy has no grounds. 
The majority of Romanians considcr the Orthodox Church and the EU the most 
trustworthy institutions. Heneeforth. the uncquivocal pro-European Option of the 
Romanians can be explained by the lack of a viable alternative to Ihe European 
political projeet, not by a conseious assunting of the European values; the 
affiliation to the Orthodox Church underlines the tradition, regarding which there 
is no alternative. Being both. orthodox and EU Citizen, is not seen. by Romanians. 
as incompatible. Romanians are not different from other citi/ens of Europe. They 
all share the same values the results of World Values Survey are a good proofof 
this. Romanians tend to think they are more religious than any other nation in 
Europe. There are no solid arguments against this Statement. The intensity of the 
religious feeling can only be measured subjectively; we can measure how the 
sentiments towards ncighbours or family are expressed and we can estimate to 
what extern this attitudc is determined by the cultural contcxt, but we will never 
know if we cxperiencc a more intense religious feeling than othors.

As we can see from above, for Romania talking about religion. law and the 
affiliation to a common area of European values is not an intellectua! routinely 
exercise. On many occasions, I was unable to rccommend a solid bibliography 
regarding the rolc of the Orthodox Church in the Rottianian society alter I 
debated that poinl often with foreign students who came to Romania to study 
different aspeets related to this issue. I Itave tried to explain to them what kind of 
SOUrces they can use in their research and 1 reali/ed that this lield is not 
sufficiently explored. Many times. my interloculors reali/ed that they Itave to statt 
from the beginning. that they must explore this lield having just a lew working 
methods which proved to be efficient in other legal and religious contexts. It is as 
if you want to explore a cave in which no one has entered before, having only 
powerlul lanterns: you never know how dccp the cave is and if you vvi 11 return the 
same way you entered.

What is the reason for this lack of inlcrest in explaining the role of the 
Church in society. for setting the liniits of its legitimate intervention, with the 
purpose of explaining the liniits of the State action? I think that a first explanation 
lies in the lack of interaction between scientific disciplines. The Romanian 
lawyers are not intercsted in Ihe canonical law aspeets. The Separation between the 
public and the private law. studied in the Law facullics on one hand. and the 
canonical law, studied in the Theology facullics. on the other hand is so obvious 
that further comments are not required. The Orthodox Church has not shown any 
interest in having by its side renowned lawyers, speciali/ed in the State-Church



relation. On many occasions, competenl lawyers havc holpcd tho Church. Most of 
thein wert- also polilicians interested in borrowing from tho Church some of its 
credibility. Tliorc was no attempt to imderstand tho sublletios of the State-Churcli 
relation in a country with an orthodox majority but with such a diverse rcligious 
landscape. Many times, the legal rcligious acts drafted by tho Government or the 
Parliament did not consider the Church opinion, but it is also (nie that in many 
oases the Church itself had no opinion regarding the norms which affected it 
directly. The anfractuous history of atlempts lo define a framework law to regulate 
•ho State-Churcli relation initially took into accounl tho Church's point of vievv but 
•bis initiative shortly fäded away. When a new dralt of this law has been ro- 
engaged. in 2005, the connoclion botweon constitulional law, acquis 
communautaire and canonical law was achievod not at a thoorotical level, but 
through poople who took pari in drafling this law. Tho existente of Law no. 
489/2006 regarding the religious froodoin and tho genoral regime of tho religious 
denominations shows tho proper way to procood in Unding common grounds 
botween State and Church.

Tho way in which Law no. 489/2006 emerged is a good oxample which 
should be lurthcr analy/od. No eflioiont results can como up in tho legal Hold 
wilhout Consulting tho beneliciaries ofa certain law. Olhorwiso, a law cannol be 
Put into practicc or will bo changed shortly alter. Duo to tho lack of dialoguo 
botweon State and society regarding sensitive issues on which tho two actors liavo 
ideological and political options Romania has an excess of normalivism.

Beioro saying more on this law rather about its stakos and not about its 
Content, it is necessary to ostablish. in a wider context, tho evolutions of the State- 
Churcli relation in Romania, alter tho I" of January 2007. This momont is a very 
adoquate time indicalor. Yet, many of tho evolutions seen in tho first part of this 
yoar havo thoir origin in events and dobatos which liavo beeil initiatod prior to this 
dato.

Wo present (/.) thosc dobales which woro gonoratod by Romania's accession 
•° the EU and havo been ampliliod alter tho I'1 of January 2007. l-'irslly the locus 
will be on Law no. 489/2006, which has also gonoratod somo debates during its 
drafling and aller its enlering into force. Olher issues that will bo touched upon 
ai‘e: the ono regarding tho icons in sehools which startod in aulunin 2006 and has 
not been solvod ontiroly by now; tho ono about studying religion in sehools which 
started this summor, duo lo tho now drall of Law on Education. 
hurthemioro, tlioro are other ovonls (II.) which had and still havo consequences 

•>Pon tho re-delining of tho State-Churcli relation in Romania, as momber of tho 
b-U: tho death of Patriarch Teoctist in a poriod in which tho Romanian Orthodox 
b hureli debates its now internal Statute and the present public debato regarding tho 
clection ofa now Patriarch; tho procoodings of the lliird Kuropoan Lcumonical 
Meeting irom Sibiu, at the beginning of September; tho attempt of tho Orthodox 
L hurch to organize itself in Brussels. Tlioro is no doubl about tiio rolevance of tho

45



first threc issues. Dealing with thc other three, even superl'icially, may be 
surprising.

46

/.

I. The Law no. 489/2006 ended the communist regime in Romania applicable to 
the relations between the State and the religious dcnominations, pcrpetuated after 
1989 by some provisions when the Decree no. 177/1948 remained in force 
although it was modilled. This law establishes a series of principles which assert 
the neutrality of thc Romanian State in relation to all religious denominations and 
establishes warranties for the expression of thc religious freedoms, according to 
their definition givcn by international conventions. Among the inost important 
provisions of this law. we shall mention: the guarantec of the religious freedom, in 
its multiple forms, practiced individually or collectively; the role of religions as 
social partners of the State and as suppliers of social Services; the equality of all 
religions in front of the law and of public authorities; a new regime of financing 
the religions, based on transparency and subsidiarity; a new form of expression of 
religious freedom through the religious associations; provisions on the patrimony 
of the eults, including the Status of sacred goods; provisions on education 
organized by religious communities; the principle that any change or complction 
of this law requires preliminary consultalion of the religious denominations.

This law acknowledges the existence of 18 religious denominations in 
Romania, offering thern guarantees for their autonomy towards the State. No other 
law of the HU Member States establishes guarantees regarding religious freedom 
for such a large number of religious denominations.

Law no. 489/2006 was initially submitted to an ample public debate with 
rcpresentatives of all forms of religious freedom, of academia and of civil society 
and it was voted by the Romanian Parliament with an overwhelming majority of 
220 votes for, 1 vote against, and one single abstention. This law beeame the 
expression of a wide consensus between religious denominations and the state 
authorities, and a proof of polilical maturity in religious matters. It also beeame 
the subject of some independent analysis at the international level, and rcceived 
positive apprcciations, expressed by the European Consortium for State-Church 
Relations and by the Commission for Democracy through Law of thc Council of 
Europe.

As a response to contestation of the Law no. 489/2006 by people or 
organi/ations which have distorted the sense of it, for reason of some presumptive 
European principles, never mentioned as such, the Romanian Institute for Inter- 
Orthodox, Inter-Confessional and Inter-Religious Studies - INTER, the rnain 
beneficiary of this law and whose members took pari in drafting this law. has 
greeted the emergence of this new normative framework. In the press rclease 
which INTER delivered in January 2007. we have shown that “this law can be a 
model for other neighbouring States of Romania, which desire to regulate, in an 
European way, the relations between the State and the forms of expressing the 
religious freedom”. The eonclusion is still valid.



47

2. In November 2006, the National Council for Fighting against Discrimination 
[henceforth CNCD] issued the Resolution no. 323/2006, vvhieh generated intense 
debales in the Romanian society. A philosophy protessor considered that 
displaying the religious Symbols (the icons) in public places used for education is 
a discrimination against atheists or agnostics. CNC'I) solved propitiously tliis 
Petition, recommending the Ministry of Education and Research [henceforth 
MFC] to edict norms regarding the presence of religious Symbols in schools and 
to display these Symbols only during the religion-classes or in areas exclusively 
intended for religious instruction.

Before il took tliis decision, CNCD addressed itself to the State Secretariat 
for Religious Denominations [henceforth SSC] asking its opinion. SSC' showed 
that rcligion has been taken out from schools during the communis! regime and 
was included again after 1989. The religious Symbols in schools are not an objcct 
ol' veneralion, but “expressions ol' the spiritual and cultural patrimony of 
Romania”. SSC pointed out that in the European States there are sonie dccisions of 
the Courts in tliis matter vvhieh did not impose the elimination of religious 
symbols. As an example, it was put Ibrlh a decision of the Council of State in Italy 
(no. 556 of the I5<h of February 2006), according to which the presence oferosses 
in public schools is no act of discrimination towards those who are not Christians. 
Some of the civic associations challengcd the decision of CNCD. The Decision of 
the Constitutional Court of Germany from 1996 has been invoked in tliis case, 
through which it has been established that religious symbols must be excluded 
from schools (a decision which has not been put into practice), and the fact that, 
since 1996, the Constitutional Court in Germany has not accepted any similar 
cases, saying that the presence of the religious symbols in schools is not an issue 
coneerning justice, but the local authorities. In January 2007, CNCD decided to 
repel all the appeals. As a conscquence, the decision of CNCD has beeil 
challenged before the judiciary. At tliis time, there is no final decision ol' the 
Romanian justice. Regardless of its nature, it will be conlested by one side or 
another. MEC did not notice the recommendation of CNCD to produce norms 
regarding the presence of religious symbols in schools. but stated. in December 
2006, that its interference “would be totally inappropriate”. Moreover, MEC 
showed that these norms should be "established by the local communities”. Until 
now, there was no need, at the local level, to cstablish such norms. The standpoint 
of MEC is correct - the confessional belonging must bc taken into account in 
dealing witli tliis issue. 3

3. MEC did not have the same moderate attitude in regulating the presence of 
religion in schools coneerning another case. In the summer of 2007, MEC released 
a new draft Law on education. Among the debated aspccts was the teaching of 
religion in public schools. Until now, the intentions of MEC in this matter are still 
obscure, as well as the standpoint of its dialogue partners, consulted in the 
Problem of this draft law. The discipline religion is pari of the curricula used in 
elementary schools and high schools. Pupils choose the type of religion. according



48

io their confession. Religion Iransforms ilsell' inlo an optional discipline at the 
parcnts’ or tutors’ request (Article 9 of the Law on Education no. 84/1995). All 
these provisions indicate tliat the current Law on Education avoids saying if 
religion is mandatory or optional in public schools. This attitude should not be 
changcd. because it is not the legislator who should state the characlcr ol' religion 
in schools, but the beneficiary of education. The discussion generated by MEC 
regarding the Status of religion in schools gave rise to a debatc wilh for and 
against arguments which continues even now. It is important to notice that in this 
debatc no arguments based on the Status of religion in schools in other European 
States were summoned.

In Germany, the Churches which organi/e private schools reeeive money 
from the State in the satne conditions as the public schools. In the last ones, 
religious education is in eonformity with the prccepls of the culls. Regarding the 
Option for religion, this is based on a System close to the Romanian one, with the 
only difference that the parcnts choose for their children up to the age of 12, and 
the pupils themselves between 12 and 14. According to the fundamental Law (the 
Constitution), religion is taughl in public schools and cannot be transformed into 
an optional discipline. In Italy, starting with 2000, families which put their 
children into private schools. organized by the religious denominations, reeeive 
back from the state a pari of the taxes. The agreements from Villa Madama. 
between Vatican and the Italian State stipulate that in each school there are 2 
compulsory courses of religion, and I in high-schools. As in the case of Romania, 
the parcnts make the decision for their children, up to the age of 13. The most 
intcresting system is the one in Great Britain. According to the Education Act 
from 2002, religion is a part of the basic education (basic cun icuhtm). The way in 
which religion is taughl is decided in each school by a committee formed of a 
representative of the Anglican Church, of other Christian confessions or of other 
religious. this being appointed in aecordance with "the main religious traditions of 
the area"; a representative of the association / the associations of teachers; a 
representative of the local educational aulhority. Thus, the parcnts are excluded 
from taking decisions for their children, but the teaching of religion is made 
through the decision taken by all those who would have a word to say regarding 
the education offered in schools. This system, which emphasizes the power of 
decision of the local communilies. would be a solution for Romania too, in the 
case of changing the current system. Thus. the proeess of decentralizing the 
system of education would be applied through a simple, modern and European 
solution. II.

II.

I. The discussions on the new Status of the Romanian Orthodox Church are 
relevant because the Law no. 489/2006 stipulates that, within 12 months from ils 
coming into force, the religious denominations from Romania must send the 
Statutes and the Canonical Codes to the Ministry ol' Culture and Religious



Denominations for acknowledgement (Article 49, paragraph 2). Knowing the 
content of these Statutes and Codes, the State will know better thcse religious 
denominations’ autonomy and how to respeet it. Moreover, the Law no. 489/2006 
slipulates that all acknowledged cults funetion “autonomously, according to their 
ovvn Statutes and Canonical Codes” (Article 8, paragraph I). Without having a 
clear evidence of these Statutes, cults' autonomy can be violated by the State even 
for simple ignorance. Thus, in order for the State-Church relalion to be 
transparent, there is a need for both, law and cults’ internal well delcrmined 
Statutes. Only in tiiis way there can be a guarantee of non-abusive interferences of 
the State in the matters of religious denominations. The Patriarch Teoctist slarled 
the process of re-thinking the Romanian Orthodox Church's internal Statute. 11is 
death meant the suppression of this process, which should have beeil finalized by 
the end of this year. The new Patriarch will have to clarify this matter firmly.

2. The third Luropean Hcumcnical Meeting, held in Sibiu, is another relevant 
aspect. Front our point of view, the discussions concerning the common Statement 
which was adopted has no relevance, because the nature of Iltis act is symbolic 
and not legal. Hut others perceive this event as continuing to be important. 
Furthermorc, the above mentioned event will receive a proper attention as being 
important for the Kuropean Union in 2007. Why is this year important for the 
European construction? It is so, because Rontania’s and Bulgaria’s accession to 
the European Union has been agreed upon a long time ago, however, without 
having lixed an exact date. Re-Iaunching the debates on the future framework 
Treaty of the European Union represents an event which does not surprise us; a 
solution had to be found after the l'ailed referenda in France and the Netherlands in 
2005. The referendum of the European Council in June did not bring anything new 
on the table. The discussions about European Union’s energetic securily are no 
novelty. Europe has become more and more energetically dependent on its eastern 
neighbours, a process which has been taking place for decades. 1 am convinced 
that 2007 will be an important landmark in the evolution of the European 
construction due to the third European Ecumenical Meeting, held in Sibiu and 
especially due to its location: for the first time, in a counlry with an orthodox 
majority and in a city which is, at the same time, European Capital of Culture. The 
religious dimension of the Capitals of Culture, long time neglected, was, in this 
way, magisterially broughl into sight. When the issue of Christian or religious 
inheritance of Europe will be raised again, another argumenl than those normally 

used may be formulated: those who belong to the three great Christian confessions 
can have a meeting place in Europe; here and on no olher continent is the place in 
which their common problems are discussed. The meeting of the Christian 
confessions was not important for its results but for the meeting itsclf

The third European Ecumenical Meeting is also important for our study 
because it represents a first regarding the State-Church's interrelalion in Europe. 
Jose Manuel Durao Barroso, the President of the European Commission, senl a 

message which is a new approach of the European institutions lowards religion:

49



5«

The European Union musl have a dialoguc with the Churches and the new Treaty 
must comprise a special norm regarding this dialogue. Nothing new. one might 
say; the Article 1-52 of the Treaty establishing a Constitution for Europe will be 
incorporated in the new Treaty, according Io the decision taken at the last 
European Council summit in June. This is something new because the President of 
the European Commission emphasized the existence of this norm lor a better 
response of the Union lo the “citizen's expectations”. In other words. this norm is 
not an EU concession tu the requests of the religious denominations, but a source 
of legitimacy. This source is exaelly the European citizen who has well defined 
religion and wants his/her Church to coopcrate with the European institutions - 
one of the few ways of his/her real interest representation at the European level.

3. The Romanian Orthodox Church was at the forefront of the attempts of 
Churches to have a European dimension of their spirituality. The Romanian 
Orthodox Church took pari in the meetings of the Ecumenical Council of the 
Churches for the first time in I9624 and played an active pari in the European 

ecumenical movement of the last decades. The other religious denominations are 
also integrated in representative bodies, organized at the European level, as the 
European Conference of Churches or COMECE. ln the last deeade, the Orthodox 
Churches feit the need to Organize their own representalions at the European 
institutions when the aa/uis connmmciuiaire started to take inlo consideration the 
religious aspeets. In 2000. the lloly Synod of the Romanian Orthodox Church 
decidcd to establish such a representation in Brussels. Until 2007, there have been 
a lot of discussions between the representatives of the Romanian Orthodox Church 
and the State regarding the establishment of such a Representation. From this 
perspective, the Orthodox Church did not succeed in pursuing its own interest 
within the European context. As Romania’s accession to the European Union was 
approaching it tnade possible the speeding up of this project: at the end of 2005. 
two more normative aets appeared, the Decrees of the Government no. 14X9/2005 
and no. 1689/2005, according to which the State gave money to the Romanian 
Orthodox Church in order to buy a building in Brussels for the Representation. 
These normative acts provided only the framework for the matcrialization of this 
project.

Its success depends on the will of the Romanian Orthodox Church and on the 
slrategy applied in the new context created by the accession of Romania to the 
European Union. The Romanian Orthodox Church’s representation in Brussels is 
analyzed only front the point of view of the necessity of its prescnce lo the debates 
which precede the adoption of legal acts regarding religious matters. If we wanl an 
effective dialogue between the European Union and the Churches, this may be 
done legally, The European Union understood that it cannot impose legal projeets 
without Consulting those interested. The Romanian Orthodox Church understood 
that such a dialogue cannot be ntade through regulär mail. It remains to be seen 1

1 See A. MURARU, Biserica Orlodoxä Romänä intre 1885 2000 [The Romanian Orthodox
Church in Ihe period 1885 - 2000), vol. II, Bucharesl 2006.



liow this dialogue will bo madc and to what oxtent the European legislation will 
influcnce the vvay in which the Romanian Orthodox Church refers itself to the 
Romanian State. Within the framework of this dialogue, the Romanian Orthodox 
Church must not have a passive Function thal of offering for and against 
argumenls in the case ol'some debales initiated by the European institutions -, but 
can and must bring to discussion issues of a real interest. The only condition that 
must be fullilled is the understanding of the way in which the European legislation 
can replaee. substitute, or change the national legislation in matters of religion. 
This type of understanding can be made only alter a full understanding and 
knowledge of the interactions between canonical law and public law.

With the hclp of Iltis review one can certainly draw the conclusion that after 
lsl of January 2007 issues regarding religion and its place in the Romanian society 

were much more discussed and evolved muclt rapidly. Problems which are not 
settled are waiting for an answer. Regarding religion. the Romanian society has 
not evolved in only one elcar way until lsl of January 2007. Problems regarding 
the relation between State and Church have not beeil transformed in legal norms 
as a unitary way since recently. The adoption of the Law no. 489/2006 meanl the 
end of a phase of legal confusion but, at the same time, the beginning of a long 
period in which the presence of religion in the public space will be discussed more 
intensely. For a long time, the Solutions applied in other European eountries, 
similar Io Romania front the confessional point of view, have been ignored. We 
are witnessing the birtli of a more respottsible attitude toward issues of the 
presence of religion in the public space, both front the pari of the Churchcs and of 
the political authorities. called to find further Solutions for setlling the State- 
Church relation. The way, in which the European Union will legislate in matters 
of religion. the way in which the Churchcs will discuss at European level will 
have undoubtedly an influence upon the way in which the Romanian society will 
rel'cr itself, in the fulure, lowards religion. Unlike the momcnl prior to the 
accession of Romania to the European Union, now Churches are called to take 
pari in this common effort and they are no longer passive spectators. The mission 
of the Churches and the iiiter-religious relations in Romania will depend. to a great 
extcnt, on the way in which the religious denominations will be prepared to 
assimilate a European legal common ensemble, but also to contribute to the 
continuous improvement of this. There are prentises for such a contribution; in 
Order that these prentises may turn into reality. there is a need of a greater 
conlldence in the function of the legal norms, no matter what tlieir nature is, 
canonical or of public/private law, there is a need to ereate and to maintain the 
social peace. This collocation has also reccived a legal Status, through the Law no. 
489/2006 (Article 7, paragraph 1).

51



SOME REMARKS ÜN THE NEW LAW ON REEIGIOUS DENOMINATION
IN ROMANIA

lonut Cordunea n u. Bucharcst Radu P r e d a, Cluj-Napoca

52

This presenlation attempts lo (real l'rom lwo perspectives a social and 
theological one (Praia), and a legal one (Corduneamt) - a complex chapter in the 
religious and legal history of post-communist Romania. The first pari will 
examine a confrontation of paradigms which has, at times, produced complelely 
different positions. In particular, we will considcr the debale over vvhich mode! of 
general relations between the State and the religious denominations (or "cults" in 
Romanian legal-speak) Romania should adopt. Similar debates have accompanied 
the drafting and proniulgation of similar laws in other ex-communist countries; the 
frequency and intensity of thesc debates indicatc thal issues are at stäke beyond 
the horizon of religious liberty proper. The second pari will bc devoted lo the 
technical description of the new law. and to ils implicalions. Ahhough not 
pretending to perfection - dillicult to attain in a field as subject to social dynamics 
as law - the new legislation conlains a series of salulary new elements. Inevitably, 
while correcting some abuses in the past, it perpetuates some inconsistencies in 
the previous legislation.

/. Tlw conflict of paradigms, or Pumpe vs. America

Paradoxically, in vvhat is at least nominally a religious country, the law 
vv hich should establish the public aspects of faith has laken almost two decadcs to 
be finalized and to achievc the necessary consensus of the appropriate parties. 
This is not because of a lack of legislative expcrlise, but because of the lack of 
political will. There has been liltle desire over the last decadc and a half to assume 
the responsibility for regulation of a Held wherc, (somewhat) surprisingly, several 
interests are brought together. Before enumerating these interests, let us examine 
the principles that such a law should aflirm, promole and defend. W'e must state, 
from the very beginning, that these principles are to be lound, in various 
formulations, in most European laws of this type. This is a critical point, as much 
Opposition to a Romanian law on religious cults ccntrcs precisely on the validity 
of these principles at the current mornont, and in the given context.

The first principle in which the text of the law must be anchored is that of 
religious Jreedom. Legal doetrine relaling to fundamental human rights places the 
right to religious freedom on the same level as the right lo freedom of opinion, 
belief or any other type of faith. As long as somcone’s faith or conviction does not 
break the laws and the social norms, hc or she cannot be stopped from publicly 
declaring Ins or her faith or conviction. Nobody can bc arrested cilher on the 
grounds of ignoring the evidence of the physical world, or for having an extremely 
rieh imagination. Thal is, the right to religious freedom represenls the description



of the positive legal limits of the spirit. Therefore, it is clear that (he simple 
proclamalion of rcligious freedom is not sufficient for building a System of 
relalions between the subjects of faith and the state meant to guarantee their right 
to existence. Two explanalions, vvhieh are mutually interrelated, are required Ibr 
such a System.

Once religious freedom has been accepted and guaranteed, the state must 
reeognize the legitimate plurality ofthose who vvisli to make use of tliis freedom. 
If religious pluralism is not adopted, the state is bound to deelare its position. It 
may decide in favour of a special, particularly close relationship with one of the 
eonfessions or ereeds. thus giving birth to a State Church. Or it may deelare ilself 
neutral in relation to all religious cults. Or it may deelare itself a secular state. In 
our case. there is no question of a State Church, and tliis despite those who, out of 
ignorance or intentional eonfusion, see its proclamalion through the existence of a 
‘National Church’. Between a State Church. ruled as such by the state's bodies, 
and a National Church, a Church vvhieh plays a symbolic role in the history of a 
nalion, there is a differcnce as great as that between a state factory and a privatized 
one. Thus, it is not worth lingering on this topie for too long. What is yet more 
delicate and deserves equal attention is the way in which the state delimits itself
i.e. sets boundaries to its authority. The Separation of the state from a certain creed 
can be achieved in two ways, not at all similar and not at all indifferent from the 
poinl of view of the cults in relation to which the secular power is delimited. The 
state may pursue either a poliey of neutrality or a policy of secularism. While 
neutrality does not exelude the Cooperation of church and state for public 
purposes. a secularist policy rejects Churches and religious denominations as 
possible social partners. As distinct from the French experience, secularism in 
Romania has aggressive and negative connotations related to the state atheism of 
the communist period. It is understandable vvhy, in the case of Romania, the model 
of church-state relations can be eonstructed only in terms of neutrality, that is. in 
those terms which delimit the fundamental condition of the social partners and 
render possible their Cooperation vvithout the risk of a dangerous intermingling of 
agendas. Neutrality is a middle way, between etatisme and secularism.

It is not only the state w hich delimits itself in relation to the religious sphere. 
bul the latteralso delimits itself in relation to the state. The state's neutrality linds 
a corresponding concepl in the autonomy of religious cults. This does not 
represent a mot-ä-mot translation of the state's neutrality. It is more than that. The 
autonomy of religious cults presupposes their distance from any form of 
government or from any ideology. The self-governance of cults according to their 
own laws - an etymological translation of autonomy does not mean the creation 
of, as it were, many independent islands exeepted from the state's law bccause of 
their slanding as recogni/ed cults. Attln-nomy is not a-nomy, or the lack of law, 
bul represents the right to the maintenance of an identity when the state, through 
its abusive nature from which it cannot restrain itself even in the most advanced 
democracies, tries to imposc its own lifc philosophy. Thus understood. the 
autonomy of religious cults represents a refreshing exercise of alterity inside the 
legal System, an exercise which the mle of law should not attempt to refuse, bul.

53



on the contrary, to practise as ollen as possible. Here we may nole a resonance in 
the polilical paradox of Chrislianily, reflected in the deflnition of the Church as 
both divine and human, and resulting from the meeting between “My Kingdom is 
not of this world” (John, 18:36) and “Every soul is to be in subjeetion to the 
governing authorities; Eor there is no authority except from God” (Romans, 13:1).

In the case of a counlry with a confessional majority, such as Romania, but 
also in the case of thosc countries in which two different confessions are cqually 
represented, such as Germany, anothcr principle is extremely important: 
proporlionalily. This principle renders possible the Cooperation between state and 
religious cults in transparent terms. This principle, like the others, eannot be 
applied blindly. In the case of historical religious communities that have been 
reduced to fragile minorities, the state should not apply proportionality recklessly 

it should certainly, for example, involve itself in the late of a 14"' Century place 

of worship belonging to a minority confession. Despile assertions to the contrary, 
proportionality is not the translation into legal terms of the right of the large and 
strong. By maintaining proportionality in its relations with the religious sector. the 
rule of law becomes aware of the existence of all of its dialogue partners. 
Proportionality presupposes the capacity to distinguish; treated in a non­
proportional manner, the confessions would be faceless and without any hierarchy 
of numeric or historic Order. The proportionality principle, correlated with that of 
democratie representation, makes possible in Parliament the presence of 
representatives of ethnic minorities; it is likewise indispensable in any serious 
approach to religious minorities.

The natural question which arises is the foilowing: are not these principles, 
together with others of the same sort, suflicient for a Law on Cults? Where is the 
difficulty that we mentioned at the beginning?

The difficulty arises whcn such a law is underestimated and is not read in a 
political and ideological manner. Yet, in such a key. as proved by numerous reeent 
examples, the legislation in the Held of religion is extremely suggestive for the 
process of adaptation and implementalion by a country of a political niodel. In 
Russia, Poland, the Czech Republic, Slovenia, Hungary, Bulgaria, Ukraine, after 
the fall of the Berlin Wall, a terrible battlc has been waged, more or less visibly, 
between the European political model and the North-American one. ln fact, 
everything which is stipulaled by the European model is negated by the American 
one. A compromisc is impossible. If in other areas a pro-European diplomatic 
discourse of pro-American orientation (sic!) is possible, here the Situation is 
different. The handiesl example is that of the tribulations of the corresponding law 
in Russia. There have been no less than three texts of the law, each representing a 
different political orientation. A detail which may seem minor is significant in this 
respect: one of the lew laws promulgated by Rutkoi, the leader of the putsch in 
October 1993, was a law on religious freedom, meant to correct that of 1990, 
considered too liberal and the cause of the invasion of religious sects in the ex- 
soviet space.

The European model - a loose phrasc, as inside the European Union there 
are at least three different formulae for relations between church and state - is

54



composed of numerous elements. Aparl from ihe principles already mentioncd, ihe 
two-step distinclion between rcligious associations and cults is also part of Ihe 
European paradigm. According to Ibis System, the change of Status from religious 
association to religious cult takes place only on condition of the ftilfilment of 
certain criteria such as duration in time, number of members, social impacl. etc. 
These criteria assure the state of, on the one hand, the permanent character of the 
social insertion of the cult-to-be. and, on the other, the cult's constitutional loyalty. 
The trial in Germany's Constitutional Court regarding the public law reeognition 
of the legal person of the JehovalTs Witnesses concentraled on the constitutional 
loyalty (Verfassungstreue) of an Organization which sees the state as the 
instrumenl of evil and thus denies it any right of imposing its own rules on the 
public space. Another reason for the judges’ reserve was the fact that the 
Witnesses declared openly that they would not make use of their new Status, 
which would have entailed a series of Privileges, especially financial ones. The 
symbolic gratuity of the Jehovah Witnesses' demands made it clear that something 
eise was at stäke.

The second representative element of the European System of relations 
between the cults and the state is the nature of the social partnership which the 
recognizcd religious cults enjoy. On the basis of this Status, the subsidiary 
Cooperation between cults is made possible, as is the state’s financial aid. 
However, this Status can only be granted to a limited number of cults. This Status 
does not imply discrimination. The state does not graut the title of social partner. 
but recognizes it as being already possessed by those Churches and religious 
confessions which have been involved forcenturies in the life of the nation. From 
this point of view it is also clear that a Law on Cults does not create a reality, but 
merely recognizes an existing one.

What does the American niodel propose? It proposes the elimination of Ihe 
two-step System and the simple legal registration of all religious associations. 
Consistent with the doctrine of human rights, the definition of the association or 
religious cult is made not on a collective basis, but solely on an individual one. 
Religion bccomes a strictly personal issue, eompelled to manifest itself behind 
drawn curtains. The implementation of such a formuia would lead to the 
disappearance of the Status of recognizcd religious cult and, as a consequence, of 
the Status of social partner. Furthermore, this would render impossible the slate’s 
financial assistance for the salary of cult personnel and of projects that have a 
social impacl. The state would be not only neutral, but amnesic also. There would 
no longer be any historical or cultural criteria and equality of opportunilies among 
the religious associations would reign in the competition for the public's attention. 
Finally, Ihe confessions that (hroughout the cenluries have shaped the language 
and the consciousness of a nation would no longer be relevant; more important 
would be those which, due to Publicity campaigns, lobby and external financing 
would know how to play the media. To use the terms of the market economy, Ihe 
relationship between rcligious associations and society would be dictated by the 
law ofdemand and supply. What about the state? The state wotild be glad to divest 
its financial obligations by delegating a series of its original functions, such as. for

55



instanee, llie Systems of social and medical assistance or education. Private 
initiative vvould thus swallow traditional structures vvliieh, albeit functioning rather 
poorly, have at least been spaces for the articulation of a Romanian way ofbeing. 
Inslead of these - to continue in an apocalyptical tone, in the etymological scnse 
of the word (seil, discovcry) we wonld witness the increase in English-Ianguage 
teaching schools and alternative manuals to the already alternative ones. The 
rcsult: the success of the globalization of subcultures. In the traditional Romanian 
end of year festivities there no longer be a place for grandparents. as they would 
not understand a thing.

Ofcourse, this image could be treated as an invilation to isolation (of the 
sort: “We do not seil our country!’"): alarmist. groundless. simplislic. or even 
vacuotis. The unconditional advocates of the new world. vvhich is to rise on the 
ruitts of the old one. bring forvvard numerous arguments in supporl of their case, 
especially of a military nainre (the guarantee ol' security) or economic (the 
guarantee of prosperity). They also point to the fascinating universc of 
Communications, of the internet and of the exchange of goods, moncy and ideas 
that can be brought to bear with a simple click of a home computer’s keyboard. 
The same let themsclves be bewitchcd by the fact that they may communicate in 
the universal English idiom - which. in itself. has no fault - with anyone, from 
anywhere, about anything, at any time. The classic confusion between medium 
and message will turn into law. What the apostles of the new world cannot teil us 
is what would they say about the country from where they write their cmails, 
according to what identity references, to what books and authors, historical events 
and Personalities. How will they locate themselves in a world which. to speak the 
truth. gets smaller and smaller? Will they write. as their contemporaries from 
America already do, only about Dracula or Ceaujescu? Or only about Steaua or 
the latest Romanian musieal hit?

The political leaders convinced of this lormula folget that between Europe 
and the United States of America there is a major difference. Whilst in Europe the 
nation precedes the state, in the USA it is the state that precedes the nation. This 
difference does not nccessitate a cotillict between the two conlincnts. What 
functions well on one sidc or the other of the Atlantic should be allowed to do so. 
One does not exclude borrowing, mutual lesting, or the offering to each other ol' 
Solutions or suggestions. The conflict begins the moment one of the models does 
not take into accounl the legitimate existence of the other which seems to 
happen when one contends that today’s European social System is okl-fashioned. 
and to interpret the crisis with vvhich it is confronted as the beginning of the end, 
and that only the American recipe Tor success can assure the old continent will 
remain compclitive global ly. This is far less an objcclive assertion than an 
ideological and political lormula for rearranging hicrarehies. It is slrengthcned by 
the Observation that the success, until now, of the American political projecl in 
East-European countries is due to the lack of success of the political projecl of the 
European Union. The bad management of the long-lasting crisis in Kosovo is a 
quotidian cxamplc. The Euro-bureaucracy in Brussels has failed to present in an 
attractive way its political model and has not managed to export it, in the fullness

56



of its principles, to any of the countries of the ex-communist block. What it has 
succeeded in doing is to reduce, cspccially in candidate counlries, the Buropean 
discourse to norms and resolutions, chapters of negotiation and sanctions. 
According to old and long-tested pattcrns of rclating to the near EU and the far 
USA, eastern European politicians, supported by some Western Europeans, such as 
the British or Italian prime-ministers, havc ehosen the latter. Proximity causes 
discomlbrt, vvhile distance evokes enthusiasm. Coneretely, whilst for Brussels the 
eradication of corruption in Romania is of Capital importanee, for the USA the 
presenee in Romania of its firms and military bases is of most critical concern.

57

//. New Law, new Problems, new Chancen

The new Romanian legislation on religious issues has replaced the obsolete 
Communist decree tio. 177/19481 which was not in Iine vvith the new social and 

confessional real ities of present-day Romania. Furthermore, the adoption of such a 
law has been necessary bccause of the need to regulate the regime of religious 
communities in Romania in accordance wilh similar regulalions in other European 
Union member States.

In the preparation of The Law on Religious Freedom and the General 
Regime of Religious, the competent Romanian authorilies - the Ministry of 
Culture and Religious Denominations / State Secretariat for Religious Aflairs - 
promoted a wide process of consultation, both internally and internationally.

On May 31, 2005 representatives of 16 religious denominations together 
with representatives of the Ministry of Culture signed a draft in Bucharest. Tliis 
draft was then brought to the attention of the public, betwecn June lsl and July lsl2, 
according to the law of transparency of decisions in the public administration. On 
Iltis oecasion, several suggestions were made, several of which were included in 
the final form of the project.

Tliis was not the tust time that the denominations had conte to an agreement 
with the representatives of the Government with regard to a Law on Religion. The 
first debates started immediately after 1990. In 1999 a draft was submitled to the 
Parliament. Bor a variety of reasons the majority of denominations agreed that the 
Government should withdraw the draft front the Parliament’s agenda.

The new draft Law was subject to an in-depth debate at a special ly dedicaled 
international Symposium narned "Religious Breedom in the Romanian and 
European C'ontext” (Bucharest, September 12-13, 2005)' and was subsequently 
assessed during the 64lh Plenary Session (October 21-22, 2005) of the European 
Commission for Democracy through Law (Venice Commission). The OSCE 
Office for Democratic Institutions and Human Rights (Ol)IBlR) also reccived a 
drall for consideration, but no opinion was issued on the content of the proposed

Decree no. 177/1948 on the General Status of Religious Denominations: Monilorul Official no. 
178 August 4. 1948).

” Viata religioasä diu Romania, Bueureijti 2005, 225-239.
See „Libertatea religioasä in context romänesc $i european". I5ucurc$li 2005. bilingual Edition,



Romanian legislation; rathcr challenging criticism was, however, rcceived from 
the Helsinki Commission of'lhe United States Congress, espeeially regarding the 
general manner of legislation in the field of religious life (regarding, first of all, 
the two-tiered System of reeognition of religious denominations).

The project was adopted by the Senate on December 21", 2005 by tacit 
endorsement, according to the stipulations of artiele 75. paragraph 2 of the 
Romanian Constitution, without being passed by vote. This artiele does not pertain 
lo extraordinary procedure, but proeedure which is applied vvhen the first Chamber 
that takes notiee — the Senate in this casc — does not vote on the legislation at 
hand within 60 days.

Law no. 489/2006 on Religious Freedom and llie General Regime of 
Religious'1 was adopted by the Chamber of Deputies of the Parliament of Romania 
on December I3'\ 2006, with the overwhelming majority of 220 positive votes 

(one dissenting vote, one abstention). The Law was promulgalcd by the President 
of Romania on December 27"', 2006 and canie into force on January I l'h, 2007 

after it was published in the "Oflicial Monitor of Romania”.

The text of the Law is divided into four chapters. In the first chapter 
(“General stipulations”) religious freedom is detlned according to the texts of 
international conventions and agreements regarding fundamental human rights. In 
particular, the following stipulations werc included: articles 0. 10, II from the 
European Convention on Human Rights, articles 18, 19, 20 and 26 from the 
Universal Declaration of Human Rights, artiele 13 from the International 
Agreement regarding civil and political rights, and the Declaration of the General 
Assembly of the UNO regarding the elimination of all the forms of intolerance 
and discrimination. This is the only pari of the law in which referencc is made to 
religious freedom as an individual right, without further development. Reference 
is made. in passing. to some particular provisions which are meant to inlroduce 
new elements into the administrative practice of Romania. Thus, the possibility of 
holding a eensus on religious alfiliation is mentioned, but the application of any 
compulsion to reveal one’s religion outside of such a eensus is forbidden.

The core of this law, according to the Romanian tradition, is focused on the 
enforcemenl by law of collcctive practices of religious life, as well as on the 
relalionship of religious communities with the state. Art. 73, paragraph 3. point ,v 
of the Constitution only menlions the Obligation of enforcement by organic law for 
the “general regimc of denominations”, not lor religious freedom in general. This 
denotes an interest in religion as a factor of social cohesion in a soeiety in which 
seeulari/ation is, perhaps, less visible than in the majority of European States (99.8 
of Romanian citizens declared that they belonged to some cult in the censuses of 
1992 and 2002).

The second chapter of the Law, called “The Religious Affairs”, establishes 
the relations between state and religious denominations; the aequiring of the Status 
of cult; and the staff, properties and educational aclivities of religious 
denominations.

58

Moniloml Ollicial no. 11 (January X. 2007).



The fundamental prcmisc ul' ihe relationship ol' Ihc Komanian state with the 
religious denominalions is that ol’lhe recognitiou of the social partnership and of 
Ihe spiritual, educational, social-charitable and cullural rolc of the religious deno- 
minations ("culte"); Iltis recognilion is rooted in Ute recognition of the 
denominalions as factors in promoting social peace. as cnunciated in articlc 7 of 
ihe Law. Objections were raiscd Ihat Iltis legal Provision does not have a 
normative character, as ii docs not produce legal consequences. Howevcr. 
obviously, Iltis text is the foundation of the entire System of collaboration of the 
state with the denominations, including the former’s financial support of the lalter. 
The text not only guarantees the maintenance of a System of relalions belween the 
state and denominations specific to Romania, but is also the premise für the 
development of this System in the future.

The fundaments of the relationship belween the Romanian state and the 
religious denominations are the autonomy of the cults and the neutrality of the 
state i.e. ihc equidistanl position of the state vis-a-vis the denominalions and the 
non-discriminatory stancc of the state as well as the Cooperation of the state and 
religious denominations in areas of common endeavour.

The Law develops the consequences of the fundamental principles of state 
support for religious denominations. Taking inlo consideration the public utility of 
ihe churches, the state ol’lers the churches support not only directly for the 
remuneration of the churches’ pcrsonnel and for the conslruction, maintenance 
and consolidation of the churches’ buildings, but also indircctly, by deductions, 
according to the law, of sums front the incomc tax of members or by the Provision 
of fiscal läcilities. When financial help is offered, the churches’ tnembership 
numbers and the churches’ true needs are very important criteria.

With tltese provisions, contained in arlicles III and I I of the Law. no new 
Clements are introduced. Ilowever, the various forms of state support that 
denominations had already beeil benefiting front at the time the law came into 
force are now enunterated. Thus. financial support for the remuneration of clerical 
slaff of denominations is present in Law nr. 142/1999 wliiclt concems the state's 
support for the remuneration of the clergy. The support for building and repairing 
churclt buildings appears in Government Order nr. 82/2001. Some forms of 
financial support for cult units belonging tu denominations legally recogtii/.ed in 
Romania, the different fiscal läcilities are ineluded in Romania’s Fiscal Code, 
approved by Law nr. 571/2003, all these bills boing adopted betöre the Law of 
Cults was applied.

The Status of a denomination is determined through a Government 
fesolution, at the proposal of the Ministry of C'ulture and Religious AtTairs; 
religious associations must oller guaranties of durability and stabilization by their 
activity and their tnembership numbers.

The relationship belween clerical personnel and Ihc cult as a legal enlity is 
recognized as an internal problem, to be decided by the cult 's own jurisdiclion: in 
Iltis way, a delicate issue on the fiuropean levcl is sellled in Romanian law.

A delicate problem. but a problem that requircs Ute intervention of (he state, 
is the lack of adequate spaces for burying the mentbers of different cults. The text

59



of the Law includes, on thc one hand, ihe possibilily of burying llic dcceased 
according lo their own rite in cemeteries that already exist; on the other hand, the 
Obligation for the local councils to set up communal and municipal cemeteries 
when necessary.

The problem of teaching religion in the state education System, and the 
problem of theological education, are touched upon; the text also refers (o 
confessional education, a third form of education established by the modilled 
Romanian Constitution.

More provisions in this new Held, which do not lie in the competence of the 
Ministry of Culture and Cults. are expected from the future Law of Pre-Univcrsity 
Education, which is being devcloped by the Ministry of Education, Research and 
Youth.

The third chapter, ealled “The religious associations", cstablishes a new 
juridical Institution in Romanian law; religious associations. Different from (he 
associations of common law, these associations are juridical persons made up of at 
least 300 members who are Romanian citizens resident in Romania and who 
associate in order to manifest a religious belief. The Law allows such associations 
to iransform, through set legal procedures. inlo religious associations.

The last chapter, ealled "Transitory and final provisions", establishes that the 
18 cults which are already recognized and at vvork in thc Romanian state do not 
need to undergo a new procedure of recognition, but must submit within a year 
from the application datc of the present law their current Statutes, so that they 
might be recognized by Order of the Government.

In Decembcr 2006, after the approval of the Parliament, The Law on 
Religious Freedom and die General Regime of Religious was welcomed by the 
religious denominations that enjoy recognized Status in Romania. The Roman- 
C'atholic Church considered the new legislation as a timely, although not perfect, 
initiative, vvhile thc Romanian Orthodox Church expressed the view that its merit 
consists primarily in the lact that it is the outcome of a process of consultation 
with the representatives of the religious denominations in Romania.

On Ihe other hand, some institutions representing civil society in Romania 
and abroad have expressed critical views on several provisions of the Law, and 
especially with reference to the Standards which must be met in order to achieve 
the status of recognized religious denomination in Romania and, as well, to the 
explicit banning of public olfence against religious Symbols'.

We must specify that the text of this Law is inspired by both Romania’s own 
tradition and European thinking, especially the well-known, but perhaps 
insufficiently discusscd, central European model, represented (with varialions) by 
Austria, the C'zech Republic, Slovakia and Romania'’. 5

5 Asalt asupra legii cultelor, in; Ziua nr. 3821 (5 jamiary 2007).
'' Cf. li. SYNEK, Das Rumänische Rcligionsgesct/. in: Öslorreichischcs Archiv lilr Recht und 

Religion 53 (2006) 427-432.



The Romanian tradition in this Held makes a distinction between eults, called 
in the Law from 1928 “hislorical religions”, and religious associations. The 
support of the state is one of the dellning dilTerences.

The tradition of state support for the eults can be traeed to the reign of 
Alexandru loan Cuza, when the wealth of the Orthodox Chureh were eonfiscated 
by the state (in 1863). and the state undertook the Obligation of financial support 
in relurn. After the Great Union in 1918 this model was extended to the new eults 
in the annexed territories, even if these eults had not had their wealth expropriated. 
Even during the communist period, when the number of recognized eults was 
expanded, some form of state support for the eults in Romania existed.

The present law stipulates that the state must offer financial support to the 
eults. This financial support is the main reason for the distinction between the 
eults and the religious associations: the latter do not receive direct state support. 
The religious associations may. however, obtain the Status of a cult and profit by 
the rights and obligations slipulated by this law.

Article 17 of the Law no. 489/2006 stated that "the quality of recognized 
religious denomination is acquired by governmental decision, at the proposal of 
the Ministry of Culture and Religious AlYairs, by the religious associations which 
by aetivity and number of members öfter guarantees of durability, stability and 
public interest”. At the same time. Article 18 made it clear that the conditions a 
religious association should fulfil in this respect are, inter alias, “the evidence that 
it is constituted legally and has been functioning without interruption as a religious 
association on the territory of Romania for at least 12 years”. and the support “of a 
number of Romanian citizens. as members. residing in Romania, representing at 
least 0.1% of the population of Romania, in accordance with the last census”.

It is worth emphasizing that these criteria are in no way specific to Romania, 
but fall within the scope of a wider European model of State-Church relations. For 
example, the eountries that regulate this problem in a manner closest to Romania. 
Austria and the Czceh Republic, demand a numerieal Ihreshold of populär support 
of 0.2% and 0.1%, respectively. Belgium has instituted an administrative 
requirement of 10.000 believers (i.e. 0.1% of its total population) for a religious 
denomination to be officially registered, while in the Slovak Republic the 
requirement is 20.000 believers (i.e. 0.4% of the population). Other EU member 
eountries, like Germany, or the States that have a Coneordat with the Holy See 
(Italy, Spain, Portugal, Poland), have not sei a pcrcentage for populär support and 
have allowed the state authorities to decide whelher or not to register a religious 
association as a recognized religious denomination’1. Ilowever, in passing the new 
legislation in this field, Romania held the view that it is more beneficial to sei 
transparent and predictable criteria, Ibr the sake of avoiding allegations of bias on 
the pari of the State authorities.

The time threshold (a religious association must funclion without 
interruption on the territory of Romania for at least 12 years) attempls to ensure a

61

Law no 54/1928 on the General Status of Religious Denominations: Monitorul Ollicial no. 89 
(April 22, 1928).

' Cf. G. ROBBLRS (cd.), Etat et F.glises dans 1‘lJnion europeenne, Baden-Baden 1997.



minimum stabilily. This limit is complementary Io llie numerical threshold, and 
does not reprcscnt an impediment for religious activity. Such provisions can bc 
found in the legislation of other EU membcr countrics like Portugal (30 years), 
I lungary (30 years) or Lithuania (25 years).

Wo must nole that the number of rcligious organizalions in Romania that 
have the llrst level of rights, eighteen. is one of the mosl mcaningful and important 
in Europe. At present. Belgium has rccognized only six religious denominations. 
Spain has signed agreements vvith only three. and Italy, betöre February 2007. 
when the number rose, had signed agreements with only six.

A second subject of the critics ofsome representatives of civil sociely is that 
Law 489/2006 stipulates in Article 13 that „in Romania any forms, means. acts or 
aclions of slander and rcligious leud are prohibited, as well as public offence 
against religious Symbols”. The last part of this article - that was not present in the 
Government draft. but was introduced during the Parliamentary debate has only 
a declarative character. without any penal aspect. It aims to cnsure that the 
freedom of expression does not affect the very sensitive area ol' religious faith. 
The context of this addition was the international scandal regarding the 
publication of the caricaturcs of the prophet Mohamed. This Provision of the Law 
is both in line with Article 29. paragraph 2 of the Constitution of Romania 
("Freedom of conscience is guaranteed: it must be manifcstcd in a spirit of 
lolerance and mutual respect”) and w ith European Standards.

Other relevant constitutional slipulations are ineluded in article 30, paragraph 
7 frorn the Constitution4 (“the Law forbids the impulse towards national, racial. 

dass and religious hate") and article 29. paragraph 4 (“in the relations between 
cults, every tonn, way. act or action of religious feud is forbidden”).

Some European States sanction a blasphcmy penalty. The European Court of 
Human Rights eslablished thal the freedom of expression is unlimited only in 
political Speech or in the discussion of problems of general intercst; much more 
allowance is given to the States in general when the States stipulatc problems 
regarding insults to intimatc beliefs in the moral and religious (ields (Wingrove vs. 
Great Britain 1996)11’.

The BCIIR jurisprudence conlirms that in some situations “the respect for 
the religious feclings of believers as guaranteed in Article 9 (art. 9) can 
legitimately be thought to have been violated by provocative portrayals of objects 
of religious veneration; and such portrayals can be regarded as malicious Violation 
of the spirit of lolerance, which must also be a fcalure of democratic society” 
(Otto-Preminger-Institute vs. Austria I994)11.

This law was analyzed with all the diligenee required of a normative act 
having such importance. It is a result of the concerted effort of all of Romanian 
society. Realized over almost 2 years, it was analyzed during meetings with the * 1

62

g Constitution of Romania: Monilorul Official 7(>7 (Oclober 31. 2003).
111 Decision ol' November 25. 19%. Rccueil/1996-V. online: http://www.worldlii.org/cu/ 

cases/RCHR/1996/60.html (20.2.2008).
1 Decision of September 20, 1994. series A. no. 295-A; online: http:tfwww.worldlii.ora/ 

eu/cases/F.C'HR/ l994/26.html (20.2.2008).

http://www.worldlii.org/cu/


cults and through proccdurcs ihat guaranteed die transparcncy of decisions. Il was 
analyzed in the informing processes of Ihc minislrics involved in the Juridical 
Commission and the Commission of Human Rights, Cults and Minorities of the 
Senate, as well as in the commissions and the plenum of the Deputies’ Chamber. It 
was subject to debate du ring Symposiums and round tables with national and 
international participation, where the favourable point of view of the Commission 
for Democracy through Law (The Commission of Venice) in Oetober 2005 was 
voiced.

The support of the majorily of the cults (the cults which supporled the project 
represent almost 08% of Romanian citizens) corresponds to the majorily that 
adopted the law in the Chamber: 220 votes for, but just one vote againsl. and one 
abstenlion.

63

Bibliograph}’

I. Sources

C'onstitutiilc romänc. Texte & Kote. Prczcntare eomparativä. R. A. Monitorul Oficial. 
Bucuresti 1993; Parlamentul Romäniei. Legislalia Romäniei (anii 1998-2007), Kd. R.A. 
Monitorul Oficial, Bucuresti 2007; Secretariatul de Stal pentru Cultc. Via(a rcligioasä in 
Romania, editia a ll-a. Ministerul Culturii $i C'ulielor. Bucuresti 2005.

II. Books, Studios and Articles

I. CORDUNEANU, Biserica :>i Statul. Douä studii. Tärgovitjie 2006; O. GILLE I. Ideologin 
Bisericii Ortodoxe Romane sub regimul eomunist. Bucure$ti 2001; K. HITCHINS. 
Romänii, 1774-1866. Bucuresti 1998; L. IACOB, Regimul eullelor in Romania intregilä, 
Craiova 1931: I. MATEIU, Politiea bisericcascii a Statului Romänesc, Sibiu 1931; C.-L. 
POPESCU, Libertatca infiin(ärii cultelor religioase, in: Pandectele romäne 29 (martie- 
aprilie 2002. nr. 2) 266-289; R. PREDA. Biserica in Stat. () invita|ie la de/.batere. Bucuresti 
2000; IDEM. Biscrica in stat. tjansele $i limitele unei dezbateri, in: I. IGAjr G. MARANI 
(cd ). Gändirea socialä a Bisericii. Fundamente doeumente analizc perspective, Sibiu 
2002, 357-383; IDEM. Amnczia unui continenl. Raportul Bisericä-stat intre laicism $j 
rclativism, in: M. TÄTARU-CAZABAN (cd.). Teologie $i politicä, De la Sfin|ii Pärinti la 
Europa unilä, Editura Anastasia, Bucuresti 2004, 309-359; G. ROBBERS (ed.). Etat et 
Eglises dans I'Union europeennc, Baden-Baden 1997; E. SYNEK. Das Rumänische 
Religionsgesel/., in: Österreichisches Archiv lür Recht und Religion 53 (2006) 427-432; V. 
VEDINA$, l ibertatca credin|elor religioase, Bucuresti 2003.



64

LAW ON RELIGION IN FINI.AND: CHURCH AND STATE IN FINLAND 

Häkan M a 111 i n, Finland

Christianily came Io Finland alter Ihc turn of Ihe first millennium. Finland’s 
location between ihe Eastern and Western Churches has always influenced the 
country’s religious life. Although over 80% of the population belong lo the 
Evangelieal Lutheran Chureh, the Orthodox Church also has a strong position in 
Finland. sustained by its speeial Status in public law. Hovvever, throughout its 
existence. the Evangelieal Lutheran Church, the other National Church. has been 
at the centre of Finnish society.

The Evangelical-Lutheran and the Orthodox Churches are both relatively 
independent in relation to the State in legislative and administrative terms, and 
their aulonomy in internal matlers has been constantly growing. Although the 
Slate’s involvement in chureh activities is in decline. the churches and the 
government still cooperate in various ways. Finland does not, hovvever, have a 
State Church, and the government promotes religious diversity and tolerance 
through its activities.

/. A brief hislory1

The Evangelieal Lutheran and Orthodox Churches in Finland have a special 
Status in public law, largely ovving to historical reasons. Düring the Middle Ages, 
when Western Christianity became rooted in Finland, the Orthodox faith was 
spreading in the Eastern parts of the country. Like Finland itself. the Churches are 
characterised by their Situation between East and West.

The Organisation and administration of the Finnish Evangelieal Lutheran 
Church were shaped by historical developments that originated in medieval 
eeclesiastical life. Düring the I6lh Century, the Reformation brought fundamental 

changes to church politics in the Realm of Sweden-Finland; the Catholic Church 
gave way to a National Church regulated by new eeclesiastical Statutes and civil 
legislation. The Reformation had largely political reasons and was earried out by 
government decisions. As a rcsult, the Finnish Church became an inherent part of 
the State and, to all practical purposes, became a national Institution.

As the Reformation progressed, the position of the Orthodox population in 
Finland became unsettled. When the predominantly Orthodox Karelia and Ladoga 
areas were annexed to Sweden in 1617, the population were guaranteed the right

1 Cf., e. g., J. RINNE. The Orthodox Chureh In the Predominatly Lutheran Finland. in: Kanon 
12(1994) 18-43.



to practice Iheir läiih. cvcn though in principlc membership «I Ihc Evangclical 
Luthcran Churcli was mandatory in the Realm. (jradually. the Orthodox 
population bcgan to be convertcd into Luthcranism. Düring the 18 Century, most 
Karelian regions were rc-annexed to Russia and again formed part ol a majority 
religion.

Düring the Russian reign (1809-1917). Pinland was an autonomous Grand 
Duchy of Russia. with its own legislation but no independent forcign policy. The 
highest legislative power was vested in the Russian Emperor. and the civil 
administration was subordinate to Russian govcmmenl officials. The Evangclical 
Luthcran Churcli remained the Stale Church in Finland, and legislation. which 
dated front the Swcdish period. limited the rights ol those ol the Orthodox Faith. 
As the largely Orthodox Karelian and Ladoga regions were reattached to Finland. 
the Orthodox population grew drastically, which gradually alleviated the Situation 
ol' this minority. Thcy were allowed to worship Ireely. and the Ladoga arca 
monasteries could resume Iheir activities. By 1917. when the autonomy period 
under Russian rule ended. there were around 63.000 Orthodox bclicvers in 

Finland.

With the rise ol' liberal ideals, local governments and parochial 
administrations were separated in 1867. relicving the ( hurch front its social 
dulies. for instance Health care and poor relief. The State also took over the 
responsibility for the school System. The Church Act of 1869 (so-callcd Schauman 
Act) guaranteed the Church a separate Status in public law (Separation of church 
and state) and provided for the church administrative organ, the General ol
the Church. Burial Services and population register were the most signifieant 

social Services that were still lell to the parishes.

The lirst Finnish Orthodox Diocese was established in 1892; its head was 
called Archbishop. Like other dioceses. it was subordinate to the Holy Synod of 
the Russian Church and its Chief Procurator, who represented the Emperor. I he 
Finnish diocese was modelled alter the Russian Church. Until the mid 19 
Century, important matters were decided by the parish council and prepared by the 
clergy and the churchwarden. A preparatory and executive administrative organ 
elected by the parish council was later added to the System.

Up to the und of the 19* Century, the Evangelien! Luthcran and Orthodox 
religions were the only denominations permitted to l innish citizens. Flowever, 
foreigners residing in Finland were allowed to practise other religions privately. 
An Act passed in 1889 extendcd freedom of religion to Protestant l'aiths outside 
the Evangclical-I.utheran Church.

After Finland gained independcncc in 1917. the Stale declared itself neutral 
in regard of religion and did not recognisc Luthcran or any other religion as state 
ideology. The very next year, the Status of Finland's Jewish and Orthodox



population was sccured with special legislation (tlie Jevvry Act and the Act on the 
Greek Catholic Church of Finland). Founded on the prineiple ol'religious liberty, 
the 1919 Constilulion guaranteed the citizens equal rights and civic duties 
irrcspective of religion or ideology.

The Status of the Orthodox Church was Consolidated with Finland s 
independence. New parishes vvere founded. and the Orthodox Church was given 
the Status of National Church alongside the Evangelicai Lulhcran Church. The 
realisation of individual freedom of religion and the neutralitv of the govemment 
in relation to religion were not scen Io require absolute dissolution of the special 
relationship between State and Church. and the Evangelicai Lutheran and 
Orthodox Churehes retained their Status in society and legislation.

In Finland, the highes! administrative power in the Orthodox Church 
belonged to the govermncnl. The President appoinled the Archbishop and 
metropol itans. and the govemment funded the central and diocesan 
administrations. On the whole, the organisational structure of the Orthodox 
Church and its parishes followed those of the Evangelicai Lutheran Church and 
municipal administration. It was also influcneed by Nordic democratic ideals, as 
well as the canonical tradition, which was nianilcsted in the high share of lay 
representatives in the Church and parochial administrations.

Düring the lirst years of Finland's independence, the canonical relations of 
the Finnish Orthodox Church underwent some changes. In 1921. the Moscow 
Patriarchate granted autonomy to Finland's Orthodox Church, and in 1923, the 
Finnish Orthodox Church became an autonomous archbishopric of the 
Patriarchate ofConslantinople.

In 1922 Finland passed the lirst Freedom of Religion Act, which guaranteed 
everyone the right to practise religion privately or publicly. The new Bill gave 
citi/ens the right to leave a church membership without a mandatory duty to join 
some other religious Community.

Betöre the Second World War. the majority of the Finnish Orthodox 
population were living in Karelia. The war resulted in the loss of signil'icant parts 
of Karelia to Russia, and Karelians, who were predominantly Orthodox, were 
evacualed to other parts of Finland. The Orthodox faith thus spread throughout the 
country and became a familiär pari of the culture. New parishes were founded and 
churehes built.



67

Ehe Finnish populution according lo religious alfiliation in 2006":

Members %
Evangelical Lutheran C Im i ch of Finland 4 355 949 82.5 %
Orthodox Churcli of Finland 58 149 1.1 %
Not affiliatcd with registered religious comm. 798 242 15.1 %
Affiliated with registered religious comm. 64 615 1.2%

JhOI 5 276 955

//. Law on Religion in Finland1

i. Neuiralily ol'lhe Slate

Any examinalion of how public power and religious or ideological world 
views relale lo each other in Finland has its starting point in Slate neuiralily, as 
laid down in the Finnish Constitution (2000).

In Finland, Ihe relationship belwecn Stale and Cluirch could be describcd as 
conslruclive. The Finnish Fvangelical Lutheran and Orthodox Churches have a 
special Status in public law. The government's positive attitude towards churches 
and religious communilies is not seen to jeopardize the religious liberty of 
individuals: the govcrnment cooperates with religious communilies but also 
guarantees the realisation offreedom ofläith and conscience.

2. The Constitution

The Constitution provides for the equality and religious liberty of citizens. 
Equality requires thal eiti/ens are treated equally and equilably. Freedom of 
religion and conscience in turn includes the right to profess and practise a religion, 
the right to express religious and moral conviclions and the right lo belong or not 
belong to a religious community. No one is obliged to participate in religious 
praetiees against his or her conscience.

“Evcryone is equal bclbrc the law. No one shali, vvithoul an acceptable
reason. be treated differently from other persons on the ground ofsex, age.

Source: Population Register.
' See also ihe summary ol'M. IIKIKKILÄ - J. KNUIJTILA - M. St'tlüININ. Siaat und Kirche 

in Finnland, in: G. ROISISI.RS (cd.). Staat und Kirche in der Huropäischen Union, Trier '2005. 566-584 
(" ith bihliography).



origin, language. religion, eonviction, opinion. health, disabilily or other 
rcason Ihat concerns his or her person'"* 1.

"Evcryone has the freedom of religion and conscience. Freedom of religion 
and conscience entails the right to profess and practice a religion, the right to 
express one’s convictions and the right to be a member of’or dccline to be a 
member of a religious community. No one is under the Obligation, against his 
or her conscience, to participate in the practice of a religion"5.

Constitutional equality thus secures religious liberty. Freedom of religion 
entails not only freedom from religion, but also the right to worship privately or 
publicly. In assuring the activities of religious communities, the govemment 
contributes to the realisation of positive religious freedom.

3. The European Union

In the European Union, freedom of religion is regarded as a human right, as 
one of the fundamental rights guarantced by the member States. Human rights 
were already addressed in the Founding Treaty, and have been further 
Consolidated in the Charter of Fundamental Rights. The sections in the Charter 
providing for freedom of religion are included in the draft for the HU Constitution.

Like Finland, the other EU member States strive to safeguard freedom of 
religion for their citizens and for religious communities and to support possible 
Cooperation between the govemment and churches and other religious 
communities. Article 51 of the 2004 Draft Community Treaty (as amended by the 
1999 Amsterdam Treaty, declaration 11) notes on the Status of churches:

“Status of churches and non-confessional organisations
1. The Union rcspccts and does not prejudice the Status under national law of 
churches and religious associations or communities in the Member States.
2. The Union equally respects the Status under national law of philosophical 
and non-confessional organisations.
3. Recognising their identity and their specific contribution, the Union shall 
maintain an open, transparent and regulär dialogue with these churches and 
organisations .

68

‘ The Conslilulion. Seclion 6 l-quality.
1 Ibid., Section 11 - Freedom ol religion and conscience,
'' Arliele 1-52 of the 20114 Drall Community Treaty (as amended by llie IO*)') Amsterdam Treaty, 

declaration 11).



4, Government policy on religion

The Finnish Freedom of Religion Aet of 2003 protecls the exercise of the 
constilulional right to religious liberty. The Aet reflects both Kinland’s 
commilment to international agreements and our country's historical and 
international background. Freedom of religion is considered a fundamental right, 
rceognised in law and regulated by legisialion with a vievv to the safety and 
protection of the citizens. The State does not create or assign thesc fundamental 
rights, which are seen as inalienable and constant.

In the Act, freedom of religion is deflned as both freedom front religion, and 
Irecdom to practice religion freely. The Act also provides for (he registralion of 
religious communities. Aecording to the Constitution, the Government and public 
authorities ensure the cquality of different religious communities and ideologies in 
sociely. Most of the provisions in the Act are administrative by nature. A key aim 
in it is to transfer regulations on specific malters front the freedom of religion 
legislation to otlier legislation relevant to them. This objeelive bas necessitated 
new legislation. such as the recenl Burial Act.

69

The new Burial Act came into force in the beginning of 2004. Its purpose is 
to ensure that freedom of religion and conscience is realised in the context of 
burials. fite key principlc underpinning the Act is dignity and respect in the 
Itandling of the body and ashes of the deceased and in the management of 
cemeteries.

I he Evangelical Eutheran ( hnreh has a statutory duty to maintain public 
cemeteries. Non-members are also entitled to a burial place in a public cemelery. 
Since the beginning of 2007, congregations are also obliged to provide a burial 
place in a non-confessional section of a cemelery. The Burial Act guarantees 
constilulional equality by enforeing the principlc of equal rate, that is, the cost of a 
burial place has to be the sattte for everyone.

Public cemeteries may also be maintained by Orthodox parishes. the 
govemment, local authorities or eonsortia of local authorities. and religious or. 
when authorised by a state provincial officc, registered communities or 
foundations.

"The body and ashes of the deceased must be treated with dignity and respect 
for the memory of the deceased. The burial and cremalion of the deceased 
and the Itandling of the ashes must respect the beliefs and wislies of the 
deceased’”.

Burial Act, Section 2. 2-2



70

“The parishcs and parish consortia of Ihe F.vangelical Lutheran Church shall
maintain public cemeteries”1'.
The self-governance of ihe Finnish National Churches and other religious 

communities is extensive. The legal Status of the two National Churches derives 
from both historical reasons and the lasks assigned to them by modern society. 
The relationship belween Church and State is manifested in the following:

• The Organisation and the basic principles of the administralion of the 
Churches are govcrned by law. As regards the Evangelical Lutheran 
Church, autonomy is specifically guaranteed by the Order ofenactment of 
the Church Act. which is laid down in the Constitution.

• The administrative link is the representation of the government in the 
highcst dccision-making body of the Evangelical Lutheran Church.

• Membership of a religious community is recorded in (he population 
register.

• In the basic and uppcr secondary edueation. pupils are tauglit either 
religious edueation according to their ovvn religion or ethics. Religious 
edueation teachcs about the religion in question bin it also prepares the 
pupils and studenls to encounter other religions and world vievvs and 
helps them apprcciate the cultural and human signiflcance of religions. 
Denominalional religious teaching is also given in a minority religion if 
there are a minimum ofthree pupils ofthat religion.

• The inelusion of ecumenical features in state ceremonies.

• Church activities tlnanced by Ihe government in the Defencc Forces and 
in prisons.

• In addition, the government maintains three theological lacullies, which 
are non-confessional not theological seminaries.

III. The Evangelical Lutheran and Ihe Orthodox Churches

The National Churches have a special Status in public law and their Status is 
governed both by the Constitution and by ecclesiastical legislation.

“Provisions on the Organisation and adniinistration of the Evangelic Lutheran 
Church are laid down in the Church Act"1'. 11

x Ibid., .Seclion 3.
11 The Constitution. Seclion 76.



I. Order of enaetnient ol'lhe Church Act

The Church has the solo right to take initiative to legislate, amend or repeal 
the Church Act. The governmental legislative Organs may not makc changes 
affecting the conlent of the Church’s proposal lor legislation; lliey may only 
approve it as it Stands or reject it.

71

“The legislative procedure for enaetnient ol'lhe Church Aet and the right to
submii legislative proposals relating to the Church Act are governed by the
specilic provisions in that Code”"’.

The Churches have the right to levy tax from their baptised members. The 
church tax has beeil collected in conneclion with municipal lax since I960.

In addition. the churches receive a share of Corporation tax incomc (1.75% in 
2007) as compensation for the social Services they perform.

2. Social Services provided by the Churches

Below are some examples of the Services provided by the Kvangelical 
Lutheran and Orthodox Churches:

• ünder the Burial Aet of 2004. the Evangelical Lutheran Church is 
obliged to provide public burial Services, to maintain public cemeteries. 
From 2007, the Church is obliged Io provide non-confessional burial 
places.

• The preservation of cemeteries and buildings of cultural historical value 
and old population registers. The Churches maintained the ol'llcial 
Population register of their members until 1999.

• In discharging its social responsibililies. the Evangelical l utheran 
Church increasingly cooperatcs with the third sector in charity Work and 
child and youth work (education) and in international relief projects.

IV. Registereil religious conummities

The Freedom of Religion Act of 2003 provides for the registration of 
religious communities. A regislered religious Community is a specilic form of 
Organisation which:

• has the Status of a legal person
• has the right to teach their ovvn religion

The ('onslilution. Scction 76.



• can hc aulhorised to perform marriages
• has special treatmcnt in laxation.

The form of Organisation specified in the Freedom of Religion Act seeks to 
strengthen the autonomy of religious communities and protect their constitutional 
right lo freedom of worship. It must be noted, however, that this right is not 
subjecl to registration. The establishmcnt of a religious community is laid down in 
the Act. Registered religious communities can finance their activities with fund- 
raising. donations, and membership fees.

There arc altogether 64 registered religious communities in Finland. The 
memberships of the largest 12 vverc the l'ollowing at the end of 2006":

72

Jehovah’s witnesses 18306
Hvangclical Free Church of Finland 13895
Catholic Church of Finland 8783
islamic communities 4944
Sevenlh-Day Adventist Ch. of Finland 3986
Church of Jesus Christ of Latter-day Saints 3282
Baptist communities 2419
Pentecostal eongregations 2485
Other Orthodox eongregations 1869
Methodist communities 1281
Jewish eongregations 1194
Baha’i community 514
()thcrs 2922

V. The Orthodox Chttrch in Finland

The Orthodox Church of Finland is an autonomous Archdiocese under the 
Ecumcnical Patriarchate of C'onstanlinople. The Church has a high degree of 
autonomy in internal matters, and il is l'ree, within the bounds of the law, to 
organise ils affairs, provided they do not conflicl with accepted Orthodox 
traditions. The Orthodox Church is also a member of the Finnish Ecumenical 
Council, the Conference of European Churchcs, and the World Council of 
Churches. The Finnish Orthodox Church is thus simultaneously a Finnish public 11

11 Source: Population Register 2000 "Ollier Orthodox eongregations" rclers to parishes linder 
the Vloseow Patriarchale (the St Nicholas Orthodox Parish and the Parish of Pokrova).



Corporation and pari ol'the worldwide Orthodox C'hurch, whiclt inakcs it a special 
case in Finnish legislalion.

The Church is dividcd inlo three dioccscs. those of Karelia. Helsinki and 
Oulu. The Dioccsc of Karelia is headed by thc Archbishop, currently Arehbishop 
Leo, and the other (wo by metropolitans. The Patriarchate of Constantinople 
canonically eonfirms the appoinlment ol'the Archbishop.

The highest administrative organ of the Finnish Orthodox Church is the 
Church Council, whiclt is currently Iteld annually. The Council eomprises the 
Bishops, clergy and laymen.

The dioccscs are dividcd into 25 parishes. whiclt inelude a central church. 
additional churches and oratories or tsasounas where Services are Iteld. The parisli 
council makes decisions on parisli mallers. In total, there are about 150 churches 
and tsasounas. In addition. the Church Itas a monastery the Monaslcry of New 
Valanto in I leinavesi - and a convenl in Lintula.

The lact that elected lay mentbers Itave an important role in dccision-making 
is a distinctive Feature in the administrative structure of the Finnish Orthodox 
Church, as is the strong, independent Status of local parishes. The administrative 
structure of the Orthodox Church is influenccd by the Finnish Evangclical- 
Lutheran Church and municipal self-governance.

The legislation governing the Orthodox Church of Finland was ovcrhauled in 
2007. A kcy aim in the overhaul was to enhance the autonomy ol'the Orthodox 
Church and diminish the role of the governmenl in matters coneerning internal 
governanee. In practice, governmenl inlluence on the Churches' internal 
governance had beeil constantly dintinishing, bul the lies ol'the Orthodox Church 
with the State had remained closer than those ol'the Evangelical-Lutheran Church.

The amendments in the legislation were geared lo transfer powers in 
normative regulation of internal aetivities and governance to the Church's own 
administrative organs wlten Iltis does not require legislation. Another aim was to 
develop the Status of Ute church's central and diocesan administralion towards 
larger independenee vis-ä-vis to thc governmenl. The special legal Status of the 
Orthodox Church in relation to the governmenl and the llnaneing of the Church 
were left unchanged. The basic structure of the Church's administralion and 
aetivities is laid down in thc Orthodox Church Act. and more dctailed Statutes are 
issued by the Synod in thc church regulations.

fite Orthodox faith and the rieh minority cullure connected with it form an 
important pari of l innish cultural heritage. Today, 1.1% ol'the Finnish population 
belong to the Orthodox Church. The membership of the Orthodox Church Itas 
beeil growing since the 1990s. Today, the Church increasingly also caters for 
immigrants. Church Services are mainly Iteld in Finnish. bul also Swedish.

73



74

Russian, Church Slavonic, and Greck are used. Becausc of immigration. Services 
are lield also in English, Estonian and Romanian.

The substantial Russian minorily in Finland, vvhich is due to immigration, 
has also caught thc attention of the Russian Orthodox Church. The Moscow 
Patriarchate has recently become more active and starteil to arrange Russian- 
language Services in f inland.



RELIGIONSRECHT IN ESTLAND UNTER BESONDERER 
BERÜCKSICHTIGUNG DER ORTHODOXIE

Alexej Klulschewsky, Wien-Moskau

75

Estland gehört mit einer Fläche von 45.227 km- zu den kleineren Staaten 
Europas. Von den 1.342.000 Einwohnern (Stand 2007) erklärten sich 921.908 
(68.6%) als ethnische Esten. 345.168 (25.7%) als Russen. 28.321 (2.1%) als 
Ukrainer. 16.316 (1.2%) als Weißrussen und 11.16.3 (0.8%) als Finnen. Den 
anderen ethnischen Gruppen (insgesamt 1,6% der Gesamtbevölkerung) gehören 
jeweils nicht mehr als 0,2% der Bevölkerung an.

Der Großteil der Bevölkerung Estlands war und ist traditionell lutherisch 
geprägt, aber der Kern der aktiven Gemeindemitglieder der Estnischen 
Evangelisch-Lutherischen Kirche (EELK). wie auch derjenige anderer 
Konfessionen, schrumpfte stark in der sowjetischen Periode. Estland ist zu einem 
der am wenigsten religiös geprägten Länder Europas geworden. Laut 
Volkszählung von 2000 bekannten sich noch etwa 30 % der Bevölkerung als 
Mitglieder in christlichen Kirchen beziehungsweise Glaubensgemeinschaften. 
13.6% bekannten sich als evangelisch-lutherisch. 12.8% als orthodox, 1,4% als 
Angehörige anderer christlicher Denominationen (darunter Methodisten. 
Adventisten. Römische Katholiken. Pfingstler). 32.1% als konfessionslos und 6,1 
als Atheisten'. 45 % der Gesamtbevölkerung identifizierten sich als lutherisch (ca. 
650.000 Personen), allerdings waren nur 177.000 formell Mitgliederder EELK 
(zum Vergleich 1934: ca. 874.000)". Die autonome Estnische Apostolische 
Orthodoxe Kirche (EAOK) hatte vor dem Anschluss Estlands an die Sowjetunion 
ca. 210.000 Mitglieder, darunter 130.000 Esten und 80.000 Russen, in ca. 150 
Pfarren. Als Estland 1990 neuerlich völkerrechtlich unabhängig wurde, ging man 
von etwa 35.000 bis 40.000 Orthodoxen aus. I leute werden wieder deutlich höhere 
Zahlen kolportiert. Das Moskauer Patriarchat (MP) geht allein von 150.000- 
200.0003 Orthodoxen in seinen etwas mehr als 30 Pfarrgcmcindcn aus4. 1

1 Vgl. hltps:/ \v\v\v.ci;i.«’iiv..'lihr;ii'\v~piihlications.-ttic-workl-laclhcmk üco.s.cii.litnil (20.1 1.201)7).
' Daten des Estnischen Innenministeriums und der Volkzähluttg von 1054 nach M. KIVIORG. 

State and Church in Estonia. in: S. FERRARI W. C. DURHAM .Ir. et al. tilg.). Law and Religion in 
Rost-t ’onmiunist Liirope, Belgiern 2005, 99-120.

'2003 gehörten nach Worten des Metropoliten KOKNII.IJ unter Verweis auf den Estnischen 
Rat der Kirchen der EOKMP ca. 200.000 Personen an. d.h. fast genau so viel, wie zur EELK. In 
seinem Bericht an das Bischofskonzil der ROK von 2004 sprach Metropolit Kornilij davon, dass die 
EOKMP 150.000-200.000 Gläubige in 32 Pfarren (eine zusätzliche Pfarre gehört zum Pühtilsa- 
Klosicr) mit 40 Priestern und 12 Diakonen zählt. Vgl. Privetstvcnnoe slovo Milropolita KORMI.IJA 
ucastnikam konferencii „Pravoslavie i sociai'no-nravslvcnnyc oriemtiry obsdestva" |Begriißungswort 
des Metropoliten Kornilij an die Teilnehmer der Konferenz „Orthodoxie und soz.iale-moralischc 
Orientierungspunkte der Gesellschaft"), in: Mir Pravoslavija W“2 (2003): elektronisch abrulbar: 
)UiB:f6yww.haltwillinfo.coin/mp2-()3/nin-I5n.htm (20.11.2007); Doklad milropolita Tallinskogo i 
vseja I (Storni KORNII.UA: O polozenii (•slonskoj Piavoslavnpj Ccrkvi Moskovskogo Patriarehala. 
Archicrejskij Sobor Russkoi Pravoslavnoj Ccrkvi. 3-8 oktjabrja 2004 goda | Bericht des Metropoliten 
'•'on Tallin und ganz Estland Kornilij „Über die Lage der Estnischen Orthodoxen Kirche des Moskauer



76

Die EAOK des Konstanlinopler Patriarchats zählt nach offiziellen Angaben 
ca. 20.000 Gläubige5. Nach jüngsten Angaben eines Professors der Rigaer 
Universität. Alexander Gavrilin. gehörten 2007 zur EAOK 59 Plänen mit 21 
Klerikern, wobei allerdings viele Gemeinden der EAOK nicht mehr als 10 
Mitglieder haben".

Mil der Frage der jurisdiktionellen Zugehörigkeit der Gemeinden ist bereits 
das zentrale religionsrechtliche Problem Estlands angesprochen, das in den letzten 
Jahren sowohl staalskirchenrcehtlich als auch innerkirchlich bewältigt werden 
musste. Um den Konllikt um die Anerkennung der Estnischen Orthodoxen Kirche 
des Moskauer Patriarchats (EOK MP) als auch den innerkirchlichen Konflikt 
zwischen dem Konstanlinopler und dem Moskauer Patriarchat, der 1996 
kurzfristig zur Suspendierung der Kommuniongemeinschaft zwischen den beiden 
Patriarchaten eskalierte, zu verstehen, bedarf es unbedingt eines kurzen Blicks in 
die Geschichte .

/. Historischer Rückblick

Das Siedlungsgebiet der oslseefinnisehen und baltischen Völker war seit der 
ersten Jahrtausendwende kulturellen und machtpolitischen Einflüssen des 
christlichen Westens vor allem aus dem niederdeutschen und dem 
skandinavischen Raum und des byzantinisch-christlichen Ostens aus dem 
nordwestrussischen Raum ausgesetzt. Der Einfluss des westlichen Christentums 
wurde ab dem 12. Jh. dominierend. Im 13. Jh. wurde das Gebiet des 
spätmittelalterlichen Livland (damals auch Eifland genannt), das das heutige * 24

Patriarchats. Bisehofskonz.il der Russischen Orthodoxen Kirche". 3.-X. Oktober 2004]: elektronisch 
abrufbar: hltp://ww'v.sediiiitza.ru’index.htnil'.,did-17602 (20.11.2007). Von Konstanlinopler Seite
werden freilich immer wieder Zweifel an diesen Zahlen geäußert. Vgl. etwa ein Schreiben des 
ehemaligen locuni tenens. des emeritierten Erzbischofs von Karclicn und ganz l innland und jetzigen 
Metropoliten von Nikaia. JOHANNES (RINKE) an Richard Potz und Eva Synek (2K. Juni 2007): „The 
figures given bv llte Russian Diocese regardiilg their memhers are problematic. as they normaliy 
mention the numbers of tlic Rtissians in l'sthonia. many nf wltoiti are not Christian" (Archiv des 
Instituts lttr Rechtsphilosophie. Religions- und Kulturrecht in Wien).

J Nach jüngsten Angaben des Rigaer Professors Alexander Gavrilin gehörten 2007 zur EOK MP
24 Pfarren mit ca. 170.000 Gläubigen und 53 Klerikern: A. GAVRII.IN. Pravoslavnaja cerkov' v Litve. 
Lalvii i fstonii: sovremennoe polozenie |Oie Orthodoxe Kirche in Litauen. Lettland und Estland: die 
gegenwärtige Lage|: h11n:z.'clutrchbv.inl'<>■'bcI110,'index.plin (20.11.2007): vgl. auch htlp://www. 
orthodox.ee/index.php7d~ hramy/hramcok (20.11.2007).

So weitgehend übereinstimmend staatliche und kirchliche Quellen beider estnischer 
Jurisdiktionen: Vgl. etwa liUp:/Avww.ot1hodo.xa.org/GB/cstonia/docuincntsEOC7hislorvEAOC.hlni 
(20.11.2007): http://cn.wikipedia.ora/wiki/Esloniitit Anostolic Orthodox Clinreh (20.11.2007);
Bericht des Metropoliten KORNILI.I an das Bischofskonzil der ROK von 2004 (= Anm. 3). Metropolit 
JOHANNES (RINNE) gellt in seinem in Anm. 3 zit. Schreiben allerdings von aktuell (Sommer 2007) 
bereits höheren Zahlen aus: ..ll could perhaps bcen menlioned. tlial the Eslhonian Apostolic Orthodox 
Churelt now has about 25.000 memhers“.

* Vgl. GAVRILIN. Pravoslavnaja cerkov' v Litve, l.alvii i l .slonii ( Anm. 4).
' Vgl. z.usammcnfassend die Darstellung der Geschichte der Orthodoxie in Estland auf der 

Website der EOK MP: Inin:. ww w.orthodox.cc/iiidex.iihnAI istoria/prest (20.11.2007).



Lettland und Estland umfasste (zunächst ohne den dänischen Teil im Norden 
Estlands) vom Schwertbrüderordcn (später: Deutscher Orden) unterworfen. Die 
Grenze zwischen den russischen Fürstentümern und dem Ordensland. d. It. 
eigentlich auch die heutige estnisch-russische Grenze, wurde durch die 
..Eisschlacht" zwischen einem Novgoroder Heer und den Ordensrittern auf dem 
Peipussee. die der weiteren Expansion der römischen Kirche in diesem Großraum 
einen Riegel vorschob. 1242 endgültig festgesetzt.

Im Großen Nordischen Krieg (1700 bis 1721) liel ein grober Teil der 
südöstlichen Ostseeküste, darunter das Gebiet des heutigen Estlands und 
Lettlands, an das Russische Reich. Die Eroberung Estlands und Livlands durch 
das Russische Reich konnte bereits 1710 als abgeschlossen gelten. Die orthodoxe 
Kirche wurde jedoch im Baltikum im Unterschied zu den anderen Gebieten 
Russlands (vor der zweiten polnischen Teilung) nicht zur herrschenden 
Konfession. Die russische Herrschaft führte aber zu einer stärkeren Präsenz der 
orthodoxen Kirche in den neuen Gebieten. Im 19. Jh. gab es unter Esten und 
Letten eine größere Konver-sionsbewcgung zum orthodoxen Christentum.

I - Kurzer Überblick zur politischen Geschichte Estlands im 20. Jh,

Am 2ö. März (<S, April) 1917 versammelten sich in St. Petersburg vor der St. 
Johanneskirche ca. 40.000 Esten, die entlang des Nevskij Prospekts zur Residenz 
der Provisorischen Regierung im Taurischen Palais zogen und der Provisorischen 
Regierung die Forderung nach der Autonomie Estlands überreichten. Nach vier 
lagen bestätigte die Provisorische Regierung die Autonomie liir Estland. Das 
autonome Estland bestand aus dem Estländischen Gouvernement und einem feil 
des Livländischen Gouvernements.

Am 24. Februar, einen Tag vor dem Einmarsch deutscher Truppen in Reval, 
wurde die Unabhängigkeit der Estnischen Republik verkündet. Estland blieb vom 
Februar bis November 1918 besetzt. Nach der deutschen Kapitulation nahm am 11. 
November die provisorische Regierung von Konstantin Päts (einem Orthodoxen) 
ihre Arbeit wieder auf. Die diversen Kampfhandlungen verschiedenster Parteien 
von 191X-1920 gelten als „Befreiungskrieg Estlands gegen Sowjetrussland". Am 2. 
Februar 1920 wurde als erster internationaler Vertrag beider Staaten in Dorpat ein 
I riedensvenrag zwischen der Estnischen Republik und der Russischen 
Sozialistischen Föderativen Sowjetrepublik (RSFSR: die UdSSR wurde erst 1922 
gebildet) unterschrieben. Die RSFSR erkannte die estnische Unabhängigkeit an 
und übergab Estland einige Territorien, darunter das Pskovcr Höhlenkloster. 
Estland war im Gegenzug der erste Staat, der die RSFSR anerkannte.

Seit 1934 wurde Estland autoritär von Konstantin Päts regiert, der einen 
Wahlsieg der rechtsextremen Liga der Veteranen verhinderte und das Parlament 
aullöste. Entsprechend den geheimen Zusatzartikeln des Deutsch-Sowjetischen 
Nichtangriffspaktes vom 23. August 1939 Hel Estland in die sowjetische 
Einflusssphäre. Im Juni 1940 erzwang die .sowjetische Regierung von der 
Regierung Päts die Zustimmung zum Einmarsch eines sowjetischen 
Truppenkontingents, das größer als die gesamte estnische Armee war, gleichzeitig

77



78

begann die sowjetische Geheimpolizei mit Verhaftungen. K. Päts wurde 
gezwungen, eine kommunistische Regierung zu ernennen. Unter diesen 
Bedingungen fanden am 14. Juli Wahlen statt, 92 % der Wählerstimmen entfielen 
auf das einzig zugelassene kommunistische Wahlbündnis „Bund des werktätigen 
Volkes“. Das neue Parlament beschloss am 21. Juli die Errichtung der 
Sowjetmacht und am 22. Juli den Beitritt zur UdSSR. K. Päts trat zurück, wurde 
deportiert und starb 1956 nach einem sechzehnjährigen Leidensweg in einer 
psychiatrischen Klinik im Gebiet Kalinin (jetzt wieder Tver‘). Am 6. August 
nahm der Oberste Sowjet der UdSSR Estland offiziell in die UdSSR auf.

1941-1944 wurde Estland von der deutschen Wehrmacht besetzt und 
verwaltungsmäßig mit estnischer Selbstverwaltung dem Generalkommissariat 
Ostland zugeordnet. Es wurden eine estnische Polizei und estnische SS-Verbände 
gegründet, wobei Esten auch auf sowjetischer Seite kämpften. Im September 1944, 
während des Abzugs der deutschen Truppen, wurde eine estnische Regierung 
gebildet, die sich jedoch nicht durchsetzen konnte. Die meisten Mitglieder dieser 
Regierung wurden kurz darauf von den einmarschierenden sowjetischen Truppen 
verhaftet, der Rest konnte nach Schweden fliehen. In der Nachkriegszeit kam es 
zu Deportationen von Einwohnern Vorkriegsestlands nach Sibirien. Die 
Deportierten durften teilweise nach 1953 bzw. 1956 zurückkehren. Außerdem 
kam es u. a. im Zusammenhang mit der Industrialisierung zu einer massiven 
Zuwanderung, vor allem aus Russland und der Ukraine.

Am 20. August 1990 verkündete der Oberste Sowjet der Estnischen SSR die 
Wiederherstellung der Unabhängigkeit Estlands. Der Staatsrat der UdSSR 
erkannte kurz darauf (6. September 1991) die Unabhängigkeit der baltischen 
Republiken an. Nach der estnischen (wie auch der lettischen) Gesetzgebung 
erhielten die estnische Staatsangehörigkeit nur die Bürger Estlands von 1940 und 
deren Nachkommen. Dadurch wurde ein Drittel der Bevölkerung, der Großteil der 
russischsprachigen Bevölkerung, der nach dem Anschluss Estlands an die UdSSR 
zugewandert war, zu so genannten „Nichtbürgern", von denen dann allerdings 
später wiederum viele in Estland naturalisiert wurden.

2. Die Neuordnung orthodoxen kirchlichen Lebens in Estland in der ersten Hälfte 
des 20. Jh.

Bereits während des Landeskonzils der Russischen Kirche nahmen Vertreter 
lettischer orthodoxer Gemeinden den Kontakt mit dem lettischstämmigen Bischof 
loann (Pommer) auf, der vorschlug, die Rigaer Eparchie in eine lettische und eine 
estnische Eparchie zu teilen. Mit einem entsprechenden Antrag wandten sich die 
baltischen Vertreter am 29.3./11.4.1918 an Patriarch Tychon, der das Vorhaben 
unterstützte. Die Teilung der Eparchie stieß allerdings in Riga selbst auf 
Widerstand. Bis zur endgültigen Regelung dieser l-'rage wurde die Verwaltung der 
gesamten Eparchie von Riga, der Reval als Vikariat angehörte, zeitweilig an den



estnischstämmigen Bischof Platon übertragen'. 1917-1918 beteiligte sich dieser 
am Russischen Landeskonzils, kurz vor dem Einmarsch der deutschen Truppen in 
Reval kehrte er in die Stadt zurück und verlegte dann seinen Bischofssitz nach 
Dorpat in Südestland, wo die Mehrheit der estnischen Orthodoxen lebte.

Im Dezember 1918 verließen die deutschen Truppen Dorpat und die 
Bolschewisten der Estnischen Kommune der Werktätigen besetzten die Stadt. Am 
20. Dezember wurde der Bischof während der Nachtwache verhaftet, 12 läge 
lang misshandelt und vor dem Rückzug der Bolschewisten gemeinsam mit den 
orthodoxen Erzpriestern Michail Blcive und Nikolaj Bezaniekij sowie den 
evangelisch-lutherischen Pastoren Wilhelm Schwarz und Traugott Hahn'1 und 14 

angesehenen Dorpater Bürgern hingcrichtet. Platon wurde im Februar 1919 im 
Rahmen eines Staatsbegräbnisses in der orthodoxen Erlöscr-Transfigurations- 
Kathcdralc in Reval, das zur Hauptstadt des unabhängigen Estland erklärt und in 
Tallinn unbenannt wurde, beigesetzt. Gemeinsam mit den beiden Erzpriestem 
wurde er im November 1982 von der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland 
(ROKA), im August 2000 vom Moskauer Patriarchat1" und im Oktober 2000 vom 

Konslanlinoplcr Patriarchat" als Märtyrer kanonisiert. Das wurde vom Moskauer 
Patriarchal (MP), wie auch der gesamte damalige Besuch des Konstantinopler 
Patriarchen, angesichts der schon erfolgten Heiligsprechung durch das 
Bischofskonzil des MP, als zusätzlicher Affront empfunden und führte zu 
Irritationen. In diesem Zusammenhang wurde darauf hingewiesen, dass sich 
Platon niemals in einer anderen Jurisdiktion als der der Russischen Kirche 
befunden hatte1'.

79

Das erste Konzil der Orthodoxen Kirche in Estland fand am 21. März 1919 
statt und befasste sieh mit der Neuordnung des kirchlichen Lebens unter den 
neuen Verhältnissen. Durch den Friedensvertrag von 1920 waren Territorien mit 
einer ethnisch russischen Bevölkerung an Estland gekommen. Der III Synod und 
der Oberste Kirchliche Rat der Orthodoxen Russischen Kirche behandelten in 
einer gemeinsamen Sitzung am 10. Mai 1920 die kanonische Situation der sieh im 
neugebiIdelen estnischen Staat befindenden Teile der Pskover Eparchie und des 
Revaler Vikarbistums und fassten einen Beschluss, der mit entsprechenden * 11

* Vgl. Pravoslavie v l.alvii. IstoriCeskie oöerki. Cast1 VI (Orthodoxie in Lettland. Historischer
Abriss. Teil 4|: hltn://www.parei/'iciba.lv/iiidex.nhltewidz54&i±A4 (1.6.2007).

" Vgl. M.-A. I1F.IJAS. I'esti Apostlik Öigeusu Kirik SOnnilugu. in: In Kultuur ja Llu (4.2003): 
elektronisch abrufbar unter hllp:/-kiilluur.dg.ec/ke474_kink.Jmii (20.11.2007).

* Vgl. die Materialien des Geheiligten Jubil4umsbischofsk«>nzils der ROk zur Kanonisierung 
der Heiligen: liltn://\v\vw.c-iouninl.ru/p rdifcjt2-LlU"ii (20.11.2007).

11 Der Tomos über die Heiligsprechung Bischof Platons und der beiden Rr/pnoslcr durch das 
Ökumenische Pairiarehat wurde im Kähmen des Besuches des Ökumenischen Patriarchen in Kslland 
vom 26.10. 1.11.2000 kundgcmachi. Vgl. hllo://www.onhodoxa.org/|>ho(o(Merie.:'
visilePalriarche/index FF.lHm (1.6.2007). Einzelheiten zur Biographie Bischof Plalons auf der 
Website der |;()K MP: hlln^/www »inhodox ee/index.nhp?d~cslsviat(Dla!on (1.6.2007) und aut der 
Website der FAOK: hUp:.V'vww Qrth.Hloxa <irp/GB/orthodoxv/lifesaitils^i(Plalonlire.hlm (20.11.2007).

Vgl. den irritierten Kommctuar des (inzwischen verstorbenen) angesehenen Moskauer 
Priesters (ieorgij ClSTJAKOV: hllp:/;'w\v\v.iaisk:ru/sl.php?idar-4fl0205 (1.6.2007).

http://www.parei/
http://www.onhodoxa.or


80

Erklärungen dem nach Moskau angereisten Vertreter der Orthodoxen Kirehe in 
listland übergeben wurde. In dem Beschluss hieß es. dass

a) die Estnische Kirche in den Grenzen eines selbstständigen Staates de facta 
schon Selbstständigkeit in allen kirchlich-wirtschaftlichen, kirchlich- 
administrativen. Schul- und Bildungssachen sowie kirchlich-bürgerlichen 
Angelegenheiten genieße und in Ergänzung zum Beschluss Nr. 183 der 
gemeinsamen Sitzung des III. Synods und des Obersten Kirchlichen Rates vom 
27.April/10. Mai 1920 die Estnische Orthodoxe Kirche daher als autonom 
anzuerkennen sei bis zur Lösung der Frage ihrer Autokephalie durch das 
Gesamtrussische Kirchenkonzil;

b) nach dem Beispiel der der orthodoxen Kirche Finnlands erteilten 
Erlaubnis, auch der kirchlichen Autorität in Estland die Möglichkeit zu geben sei, 
den orthodoxen Gemeinden, die das wünschen, eine Feier der kirchlichen Feste 
nach den neuen Stil [gregorianischen Kalender) zu genehmigen".

Der Vertreter der estnischen Orthodoxen tibergab Patriarch Tychon eine 
Einladung, Reval zu besuchen und sich am Organisationskonzil und der Weihe 
des ersten Bischofs der neugegründeten Eparchie von Reval und Estland zu 
beteiligen. Ein entsprechendes Gesuch des Patriarchen wurde von der Geheimen 
Abteilung der CK abgelehnt1'1.

Zum Bischof der Autonomen Orthodoxen Kirche in Estland (AOKE) von 
Reval und Estland wurde im Oktober 1920 der Priester der Transfigurationskirche 
in Pernau (Pärnu), Alexander Karlovic Paulus, gewählt. Alexander wurde am 
5.12.1920 in der Aleksandr-Nevskij-Kathedrale vom ehemaligen Erzbischof von 
Pskov Evsevij (Grozdov) und dem damaligen Erzbischof von Finnland und 
Vyborg (und späterem Erzbischof in der westeuropäischen Eparchie der ROKA 
Serafim [Lukjanov]) zum Bischof geweiht. Patriarch Tychon ernannte den 
neugeweihten Bischof Alexander zum Erzbischof. Erzbischof Evsevij leitete 
später als Erzbischof von Narva und Izborsk die 1924 neugebildete Eparchie von 
Narva, die alle russischen Plärren umfasste. Verantwortlich für die Führung der 
laufenden Geschäfte war der Synod der AOKE, dessen Mitglieder - Kleriker und 
Laien vom Landeskonzil gewählt und vom Kirchenoberhaupt bestätigt wurden. 
Der Synod war lür die Beziehungen zwischen Patriarch Tychon und der AOKE, 
sowie zwischen der AOKE und der Autonomen Finnländischen Orthodoxen 
Kirche zuständig. Die Orthodoxe Kirche in Estland hätte - so die heutige 
Einschätzung Patriarch Alexijs 15 - die notwendigen Verbindungen mit der 

Führung der Mutterkirche in Moskau bewahren, zugleich aber infolge der 
außerordentlichen Umstände so lange wie nötig selbstständig agieren können. In 
einer ähnlichen Situation befanden sich damals auch andere Eparchien in den neu

|! Vgl. Patriarch ALEKSIJ II., Pravoslavic v Eslonii [Orthodoxie in Estland|. Moskau 1999. 530 
I; auch elektronisch abrullrar. /.. B.: lillii:/.\v \vAv.sedniil/.a.ru.,'iiitlex.hlnil'.>sid~ 124 (1.6.2007).

1,1 Ebenda.
‘ Ebenda.



81

gegründeten Staaten Finnland (Eparchie von linnland und Vyborg), Lettland 
(Eparchie von Riga und Mitau) und Polen (l-parchie von Warschau und der 
Weichsclgcbielc). Am 11. Februar 1921 gewährten Patriarch Tychon und der III. 
Synod eine weitgehende Autonomie der Finnländisehen Orthodoxen Kirche . am 
21. Juni 1921 der Orthodoxen Kirche in Lettland1 und am 27. September der 

Orthodoxen Kirche in Polen.

Patriarch Tychon wurde am 9. Mai 1922 unter Hausarrest im Moskauer 
Daniels-Kloster gestellt, aus dem er Ibrtnal erst am 25. Mai 1923 entlassen wurde. 
Am 12. Mai 1922 erklärte er in einer erzwungenen Erklärung die zeitweilige 
Übergabe seiner Vollmachten an einen locum tenens.

In dieser prekären Situation, wo die Einberufung eines Konzils der 
Russischen Kirche nicht zu erwarten war und die Verwaltung der russischen 
Kirche von der bolschewistischen Staatsmacht beeinflusst wurde, beschloss am 
23. September 1922 das Konzil der autonomen Estnischen Kirche. Kontakte mit 
dem Ökumenischen Patriarchat bzgl. der Gewährung von autokephalen Rechten 
aufzunehmen. Erzbischof Alexander fuhr mit einer Delegation der Estnischen 
Kirche nach Istanbul zum Konstantinopler Patriarchen Meletios IV. und 
verhandelte mit ihm im Juni 1923. Das Konstantinopler Patriarchat befand sich 
damals selbst in einer komplizierten Situation und suchte eine Neudellnition 
seiner Rolle nach der Kleinasiatischen Katastrophe. Am 7. Juli 1923 überreichte 
Meletios der estnischen Delegation einen Tomos " . der die Bildung einer 
Metropolis von Estonia mit eigenem Synod verkündete. Erzbischol Alexander 
erhielt den Titel eines Metropoliten von Tahiti und ganz Estland. Dieser 
Jurisdiklionsvvechsel wurde von der Russischen Kirche nicht anerkannt .

Für die Umorientierung nach Konstantinopel gab es vermutlich drei Gründe: 
Erstens wollte die estnische Regierung keinerlei Unterordnung einer 
einflussreichen Körperschaft in Estland gegenüber einem Zentrum in 
Sowjetrussland; zweitens waren die Kontakte mit dem Patriarchen in Moskau 
erheblich erschwert, hatte doch bereits 1920 die Geheimpolizei C K 1920 eine

'• Die ■••■inländische Hpim-hie wechselte 1923 ihre jurisdiktionellc ZugehOngke.t /um 
Ökumenischen Palriarchat. Erzbischof Sen,lim <l.uk'janov). der sieh dagegen ausspraeh. wurde 
abgesci/t. IW erkannte das Moskauer Patriarchat die Autonomie der Finnischen Orthodoxen Kirche 
O'OK) im Verband des Ökumenischen Patriarchats an. 1980 suchte die Vollversammlung (General 
Assembly) der I OK beim Ökumenischen Patriarchat um Autokcphahe an. Dieses Gesuch wurde 
bislang nicht beantwortet. ...... ,, ....

Die Orthodoxe Kirche io Lettland wechselte 1936 ihre jurisd.kt.onelle Zugehörigkeit /um
Ökumenischen Patriarchat. .............. , . ,

" I ,,m()v toi, 11)23 I UPI l'HE OPT0AO2 Ml UPI IDA I.OL ILÖONIAL [mit estnischer, 
englischer und französischer Übersetzung|. in: (i. I). PAPA THOMAS R.P. M- 0- PAt I I (Hg.). I he 
Autonomous Orthodox (.Imreh of Bstonia. fF.glisc autonome orthodoxe d tslon.e (Approchc 
historique et nomoeanonique). Athen 2002.47-62.

" Vgl Stat'ja Aleksandr": Prvavoslavnaj tneiklopedija pod redaketej Patnarcha Moskovskogo 
i Vseja Rusi Aleksija II. Tom I. A - „Aleksij Sludil“ |..AIeksandr in: Orthodoxe Fn/yklopädie. Ilg. 
vom Patriarchen von Moskau und der ganzen Rus' Aleksij II . Hd. I). Moskau 2000; elektronische 
Version: htlp:/Avww.piavem iuie\l.'64276.hlml (20.1 1.2007).



H2

Reise Patriarch Tychons nach Estland verhindert und drittens wollte ein Teil des 
Klerus und der Laien der Orthodoxen Kirche in Estland Kurs auf eine vollständige 
Selbstständigkeit, d. h. Autokephalie, nehmen, deren Gewährung man sich jetzt 
vom Konstantinopler Patriarchat erhoffte.

In einem Sendschreiben an die Gemeinden anlässlich des estnischen 
Unabhängigkeitstages am 23.9.1923 erklärte Metropolit Alexander den 
Jurisdiktionswechsel folgendermaßen:

"When the war and polilical circumstances irrevocably severed our 
connections with our Mother-Church in Russia, the Primate of Russia, 
Patriarch Tikhon, whose paternal kindness allowed us to elect our first own 
Estonian bishop, acknowledged the independcnce and autonomy of the 
Estonian Church and confirmcd that the issue vvould get its final solution at 
the next Russian Church Assembly. But as the Situation of the Russian 
church became more compliealed, Patriarch Tikhon was sent to jail and the 
Russian clergyman abroad granled no fraternal help with regard to the issues 
related to the Estonian Orthodox Church, the latter appealed to the Mother- 
Church of all Eastern Orthodox Churches - the Church of Constantinople 
with a request to settle the eanonical Organisation of the Estonian Orthodox 
Church. The Church of Constantinople kindly met our request and on the 7lh 
of July the Estonian Church was declared a legal ly independent section of 
the Eastern Church and named the Estonian Metropolis”2".

Im patriarchalen Tomos21 vom 7.7.1923 bestätigte das Konstantinopler Patri­

archat seine Kenntnisnahme der Gewährung der Autonomie der Orthodoxen 
Kirche in Estland durch den Moskauer Patriarchen Tychon und erklärte sich 
bereit, angesichts der kirchlichen und politischen Wirren in Russland und der 
staatlichen Unabhängigkeit Estlands dem Gesuch des estnischen Erzbischofs 
Alexander um die Regelung der kanonischen Organisation der Orthodoxen Kirche 
in Estland nachzukommen. Die Orthodoxe Kirche in Estland sollte sich von nun 
an „’OpOööo^oq MqxpoTroLiq ’Eoxoviac;“ nennen dürfen“. Diese Metropolis, 
bestehend aus drei Eparchienz', wurde, angebunden an das Ökumenische 
Patriarchat und andere Metropolien des Ökumenischen Throns, unter besonderem 
Hinweis auf die Metropolis von Finnland, mit Selbstverwaltungsrechten 
ausgestattet (eigener Synod und die Möglichkeit, weitere Eparchien zu bilden). 
Der Begriff „Autonomie“ wurde im griechischen Original des Tomos nicht * 22

Message lo Congrcgations (Vom the Estonian Metropolit Alexander on the Independance Day 
(23.9.1923 [englische Übersetzung], in: PAPATHOMAS PALLI. The Autonomous Orthodox 
Church of Estonia (= Anm. 18), 113-115.

" TOMOS tou 1923 flEPI TUE OPTOAOE MHTPIlOAEfiZ FXQONIAE, ebenda, 47-62.
22 Ebenda, 48.

Tallinn (Reval). Narva und das Vikariat PcCory/Pctseri. Die Eparchien waren ethnisch 
geprägt: die Eparchie von Tallinn war die estnische Eparchie und die Epareltie von Narva war die 
russische Eparchie. So gehörte die Alcksandr-Nevskij-Kathedrale bis 1936 zur Eparchie von Narva. 
Sitz des Metropoliten war die kleinere Transfigurationskirche in Tallinn.



erwähnt. Auf eine mögliche zukünftige Situation nach dem Ende der kirchlichen
Wirren in Russland ging der Tomos nicht ein.

Metropolit Alexander versuchte seine Beweggründe auch in einem Brief an
den aus der Haft entlassenen Patriarchen Tychon zu erklären:

„Als cs dem Eparchialrat Estlands nach seinem [Bischof PlatonsJ Tode 
gelang, Beziehungen mit Ihrer Heiligkeit aufzunehmen und von dem 
einmütigen Beschluss des Kongresses der orthodoxen Gemeinden Estlands 
in Zusammenhang mit der staatlichen Selbständigkeit Estlands auch eine 
kirchliche Unabhängigkeit [zu besitzen], zu berichten, wurde mit Segen Ihrer 
Heiligkeit von der Obersten Russischen Kirchenverwaltung mitgeteilt, dass 
die Orthodoxe Kirche Estlands, die faktisch schon Selbstständigkeit genießt, 
bis zur Lösung der Frage ihrer Autokephalie in einem Konzil der Russischen 
Kirche als autonom anerkannt wird. Aber die Lage unserer Kirche wurde 
ungünstig wegen der Schwierigkeiten in den Verbindungen mit den 
Vertretern der Russischen Kirche und einigen inneren Schwierigkeiten. Da 
wir keinen Ausweg aus den entstandenen Schwierigkeiten sahen und in 
Sorge um die Zukunft unserer Kirche waren [...], beschlossen wir unsere 
Lage dem Konstantinopler Patriarchen fvorzutragen] und ihn und den Hl. 
Synod der Konstantinopler Kirche zu ersuchen, die kanonische E inrichtung 
unserer Kirche, die mit dem Segen Ihrer Heiligkeit von der Obersten 
Verwaltung der Russischen Kirche begonnen wurde, zu vollenden, damit wir 
alle kanonischen Rechte einer autokephalen Kirche erhalten, d. h.. damit wir 
entsprechend den kanonischen Regeln, unseren eigenen Bischofssynod 
einrichten, wobei tür die Chirotonie. wie auch fiir andere Fragen, die die 
Entscheidung eines Bischolssynods erfordern, die Beteiligung von Vertretern 
der Hierarchie der Kirche von Finnland vorgesehen ist. [...] Der 
Konstantinopler Patriarch und der Hl. Synod f...J gewährten unserer Kirche 
alle erbetenen Rechte und erlegten uns die Verantwortung für getroffene 
Beschlüsse und Verfügungen auf und behielten sich das Recht auf 
Appellationsentscheidungen in Sachen der bei uns von Bischofsgerichten 
verurteilten Bischöfen vor und verpflichteten uns, [sic] über den Amtsantritt 
jedes Vorstehers der lokalen Kirche zu informieren. Dabei wurde der 
Orthodoxen Kirche Estlands der Name einer Metropolis gewährt, [verbunden] 
mit der Verpflichtung, die Kirche in mindestens drei Eparchien aufzuteilen, 
wobei der Revaler Bischofden Titel des Metropoliten von ganz Estland trägt. 
Wir haben schon vorgesehlagen, eine der Eparchien Estlands aus den 
russischen Pfarren zu bilden, derer es in Estland 30 von insgesamt 147 gibt 
[...] erbitten wir Ihren Segen für die selbstständige Metropolic Estlands [...] 
und halten es für unsere heilige Pflicht, auch zukünftig Ihren Namen als des 
legitimen Allrussischen Patriarchen gemeinsam mit dem Namen des 
legitimen Konstantinopler Patriarchen zu kommemorieren und gleichsam

83



Ihre Heiligkeit gemeinsam mit dem Konstantinopler Patriarchen vom
Amtsantritt jedes neuen Metropoliten Estlands zu benachrichtigen“24.

Aus dem Brief wird ersichtlich, dass der Metropolit unabhängig von 
Diskussionen um Autonomie und Autokephalie als Oberhaupt seiner Kirche von 
sich aus die besonderen Beziehungen zur russischen Mutterkirche bekräftigte.

Das Innenministerium der Estnischen Republik registrierte im Juli 1926 ein 
erstes Statut der Estnischen Orthodoxen Kirche, das in vielem dem Status einer 
aulokephalcn Kirche entsprach. Die Estnische Orthodoxe Kirche nahm offiziell 
den Namen Estnische Apostolische Orthodoxe Kirche (EAOK) an. Die 
orthodoxen Pfarren wurden 1934 für nationalisierten Grund entschädigt und 
erhielten den Status von Rechtspersonen. 1935 wurde unter den Bedingungen des 
neuen estnischen Religionsrechtes, das für die großen Kirchen, d. h„ für EELK 
und die EAOK, einen besonderen Rechtsstatus vorsah, ein neues Statut 
angenommen, auf das sich die estnischen Behörden in der Konfliktsituation nach 
1990 neuerlich beriefen. In diesem von Konstantinopel nichtexpliz.it bestätigten 
Statut wurde die Unterordnung unter Konstanlinopel nicht erwähnt. In Art. 2 hieß 
es: „Die Estnische Apostolische Kirche ist eine Volkskirche und besitzt das Recht 
des Selbslaulbaus und der Selbstverwaltung“' . Der estnische Staat erkannte 
damals auch das Vermögen der orthodoxen Gemeinden, das noch aus der Zeit des 
Russischen Reiches stammte, an. Die „Oberhäupter der zwei bedeutendsten und 
größten Kirchen in Estland“, d. h„ der EELK und der EAOK, waren gern. Art. 84 
der 1938 in Kraft getretenen estnischen Verfassung von 1937 ex officio Mitglieder 
des Staatsrates (Oberhauses)

3. Zwischen Konsolidierung und Spannungen - die EAOK in der 
Zwischenkriegszeit

84

In Estland, außerhalb des kommunistischen Machtbereiches, konnte die 
orthodoxe Kirche in der Zwischenkriegszcit ihr innerkirchliches Leben auf den 
Ebenen von Eparchic, Pfarrgemeinde, Kloster und in den Bereichen Bildung und 
Katechetisierung konsolidieren und weitcrentwickeln. Das insgesamt blühende 
kirchliche Leben der estnischen Orthodoxen bezeugte auch die Verwurzelung der 
orthodoxen Kirche, die im 19. Jh. einen eigenen Beitrag zum „nationalen 
Erwachen“ in Estland leistete. Der orthodoxen Kirche gehörten u. a. der erste

?l Ego Svjatejsestvu Svjatejsemu Tichonu, Patriarchu Moskovskomu i Vseja Rnssii (Seiner 
Heiligkeit, dem Heiligsten Tychon. dem Patriarchen vom Moskau und ganz Russland], in: 
PAPATHOMAS P.ALL1, The Autonomous Orthodox C'luirch ofEstonia ( Anm. 18). 118-123.

" Molode/.' (-Storni (11.8.1998); elektronisch abrufbar unter: hltn://ww'v.iiioles.ee/1)8/Aue.T 1/2- 
l.htinl (1.6.2007),

Die Verfassung der Republik Estland. 3. September 1037, Riigi leataja | Estnischer 
Staatsanzeiger] 1037, Nr. 71, Art. 500. Elektronisch abrufbar: 
lnii)://dc.wikisourcc.org/wiki.'Die Verfassung der Republik 
Eslland/Dic Vcrfassunu der Republik Estland (20.11.2007).



estnische Außenminister Jaan Poska und der autoritär gegen Rechtsradikale und 
Kommunisten regierende Präsident Konstantin Päts an.

Von 1923 bis 1939 wurden in Estland 15 neue orthodoxe Kirchen gebaut. 
Theologische Hochschulbildung wurde an der Theologischen Fakultät der 
Universität Dorpat, an der cs einen Lehrstuhl Ihr orthodoxe Theologie gab. erteilt. 
Im Pskover 1 löhlenkloster wurden 1933 ein Geistliches Seminar und in Reval 
1938 theologisch-pastorale Lehrgänge in russischer Sprache eröffnet.

Der Einfluss der Orthodoxen Kirche in Estland war in einem erheblichen 
Maße Metropolit Alexander (Paulus) zu verdanken, der hohes Ansehen und 
Verehrung unter der russischen Bevölkerung Estlands genoss' . 1924 wurde die 

Eparchie von Narva gebildet, die ausschließlich aus russischen Gemeinden 
bestand. Erster Bischof der Eparchie war bis zu seinem Tode im Jahre 1929 der 
ehemalige Erzbischof Evsevij (Grozdov) von l’skov und Porchov, der den Titel 
Erzbischof von Narva und Izborsk annahm. Danach wurde die Eparchie 
provisorisch von Bischof loann (Bulin) von Pecery/Petseri verwaltet. 1932-1937 
leitete der estnische Metropolit Alexander (Paulus) selbst die Eparchie. 1937 
wurde Pavel (Dmitrievskij) zum Bischof von Narva und Izborsk gew ählt.

Im Jurisdiktionsgebiet der AOKE befanden sich, wie bereits erwähnt, das 
berühmte Pskover-Höhlcn-Mariä-Ilimmelfahrtskloster (gegr. 1473). das Pühlitsa- 
Mariä-I ntsehlalüngsk loster in Kuremäe (gegr. 1891. jetzt stauropigial unter 
direkter Verwaltung des Patriarchen Alexij II.). der Iverische-Mutter-Gottcs- 
Konvenl in Narva u, a. Diese Klöster überlebten in Estland die schlimmste Periode 
der sowjetischen Kirchenverfolgung.

Die Klöster stärkten die AOKE und innerhalb der AOKE die konservative 
und die russische Komponente der Kirche, wobei zu bemerken ist. dass im 
allgemeinen die russische Kultur in den baltischen Staaten der Zwischenkriegszeil 
trotz aller Kontroversen ein hohes Ansehen genoss.

Gewisse Spannungen entstanden damals durch die Politik des estnischen 
Staates. Zeitweilig wurde eine Kampagne gegen die orthodoxe Kirche geführt, die 
als fremdes Gebilde in Estland dargestellt wurde. 1924 wurde ein Umbau der 
Rcvaler Aleksandr-Nevskij-Kalhdrale und des gesamten Domberges zu einem 
..Pantheon der estnischen Unabhängigkeit" diskutiert. Im Oktober 1928 brachten 
politische Parteien in den estnischen Reichstag den Antrag auf Abriss der 
Kathedrale als eines Symbols der Fremdherrschaft ein. Gegen den Abriss sprachen 
sich wie nicht anders zu erwarten Metropolit Alexander (Paulus). Bischof 
loann (Bulin). Vertreter der orthodoxen Bevölkerung, aber auch Repräsentanten 
der evangelisch-lutherischen Kirche, die evangelische Öffentlichkeit und die 
linken Parteien aus s Die Gegner des Abrisses meinten, dass man genauso gut die 
ganze Altstadt von Reval als Symbol der deutschen Fremdherrschal) abreißen

85

Vgl. Prvavoslavnaj f.iiuiklopcdija. Toni I. Slal'ja „Alcksamlr ( Anm. 19).
Vgl. ebenda: Slal'ja „Aluksatidra Nevskogo Mavropigial'nyj suhor v Talline" |„Aleksindr- 

Nevskij-Stauropigiale Kalliudr.de in lallinn'j.



könne '* 1. In die Kathedrale zog 1936 eine eslni-sche Gemeinde ein; dorthin wurde 
auch der Sitz des Metropoliten der EAOK verlegt. Domplärrer wurde Nikolai 
Päts, Bruder des damaligen Staatspräsidenten Konstantin Päts. Spannungen 
ergaben sich weiters bei dem Versuch, den Gregorianischen Kalender in 
konservativen und russischen Gemeinden einzultihren.

Ein anderer Konflikt betraf das Pskover I löhlenkloster. Der Synod der 
Orthodoxen Kirche in Estland verlangte im Februar 1928 auf Grund des Gesetzes 
der Estnischen Republik über die Aulhebung des Standeseigentums (vom 
12.11.1925) die Registrierung des klösterlichen Besitzes im Namen des Synods, 
damit dieser Besitz nicht vom Staat beschlagnahmt werden könnte. Der Abt des 
Klosters, der Bischof von Pecory (estn. Petseri) loann (Bulin), der Abgeordneter 
des estnischen Reichstages als Vertreter der russischen Bevölkerung und der Setus 
in und um Pecory/Petseri war, die Bruderschaft des Klosters und die orthodoxe 
Bevölkerung der Region sahen darin einen Versuch, das Kloster zu enteignen und 
lehnten das Gesetz ab.

Das estnische Landeskonzil von 1932 beschloss, Bischof loann auf den seit 
1927 vakanten Bischofsstuhl von Narva zu versetzen und wies ihn an, das Pskover 
Höhlenkloster zu verlassen. Da er sich weigerte, wurde er im Dezember 1932 in 
den Ruhestand versetzt und suspendiert. Anschließend verbrachte er einige Jahre 
in Jugoslawien. Nach dem Anschluss Estlands an die UdSSR wurde Bischof loann 
am 18. Oktober 1940 verhaftet und am 30. Juli 1941 in Leningrad hingerichtet. 
Bischof loann wurde am 22. April 1992 rehabilitiert’0.

4. Die Orthodoxe Kirche in Estland nach dem Anschluss an die UdSSR bis zur 
Auflösung der UdSSR

Der Anschluss der baltischen Staaten an die Sowjetunion führte zu einer 
grundsätzlichen Veränderungauch der Situation der dortigen orthodoxen Kirchen. 
Unter dem Druck der sowjetischen Behörden (für die kirchlichen Angelegenheiten 
waren Angehörige der Geheimpolizei zuständig) wurde die EAOK in die 
Russische Orthodoxe Kirche (ROK) des locum lenens Metropolit Scrgij 
eingegliedert, wobei die Leitung der EAOK auf ein Weilcrbestehen der 
Autonomie im Rahmen der ROK hoffte. Metropolit Alexander musste jedoch im 
März 1941 die „Sünde des Schismas“ bereuen’1. Der Vereinigungsakt vom 30. 

März 1941 nannte sich bemerkenswerter Weise „Act of Joining of Metropolitan 
Alexander of the formet- Hstonian Autocephaly to the Russian Mother Church“’2, 

was wohl nicht zuletzt daraufhindeutet, dass damals (noch) nicht strikt zwischen 
Autonomie und Autokephalie im heutigen Sinne unterschieden wurde.

Illlpi/.A
Vgl. Patriarch ALF.KSIJ II., Pravoslavie v Estonii ( Anm. 13); elektronisch ahrutbar unter:

ww.sedniitza.ru/index.html?sid= 13ft£did~ 1587 (20.1 1.2007).
Vgl.: hltp://www.oskovo-pcchcrskv-nionnstcrv.ru/russian/abho 1/159/ (1.6.2007).

1 Vgl. die Erinnerungen des Metropoliten Alexander in: The trulh about Archbishop Sergius. 
An NKVD agent undermining Hstonian church lil'e (1943/1950), in: l’APA THOMAS PALLI. The 
Autonomous Orthodox Church of Rstonia (= Anm, IX), 1X9.

52 Ebenda, 127-129.

http://www.oskovo-pcchcrskv-nionnstcrv.ru/russ


X7

Innerhalb der KOK wurde ein Baltisches Exarehal aus der Eparchie von 
Wilna, der Eparchie von Riga, der (estnischen) Eparchie von Tallinn und der 
(russischen) Eparchie von Narva gebildet. Die Tallinner Eparchie wurde von 
Metropolit Alexander verwaltet, die Eparchie von Narva verwaltete Bischof Pavel 
(Dmitrovskij), Die Eingliederung Estlands in die Sowjetunion war mit 
Repressionen und Deportationen auch der Angehörigen der orthodoxen Kirche 
verbunden (s. z. B. das Schicksal von Bischof loann Bulin)”.

Während der deutschen Besatzung versuchte Metropolit Alexander die 
EAOK innerhalb der Konstantinopler Jurisdiktion wiederherzuslellen, die 
deutsche Besatzungsmacht untersagte ihm jedoch Kontakte mit Konstantinopel14. 

Alle estni-schen Gemeinden und ein Teil der russischen Gemeinden, darunter 
auch das Pühtitsa-Kloster in Kuremäa '. unterstellten sich Metropolit Alexander. 
Da die Eparchie von Narva unter Bischof Pavel (Dmitrievskij). der im Dezember 
1942 vom locum tenens Metropolit Sergij zum Erzbischof erhoben wurde, im 
Baltischen Exarchat der RÖK verblieb, koexistierten bereits damals in Estland 
zwei von der deutschen Besatzungsmacht anerkannte orthodoxe Jurisdiktionen. 
Diese Situation entsprach durchaus auch den Intentionen der Besatzungsmacht, 
die eine jurisdiktionclle Vielfalt unter den Orthodoxen, die es zu schwächen galt, 
förderte.

Nach dem Rückzug der Deutschen Wehrmacht und der Rückkehr der 
Sowjetmacht nahm eine in Estland gebliebene Gruppe aus vier Priestern und drei 
Laien der EAOK Kontakt mit dem locum tenens des Patriarchenstuhls der ROK- 
MP. dem späteren Patriarchen Alexij I.. auf und bat um die Aufnahme der 
estnischen orthodoxen Gemeinden in die ROK-MP. Diese wurde im März 1945 
durch den Lcningrader Metropoliten Grigorij vollzogen. Im Anschluss daran 
Unterzeichneten die Vertreter der estnischen orthodoxen Gemeinden und der 
ROK-.MP in Anwesenheit von Vertretern sowjetischer Behörden ein Protokoll 
über die Aullösung der EAOK und die Bildung der Eparchie von Tallinn und

'' Dennoch äuBerte das Oberhaupt der l-'OK-MP, Metropolit KORMLIJ. in einem Artikel die 
Meinung, dass der damalige locum tenens des Moskauer Patriarchats. Metropolit Sergi j. in einem Brief 
«amte, dass unter den damaligen Bedingungen die estnische Kirche in die ROK nur als Eparchie 
aufgenommen werden könnte und Metropolit Alexander samt Synod die Bedingung akzeptiert hätten. 
Deswegen gäbe es keine Beweise lllr die Vorwürfe an das Moskauer Patriarchal wegen ..willkürlicher 
und völlig anlikanonischcr Aufhebung der Autonomie der Estnischen Kirche im Jahre I ‘>45. Vgl. 
Pravoslavie na estonskoj zemle glazaini ce uro/encu. Stat'ja mitropolita Tallinskogo i vseja Estonii 
KORNILIJA. opublikovannaja v sokraSCennom Variante v greCeskoj gazetc „Vima" I ijulja 2006 goda 
(Orthodoxie auf der estnischen Erde in den Augen eines dort Geborenen. Artikel des Metropoliten von 
Tallinn und ganz Estland Korailij. der gekürzt in der griechischen Zeitung „Vima" am I. Juli 2006 
veröffentlicht wurde): hilp: Avu vv.itiospat.ni/index.nhp'.’nace .'2192 (1.6.2007). Allem Anschein nach 
geht es bei dieser Polemik um die Restitution der EAOK auf Grund der Kontinuität der EA< )K in Form 
der Exil-EAOK oder in form der Tallinner Eparchie der KOK (oder wie in letzten Stcllungsnahmcn 
der EOK-MP in beiden formen, siebe unten).

'■'Ebenda: vgl. hier und im Folgenden weiters M. SlIKAROVSKIJ, Die Kirchenpolitik des 
Dritten Reiches gegenüber den orthodoxen Kirchen in Osteuropa (1939-1945) (Forum Orthodoxe 
Theologie 4), Münster 2004. 170 If (mit Quellenbelegen).

‘'Vgl. z. B. den Brief der Oberin des Pühtitsa-Klosters. in: PAPATIIOMAS PALLI. Ihe 
Autonomous Orthodox Church of Estonia l Anm. IX). 169-170.



Estland mit dem Erzbischof von Narva, Pavel, der die Eparchie seit der Abreise 
des Metropoliten Alexander provisorisch verwaltete, an der Spitze. Im jetzigen 
Konllikt wird das von Anhängern der gegenwärtigen HAOK als Inkorporation der 
EAOK in die russische Eparchie von Narva so interpretiert, dass damit die 
Eparchie von Tallinn und Estland eine Nachfolgerin der Eparchie von Narva 
darstelle und die estnische Orthodoxie von der russischen „geschluckt“ worden 
wäre36 * * * *. Am I. April 1945 löste der Synod der ROK unter Vorsitz von Patriarch 
Alexij I. in einer Bestimmung den Synod der EAOK auf, gründete einen 
Eparchialrat und verkündete die Vereinigung der Eparchien von Tallinn und 
Narva zur Eparchie von Tallinn und Estland. Patriarch Alexij II. interpretiert in 
seinem Buch über die Orthodoxie in Estland diese Bestimmung und weitere 
Verfügungen so, dass sie nicht die Auflösung der EAOK beinhalteten und nicht 
einmal das Statut von 1935 suspendiert worden wäre’ '.

Die Verfolgungen 'K der Nachkriegszeit betrafen auch die estnische 
Orthodoxie: 1949 wurden 29 estnische Geistliche verhaftet, von denen keiner aus 
der Haft zurückkehrteDer Anschluss Estlands an die UdSSR bedeutete die 
Beschränkung der kirchlichen Aktivitäten auf den liturgischen Bereich " . 
Vermutlich versuchte die damalige Führung der ROK im Rahmen der 
Zugeständnisse an den totalitären Staat die Substanz der EAOK zu bewahren, aber 
das liturgische Leben, wenn auch in estnischer Sprache, der liturgischen Praxis der 
ROK anzupassen.

1961 wurde der aus einer deutschstämmigen orthodoxen Familie stammende, 
in Estland geborene, spätere Patriarch Alexij (Ridiger)41 auf den Bischofssluhl von 

Tallinn berufen. In dieser Zeit begann die antireligiöse Kampagne unter dem

Estonskij cerkovnyj ii/.el nacinacl raspiuyvat’sja (easf pervaja) |L)er estnische kirchliche 
Knoten entwirrt sich (erster Teil)|: hllp:/Avww.piinal-credo.rii/site/prinl.phn‘.'acl~analiiic&id 4 
(1.7.2006).

Patriarch ALFKS1J II.. Pravoslavic v Estonii (~ Anm. 13). 301.
'“Zur Anzahl der Opfer der sowjetischen Verfolgungen vgl. die oflizielle estnische Darstellung: 

A. KAI ll-TAM.VI. Inimka otused. in: Valge raantat. liesti rahva kaotustcsl okupalsioonide läbi 
| Weißbuch. Die Verluste des Volkes von Estland, die durch Okkupationen zugeliigt wurden] 1940- 
1991, Tallinn 2005. 23-43. fine kritische Gegendarslellung auf Grund der Unterlagen der sowjetischen 
Geheimpolizei gibt der russische Historiker A. D'JUKOV. Mil o gcnocide. Repressii sovetskich vlastej 
v Estonii [Der Mythos vom Genozid. Die Repressionen der sowjetischen Behörden in Estland] (1940- 
1953), Moskau 2007. I3X.

'' Vgl. Milropolij MF.FODI.I. Kniga „Pravoslavic v Estonii" glazami pravoslavnogo arehiereja 
|Das Buch „Orthodoxie in Estland“ mit den Angen eines orthodoxen Bischofs], in: Isloriceskij vestnik 
.Vs 2 (2) (1999); elektronisch ahrulbar: hllp:-'Avw\v.viih.rii/cnareliia/liistorv7ierarxiia/nicfodiiAvorks 
..•nuhlik/estonia ,lum (1.7.2006).

Vgl. ebenda: Die Eingliederung der EAOK in die ROK führte aticlt zu liturgischen 
Veränderungen. In der Bestimmung vom I. April 1945 wurden liturgische Neuerungen der EAOK wie 
das Singen von Kantaten und Chorälen znriickgenominen, aber auch beschlossen, die Übersetzung der 
liturgischen Bücher und Gesangbücher ins Estnische l'orlzuselzen und tlie Gründung von theologisch- 
pastoralen Lehrgängen zu fördern. Die estnischen Gemeinden, zumindest in Tallinn, behielten den 
Gregorianischen Kalender bei.

11 Für die offizielle Biographie vgl.: http:. .'ww\v.mospat.ru/indcx.php?niid-99 (20.11.2007).



damaligen sowjetischen Partei- und Regierungschef N. Chruäeev'". In der ganzen 
Sowjetunion wurden Kirchen. Klöster und geistliche Lehranstalten geschlossen 
und Geistliche verhaltet, darunter der jetzige Metropolit der EOK-MP Kornilij 
(Jakobs), der 1957 wegen „antisowjetischer Propaganda" (Besitz religiöser Bücher 
und Gespräche mit Gläubigen) zu zehn Jahren Halt verurteilt wurde, von denen er 
drei Jahre verbüßte. Damals wurde fast die Hälfte aller orthodoxen Pfarren in 
Estland geschlossen. Nach den Worten des Metropoliten Kornilij war es in hohem 
Maße dem persönlichen Engagement des heutigen Patriarchen Alexij II. zu 
verdanken, dass die Schließung der Aleksandr-Nevskij-Kathdrale in Tallinn und 
des Pühtitsa-Klosters verhindert werden konnte". Die Schließung der einzelnen 

Pfarren, besonders auf dem Land, bedeutete vor allem einen Schlag gegen die 
estnischsprachige Orthodoxie", für die sich der bis jetzt gelegentlich estnisch 

zelebrierende, mit seinem Heimatland auch nach seiner Wahl zu Patriarchen eng 
verbunden gebliebene45. Metropolit Alexij engagierte4*’. Von diesem Schlag hat 

sich die estnischsprachige Orthodoxie jedoch bis heute nicht erholt.

Am .1. Mai 1978 erklärte eine Bestimmung des Ökumenischen Patriarchen 

Dimitrios I. (Protokoll 267 vom 3. Mai 1978) den Tomos von 1923 über die 
Bildung der Metropolis von Estonia für „ungültig"4 bzw. nach Darstellung des 
Konstan-tinopler Patriarchen Barlholomaios I. für „arrested" ls bzw. 
„inoperative"4'’, da kanonische Kontakte der orthodoxen Kirche Estlands mit der 
ROK-MP wieder möglich geworden seien: „es wurde möglich, dass die Heilige 
Russische Orthodoxe Kirche, in der die Orthodoxe Kirche Estlands früher bestand, 
normale kanonische Kontakte mit letzterer verwirklicht"5". Die Suspendierung des 

Tomos von 1923 hatte jedoch keinen direkten Einfluss auf die kirchliche Situation 
in Estland.

89

’’ Vgl. Rev. Dcacon Andrei SYCIIOV nflhe Orthodox Church of Estonia. The l.hiuidalion and 
ihe Attcrnpts of Reopening of the Congrcgalions of die Ustonian F.parchy during die Govemance of 
Nikila Hruschtschov in 1954 1964; elektronisch ahndbar:
htm:, Avww .orlhodoxa.org < i15/estonia, doeunicnts EO( VclosinuOH htm.

" Bericht des Metropoliten KORNII.IJ an das Riscltofskon/il der ROK-MP am 4.10.2004 (siehe 
Annt. .5); elektronisch ahndbar: http:Avww.scdniit/a.m !(idex.lnml?sid-449 <20.1 1.2007).

Ji Vgl. SYCHOV {= Anm. 42).
Als er im Juli 19X6 /um Metropoliten von Leningrad und Novgorod und Verwalter der 

Eparchie von Olonee (Karclien) ernannt wurde, behielt er die Verwaltung der Eparcllic von lallinn. 
Selbst nach seiner Wahl zum Patriarchen 1990 blieb die tiparehic von Tallinn noch zwei weitere Jahre 
unter seiner Verwaltung.

Bericht des Metropoliten KORNILIJ ( Anm. 4.5).
' Zit. nach dem russischen Original des 'tomos des Patriarchen ALEXIJ II. vom 25 April 1993; 

elektronisch ahndbar: Imp / 'vww.orthodox.ee index.plnV.’d odoe tomos.
"‘ Hie (ireeting and Declaration of His All-Holiness Lcumenical Patriarch BARTHOLOMFAV 

on the Press Conference hefore leaving lislonia tl. November 2000); elektronisch abrulbar: 
hüll: w w» .orihodoxa.ore:(iH patriardiate. Irasel eonlereticciiresseGB.htni.

' PAPAT1IOMAS PALLI. The AutonomousOrthodox Ch.urch ofKslonia <- Anm. ISI.225.
" Metropolit KORNII.IJ. zit. nach littn:.'Avww.niosnat.ru/index.tilipVnaue-32192 I Anm. 5.5).



90

5. Die Entwicklung des Moskauer Patriarchats nach der Aullösung der UdSSR

Grundsätzliche Veränderungen brachten das Ende und die Auflösung der 
UdSSR, mit denen die neuerliche Unabhängigkeit Estlands verbunden war. Das 
letzte Jahrzehnt der UdSSR war mit einer religiösen Renaissance verbunden, die 
den traditionellen Konfessionen neue Anhänger brachte, aber auch mit einem 
vielschichtigen Interesse lür unbekannte Konfessionen und neue religiöse 
Bewegungen verbunden war. Die Bildung der „Neuen Unabhängigen Staaten" 
verlangte eine Neuregelung der rechtlichen Situation der Orthodoxen Kirchen in 
diesen Staaten aus diversen staats-, Vermögens- und kirchenrechtlichen, 
politischen und historischen Gründen.

Noch vor der Auflösung der UdSSR erhielt die orthodoxe Kirche in 
Weißrussland, der zukünftigen Republik Belarus, den Status eines Exarchais mit 
der Bezeichnung Weißrussisches Exarchal-Weißrussische Orthodoxe Kirche 1. 
Die Notwendigkeit auf die geopolitische Ausdillerenzierung des postsowjetischen 
Raumes, der mit Ausnahme Georgiens als „kanonisches Territorium"5' des MP 
betrachtet wird, einzugehen, führte zur Ausarbeitung eines faktischen 
Autonomiestatus lür kirchliche Verbände innerhalb des Moskauer Patriarchats 
unter der Bezeichnung „Selbstvcrwaltele und in der Verwaltung unabhängige 
Kirchen"", der konkrete Grad der Autonomie hing jedoch dann von den 

konkreten Gegebenheiten ab. In Bezug auf die orthodoxen Kirchen in Estland und 
in Lettland bestand aus der Sicht des MP der einfachste Weg lür die Anpassung an 
die neue politische Situation in der Gewährung von Autonomierechten im Rahmen 
des Moskauer Patriarchats in der Form der Gründung von „Sei bst verwalteten 
Kirchen".

II. Estnisches Religionsrechl unter besonderer Berücksichtigung der Orthodoxie

1. Allgemeiner Überblick zum Religionsrecht

Nationale Rechtsqucllen lür das gegenwärtige estnische Religionsrechl sind 
die Verfassung von 199254 mit einem starken Grundrcchlskaialog. das novellierte 

Gesetz von 1996 über Gemeinnützige Vereine mit Ergänzungen und das Gesetz * VI.

11 Du die Weilirussische Orthodoxe Kirche seil IW) organisatorisch gewachsen isl und sieh 
konsolidiert hat. könnte vermutlich nach einiger Zeit die Slausl'rage neu gestellt w erden.

Vgl. Bischof II.LARION (AI TH V). Das Prinzip des ..Kanonischen Territoriums” in der 
Orthodoxen Tradition. Vortrag auf dem Internationalen Symposium lllr Kirchcnrechl an der 
Budapcster Katholischen Theologischen Akademie am 7. Februar 2005: 
htlnc.Tr.hilarion.orlhodoxta.oru 0 I(< 120.1 1.2007).

" Das Statut der Russischen Orthodoxen Kirche (2000): elektronisch ahndbar in russischer 
Sprache: lu|p:"www niospat.ru/indcx hphp?mid-8b&lltg=0 und in englischer Sprache:
http:.'.'wxvu.mosnal.ru/index nlin'.'niid XS. xgl. dazu Th. M. NLMI- III A. Kl.l.TSt'IIT.WSKY - K.
VI. SYNI k. Das Statut der Russischen <)rthodoxcn Kirche, in: Kanon I') (2(KH>)4l-72.

' Vgl. hltp://w w w .nrestdenl.ee/eivcMonia constitutum.php (20.11.2007).
Non-profil Associalinns Act: ImnZ/wwvv.leittillexl.ce/el/andniehaus/lek.st.asp’/loc text&dok 

XltHJKX&kecl en&pg lAplyyp Kl.Vlyyp X&qucrv imlleluluiidus(20.11.2007).



über Kirchen und [Religions-Jüenieinden von 2002 mit Ergänzungen von 2004Sft 
(CCA 2002).

Die estnische Religionsgesetzgebung schwankte im 20. Jh. zwischen einer 
radikalen Trennung zwischen Staat und Kirche in Anlehnung an das 
amerikanische und französische Staalskirchenrcchl und einer Berücksichtigung 
der gewachsenen Traditionen, die sich an die Gesetzgebung der deutschsprachigen 
und der skandinavischen Staaten anlehnte.

Das Gesetz von 1925 sah die totale Trennung von Kirche und Staat vor. Es 
behandelte nicht die innere Verlasstheit der religiösen Organisationen, sondern 
sprach allgemein von „Religionsgesellschaften". Im Gegensatz dazu sahen das 
direkt vom Präsidenten in Kraft gesetzte Gesetz von 1934 und die (etwas 
autoritäre) Präsidialverfassung von 1938 einen öffentlich-rechtlichen Status für die 
großen Kirchen, d. h„ die KELK und die EAOK vor:

„Den größeren Kirchen können durch Gesetz öffentlich-rechtliche
Grundlagen gewährt werden (Art. 14)'" .

Nach Art. 84 (I) (b) der 1938 in Kraft getretenen Verfassung von 1937 
wurden die Oberhäupter dieser zwei größten Kirchen ex officio Mitglieder des

5X * *
Oberhauses des Parlaments 1.

In der sowjetischen Periode waren Religionsgemeinschaften und Staat 
formal strikt getrennt, in Wirklichkeit waren zwar Kirche und Gesellschaft 
getrennt, aber gleichzeitig standen alle registrierten Religionsgemeinschaften unter 
staatlicher dirigistischer Kontrolle. Die Ideologie des Staates war militant 
atheistisch und auf ein Erlöschen der Religion ausgerichtet. Religion durfte nur als 
„Ausübung des Kultes“ praktiziert werden, d. h„ sie sollte auf den 
gottesdienstlichen Bereich begrenzt sein und sich auf alte Menschen beschränken. 
Eine der Auswirkungen dieser Periode war das Verständnis von Religion als einer 
absoluten Privatsache ohne gesellschaftliche Relevanz.

Die Verfassung von 1992 des erneut völkerrechtlich unabhängig gewordenen 
Estlands, die einen starken Grundrechtskalalog aufweist, spricht von einer 
Trennung zwischen Staat und Religionsgemeinschaften (Art. 40, Abs. 2). 
ermöglicht jedoch auch staatlich finanzierte Militär-, Gefängnis- und 
Krankenhausseelsorge seitens anerkannter Religionsgemeinschallen im Sinne 
einer positiven Verpflichtung zur Wahrung der Gewissensfreiheit. Die 
Delegierung von staatlichen Aufgaben an Rechtspersonen ist zudem im estnischen 6 * * *

S6Ghurches and Congregations Act. passed February 12, 2002. in: W. C. DURHAM ,lr. - s.
FERRARI, I.aus on Religion an tlie State in I’ost-Connmmisl Europc. Lcuven 2004. 135-152; 
Churches and Congregalion Act (2002 as amended 2004): 
hllnV/www.leuislalionline.ore.'lceislalion.plip'.1 litt 2&lid 7225&less l'alse (20.11.2007). Vgl. zum 
estnischen Religionsrecht zusammenfassend M. KIVIORCi. Staat und Kirche in Estland, in: (i. 
ROBBERS (Hg.). Staat und Kirche in der Europäischen Union. I riet 2005, 103-124. 107 IT; DIES.. 
State and C'hurch in Esionia. in: FERRARI DURHAM Jr. (Hg.), Law and Religion ( Anm. 2).

Die Verfassung der Republik Estland. 3. September 19.37 ( Anm. 26).
Ebenda.



Verwallungsrechl vorgesehen Entsprechend wurden Aufgaben an die EELK 
und den Estnischen Rat der Kirchen"" übertragen.

Das Gesetz, über Kirchen und [Religions-]Gcmeinden von 1993 (in der 
Folge: CCA 1993) erkannte Kirchen und sonstige [Religions-JGemeinden als 
Rechtspersonen an. Sie wurden vom Innenministerium unter Vorlage von Antrag. 
Statut usw. in ein Register eingetragen. Im /.weifelsläll sollten Sachverständige 
angerufen werden. Der CCA 1993 sah eine Gleichbehandlung aller Religionen 
vor, und stellte fest, dass jede Person, die an Gemeindewahlen teilnehmen darf*’1 
(was damals estnische Staatsbürger und ehemalige Sowjetbürger mit ständigem 
Wohnsitz in Estland bedeutete), der Leitung einer Kirche, einer Gemeinde- und 
eines Gemeindeverbandes angehören dürfen. Der CCA 1993 erlaubte die 
Einladung ausländischer Kleriker. Der Art. 48 des CCA 1993 ließ die Auflösung 
von Kirchen und sonstigen Religionsgemeinschaften nur durch Gerichtsbeschluss 
zu.

92

Gern. CCA 200263 sind für die Registrierung von Kirchen und [Religions-J 

Ge-meinden (wie auch für die Registrierung gemeinnütziger Vereine) Gerichte 
zuständig. Im Zweifelsfall sollten die Gerichte beim Innenministerium oder bei 
Sachverständigen an fragen.

Eine [Religions-jGemcinde kann gern. CCA 2002 von natürlichen Personen 
gebildet werden, die eine Gründungserklärung unterzeichnen. Kalls sie einer 
Kirche oder Vereinigung (Assoziation) von Gemeinden anzugehören wünscht, ist 
ein Leitungsgremium entsprechend der Satzung dieser Kirche bzw. Vereinigung 
zu wählen. Drei [Religions-jGemeinden bilden eine Vereinigung bzw., bei 
Vorhandensein einer episkopalen Struktur, eine Kirche. Die Registrierung von 
Klöstern verläuft ähnlich der Registrierung von Gemeinden (CCA 2002, Art. 11).

Diskussionen um den Sonderstatus der EELK und der EAOK beziehen sieh 
vor allem auf die Vorkriegszeit im Zusammenhang mit Reslitutionsfragen.

Art. 9 des CCA 2002 sicht die Seelsorge in medizinischen Einrichtungen, 
Bildungseinrichtungen, sozialen (diakonischen) Einrichtungen. Haftanstalten und 
Militäreinheiten vor. Die Modalitäten der Seelsorge werden faktisch vom 
Estnischen Rat der Kirchen geregelt,

Insassen von Haftanstalten haben ein Recht auf den Besuch von Seelsorgern. 
Zur Gelangnisseeisorge werden nur Angehörige der Milgliedsorganisationen des * 61

"Vgl. KIVIORG. State and C'lturch in Kstonia, in: FERRARI DURIIAM Jr.. Law and 
Religion in Posl-Communist Europa ( Anm. 2). 107.

"“Mitglieder des Rates sind die KKI.K. der Bund der Lvangeliumsehrislcn und Baptistisehcn 
Kirelten Estlands, die Estnische Mclltodislische Kirche, die Römisch-Katholische Kirche, die Estnische 
Christliche Plingslkirche, die Estnische Konferenz der Advenlisten des Siebenten Tages, die Estnische­
st.-Gregor-Gemeinde der Armenisch-Apostolische Kirche, die EAOK. die EOK MP und die 
Charismatische Episkopalkirche von Estland. Offizielle Wehsite: http://www.ekn.ee (20.1 1.2007).

61 Für gemeinnützige Vereine wurde dieses nicht verlangt.
I,: Englische Übersetzung des Churches and Congregations Act, passed February 12. 2002, 

enlcred into force July I, 2002 (original Estonian Version published in Riigi Tcalaja I 2002, 2J. 135 
|E'stonia]). durch das Estonian Legal l.unguagc Centre, in: EERRARI DURIIAM Jr., Laws on 
Religion in Post-Coinmunist Europc ( Anm. 56). 134-152.

http://www.ekn


93

Estnischen Rates der Kirchen zugelassen. Die Koordinierung der 
Gelangnisseeisorge ist an ein evangelisch-lutherisches Diakonisches Zentrum 
delegiert worden'”. Diese Besuche bedürfen einer speziellen Erlaubnis, d. h.. 
Verbote im Interesse der Untersuchung sind möglich. Die Gelangnisseelsorger 
sind Staatsbedienstete. Lokal zugelassene Kirchen bzw. Gemeinden dürfen in 
Gefängnissen Gottesdienste abhalten.

Die seelsorgerische Betreuung in der Armee wird nach ähnlichen 
Grundsätzen von Kaplänen durchgeführt. Es gab Klagen darüber, dass 
Militärangehörige in corpore zum evangelisch-lutherischen Gottesdienst antreten 
mussten14.

Estland kennt keine Kirchensteuer, aber es gibt eine staatliche Unterstützung 
für den Estnischen Rat der Kirchen, die im Jahre 1999 umgerechnet ca, 128.000 E. 
im Jahre 2000 124.000 E. im Jahre 2004 314.103 E betrug. In den Folgejahren 
stieg die vom Staat zur Verfügung gestellte Summe auf derzeit (2008) ea. 420. 
000 Euro an (umgerechnet ca. 400.000 Euro in den Jahren 2005-2007)'’\ Der 
Estnische Rat der Kirchen verteilt seinerseits das Geld an die Mitgliedskirehen 
weiter. Es wird liir Denkmalschutz. Gesundheitseinrichtungen in kirchlicher 
Trägerschaft und kirchliche Sozialarbeit verwendet. Registrierte Kirchen 
(Religionsgemeinden) brauchen keine Steuern zu entrichten. 
Religionsgesellschaften, die von Gerichten [nur] als gemeinnützige Vereine 
registriert wurden, müssen um Eintragung in das Register der stcucrbefreiten 
Organisationen ansuchen.

Mil Ausnahme von zwei Privatschulen sind alle Schulen in Estland staatlich. 
Der Religionsunterricht ist ein Wahlfach, von den Lehrern wird eine pädagogische 
und theologische Ausbildung verlangt. Der Religionsunterricht in den Schulen 
rußt auf der UNO-Mensehenrechtscharta und ist ökumenisch ausgeriehtet. Eine 
entsprechende Ausbildung wird seit 1992 von der wiedereröffneten Evangelischen 
Theologischen Fakultät in Dorpat (Tartu) angeboten. Konfessioneller Religions­
unterricht wird nur in Sonntagsschulen, nicht aber an staatlichen Schulen nicht 
erteilt.

Laut Ergänzung des Familiengeselz.es von 2001 dürfen Kleriker 
zivilrechtlich Ehen registrieren, wobei ihnen das Recht auf Verweigerung zustehl. 
Für diese Möglichkeit Ehen außerhalb von Standesämtern schließen zu dürfen, 
interessierten sich in ganz Estland ca. 200 Kleriker. Der Staat kann dieses Recht 
im Einzelfall auch entziehen.

Vgl. KIVIORG, Suiic and Church in Rstonia. in: FERRARI DURHAM Jr„ Law and 
Religion in Post-Communisi F.urope ( Anm. 2). 105.

w Vgl. ebenda. 118. auch: http://www.bloltcr.ni/news/articleOSE7F./detaull.asp (20. I 1.2(107). 
"'Zahlen tur 1999-2004 nach KIVIORG. State and Church in Rstonia. FERRARI - DI RHAM 

Jr.. Law and Religion in Posl-C'ommuniM F.urope ( Anm. 2). 117: DIES.. Fistland, in: ROBBERS. 
Staat und Kirche ( Anm. SO). 119; die Zahlen ab 2005 wurden dankenswerter Weise direkt vom 
Sekretär des Estnischen Rates der Kirchen. Tamm Veiler, zur Vcrltigung gestellt (c-mail vom 
17.1,2008).

http://www


2. Der Status der orthodoxen Kirche/n

Der Austritt Estlands aus der UdSSR im August 1991 war aus der Sicht der 
estnischen Behörden (ähnlich wie in Lettland und in Litauen) eine 
„Wiederherstellung der estnischen Unabhängigkeit". In dieser Zeit wurden 
nominell Parteien und Vereine aus der Zeit der ersten Unabhängigkeit 
wiederhergestellt. Innerhalb der estnischen Orthodoxen wollte eine Gruppe von 
Gläubigen die Verbindung mit dem MP bewahren, während andere die Vorkriegs- 
KAOK wiederherstellen wollten. Die Differenzierung war keine rein ethnische6*.

Der 1990 zum Bischof geweihte Vikar von Estland (und persönliche Freund) 
des Patriarchen Alexij 1L, Komilij (Jakobs), ließ 1991 die orthodoxe Kirche in 
Estland in das Verzeichnung der Unternehmen, Einrichtungen und Vereine als 
„Orthodoxe Kirche in Estland. Leitung der Tallinncr Eparchie“ eintragen. Diese 
Vereinigung wurde 1992 Subjekt der Eigentumsreform und beanspruchte als 
solche die Restitution des in der sowjetischen Zeit nationalisierten Eigentums der 
Orthodoxen Kirche6 . In einem Schreiben an die staatlichen Behörden und das 
Stadtgericht von Tallinn im Frühjahr 1992 wies die Leitung der Orthodoxen 
Kirche in Estland darauf hin, dass „die Estnische Orthodoxe Kirche bis jetzt 
ununterbrochen wirkt und ihre satzungsgemäße Tätigkeit nicht aufhörte. Die 
Estnische Orthodoxe Kirche und ihr Statut sind registriert und davon zeugt ein 
entsprechender Rechtsakt, der im staatliche Informationsblatt vom 22. Mai 1935 
unter Nr. 48, Artikel 474 veröffentlicht wurde“61'. Das Schreiben Unterzeichneten 

neben dem Metropoliten Komilij und seinem Anhänger Erzpriesler V. Zalipskij 
auch der Priester I. Kirss und der Wirtschaftsleiter der Eparchie Flenn Tosso, die 
sich später beide als Initiatoren der Registrierung des „Stockholmer Synods“ (s. 
u.) positionierten6".

Am I I.X.1992 beschloss der Synod der ROK-MP, der Orthodoxen Kirche in 
Estland Selbstständigkeit in Fragen der Verwaltung, Wirtschaft und Ausbildung 
sowie in Bezug auf die Beziehungen zu staatlichen Organen zu erteilen. Der 
Synod ernannte Komilij (Jakobs) zum selbstständigen Bischof (seit 1996 
Erzbischof und seil 2000 Metropolit) und Oberhaupt der Orthodoxen Kirche in 
Estland und segnete ihn, das Statut der Kirche zu registrieren. Diese Ernennung 
ohne vorhergehende Diskussion rief die Verärgerung eines Teiles der Geistlichen 
hervor, die darin einen Verstoß gegen das Statut der wiederherzustcllenden 
EAOK. das eine Wahl des Oberhauptes vorsah, sahen, während andere sich über 
das Gesuch der Eparchialverwaltung um Erteilung der Selbstständigkeit ohne

94

Vgl. listoniun C'ulturc 1/2003 (I); elektronisch abrittbar: littn://www.einst.ee/cnIture/l MM111/ 
ringvcc.html.

Ebenda.
“ Ebenda.

Vgl. D. KLF.NSKIJ. Raskol pravoslavnych: gosudarslvennyj /akaz? [Die Spaltung der 
Orthodoxen ein staatlicher Auftrag?], in: Molodez' Kslonii23.l 1.1998); elektronisch abrulbar: 
hltp:,'/\viv\v.nioles.ee/VS.’Nov/23,'-l-l .hlinl (20.11,2007).



95

Befragung aller Geistlichen der Kparchie empörten, da die Orthodoxe Kirche in 
Estland fiirdie Selbstständigkeit noch nicht reif sei'".

Nach dem CCA 1993 (siehe oben, II.I.) waren Kirchen und sonstige 
Religionsgemeinden verpflichtet, ihre Statuten im Innenministerium zu 
registrieren. Bischof Kornilij, der den Orthodoxen in Estland Vorstand, zögerte 
nach eigener Darstellung mit der Registrierung, da ihm das Innenministerium 
empfahl, zuerst den Status quo wiederhcrzustcllen, d. h., Autonomie vom 
Moskauer Patriarchat zu erhalten, den ursprünglichen Namen EAOK 
wiederherzustellen, das Statut von 1935 anzunehmen und zu adaptieren und sich 
danach staatlich registrieren zu lassen und an der Eigentumsreform (Restitution) 
zu beteiligen '. Denn nur unter dem früheren Namen EAOK könnte die lokale 
orthodoxe Kirche ihr früheres Eigentum (einschließlich des heutigen Besitzes) 
restituiert erhalten'".

Am 26.4.1993 unterschrieb Patriarch Alexij II. den Tomos über die 
Gewährung der Selbstständigkeit, bzw. bestätigte den Tomos von 1920, stellte die 
autonomen Rechte der orthodoxen Kirche in Estland wieder her und gewährte ihr 
das Recht, sich Estnische Orthodoxe Kirche zu nennen. Der Tomos des 
Patriarchen Alexij II. berief sich auf die Entscheidung des Ökumenischen 
Patriarchen Demetrios I. vom 3 Mai 1978. der gemäß der „Patriarchale und 
Synodale Tomos von 1923 bezüglich der Estnischen Orthodoxen Kirche ungültig 
wird, da normale kanonische Kontakte mit der Heiligen Russischen Orthodoxen 
Kirche, der auch früher die Orthodoxe Kirche in Estland angehörte, möglich 
geworden waren“ .

Um den Empfehlungen des Innenministeriums naehzukommen, wurde am 
29. April 1993 im Pühlititsa-Nonnenklosler in Kuremäa unter dem Vorsitz von 
Patriarch Alexij II. ein Konzil einberufen, das beschloss, das Gemeindeleben in 
Estland entsprechend dem Statut der EAOK von 1935 zu regeln und den Namen 
EAOK anzunehmen. Patriarch Alexij II. übergab Bischof Kornilij den Tomos über 
die Wiederherstellung der Autonomie. Das Konzil sieht die „Estnische Orthodoxe 
Kirche in der Nachfolge des orthodoxen Erbes in Estland der vorrevolutionären 
Zeit“, sowie in der Periode nach der Bildung des Revaler Vikariats der Rigaer 
Eparchie (1917) und nach der Gewährung des Status einer Autonomen Kirche 
durch den Patriarchen Tyehon im Jahre 1920, der 192.3 durch den Konslantinopler 
Patriarchen Meletios anerkannt wurde. „Die Reihe struktureller Veränderungen" 
hätten nach Ansicht des Konzils ..ihren Charakter nicht verändert, deswegen sollte

"Vgl. K voprosu o Pravoslavnoj Cerkvi v I stonii [Zur Truge (Iber die Orthodoxe Kirche in 
Estland|: lillp://www.nravoslavie.ru uiuilit/O.'OS121 (2628 (20.1 1.2007).

;i Vgl. V. POLESCUK, Pravoxlavie v P.slonii segodnja: tjaäSelye vremena. Tckst obnovlen 15 
maja 2000 |Or(hodoxie in listland heute: schwere Zeiten. Erneuerter Text vom 15.5,2000]: Legal 
Information Centre Tor Human Rights (I.ICIIK): ImoVAvww. liehr.ee/riis/slalvi/pravos.lum
(20.11.2007).

■ Vgl. Estonian Culture 1/200.' (I) ( Anm. 65).
' Vgl. den Text des Tomos in russischer Sprache, elektronisch ahndbar: lntp://vvww.orthodox. 

cc/index.nlinVd-odocTomos (20.1 1.2007).

http://www.nrav


die Estnische Orthodoxe Kirche in ihrer gegenwärtigen Struktur als Subjekt des 
kanonischen und staatlichen Rechts anerkannt werden, das seine Existenz 1940 
nicht beendete, sondern seine äußere Struktur den Realien der /eit anpasste zur 
Fortsetzung und Verwirklichung der wichtigsten Bestimmung der Kirche”

Die autonome Eparchie der ROK-MP bemühte sich um die offizielle 
Registrierung unter dem Namen EAOK, aber ihr kamen Anfang August 
Erzpriester Emmanuel Kirss. Diakon Aivar Sarapik und der Laie Henn Tosso mit 
einem Antrag um die Registrierung der Hxil-EAOK (des Stockholmer Synods75) 
zuvor.

Grund dafür war u. a. ein Konflikt zwischen Bischof Kornilij und einigen 
estnischen Geistlichen, die einen estnischen Metropoliten verlangten und Bischof 
Kornilij vorschlugen, Bischof für die russischen Gemeinden zu werden. Für die 
Gründung einer nicht mit Moskau verbundenen estnischen Kirche engagierten 
sich Aivar Sapik und Henn Tosso, die Kontakt mit dem Stockholmer Synod und 
dem Patriarchat in Konstantinopel aufnahmen und alle Gemeinden bereisten ' . Die 
mei-sten Gläubigen, vor allem ostslawische Zuwanderer aus der Zeit nach dem 
zweiten Weltkrieg, verblieben in den Gemeinden des MP, während die meisten 
estnischen Gemeinden, vor allem die wieder gegründeten kleinen Gemeinden in 
den ländlichen Gegenden, zur später registrierten EAOK wechselten .

A. Sapik und H. Tosso wurden damals tatkräftig von Mari-Anne Heljas, 
Rechtsberaterin im Departement für Religionsangelegenheiten des estnischen * 1

96

! Zit. nach Eslonskaja Pravoslavnaja Cerkov' Moskovskogo Palriarchata: lillp://www rdiuio 
ru/dosie/2S/276.lnml (20.11.2007).

1 Metropolit Alexander wurde am 20.9.1944 von den deutschen Behörden in das Lager 
Ohmstede bei Oldenburg zxvangsevakuicn. Dort gründete er in einer Baracke die erste estnische 
orthodoxe F.xilgcmeindc. Mit ihm verließen Estland 22 Kleriker und 8000 bis 10.000 estnische 
orthodoxe Laien. Im März 1947 siedelte er nach Stockholm über. Am 15,1.1948 gründete Alexander 
einen Synod Ihr die Verwaltung der 17 estnischen Gemeinden im Ausland, darunter 7 Gemeinden in 
Schweden, 4 in den USA, 3 in Kanada. I in Großbritannien, I in Deutschland und I in Australien. 
Alexander betrachtete sich bis zu seinem Tode am 18.10. 1953 in Stockholm als der rechtsmäßige 
Metropolit von Tallinn und ganz Estland. wobei seit dem 25.10.1953 in Tallinn schon Bischöfe des 
Moskauer Patriarchats saßen. Vgl. Prvavoslavnaj I nciklopcdija. Tom I. Stat'ja „Alcksandr“ ( Anm. 
19). Zum locum tenens des Metropoliten wurde im Dezember 1953 Athcnogaras, bxarch und 
Erzbischof von Thyatira und Großbritannien, ernannt. I960 weihte Alhcnagoras (mit den Bischöfen 
von Genf und Wien) Jüri/Gcorgij (Välbc) zum estnischen Vikarbischof (von Ravenna). Nach dessen 
Tod 1961 wurde Athenagoras erneut locum tenens. Danach wurden die estnischen orthodoxen 
Exilgemeinden von den Finnischen Erzbischöfen bzw. lokalen Bischöfen des Ökumenischen 
Patriarchats verwaltet, wobei der aus Priestern und l.aien bestehende Exilsynod dem Metropoliten von 
Schweden im Verband des Ökumenischen Patriarchats unterstand. Vgl. A. GAVRII .IN. Pravoslavnaja 
Cerkov' v postkommunistißcskoj Pribaltike |Die orthodoxe Kirche im postkommunistischcn 
Baltikum], in: Pravoslavnaja beseda 5 (2001); elektronisch abrulbar: hllDZ/www.russia- 
hc.niriisTeliuinii/socielv IatI.cl'm (20.11.2007). Auch nach der Rücknahme des Tomos über die 
Bildung der Metropolis von Estland im Jahre 1978 (siehe unten) löste das Ökumenische Patriarchat 
den Exilsynod der EAOK nicht auf und behielt die Jurisdiktion über die estnischen Exilgemeinden. 
Den Gemeinden des estnischen Exilsynods gehörten in den 1990er Jahren des 20. Jahrhunderts ca.
8.000 orthodoxe Esten an.

1,1 Vgl. L. A. UZ/.EEI. (Keston News Service). The C'hurch Mouse that roared; Estoninn 
Orthodoxy's road to Independente: lilln:7www.holv-trinitv.oru'cstonia kcston.htiiil (20.11.2007).

Vgl. tiAVRIl.IN. Pravoslavnaja Cerkov" ( Anm. 75).



Innenministeriums, unterstützt78. Am 11.8.1993 registrierte das Departement für 

Religionsangelegenheiten unter Verweis auf das Protokoll von 1945 über die 
Aullösung der EAOK das Statut der RAOK von 1935, das im Kamen der Exil- 
EAOK eingereicht wurde, lehnte anschließend die Registrierung der EAOK unter 
Bischof Kornilij wegen Namensgleichheit ab und schlug Kornilij vor, eine neue 
kirchliche Organisation zu bilden und diese registrieren zu lassen. Damit halten 
die estnischen staatlichen Stellen als Rechtsnachfolgerin der Vorkricgs-EAOK mit 
den entsprechenden Rechten auf die Restitution des Eigentums die Exil-EAOK 
anerkannt'.

Die Führung der estnischen Orthodoxen im Verband des MP mit der 
Mehrzahl der Gläubigen und den größten Kirchengebäuden war mit der 
Ablehnung der Registrierung nicht einverstanden. Am 7. November 1993 wurde 
in Tallinn ein Konzil der MP-treuen Orthodoxen mit Delegierten aus 76 (von 
damals insgesamt 79) Pfarren einberufen. Das Konzil richtete an das estnische 
Innenministerium ein Gesuch mit der Bitte, die Registrierung der Exil-EAOK 
zurückzunehmen und die EAOK unter Bischof Kornilij zu registrieren und danach 
die Pfarren kanonisch korrekt zu teilen. Das Departement für 
Religionsangelegenheiten lehnte am 25. November 1993 erneut die Registrierung 
der EAOK unter Bischof Kornilij ab. In einem Gespräch mit Keston News Service 
erläuterte die Rechtberaterin des Departments für Religionsangelegenheiten, M.- 
A. Heljas. ihren Standpunkt:

“... regislration is not necessary for a religious group to funclion in Estonia, 
but that it is important for linancial issues such as the privatisalion of state 
property. Ifa religious group Claims to be the continualion of a church which 
existed and which owned property in independent Estonia before 1940, then 
it must register in order to have the state recognise its Claims in the process 
of returning nalionalised land and buildings to their pre-Soviel ovvners. In the 
eyes of the law, she said. Archbishop Kornili and his pro-Moscow diocese, 
cannot lose anything because the churches were never Iheirs to begin with'; 
they were stolen by force linder the Soviel occupation. In spite ofthat, she

97

,s Vgl. UZZFI.L | An in. 76).
7,1 Die Zersplitterung der Orthodoxen in I silaiul war damit jedoch noch nicht beendet, Eine 

Gruppe estnischer Priester, die 11 Gemeinden vor allem aus Slldcstland vertraten, die die faktische 
Ernennung eines Ausländers Bischof Stephanus zum Metropoliten von Estland nicht akzeptieren 
wollten, berief am 7. Juni 1999 ein eigenes Konzil ein. und wählte den Pfarrer der estnischsprachigen 
Erlöser-Transfigurationskirehe in Tallinn Emmanuel Kirss zum Metropoliten der EAOK. Am 16. Juni 
1999 klagte der Vorsitzende des Synods dieser EAOK Samuel Puusar vor dem Tallinncr Stadtgericht 
gegen die Ernennung und Wahl von Stcphanos. da tl. a. laut Statut von 1935 kein Ausländer zum 
Metropoliten gewählt werden dürfte, und zweifelte die Vollmachten des Stockholmer Synods 
bezüglich der Einberufung eines Konzils an. Die Gruppe haute parallele Strukturen in der EAOK auf 
und wollte sieh auch mit Metropolit Kornilij einigen, dem sie die Bildung einer eigenen Eparehie von 
Narva für die russischen Gemeinden, wie his 1940. vorschlug, luteressamerweise agierte diese Gruppe 
im Namen einer Pfarre, die 1993 als Gemeinde der EAOK registriert wurde. Nach der ersten 
Gerichtsverhandlung am 4. November 1999 entzog Metropolit Stcphanos S. Puusar das Priesteramt 
und das Recht auf Vertretung der eigenen Gemeinde. Vgl. POLESCUK, Pravoslavie v Estonii (- Anm. 
71). Dieser Konllikt innerhalb der EAOK scheint jedoch überwunden zu sein.



saitl, ihe state w ill not forcihly evict pro-Moscow priests and congregations 
(Vom Ihe churchcs which lliey occupy, because we realisc lliat there is a 
kussian Orthodox Church wilh Russian Orthodox bclicvcrs here.’... If 
Archbishop Kornili had presenled his application betöre Tosso and Sarapik 
did, asked KNS, would Mrs l leljas have granted it? Yes, she said - bat her 
Ministry still would not have given him legal title to the pro-1940 church 
properties. 'I can legally change my name lo Rockefeller,' she said, "but that 
doesn't entitle me lo inheril the Rockefellers' money’”*".

Auch die Versuche, die Entscheidungen des Innenministeriums über das 
Tallinner Stadtgericht und ein Berufungsgericht an/.ufechten, blieben erfolglos. 
Die Vertreter des Metropoliten Kornilij wiesen u. a. daraufhin, dass eine Kirche 
in Estland eine episkopale Struktur und Leitungsgremien im Inland besitzen 
müsse. Vertreter der Departments llir Religionsangelegenheiten wiederum 
behaupteten, dass diese im Antrag der EAOK des Stockholmer Svnods erwähnt 
worden seien und sie nur vom gestellten Antrag auszugehen hätten'1. Nachdem bis 

Herbst 1994 alle Instanzen durchlaufen waren, begannen die staatlichen Stellen 
mit der Übergabe des kirchlichen Vermögens an die registrierte EAOK. Alle 
Versuche der EAOK-MP, die Kontinuität und Rechtsnachfolge in Estland 
nachzuweisen, scheiterten auch weiterhin10.

Der Jurisdiklionskonllikt zwang Geistliche zu Entscheidungen, denen sie 
manchmal aus dem Wege gehen wollten. So unterstellten sich russischsprachige 
Priester und Gemeinden staatlich der Konstanlinopler Jurisdiktion, um ihr 
restituiertes Gotteshaus zu behalten, und versuchten gleichzeitig kanonisch beim 
Moskauer Patriarchat zu verbleiben, obwohl diese Priester letztendlich von 
Metropolit Kornilij suspendiert werden konnten, Andererseits verblieben beim 
Moskauer Patriarchat auch estnische Priester, die ihren Eid und priester!ichen 
Gehorsam gegenüber ihrem Bischof, der ja nicht vom rechten Glauben abgefallen 
war. nicht verletzen wollten. Wichtig war für viele Gemeinden vor allem die 
Sprache des Gottesdienstes".

Ende 1994 eskalierte der Konflikt zeitweilig, nachdem der Ökumenische 
Patriarch Bartholomaios offiziell erklärt hatte, dass der Stockholmer Synod der 
EAOK sich unter seiner Jurisdiktion befinde. Der damalige estnische Präsident 
Lennart Märi und der estnische Europaminister Endel Lippmaa wandten sich an 
das Ökumenische Patriarchat mit der Bitte um Unterstützung lur die EAOK des 
Stockholmer Synods.

Am 25. Mai 1995 rief Patriarch Bartholomaios während eines Besuchs in 
Einnland im Rundfunk die orthodoxen Gläubigen in Estland „zur schnellsten 
Wiedergeburt der Estnischen Autonomen Orthodoxen Kirchen in unmittelbarer

Z.il. nach UZZliLI l Anm. 76).
*' Ebenda.

Vgl. GAVRILIN. I’ravoslavnujn CcrkoV (= Anm. 75).
" Vgl. I . A. UZZELL. Orthodox in E-slonia choose sides: hlln: ’'C'\\v.l»>lv-triiiitv.org-estonia. 

kcsion.html (20.11.2007).



Gemeinschaft mit dem Ökumenischen Patriarchat“ auf"1. Ende 1995 ernannte er 

den finnischen Erzbischof Johannes zum zeitweiligen Oberhaupt der EAOK

Am 3. Januar 1996 fanden in Konstantinopel ergebnislose Verhandlungen 
zwischen Vertretern des Konstantinopler Patriarchats und des Moskauer 
Patriarchats statt. Am 20. Februar 1996 reaktivierte Patriarch ßartholomaios den 
Tomos von 1923 des Patriarchen Meletios IV. über die Bildung der Metropolis 
von Estonia. Mit der provisorischen Verwaltung der reaktivierten Metropolis 
wurde wiederum der damalige orthodoxe finnische Erzbischof Johannes 
beauftragt. Zur Begründung wurde u. a. angeführt, dass das Ökumenische 
Patriarchat diese Entscheidung auf Grund der beständigen Anfrage („persistent 
request“) der estnischen Regierung und der überwiegenden Mehrheit der 
estnischen orthodoxen Pfarren traf. Die vom Kornilij suspendierten Geistlichen 
wurden in den Klerus des Konstantinopler Patriarchats aufgenommen. Damit 
wurde aus der Sieht des MP das Schisma der Orthodoxen Kirche in Estland zur 
Realität“.

Am 23. Februar 1996 erklärte der Hl. Synod der ROK ..diese Aktion Für 
schismatisch, die unsere Kirche zwingt, die kanonische und eucharistische 
Gemeinschaft mit dem Konstantinopler Patriarchat zu unterbrechen und die 
Kommemoralion des Konstantinopler Patriarchen f...] zu beenden". Die 
eucharistische Gemeinschaft zwischen den Patriarchaten wurde indessen bald 
nach Verhandlungen in einer gemeinsamen Kommission der beiden Patriarchate 
wiederhergeslellö.

99

Am 24. Februar 1996. dem estnischen Unabhängigkeitstag konzelebrierte 
eine vom Metropoliten Joakim von Chalkedon geleitete Delegation des 
Konstantinopler Patriarchats mit estnischen Priestern in einer Tallinner 
Pfarrkirche, wobei der Metropolit Joakim in Begleitung des finnischen 
Erzbischofs Johannes und der Metropoliten Meliton von Philadelphia und 
Panteleimon (Rodopoulos) von Tiroloi und Serenlion ein Schreiben des 
Patriarchen und des Synods verkündete, der die Neugrtindung der EAOK 
begründete''* *. Am selben Tag ließ der Synod verkünden, dass Erzbischof Johannes

11 Moskovskij Patriarchal oslranilsja ot Konslaminopol'skogo, no no prerval cvcharisliceskogo 
obsfienija [Das Moskauer Patriarchat hält sich vom Konstantinopler lern, aber unterbrach nicht die 
eucharistische Gemeinschaft]: lilln: ■%ww.nravt>slavie.ru/ci’i-bin.svki>ii.'client/tlisnlav. pl'.’sid 207&did 
-218 M .7.2007).

' Itir dessen Einschätzung der Ausgangssituation vgl. F.r/bischol' JOHANN ES (RINNE). The 
Orthodox Church in Estonia, in: Kanon 12 (1994) 44-48.

* Vgl. die Erklärung des Synods der ROK-MP vom 8.1 1.2000: htln://ww w.russian-unhodox- 
ch.ureh.org.ru: hiip://www.mospat.ru/indcx.nlin?i)auc 22192 (1.7.2007).

8,1 Vgl. ebenda,
*' Vgl. Red* Vysokopreosvjasccnnogo Vlilropolila STEEANA na Sobore Pravoslavnoj Ccrkvi 

Estonii |Oie Rede des Hochgeweihten Metropoliten Stefan im Konzil der Orthodoxen Kirche Estlands) 
14.6.2006: lillp:.'www.haznica.inrt)/nanesid-2.t43.lnnil (1.7.2007).



100

von Karclien und ganz Finnland zum locum lenens der Kstnischen Orthodoxen 
Kirche ernannt wurde. In der Erklärung hieß es u. a.:

'"Archbishop John will oversee the restructuring of the Metropolitanate ad 
rcferendum to the Eeumenical Patriarchate, which will then proceed with the 
election and installalion of the canonical hierarchs of the Metropolitanate”“''.

Am 25. Februar 1996 begann Patriarch Alexij während der Liturgie an 
seinem Namenstag die Kommemorierung der Oberhäupter der Orthodoxen 
Kirchen mit dem Patriarchen von Alexandria. Ein Kongress des Klerus der 
Finnischen Orthodoxen Kirche im Kloster von Neu Valaam/Valamo sprach seine 
Unterstützung Für Erzbischof Johannes Handeln in Estland aus. Am 8., 10., II. 
März trafen Metropolit Juvenalij und Erzbischof Kliment. führende Hierarchen 
des MP, die Patriarchen von Serbien. Antiochien, Jerusalem, Bulgarien und den 
Metropoliten von Polen, um sich deren Unterstützung zu vergewissern.

Am 11. und 28. März, am 3. und 22. April 1996 verhandelten Vertreter des 
Konstantinopler Patriarchats und des Moskauer Patriarchats in Zürich und 
vereinbarten ein Memorandum, dessen Text in eine gemeinsame Entscheidung der 
Synoden beider Patriarchen vom 16. Mai 1996 aufgenommen wurde. 
Entsprechend dem Beschluss wurde [nach Lesart des Moskauer Patriarchats] das 
Vorhandensein zweier orthodoxer Jurisdiktionen in Estland anerkannt und die 
Gemeinschaft zwischen dem Konstantinopler Patriarchat und dem Moskauer 
Patriarchat wieder hergestellt. Alle orthodoxen Pfarren sollten sich im Zuge einer 
neuen Registrierung für eine der beiden Jurisdiktionen entscheiden können. Erst 
die Entscheidungen der Pfarrgemeinden könnten für die Lösung des Problems des 
kirchlichen Eigentums und des weiteren Schicksals der orthodoxen Kirche in 
Estland ausschlaggebend sein. Allerdings ließ sich das Problem auf diese Weise 
nicht lösen, denn in vielen Pfarren gab es Anhänger beider Patriarchate. Einige 
EAOK-Pfarren verweigerten eine neue Registrierung, da sie de facto nur auf dem 
Papier existierten .

Das Konstantinopler Patriarchat erklärte sich bereit, die Implementierung der 
Entscheidung vom 20. Februar 1996 über die Gründung einer autonomen Kirche 
in Estland im Verband des Konstantinopler Patriarchats um vier Monate zu 
verschieben und gemeinsam mit dem Moskauer Patriarchat „in der Frage der 
Darlegung ihrer [der Patriarchate] Positionen vor der estnischen Regierung 
zusammenzuarbeiten, damit alle Orthodoxen gleiche Rechte erhalten, 
einschließlich des Rechtes auf Eigentum"' .

Eine gemeinsame Kommission beider Patriarchate stellte am 23.08.1996 eine 
Liste der Pfarren, die sich klar für eine der beiden Jurisdiktionen entschieden 
hatten, auf. In zwei Gemeinden, in Dorpat und in Valga. die sich nicht entscheiden 
konnten, sollte eine Unterkommission Gemeindeversammlungen durchführen und *

81 Zil. nach: lillo:/;'www.<irilu)cliixa.orn/GB/eslonia/docuiiienlsEO( Insloiv hAOC'.lilm
(1.7.2007).

* Vgl. GAVRIUN. Pravoslavnaja CcrkoV (- Anni. 75).
Erklärung des Synods der ROK.-MI’ vom 8.11.2000 (= Anm. 80).



101

ein Projekt über den juristischen Status der Gemeinden des Moskauer Patriarchats, 
die staatlich nicht registriert wurden, vorbereiten'1’. Die für den 8. und 9. 

September 1996 vorgesehenen Pfarrgemeindeversammlungen in Dorpat und 
Valga sowie die Verhandlungen /u weiteren Problemen fanden jedoch nicht statt, 
da so jedenfalls die Darstellung des Moskauer Patriarchats - zum Termin kein 
einziger Vertreter des Konstantinopler Patriarchats in Estland anreiste: Dem 
Konslantinopler Patriarchat wurde vorgeworfen, die historische Kontinuität der 
Gemeinden des Moskauer Patriarchats in Estland nicht anzuerkennen.

Vice versa beklagt der vormalige locutn tenens Johannes (Rinne):

“The Eslhonian Apostolic Orthodox Church is and has beeil since the 
beginning of the division quite ready to co-operate, but the Russian 
Metropolitan of Reval (Tallinn) refuses to have any contacts. This was the 
case in 1996-1999 during my time as the locum tenens of the Eslhonian 
Church, and the present resident Metropolitan Stephanos toId me only a lew 
weeks ago, thal the Situation has not changed”1’3.

Mit der im Vermögenskontiikt von Konstantinopler Seite vorgeschlagenen 
Lösung - dem Moskauer Patriarchat die von dessen Gemeinden genützten Kirchen 
zur Pacht zu einem symbolischen Preis zu überlassen ''1 , der auch die estnischen 
Behörden zugeneigl waren, war das Moskauer Patriarchat in den 1990er Jahren 
freilich allein wegen der möglichen Rechtsunsicherheit nicht einverstanden.

Am 18. Oktober 1996 zelebrierte Erzbischof Johannes eine Weiheliturgie in 
der umstrittenen Mariä-Knlschlafungskathedrale in Dorpat. Damit hatte das 
Konstan-tinopler Patriarchat nach Ansicht des Moskauer Patriarchats das 
Moratorium vom 20. Februar 1996 verletzt'1 .

Während eines Treffens der gemeinsamen Kommission beider Patriarchate 
am 12. Dezember 1996 in Athen vereinbarten beide Seiten eine abwechselnde 
Nutzung der umstrittenen Kirchen in Dorpat und in Valga. Die Delegation der 
ROK bemängelte die fehlende Bereitschaft des Konstantinopler Patriarchats, zu 
einer einvernehmlichen Lösung des Problems des juristischen Status der Pfarren 
des Moskauer Patriarchats in Estland zu kommen. Die Vertreter des 
Konstantinopler Patriarchats stimmten zu. dass die bisher in diesem Bereich 
geleistete Arbeit unbefriedigend sei. Auch ein weiteres bilaterales Treffen am 27. 
November 1998 in Genf blieb [in der Darstellung des Moskauer PatriarchatsJ 
ergebnislos*’.

Am 9. März 1999 fand in Tallinn unter dem Vorsitz des Finnischen 
Erzbischofs Johannes, dem locum tenens der EAOK, ein Kongress der EAOK

■ Vgl. ebenda.
Schreiben des nunmehrigen Metropoliten v. Nikaia JOHANNES (RINNE) vom Sommer 2007 

(■ Anm. .1).
Vgl, die Erklärung des Synods der ROK-MP vom 8.1 1.2000 (- Anm. 86).

“ Vgl. ebenda.
Vgl. ebenda



102

statt, bei dem 38 von 40 stimmberechtigten Delegierten zum Schluss kamen, dass 
derzeit kein passender estnischer Kandidat für das Melropolilcnamt vorhanden sei. 
Das Konstantinopler Patriarchat wurde gebeten, den Vikar der griechischen 
Metropolis in Frankreich und angesehenen Theologen, Bischof Stephanos 
(Charalambides)'\ als Metropoliten nach Estland zu schicken. Der Synod des 
Konstantinopler Patriarchats ernannte anschließend am 13. März 1999 Bischof 
Stephanos, zum Metropoliten von Tallinn und ganz Estland ”s . Patriarch 
Bartholomaios appellierte an die ROK, Metropolit Stephanos als „kanonischen 
und legitimen Krsthierarchcn der Estnischen Orthodoxen Kirche anzuerkennen". 
Die ROK. die „die Region Estland überzeugt als autonomen Teil des historischen 
kanonischen Territoriums des Moskauer Patriarchats betrachtet“, weigerte sich 
hingegen, den Metropolit Stephanos von Konstantinopel verliehenen Status 
anzuerkennen w.

Offizielle und inoffizielle Verhandlungen zwischen estnischen Behörden und 
Vertretern der EOK-MP in den 1990er Jahren blieben insgesamt ergebnislos, da 
die estnischen Behörden keine Kontinuität der EAOK des MP anerkennen wollten 
und diese wiederum nicht bereit war, sich als ausländische Kirche registrieren zu 
lassen. 1997 wurden das stauropigialc Pühlitsa-Kloslcr in Kuremäa und 1999 die 
stauropigiale Gemeinde der Aleksandr-Ncvskij-Kathdrale in Tallinn registriert1"".

Auch die Verhandlungen zwischen Delegationen der beiden Patriarchate am 
28. März. 2000 in Genf blieben erfolglos: die Delegation der ROK schlug ein 
juristisches Abkommen zwischen den beiden Jurisdiktionen vor. die das volle 
Eigentumsrecht auf das de facto benutzte historische Eigentum beinhaltete, 
während Metropolit Stephanos als Vorbedingung einer Lösung die Anerkennung 
seiner Jurisdiktion als der einzigen Autonomen Estnischen Orthodoxen Kirche 
verlangte1"1. Die Verhärtung des Eigentumsstreites war zumindest anfänglich auch 

durch die Position der estnischen Behörden und eines Teiles der Anhänger der 
EAOK bedingt. So erklärte Kadri Jäätma. Mitglied der Leitung der EAOK in 
einem Interview für das Informations-analytische Zentrum für das Studium der 
gesellschaftlich-politischen Prozesse im postsowjetischen Raum an der 
Historischen Fakultät der Moskauer Universität:

„Es gab das Züricher Abkommen, aber wer machte es? Der estnische Staat 
schloss dieses Abkommen nicht, und ich spreche von den estnischen 
staatlichen Gesetzen. Wir haben eine freie Autonome Kirche. Wie kann 
jemand Estland weitergeben?“1"'

Vg. die offizielle Biographie auf der Wehsilo der FAOK: hup://www •.eoc.ee/cim/cal-50I/eat- 
510 (estnisch), http://www.ooc.rc/nis/ciil-4ft.VM (russisch) (20.11.2007).

'“Vgl. das Communiquä der Autonomen Orthodoxen Apostolischen Kirche von Estland, 10. 
März 1090 [russisch]: ltttp://vvvnv.peoplo.niiov.ni/sva/cstoiiia,lnm (20.11.2007); siehe auch: 
http://www.cncwa .us/ccc-bpdypg-us.aspx'.’'IndexView alnlia&cccnauclt) ~33 (20.11.2007). 

w Erklärung des Synods der RQK-MP vom 8.11,2000 (= Ahm. 86).
Vgl. Eslonian C'ulturo 1/2003 (I) ( Anm. 66).

"" Vgl. die Erklärung des Synods ( Anm Xft).
"'"Zit, nach G. DU IX/LN KO, Prcodolenic |Die Überwindung], in: Informaciono-analiticeskij 

Centrpo izuceniju obScestvcnno-politiCeskich proeessov na poslsovetskom prostranstvc | Inforniaiions-

http://www.ooc.rc/nis/ciil-4ft.VM
http://www.cnc


103

Die teste, aber letztendlich llcxiblere und abwartende Haltung der estnischen 
Behörden nach der Registrierung der EOK-MP zum selben Thema brachte llmo 
Au, Leiter der Abteilung lür Religionsangelegenheiten im Estnischen 
Innenministerium, in einem anderen Interview zum Ausdruck:

„Wir haben so ein Dreieck der Staat und zwei lokale Kirchen. Und wenn 
eine dieser Kirchen, die EOKMP mit ihrer Patriarchic [Verwaltung des MP] 
administrativ verbunden ist"15, so ist die EAOK selbstständig und hat mit 

dem Patriarchat nur kanonische Verbindungen. Deswegen sind die 
Vereinbarungen zwischen beiden Patriarchaten lür sie nicht bindend. Umso 
mehr sind diese Vereinbarungen keine juristische Grundlage für staatliches 
Handeln. Was das Eigentum betrifft, so können wir von Immobilien 
sprechen über Gebäude und den Grund, auf dem sie sich befinden. Und die 
Rückgabe oder Verpachtung erfolgt streng nach den Gesetzen Estlands. 
Wenn nach dem Gesetz die Rückgabe des Eigentums an das Subjekt zu 
erfolgen hat. das es vor dem 16.06.1940 besaß, so kann nach dem Gesetz das 
Eigentum nur die EAOK erhalten. Und damit die EOKMP in ihren 
Gebäuden handeln kann, haben wir Absichtsprotokolle abgeschlossen, denen 
entsprechend die EAOK auf die Rechtsnachfolge zugunsten des Staates 
verzichtet, und der Staat diese Grundstücke in ein Grundbuch einträgt und 
Nutzungsverträge vorbereitet. Die Gesetzgebung sieht lür diesen Fall 
Besitzrechte lür eine bestimmte Frist vor. Die EAOK hat volles Eigentum 
entsprechend dem Gesetz“

Die kirchliche Situation in Estland war eines der Themen des 
Jubiläumsbischofskonzils der ROK vom 13.-16. August 2000. Das Bischofskonzil 
lehnte die Anerkennung des kanonischen Status der Autonomie für die „seit 1996 
in Estland anwesende kirchliche Jurisdiktion des Konstantinopler Patriarchats"1"' 
ab. „da die Anerkennung eines solchen Status nicht in vollem Maße der 
historischen Entwicklung und dem gegenwärtigen Zustand der gesamten 
Orthodoxie in Estland entspricht“""'. Das Bischofskonzil erklärte, „die Teilnahme

analytisches Zentrum lur das Studium der gesellschaftlich-politischen Prozesse im postsowjetischen 
Raum|, 15. November 2006: hltp://www.ia-ccntr.t'ti/connticms.nlip'.>itU21<) 120.11.2007).

11,3 Im Statut der EOKMP heilt! es u. a.: „An. 1.3. Die I OK MP ist eine selbstständige Kirche, 
sie gehört zur kanonischen Jurisdiktion der aulokephalen Russischen Orthodoxen Kirche, über die ihre 
Einheit in der Glaubenslehre und kanonische Verbindung mit den anderen Lokalen Orthodoxen 
Kirchen verwirklich wird. Art. 1.4. Die LOK MP ist eine juristische Person [,..] Art. 1.5. In ihrer 
Tätigkeit hält die EOK MP sich an dieses Statut und die Gesetze der Estnischen Republik. Art. 1.6. Der 
Silz der Leitung der LOK MP befindet sieh in Tallinn". Vgl. 
htlpPAvww,orthodox.cc/imlcxcsl.nhp'.'d aniot.pohikiri (20.11.2007).

IMZit. nach DLIX TNKO, Preodoleniej- Anm. 102).
"'•* Opredelenie Jubilcjnogn Archicajskogo Sohora 0 polo/enii Pravoslavnoj t'erkvi v Estonii 

| Bestimmung des .Iiibiliiiims-Bischofskonzils über die Lage der Orthodoxen Kirche in Estland]: Sluzba 
kommonikacii OVCS MP |Komnnmikationsiiiensl der Abteilung für kirchliche AuBcnbc/ichungen des 
MP], 16.08.2000: littp:. www.pravoslavi.in news/sohor IS.hlm 120.1 1.2007).

m Ebenda.

http://www.ia-cc


104

von Vertretern der Russischen Orthodoxen Kirche an interorthodoxen Foren, bei 
denen offiziell Teilnehmer von der so genannten ,Autonomen Estnischen 
Orthodoxen Kirche' des Konstantinopler Patriarchats“ teilnehmen, llir 
unzulässig"’.

Vom 26.1(1-1.11. 2000 besuchte der Ökumenische Patriarch Bartholomaios 
in Begleitung des Finnischen Erzbischofs Johannes und einer Delegation der 
Finnischen Orthodoxen Kirche offiziell Estland. Die estnische Presse widmete 
diesem Besuch gleichviel Aufmerksamkeit wie zuvor dem Papstbesuch. Der 
estnische Präsident Lennart Meri verlieh dem Patriarchen die höchste estnische 
Auszeichnung, die an einen Ausländer vergeben werden kann, das Kreuz von 
Maarjamaa. Der Besuch war mit Verstimmungen zwischen dem Konstantinopler 
Patriarchat und dem Moskauer Patriarchat verbunden. Die Presseabteilung der 
Estnischen Orthodoxen Kirche von Bischof Kornilij gab einen Tag vor dem 
Besuch eine Erklärung heraus, in der es hieß:

"Ncilher the Primate of our Estonian Orthodox Chureh, nor the clergy and 
nor the people of our Local Chureh won’t take part in the events of the 
lortheoming visit and won’t share communion with Patriarch 
ßarlholomew”1"*.

Patriarch Bartholomaios verlangte seinerseits die Absetzung von Metropolit 
Kornilij11”, distanzierte sich aber auch von einer lnvoivierung in die Streitigkeiten 

um die Registrierung der Pfarren des Moskauer Patriarchats und das kirchliche 
Vermögen (wo die estnischen Behörden sowieso die Position der EAOK 
vertraten):

"Concerning the registration of the parishes of the Moscow Patriarchate and 
the return of property of the pre-war Chureh in Estonia, the Ecumenical 
Patriarchate does not interfere in these matters, as they are arranged 
according to the Estonian laws”"°.

Das Moskauer Patriarchat wies in seiner Erklärung vom 8. November 2000 
darauf hin, dass der Moskauer Patriarch von dem Besuch „in einem Gebiet des 
kanonischen Territoriums des Moskauer Patriarchats“ nicht benachrichtigt worden 
war1". Offiziell wurde das Moskauer Patriarchat von der Estnischen Evangelisch- 
Lutherischen Kirche benachrichtigt. * 108

"i; Ebenda.
108 Zu. nach: Patriarch Bartholoinew provokes Schism in Estonia, in: Orthodoxia 2000 (Oct, 27. 

2000); elektronisch abrulbar: http://www.pravojlavic.ru/cnglish/eslcerkpolit.him <20.11.2007).
Vgl. R. RINGVEE. Orthodox Churchcs in F.stonia; http:.'.'\v\v\v.eiiist.ee.eultiire.l MVII1I 

/riniivee.liliiil (20.11.2007).
""The Cireetings and Declaration of I lis All I lolmess Ecumenical Patriarch Uortholomcw on (he 

Press Conference belore leaving Estonia. in: PAPATHOMAS PAI.I.I. The Alllonomous Orthodox 
Chureh of F.stonia (= Anni. 18). 230,

11 Erklärung des Synods der KOK-MP vom X.f 1.2000 <= Anm. 86).

http://www.pr


105

Während der Reise nach Estland explizierte Patriarch Bartholomaios in 
einem Vortrag in der Dorpater Universität am 30. Oktober 2000 die Positionen des 
Konstantinopler Patriarchats:

“The Bcumenical Patriarch bas never claimed a primacy of administration or 
authority among the Orthodox Churches nor has it imagined itself to be 
enveloped vvith infalliblc authority. All of the Ecumenical Patriarchs 
considered and consider themselves as charged witli the heavy bürden of 
Service to all of the Orthodox Churches, a Service whieh is rendered 
indispensable when the latter are unable of themselves to resolve eertain 
Problems, when a coordination of ehair activities becomes necessary, when 
Churches or some of their members resort to them seeking Intervention in 
Order to regulatc significant matters whieh could not be successfully settled 
in any other way. [...] As known, in 1923, by means of an official Act of the 
Ecumenical Patriarchate, called a Patriarchal and Synodical Tome, following 
the petition of the then Archbishop of the Orthodox Church in Estonia, 
numbering at the time 240.610 members, this Church was proclaimed 
autonomous, with the agreement also of the then Patriarch Tikhon of 
Moscow who had recognized its autonomous state already from 1920. 
However, according to the sacred cannons whieh govern all the Orthodox 
Churches and whieh were established by the Ecumenical Councils and 
prcvailcd in their tradition, autonomy and autocephaly, the tvvo levels of Self­
government for a local Church, are granted by Ecumenical Councils, or. in 
the case where these cannot be convened, they are granted by the first in 
seniority of the Ecumenical Patriarchate whieh dcclared the Orthodox 
Church in Estonia autonomous, a fact recognized sincc then throughout the 
Orthodox world. This autonomy was forcefully and uncanonically abolished 
by the known dramalic conditions during the decade of the I940's. and our 
predecessor Patriarch Demotrios was obliged to suspend lemporarily in 1978 
the validity of the Patriarchal and Synodical Tome of 1923. However, now 
that the irregulär period whieh led to the aforemenlioned temporary 
Suspension has came to an end; the Ecumenical Patriarchate, in response to 
the requesl of the greater majority of the Eslonian Orthodox peoplc and of 
the State of Estonia, as well, following consultation with the Patriarchate of 
Moscow reinstated the validity of the Patriarchal and Synodical Tome of 
1923 and restored the autonomy of the Orthodox Church in Estonia. The 
agreement between the Patriarchates of Constantinople and Moscow rested 
in each parish choosing freely whelher it would belong to the autonomous 
Orthodox Church in Estonia or to the Patriarchale of Moscow. |... ] 
Consequently, the state authorities of Estonia, themselves applied the 
prevailing lcgislation, without any further involvcment of the Ecumenical 
Patriarchate, and registered the Autonomous Orthodox Church of Estonia in 
the proper official state books, returning to the Church the property whieh it



106

lawfully possessed prior to 1940 and which had in the meanwhilc bcen 
owned by the state”1 2.

In einer Ansprache bei einem Hmpfang, den der Griechische Botschafter zu 
Ehren des Konstantinopler Patriarchen gab, brachte dieser zum Ausdruck, dass die 
Autonome Estnische Orthodoxe Kirche letztendlich nicht auf Grund des 
Beschlusses des Hl. Synods und des Obersten Kirchlichen Rates der Russischen 
Orthodoxen Kirche vom 10. Mai 1920, sondern auf Grund des Patriarchalen 
Tomos des Patriarchen Melctios IV. entstanden sei:

“This Church was rccognized as autonomous by the then Patriarch of 
Moscow Tychon in 1920. But in July 1923, the Church, represented by 
Metropolitan Alexander and bis delegation, asked to be granted autonomy by 
the autoritative Ecumenical Patriarchate according to the order. The 
Ecumcnical Patriarchate proclaimed the autonomy of the EOC by the 
patriarchal and synodal tomos of July 1923. In the conditions of autonomy 
rccognized by all Orthodox Churches, this Church functioned until 1940s, 
vvhen its autonomy was ended by force and the Church was United 
uncanonically to the Moscow Patriarchate"11'.

In der Pressekonferenz am I. November 2000 vor seiner Abreise aus Estland 
bekräftigte Patriarch Bartholomaios nochmals die Positionen Konstantinopels in 
Bezug auf die Situation der Orthodoxie in Estland:

"Thcrc is no sccond local Orthodox Church herc this is forbidden by the 
canons but the spiritual presence of the Moscow Patriarchate is to certain 
limits extended into the territory of another Church. This is an economy (a 
concession to the exact sense of the canons) and is analogous to the System 
ofexarchates and stauropegic monasteries and parishes”114.

Das Departement für kirchliche Außenbeziehungen des Moskauer 
Patriarchats fasste nach der Visite seine Sicht der Ereignisse und der Horderung 
des Ökumenischen Patriarchats zusammen. Es bedauerte, dass es trotz 
Verhandlungen mit Vertretern der estnischen Regierung und des Konstantinopler 
Patriarchats nicht möglich war. in Verbindung mit dem Besuch des Patriarchen zu 
einem Ende der vierjährigen Konfrontation über eine gemeinsame Erklärung der 
Oberhäupter beider Jurisdiktionen zu kommen, die die Versöhnung aller 
Orthodoxen und die Herstellung gleicher Rechte für alle orthodoxen Gemeinden 
einschließlich des Rechtes auf das historische Eigentum beinhalten würde. Die

1,3 Zit. nach: hitp:/Avww.orthwlo.xa.Hrg/<iH/nalriarchale/travel/c«inferencepresseGB.hini

(1.6.2007).
"The Toast by His All-Holiness Ecumcnical Patriarch DARTIIOLOMLW on the l'cstive 

Reception arranged in His Honor by the Aitibassador of Circecc in Estonia (29 October 2000): 
lilln:/Avww.orthodoxa.orü/GIVnntriarchalc/lriivcl/;nnhassadc(iB.lniii (20.11.2007).

IJ The Grcctings and Declaration of His All Holiness Ecumenical Patriarch BORTHOI.OMF.W 
on the Press Conference before leaving Estonia. in: PAPATIIOMAS PALEI. The Autonomous 
Orthodox Church of Estonia ( Anm. IX). 238.



Positionen des Konstantinopler Patriarchen, die er während des Besuches äußerte, 
wurden folgendermaßen dargelegt:

“I. The agreements. vvhich were concluded by the two Churches regarding 
the Church position in Estonia in Zürich in May 1996, are vvrongly 
interpreted by the Russian Church, they can’t be interpreted as 'the decision 
which allows two parallel jurisdictions exist in Estonia.’
2. The parishes within jurisdietion of the Moscow Patriarchate in Estonia 
must be-run by their Local Church in the form of. 'cxarchia' (representations) 
or metokhions.
3. There can be only one Metropolitan or Archbishop in Estonia titled, of all 
Estonia’, and therc can be an 'Exarch’ (representative) affiliatcd to him, vvith 
the parishes directed by the Russian Orthodox Church.
4. ‘The Moscow Patriarchate has no grounds for secking the right of 
succession in Estonia.’
5. ‘Estonian Apostolic Orthodox Church of the Ecumenical Patriarchate is 
the rightful successor in Estonia. and it carries on the administrative 
supervision of the Orthodox parishes on the whole territory of the country.’
6. ‘ The Moscow Patriarchate must dismiss Archbishop Komily from his post

[...rl,s.
Demgegenüber lässt sich aus verschiedenen Texten der Standpunkt des MP 

folgendermaßen resümieren: Das MP geht davon aus. dass die Verwurzelung des 
orthodoxen Christentums in Estland, wie auch in Lettland historisch auf 
Aktivitäten der Russischen Kirche zurückzuführen ist. dass die Autonomie der 
Estnischen Kirche vom Patriarchen Tychon erteilt wurde und Estland zum 
kanonischen Territorium des MP gehöre. Deswegen sei die Unterstellung der 
Estnischen Kirche unter das Konstantinopler Patriarchat nicht rechtens und 
schismatisch gewesen. Außerdem wurde der Konstantinopler Tomos von 1923 
sowieso 1978 vom Patriarchen Dimitri zurückgenommen. Die Eingliederung der 
EAOK in die ROK-MP vor und nach dem 2. Weltkrieg sei an sich rechtens und 
Beendigung eines Schismas gewesen, wenngleich auch mit Schönheitsfehlern, 
angesichts der Mitwirkung der kommunistischen Staatsmacht, versehen. Die durch 
den Patriarchen Tychon gewährte Autonomie der orthodoxen Kirche in Estland 
wurde nicht aufgehoben, sondern nur zeitweilig während des Anschlusses 
Estlands an die Sowjetunion nicht ausgeübt. Deswegen wurde diese Autonomie 
nach der Auflösung der Sowjetunion in der Form einer estnischen orthodoxen 
Kirche (anfänglich unter dein Namen EAOK, dann EOKMP) reaktiviert. Die 
Anerkennung zweier orthodoxer Jurisdiktionen in Estland sei seitens des MP ein 
Akt der kirchlichen Oikonomia. Über die jurisdiktioneile Zugehörigkeit mögen die 

einzelnen Plärren entscheiden, aber unter Beibehaltung des Pfarreigenlums.

107

"’Tlie scandalous visit of Patriarch Barlholoinevv to Estonia is over, in: DF.CR MP RPC / 
Orthodoxia 200». elektronisch abrnlbar: hup:‘■•\v\v\v.nravoskivie.rii/cnulisli/mainnewstlOI I02.htm
(20.11.2007).



108

Unmittelbar beteiligt am Jurisdiktionsstreit waren nicht nur die beiden 
Patriarchate, sondern auch maßgebende Kräfte im estnischen Staat. Deren Position 
bestand anfänglich in einer maximalen Unterstützung der l'.AOK (und quasi 
Instrumentalisierung) im Zuge einer Desowjetisienmg über die Restitutionsfrage. 
Dieser Prozess geriet ins Stocken und führte zu gesellschaftlichem Unfrieden, als 
die Entscheidung vieler Gemeinden für das MP evident wurde. Außerdem 
behinderte die gesamteuropäische Rechtsprechung eine Diskriminierung des MP. 
Zudem läge die maximale Integration der Anhänger des MP im Interesse Estlands, 
l aut Statut ist die EOKMP eine estnische Kirche. So ergibt sich die Möglichkeit 
eines Kompromisses und einer Verschiebung der Lösung der Eigentumsfrage in 
die Zukunft, denn eine Lösung nur im Sinne der EAOK widerspräche z. T. sogar 
den Bedürfnissen des Denkmalschutzes.

Der Synod der ROK MP beschuldigte in seiner Erklärung vom 8. November 
2001 das Konstantinopler Patriarchat des Ethnophyletismus: die Politik des 
Ökumenischen Patriarchen, die auf die Gründung „einer nationalen Kirche“ 
ausgerichtet sei, „widerspricht nicht nur den Prinzipien [...] der Konstantinopler 
Kirche, die den Ethnophyletismus verurteilte, sondern beinhaltet einen starken 
Impuls für die Konfrontation der Bürger in der Estnischen Republik nach 
ethnischem Merkmal, was auch zivile Vertreter dieses Staates, der demokratische 
Prinzipien verkündet, bezeugen l„.]“ und kündete an. dass „das Moskauer 
Patriarchat entschieden jegliche Versammlungen mit Beteiligung des 
Konstantinopler Patriarchen Bartholomaios. des Hochgeweihten loann. des 
Oberhauptes der Finnländischen Archiepiskopie des Konstantinopler Patriarchats 
und des I lochgeweihten Stephanus, des Oberhauptes der Jurisdiktion des 
Konstantinopler Patriarchats in Estland“ „bis zur Wiederherstellung des 
Einvernehmens in den Fragen der kanonischen Existenz der Orthodoxen Kirche in 
Estland und der Erlangung von Frieden und Gerechtigkeit in Bezug auf alle 
Orthodoxen in diesem Land fernbleiben wird“1"’.

Abgesehen vom speziellen Bezug auf Estland, stellte diese Erklärung eine 
Relation zwischen den Begriffen „Autonomie“ und „Selbstverwaltung" her, der 
jetzt innerhalb des „kanonischen Territoriums“ des Moskauer Patriarchats 
verwendet wird:

„Der 111. Synod bestätigt den autonomen Status der Estnischen Orthodoxen 
Kirche im Schoß der Mutterkirche, des Moskauer Patriarchats, der durch den 
heiligen Zeugen, den Allrussischen Heiligsten Patriarchen Tychon, erteilt 
wurde und durch einen Tomos des Patriarchen von Moskau und der ganzen 
Rus' bestätigt wurde [...] Dass dieser Kirche ein Hicrarch mit dem Titel .von

I rklänina des Synods der ROK-MP vom X.l 1.2000 (- Anm. X6). Dieser Boykottbcschluss 
lülirte ti. a. dazu, dass Verhandlungen über das Primatsverständnis zwischen der Orthodoxen Kirche 
und der Römisch-Katholischen Kirche am 16.11.2007 ohne Beteiligung der ROK-MP. der immerhin 
an Mitgliedern stärksten orthodoxen Kirche, staUfanden. Vgl. Russian clerics leave meeting on 
Orthodox-Calholic dialoguc over rilts: Imp: u »« inlcrlä.x-rehuion.com niinl.nhp'.'aei neus&id- 376S
(20.11.2007),



109

Tallinn und ganz Estland’ Vorsicht, kann keinem Zweifel oder 
Veränderungen unterzogen werden" 11

Erklärungen der beiden Seiten zeigen, dass schon die Kompetenz zur 
Erteilung der Autonomie für die estnischen Orthodoxen verschieden interpretiert 
wird: in der Darstellung des Ökumenischen Patriarchats stimmte Patriarch Tychon 

1920 der Autonomie der EOK zu, während sie jedoch erst 1923 von Patriarch 
Meletios erteilt wurde. Im Verständnis des Moskauer Patriarchats drang das 
Konstantinopler Patriarchat 1923, begünstigt durch die Unterdrückung der Kirche 
in der Sowjetunion, in das Territorium einer anderen Lokalkirche ein. 
Bemerkenswert ist auch, dass für die Leitung der Orthodoxen Russischen Kirche 
von 1920 die Berechtigung zur eigenständigen Erteilung von Autonomie und 
Autokephalie außer Zweifel stand (wohl auch angesichts der Dominanz der 
russischen Orthodoxie in der orthodoxen Welt vor 1917), während das 
Ökumenische Patriarchat heute bekannter Weise eine explizit andere Position 
vertritt. Das gegenwärtige Moskauer Patriarchat bemühte sich bislang, diesem 
Problem aus dem Wege zu gehen und gewährte autonome Rechte für die Kirchen 
in den Staaten der ehemaligen Sowjetunion unter der Bezeichnung 
„Eigenständigkeit und Selbstverwaltung" und vermied den Begriff „Autonomie“ 
in Titulierungen (nicht aber in Erklärungen)11'. Der bisher von der ROK-MP 

gewährte (und folgerichtig vom Konstantinopler Patriarchat nicht anerkannte) 
autonome Status für die Japanische Orthodoxe Kirche oder für die Chinesische 
Orthodoxe Kirche (die bischöflich vom Moskauer Patriarchen betreut wird) steht 
für die ROK- MP nicht zur Disposition.

3. Politische Aspekte des Jurisdiktionskonlliktes

Um den Jurisdiktionkonflikt in Estland verstummen auch die politischen 
Spekulationen nicht. Metropolit Kornilij polemisierte 2001 in einem Interview 
gegen die Vorwürfe des Metropoliten Stephanus gegen die EOKMP:

„Dass Russland Estland als Teil seines Imperiums betrachtet, sind seine 
[Metropolit Stephanus] politischen Hirngespinste. |...] die uns nichts 
angehen. Die Kirche in der Jurisdiktion des Moskauer Patriarchats bestand 
immer. Mit Ausnahme einer kleinen Periode von 1923 bis 1940, als 
wiederum unter Druck der estnischen Regierung Metropolit Alexander sich 
an das Konstantinopler Patriarchat mit der Bitte um Übernahme in dessen 
Jurisdiktion wandte, wobei das Ziel dieses Schrittes darin bestand, vom 
Konstantinopler Patriarchat Autokephalie und nicht Autonomie, die schon 
vom Patriarchen Tychon verliehen wurde, zu erhalten“ M '.

Ebenda.
""Vgl. z. B. die Website der KOK VII’: http://www.tmhodox.ee. die Website der Moskauer 

Patriarchie | Verwaltung des MP[: www.natriarchia.ru 'aiialil/ptitriarcltestonin.luin u. a.
’ Zit. nach D. SAFÖNÖV, Patriarch Aleksij vyvel obsiiJdenie problcmy fistonskoj 

Pravoslavnoj C'erkvi na vysSij uroven'fPatriarch Alexij brachte die Diskussion Uber die Probleme der

http://www.tmho
http://www.natriarchia.ru


Angriffe gegen das Moskauer Patriarchat wurden von einflussreichen 
estnischen Zeitungen veröffentlicht, so /. B. Stcllungsnahmcn des suspendierten 
Priesters der ROK-MP Gleb Jakunin über Verbindungen des MP mit dem 
ehemaligen sowjetischen Geheimdienst in der einflussreichen estnische Zeitung 
„Postimecs“* 121’. Andererseits beschuldigten russische Medien das Konstanlinopler 
Patriarchat, als verlängerter Arm einer westlichen Einflussnahme zu fungieren121.

Der estnische Jurisdiklionskonflikt hatte auch eine zwischenstaatliche 
Komponente und führte zu Spannungen zwischen Estland und der Russischen 
Föderation, weil letztere die Verweigerung einer Registrierung der HOK-MP als 
Teil einer weitgehenden Diskriminierung der russischsprachigen Bevölkerung 
interpretierte. Russland versuchte erfolgreich über Handelsbarrieren die Haltung 
der estnischen Regierung zu beeinflussen122. Deswegen engagierten sich auch 

Vertreter der estnischen Geschäftswelt zugunsten einer Beilegung des 
Jurisdiktionsstreites123.

Zugunsten der Interessen der EOK-MP und ihrer Registrierung setzten sich 
auch estnische Politiker ein. die mit den Stimmen der russischsprachigen 
Bevölkerung rechneten. So wurde die Aleksandr-Ncvskij-Kalhdrale in Tallinn und 
das dazugehörende Grundstück Eigentum der Stadl124 *, obwohl die Regierung sich 

bemühte, die Kathedrale ins Staatseigentum zu überführen. Bürgermeister von 
Tallinn war und ist wieder Edgar Savisaar von dei Zentrumspartei, die sich um die 
Stimmen der russischsprachigen Einwohner bemüht. Die Stadtpolitiker wiederum 
übergaben die Kathedrale der Gemeinde im Verband des MP zur Pacht für 36 
Jahre. Die Gemeinde wandte sich am 14.3.1999 (also noch vorder Registrierung 
der EOK- MP, siehe dazu näherhin unten) an Patriarch Alexij II. mit der Bitte um 
Stauropegie und wurde am 16.3.1999 im Innenministerium als „Tallinner 
stauropigiale Aleksandr-Nevskij-Pfarre“ registriert. Die Pfarre ist assoziiertes 
Mitglied der EOK-MP. Die Kathedrale ist gleichzeitig offizielle Vertretung des 
MP in Estland und Bischofskathedrale des Metropoliten Kornilij. Die 
undurchsichtige Rechtslage in der estnischen Orthodoxie führte auch zu anderen

Estnischen Orthodoxen Kirche auf die höchste Ebene|:
hllD:7Avww.nravoslavie.rn.aiialit'oalriarchcslonia.htni.

1 " Moskva patriarhaal on KGB tütartimia (Das Moskauer Patriarchat als Tochtergesellschaft des 
KGB|: http://arhiiv2.nosliinces.ec:8080/luup/%/23/siscS.htin (20.1 1.2007).

121 Vgl. SAFONOV, Patriarch Alcksij (= Anm. 118).
122 Pravitel'slvo Rossii otloZilo delovye komakly s Estonskimi bi/nismenami do reSenija voprosa 

o rcgistraeii cerkvi v Esionii. Moskva, 23 oktjahrja 2001 g. |Die Regierung Russlands verschiebt 
geschäftliche Kontakte mit estnischen Geschäftsleuten bis zur Lösung der frage der Registrierung der 
Kirehe in Estland. Moskau. 23. Oktober 20011: litlpz’Avww.nravoslavie.ni.'news/011Q22.'08.htm
(20.11.2007).

Estonskic biznismeny nadejutsja na registraeiju v Esionii Pravoslavnoj Cerkvi. Svodka 
novostej ol 6.2.2002 [Die eslnischen Geschäftsleute hollen auf die Registrierung der Orthodoxen 
Kirche in Estland. Nachrieluenübersicht vom 6.02.2002]: IUlp:/.;'www.rusk.riiAiewsdata.nl)o'.,idar~963
(20.11.2007).

I2f 45% der Einwohner gehören der ntssischsprachigcn Bevölkerungsgruppe an. Vgl. 
hlip:/mi.wikiiKdia.oruAvdki.*4DO%A2%Dt)%BO%DO%BB%DO%BB%DO%B8%DO%BDh.Dl).9D.DO. 
B0.DI.81.DO.B5.DO.BB.DO.B5.DO.BD.DO-B8.DO.B5 (20.11.2007).



Versuchen, auf lokaler Kbene Auswege zu linden. So verkaufte die Stadt Kohlla- 
Järve der Aleksandr-Nevskij-Gemeinde als Rechtsperson zu einem symbolischen 
Preis die dortige orthodoxe Transfigura-lionskirchel:\

Im Juni 2000 fand in Tallinn ein drei Stunden dauerndes Konzil der 
Estnischen Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats statt. Das Konzil 
beschloss I) ein neues Statut (auf der Grundlage des Statuts von 1935, aber nicht 
identisch mit jenem) zu bestätigen, 2) einen neuen Synod zu wählen und 3) bei 
den estnischen Behörden um Registrierung unter dem Namen Estnische 
Orthodoxe Kirche des Moskauer Patriarchats (EOKMP) anzusuchen (d. h., den 
traditionellen Namen EAOK aufzugeben). Außerdem bekräftigte das Konzil den 
Anspruch der EOKMP auch in der Nachfolge der EAOK der Vorkriegszeit zu 
stehen126. Im Gesuch an das estnische Innenministerium wurde u. a. darauf 

hingewiesen, dass die EOKMP nicht die Rechtsnachfolge der Gemeinden in der 
Jurisdiktion des Konstantinopler Patriarchats bestreite, aber auch um 
Anerkennung der Rechtsnachfolge lür die Gemeinden des Moskauer Patriarchats 
ersucht, da beide Teile der ehemals einen Kirche ein Recht auf die Nachfolge 
bezüglich des Eigentums der Estnischen Orthodoxen Kirche besäßen127.

Doch auch unter der Bezeichnung EOKMP wurde die Registrierung der 
estnischen Jurisdiktion des Moskauer Patriarchats von den estnischen Behörden 
im Herbst 2000 mit der Begründung der Ähnlichkeit der Namen EAOK und 
EOKMP1 ' abgelehnt1'1. Die Repräsentanten der EAOK sprachen sich ebenfalls 

gegen eine Registrierung der EOKMP unter diesem Namen ab. Im Frühjahr 2000 
beschloss der Synod der EAOK, dass

„die Bezeichnungen .Estnische Apostolische Orthodoxe Kirche’ und 
.Estnische Orthodoxe Kirche’ inhaltlich identisch seien. [...] Es käme zu 
Verwechslungen [...] Deswegen sollten die Gemeinden des MP sich unter

1 ' Vgl. O percdace chramov | Über die Übergabe der Kirchen], in: Mir Pravoslavija JftS (2006), 
elektronisch abru Iba r: h.UP://www.haltw i 11 inro.com/tnp05-06/mn-21 p.linn:
http://www.koinonia.ortliodoxv. ru/estonia.htm (20,11.20071: Metropolit Tallinskij i vseja fistonii 
KORMI.I.I: „Nckolorym polilikain nnsa Cerkov” piodol/ael kazat'sja vraZdchnoj .rukoj Moskvy'“ 
[Metropolit Kornilij von Tallinn und ganz Estland: „Einigen Politiker erscheint unsere Kirche 
weiterhin als l'eindliehe .Hand Moskaus’“): http://www.paO iarchia.m/dh/prmi/166674 html
(20.11.2007).

“Vgl. O. NI: DU MOV, listonskaja Pravoslavnaja Cerkov' ne stanet eparchiej [Die Estnische 
Orthodoxe Kirche wird nicht Rparchic werden|, in: NCi-Rcligii, 14.04.2002: elektronisch abrufbar: 
hltn://www.rusk.ru.'sl.php'.,idar"4(l0604 (20.1 1.2007).

127 Vgl. OAVRILIN. Pravoslavnaja Cerkov’ (- Anm. 75).
Irf Ebenda; lenta-ru. 23.5.2001. Pravoslavnuju cerkov’ v Estonii ne zaregistrirovali i/-/a 

plochogo nazvanija [Die Orthodoxe Kirche in Estland wurde wegen des schlechten Namens nicht 
registriert|: luin://www.lenta.ru/world/2001/05/23/chuich/ Printed.htm.

Vgl. u. a. D. SAFONOV. Patriarch Aleksij vyvel obsuZ.dcnie prohlemy ßstonskoj 
Pravoslavnoj Cerkvi na vysSij uroven’lPatriarch Alexij brachte die Diskussion Ober die Probleme der 
Estnischen Orthodoxen Kirche auf die höchste Ebene]:
http://www.pravoslavie.rU/aii:ilil/piilriarcliestoniii.lnii) ( Anm. IIS).

http://www.koinonia.ortlio
http://www.pa
http://www.lenta
http://www.pravos


112

dem alten Namen .Russische Orthodoxe Kirche in Estland' oder .Eparchic
des Moskauer Patriarchats in Estland' registrieren zu lassen""".

Die Behörden (und die EAOK) wollten lelztendlich weiterhin die EOKMP 
zwingen, sieh als ausländisches Exarchat registrieren zu lassen. Metropolit 
Stephanos erklärte, dass seine Kirche bereit sei. einen Teil der Kirchengebäude für 
eine symbolische Summe zu verkaufen, aber nur nach der Registrierung der 
Jurisdiktion des MP und der Anerkennung der EAOK durch das Moskauer 
Patriarchat'",

Die mehrfache Ablehnung der Registrierung liihrte dazu, dass die EOKMP 
sich an Gerichte wandte und dort ihre Gutachten vorlegte, in denen dargelegt 
wurde, dass eine Verwechslung der Namen nicht möglich wäre: 1 . In der 
Zwischenzeit suchten jedoch beide Seiten nach einer außergerichtlichen Lösung, 
u. a. betonte der damalige Ministerpräsident Mail Laar seine Absicht, die EOKMP 
registrieren zu lassen".

Die estnischen Behörden suchten auch deswegen nach einer Lösung, weil die 
damalige Situation nicht nur die Beziehungen mit der russischen Föderation 
vergiftete, sondern über die Innenpolitik negativ auf der europäischer Ebene 
hinaus wirkte; u. a. thematisierte der MP-nahe estnische Parlamentarier Evgenij 
Romberg das Problem bei europäischen interparlamentarischen Versammlungen 
und in Briefen an den Europarat1’4; auch im Zusammenhang mit dem 

beabsichtigten EU-Beitritt Estlands störte das Problem. Im September 2001 kam 
es zu einem Briefwechsel zwischen dem damaligen estnischen 
Ministerpräsidenten Mart l.aar und Patriarch Alexij II.1

Die Registrierung des Statuts der EOKMP durch das estnische 
Innenministerium am 17. April 2002 erfolgte kurz nach der Entscheidung des 
EGMR zugunsten der Anerkennung einer zweiten orthodoxen Jurisdiktion (der 
Bessarabischen Melropolie der Rumänischen Orthodoxen Kirchen neben der

N. KONSTANTINOV. V Talline gospodslvujut razdory (In Tallinn herrscht Zwist), in: NU- 
Heligii. 31.1.2(101: elektronisch uhrulhar: hl(n://rclieion.nn.ni/orinled/nravoslav/200I -01 -
31/4 tallin.html (20.11.2007).

" Lcntn-ru, 23.5.2001 ( Anm. 128).
' Estnische Apostolisch-Orthodoxe Kirche heißt auf Estnisch, der einzigen Staatssprache 

Estlands, „Eesli Afimiiilik-Öigctisn Kink" (abgekürzt EAOK). während Estnische Orthodoxe Kirche 
des Moskauer Patriarchats auf Estnisch ..Moskvu l’tiiritirliaculi Eesli Öigeusii Kirik" (abgekürzt 
MPF.ÖK) lautet. Diese Abkürzung ergibt sich dadurch, dass im Estnischen die Possessivform „des 
Moskauer Patriarchats” vorgcstellt w ird, Gebräuchlich ist außerdem noch die l orm „MP Eesli Oigcnsii 
Kirik ". die wohl schon eher eine Verwechslung zulassen könnte.

„Molodcz1 I.stonii'' (10.1.2002), elektronisch ahrulbar: http://www.nMdcs.ee/02/Jan/10/1- 
Lohn (20.11.2007).

„Molode/' I stonii" (1.0.2007). elektronisch ahrulbar: ht|p://w w w.moles.ee.’O I.Sctv'07/3- 
LßbE <20.11.2007).

11 Vgl. SAEONOV. Patriarch Aleksij ( Anm. 110).

http://www.nM


staatlich registrierten selbstverwalteten Orthodoxen Kirche von Moldova des 
Moskauer Patriarchats) in der Republik Moldova1'1".

4. Zur Lösung der Eigentumsfrage

Der Eigentumsstreit war damit jedoch nicht geregelt. Es kam zu einer 
(vorläufigen?) Kompromisslösung: der estnische Staat kaufte der EAOK 
Kirchegebäude ab und übergab sie /u einem symbolischen Preis den Gemeinden 
der EOKMP zur Pacht. Die von Metropolit Stephanos vorgeschlagene direkte 
Pacht lehnte die EOKMP ab. Die meisten Anhänger der EOKMP empfanden diese 
Lösung als diskriminierend und beleidigend1

Im Oktober 2002 wurde ein Protokoll unterzeichnet, laut dem die estnische 
Regierung der EOKMP zur Pacht 15 Kirchengebäude, die schon von den 
Gemeinden der EOKMP genützt wurden, ohne Recht auf Weitergabe an Dritte 
übergibt1".

In einem Bericht an das Bischofskonzil der ROK-MP von 2004 beklagte 
Metropolit Kornilij. dass die EAOK aktiv Pfarrgemeindecigentum verkaufe und 
bezeichnte die Politik der Kirchenleitung der EAOK als heuchlerisch: sie suche 
eucharistische Gemeinschaft und sei nicht nur nicht bereit, einen Kompromiss 
einzugehen, sondern auch nur zugunsten eines gewissen Maßes von Gerechtigkeit 
etwas nachzugeben 1. Mit der neuen Situation befasste sich dann das 
Landeskonzil der EOKMP. das am 1.12.2003 stattfandl'i".

Im Pühtitsa-Mariä-Entschlafung-Nonnenkloster in Kuremäa wurden am 
25.4.2006 in Anwesenheit des Metropoliten Kornilij von einem Vertreter des 
estnischen Innenministeriums und Plärrern der EOKMP Verträge über die 50- 
jährige Pacht mit Bebauungsrecht von 6 Kirchengebäuden unterzeichnet. Besitzer 
der Immobilien wurden die Plärren der EOKMP. der Grund blieb Eigentum des 
estnischen Staates. * 11

Vgl. R. POTZ F.. SYNEK (unter Mitarbeit von S, TROIANOS). Orthodoxes Kirchenrecht. 
F.ine Einführung. Freistadl 2007. 1X9 f: näherhin: H. SYNIiK. 13. 12. 2001 (Metropolitane Kirche von 
Ressarabien u a /. MD) 45701/99. in: Österreichisches Archiv Ittr Recht und Religion 50 (2003) 156- 
171: K. PABF.I,. Slaatskirchenrechlliche Fragen vor dem l-Xi.MR, lirt v 13.12.2001. Eglise 
Vletropolitainc de Hcssarabic. in: J, MENZEL u. a. (Hg.), Völkcrrechlsprcehimg. Ausgewählte 
Entscheidungen zum Völkerrecht in Retrospektive, Ttlbingcn 2005, 560-565.

11 ’ Vgl. CiAVRILIN. Pravoslavnaja cerkov1 v Litvc. I.alvii i Estonii ( Anm. 4).
"8 Svjatejsij Patriarch Alcksij ubeätden. cto lislonii udaslsja ispravit1 "nagromoZdcnie oSibok 

prcznicli estonskich pravitcl'stv. Estonskij prent'er. odnako, zajavljaet u namerenii uslranit'sja ot 
rcSenija voprosa o cerkovnum imusceslve |Der heiligste Patriarch Alexij ist überzeugt, dass Estland cs 
schaffen wird, den Wust von Fehlern der früheren estnischen Regierungen zu Oberwinden|: 
hltp://www.radone/h.ru/new/'.’11) 726 (20.11.2007).

m Bericht des Metropoliten KORNII.IJ an das Bischofskonzil der KOK von 2004 (- Anm. 3): 
elektronisch abrufbar: httpttfwww.sedmitza.ru/iinlcs.htmr.\lid -17602 (20.1 1.2007).

1http:tfwww.rusk.ru/iicwsdntn.php-’.’idar .40596 (am 20.1 1.2007 nicht mehr zugänglich).

http://www.sedmitz
http://www.rusk.ru/iicwsdntn.php-%E2%80%99.%E2%80%99idar


114

Die von der EOKMP genützten Immobilien lassen sich entsprechend den 
Eigentumsverhältnissen in 5 Gruppen aufgliedem1'11:

Gruppe A: Kirchengebäude, die von der EOKMP in den letzten 20 Jahren 
gebaut wurden b/w. werden und sich in ihrem Eigentum bellnden. Das 
betrifft 6 Plärren respektive Kirchen.
Gruppe B: Vermögen, das von Ortsgemeinden zum vollem Eigentum 
überlassen wurde (darunter Kirchengebäude oder lür kirchliche Bedürfnisse 
angepasste Gebäude). Zu dieser Gruppe gehören 7 Plärren bzw. Kirchen 
Gruppe C: Vermögen (vor allem Gebäude), das übergeben worden (oder zu 
übergeben) ist entsprechend dem Absichtsprotokoll zwischen EOKMP und 
der Republik Estland vom 4.10.2002 (in der Regel für 50 Jahre mit 
Bebauungsrecht). Zu dieser Gruppe gehören 14 Pfarren bzw. Kirchen und 
das stauropigiale Mariä-Entschlafungsklostcr Pühtitsa in Kurcmäa, dessen 50 
jährige Verpachtung mit Bebauungsrecht zum Präzendensfall wurde.
Gruppe D: Vermögen (vor allem Gebäude), das der EOKMP von den zivilen 
Behörden mit Bebauungsrecht lür unterschiedliche Fristen übergeben wurde. 
Zu dieser Gruppe gehören 6 Plärren bzw. Kirchen, darunter die stauropigiale 
Alcksandr-Nevskij-Kathdcdrale, die der Pfärrgemeinde von der Stadt Tallinn 
für 36 Jahre übergeben wurde. Die Pfarre ist assoziiertes Mitglied der 
EOKMP (siehe oben).
Gruppe E: „unfreundliche Einstellung“ gegenüber der EOKMP: die 
Ortsgemeinde in Nina verlangt I Mio. Kronen (ca. 63.890 €) lür das 
ehemalige Pfarrhaus.

Die Aufteilung des kirchlichen Vermögens lührle z. B. in der Stadt Paldiski 
dazu, dass im alten Kirchengebäude, das von der Stadt 2001 der EAOK übergeben 
wurde, nur zu Ostern und Weihnachten Gottesdienste stattfinden. Die Stadt 
übergab dann der EOKMP-Plärre ein Grundstück mit Gebäude, das die 
Pfärrgemeinde privatisieren konnte" .

///. Vorläufiger Status qua

In folge der Entspannung im estnischen Jurisdiktionsstreit kam es zur 
Ankündigung eines Besuches des Moskauer Patriarchen Alexij II. für den 
November 2002. Der Besuch wurde wegen andauernder Eigentumsstreitigkeiten 
verlegt und fand schließlich vom 25.-30. September 2003 statt. Während dieses 
ersten Besuches des Patriarchen in seiner Heimat seil zehn Jahren traf er sich mit 
Repräsentanten der estnischen Kirchen und des estnischen Staates. Der Moskauer 
Patriarch wurde, wie schon 2000 der Konstantinopler Patriarch, mit dem 141 *

141 Vgl. 0 peredaie chramov. Imuäfieslvcnnoe polo/enie prichodov [Über die Übergabe der 
Kirchengebäude. Oie Eigcnlumslage der Plärren), in: Mir Pravoslavija .Nt' 5 (2006): elektronisch 
ahrulbar: Intp: www halmillinfo.eonv'inn0S-06<inn-21n.lilin (20.11.2007).

,JI Ebenda.



115

Maarjamaa-Kreuz ersten Grades ausgezeichnet, und zeichnete im Gegenzug den 
damaligen estnischen Präsidenten Arnold Riiütel, ein Mitglied der EAOK, mit 
dem Orden des HL Scrgij von Radonez ersten Grades aus.

Der Patriarch traf auch die Mitglieder des Estnischen Rates der Kirchen, zu 
dessen Mitbegründern am 16. Februar 1989, noch in der Endphase der UdSSR, er 
gehört. Der Vorsitzende des Rates, der evangelisch-lutherische Bischof Einar 
Soone, begrüßte den Patriarchen in seiner Heimat und äußerte seine Sorge über 
die anhaltenden Spannungen zwischen den orthodoxen Jurisdiktionen in Estland, 
die nach der Wiederherstellung der Mitgliedschaft der Jurisdiktion des MP im 
Estnischen Rat der Kirchen am 24. Oktober 2002 beide dem Rat angehören (auch 
wenn die EAOK einen erneuten Beitritt der EOKMP zum Rat verhindern wollte), 
da dies der Zusammenarbeit zwischen den Christen in Estland schade143 * 145.

In den Begegnungen mit Repräsentanten des estnischen Staates (Präsident. 
Ministerpräsident, Innenminister) äußerte der Moskauer Patriarch seine 
Zufriedenheit mit der Bereitschaft der estnischen Regierung „einen Ausweg aus 
der Situation“ zu suchen, „die um die Estnische Orthodoxe Kirche des Moskauer 
Patriarchats entstanden ist“ und kritisierte die frühere Politik des Staates und 
äußerte die Hoffnung auf eine cinvemehmliehe Lösung der Eigentumsfrage. Der 
Ministerpräsident sagte später in einem Rundfunkinterview aus Anlass des 
Besuches, dass „die endgültige Lösung [,..J im Dialog dieser Kirche im direkten 
Dialog mit der anderen Kirche des Konstantinopler Patriarchates gefunden werden 
müsste“144 und zeigte damit nochmals, dass der estnische Staat nunmehr eine 

Lösung des Jurisdiktionsstreites anstrebte.

In einer gemeinsamen Pressekonferenz, mit dem damaligen estnischen 
Präsidenten A. Riiütel und in einem Interview mit dem estnischen Fernsehen 
erklärte der Moskauer Patriarch, dass eine Konzelebralion mit der EAOK nur nach 
der Gleichstellung beider Jurisdiktionen möglich sei. Im Fernsehinterview, das er 
in akzentfreiem Estnisch gab. sprach sich der Patriarch Für die Beibehaltung des 
russischsprachigen Schulsystems, aber auch lür Estnischunterricht und Integration 
der russischsprachigen Bevölkerung aus und verwies darauf, dass er selber in 
Reval ein russisches Gymnasium mit Estnischunterricht absolviert hatte145. 
Patriarch Alexij II. traf auch Metropolit Stephanos und beide Seiten tauschten ihre 
Meinungen zum Jurisdiktionsstreit aus. Der Patriarch bekräftigte nochmals den 
Standpunkt des MP, der darin besteht, dass die Ergebnisse der Treffen von Zürich 
(1996) und Berlin (2001) zu verwirklichen seinen, die u. a. gleiche Rechte für 
beide Jurisdiktionen auch im Bereich der Eigentumsrechte vorsehen. Das könne 
den Weg Für brüderliche kanonische Beziehungen, einschließlich der liturgischen

143 Cerkovnyj vestnik Ne 10 (2003); elektronisch nbrulbar; httr>://www.mitropolia- 
spb.ni/vestnik/v 2003/n 10/02.shtml.

114 Zit. nach http://w\v\v.radoiiczli.ni/newA,ll>^-72(>.
145 PredstojatcK i President Kstonii otvetili na voprosy zumalistov (Der Vorsteher und der 

Präsident Estlands beantworteten die Kragen der Journalisten | 29,9.2003: httn://www.sednntza.ru/index 
■html?sid 3()l&did 6hl5 (20.11.2007).

http://www.mitropolia-spb
http://www.mitropolia-spb
http://w/v/v
http://www.sed


Konzelebration und des gemeinsamen orthodoxen Zeugnisses, der 
Zusammenarbeiten in den Bereichen der Bildung, Sozialarbeit und Diakonie 
öffnen146.

IV. Aktuelle Probleme und Zukunfisperspektiven

Beide orthodoxen Jurisdiktionen in Estland (aber auch die Lettische 
Orthodoxe Kirche des Ml’ und die Litauische Eparchie der ROK-MP) sind, 
bedingt durch kommunistische Herrschaft und Säkularisierung, mit einer Reihe 
von gleichen Problemen und Herausforderungen konfrontiert14’. Das sind vor 

allem:

1) Klerikermangel und unzureichende Ausbildung der Kleriker
2) Ein niedriges Niveau der christlichen Bildung der Bevölkerung als Folge 
der sowjetischen Herrschaft und Säkularisierung
3) Eine Diskrepanz zwischen den Standorten der Kirchengebäude und der 
demographischen Situation
4) Ungenügende Kontakte zwischen den orthodoxen Kirchen in der Region 
(ganz abgesehen vom estnischen Jurisdiktionsstreit) und als Folge 
mangelnde überregionale Koordination der Orthodoxen.
Gefragt sind auch neue Formen der kirchlichen Arbeit, die die Theologie und 

Dogmatik nicht in Frage stellen brauchten. Dies ist jedoch kein spezifisches 
orthodoxes Problem in den baltischen und anderen postsowjetischen Staaten.

Der Jurisdiktionskonflikt in Estland hatte auch konstruktive Aspekte. Das 
waren u. a. die Notwendigkeit, eine demokratische Lösung Für die einzelnen 
Pfarren zu finden, die es den Gemeinden ermöglichte, sich lür eine der beiden 
Jurisdiktionen zu entscheiden. Dabei wurden die Anhänger beider Jurisdiktionen 
mobilisiert.

Die Inkulturation des orthodoxen Christentums verläuft in Estland 
gegenwärtig in verschiedene Richtungen. Die EAOK befindet sich unter dem 
Einfluss der Finnischen Orthodoxen Kirche, die den estnischen orthodoxen 
Christen beim Wiederaufbau half, und ging den Weg einer gewissen Angleichung 
an äußere Formen des westlichen Christentums, was russisch orientierte 
Orthodoxe als „Lutheran-isierung“ empfinden. Das Gros der russischen 
Orthodoxen hängt der traditionellen russischen Form des Gottesdienstes an. Diese 
traditionellere Form des orthodoxen Christentums interessiert auch einige Esten, 
speziell Intellektuelle. Die neuen estnischen Konvertiten führen, bekräftigt von 
Metropolit Kornilij, ihrerseits zunehmend Gottesdienste in estnischer Sprache

Ccrkovnyj vestnik X" 10 (2003) (- Anm. 143). 
J Vgl. ebenda.



durch und bringen in diese innovative und kreative Elemente hinein14*. In einem 
gewissen Maße ist auch das Pühtitsa-Kloster in Kurcmäa ein Ort des 
Kennenlernens der estnischen Orthodoxie, denn einige Schwestern sind Estinnen 
und betreuen estnische Besucher, auch die Klosterpriester sind Esten.

Andererseits scheint es, dass die beiden estnischen orthodoxen Jurisdiktionen 
gegenwärtig stark auseinanderdrillen. Gefragt nach der Möglichkeit einer Heilung 
der Teilung sagte Metropolit Kornilij in einem Interview:

„Ich weiß nicht, wie die Heilung angegangen werden kann [...] Hier spielt 
der nationale Faktor eine große Rolle. Estland ist ein selbstständiger Staat 
und die Nationalisten hofften, dass langsam alle zur Konstantinopler 
Jurisdiktion übertreten würden. Aber solche Tendenzen gibt es nicht! Wenn 
sie jetzt zu uns übertreten wollten, so würden wir uns das zwanzig Mal 
überlegen. Sie sind schon zu weit weg: empfangen die Kommunion ohne 
Beichte usw. Das heißt, eine Vereinigung wäre schon unmöglich? - Ich 
kann nicht sagen, dass sie unmöglich wäre. Sie ist möglich! Vielleicht wird 
der nächste Bischof, der nach mir. sie durchrühren [.„J“* 1'".

Der estnische Jurisdiktionsstreit bezieht sich auf zwei innerorthodoxe 
Streitpunkte- das Verständnis des „kanonischen Territoriums'"1'1 und das Primat­
verständnis1'2. Da cs keine übergeordnete gesamlorthodoxe Institution gibt und 

der estnische Staat mit eigenen Interessen in den Streit involviert wurde, wird 
vermutlich die Lösung nicht mit Hilfe des kanonischen Rechts, sondern unter den 
Bedingungen eines säkularen demokratischen Rechtsstaates und der 
gesamteuropäischen Rechtsprechung gefunden werden müssen.

Der Jurisdiktionsslreil bezeugt Probleme der Inkulturation und einen 
ethnischen und kulturellen Bruch, der hier u. a. durch die Auswirkungen der 
sowjetischen Periode in der Geschichte Estlands entstanden ist l'1 . Die 
Spannungen in der Zwi-sehenkriegszcit wurden zudem von solchen 
Integrationsfiguren wie Erzbischof loann (Pommer) in Lettland und Metropolit 
Alexander (Paulus) bewältigt, die von ihrem Werdegang in der lettischen bzw.

IJS Vgl. Protoicrcj luvetialij KARMAA. lidinymi uslami i edinym serdeem |Mil einem Mund 
und einem Herzen], in: Mir Pravoslavija Ns 10 (2006); elektronisch abrufbar: hUp://www.ballwillinfo 
coiii/inr>IO-06/inp-l)Kp.luni (20.1 1.2007),

An sieh ist schon die (irttndungsgeschichte des Kloster intcrctlmiseh und interkonfessionell: 
eine Ikone der Mutlergolles wurde von estnischen evangelisch-lutherischen Bauern gefunden und von 
diesen an russische Bauern übergeben.

Ir" Pravoslavie v ('Storni naCealos's Jafoslnva Muilrogo | Die Orthodoxie in listland begann mit 
Jaroslav dem Weisen]. Intervju s Mitropolitom Tallinskim i vseja l'-.stonii Komiliem (Jakobsoin) 
|Interview mit dem Metropoliten von Tallinn und gan/. Estland KORNILIJ (JAKOBS|. 16.9.2003: 
llltn://vvvvw.pravoslavie.i'ii cuesl/030916121531 (20.11.2007),

1 Vgl. Bischol ILLARION (ALFEEV), Das Prinzip des „Kanonischen Territoriums“ (= Anm. 
52).

Vgl. Bishop I lilarion rcquesls the Thcologian Commission to oxamine the ambiguous 
document adopted at tltc Orthodox-Catholic Conference in Ravenna (16, November 2007. 12:19): 
liltn:- wAvw.inlerlax-reliaioii.eom.-'.'ael news&div—.3045 (2D.I 1.2007).

Vgl. auch die diversen Aspekte des orthodoxen Jurisdiktionsstreits in der Republik Moldova.

http://www.ballwillinfo


estnischen Kultur und in der russischen Kultur beheimat und hoch angesehen 
waren.

Vergleichbare, wenn auch nicht identische, Entwicklungen verzeichnet die 
orthodoxe Diaspora, die als Eolge der massiven Migration in den westlichen 
Industriestaaten entstanden ist, wobei im Unterschied zu früheren Jahrhunderten 
die kulturellen Unterschiede allein schon dank der modernen Medien und 
Verkehrsmittel, die den Kontakt mit den Heimatländern erleichtern, perpetuiert 
werden. Deswegen wird wohl als folge sowohl der Migration, wie auch der 
Geschichte des 20 Jh., in der Orthodoxen Kirche eine Periode „universeller 
Jurisdiktionen"1'1 einlreten, die nach einigen Jahrzehnten kultureller Angleichung 
(und/oder akzeptierter kultureller Vielfältigkeit) wieder in Frage gestellt werden 
könnte.

118

IS" Vgl. den Vortrag von G. PAPATHOMAS IPublikation vorgesehen in der rumänischen 
Zeitschrift inler).



RELIGIONSRECHT IN DER UKRAINE 

rhotnas Mark Nemet h, Würzburg-Wien

119

/. Einleitung

Der Exodus der Ukraine aus dein Verband der Sowjetunion und die 
Entstehung eines unabhängigen Staates begannen im Jahre 1990. Am 24. August 
1991 erfolgte die Proklamation der staatlichen Unabhängigkeit, die am I. 
Dezember 1991 in einem Referendum von 90% der Bevölkerung gebilligt wurde. 
Am 8. Dezember desselben Jahres besiegelten die Präsidenten Russlands, der 
Ukraine und von Belarus das Ende der Sowjetunion.

Die Ukraine zählt 47 Millionen Einwohner. Die mit Abstand größte 
Minderheit bilden mit etwa 17% die Russen, die in der Autonomen Republik 
Krym/Krim’ den Großteil der Bevölkerung ausmachen. Die ukrainische 
Gesellschaft ist auch heute vom Erbe der Sowjetzeit geprägt. Verschleppte 
Wirtschaftsreformen und persönliche Ambitionen der herrschenden Nomenklatura 
haben in vielen Bereichen die Entwicklung gebremst. Die politischen Strukturen 
des Landes waren nach der Wende schwach, die Staatsfiihrung durch autoritäre 
Strukturen und das parlamentarische System durch instabile Mehrheitsverhältnisse 
gekennzeichnet’.

Zu den größten Herausforderungen der 1990er Jahre zählte die Bildung einer 
politischen Nation. Die Ukraine konnte trotz einer starken nationalen Bewegung 
im 19. Jh. nach dem Ersten Weltkrieg keine dauerhafte eigenständige staatliche 
Existenz begründen. Der neue Staat konnte sich weder auf eine territoriale 
Kontinuität noch auf ein homogenes Staalsvolk stützen und steht bis heute vor der 
Aufgabe, heterogene Regionen in den Staatsverband zu integrieren und die 
Formung eines gemeinsamen nationalen Bewusstseins voranzutreiben. In der 
Ukraine existiert eine Trennlinie im Bereich der ethnischen und sprachlichen 
Identität. Eine betont ukrainisch-nationale Orientierung lässt sich in der 
Westukraine, sowie in den letzten Jahren verstärkt in der Hauptstadt Kyjiv/Kiew, 
ausmachen, während im Süden und Osten des Landes eine doppelte Identität 
vorherrscht, die sowohl russisch als auch ukrainisch geprägt ist4. Die 1

1 Fine linier dem Titel „Religion und Gesellschaft in der Ukraine seil 1991" in: H. BEI IR M. 
HILDEBRANDT (Ilg.). Politik und Religion in der Europäischen Union. Zwischen nationalen 
Traditionen und F.uropäisicrung, Wiesbaden 2006. 395-426. veröffentlichte ältere Fassung dieses 
Beitrags wurde in wesentlichen Punkten überarbeitet und aktualisiert.

: Ukrainische Orts- und Personennamen sowie bibliographische Angaben werden in der 
deutschen wissenschaftlichen Transliteration wiedergegeben.

1 Vgl. den Überblick zur Ukraine bei I). MEYER. Die Ukraine im Überblick, in: Der Bürger im 
Staat 55 (2005) 178 f. Zu wirtschaftliehen, politischen und gesellschaftlichen Aspekten der 
Entwicklung der Ukraine nach 1991 vgl. die Beiträge in (I. SIMON. Die neue Ukraine. Gesellschaft - 
Wirtschaft Politik (1991-2001). Köln 2002; .1. BESTHRS-UILGER. (Ilg.). Die Ukraine in Europa. 
Aktuelle I.age. Hintergründe und Perspektiven ( Buchreihe des Institutes für den Donauraum und 
Mitteleuropa 9), Wien 2003, Das politische System wurde dargestellt von: li. SCHNF.IDER. Das 
politische System der Ukraine. Eine Einführung, Wiesbaden 2005.

‘ Zu den Grundlinien der Entwicklung in der Ukraine in den 1990er Jahren vgl. G. SIMON, Die 
Ukraine auf dem Weg - wohin?, in: DFRS.. Die Neue Ukraine (= Amt). 3), 5-27; A. KAPPELFR.



Wahlfälschungen bei der Präsidentschaftswahl 2004 führten zu einer 
massiven Protestwelle, die als „Orange Revolution" in die Geschichte 
eingegangen ist. Die revolutionären Ereignisse haben auch gezeigt, dass die 
ukrainische Gesellschaft inzwischen weitgehend konsolidiert und in der Lage ist, 
derartige Zerreißproben friedlich zu bewältigen. Die politischen Krisen der letzten 
Jahre, die 2007 eine radikale Konfrontation zwischen Präsident Juscenko und der 
von Premierminister Janukovyö angeführten Koalition zur folge hatten, haben in 
der Ukraine jedoch zu einer starken Ernüchterung hinsichtlich der politischen 
Entwicklung des Landes geführt. Die Entwicklung nach den Parlamentswahlen im 
September 2007 bleibt abzuwarten'.

120

II. Zur religiösen Landschaft in der Ukraine nach 1991

I. Zum Stellenwert von Religion und Kirchen

Mit dem Ende der Sowjelzeit veränderte sieh die religiöse Landschaft der 
Ukraine grundlegend. Nach 1991 war ein religiöser „Boom“ festzuslellen. der sich 
insbesondere in der ersten Hälfte der 1990er Jahre im starken Anstieg der Zahl 
von religiösen Organisationen niederschlug. Umfragen belegen, dass die Kirchen 
im Vergleich mit anderen Institutionen und Organisationen den größten 
Vcrlrauensvorschuss genießen". Nach soziologischen Umfragen, deren Angaben 
freilich mit gewisser Vorsicht zu behandeln sind, betrug die Zahl der Glaubenden 
1993 etwa 43-44%. Nach einer Umfrage des Razumkov-Zcntrums aus dem Jahr 
2007 hat sich die Zahl der Glaubenden im Vergleich mit den Jahren 2000 (57,8%) 
und 2002 (60,2%) bei 59.0% cingcpcndelt. Die Zahl derjenigen, die zwischen 
Glauben und Unglauben schwanken, ist gegenüber dem Jahr 2000 von 22,5% auf 
19,0% zurückgegangen. Die Nichtglaubenden machen 9,6% aus (2000 waren es
II. 9%). die überzeugten Atheisten 2.4% (2002: 2,2%) . Die vorliegenden Studien

Kleine (icscliiclue der Ukraine. .München -20(10. 253 IT. Zu den regionalen Unterschieden vgl. F~ 
UÜDEMANN, Osl-Wesl-Süd in der Ukraine: Auseinanderslreben oder Konsolidierung, in: Der Bürger 
im Slaal 55 (2005) 180-185: sowie die Beiträge in: National Security and Defence [ Nacional’na 
Bezpeka i Ohorona| (2006/7): litii): iicens.orü.ua.äddilion:il NSI)79 cnu.odf (30.11.2007). Zum 
Verhältnis von Russland und der t(krame vgl. National Security and Defcnce | Nncionul'na Be/.peka i 
Oborona] (2006/5): http://ueeps.oru.ua/additional /NSD77 eng.ndf 110.11.2007).

' Zur Präsidentschaftswahl 2004 und zur „Orangen Revolution" vgl. die Beiträge in: Der Bürger 
im Staat 55 (2005) 164 ff: 224 fl; zur neueren politischen Entwicklung: lltlp://www,ukrainc- 
aiialvscn.de/ (30.11.2007). Zur „europäischen Perspektive" der Ukraine vgl. auch die Beiträge in: 
National Security and Defence [- Nacional’na Be/.peka i Oborona] (2007/5):
hltp://ticcps.oru.ua/additional/NSD81) enu.ndf 130.1 1.2007).

6 Vgl. N. DUDAR - L. SHANGI IINA. Religion and the Church in the Public Life of Ukraine, 
in: National Security and Defence | Nacional’na Bezpeka i Oborona] (2002/10) 6-13, hier: 6 ff: 
hlln:.'/\vw\v.ucens.oru.uaädilili(inal NSD34 eng.ndf (30.11.2007); Public Opinion on Religion and the 
Church in Ukraine (Razumkov Centre soeiologieal survey). in: National Security and Defence [‘ 
Nacional'na Bezpeka i Oborona] (2004/3) 30-40. hier: 30: hltn://www.ticcns.-oru.ua/ additional 
/NSD5I cne.pdf (30.11.2007).

Vgl. N. DUDAR. Relihijnist' ul.rajins'koho suspil’slva: ostanni doslidzennja, in: Ljudyna i svit 
(2003/1) 8-13. hier: 8: O. TURI.I. Identitälsprobleme der traditionellen christlichen Kirchen in der 
unabhängigen Ukraine, in: Die Ukraine Ausgangspunkt der Christianisierung der Rus’ -
Ausgangspunkt christlicher Versöhnung heule. Vorträge zur ökumenischen Situation in der Ukraine int



121

machen jedoch auch eine Diskrepanz zwischen dem Anstieg religiöser Indikatoren 
und der qualitativen Substanz bewusst bejahter und praktizierter Religiosität 
deutlich* *. Die statistischen Angaben über die Religiosität werden auch durch ein 
Wcst-Ost-Gelalle deutlich relativiert. Die Westukraine, die erst nach dem Zweiten 
Weltkrieg in den Sowjetstaat integriert worden ist. zeichnet sieh bis heute durch 
eine sehr hohe Religiosität aus. 2007 glaubten in der Westukraine 89,6% der 
Bevölkerung an Gott, im Osten waren es nur 47.8%’’.

2. Religionen und Konfessionen1"

Die Mehrheit der Ukrainer bekennt sieh zum christlichen Glauben. Beinahe 
94% der Anfang 2007 registrierten Kultusgemeinden gehören christlichen 
Denominationen an.

Orthodoxe
Die größte Konfession bildet mit annähernd 54% der Gemeinden die 

Orthodoxie, die in der Ukraine derzeit in (zumindest) drei größere Jurisdiktionen 
gespalten ist: Neben der Ukrainischen Orthodoxen Kirche, die eine 
selbstverwaltete Kirche mit erweiterter Autonomie im Verband des Moskauer 
Patriarchats11 bildet (UOK-MP), existieren die Ukrainische Orthodoxe Kirche- 
Kyjiver Patriarchal (UOK-KP) und die Ukrainische Autokephale Orthodoxe 
Kirche (UAOK). Die beiden letztgenannten, Anfang der 1990er Jahre

Rahmen der Sludicntage „Ukraine: O’hallenges of a C'oimtry in Transformation" I9./20. April 2002 an 
der Universität Fribourg. IIn. \. Institut für Ökumenische Studien. Universität Freiburg Schweiz ( 
Repres occumcniques Ökumenische Wegzeichen 12), I'reiburg/Schweiz 2002. 10-37. hier: 20. Die 
bislang unveröffentlichten, vom Rnzumkov-Xcntrum erhobenen Daten des Jahres 2007 wurden mir 
dankenswerter Weise von Frau l.im/nivlu Shimgliinu zur Verfügung gestellt.

* Vgl. A. UYCIIRNKO N. DUDAR. Religiosity of Ukrainern Society: The Level. C haraetcr 
and Spceilics. in: National Security and Dclence \ Nacional'na Be/peka i Oboronaj (2002/10) 14-21. 
hier: 21: Imp:/.-1•'www.iiceps.iirti.ua/addiliinial /NSD34_ eng.pdf (30.1 I. 2007); DUDAR. Relihijnisi' ( 
Anm. 7), 9 ff.

" Bislang unveröffentlichte Daten des Ra/umkov-Xentrums. vgl. Anm. 7.
" Die Gesamtzahl der statistisch erfassten religiösen Organisationen betrug 2007 33.063. Vgl. 

Retihijni orhnnizaciji v Ukrajini (stanom na I siinja 2007r.): httnJ/ www.risu.ora.ua/ukr /resourscs/ 
Statisties/ukr2007/ (27.1 1.2007). Allerdings ist zu beachten, dass die statistischen Angaben über die 
religiösen Organisationen bzw. Kultusgemeinden keine eindeutigen Rückschlüsse auf die 
Gläubigcnzahlen zulassett. In der folgenden Darstellung werden nach dem Schrägstrich diejenigen 
Gemeinden angeführt, die ohne Registrierung ihrer Statuten (vgl. Kap. III. I.) wirken, jedoch staatliche 
Behörden über ihre Tätigkeit informieren. Statistische Daten linden sich auch auf der Website des 
staatlichen Komitees für nationale und Religionsangclegenheiten: 
htip:.'/»Avw.sci)ni.miv.ua.'conirol/uk/pnhlisli/ eateaorv'/cat id- 47890 (30.11.2007). Xu
Mitgliederzahlcn von Religionsgemeinschaften vgl. A. JURAS [YURASH], Osnovni problemy 
ro/vytku rclihijnoji sytuaeiji v Ukrajini Cercz pryz.mil sociolohienyeh doslidzcn' 1997-2003 rokiv. in: 
M. TOMKA O. fURIJ. Vira pislja atejizmu: relihijne üyltja v Ukrajini v period demokratyCnyeh 
peretvoren* i der/avnoji nezaleJnosty (= Ukrajina ehrystyjans'ka 10). Lviv 2004, 149-1X2. hier: 151 ff 
(Stand von 2003).

11 Moskauer Patriarchat (MP) ist die zweite offizielle Bezeichnung liir die Russische Orthodoxe 
Kirche (ROK).

http://www.iiceps.iirti.ua/addiliinial
http://www.risu.o


entstandenen, Jurisdiktionen sind in der Weltorthodoxie nicht als kanonisch 
anerkannt. Darüber hinaus gibt es in der Ukraine weitere kleinere orthodoxe 
Gemeinschaften1“.

Die UOK-MP ist hinsichtlich ihrer institutionellen Ausdehnung die größte 
orthodoxe Kirche in der Ukraine und hat vor allem in den östlichen und südlichen 
Landestcilen eine starke Position inne. Von den insgesamt 29.913/1.836 
Kultusgemeinden zählte die UOK-MP 10.972/113 Gemeinden. Die UOK-KP ist 
mit 3.824/58 Gemeinden in institutioneller Hinsicht die zweitstärkste orthodoxe 
Kirche in der Ukraine. Die IJAOK zählte 1.154/1 Gemeinden. Die Zahl der 
Gläubigen, die sich zur Orthodoxie zählen, schwankt zwischen 59% und 69% der 
Bevölkerung. Interessanterweise bekennen sich aber weniger orthodoxe Gläubigen 
zur UOK-MP als zur UOK-KP* 11.

122

Katholiken
Die größte katholische Kirche in der Ukraine ist die Ukrainische Griechisch- 

Katholische Kirche (UGKK). Der Sitz des Großerzbischofs wurde im August 
2005 von Lviv/Lemberg nach Kyjiv verlegt14. In Transkarpatien existiert in der 
Eparchie Mukacevo eine von der UGKK jurisdiktioneil unabhängige ruthenische 
griechisch-katholische Kirche. Die griechisch-katholische Kirche in der Ukraine 
umfasste Anfang 2007 3.476/4 Gemeinden. Die Zahl der Gemeinden der 
lateinischen bzw. Römisch-Katholischen Kirche (RKK) betrug 883/7. Etwa 6-8% 
der Bevölkerung werden der UGKK. etwa 0,8% der RKK zugerechnet15.

Protestanten
ßaptistische Kirchen mit 2.691/136 Gemeinden, cvangelikale Pftngstkirchen 

(2.130/289) und die Adventisten (1.012/60) zählen zu den größten 
protestantischen Gemeinschaften. Ihre Zahl hat seit der Wende stark 
zugenommen, sodass sie derzeit ca. ein Viertel der registrierten Gemeinden 
ausmachen, obwohl der Anteil der Protestanten nur ca. 2-2.5% der Bevölkerung 
beträgt16. Im Zuge des verstärkten Auftretens neuer religiöser Bewegungen ist 
auch ein deutliches Anwachsen neochristlicher (insbes. charismatischer) 
Strömungen (1.403/94 Gemeinden) zu verzeichnen1 .

Die orthodoxen Altgläubigen zählten Anfang 2007 63/8 Gemeinden.
" Vgl. JURAS. Osnovni problemy < Anni. 10). 16 f. Das zulet/l genannte Phänomen hängt 

nicht zuletzt damit zusammen, dass die Zurechnung zur UOK-KP auch für ..nominelle Christen" ein 
Bekenntnis der ukrainischen Identität darstellt: vgl. V. Yfc'LENSKY [JELENSKI. JLLLNS'KYJ|. 
Religion und Kirchen in der Ukraine, in: Ost-West. Europäische Perspektiven .1 (2002/4) 266-276. 
hier: 269 f.

14 Zur synodalen Tätigkeit der UGKK von 1990-2003 vgl. Th. NEMETH. I ine Kirche nach der 
Wende. Die Ukrainische Griechisch-Katholische Kirche im Spiegel ihrer synodalen Tätigkeit (- 
Kirche und Recht 24). Freistadl 2005. 83 IT.

11 Vgl. JURAS. Osnovni problemy ( Anm. 10). 156 IT. Die Armenisch-Apostolische Kirche 
scheint in der Statistik mit 22 Gemeinden auf. 1991 konnte in L'viv eine Gemeinde der Armenisch- 
Katholischen Kirche errichtet werden.

Vgl. JURAS. Osnovni problemy ( Anm. 10). 158 IT.
’’ Nach V. JELENSKI [JF.I.ENS'KYJ. YELENSKY], Ukraine: Protestanten auf dem 

Vormarsch, in: G2W (2003/4) 22-26. hier: 24 f, stammen die „Neogläubigen", die sieh von einem 
sozial engagierten, politisch liberalen und marktwirtschaftlich orientierten Protestantismus angezogen 
fühlen, zunehmend aus dem Mittelstand. Die problematische Zuordnung von Mormonen und Jehovas



123

Andere Religionen
Obwohl die Statistik ein Anwachsen jüdischer Gemeinden nach der Wende 

verzeichnet (2007 waren es 258), ist der Anteil der jüdischen Bevölkerung im 
Abnehmen begriffen. Die Zahl der muslimischen Gemeinden betrug 487/617. Seit 
der Wende ist ein starkes Anwachsen von Jehovas Zeugen (669/345 Gemeinden) 
zu verzeichnen. Die Zahl heidnischer Gruppierungen und östlicher Religionen ist 
dagegen vergleichsweise gering.

3. Konfessionelle Konfliktlinien und Ökumene

Die religiösen Konflikte in der Ukraine seit der Wende betreffen vor allem 
vier Kirchen, die sich in der Nachfolge der alten Kyjiver Metropolic verstehen: die 
UOK-MP. die UOK-KP, die UAOK und die UGKK. Dabei hat sich die von 
nationalen Faktoren bestimmte Konlliktlinie als die folgenreichste herausgestellt. 
Hier stehen die drei zuletzt genannten Kirchen der UOK-MP gegenüber1'. In den 
Jahren 1992-93 versuchten politische Kräfte um Präsident Leonid Kravcuk, die 
Abspaltung des Kyjiver Metropoliten Filarct von der UOK-MP lür die Schaffung 
einer ukrainischen orthodoxen Staatskirehe zu nutzen. Eine dauerhafte Einigung 
zwischen der in der Ukraine nach 1990 neu entstandenen UAOK und der UOK- 
KP kam allerdings nicht zustande. Inzwischen hat sich letztere - auch bedingt 
durch die inneren Spaltungen der UAOK als die zweitstärkste orthodoxe 
Jurisdiktion in der Ukraine etabliert. Die UOK-MP wird vielfach als ein Symbol 
für den russischen Einfluss in der Ukraine angesehenen. Während ihre Gläubigen 
im Osten bis heute mehrheitlich lür einen Verbleib unter Moskauer Jurisdiktion 
plädieren, regten sich im Westen auch Stimmen zugunsten der Autokephalie als 
logischer Konsequenz der staatlichen Souveränität der Ukraine. Die 
Kirchenleitung argumentiert unter Berufung auf die Umstrittenheil dieser Frage 
allerdings bis heute für die Beibehaltung des Malus quo.

Nach dem Lemberger Kirchenhistoriker Turij verläuft „die globale Linie der 
religiösen Konflikte in der Ukraine nicht so sehr auf einer konfessionellen oder 
gar jurisdiktionellen Linie, sondern viel eher auf der Gegnerschaft derjenigen, die 
die historischen, ekklesialcn, kulturellen, nationalen und anderen Eigenschaften 
des ukrainischen Christentums betonen, und den Kräften, die mit 
"universalistischen' Kategorien operieren und sich an ukraine:/<’wcv; ekklesialcn 
Autoritäten sowie an wc/tf-ukrainischen nationalpolitisehen Faktoren 
orientieren“11.

Die UGKK spielte seit dem 19. Jh. eine wesentliche Rolle in der 
ukrainischen Nationalbewegung und setzte sich auch nach der Wende aktiv für 
eine „nationale Wiedergeburt“ ein. Die RKK wird dagegen häufig als eine

Zeugen zu den „Protestanten“ in der Roligionsslatislik wurde nicht übernommen: vgl. O. TURIJ. Das 
religiöse heben und die zwischcnkonfessioncllcn Beziehungen, in: IlhSTf.RS-DlLGkR, Die Ukraine 
(~ Anm. 3). 365-415. hier: 385, Anm. 3.

Ix Vgl. M. V1ARYNOWITSCII |MARINOVIT('H], Die Rolle der Kirchen in tler 
postkommunistischen Gesellschaft, in: SIMON. Die neue Ukraine (- Anm. 3), 175-196. hier: 1X3 ff. 
Zum Verhältnis von Orthodoxen und Katholiken in der Ukraine vgl. A. YURASH [JURAS], 
Orthodox-Grcck Catholic Kclaüons in Galicia and Iheir Inlluenee on the Religious Situation in 
Ukraine, in: Religion, State & Society 3.3 (2005) 185-205.

TURIJ. Identitätsproblemc (- Anm. 7). 34.



„polnische Kirche“ wahrgenommen, /.wischen diesen beiden katholischen 
Kirchen kommt vielfach ein ukrainisch-polnischer Antagonismus zum Tragen, 
in den letzten Jahren sind aber auch deutliche Bestrebungen um eine 
Verständigung, Versöhnung und Kooperation zu verzeichnen.

I ine weitere Konlliktlinie ergibt sich aus der Frage der „Kanonizitüt“. Die 
Bemühungen der UAOK und der UOK-KP, über den Weg der Anerkennung durch 
das Ökumenische Patriarchat von Konstantinopcl den Status einer in der 
Weltorthodoxie anerkannten Kirche zu erhalten, sind bislang gescheitert. Die 
Beziehungen zwischen der UÖK-MP und der UtiKK sind bis heute belastet'". In 
der UGKK gilt die IJOK-V1P als Nachfolgerin derjenigen Kirche, in die sie 1946 
zwangseingegliedert wurde. Das Wiederauftreten der UGKK nach 1989 führte zu 
Konflikten mit der UOK-MP in der Westukraine. Diese Kirche fühlt sich auch 
durch die Zentrumsverlagerung der UGKK nach Kyjiv und ihre verstärkten 
Aktivitäten außerhalb der Westukraine bedrängt und konfrontiert diese mit dem 
Dauervorwurf des „Prosclylismus“.

Auch die politischen Interessen der Staatslührung spielten in den 
konfessionellen Konflikten eine wesentliche Rolle. Im Unterschied zu Präsident 
Kravcuk war sein stärker an Russland orientierter Nachfolger. Leonid Kucma. 
bestrebt, die orthodoxen Kirchen unter der Jurisdiktion des MP zu vereinigen"'. 
1995 kam es beim Versuch, das Oberhaupt der UOK-KP, Patriarch Volodymyr 
(Romanjtik) in der Kyjiver Sophienkathedrale zu bestatten, zu einem politischen 
Eklat (sog. „schwarzer Dienstag“). Die Wahl Filareis zum Patriarchen der UOK- 
KP im selben Jahre Führte zu einer Spaltung der UAOK. Hingegen unterstellten 
sich 1995 die Bischöfe der IJOK in den USA wie schon 1990 die kanadischen 
ukrainischen orthodoxen Bischöfe - dem Ökumenischen Patriarchat. Die 
Versuche Präsident Jusccnkos. mit Hilfe des Ökumenischen Patriarchats eine 
Einheit der ukrainischen Orthodoxie zu erreichen, sind bislang erfolglos 
geblieben.

Die pluralistische Religionslandschaft der Ukraine zeichnet sich im Großen 
und Ganzen durch das Vorherrschen von religiöser Toleranz aus; deren Förderung 
bleibt dennoch eine aktuelle gesellschaftliche Herausforderung' . Inzwischen I

124

" Vgl. Th. BRRMRR, Konfrontation statt Ökumene. Zur kirchlichen Situation in der Ukraine ( 
Irfurtcr Vorträge zur Kulturgeschichte des Orthodoxen Christentums I). Ir lud 2001.47 IT.

Vgl. S. PLOKHY, Church. State and Nation in i krainc. in: s PLÖKHY I. SYSYN, 
Religion and Nation in Modern Ukraine. Edmonlon/Toronlo 2003, 166-198. hier: 173 IT:
I rslveröllcntlichung in: Religion in I astem Rumpe 19 (1999/5) I -28: K. ISOl.CKII. Staat und Kirchen 
während der Transformation in der Ukraine, in: Th. BRR.MKR (Hg.). Religion und Nation. Die 
Situation der Kirchen in der Ukraine I Schritten zur Geistesgeschichte des östlichen Ruropas 27). 
Wiesbaden 2003,67-89. hier: 77 IT.

/.ur Lage der Religionsfreiheit in der Ukraine und zu Problemen der religiösen Toleranz vgl. 
inshes. das Projekt des Religionsinldnnationsdienstcs R INI (Institut für Religion und 
Gesellschafl/Lkrainische Katholische Universität): „Monitoring of Rrecdom of Religion in Ukraine in 
2005. witli an Accent on Property Issues". Vgl. den Projeklhericht: T. ANTOSRVN'KYJ L. 
KOVALRNKO, Ytonitorynh rclihijnoji svobody v Lkrajini: osoblyvyj ohljad na majnovi pytannja 
|2(MKi|: htlpV'www.risu. org.ua-Ireedonvanalytics rcport (27.11.2(817), inshes. 1.3: 1.5: 1.6: den 
„runden Tisch“: 15 rokiv Nezaleznosti: statt rclihijnoji svobody v Lkrajini. http://www. 
risu.ont.ua'frcedom (27.11.2007) sowie ehrt, weitere Nachrichten, Analysen und Kommentare. Vgl. 
auch U.S. Department of State. International Rcligious I reedom Report 2007. Ukraine. Released by 
llte Bureau of Demoeracy. Human Rights. and Labor:
http://www.state.gov/gdrl rls irl'20()7/9O2O5.iitm (27.11.2(8)7): V. JLLRNS KYJ |YLLRNSKY.

http://www.risu
http://w
http://www.state.gov/gdrl


125

wurden sowohl auf regionaler als auch auf nationaler Eibene 
konlessionsübergreifcnde Einrichtungen geschaffen. Auf Initiative von 
Staatspräsident Kucma wurde 1996 der sog. „Gesamtukrainische Rat der Kirchen 
und religiösen Organisationen“ (Vseiikrcijins'ka Rada Cerkov i relihijnych 
orhaniiacij) gegründet. Diesem, ursprünglich mit dem inzwischen aufgelösten 
staatlichen Komitee für Religionsangelegenheiten assoziierten, Rat gehören 
Vertreter von 19 Kirchen und Religionsgemeinschaften an. die über 90% der 
religiösen Strukturen in der Ukraine repräsentieren. Der Rat versteht sich als ein 
interkonfessionelles konsultativ-beratendes Organ, das der Vereinigung der 
Bemühungen um die spirituelle Erneuerung der Ukraine, der Koordinierung des 
interreligiösen Dialogs, der Beratung über religionsrechtliche normative Akte und 
der Verwirklichung karitativer Aktionen dient. Er bildete lange Zeit das einzige 
nationale Kommunikationsforum für die Behandlung praktischer 
interkonfessioneller Fragen. Die in den letzten Jahren gesteigerte Aktivität des 
Rates kann als positive Entwicklung im Bereich der interkonfessionellen und 
intencligiösen Zusammenarbeit gewertet werden. Im Jahre 2003 wurden außerdem 
ein „Ukrainischer interkirchlicher Rat“ (Ukrajins'ka mizcerkovna rada). dem vor 
allem protestantische Kirchen angehören, und eine „Konferenz der Vertreter 
christlicher Kirchen der Ukraine“ (Marada predstavnykiv chryslyjans ’kych Cerkov 
Ukrajiny) eingerichtet .

III. Zum Religionxrechi

I. Gesetzliche Grundlagen

Für das ukrainische Religionsrechl ist neben den grundlegenden 
Bestimmungen der Verfassung der Ukraine von I99621 insbesondere das Gesetz 
über die Gewissensfreiheit und die religiösen Organisationen (im Folgenden: 
GGRO) maßgeblich, das noch vor dem Ende der Sowjetunion verabschiedet 
wurde und in der Nachfolge des sowjetischen Religionsgesetz.es von 1990 steht'\ 1

JI l.t NSKtl, Kclihija pislja komunizmu. Rclihijnosoeial'ni zininy v proccsi Iranslörmaciji centrafno- i 
sehidnojevropcjs'kych suspil'siv: Fokus na Ukrajini. Kyjiv 2002. 167 IT.

1 Vgl. tlie Website des Gesamtukrainisehen Rates der Kirchen und religiösen Organisationen: 
http://www.viciro.ore.ua/ (12.12.2007) sowie (). ZAJIX" .1. RUSHTMKOV |Y. RI SHI TNIKOV), 
Chio je clito u relihijnonni spivtovarystvi |2005|: http:7www.risu.orn.un/ukr relieinn.and.soeietv/ 
analvsis/aniclc:7217/ (30.11.2007).

Konstytucija Ukrajiny N 254k 96-VR (28.00.19%) |Vcrlässung der Ukraine|. Vidomosti 
Verehovnoji Rudy Ukrajiny (in der Folge: VVR) 1996/30. Pos. 141; geändert durch Gesetz N. 2222-IV, 
08.12,2004, VVR 2005/2, Pos, 44: linp://zukon 1 .rada.gov. un/cci bin/lnws/main.cgi'.’nrec 254"„FA",,21 96 
%l-2%;0&p-l I932273720SS (27.11.2(107).

Zakon Ukrajiny N 9X7-XII (23.04.1991). Pro svohodu sovisti ta relihijni orhani/aciji | 
GGRO; Gesetz, über die Gewissensfreiheit und die religiösen Organisationen|, VVR l.'RSK 1991/25, 
Pos. 2X3; zuletzt geändert durch Gesetz Nr, 429-IV. 16.01.2003. VVR 2003/10 f. Pos. 87: 
http:7zakpn.rada.Kov.iia/cKi-hin/law iv'tnatn.cpi'.'nrcK 9X7-12 (27.11.2007). In der engl. Übers, des Gesetzes 
bei W. U. DURI1AM S. FERRARI (llg.). I aws on Religion and die State in Post-Communisi Rurope 
( Law and Religion Studics 2). Leuven 2004, 311-328, ist die Novellierung von 2003 noch nicht 
berücksichtigt.

http://www.risu.orn.un/u


Normen mit religionsrcchtlichem Bezug finden sich in weiteren Gesetzen2'', 
wie dem Strafgesetzbuch . dem Familienkodex2*, dem Kodex der Gesetze über 
die Arbeit2'* und dem Gesetz über den alternativen (nichtmilitärischen) Dienst3".

Die ukrainische Religionsgesetzgebung wird im allgemeinen als
demokratisch und in Übereinstimmung mit den internationalen
Menschenrechtsnormen stehend bewertet. Als Prinzipien lür die Beziehungen von 
Kirche und Staat in der Ukraine gelten: die Religionsfreiheit, die Trennung von 
Kirche und Staat, die Nichtdiskriminicrung auf Grund von Religion, die Gleichheit 
und Autonomie der religiösen Organisationen sowie die Überwindung negativer 
f olgen der früheren Religionspolitik■ \

Die Religions- und Weltansehauungsfreiheit und die Trennung von Staat und 
Kirche sind in der Verfassung verankert, die in ihrer Präambel eine hmicalio Dei 
enthält: „Im Bewusstsein der Verantwortung vor Gott und dem eigenen Gewissen, 
sowie vergangenen, gegenwärtigen und zukünftigen Generationen

Art. 35 Abs. I der Verfassung bestimmt: „Jeder hat das Recht auf Freiheit 
der Weltanschauung und des Glaubensbekenntnisses. Dieses Recht schließt die 
Freiheit ein. sieh zu irgendeiner oder zu keiner Religion zu bekennen, sowie allein 
oder in Gemeinschaft mit anderen religiöse Riten und Zeremonien (relihijni kul'tv 
i lytual'ni obrjudv) zu vollziehen und religiöse Tätigkeiten (relihijna dijal'nist') 
auszuüben“.

Nach Art 35 Abs. 2 kann die Ausübung dieses Rechts durch ein Gesetz nur 
im Interesse des Schutzes der öffentlichen Ordnung, der Gesundheit und 
Sittlichkeit der Bevölkerung oder zum Schutz der Rechte und Freiheiten anderer 
eingeschränkt werden.

Die einschlägige Norm des GGRO (Art. 3) ist gegenüber den neueren 
Bestimmungen der Verfassung insofern überholt, als die Gewissensfreiheit mit der * •*

126

Zur ukrainischen Gesetzgebung vgl die Website des Parlaments (Vvrclinviiti ftm/o Oberster 
Rat): hup:■'■(winal.rada.guv.ua-' (30.11.2007). Oer religionsrechlliclic Überblick von L. KOVALLNKO. 
Cliurch and State in t.kruinc. in: S. I I RRARI W. C. DL'RIIAM (Hg.). Law and Religion in Post- 
Communisl l.urope ( I.aw and Religion Studies 11. Lcuven 2003. 355-382, ist inzwischen teilweise 
überholt. Line adaptierte Passung dieses Aufsatzes soll in nächster Zeit erscheinen. Mil 
rcligionsrvchllichcn t ragen befasste sich auch das erwähnte RlSU-Projekt. Vgl. insgesamt den 
auslhhrlichcn l’rojcktbericht: ANK(StVS'K YJ KOVAI I'NKO. Monitorynh I Anm. 22) sowie 

rcligionsrcchtliehe Nachrichten. Analysen und Kommentare unter: http:Vwww .nsu.org.ua frceMom 
(27 J 1.2007).

r Kryminal nyj kodeks Ukrajiny. N 2341-111 (05.04.2001). VVR 2001/251'. Pos. 131; zuletzt 
geändert durch Gesetz Nr. 1723-IV. 18.05.2004. VVR 2004/36. Pos. 430: hup:/'zakonI lada.cov.uacgi- 
hin.'liiws.'nuiin.euiViiice-2341-14 (27.11.2007); vgl. bezüglich der religiösen Sphäre im Strafrecht Art. 67 
Z. I Pkt. I; MOZ 21; 161: 178-181:258.442.

•* Sintejnyj kodeks Ukrajiny, N 2947-111 (10.01.2002). VVR 2002.21t'. Pos. 135: zuletzt geändert 
durch Gesetz Nr 524-V. 22.12.20(8.. VVR 2007 10, Pos 87: hnp-Z/zakouI .rada-Bov.ua/cgi- 
hin/lawvmani.cgi',nrcg=2947-14 (27.11.2007): vgl. zur obligatorischen Zivilehe Art. 21: 27: 36

Kodeks zakoniv pro prac iu Lkrajiny. N 322-VIII (10.12.1971). VVR URSR 1971 50. Pos. 375: 
zuletzt geändert durch Gesetz Nr. I0I4-V. II.0S.2007, VVR 2007/33. Pos. 442:
litln: zakon I ntda.gov.ua cgi-bin law s mam.cui'.’nrcg 322-08 (27.11.2007): vgl, zu Sonn- und 
l'eiertagsregelungen An. 67; 73.

Zakon Ukrajiny N 1975-Xli (12.12.1991), Pro nl'tematyvmi (nevijs'kovu) sluzhu, VVR 
1992/15. Pos. 188: zuletzt geändert durch Gesetz Nr. I0I4-V. 11.05.2007. VVR 2007/33. Pos. 442: 
http: zakon I .rada.gov.ua eci-hin law s inain cgiVnrcg 1975-12(27.11.2007).

0 Vgl. KOVALLNKO. Cliurch and Stale ( Anm. 26). .359.



127

Staatsangehörigkeit verknüpft ist und sich der Schutz bloß auf die Kultausübung 
und die Äußerung von religiösen oder atheistischen Überzeugungen bezieht.

Nach Art. 35 Abs. 3 der Verfassung sind Staat und Kirche (bzvv. religiöse 
Organisationen) wie auch Schule und Kirche getrennt. Keine Religion (bzw. 
Ideologie. Art. 15 Abs. 2) kann vom Staat als verpflichtend anerkannt werden. 
Zusätzliche Bestimmungen enthält Art. 5 GGRO. So dürfen religiöse 
Organisationen keine staatlichen Funktionen ausüben. nicht an der Tätigkeit 
politischer Parteien mitwirken oder diese finanziell unterstützen.

Von orthodoxer und katholischer Seite wurde wiederholt bemängelt, dass der 
Rechtsschutz gegen die Massenpropaganda destruktiver religiöser Bewegungen in 
der Gesetzgebung zu schwach ausgeprägt sei. Im Jahre 1993 reagierte der 
Gesetzgeber mit der Erlassung restriktiver Bestimmungen ftir Tätigkeiten 
ausländischer religiöser Aktivisten. Diese dürfen nach Art. 24 Abs. 4 GGRO 
religiöse Riten oder Tätigkeiten der Verkündigung nur im Rahmen einer in der 
Ukraine registrierten religiösen Organisation, von der sie eingeladen wurden, 
vornehmen und bedürfen dafür einer behördlichen Genehmigung. Diese Regelung 
wurde aber auch als protektionistische Maßnahme des Staates kritisiert, die die 
Gelähr der Konservierung bestehender Abhängigkcitsverhällnisse in sieh berge' .

Die geltende Religionsgesetzgebung wird aus mehreren Gründen als 
problematisch angesehen. Das GGRO sei zu vielfach zu umbestimmt, was die 
Willkür in der administrativen Praxis begünstige. Zudem würden mehrere 
gesetzliche Bestimmungen internationalen Standards, anderen nationalen 
legislativen Akten oder der juristischen Logik widersprechen'’.

Die Kritik am GGRO betrifft insbesondere den Rechtsstatus religiöser 
Organisationen, der zunächst kurz darzustellen ist. Nach Art. 14 Abs. I GGRO 
können 10 ukrainische Staatsbürger bei den zuständigen Behörden einen Antrag 
auf Anerkennung einer Kultusgemeinde als juristische Person einbringen. Neben 
diesen Gemeinden können auch Klöster, religiöse Bruderschaften. Missionen und 
geistliche l.ehreinriehtungen als religiöse Organisationen der „ersten Ebene" 
den Rechtsstatus einer juristischen Person erlangen. Dies gilt auch llir die 
religiösen Verwaltungen und Zentren, die gleichsam Organisationen der „dritten 
Ebene“ darstellen. Hingegen können Vereinigungen von Organisationen der ersten 
Ebene, die durch ihre Verwaltungen und Zentren vertreten werden, nicht als

’ Vgl. M. MARINOVITCH [MARYNO\VITSCII|. Toward Religious Freedom in Ukraine: 
Imligenous Chlirchcs and Foreign Missionarics. in: Religion in Faslern l.urope 20 (2000/31 1-14: hier 
13: KOVALIilXKO. Churult and Male! Amn. 26).370 I.

(27. Vgl. II. DRl.7l.NK0. Nesvojeüasnyj zakonoprockl [2007]: 
http: www.risu.orir.ua/ukr/reliuionaind.socielv/analvsis/arlicle: 13622/11.2007’!. wie uueh den Bericht 
des Monitoring-Komitees der Parlamentarischen Versammlung des Furoparals Nr. 10676 vom 
10.00.2003 "Honouring of obligalions and commiimcMs by Ukraine". Pkt. 260. 
Imn: assemhlv.eoe.ini docnnienis Workinel)ocvdiH.<U I IX K.'IQ676.lilm (27.11.2(107): "Despite die 
facl tlial it is regarded as one of the best Ireedom ol religion laws in die region. sornc of its provisions 
lack darin Ihe La» liniils die form« in »Inch a religious Organisation can hc created |..,]. provides 
no possibility Ibr granting legal entity Status io religious associations. discriminales loreigners and 
staleless persons. The la« also eonlains a mintber of ollicr nnibiguous provisions. »hielt lease a wide 
discretion Io the implementing atithorities. I lence. the i|tiiic progressive la» for the time of its adoption 
now requircs significanl rewording".

http://www.risu.orir.ua/ukr/reliuionaind.socielv/analvsis/arlic


juristische Personen anerkannt werden. Somit ist den Kirchen in ihrer 
Gesamtheit ein solcher Status versagt11.

Mit dieser Problematik hat sich insbesondere der ukrainische 
Religionsrechtlcr Hennadiy Druzenko näher befasst, fr kritisierte, dass sich die 
Rechtsformen für religiöse Organisationen auf bestimmte Klassifikationen 
beschränken und religiösen Gemeinschaften unterschiedslos eine „demokratische“ 
Form der Selbstorganisation auferlegt werde. Vor allem aber sei die 
Unmöglichkeit der Erlangung des Status einer juristischen Person für religiöse 
Vereinigungen problematisch. Hs sei unlogisch, dass den religiösen Zentren und 
Verwaltungen als leitenden Organen mehr Rechte zukämen als der durch sie 
repräsentierten Organisation oder Gemeinschaft. Mit der Ablehnung der 
Registrierung religiöser Vereinigungen verzichte der Staat auch auf ein 
wesentliches Instrument zur Lösung von konfessionellen Streitigkeiten. Denn im 
Falle der Spaltung einer religiösen Vereinigung, in deren Folge sich einzelne 
Gruppen der Führung mehrerer Zentren anschließen, wäre das staatlich anerkannte 
Statut der religiösen Vereinigung das primäre rechtliche Instrument zur 
Feststellung der Rechtsnachfolge .

In den vergangenen Jahren erfolgten mehrere Initiativen zur Änderung des 
GGRO. die allerdings bislang ohne Erfolg geblieben sind’". Die Konflikte zwischen 
den orthodoxen Paralleljurisdiktionen haben wesentlich eine Weiterentwicklung in 
der Religionsgesetzgebung verhindert.

Im Jahre 2006 erfolgte ein bedeutender Vorstoß zur Gesetzesänderung. Der 
in einem breiten Diskussionsforum erarbeitete Entwurf passierte zwar die OSZE 
und die Venedig-Kommission3', doch wandte sich die UOK-KP gegen ihn und 
forderte slattdessen die Annahme einer alternativen Konzeption über die

128

u Val. Art, 7 Abs, 2 GGRO; zur Registrierung der Statuten vgl. Art. 14 f. GGRO. Siehe in 
diesem Zusammenhang auch EGMR. 14.06.2007. 77.703/01. Svyato-Mykhaylivsku Paraftya /. 
Ukraine:
http   kp.ecltr.atc.int/tkp 107 vicw.asn.'action htmlAtdoeumenild Xl_XK90&porin! hhkm&>..... ve
exleriialbvdocnuinhcr&lable I 6U,\:7I l)S| B86I42BF0IC1166DEA398649 (27.11.2007). Die
ukrainischen Behörden w eigerten sich in diesem Kall. Änderungen int Statut einer Kirchengemeinde zu 
registrieren, die von der UOK-MP zur UOK-KP übergelreten ist. Der EGMR stellte eine Verletzung 
voll Art. 9 EMRK lest und wies darauf hin, dass in Art. 15 GGRO die Grundlagen für die 
Verweigerung der Registrierung von Statuten religiöser Organisationen nicht hinreichend bestimmt 
seien. Auch die Art. 7f. GGRO wurden vom EGMR bemängelt (Pkle 130 u. 145). Siehe dazu meinen 
Kommentar in: öarr 2007/3.

iS Vgl. DRUZENKO. Nesvojccasnyj zakonoproekt ( Anm. 33); DERS.. Status jurydyenoji 
osobv dlja C'erkvy: mrija cy reafnisf? in: Jurydydnyj Zumal (2003/10) 57-63: http://iustinian 
■Coni.ua/artiele.nhn'.'idX 16 (30.11.2007).

“• Vgl. ANTOSEVS'KYJ - KOVALENKO, Monitorynh (- Anm. 22). I.E; M. VASIN. Analysis 
of legislative initiatives in freedom of worsltip and the activity of religious organizations in 2005 
[2006|: (30.11.2007); DERS.. Ohljad zakonodavCoji roboty Vercltovnoji Rady Ukrajiny cetvertoho 
sklykannja u sferi svobody sovisli ta dijal'nosti rclihijnych orhani/acij 12006]:
htlp:.7w ww.risu.ora.ua/freedoni /analytics/'artielc: 11909/ (27.11.2007).

Vgl. Entwurf und Gutachten: C'omment on the Draft Law of Ukraine ..On Freedom of 
C'onsciencc and Religious Organisations" prepared by the OSCF./ODIHR Atlvisory Council of 
Ireedom of Religion or Belief. Opinion-Nr.: REE-UKR/072/2006:
liltn:. ’Www.leaislatiiuiliiie.ora'unloatl/lawreview's/63/42/e9beXe 07323 77aehl56e3fi47h50a.pdf
(27.11.2007) und: Veniee Commission. Opinion 391/2006.
Iitln:'. ww w .venice.ciH.-.int;site tlvnamies/N1 Oninion ef.asn’L-E&OID 391 (27.11.2007).

http://Www.lea


129

Beziehungen zwischen Kirche und Staat. Die UOK-KP befürchtet, dass die 
Anerkennung von Kirchen in ihrer Gesamtheit als juristische Personen der UOK- 
MP und damit der rivalisierenden Kirchcngemeinsehalt zu Gute käme. Die UOK- 
KP ist überzeugt, dass die UOK-MP damit ihr pl'arrliches Vermögen feslschreiben 
und der Abspaltung von Gemeinden einen Riegel vorschieben möchte"4. Auch 
wurden Bedenken geäußert, dass angesichts der Ungelöstheit der Frage des 
vormaligen Eigentums von religiösen Organisationen die Anerkennung von 
Kirchen als juristische Personen die Gefahr der Verschärfung religiöser Konflikte 
in sich berge. Druzenko stellt hingegen die Stichhaltigkeit der Argumentation der 
UOK-KP in Frage und sicht gerade in einer entsprechenden Geselzesänderung die 
Chance für eine bessere Lösung der Vermögensfragen. Der Dissens in dieser 
Frage hatte jedenfalls zur Folge, dass der Gesamtukrainische Rat der Kirchen und 
religiösen Organisationen einen Appell an den Staat richtete, die bisherigen 
Konsultationen bezüglich der Erarbeitung einer Konzeption über die Beziehungen 
zwischen Kirche und Staat und eines neuen Religionsgesetzes fortzusetzen. 
Angesichts der fortdauernden Stagnation im Bereich der Religionsgesetzgebung 
und der Tatsache, dass der neue Entwurf Für ein Religionsgesetz bereits im 
Stadium seiner Ausarbeitung wesentliche Änderungspunkte einbüßte, warf Vasin 
die Frage auf, ob nicht der Reform rcligionsrechtlicher Normen in Spezialgesetzen 
der Vorrang gegenüber einer Revision des GGRO eingeräumt werden sollte “. Das 
Problem der Notwendigkeit einer umfassenden Rechtsreform bleibt damit aber nur 
aufgeschoben.

Die politischen Veränderungen der vergangenen Jahre wirkten sich auch auf 
die staatliche Religionsbehörde aus. Anfang 2005 war das vormalige Komitee für 
Religionsangelegenheiten (Derzavnyj komilel Ukrajiny n spravach relihij) aufgelöst 
worden. Dieses Komitee war 1995 als zentrales Organ für die Vollziehung der 
staatlichen Religionspolitik eingerichtet worden und unterstand dem 
Justizministerium. Dem Komitee kam neben der Registrierung von religiösen 
Organisationen auch die Koordinierung der Kontakte zwischen diesen und den 
staatlichen Organen zu. Kirchen Vertreter kritisierten wiederholt seine
Kontrolltätigkeit über die Religionsgemeinschaften. Die im Mai 2005 erfolgte 
Errichtung eines Departements des Justizministeriums für Religionsangelegenheiten 
war als Herabstufung des vormaligen Komitees bewertet worden. Dieser Schritt 
wurde damit begründet, dass der Staat offen und transparent mit den 
Religionsgemeinschaften Zusammenarbeiten müsse. Nach dem Wiedererstarken 
der von Premierminister Janukuvyc angeführten Koalition wurde im November 
2006 anstelle des Departements ein ..Komitee für nationale und
Religionsangelegenheiten“ (Derzavnyj komilel Ukrajiny u spravach
nacional'nostej ta reliliij) geschaffen. Kommentatoren sehen hinter dieser 
Aufwertung und der Besetzung der Leitung mit dem vormaligen kommunistischen 
Abgeordneten Heorhij Popov die Absicht der Regierung, Gegenkräfte zur

a Vgl. Sitzung des Heiligen Synod der UOK-KP vom I V Dezember 2006. Zumal Nr. 32: 
hlln:tfww'v.cerkva.info/200(i.'l2/'15 svimd.htnil (27.11.2007).

Vgl. DRUZENKO. NesvojcCasnyj zakonoproekt ( Annt, 33): M. VASIN. Dumky scodo 
pidchodiv do reformuvannja /aknnnduv slva Ukrajiny u sl'cri svobody sovisli (a dijul'nosli rclihijnych 
orhanizacij [2007]: (09,01,2008).



Keligionspolilik des Präsidenten zu stärken. Die im Dezember 2007 
neugebildeie Regierung Tymoscnko bestellte den Religionswissenschaftlcr 
Oleksandr Sahan, der zuvor als Berater des Präsidenten gewirkt hatte, zum Leiter 
dieses Departements1".

2. Vermögensrechtliche Fragen

Zu den ungelösten Problemen zwischen Kirche und Staat zählt insbesondere 
die Restilutionsfrage . Die gesetzlichen Grundlagen sind mangelhaft. Das GGRO 
enthält in An. 17 Regelungen über die Rückübereignung von ..Kultgebäuden und - 
vermögen“. Weil cs aber im vollen Lrmcsscn der Behörden liegt, religiösen 
Organisationen Eigentum, ein unentgeltliches Nutzungsrecht oder eine 
abwechselnde Benutzung durch mehrere Organisationen einzuräumen, oder den 
Antrag überhaupt abzuweisen, führt das Fehlen von Kriterien für die Restitution 
zur Verfehlung des Zieles der Wiederherstellung von historischer Gerechtigkeit 
und begünstigt die politische und behördliche Einflussnahme auf religiöse 
Organisationen' .

Der Problematik fehlender Kultgebäude und konkurrierender Ansprüche 
versuchte man 1993 mit der Novellierung des Art. 17 GGRO zu begegnen. 
Demnach können Kultgebäude und -Objekte mehreren Gemeinschaften zur 
abwechselnden Nutzung übergeben werden. Fehlt deren Zustimmung, kann ein * 11

130

J" Vgl. Postanova Kahinctu Minislriv Ukrajiiiy N 201 (14.02.2007). Pro zatverd/ennja 
Polo/üimja pro Ikr/avnyj komitet Ukrajiiiy u spravach nacional'noslcj la rclihij |Beschluss des 
Ministcrkabinetis der Ukraine Qher die Bcstiiligung des Statuts des staatlichen Komitees der Ukraine 
lür nationale und Religionsangelegcnlieilen), Oficijnyj visnyk Ukrajiiiy 2007/12. Pos. 41 •>: 
htln:'vakonI.rada.tun.ua.cgi-hin. lawsiiiaui.cuT.'nrcu 201 -21KI7-"oFF (27.11.2007); Vgl. die Website 
des Komitees: htlo://www. seniii.uov.ua/coinrol/iik/index (27.11.20071. sowie die Kommentare: O, 
ZAJF.C". Komenlar na urjadove riSennja slosovno pidvyScennja slatusu der/avnolio orlianu Ukrajiiiy o 
spravach rclihij |2006|. Iiup:.-/www.risu.»re.ua.,lreeil«uii.',aiialvlics/ailicle:l2>»2<)/ (27.11.2007): J. 
RESüTNIKOV |Y. RESHET NIK()V|. Kenia nicoho novoho pid sonceni ... [2006): 
lillii:.vvw» risu.oru.ua 1'reedonvanalvtics.ärticle: 12811 (27.11.2007): I. KOVAI.ENKO. Dumka
eksperta: Derzkomrelihij vidrodyly pidpil'no |2006|:
liltn://ww\v.risii.oru.ua/l'reed(>m.änalvlics/arlicle:l2S()S/ (27.11.2007); Je novyj holova
DerZkoninacreliliij: http:, www.risu.org.ua/ukr/news/article: 19968) (08.01.2008).

11 /u einzelnen Aspekten der Rcstitutionsprohlcmaiik vgl. M. RYBAC'UK O. BILOUS, 
Probleme reslytueiji cerkovnoho niayna. in: Polilycnyj nieiiedZinent (2003/3):
httn: w\vw.politik.oru.ua vKl niaueontenl.nliivV'in l&n I7&c 152 (27.11.2007); J RESII'MKOV 
|Y. RESIIETNIKOV], Pylannja pravovolio zabe/pecennja proeesu povemennja kolyü'noho 
cerkovnoho majna v Ukrajini (2007]:
hlln:,.w» u .risu.oru.ua. ukr.'reliuion.and.soeietv analvsis/amcle: 18789/ (09.012008).

4! Vgl. II. DRUZENKO, Restytueija po-ukrajins'ky: vidnovlcnnja istoryCnoji spravedlyvosti £y 
pasika dlja Cerkvy?. in: Jurydycnyj Zumal (2004/3) 57-62. hier: 59 IT: http:’.'justinian.com. 
ua/artiele.php'.’id-1071 (30.11.2007)'; AMOSEVS'KYJ KOVAI.ENKO. Monitorynh ( Anm. 22). 11.3. 

Die parlamentarische Versammlung des Europarals irug der Ukraine in ihrer Entschließung 1466 (2005) 
vom 05.102005 (Honouring of obligations and commilmcnts by Ukraine: 
hUnZ/asscmblv.coe.int/documcnts ■adoptedtexfiaOS/EKI M I66.I11111 |27.l 1.2007]) auf, klare Regelungen 
für die Restitution ZU erlassen. Vgl. auch den Bericht des Monitoring-Komitees der Parlamentarischen 
Versammlung des Europarals Nr. 10676 vom 19.9.201)5 ( Anm. 33). Pkt. 270: „The Ukrainern 
legislalion still lacks ellectivc legal tools l'or rcstitution oTchurch property |...|. The legal problcm oT 
restitution mainly sicms l'rom die l'act ihal religious associalions liavc no riglu to obtain a legal enlity 
Status and thus cannot posses property. |...| l'his leads to an ai/ Imc rcstitution praclicc totally 
depending 011 the local authorilies. prctcrcnces |.,.j".

http://www.risu.org.ua/ukr/news/article:_19968


staatliches Organ auch eine Nutzungsordnung durch getrennte Vereinbarungen mit 
den einzelnen Gemeinschaften l'estlcgen. Diese Bestimmung ermächtigt in Abs. 3 
die Behörden zur Erlassung einer Nutzungsordnung, die nicht auf dem Konsens 
der betroffenen Gemeinschaften beruht. Eine derartige Eingriffsmöglichkeit in 
zwischenkirchliche Beziehungen wird zu Recht als problematisch angesehen und 
insbesondere von der UOK-MP, die einer gemeinsamen Nutzung von Kirchen 
ablehnend gegenübersteht, kritisiert. Versuche zur Einlülmtng einer gemeinsamen 
Nutzung haben die Konfliktsituation vielerorts verschärft".

Hin wichtiger Schritt in der Kestitulionsfrage war der Ukas des Präsidenten 
der Ukraine vom 21. März 2002 „über unverzügliche Maßnahmen zur endgültigen 
Beseitigung negativer Folgen der totalitären Politik der ehemaligen UdSSR 
hinsichtlich der Religion und zur Wiederherstellung verletzter Rechte von Kirchen 
und religiösen Organisationen"44. Der Ukas sah eine Kommission liir diese 

Fragen, einen Perspektivplan lür die Restitution von Vermögen in staatlichem 
Besitz und entsprechende Ausgaben in den Budgetentwürfen vor und empfahl den 
Behörden der örtlichen Selbstverwaltung Maßnahmen zur Wiederherstellung der 
Rechte religiöser Organisationen. Das Dokument ist bei den Kirchen auf ein 
überwiegend positives Echo gestoßen, doch wurde auch bemängelt, dass es primär 
eine Absichtserklärung darstelle. Im September 2002 genehmigte das 
Ministerkabinett einen Perspektivplan zur Rückerstattung von Vermögen und zur 
Garantie von Rechten religiöser Organisationen4 . Experten bemängeln jedoch, dass 
der untergesetzliche und größtenteils deklaratorische Charakter der bisherigen 
staatlichen Maßnahmen den Restitutionsprozess bremst1'.

Nach Angaben des Komitees für nationale und Religionsangelegenheiten 
wurden seit der Wende bis zum Jahre 2006 religiösen Organisationen 10.081 
Kultgebäude übereignet und 4.513 zur Benutzung übergeben, darunter .3.935 
Architekturdenkmäler. Diese Zahlen umfassen auch jene Gebäude, die vor 1991

Vgl. hiezu die- Beispiele hei: ANTOS liVS'KYJ KOVAI INKO. Monilorynh ( Anm. 22*.
11.2.

11 Ukaz Prczydcnta Ukrajiny N 279/2002 (21.03.2002), Pro ncvidkladni zuchody äCodo 
oslatofnnlm podolannja nchatyvnyeh naslidkiv toialiiamoji polilyky kolysn'olio Soju/u KSK slosovno 
rclihiji In vidnovlennja poruSenyeli prav cerkov i relihijnych orliamzacij | Ukas des Präsidenten der 
I Ikraine über unverzügliche Maßnahmen zur endgültigen Beseitigung negativer Folgen der totalitären 
Politik der ehemaligen UdSSR hinsichtlich der Religion und zur Wiederherstellung verletzter Rechte 
von Kirchen und religiösen Organisationen], Olicijnyj visnyk Ukrajiny 2002/12, Pos, 563:
(27.11.2007) .

1 Rozporjadzennja Kahiitcui Ministriv Ukrajiny N 564-r (27.09.2002). Pro pcrspcklyvnyj plan 
ncvidkladnych zacliodiv svotlo ostatov'noho podolannja nelialyvnych naslidkiv lotalitarnoji polilyky 
kolysn'olio Soju/u RSR stosovno rclihiji ta vidnovlennja poruScnycIi prav cerkov t relihijnych 
orhanizacij (Verfügung des Mnnsterkatiinetis der Ukraine über den Perspektiv plan der unverzüglichen 
Maßnahmen zur endgültigen Beseitigung negativer l'olgen der totalitären Politik der ehemaligen 
UdSSR hinsichtlich der Religion und zur Wiederherstellung verletzter Rechte von Kirchen und 
religiösen Organisationen]: htlp://atkon 1 .rada.Bov.ua/eBi-bin/laws/main.cgi7nreif 564-2002-%F0
(27.11.2007) : vgl. auch Rozpor-jadtomja Prczydcnta Ukrajiny Is 1172/2005-rp (23.09,2005). Pro 
zachody Siodo realizaciji der/avnoji polilyky u sl'eri miznacional'nych vidnosyn. relihij i eerkvy 
|Vertilgung des Präsidenten der Ukraine über Maßnahmen zur Realisierung der staatlichen Politik im 
Bereich der interethnischen Beziehungen, der Religionen und der Kirche], in: Lrjadovvj Knr'jer. 
30.09.2005. Nr. 185: (27.11.2007).

“ Vgl. I KOVALI-NKO. Analityena ocinka zakonoprocktu „Pro zasady povemennja 
kul'tovvch budivcF ta majna relihijnym orhanizacijanr (2006): luip:/'vwvvv.risu.ont.ua/freedom 
analyttes äniele: 10494- (27.11.2007).



als gemietete Objekte im staatlichen Eigentum religiösen Organisationen 
dienten und diesen nach 1991 übertragen wurden. VIit den auf der Website des 
Komitees genannten 3.600 zurückerstatteten Kultgebäuden sind diejenigen 
gemeint, die zuvor nicht oder nicht bestimmungsgemäß verwendet wurden. 
Derzeit würden religiöse Organisationen Anspruch auf etwa 350 Kultgebäude 
erheben. Doch sei deren Rückgabe durch die Tatsache erschwert, dass in diesen 
Gebäuden großteils soziale und andere gemeinnützige Einrichtungen 
untergebracht seien. Aus der Sicht des vormaligen Leiters dieses Komitees 
stelle die Erage der Restitution weniger ein politisches als ein finanzielles 
Problem dar. Zudem wurden nach 1992 mit Unterstützung staatlicher Stellen 
4.900 Kultgebäude errichtet47.

Anfang 2007 wurde beim Ministerkabinett eine Kommission für Fragen der 
Restitution eingerichtet. Dieser Fragenkomplex, der weitere vielschichtige Probleme, 
wie die Frage nach der Restaurierung und Instandhaltung von Baudenkmälern, der 
Wahrung der Gerechtigkeit gegenüber allen Betroffenen, und der Möglichkeit 
materieller Kompensationen umfasst, wird den Staat und die Religions­
gemeinschaften noch geraume Zeit beschäftigen4* *.

Neben der Restitutionsfrage existieren weitere ungelöste Problembereiche. 
So sind etwa seit dem Jahre 2004 infolge des Inkrafttretens des Gesetzes über die 
staatliche Registrierung von juristischen Personen und physischen Personen als 
Unternehmer , das auf die Verunmöglichung von fiktivem Unternehmertum 
durch Schaffung einer einheitlichen Registratur abzielte, religiöse Organisationen 
mit einer doppelten Registrierung konfrontiert. Versuche, diese Problematik auf 
legislativem Weg zu lösen, sind bisher an Auffassungsunterschieden gescheitert.

Erschwerend hat sich für religiöse Organisationen auch die Änderung der 
Rechtslage im Jahre 2001 ausgewirkt, nach der ihnen kein Recht auf dauerhafte 
Landnutzung mehr zusteht5". Dieser Schritt hatte den Wegfall der steuerlichen 
Begünstigung, die Notwendigkeit des Abschlusses von Pachtverträgen und die

132

' ' Ich danke Herrn Mykola Bojcuk vom Komilee für nationale und Religionsangclegenheiten für 
nähere statistischen Angaben und Erläuterungen. Vgl. Kcrivnyk Derätkomnacrelihij naholosyv. sco 
pover-nennja cerkovnoho majrmje ne tak politycnoju, jak fmansovoju problemoju |2007]: http://news. 
ukrinlbrm. ua.ukrörder'.’id 581554 (27.11.2007); Osoblyvosti ro/.vytku derzavno-eerkovnych 
vidnosyn ta relihijno-cerkovnoho komplcksu v sucasnij Ukrajini (2007]: hiinsVmvw.scnm.gov.ua 
/comrol/uk'oublisli/ article’an id-4904S&cat id 4789h (27.11.2007).

* Vgl. Postanova Kabinetu Ministriv Ukrajiny N 61 (24.01.2007). Pro utvorennja Komisiji pry 
Kabineti ministriv Ukrajiny z pytanj' povernennja majna relihijnytn orhanizaeijam [Beschluss des 
Ministerkabinetts der Ukraine über die Einrichtung einer Kommission beim Ministerkabinetl der 
Ukraine für tragen der Rückerstattung von Vermögen an religiöse Organisationen], Olicijnyj visnyk 
Ukrajiny 2007/6, Pos. 225: lnto://zakon I .rada.unv.ua/cfli-hin/1aWmain.cgi7nrcg-61 -2007-%F.F
(27.11.2007).

'n Vgl. Zakon Ukrajiny N 755-1V (15.05.2003), Pro dcrzavnu rejestraeiju jurydyfinych osib ta 
li/ycnych osib - pidpryjemeiv, VVR 2003/3 if. Pos. 263; /ulel/t geändert durch Geselz Nr. 3575-1V. 
16.03.2006, VVR 2006/37: Pos. 310: litlp://zakonl ■rada.uov.ua/cfli-bin/1aws/inain.egi7nrcfl-~ 755-15
(27.11.2007). Zur Ablehnung von Identifikationsnummern aus religiösen und anderen Überzeugungen 
vgl. Art. 9 Z. 4 Abs. 3: Art. 17 Z. 4 Abs. 3: Art. 42. Z. 2 Abs. I u. Z. 4 Abs. I; Art. 45 Z. I u. Z. 2 Abs. 6. 
Z. 4 Abs. 2 des Gesetzes. Siehe zu dieser Frage: ANTOSliVS’KYJ - KOVALENKO. Monitorynh <- 
Anm, 22), 1.1.

5,1 Vgl. Zemel'nyj kodeks Ukrajiny [Landkodex der Ukraine] N 2768-111 (25.10.2001), VVR 
2002/31'. Pos. 27: zuletzt geändert durch Gesetz Nr. 2229-1V. 14.12.2004. VVR 2005/4; Pos. 103: 
(27.1 1.2007), Art. 92,

http://news


Unmöglichkeit des Eigentumserwerbs an Grundstücken zur Folge. Die Änderung 
der Rechtlage steht derzeit zur Diskussion'1.

Die direkte staatliche Finanzierung von Aktivitäten religiöser Organisationen 
ist nach Art. 5 Abs. 4 GGRO nicht möglich. Eine indirekte finanzielle 
Unterstützung, wie etwa durch Beiträge zur Instandsetzung bzw. Instandhaltung 
von Kultgebäuden und -gegenständen von kulturellem Wert, ist durchaus 
gesetzeskonlbrm, wenngleich eine Verbesserung der Rechtsgrundlagen vonnöten 
erscheint53. In diesem Zusammen-hang ist auch darauf hinzuweisen, dass ein 
Großteil der humanitären Hilfe durch religiöse Organisationen erfolgt.

Nach Art. 21 Abs. 4 GGRO können Gottesdienste und religiöse Riten in 
Krankenhäusern und Haftanstalten durchgeführt werden. Doch fehlen gesetzliche 
Grundlagen für die Organisierung der kategorialen Seelsorge im öffentlichen 
Raum. Die Zusammenarbeit in diesem Bereieh beruht derzeit auf 
Einzelvereinbarungen zwischen betreffenden Einrichtungen und religiösen 
Organisationen. Die Kirchen sind vor allem mit dem Problem des Fehlens 
rechtlicher Strukturen, finanzieller Ressourcen und geschulter Mitarbeiter 
konfrontiert.

.3. Bildungswesen

In der Diskussion um die Rolle der Kirchen in der ukrainischen Gesellschaft 
kommt der Frage nach der Vermittlung von Wertvorstellungen im Schulunterricht 
ein besonderer Stellenwert zu. Die ukrainische Gesetzgebung sieht eine Trennung 
zwischen dem als säkular charakterisierten Schulwesen und den Kirchen vor'r 

Kirchen Vertreter betonen seit längerem, dass es notwendig sei, die Entfremdung 
des Bildungswesens von religiösen Fragestellungen zu überw inden, die durch eine 
Interpretation des Prinzips der Säkularität der Bildung im Geiste des verordneten 
Atheismus bedingt war.

In der Westukraine wurde schon 1992 der fehlenden Vermittlung von 
ethischen und religiösen Werten in den Schulen durch die Einführung eines 
Unterrichts in „Grundlagen der christlichen Moral“ auf experimenteller Basis 
begegnet. In der Folge wurde ein Lehrprogramm der „Grundlagen der christlichen 
Ethik“ ausgearbeitet, das von orthodoxer und katholischer Seite wie auch von * 9

133

" Zur Problematik der doppelten Registrierung und der Landnutzung vgl. ANTOSi VS'KYJ - 
KOVALENKO. Monitorynh ( Anm. 22). I. 2.; VASIN. Analysis; DH RS.. OhTjad (- Anin. 36).

Vgl. KOVALENKO. Clturch and State (- Anm. 26). 375.
” Vgl. die einschlägigen Normen: Konstytucija (- Anm. 24), Art. 35 Abs. 3: GGRO (Zakon N 

987-XII; Anm. 25), Art. 6; Zakon Ukrajiny N 1060-XII (23.05.1991), Pro osvitu [Gesetz über die 
Bildung], VVR IJRSR 1991/34. Pos. 451: neu kimdgemachl im Gesetz Nr. 100/96-VR (23.03.1996). 
VVR 1996/21. Pos. 84; zuletzt geändert durch Gesetz Nr. 489-V. 19.12.2006. VVR 2007/71: Pos. 66: 
htln://zakonl.rada.gov.ua/cni-hin/laws/main.cgiVnren-1060-12 (27.11.2007). Art. 6: Art. S /. 1-3: Art.
9. Vgl. daz.it L. KOVALENKO. Do problemy relihijnoji osvity u svits'kij derzavi [2001]: 
httn:/.-www.risti.oru .ua.iikr.’religion.aiid.soeietv.!inalvsix:äniclc:8794/ (27.11.2007) bzw. L. 
KOVALENKO R. NF.BOZUK. Do problemy relihijnoji osvity u svits'kij derzavi ta ehrystyjans'koho 
vyehovannja jak neohehidnych skladovych pobudovy vysokoduchovnoho hromadjans'koho suspilslva 
v Ukrajini. in: V. D. BONDARLNKO u.a. (Hg.). Relihija i zakon: problemy pravovoho vrehuljuvannja 
derzavno-eerkovnyeh vidnosyn. Malerialy naukovo-praklyenoji konfereneiji, Kyjiv 2002. 98-105, hier: 
101 f. Ich danke t rau Oksaiia Seilcliiik und Herrn Viaehesfav Mikliar Itir Materialien und erläuternde 
Hinweise zu Fragen des Bildungswesens in der Ukraine.

http://www.risti.oru


einem Teil der protestantischen Kirchen mitgetragen wird'4. Dieser Unterricht 

versteht sich nicht als religiöse Unterweisung, wie sie etwa in kirchlichen 
Sonntagsschulen stattllndet, sondern als Teil der Vermittlung von 
Wertvorstellungen, die für die ukrainische Gesellschaft entsprechend ihren 
kulturellen Traditionen maßgeblich sind. Erzielt auf die Weitergabe von ethischen 
bzw. moralischen Werten auf Grundlage der christlichen Lehre ab.

In den westukrainischen Gebieten (Obiasti) I'viv, Temopif und Ivano- 
Frankivs'k wurde auf Basis von Empfehlungen der Gebietsräte nach 1997 an 
zahlreichen Mittelschulen „Christliche Ethik" als zusätzliches Pflichtfach 1 lir alle 
Schulstufen mit Abmeldemöglichkeil eingeführt. Außerhalb der Westukraine 
konnte das Fach nur fallweise auf Grundlage einer Vereinbarung mit der 
jeweiligen Schulleitung eingeliihrt werden. Nach den Angaben des 
Bildungsministeriums wurden im Schuljahr 2004/05 in 19.4% der 
allgemeinbildenden Schulen Fächer mit geistlich-ethischer Ausrichtung (wie 
„Christliche Ethik". „Christliche Kultur". „Grundlagen der orthodoxen Kultur der 
Krym“. „Grundlagen der muslimischen Kultur der Krym") unterrichtet. 7% der 
Schüler (ca. 356.000) nahmen an einem derartigen Unterricht teil".

Seit dem Jahre 2000 wird die Frage der Einführung eines landesweiten 
Ethikunterrichts intensiv diskutiert. Während Befürworter des christlichen Ethik­
unterrichts die konfessionsverbindende Dimension und die breite Akzeptanz des 
Faches ins Treffen fuhren, äußern Kritiker Bedenken, dass im Falle der 
Einführung eines solchen Faches als Pflichtgegenstand Probleme bei der Wahrung 
der Gewissens- bzw. Religionsfreiheit zu erwarten seien. Schwierigkeiten bereitet 
auch die Wahrung des überkonfessionellen Charakters und die Ermöglichung 
einer landesweiten Lehrerausbildung'' .

Anfang 2005 kündigte das ukrainische Bildungsministerium die Einlührung 
eines allgemeinen Ethikunterrichls an. Das Lehrprogramm ist insbesondere in der 
westukrainischen Öffentlichkeit und bei den Kirchen wegen seines „autonomen" 
Moralverständnisses und seiner liberalen Positionen in der Sexualer/iehung auf 
starken Widerstand gestoßen und wurde inzwischen auch abgeändert. Im selben 
Jahr konnten Vertreter der orthodoxen und katholischen Kirchen Staatspräsident 
.luscenko lür die Unterstützung eines christlichen Ethikunterrichts gewinnen. In 
der Folge ermöglichte das Bildungsministerium die Einführung eines auf 
regionaler Ebene approbierten fakultativen Ethikunterrichts lür die 5. und 6. 
Schulstufe an allgemeinbildenden Mittelschulen. Damit kann der Gegenstand

134

" Derzeitige Fassung: Prohramy dlja zahal'nonsvitnich navCal'nych zakladiv. Chrystjans'ka 
elyka. 1-11 klasy. Itviv 2004.

Vgl. Nakaz Minislerstva osvity i naiikv Ukrajiny N 427 (26.07.2005). Pro vyväcnnja u 
naveal'nyeli /nkladach l'ukul'talyvnyeh kursiv / elyty viry la relihijeznavstva [Erlass des Ministeriums 
für Bildung und Wissenschaft der Ukraine über den Unterricht fakultativer Fächer aus Ethik des 
Glaubens und Keligionsklindc an Lchrcinrichlungen |: httn «ww .mon.aov.ua'law s MON 437.doc
(27.11.2007) und die Übersicht in: National Security and Dcfcnec |- Nacional’na Bezpeka i Oborona] 
(2005/8)44: lntn:-■'»»«.iiccps.ore.uaaddilional NSD6S ena.ndl (20.11.20071. Demnach konnte in 17 
von 24 Gebieten, in den Städten Kyjiv und Sevastopol' sowie in der Autonomen Republik Krym ein 
derartiger Unterricht eingeltihrt werden. Zur Haltung der ukrainischen Bevölkerung in dieser Frage 
vgl. A. BYC'HF.NKO M. MISCHENKO. VVlial Ukrainians (hink aboul Religious liducation: ebd.. 2- 
24.

Vgl. zur Diskussion: Religious Education in Ukraine: Problems and Solutions 12005): ebd..
25-43.



„Grundlagen der christlichen Ethik" seit dem Schuljahr 2005/06 auf Wunsch von 
Ellern anstelle des allgemeinen Ethikunterrichts gewählt werdenv. In 
westukrainischen Gebieten, in denen der christliche Ethikunterricht vielfach in 
allen Schulstufen etabliert ist, haben Ellern das Recht auf die Wahl des 
alternativen Ethikunterrichts. Die vom Bildungsministerium herausgegebenen 
„instruktiven bzw. methodischen Kmpfeh-Iungcn bezüglich des Unterrichts von 
Lehrgegenständen im neuen Schuljahr 2006/07"'' sehen neben einem allgemeinen 
Ethikunterricht und dem Unterricht in „Grundlagen der christlichen Ethik" auch 
den Zweig „Grundlagen der religiösen Ethik" vor. der auf den moralischen 
Prinzipien der Weltreligionen basiert5'1.

Hinsichtlich der Bildungsfragen ist weiters daraufhinzuweisen, dass derzeit 
aufgrund der Trennung von Schulwesen und Kirchen religiöse Organisationen 
nicht die Trägerschall von allgemeinbildenden Schulen übernehmen können. 
Trotz der Bemühungen um die Schaffung von gesetzlichen Rahmenbedingungen 
lur kirchliche Schulen, die sich insbesondere auf das Recht von Eltern auf eine 
religiöse Erziehung ihrer Kinder stützen, bleibt diese Frage politisch weiterhin 
umstritten'".

Die Frage der staatlichen Anerkennung der theologischen Ausbildung als 
wissenschaftliche Disziplin befand sich lange Zeit in einer Sackgasse, Im April 
2002 verabschiedete das ukrainische Ministerium für Bildung und Wissenschaft 
einen Erlass, mit dem die Theologie als Wissenschaftszweig des Fachbereichs 
Philosophie anerkannt wurde, doch wurde dieser von den staatlichen Behörden bis 
zum Jahre 2005 nicht umgesetzl'’1. Mit der Erlangung der staatlichen Akkreditierung * V.

Vgl. hiezu Naka/ N 437 ( Anm. 55); Die derzeitige Fassung «les Ethik-Lehrprogramms lindcl 
sich unter: http:/Avww.iiKnm'v.un'cdticaiioivaverage/new nr (27.11.2007). Vgl. auch: Acmcnnja lllav 
tradycijnych chrystyjans'kyeh Ccrkov pro chrystyjans'ki cinnosii v osviti |20Ö5] (Schreiben der 
Vorsteher der traditionellen christlichen Kirchen über christliche Werte in der Bildung!: lutp://www. 
nuLT.ore.ua/tikr/doctnnems/Mppcal2005 6s\ila. (27.11.20117) sowie die Kommentare von A. VAS'KIV. 
„Chryslyjans’ka etyka" i ..lityka” ii Skoli: pro i contra [2005); http://vvww.risu.ora.ua/iikr/ 
reliuion.and.soeietv/cQmmenls/aniele:5650/ [27.11.2007]; J. RESF.TNIKOV |V. Kl Sl IE l'NIKI)V|, 
..i hr.vslvjan.ska etyka: de/a vju” |2(H)ft|; httn://www,risii.om.ua/treedorn/aiialvtics/articlo:K070/
(27.11.2007); Prczydent zaklav fundament do cyvilizacijnoho tispichu Ukrajiny |2(105; Interview mit
V. Roman Nebozuk. UGKK]: (27,11.2007).

'K Instruktyvno-mclodycni rekoniendaeiji scodo vyviennja skil'nyeh dyscyplin ti novomn 
2006/2007 navcal'noimi roci (prodovzennja). lityka ta knr.sy diieliovno-moral'nolio sprjamuvannja: 
Imp; uuu. nioii.eov.ua ediieaiioit/averaae/lopie/n pr/ni r (27.11.2007).

" Vgl. C'hrystyjans’ka etyka u skolach. "Za" I “prolv" |2O07|: Imp: w ww.portal.lv i\ .na polilja 
.'2007/08/23/115710.lilml. (27.11.2007); Try elyky dlja ukrajins'kyeh ticniv. Jak vvkladatyinel'sja 
relillija v zaharnoosvitnich Ikolacli |2006|: hltp;/Avww.radn>s\oh(Kla.org/anielc.,21U)(</h.--lAI-14.A76; 
171 K-4p23-H579-BF,‘K'l)0l'>A 1‘M.hlml (27.11.2007): lityka. chryslyjans’ka etyka ev _iaka7: 
htlp;.7www.risu.ore. iia/ukr. news lim ilieme/2006. elhic.s• (27.1 1,2007).

Vgl. Y. RESIII INIKOV |.l. KI SETNIKOV|. The lixperience of Protestant ( Imrehes in 
lislablishing General F.dueation Schools |2006|: http://www.risu.org.ua/ene/reliaion.and.
sovielv analvsis arlidePUS?/ (27.11.20071; KOVÄLENKö. Do problcmy bzw. KÖVAI.F.NKO - 
NEBOZUK. Do problcmy (^ Anm. 53). 101 I.

1,1 Vgl. Naka/ Miilisicrsiva osvity i nauky Ukrajiny N 280 (20.04.2002). Pro uiesennja /min i 
dopovnen' do l’erelikti naprjamiv ta speciarnostej. za jakyiny /dijsnjnjet'sja pidhotovka lachivciv n 
vyscyvh navcarnyeh /akladacb /a vidpovidnymy osvitn'o-kvalifikaeijnymy rivnjamy [Erlass des 
Ministeriums lür Bildung und Wissenschaft der Ukraine Ober die Vornahme von Änderungen und 
Ergänzungen im Verzeichnis der Fachbereiche und Studienrichtungen lür die Ausbildung von 
Fachleuten an höheren L.chreinricltuingen gemäß den entsprechenden akademischen Graden |: 
http://www.risu.oru.tia /ttkr/resourses/eovermenlstloc/mc.s ordcr280 2002 (27.11.2007) (Das

http://vvw
http://www.ris
http://www.risu.or
http://www.risu.oru.tia


lür das Magisterstudium der Theologie im Jahre 2007 durch die Ukrainische 
Katholische Universität in Eviv (UKU) ist nunmehr auch in der Ukraine der Weg Itir 
die Anerkennung der Theologie frei1’2.

4. Abschließende Bemerkungen

Der ukrainische Staat ist vom Postulat der nationalen Selbstbestimmung, 
einem wachsenden Bewusstsein um die Zugehörigkeit zu Europa, aber auch von 
den Folgen des Zerfalls der Sowjetunion geprägt. Sowohl bei staatlichen Stellen, 
die ihre früheren Denk- und Handlungsmustcr bcibchalten haben, wie auch bei 
Kirchenvertretern, die keine Erfahrungen mit einer Existenz in einer 
demokratisch-pluralistischen Gesellschaft aufweisen, besteht vielfach die 
Versuchung, religionsrechtliche Probleme durch obrigkeitliche Eingriffe lösen zu 
wollen. Die Frage nach der Sinnhaftigkeit und den Folgen politischer 
Einflussnahme auf das religiöse Leben bleibt auf nationaler und lokaler Ebene 
weiterhin aktuell.

Der Trennung von Kirche und Staat widerspricht nicht, dass es grundsätzlich 
vonnöten ist, das bisherige, sowjetisch geprägte Konzept der Distanz zw ischen 
dem Staat und den Religionsgemeinschaften neu zu gestalten. Im Zusammenhang 
mit der Notwendigkeit der Revision der Religionsgesetzgebung stellt die 
Ungelöstheit von Vermögens fragen ein besonderes Problem dar. Angesichts der 
gesteigerten Aktivitäten von Religionsgemeinschaften sind im kultur- und 
leistungsstaatlichen Bereich Vorkehrungen für ihre Einbeziehung in die 
Öffentlichkeit zu schaffen, da ihr Beitrag zum Aufbau einer Zivilgesellschafl und 
zur Entwicklung im sozialen, kulturellen und intellektuellen Bereich wichtig 
erscheint.

136

Dokument wird nach der Website des Rcligionsiiiformationsservice RISU zitiert, weil es auf der 
Website des ukrainischen Parlaments nicht |mehr] aufscheint und in den einschlägigen 
Verlautbarungsblätlem nicht abgedruckt wurde). Vgl. auch Nakaz Minislerstva osvitv i nauky I krajiny 
N 363 (16.6.2005), Pro /atverdZcnnja zmin do Pereliku naprjamiv ta spcciafnostej, za jakymy 
zdijsnjujefsja pidhotovka fachivciv u vyscych navial'nych zaklndach za vidpovidnymy osviln'o- 
kvalilikacijnymy rivnjamy |I rlass des Ministeriums für Bildung und Wissenschaft der Ukraine Ober 
die Bestätigung von Änderungen im Verzeichnis der Fachbereiche und Studienrichtungen für die 
Ausbildung von Fachleuten an höheren Lehreinrichtungen gemätt den entsprechenden akademischen 
Ciraden): hllp:/'/akonI.rada.gov.ua/cüi-hin/laws/main.cui'.’nrcu /OS16-05 (27.11.2007). Zu dieser 
Problematik und weiteren Fragen der religiösen Bildung vgl. ANTOSEVS'KYJ - KOVALENKO. 
Monilorynh (= Annt. 22), 1.4.

1,1 Auch die nationale Universität „Akademie von Ostroh" bietet inzwischen ein 
Theologiestudium an.



137

LAW ON RELIGION IN MULTICONFESSIONAL WESTERN BALKAN 

Richard P o I z, Vienna

I. The historical bcickground

Lei me Start witli some considerations on the common historical background 
of the counlries I have to deal witli1. A first essentialfeature of these States is the 

facl thal they were part of multinational and multi-confessional Empires, the 
Otloman Empire and. as far as Bosnia and a part of Serbia are concerned. of the 
llabsburg Monarchy. Therefore for the historical background, we have to draw 
our attention to the Law on Religion of these multi-confessional Empires. 
Aecording to a typology of tolerant societies, the American philosopher Michael 
Walzer deseribes the great multinational State as the oldest of four tolerant 
instilulional prototypes". fliese Empires had come into being through violent 
expansion whereby a privileged people or a privileged religion had beeil an 
important lactor of this expansion. After establishing the regcncy, however, they 
sueeeeded quite well in integrating dilferences and carrying out a rather peaeeful 
co-cxistence.

This principle altitude of tolerance, nevertheless, eontrasted witli some 
negative aspects:

• First it has to be mentioned that within this eoncept of tolerance individual 
rights did not play any role throughout a long period. The individual was 
included in the community concerned, being a kind of a compulsory soeiety.
• Seeondiy as a result of this - tolerance as usually practiscd was not 
frequently guaranteed to dissidents, especially where the dominant religion 
was concerned.
• Thirdly, the eoncept of so-ealled “Confcssional Nations” (Kirchennationen) 
arose, implying a elose unity of eonfession and nation’. This construclion of 
political self-rule was based on the Oltoman millet-system1 2 * 4, whicli was a

1 For this historical background cf. R. POTZ. Freedom of religion an the legal position of 
religious minorities. in: European Consortiuni for Church-Slale Research 17 (ed.). The Status of 
Religious Confessions of the States applying for Membership to the F.uropcun Union, Milan 2002.45- 
61.

2 M. WA LZ LR. On loleration. New Häven 1906.
1 For the lerm ..Kirchcnnation“ cf. E. TURCYNSKI. Konfession und Nation: Zur 

Frühgeschichte der serbischen und rumänischen Nationsbildung (Geschichte und Gesellschaft vol. I I). 
Düsseldorf 1976.

J Millct was the specific term for a confcssional community in the Oltoman Empire. In the 19"' 
Century, witli the Tan/imat reforms. the legally protected religious minority groups were ealled millels. 
cf. B. BRAUDF. B. I.F.WIS (ed.). Christians and Jews in the Otloman Empire, fite Funclioning of a 
Plural Society, 2 vol.. New York I9S2; M. URSINUS, Zur Diskussion um „millct" iin Osmanischen 
Reich, in: Südost-Forschungen 4X (19X9) 195 207.



138
specific Version of the Islamic dhimmi-concepl . il had partly been applied tu 
Ihe Orthodox minoritics also in the Habsburg Monarchy. Subsequently in the 
whole Balkan area not only Orthodox and Muslim, but also Catholic and 
Protestant peoples and etlinie groups showed struelures similar lo tliat of a 
National C'hurch. In the course of the foundation of new National-States in 
the area of the Ottoman Empire, this tradilion led to an exehange of the 
population that conlemporarily always involved etlinie and religious 
eleansing. This conecpl has elTcets up to the present day insofar as eaeh 
etlinie or religious group desperatcly tries not to beeome the "dhimmi” of 
another group whieh has been demonstrated sinee the beginning of the 
nineties of the last Century in eonnection witli the dissolution of Yugoslavia.

Wlien the weslent eoneept of religious freedom. surpassing toleranee. eanie 
into force, a change oeeurred eoncerning the different conditions between East and 
West. It was a challenge the multi-eonfessional Empires could hardly eope witli. 
wlien they werc ealled upon to provide a comprehensive guarantee of religious 
freedom. This ean be demonstrated cspecially w itli regard to the Ottoman Empire. 
The reforms in this Empire were foreed by European powers in the I9'1’ Century, 
and were ainied at the abolition of Ihe millel-syslem and the establishmenl of the 
prineiple of equalily eoncerning all Ottoman eitizens independent of their religious 
belief. I he reduction of Ihe self-administration within the millet-system was a 
necessary preeondition for this intenlion. Ehe Non-Muslim communities reaeted 
witli a kind of double-strategy. On the one hand. they requested complete equalily 
in aeeordanee witli the eoneept of religious freedom. and on the otlier hand, they 
opposed every change to the traditional millet-system involving a restrietion of 
self-administration that had been ineluded within this System.

ITiere is a second eharaeteristic feature. The three countries I have to deal 
witli underwent three transformations in the 20'1' Century.

The first imns/onnaiion was the dissolution of the old empires alter World War I 
witli the consequcnce of the emergenee of National-States according to the 
western tradilion. Although. by claiming sell-determinalion, smaller entities 
replaeed ihe Empires, some of the new countries remained multi-ethnie and/or 
multi-eonfessional because of the traditional ly mixed etlinie and confessional 
population. One of these eounlries was Yugoslavia, were a new multi-ethnie and 
multi-eonfessional State eame into being. Deeply rooted in the tradition of 
Confessional Nations, the change to the eoneept of a common State of the Serbs, 
Croals and Slovenes provoked a eritical Situation. Although a System of a formal 
parily between Oatholicism and Orthodoxy was established. including to a eertain 
degree the Islamic eommunity, the Serbian Orthodox C'hurch was de facto in a

ln Ihe territory of Islam I Dar al Islam) non-Miislims, tliat mcans the people of the book (Jeus 
and Christians), have Ihe Status of toleraleil ilimml. I he Ottoman millet-system is a special form of this 
eoneept.



139

leading posilion as Ihe Serbs were Ihe dominant population and thc royal dynasty 
Karadjordjevic was closcly linked with the Orthodox Church6.

Under the Kingdom of thc Serbs, Croats and Slovenes, the principle of 
"recogni/ed religions” applied. Article 12 of the Vidovdan-Constilulion l'rom June 
28"’ 1921 States:

“Freedom ofreligion and conscience is guarantced. Adopted religions beliefs
are equal belbre the law and may publicly profess their religious doetrines.”

At that time the löllowing religions were recogni/ed: Orthodox Christianily, 
Roman Calholicism. Islam, the evangelieal and relörmed Protestant Churches, 
Judaism, the Baptist Clnireh, and the Croatian Old Oatholie Clnirch.

I he seconcl iransfornuilion was the establishment of the Communist System 
aller World War II. The model of the secular State was introduced in the new 
Yugoslavia, charaeteri/ed by the Separation of Religious Communities and the 
State. Religion was deelared to be the private alTair of each individual, and the 
enjoyment of civil rights to be independent of afilliation to any religion or none.

The ideological Marxist framework was Ihe reason for the enaclion of 
restrictive lavvs on the legal Status of Religious Communities. In administrative 
practice all kinds of repression were tised. Espeeially in the case of Yugoslavia 
Iltis practice not only was based in the Marxist concept ofreligion as a rcsult of 
dass society. but it has also had been atlacked as a l'aclor of nationalism. Religious 
Communities were always in danger of being denouneed of polilicization of 
religion and misuse of religious senliments for nationalislic purposes.

The revised Constitution of the Socialist Federal Republic of Yugoslavia 
l'rom 1974 guarantced lreedom ofreligion, but treated religion as a private matter. 
I( slipulates that Religious Communities were separate l'rom the State and that il 
was unconstitutional to abuse religion and religious affairs for politieal ends.

On the levcl of the single Republics Lavvs on Religious Communities were 
enacted, which in some cases have survived 1989 Ibr many years. In the Republic 
ofSerbia the Law of 1977 was in force until 1993 and in the Republic of Bosnia 
and llerzegovina the Law on Religious Communities from 1976 even until March 
2004.

The ilnrd transfnnnation was the breakdown of Communist Yugoslavia and 
the dissolution of the eountry as a result of a series of secession wars. Religion 
was rediseovered as an dement of national idcntity within all three traditional 
denominations, which played a noticeable role in the emergcnce of new States on 
the soil of lormer Yugoslavia. In the case ofSerbia and Bosnia religion was of

“ For the föllowing cf. S. AVRAMOVIC, Cliurch and Stale in Serbia. in: S. I-'KRKAKI C. 
DURIIAM (eil.). Law and Religion in Post-Commimist Lumpe. I.cuvon 2004. 295-309: IDLM, Das 
neue serbische Religionsgesel/, in: darr 53 (2006) 447-460.



great importance l'or the identity of the people, so (he Religious Communities play 
again a rathcr signillcant role in socicty and polilics.

Witli regard to the Kosovo vvc can lind quilc a different Situation. Although 
the vast majorily of the inhabitants now are Muslims, the Islamic Community 
plays tto important political role. Aecording to the famous quotation of the leading 
C'atholic intcllectual Vaso Pashko (1825-92). “The religion of the Albanians is 
Albanianism” which in the 20'* 1' Century was taken over by Enver Hoxha - the 

statistieally dominating Islamic Community has remarkably low influence in 
Kosovo’s socicty and politics.

140

//. New consliliilional framework and and new regulations

Witli the end of the communist System in all three countries, religious 
IVeedom was granted in the form of the classical liberal concept of the first 
generation of human rights. These guarantees were formulated in a very similar 
way. The wording was regularly taken from the UN-Universal Declaration of 
Human Rights and the corresponding Covenants, the European Convention of 
Human Rights or from the CSCE-Documents.

The Federal Republic of Yugoslavia got a new Constitution in 1992, which 
was in principal guarantecing individual religious IVeedom .

In Bosnia and Herzegovina we have to consider three constitutional 
instruments: The Constitution of Bosnia and Her/.cgovina\ the Constitution of the 
Federation of Bosnia and Herzegovina' and the Constitution of the Republika 
Srpska1". They all deal separateiy with freedom of religion. Arlicle 2 tj 2 of the 

Constitution of Bosnia and Herzegovina reads, Ihat the rights and freedoms set 
l'orth in the European Convention l'or the Protection of Human Rights and 
Fundamental Freedoms and its Protocols shall apply directly in Bosnia and 
Herzegovina. These international human rights instruments shall have priority 
over all other laws. Arlicle 2 of the Constitution of the Federation of Bosnia and 
I lerzegovina reads:

"The Federation will ensure the application of the highest level of 
international ly reeognized rights and freedoms provided in the documents 
listed in the Annex Io the Constitution.”

An Knglish translation is available nnder: Iitlp:/Avww,worldslaiesnien.org /Yumislnv Const 
1992.htm (27.12.20071.

' An Knglish Iranslalion is available under: hup:. m « » cebli.ha public down /L'STAV BOSNF.
I IIbRCUOOVINIi ennl.ndf(27.12.2007).

' An Knglish Iranslalion is available under: hllp://w\vw.ohr.inl/ohr-dcpl/leüal.V)lh-lceisi/doc;lhih- 
constitulion.doc (27.12.2007).

10 An Knglish translation is available under: luin://cn.w ikisource.onL-' xviki.Transwiki: 
C »Institution nl Renuhlika Srnska (27.12.20071.



NI

Articlc 28 of ihc Conslilution of Republik;! Srpska not only guarentces 
freedom of religion, but includes also collectivc rights of Rcligious Communities 
and a special mcntioning of thc Serbian Orthodox C'hurch:

"Rcligious Communities shall be cqual bel'ore the law and shall be free to 
perform rcligious affairs and Services. They may open rcligious schools and 
perform rcligious education in all schools at all Icvels of education; they may 
engagc in economic and olher activities. rcceive uil'ts. cstablish legacies and 
manage them. in conformity with the law. [...] The Serbian Orthodox 
C'hurch shall be thc Church of the Scrb pcople and other pcople of Orthodox 
religion.”11

In Kosovo vvc lind a special Situation on conslitutional Icvel, because of the 
Framework for a provisional Self-Governmcnt, enacted by thc special 
representative of thc UN-Sccrctary General for Kosovo on thc I'1 May 2001l2. 

This Conslitutional Iramcwork incorporates international human rights 
conventions and treaties. including thosc provisions that protect religious freedom 
and prohibit discrimination based on religion and cthnicity. An important pari of 
thc Conslitutional Iramcwork is dedicated to thc protection of minoritics. which of 
course also comprises thc legal position of religious minoritics.

()n thc Icvel of specific laws for the realisalion of thc fundamental right of 
religious freedom. like most of thc transformation countries. Scrbia. Bosnia and 
Kosovo have enacted new regulations. All thrce Laws arc dating from the 
beginning of thc 2lsl Century. The reason was that in all thrce countrics thc 
polilical preconditions have changed alter the last Yugoslavian seccssion wars 
short ly bclbrc the turn of thc Century. In Bosnia and llerzegovina a new Law was 
enacted on March I7lh 20041After many ycars of preparation. questioning and 
controvcrsics. Scrbia rcccivcd its new Law on Religion on April 20,h 200614. Also 

alter a long discussion in Kosovo thc Law on Freedom of Religion w as enacted on 
July 13"' 2006". In Scrbia and Bosnia thc new Laws contain regulations on 
freedom of religion and conscienec as well as new regulations for the legal Status 
of Rcligious Communities. providing both for the individual and thc corporate 
sphere of rcligious freedom. Only the Kosovarian Law alter a long discussion 
does not contain regulations regarding thc Status of Rcligious Communities.

" CT. I n. in.
The texi is availnblc linder__hup://w »»■ax.soniblv-kosova.org'coinnion/dnes/

I ranKwockPockei ENG Hcc2l)02.ndf{27.l2.2007|.
11 Slu/heni glasnik llill. hi 5x2004.
“ Slu/bcm glasnik Kill. br.

Tbc lexl is availahle Hinter: Imp:w.ussciiihlv-knsma.nru cniiiiiinii docs/liuicl OtHJliJBÜfc 
LT I cii.mH’ (27.12.2007).



142

I. Serbia

The communist crealed Law on (he Legal Status of Religious Communities 
of 1977 was formally abrogated in 1993, according to an initiative of the Serbian 
Orthodox Church. But what than was following was a legal vacuum, which lasted 
for more than a deeade"'.

Due to political changes in Oetober 2000, the new democratic Serbian. as 
well as the Federal Government, started to prepare an Aet on Religious Freedom, 
which should regulate Church-State relations and harmonize Serbian and 
Yugoslav Law on Religion with existing European legislation in this Held. The 
Drall tust was submitted to Serbia's traditional Churchcs and Religious 
Communities l'or opinions. In a second round it was also discussed with 
representatives of smaller religious groups.

The attempt to enact a modern Law on Religion has failcd in the last phase of 
the procedure. The Law was on schedule at the last session of the Federal 
Parliament. Düring the pafliamentary debale on the Law the session was broken 
off. It was the last item on the agenda at the last mceting of the Parliament of the 
Federal Republic of Yugoslavia ever held. Quoting Sima Avramovic: “The unborn 
Law died altogether with the State of Yugoslavia itself'1

The unsueeessful Draft Law on Religious Freedom of 2002 was well 
prepared; it was inspired by a European model of Cooperation between Church and 
State. Therc have been discussions with international and national experts, with 
EU officials and authorities. and last but not least with representatives of all 
Churchcs and Religious Communities, including consultations even with small 
religious groups.

After the elections of the second democratic govemnient of Serbia in 2004 
the preparatory activities for a new Law' on rcligion were reopened. Aller an 
intensive debate in the Parliament. the Law was finally adopted with some 
important modifications. Firstly the dialogue on the new Law was not so broad 
and transparent as it was in the case of the drafting of 2001. The significant 
difference between the two projects lies in lar greater detail with which many 
lopics, including some new ones. arc elaborated in the new Law'.

The importance of the new Law lies in the fact (hat it finally fillcd the 
normative gap that existed for more than ten years, which I quote again 
Avramovic left room for different kinds of manipulations and violations in 
religious malters1*. On the other hand there are some points which have to be 

discussed further on. Due to these controversials the President of the Republic of 
Serbia signed the Law with some reservations. The contentious issues of the Law 
in question were more or less the same like in other Iransformation countries, the 
setting off of some Religious Communities. registration issues and the question of 
restitution.

CT. AVRAMOVIC (- Fn. 6). 447.
1 AVRAMOVIC ( In. 6), 44X.
'* Cf. AVRAMOVIC’ I I n. (>), 45(1.



1-43

a. Menlioning of Churches and Religion« Communities

Contrary io the Draft o!‘ 2002 the new Law is menlioning the seven 
traditional Churches and Religious Communities in particular articles. Tliis 
decision of course has a historical background. Only the seven communities 
mentioned above acquired their legal status by particular Laws before World War 
II and therelbrc were deprived. when the communists abolished the pre-war 
religious legislation. The new Law proclaims that these Churches and Religious 
Communities have a legitimate right lo the restoration of their previous legal 
Status, vvhich was guaranteed by particular Laws enacted for each one ol'them. in 
a certain way it was seen as a kind of restitution1“.

The Classification of different types of Religious Communities raises the 
question of equality. Aecording lo the common European model of State and 
Cluirch relations in a number of European countries a special recognition for 
certain Churches and Religious Communities is foreseen bccause of their social 
importance as actors in civil society. The Serbian legislator. who was faced witli 
the l'act of absolute prcdominance ofthc Serbian Orthodox Church believers (witli 
about 85% followers in the religious demographic structure) therefore took over 
tliis idea claiming that the Classification as "traditional religion" and the 
recognition of a special legal status aecording to general preconditions by itself 
does not violate the principle of equality, as well as that equality does not mean 
identityThe violently abolished legal status should bc re-recogni/ed to all 
Churches and Religious Communities. and not only to the Serbian Orthodox 
Church. Il does not stand for discrimination of other Churches and Religious 
Communities, but merely the re-recognition of the previous legal status. At least 
the eriteria are now elearer and more objective.

Untill the debate in Parliament some "conlessional communities" were also 
mentioned by namc, such as Christian Baptist Church, Christian Adventist 
Church. Evangelist-Methodist Church, Pentccostal Church. Evangelic Christian 
Churches and other religious organizations. These had also beeil registcred before. 
but by virtue of the post-war communist legislation on Religious Communities. 
The fact that they have alrcady acquired legal personality should also be 
recognized in a certain way. In that manner the threelbld Classification was 
inlroduccd, encompassing traditional, conlessional and. tacitly "other" (new) 
Religious Communities. presumably to be registered for the first time pursuant to 
the new Law. The referring to "conlessional communities" by their respectivc 
names was omitted in the last phase of the legislative process. so that there is no 
differente in registration procedure for the last two groups. other tlian for for the 
traditional ones.

The consequence of the classillcation is evidently the registration procedure. 
Traditional Churches and Religious Communities are to be registered ex lege.

'■'e r. AVRAMOVIC ( Fn. 6), 451. 
'“Cr.AVRAMOVICt I n. 6). 452



while all othcrs havc Io apply for re-registration or for the first rcgistraiion. The 
ralio legis for re-registration is claimed io be pragniatic. No reliablc register of 
Churches and Religious Communities existed evcr in the country, due to the fact 
that Religious organizations could have been regislered not only according to 
different religious Lavvs, but in compliance with the Law on Association of 
Citizens as well. A number of Churches and Religious Communities have taken 
advantage of this opportunity, being regislered with different instilutions and at 
different places all over the country. The laek of cvidence and establishment of an 
effieient. unilied register was argued to be the main rcason for introducing re- 
registration with the new Law.

b. The question of Rcgistraiion

I.ike in all our countries rcgistraiion issues are among the mosl profoundly 
treated questions. In Serbin like elsewhere the crucial issue was the minimal 
required number of followers needed for rcgistraiion of a C'hureh or Religious 
Community. The first Drall Law of 2002 started with only len bclievers and then 
the number was raised up to one hundred in the Parliamentary procedure. The 
controversy on that point at least was the main cause why the first Draft Law of 
2002 has railcd21.

According to the new Law. in Order to bc registered. a Church or Religious 
Community must have at least 0,001% of the country's adult population, what 
currently means a figure of about 65 adult citizens. This solution corresponds with 
the Standards of a number of EU member countries.

The previous Draft Law of 2002 guaranteed full legal continuity for the 
previous Status of a legal person of all Religious Communities. The new Law of 
2006 docs not contain such a norm. The Regulations on Content and Mode of 
C'onducting the Register of Churches and Religious Communities, enacted by the 
Ministry of Faiths, decree that religious organizations may continue their aclivities 
according to registralion performed in compliance with prior legislation. They 
need not entering the new Register, if their activity is not limited by another 
rcason sei forth in the Law. Any religious Organization, which does not want to be 
entered into the Register, will enjoy religious freedom in compliance with the 
Constitution and International Conventions, but without enjoying the partieular 
rights reserved by the Law for regislered Churches and Religious Communities.

So the European idea of corporative religious freedom protection has been 
adopted as a leading principle by the new Serbian Law. It is quite a new concept 
for the country w herc religious freedom has been mostly guaranteed on individual 
level.

Allhough there are objections and complaints that the re-registration 
procedure is burdensome there are only two communities, the Baptists and the 
Protestant Evangelical Church (Pentccostal Church). which did not want to apply 
to re-register. They appealed Io the Supreme Court of Serbin, claiming that they 
want to be regislered not in accordance with the procedure prescribed by the Law.

Cf. AVRAMOVIC (- I n. (». 454.

144



145

bul aulomatieally, by virtue of their previous regislration. Al the time of the 
preparation oi'this papcr the case was still pending.

c. Restitution

A third controversial and in all eountries well-known issue sinee the 
democralic rcvolutions was whether reslitution of Church property would be 
performed by the Law on Religious Freedom or by a general Law on Restitution.

The new Serbian Law provides a temporary measure ofgranting free use of 
l'acilities and other property to certain Churches and Religious Communities that 
had beeil sei/ed from them. Although the linal step should be a general legislation 
on denationalization, which would alfect not only religious property. a particular 
Law on Restitution of Religious Property was adopted in May 2006. 
independently from the expccted general law on denationalization.

Although passed in May 2006. the final provisions of the Law poslponed its 
applieation to October 2006. The Government of Serbia appointed a temporäre 
director for the Commission in January 2007. bul up to the middle of ycar 2007 no 
Church or Religious Community has fiiled any claim.

The market-based eompensation will be. by all means. a very heavy financial 
bürden for the State and il is not completely clear. how the process will work in 
praclicc.

2. Bosnia and Hereegos ina

The different religious have always played a signifiicant role in sociely in 
Bosnia and Her/egovina“. Like in mosl cases. where different religious and 
cullures meet, we were laced with impressive examples of toleranee between the 
Idllowers of different religious as well as with religious intolcranee, including the 
deslruetion of religious buildings and the perseeution and expulsion of members 
of other religious.

In 1076 the Socialist Republie ol Bosnia and 1 lerzcgovina adopted a Law on 
Religious Communities which was in force until March 2004. Il was a relatively 
liberal and open Law but ofeourse it w as reslrielive in the ticld of public activities 
of Religious Communities. Any activities of "general and particular signi licance” 
were restricted (Art. 6). Thcre was a prohibition for estalilishing private schools 
(Art. 20). Only religious schools for the training of religious olficials were 
allowcd.

As faras the regislration of new Religious Communities was coneerned. the 
Law was quitc open. Thirty founding members were required for regislration. 
which was up to the municipal authorities w here the religious community had its 
headquarters. In practice this offen led to problems of jurisdiction, because certain

CT. espeeially S. BALK . Das unbekannte Bosnien. Europas Brücke zur islamischen Welt. 
Köln 1992.



municipalilies diel not acccpt registrations of new Religious Communities for 
having no rcsponsible department l'or this task.

Like in Serbia the Religious Communities took the intitiative for a legal 
re form. The Inter-Religious Council in Bosnia and I lerzegovina installed a Legal 
Experts’ Group, whieh drafled the lext of a new Law. This Legal Experts' Group 
was composed of 7 Iawyers from the four tradilional Religious Communities and 
Churches (the Islamic Community, the Serbian Orthodox Church, the Roman 
Catholic Church and the Jewish Community). Other Religious Communities and 
Churches in Bosnia and Herzegovina have been eonsulted as well.

The draft text eontained all well-known relevant issues. freedom of religion, 
the eoncept of the relationship between State and Religious Communities. the 
legal Status of Churches and Religious Communities, (he registration of Religious 
Communities and Churches.

In the fall of 2002, the Drall Law was submitted to the Presidency’s office 
for lurther review. In early 2003, the Law on “Krccdom of Religion and the Legal 
Status of Religious Communities and Churches” was presented to the Ministry of 
Human Rights. Several meetings of the Ministry and the Legal Expert’s Group 
were held. and aller approval by the Ministry of Human Rights the draft passed 
the Parliamentary procedure and the Law was publishcd in the OlTieial Gazette of 
Bosnia and Herzegovina and canie into force on March 17'h 2004 '.

The Law comprises a European eoncept of non-discrimination and 
Cooperation between State and Religious Communities. The basic principles arc 
according to Emir Kovacevic’1:

146

1. All Religious Communities and Churches are equal in rights and 
obligations. without discrimination.

2. The phrase “Churches and Religious Communities” shall be used.
3. Each religious Community and Church shall independently define its own 

internal Organization by its statutory and other internal regulations.
4. The continuity of the legal personality of the Historie Religious 

Communities and Churches in Bosnia and Herzegovina shall be recognized for the 
Islamic Community in Bosnia and Herzegovina, the Serbian Orthodox Church, the 
Catholic Church and the Jewish Community.

5. All Religious Communities and Churches in Bosnia and Herzegovina shall 
have the Status of legal person.

6. New ly formed Religious Communities and Churches in Bosnia and 
Herzegovina shall also be able to obtain legal personality by a registration 
procedure;

7. Religious Communities and Churches are separate from the State.
8. Religious Communities and Churches may found charitable, educational, 

commercial and other profit-making organizations in conlbrmity wilh the Laws of 
the State of Bosnia and Herzegovina and International Law.

21 Sluzbeni glasnik Bit I. br. 5/04.
24 Cf. E. KOVACEVIC. Die Rechtsstellung der Kirchen und Religionsgemeinschaften in 

Bosnien und der Herzegowina, in: iiarr 53 (200b) 370 f.



147

l). Religious Communities and Churches own properly, frecly use, enjoy and 
adminisler it, and may acquire new property.

For implementaiion of the Law, the Intcrreligious Council organized round 
lables during 2006 which werc organized in Cooperation with the Konrad- 
Adenauer-Foundation. Recommendations from the Round Fable deall with 
Pension and health insurance issues for religious officials; tax exemtions; 
restitution issues; and religious edueation in public schoois.

Religious edueation is an optional subjcct in all primary schoois and some 
secondary schoois in the Federation of Bosnia and Herzegovina. In the Republika 
Srpska ehildren attend religious edueation elasses in primary school but not in 
secondary schoois. lollowing the Conferences of the IRC, the view was taken that 
religious edueation could play a positive role in the edueation and upbringing of 
schoolchildren. but that the l'our lollowing prineiples have to be considered. First, 
it should be eonfcssional-based. Second, pupils or their parents must have the right 
to choose whether they will attend religious edueation elasses or not. No one may 
be compelled to attend religious edueation elasses against bis or her will. Third. 
the baekground and qualifications of religious tcachers must meet the general 
Standards required of tcachers. They may be appointed by Religious Communities. 
but must be trained tcachers. And forlh. the eurrieulum must be designed w ith due 
regard for religious tolerance and include material on other religions in Bosnia and 
Herzegovina.

3. Conclusion for Serbia and Bosnia

The new Laws on Churches and Religious Communities of 2004 and 2006 
resolve many controversial issues in a Held, which was due to the disastrous end 
of communist Yugoslavia. The new Laws mcan a considerable progress of 
religious freedom in both countries, not only in respect of individual but also of 
collcctivc and corporativc religious rights. The traditional Churches and Religious 
Communities expressed common apprecialion of the new legislation, not al least 
since they have been ineluded in the drafting. On the eontrary, especially in Serbia 
some small religious groups are not satisfied bccause of the registration procedure.

4. Kosovo

a, The Background

In Kosovo alter the end of (he last Yugolavian secession war in 1999 there 
was apparenlly the grealest institutional vaeuum and Kosovo was placed under 
international adminislratioir . In accordance with Security Council resolution 
1244 (1999) the United Nations Interim Administration Mission in Kosovo 
(UNMIK) and ils chiefadministrator, the Special Rcpresentative of the Secrctary

C f, K. POT7.. Kosovo, in: öarr 53 (2006) 499-523.



I4X

General was established. Since thal time, the SRSG and UNMIK, with the 
assistancc ofthe international Community, have worked with local leaders to build 
the institutions and expertise necessary for self-governmenl under Resolution 
1244.

The legal Situation of Kosovo regarding the legal Status of Religious 
Communities is charaeterized by special preconditions.

Firstfy, from the very beginning the Situation of the Serbian Orthodox 
religious sites and institutions in Kosovo stood in the center of political and legal 
considerations. It was clear. that these monuments are not only of greatest 
importance for the Serbian people in and outside of Kosovo, but also pari of 
European and the world cultural heritagc. So it was an urgent need to create a 
special protection for these sites.

Secondly, there were no registration regulations with regard to religious 
groups in Kosovo. To purchase property or receive funding religious organizations 
must register with the Ministry of Public Services according the regulations for 
nongovernmental organizations (NGOs). Religious leaders have complained that 
they should have special Status apart from that of NGOs, For New Religious 
Movements it was a handicap that the Ministry of Public Services requires that 
they prove by documenls being an entily for at least live ycars betöre they can be 
legally registered as an NGO.

In response to these complaints the Kosovo Prime Ministers Office 
established a working group to draft a Law on Religious Freedom and the Legal 
Status of Religious C'ommunities in 2003. The group consisted of representalives 
of the Roman Catholic Church, the Islamic Community and Protestant religious 
groups in Kosovo; Serbian Orthodox representalives declined to participate.

One of the greatest problems was and is that the Kosovo Serbs have choscn 
to stay outside the Kosovarian political institutions and to maintain parallel 
structures in dependence ofthe government in Beigrade in niatty fields. So a hard 
work was to be done: organi/.ing a wide decentralization in favour of minority 
communities for achieving suslainable conditions for the Serbian population while 
these people are resisting to co-operate.

b. The Drafting oft the Law on Religious Freedom and the Legal Status of 
Religious Communities

Tliis first draft ofthe working group mentioned above was revised under the 
influence of representalives of NGOs and smaller Religious Communities. Due to 
the international administration of Kosovo the influence of faith-based or religious 
organizations is exceptionally great; UNMIK estimated that seventy-one of them 
work in Kosovo, whieh list their goals as providing humanitarian assistance or 
faith-based out-reach. This initiative in May 2005 was followed by a proposal of 
new amendments brought in by the Islamic Community and the Roman Catholic 
Church. The two communities asked for labeling the Islamic Community the 
"only representalive” of Kosovo Muslims; eslablishing a ministry ofreligion; and 
exempting Religious Communities from paying Utilities. The assembly committee



did nol add thcse provisions to thc Drall Law. After ihe first reading in the 
Assembly, ihe Law wen! back to parliamentary committee Ibr furlher dcbate.

In July 2005 a Seminar on European Concepts of Law un Religion was 
organized in Vienna. The particular imporlance ol'lhis Seminar was that Ihe main 
issues of a future Law on Religion Ibr Ihe first time was discusscd in ihe presence 
of reprcsenlatives of Ihe Serbian-Ünhodox Churcli. The idea oflhis Seminar was. 
to find out the common interests of the thrcc great communitics regarding the 
regulation of the Status of Religious Communities. As a resull of this Seminar I 
was asked to try to bring together the idcas of the three communities. For this 
purpose a fact Unding mission was started, which worked out thc following 
positions:

1. An cxplicit mentioning of the traditional Religious Communities.
2. To speak not only of Religious Communities but of Churches and 

Religious Communities.
3. To provide for a special Status Ibr communities witlt a greater social 

impact, w hich thc traditional Churches and Islam should enjoy ex lege, whereas 
other groups should have the possibilily to reach this legal Status according to a 
special procedurc.

4. There should be a protection by penal law ineluded in the Law on 
Religion.

5. The formation of a religious association, which by name or Statute, 
purports to be ofilcially linked with a religious communily should be prohibited 
without the consent of Ihe said Community.

6. The teaching of religion in public schools w as mainly an interest of the 
Islamic Community; the Scrbian Orthodox Church was also engaged in this issue, 
but it was clear that this was a question of autonomy and self-administration of the 
Serbian municipalities and has to bc solved in this connection. The Calholic 
Church on Ihe other side was not intercsted in introducing religious instruction in 
public schools.

7. An important matter was thc inclusion of a minitmun number of adherenls 
before a religious group can be registered. The representatives of the three 
communities were arguing for a high hurdle of 500 persons members.

These results of the fact Unding mission was discussed in a second Seminar 
in Pernegg/Lower-Austria in Deccmbcr 2005. At this event again a group of 
religious leaders and experts from the Serbian Orthodox Church. the Islamic 
Community and thc Roman Calholic Community took pari, as well as 
representatives of UNMIK and the Kosovarian administration. I he participants of 
the Seminar dccided to Ibrmulate sonte possible amendments to the Drall Law. 
which were morc or less thc greatest common denominator of the concepts of the 
three communities.

In the following months on the one side there were massive objections from 
the Protestant communities against thcse amendments. On the other side there was



a growing pressure from ihe international Community to adopt a law on religion 
bet'ore the beginning of the talks on Kosovo’s final Status. The contaet group 
named this Law onc of the three priority legislations. Therefore a deadline of 
October 2006 was set for a Law on Religions lo be adopted by the Assembly in 
linc with European Standards, ün June I9lh 2006 the Legislative Committee of the 

Assembly agreed to consider further only the part of the Draft Law, which was 
submitted to it by the Prime Ministers Office and eontained only the regulations 
on rcligious freedom. The second set. consisting of the ditTicult issue of 
registration of Rcligious Communities was deferred until later.

This postponing has mainly two reasons.
I'irslly. regarding the issue of registration. the diüiculties to bring the 

interests of the two traditional Churchcs and the Islamic Community on the one 
side and the plurality of F.vangelical Groups and and New Religious Movcmcnts 
on the other side together.

Seconcily, the issue of the legal Status of the Serbian-Orthodox Church was 
closely linked with the question of the political Status of Kosovo, so that the 
legislator of Kosovo had good reasons for his eaution.

In this eontext one has to read the Ahtisaari-Report, the "Comprehensive 
Proposal” for a solution of the Status of Kosovo. In this document the Serbian 
Orthodox Church in Kosovo will be alTorded additional security and certain other 
protections, rights, Privileges and immunities, including guarantees against 
expropriation. full discretion in the management of its property. property 
reconstruction and access to its premises. The Church will be free to receive 
donations and support from any inslilution, provided this occurs in a fully 
transparent manner. Lspecially mentioned is the eonnection and free 
communication of the Serbian Orthodox Church in Kosovo with the Church of 
Serbia, especially with the Patriachate of Beigrade.

So the Law on Freedom of Religion in Kosovo was promulgated by the 
Special Representative of the Secretary General of the United Nations in Kosovo. 
According to the competence eonceded to him by the Provisional Constitutional 
Framework the special reprentative has revised an arlicle of the Law, which now 
included an enumeration of the traditional Churches and Religious Communities.

Regarding the wording of the Law, the drafting of the Pernegg proposal as 
far as the part ob freedom of religion is eonccrned. w as of great inlluence.

150

///. Common features

What are the common features of the development of Law on Religion in the 
three countries? All of them were and are in a vulnerable international position. 
There was the inlluence of Western scholars. from the EU and the USA. In this 
context one should not forget the measures and possible sanctions sei down by the 
International Religious Freedom Act of 1998 of the US, which is a permanent 
threat for transformalion States which are preparing a new concept of Law on



151

Religion. Generally spoken, (he lobbying of Western rcligious groups liacl great 
impact on legislation. mainly in Kosovo.

Especially laws and practice with respeel to recognition and registralion of 
religious organizations in the eyes of Western commentalors have cmerged as a 
crucial lest Ihr cvaluating a country’s performance with respect to the freedom of 
religion or belief. In all countries Western scholars and ofllcials in Charge of 
religious matters claim (hat higher numbers of a minimum requiremenl of 
members result in religious discrimination against snialler religious groups and in 
an evident violation of religious freedom.

Netherthelcss in principle the eonstitutional guarantees conceming individual 
religious freedom are relatively uniform and it is grosso modo proteeted 
adequatly, On the level of corporativc religious freedom - as far as i can sec - 
some questions are still open.

According to European Legislation National Churches or State Churehes are 
considered to be compatible with the principles ol' religious freedom. as far as 
(here is no discrimination for the invididual in case of not belonging to this 
Church. But obviously traditional or prevailing religious in Orthodox or Muslim 
tradition are not exactly the same Ihing as for instance Scandinavian State 
Churehes.

So the issue of the legal Status of the Religious Communities remains to be 
an interesting legal question in all three countries I had to deal with and mainly in 
Kosovo.



152
DIE CHRISTLICHKN MINDERHEITEN IN DER TÜRKEI UND Dil 

VERHANDLUNGEN DER TÜRKEI ZUM EU-BEITRITT

l-'ranz Kan gl er, Istanbul

Nach kurzem Zögern habe ich im Vorjahr die Einladung zu diesem Vortrag 
angenommen, obwohl es zur Zeit für einen in der Türkei lebenden ausländischen 
Verantwortlichen einer Institution manchmal günstiger ist, weniger zu sagen und 
im Hintergrund zu bleiben . Damit wird man aber weder den christlichen 
Institutionen des Landes noch dem Gastland Türkei selbst gerecht. Ich schätze 
dieses Land, das manchmal auch oft aus Unwissenheit völlig negativ in Fragen 
dargestellt wird, bei denen es der Türkei um die Erhaltung von als staatstragend 
angesehenen Prinzipien geht. Gleichzeitig führt diese Sorge einer staatstragenden 
Schicht zu Ausformungen, die außerhalb der Türkei nur mehr mit absolutem 
Unverständnis wahrgenommen werden. Ein typisches Beispiel wäre dafür etwa 
die im Herbst 2007 erfolgte Vorladung von Patriarch Bartholomaios durch einen 
Istanbuler Staatsanwalt, weil er trotz eines gegenteiligen Urteils eines türkischen 
obersten Berufungsgerichtes darauf besteht, das Amt eines Ökumenischen 
Patriarchen auszuüben. Ich werde darauf noch eingehen.

Gerade weil ich seit 30 Jahren in Istanbul als katholischer Priester in einer 
säkularen Position, nämlich als Direktor für hauptsächlich muslimische türkische 
Schüler tätig bin. ist mir bewusst, dass viele Schwarz-Weiß-Darstellungen der 
türkischen Wirklichkeit zwar im Einzelbereich zutreffend sein können und 
trotzdem durch die Vernachlässigung der Gesamlsituation ein unwahres Bild 
erzeugen.

Weil ich dieses Land durchaus als meine zweite Heimat sehe und seine 
Menschen gern habe, verstehe ich auch die Betroffenheit vieler Türken über 
Aussagen, die in Europa über ihre Heimat getroffen werden und die sie als 
verzerrt empfinden. Und gleichzeitig erlebe ich allerdings auch Einschränkungen 
und Schwierigkeiten, von denen ich hoffe, dass sie von meinem Gastland in 
längerfristiger Zukunft gelöst werden können. Daher müssen sie auch 
angesprochen werden, weil ein Verschweigen solcher Fragen für niemanden 
hilfreich ist und nur dazu beiträgt, dass weiterhin Klischeebilder gezeichnet 
werden. Soweit ein grundsätzliches Wort zum persönlichen Hintergrund meiner 
Darstellung.

Vor nicht allzu langer Zeit hat die amerikanische Außcnminislcrin die Türkei 
als Beispiel für ein aufgeklärtes islamisches Land hervorgehoben und wollte damit 
eine für die Türkei positive Aussage machen. Der türkische Staatspräsident Sezer, 
der vor wenigen Tagen aus dem Amt geschieden ist, hat sogleich schärfstcns 
dagegen protestiert, weil dieses Bild absolut unzutreffend sei. Die Türkei sei ja 
nicht ein islamisches, sondern ein laizistisches Land. In Klammem müsste man 
hier allerdings doch anmerken, dass schon damals die Türkei ganz offiziell den

1 Anmerkung der Redaktion: I’. l-'ranz Kunglcr ist Direktor des österreichischen (icorgskollcgs 
in Istanbul.



Generalsekretär der Vereinigung islamischer Staaten gestellt hat. um deutlich /u 
machen, wie komplex dieses Bild nicht erst seit der Wahl von Abdullah Gill /um 
neuen Staatspräsidenten war.

/. Das laizistische Modell der Türkei

Um über die Situation von Christen in der Türkei sprechen zu können, muss 
man zunächst den nötigen Hintergrund darstellen und das geht nur durch das 
Aufzeigen einiger Grundlinien des laizistischen Staates Kenia! Atatiirks und 
dessen Haltung zur Religion.

In vielen Ausführungen über einen möglichen EU-Beitritt der Türkei spricht 
man oft sehr allgemein von Religionsfreiheit, ohne immer klar zu selten, dass auch 
innerhalb der EU sehr verschiedenartige Zugänge bestehen. Es gibt im heutigen 
Europa kaum mehr Slaatskirchen: In der Regel haben wir Systeme mit religiöser 
Neutralität, in denen diese Religionsfreiheit gewährleistet ist. Allerdings gibt es 
innerhalb dieser Systeme doch zwei grundsätzliche Formen mit sehr unter­
schiedlicher Ausführung: Trennungssysteme und Kooperationssysteme. Während 
meine Heimat Österreich klar den Weg des Kooperationssystems gew ählt hat. gibt 
es auch das Beispiel Frankreichs für die Variante eines Frennungssyslems. Dort 
wurde die Religion in den Privatbereich verschoben, um etwas plakativ 
ausgcdrückl zu neuen Idealen gleichsam zu befreien, da davon ausgegangen 
wurde, dass sie von der Religion behindert werden könnten. Allerdings gibt es die 
verschiedenen Kirchen und Religionsgemeinschaften in Frankreich und ein 
Rcehlssland ist lür sie auch gegeben. Im öffentlichen Raum finden sich aber außer 
bei Beerdigungen praktisch kaum religiöse Zeremonien. Bei religiösen 
Streitfragen wie dem islamischen Kopftuch wird ein generelles Verneinen Ivw. 
Verbieten von solchen öffentlich gezeigten religiösen Zeichen angestrebt.

Die Türkei hat sich als Vorbild Frankreich gesucht. Am 29. Oktober 1923 
wurde in Ankara nach dem Unabhängigkeitskrieg die Republik Türkei 
proklamiert. Dem vorausgegangen war der Vertrag von Lausanne vom Juli 1923 
nach Verhandlungen, die im November 1922 begonnen hatten. Dabei w urde auch 
im Jänner 1923 eine Konvention zum Bevölkerungsaustausch zwischen 
Griechenland und der Türkei vereinbart, was bis heute eine unterschiedliche 
Rechtslage in bestimmten Bereichen bei den einheimischen Minoritäten, also 
zwischen Griechen und z. B. den Armeniern mit sich bringt.

Ab 1923 wurde aus dem Kalifatsstaat ein laizistischer Nationalstaat mit einer 
neuen Staatsform und einem neuen Rechtssystem. In vielen Bereichen galten 
diesem jungen Staat islamisch geprägte Formen als Hindernis.

1924 schallte deshalb der Staatsgründer Kanal Atalürk das Kalifat und 1928 
das Serials-Recht ab. Für die Beaufsichtigung des Religionswesens in der 
Gesellschaft sowie die Fliege und Überwachung der Gotteshäuser wurde das 
Präsidium lür religiöse Angelegenheiten (Diyanet itjleri Rcisligi. heute Ba^kanligi) 
errichtet. Die Religion spielte zur Zeit Keniat Atatiirks im türkischen Staat eine 
untergeordnete Rolle, sie blieb allerdings in weiten Kreisen der Bevölkerung ein

153



wichtiger Faktor. Seit der Einführung der Demokratie nach 1946 führte dies zu 
schrittweisen Änderungen, die ich in diesem kurzen Rahmen nicht näher 
behandeln kann.

Nach der ersten Machtübernahme des türkischen Militärs wurde im Jahr 
1961 eine neue Verfassung erstellt, in der stärker die Fragen der Religion 
angesprochen wurden. Es hieß dort im Paragraph 19 unter der Überschrift 
Gedanken- und Glaubensfreiheit:

„( I) Jedermann hat das Recht, frei den Geboten seines Gewissens zu folgen, 
sein eigenes Glaubensbekenntnis zu wählen und seine eigenen 
Überzeugungen zu haben.

(2) Alle Arten des Gottesdienstes sowie religiöse Zeremonien und Riten sind 
frei, sofern sie nicht gegen die öffentliche Ordnung oder Moral oder gegen 
die zu ihrer Aufrechterhaltung erlassenen Gesetze verstoßen.
(3) Niemand darf zum Gottesdienst oder zur Teilnahme an religiösen 
Zeremonien und Riten oder zur Kundgabe seines Glaubens und seiner 
religiösen Überzeugung gezwungen werden. Niemand darf seines Glaubens 
und seiner religiösen Überzeugung wegen getadelt werden.

(4) Religiöse Erziehung und Religionsunterricht bleiben dem Willen und der 
Entscheidung der Einzelnen überlassen, bei Minderjährigen ihren 
gesetzlichen Vertretern.
(5) Niemand darf die Religion, religiöse Gefühle oder von der Religion als 
heilig betrachtete Gegenstände in irgendeiner Weise zum politischen oder 
persönlichen Nutzen, zum Gewinn von Macht oder mit der Absicht, die 
grundlegende sozialen wirtschaftliche und rechtliche Ordnung des Staates 
auf religiöse Prinzipien zu gründen, ausbeuten oder mißbrauchen. Wergegen 
dieses Verbot verstößt oder andere dazu veranlaßt, ist gemäß den 
zuständigen Gesetzen strafbar: Vereine werden auf Anordnung der 
zuständigen Gerichte, politische Parteien auf Anordnung des 
Verfassungsgerichtshofes aufgelöst".

In einem Sondergesetz von 1965 (Gesetz Nr. 633) werden auch die 
Aufgaben des Präsidiums für religiöse Angelegenheiten neu beschrieben:

• Erledigung aller religiösen Angelegenheiten, welche sich auf die 
Glaubenssätze, den Gottesdienst und die sittlichen Grundsätze der 
islamischen Religion beziehen;
• Aufklärung der Bevölkerung über Religionsfragen:
• Verwaltung der Gotteshäuser.

Die Verfassung von 1982', die nach der dritten militärischen 
Machtübernahme von 1980 erstellt wurde und mit einigen Änderungen bis heule

154

Dl. Übers, des Volllcxlcs online: hlln://www .verfassimiien.de/lr/indcx.htm.



gültig ist. hat zu religiösen Fragen die Aufgabe des Staates verstärkt betont. Es 
heißt weiterhin:

„Die Republik Türkei ist ein ... laizistischer und sozialer Rechtsstaat“3. 

„Jedermann genießt die Freiheit des Gewissens, der religiösen Anschauung 
und Überzeugung [...]4‘*

Dann aber wird als ein Novum betont:

„Die Religions- und Sittenerziehung und -lehre wird unter der Aufsicht und 
Kontrolle des Staates durchgeführt. Religiöse Kultur und Sittenlehre gehören 
in den Primär- und Sekundarschulanstalten zu den Pflichtlachern. Darüber 
hinaus ist religiöse Erziehung und Lehre vom eigenen Wunsch der Bürger, 
bei Minderjährigen vom Verlangen der gesetzlichen Vertreter abhängig“.

Sowohl die Verfassung von 1961 als auch von 1982 schützen ausdrücklich 
acht zwischen 1924 und 1934 erlassene Reformgesetze, die sich mit religiösen 
oder traditionellen Einrichtungen befassen (Artikel 174 der gegenwärtigen 
Verfassung):

155

1. Vereinheitlichung des Unterrichts (1924)
2. Gesetz über das Huttragen (1925), gemeint ist die Einführung der 
westlichen Kleidung
3. Gesetz über die Schließung der Derwischklöster und Mausoleen und das 
Verbot des Berufs eines Mausoleumwärters sowie die Aulhebung einiger 
Titel (1926)
4. Gesetz über die Ziviltrauung (1926. im Rahmen des Türkischen 
Zivilgesetzbuches), d.h. die offizielle Einführung der Monogamie
5. Gesetz über die Annahme der internationalen Ziffern (1928)
6. Gesetz über die Annahme und die Anwendung des türkischen Alphabets 
(1928)
7. Gesetz über die Aulhebung der Anreden und Titel wie Efendi. Bey. Pa$a 
usw. (1934)
8. Gesetz über das Verbot bestimmter Trachten (1934), d.h. das Verbot 
religiöser Kleidung in der Öffentlichkeit.

Artikel 136 definiert neuerlich die Aufgaben des Präsidiums fiir religiöse 
Angelegenheiten (Diyanet), dieses Mal mit einem klaren Hinweis auf den Staat:

„Das Präsidium für Religionsangelegenheiten erfüllt als Bestandteil der 
allgemeinen Verwaltung im Sinne des laizistischen Prinzips außerhalb aller 
politischen Ansichten und Auffassungen sowie gerichtet auf die nationale 
Solidarität und Integration die in einem besonderen Gesetz vorgesehenen 
Aufgaben“.

' Verfassung von 19X2 Art. 2. 
1 Ebenda. An. 24.



156

Natürlich wurde diese Struktur hinterfragt, da es auch in der Türkei die 
Meinung gab. dass eigentlich die Existenz dieser Behörde dem Prinzip des 
Laizismus widerspreche. Das türkische Verfassungsgericht hat bei seiner 
Entscheidung, dass dies nicht der f all sei. sich laut Darstellung des gegenwärtigen 
Präsidenten des Präsidiums für Religiöse Angelegenheiten. Prof. Ali Bardakoglu, 
auf folgende Begründungen gestützt':

,.l. Die Religion darf in staatlichen Angelegenheiten nicht vorherrschend 
eine Wirkung ausüben.
2. Jedem Individuum muss ohne Unterschied hinsichtlich seines geistlichen 
Lebens unbegrenzte Freiheit zugestanden werden: auf diese Weise wird die 
Religion unter den Schutz der Verfassung gestellt.
3. Missbrauch und Ausbeutung religiöser Gellihle sind verboten, /um 
/wecke des Schutzes der öffentlichen Ordnung und Interessen müssen in 
Bezug auf Aktionen und Verhaltensweisen, die unter Überschreitung des 
geistigen Lebens des einzelnen Einwirkungen auf das gesellschaftliche 
Lehen zeigen. Beschränkungen akzeptiert werden.
4. Dem Staat muss die Ermächtigung zur Kontrolle religiöser Rechte und 
Freiheiten zuerkannt werden, damit er als Beschützer der öffentlichen 
Ordnung und Rechte auftreten kann".

Prof. Bardakoglu hat in diesem Zusammenhang mehrfach ausgeftihrt, dass 
auf diese Weise die Türkei bei der gegenwärtigen Diskussion über den 
Zusammenhang von Religion und Gewalt für Europa einen bcdcnkenswerlen 
Beitrag anzubieten habe.

Gleichzeitig muss man aber auch sagen, dass das türkische Modell eine 
Reihe von innerislamischen Fragen wie etwa Rechte und Möglichkeiten der 
Aleviten. die doch zumindest 20 % der türkischen Bevölkerung ausmachen, 
ungeklärt lässt. Viel mehr trifft das aber noch für die christlichen Kirchen zu. die 
in diesem Konzept eigentlich gar nicht Vorkommen.

//. Die Kirchen in der Türkei heute

Darum möchte ich nun in einem zweiten Teil die heutigen Kirchen in der 
Türkei kurz vorstellen. Insgesamt gibt es ca. 100,000 bis 150.000 Christen in der 
Türkei die Zahlen gehen hier oft weit auseinander - , bei etwa 70 Millionen 
Einwohnern auf alle Fälle nur ein Promille-Anteil der Bevölkerung.

Vgl, hier und im folgenden A. BARDAKOGLU. Der Aufbau und die Funktion des Amtes ftlr 
religiöse Angelegenheiten (Diynnel). in: KONRAD ADLNAUI KSTIITUNCi e.V. (Hg.). Islam. Staat 
und moderne Gesellschaft in der Türkei und in F.uropa. Konferenzberichte. Ankara 2005. 1-1').



157

I. Die einheimischen Kirchen

1.1. Armenische Christen
Die zahlenmäßig größte Gruppe ist die armenisch-apostolische Kirche mit 

ca. 70.000 Gläubigen türkischer Staatsbürgerschaft. Ihr Mittelpunkt in der Türkei 
ist das Patriarchat in Istanbul. Diese Kirche gehört zur Gruppe der 
allorientalischen oder vorchalcedonensischen Kirchen.

Die armenische Kirche in der Türkei ist in fünf Gebiete eingeteilt, vier 
Istanbuler Gebiete sowie Anatolien. Die armenische Kirche kann also auch in 
Anatolien Kirchen und Gemeinden haben im Gegensatz zur griechisch-orthodoxen 
Kirche, für die abgeleitet aus den Bestimmungen der Bevölkerungsaustausch- 
Konvention von 1923 dies nicht möglich ist. Als sechstes Gebiet ist dem 
armenischen Patriarchat noch Kreta zugeordnet, was aber im Gegensatz zum 
Anspruch des Phanars auf die geistliche Verantwortung für außertürkische 
Gemeinden bis jetzt kein politisches Problem war. Die armenisch-apostolische 
Kirche hat einige Schulen; es gibt ein armenisches Spital sowie zwei 
Waisenhäuser. Die Priesterausbildung erfolgt im Ausland.

Neben den oben genannten türkischen Armeniern spricht man gegenwärtig 
von etwa 30.000 Armeniern, die sich inoffiziell mit Touristenvisa in der Türkei 
aufhalten und sich durch verschiedene Arbeiten eine Verbesserung ihrer 
schwierigen wirtschaftlichen Lage in der Republik Armenien verschaffen wollen.

Im Herbst 2007 erregte der öfter umstrittene Präsident der Türkischen 
Historischen Gesellschaft (Türk Tarih Kurumu), Prof. Yusuf Halayoglu. großes 
Aufsehen bei einem Vortrag. Der Historiker behauptete, türkische Recherchen 
hätten ergeben, dass die Kurden der Türkei tatsächlich turkmenischen Ursprungs 
seien und dass die kurdischen Alevilen der armenischen Volksgruppe 
entstammten. Als Konsequenz ergibt sich für ihn daraus, dass der kurdische PKK- 
Terror gegen Türken sehr stark mit alten Armenier-Ressentiments verknüpft sei.

Nach scharfen Protesten von armenischer und kurdischer Seite präzisierte er 
laut türkischer Nachrichtenagentur seine Aussagen, berief sich aber gleichzeitig 
auf ihm vorliegende alte Konvertitenlisten: Er habe gesagt, dass es Armenier 
gegeben habe, die sich als Kurden und Alevilen ausgegeben hätten, um der 
Deportation während des Ersten Weltkriegs zu entgehen.

Der armenische Patriarch, Mesrob II, Mulafyan, erklärte dazu, dass es zwar 
allgemein bekannt sei, dass es in der Gegend von Adiyaman, Tunceli und dem 
Schwarzmeergebiet muslimische Armenier, die sogenannten Henvjinliler. gebe, 
dass er aber eine Atmosphäre, in der die Herkunft und die Religion der Bürger 
erforscht werden, für besorgniserregend halte. Ihm selbst seien auch die von Prof. 
Halayoglu zitierten Listen mit den Namen konvertierter Armenier unbekannt.

Der armenische Patriarch selbst wird in der türkischen Öffentlichkeit eher 
positiv aufgenommen, wobei er natürlich immer wieder in die I ragestcllung der 
politischen Diskussion über Armenien und Aserbaidschan, aber auch in die 
ungeklärte Vergangenheitsbewältigung im Hinblick auf die Tragödie des



armenischen Volkes im ersten Weltkrieg gezogen wird. Seit der Ermordung des 
armenischen Journalisten Hrant Dink im Jänner 2007 reagiert auch die türkische 
Öffentlichkeit, vor allem auch viele meinungsbildende Kommentatoren, sehr 
entschieden gegen solche Äußerungen wie die von Prof. Hala^oglu.

So weit eine kurze Darstellung der Situation der armenisch-apostolischen 
Kirche.

Aus der armenisch-apostolischen Kirche heraus hat sich im 17. Jahrhundert 
aus einem damaligen Einheitsverständnis die mit Rom vereinigte armenisch- 
katholische Kirche gebildet, die heute in Istanbul ca. 3.000 Personen zählt. Es gibt 
einen armenisch-katholischen Erzbischof, sowie seit etwa einem Jahr einen 
libanesischen Auxiliarbischof (was eine ungewöhnliche Ausnahme im türkischen 
Rechtssystem darstellt, das sonst nur türkische Staatsbürger als Amtsträger der 
Minderhcitenkirchcn genehmigt). Daneben gibt es drei Weltpriester sowie die 
Mechitaristcnniederlassung mit zwei Patres in Istanbul. Auch diese Kirche fuhrt 
Schulen und ein Spital.

Eine kleine Gruppe von armenisch-protestantischen Christen hat sieh im 19. 
Jahrhundert entwickelt, die heute eher am Aussterben ist bzw. sich neu in 
türkische Freikirchen einbringt.

1.2. Orthodoxe Christen
Bei der historisch wichtigsten Kirche der Türkei habe ich das Problem, w ie 

ich sie im Vortrag benennen soll, um in meinem Gastland, wie in der Einleitung 
kurz angeführt, nicht selbst Probleme zu bekommen. In der Türkei spricht man 
vom Fener Rinn Patrikhanesi, wobei die Übersetzung „Griechisches Patriarchat 

im Phanar“ nicht ganz zutreffend wäre, da in der türkischen Sprache zwischen 
Rum (,,römisch“-griechisch) und Yunan (Griechenland-griechisch) unterschieden 
wird. Diese uralte Kirche ..der Stadt" wird weltweit das Ökumenische Patriarchal 
van Konstantinopel genannt. Es steht unter der Leitung von Patriarch 
Bartholomaios I., dem unter den orthodoxen Lrsthierarchen der erste Rang unter 
Gleichen zukommt und der sich in seiner weltweiten Jurisdiktion über 
Diasporagemeinden auf c. 28 Chalkedon beruft. Damit kommt ihm kirchlich eine 
ganz eigenständige Bedeutung zu. Pur die staatliche türkische Sicht bringen aber 
sowohl der Begriff „ökumenisch" als auch der Ausdruck „Konstantinopel“ 
Probleme, da in ihnen politische, vom Gesetz nicht gestattete Ambitionen gesehen 
werden.

Die Türkei interpretiert die Sektion III des Vertrags von Lausanne, wo in den 
Artikeln 37-45 der Schutz der Minderheiten behandelt wird, so, dass dieser Schutz 
nicht-moslemischer Minderheiten türkischer Staatsbürgerschaft eine ökumenische 
Punktion, die eben politisch interpretiert und manchmal mit dem erloschenen Amt 
des $cyh ül-lslam verglichen wird, ausschließt. In den letzten Jahren haben etwa 
die Auseinandersetzungen um das Patriarchat von Jerusalem und die 
entsprechende Kirchensynode im Phanar auch zu Strafanträgen bei der 
Staatsanwaltschaft geführt, da ein solches „$eriatsgericht“ so wurde das genannt 
— gegen Grundprinzipien des türkischen Staates stünde und sich im Gegensatz zu 
den Bestimmungen von Lausanne befände. Solchen Anzeigen nationalistischer

158



Kreise wurde aber wegen der unklaren rechtlichen Interpretation bisher nicht 
weiter nachgegangen.

Solche Gruppen agitieren schon seit langem gegen das Patriarchat, weil sie 
Bartholomaios I. die Absicht unterstellen, im Phanar einen selbstständigen 
kirchlichen Ministaat nach dem Vorbild des Vatikans bilden /u wollen. Leider 
gibt es auch immer wieder Äußerungen aus dem Umfeld des Patriarchats von 

Moskau, die in eine ähnliche Richtung weisen und sehr gerne in der Türkei zitiert 
werden.

Wenig hilfreich lür den Phanar ist es aber auch, dass die Türkei den letzten 
Paragraten (Artikel 45) des Minderheitenteiles des Vertrags von Lausanne 
ebenfalls nur unzureichend erfüllt sieht. Dort heißt es ja:

„Die Rechte, die durch die Bestimmungen des vorliegenden Abschnitts den
nicht-muslimischen Minderheiten der Türkei gewährt werden, werden in
gleicher Weise von Griechenland der muslimischen Minderheit in seinem
Gebiet gewährt“.

Offene Probleme der muslimischen Minderheit in Griechenland werden in 
der Türkei unter Berufung auf diesen Art. 45 immer wieder auch als 
Ausschließungsgrund für Verbesserung der Rechtssituation der Orthodoxen 
Kirche genannt. Auch der Europäischen Union wird vorgeworfen, nur die 
Probleme der Türkei, nicht aber die von Griechenland aufzugreifen. Auf diesem 
Hintergrund wird auch das Patriarchat von der türkischen Öffentlichkeit eher mit 
Distanz und geringem Verständnis für seine olfencn Fragen gesehen.

Im Juni 2007 hat sich allerdings nun auch die Rechtslage gravierend 
geändert, weil die 4. Kammer des Obersten Berufungsgericht der Türkei dem 
orthodoxen Patriarchat in Istanbul in einem Urteil das Recht abgesprochen hat. 
den Titel „ökumenisch" zu fuhren.

Anlass des Gerichtsverfahrens war ein eher absurder Streit zwischen 
einzelnen Mitgliedern der orthodoxen Pfarrgemcinde bulgarischer Nationalität in 
Istanbul und dem Patriarchat. Der frühere bulgarische Pfarrer, ein Chorleiter ohne 
theologische Ausbildung, war in der Zeit des noch schwierigen Verhältnisses 
zwischen Bulgarien und der Türkei zum Priester bestellt worden, wobei auch seine 
Anerkennung damals durch das griechische Patriarchal erfolgte. Auf Grund der 
neuen Verhältnisse im Nachbarland wurde von der bulgarischen Kirche nun ein 
Priester entsandt, was zu Rivalisierungen innerhalb der Gemeinde führte. Da das 
Patriarchat den neu ernannten Pfarrer anerkannt hatte, wurde ein 
traditionellerweise zu Feiertagen als Vertreter des Ortsbischofs gesandter 
griechischer Metropolit vom alten Pfarrer aus der Kirche verwiesen, was in 
längerer Folge zur Exkommunikation und Amtsenthebung des alten Pfarrers durch 
das Patriarchat führte. Der Pfarrer und einige einflussreiche Mitglieder der 
gespaltenen Gemeinde stellten nun nach dem türkischen Strafgesetz Anzeige 
gegen Patriarch Bartholomaios und den gesamten Synod wegen Behinderung der 
freien Religionsausübung einer anderen Religionsgemeinschaft. Der Prozess

159



wurde /war nach dem Weg durch mehrere Instanzen eingestellt, die Richter des 
Obersten Berufungsgerichtes änderten sich aber neben der Abweisung der 
bulgarischen Klage gegen den Patriarchen auch zur Frage des Titels 
„Ökumenischer Patriarch". Er sei gemäß der türkischen Interpretation des 
Vertrags von Lausanne lediglich als Oberhaupt der wenigen im Land verbliebenen 
orthodoxen Griechen anzusehen. Alle anderen Interpretationen - und dabei wurde 
ausdrücklich der Titel „Ökumenischer Patriarch" genannt seien ein Verstoß 
gegen die türkische Gesetzgebung.

In einer Ansprache beim Welttreffen der Jugend des ökumenischen 
Patriarchats in Istanbul bekräftigte Bartholomaios I. dagegen im Juli:

„Das Patriarchat ist seit dem 6. Jahrhundert ökumenisch, das ist ein
historischer Titel, den die ganze Welt kennt".

Daraufhin wurde mit Berufung auf das Urteil vom Juni wieder von einem 
Funktionär der bulgarischen Dissidenten Strafanzeige erstattet und diesmal w urde 
Patriarch Bartholomaios von der Staatsanwaltschaft in Istanbul Ende August 
vorgeladen. Der Patriarch sollte in einem Ermittlungsverfahren aussagen, das die 
Staatsanwaltschaft wegen des Verdachts auf Amtsmissbrauch eröffnet hatte. 
Dieses Verfahren wurde zw'ar im September 2007 eingestellt, die weitere 
Entwicklung steht aber offen, wobei inzwischen die Europäische Union, 
Griechenland und der Weltrat der Kirchen Proteste geäußert haben. Auch der 
Fortschritlsberichl der Europäischen Kommission'’ vom 6.11.2007 greift diese 
Frage als offenes Problem auf.

Die konkrete griechisch-orthodoxe Gemeinschaft in der Türkei ist heute mit 
ca. 2.000-4.000 Gläubigen extrem klein, doch sicht sie eben in der altehrwürdigen 
Tradition des Apostels Andreas und der ersten Konzilien. Die Gläubigen in der 
Türkei werden in drei Istanbuler Metropolien betreut, an ihrer Spitze Chalcedon 
(Kadiköy), sowie in der Metropolie der beiden Dardanellen-Inseln Imbroz und 
Tenedos. Die anderen Metropoliten des Patriarchats werden auf Titularsitze, an 
ihrer Spitze Ephesus, ernannt. Das bedeutet aber keine türkische staatliche 
Anerkennung dieser Titularsitze und ist auch nicht mit bestehenden Gemeinden 
verbunden. Bis heute beansprucht das Ökumenische Patriarchat nach altem 
kirchlichen Verständnis, das sich auf die ersten Konzilien beruft, die Jurisdiktion 
in der Diaspora. So befinden sich unter den dem Ökumenischen Patriarchat 

zugeordneten Metropolien neben den griechischen Inseln Bischofssitze von 
Deutschland. Österreich, Frankreich, Großbritannien, Skandinavien, den USA. 
aber auch Buenos Aires. Sydney, Wellington und Hongkong. Eine eigene 
Rechtssiluation, die manchmal auch zu Spannungen mit der griechischen Kirche 
führen kann, hat noch Nordgriechenland.

160

Online: liiin:."cc.curiipii.cii.’ciilari’ciiieiii'kev (IncunienlsTenons nov 2007 tlc.hlm
<23.1.200X1.



Seit kurzer /.eit ist der Heilige Synod nicht mehr ausschließlich mit 
türkischen Staatsbürgern besetzt, sondern sechs dieser Sitze sind international 
besetzt, was ebenfalls zu staatlichen Irritationen llihrte und nach dem Urteil vom 
Juni auch zu rechtlichen Konsequenzen führen kann.

Die arabisch-sprechenden orthodoxen Christen um Antakya (Antiochien) 
unterstehen nicht dem Phanar. Während es außerhalb von Istanbul und den beiden 
Inseln Imbros und Tencdos in der Türkei auf Grund des Bevölkerungsaus­
tauschabkommens keine griechisch-orthodoxen Gemeinden geben kann, sind 
diese orthodoxen Christen im erst 1939 der Türkei angeschlossenen Hatay-Gebiet 
dem (orthodoxen) Patriarchal von Antiochien zugeordnet.

Neben den griechisch-orthodoxen Gemeinden gibt es noch die bulgarische, 
russische und rumänische Gemeinde in Istanbul, die natürlich in Kircheneinheit 
mit dem Patriarchat leben, was aber wie vorher angeführt vom türkischen Staat 
anders gesehen wird.

Während es in der Türkei keine unierte Kirche der griechischen Tradition 
mehr gibt, möchte ich noch eine rechtlich vom türkischen Staat weiterhin 
anerkannte sog. Tiirkisch-orthoiloxe Kirche erwähnen, die heute de facto ein 
Familienunternehmen ist. Sie wurde 1922 von einem Priester aus Kayscri. Papa 
Eftim (Erenerol), der einer türkisch sprechenden orthodoxen Gruppe angehörte, 
mit Unterstützung der neuen türkischen Bewegung gegründet. Da aber ein 
Großteil der ländlichen christlichen Bevölkerung um Kayscri in den 
Bevölkerungsaustausch geriet und die Griechen Istanbuls wegen der 
Exkommunikation Eftims ihm fern blieben, konnten auch die der Kirche durch die 
türkische Regierung übertragenen drei Kirchen in Istanbul/Galata keine Gemeinde 
sichern. Heute gehören etwa 25 Personen dieser Kirche an. Die Urenkelin Sevgim 
Erenerol leitet heute als Sprecherin der „Kirche" ein Wirtschaftsuntemehmen mit 
Häusern und Geschäftslokalen. International praktisch unbekannt, tritt diese 
Gruppe innertürkisch doch immer wieder mit Protesten gegen das Patriarchat in 
Erscheinung.

1.3. Syrische Kirchen
Die Mitglieder der dritten einheimischen Kirche, der syrisch-orthodoxen 

Kirche des Westens, stammen vor allem aus dem Gebiet des Tur Abdin im 
Südosten der Türkei, in dem noch die Sprache Jesu Aramäisch gesprochen 
wird. Viele sind von dort nach Istanbul gekommen. Es wird derzeit geschätzt, dass 
ca. 10.000 syrisch orthodoxe Christen in Istanbul und 3.000 im Tur Abdin leben. 
Der türkische Staat fördert zurzeit die Rückkehr von ins Ausland emigrierten 
syrischen Christen in ihre ehemaligen Dörfer. Im Dezember 2006 konnte im 
Rahmen dieser Entwicklung auch ein seil 1999 in der Stadt Adiyaman und 
Umgebung als Seelsorger tätiger Mönch zum Bischof für Adiyaman geweiht 
werden. Er ist damit neben dem Metropoliten des Tur Abdins, dem von Mardin 
und dem von Istanbul der vierte türkische Metropolit des syrischen Patriarchats 
von Antiochien, das seinen Sitz in Damaskus hat. Während in vergangenen Jahren 
diese Kirche in der Türkei schon als im Verschwinden angesehen wurde, ist das 
doch ein Hoffnungszeichen für die Zukunft.

161



162
Die Gemeinde der linierten syrisch-katholischen Kirche hat ca. 1.200 

Mitglieder, die von einem Chorbischof geleitet werden. Obwohl er selbst nicht 
Bischof ist. gehört er als Vertreter des Patriarchen auch der katholischen 
Bisehofskonferenz der Türkei an. Er ist im Übrigen der einzige Priester seiner 
Kirche in der Türkei, was dieser Kirche auch Sorgen für die Zukunft bereitet. Als 
Gemeindezentrum und Kirche dient die frühere Jesuitenniederlassung von 
Istanbul. Sacre Coeur, die auf Grund unklarer Besitzverhältnisse an den türkischen 
Staat gefallen w ar.

Die Chaldäische Kirche, der mit Rom unierte Zweig der Alten Syrischen 
Kirche des Ostens, zählt zur Zeit ca. 1.000 Mitglieder, zu denen noch zusätzlich 
chaldäische Flüchtlinge aus dem Irak treten, die sich vorübergehend in der Türkei 
aulhalten. Die Gemeinde wird nach dem frühzeitigen Tod des Erzbischofs vom 
einzigen verbliebenen ehaldäisehen Priester der Türkei, der nun ebenfalls den 
Titel eines Patriarchalvikars trägt, geleitet. Ihr Goliesdienstzentrum ist die Krypta 
der römisch-katholischen Kirche St. Anton in Istanbul. Die Bischofskirche in 
Diyarbakir, im Osten der Türkei, wird von der syrisch-orthodoxen Kirche 
mitbetreut. Die Mutterkirche, die Syrische Kirche des Ostens, ist in der Türkei 
nicht mehr durch Gemeinden vertreten.

2. Die Ausländerkirchen

2.1. Die römisch-katholische Kirche hat ca. 15.000 bis 20.000 Mitglieder. 
Zur-zeit werden in ihrer Liturgie neben Latein 7 Sprachen gesprochen: Türkisch, 
Französisch, Italienisch, Polnisch, Englisch, Deutsch und Spanisch. Damit 
verbunden sind auch die verschiedensten Mentalitäten und Kirchenbilder aus den 
verschiedenen europäischen Herkunftsländern. Heute entwickelt sich das 
Türkische immer mehr in der Nachfolge des Französischen zur gemeinsamen 
Sprache, allerdings geschieht dies noch immer ziemlich zeitverzögert im Blick auf 
Entwicklungen in anderen Ländern. Nicht alle Bischöfe sprechen türkisch. Es gibt 
auch nur mehr wenige einheimische lateinische Christen. Viele Katholiken sind 
entweder als Diplomaten. Wirtschafts-treibende oder Lehrer in der Türkei und 
kehren nach einigen Jahren in ihre Heimat zurück. Anders ist die Situation der vor 
allem deutschsprachigen Frauen, die in die Türkei geheiratet haben, der 
größtenteils philippinischen Hausangestellten oder der afrikanischen Studenten 
und Flüchtlinge. Sie alle stehen in verschiedenartigen Beziehungen zur Türkei auf 
Grund der Länge und Art des Aufenthaltes, ihrer finanziellen Situation, aber auch 
ihrer Rückbindung zum Heimatland. Ähnlich ist es mit dem Klerus, fast alle 

Priester und Ordensleute kommen durch ihre geistlichen Gemeinschaften, die in 
der Türkei ihre Werke aufgebaut haben, aus Europa. Ebenso die drei lateinischen 
Bischöfe, nämlich der Apostolische Vikar von Istanbul (zuständig für Istanbul und 
Ankara mit der zahlenmäßig größten Katholikenzahl), der Erzbischof von Izmir 
mit seiner weit zurückreichenden Geschichte und einigen Hundert Katholiken mit 
französisch- und italienischsprachigem Hintergrund, sowie der Apostolische Vikar 
von Anatolien mit Sitz in Iskenderun. Das erst 1990 neu gegründete Vikariat wird 
von italienischen Kapuzinern betreut. Die Zahl der Gläubigen ist ebenfalls sehr



klein. Man meinte allerdings bei der Gründung, dass sich auch Nachfahren 
früherer Christen, die zum Islam übergetreten seien, noch neu finden könnten. 
Dies ist zwar eine unbestreitbare Tatsache, allerdings scheint es eher fraglich, ob 
es sich hier stärker um römisch-katholische Christen gehandelt hat.

Die katholische Bischofskonferenz der Türkei umfasst somit 7 Mitglieder: 
drei römisch-katholische sowie vier unierte Mitglieder. Vorsitzender ist seit dem 
Jahr 2007 der römisch-katholische Apostolische Vikar von Anatolien, 
stellvertretender Vorsitzender der armenisch-katholische Auxiliarbischof, somit 
zw'ei Ausländer. Die Bischofskonferenz ist für den türkischen Staat rechtlich nicht 
existent, während allerdings auf Protokoll-Ebene die Bischöfe schon 
wah rge nom men we rden.

Der Apostolische Nuntius in Ankara wird von der Türkei als Vertreter eines 
anderen Staates, nämlich des Heiligen Stuhls, nicht aber als kirchlich-religiöse 
Vertretung gesehen.

Weil bekannt sind einige Institutionen katholischer Orden wie Schulen oder 
Krankenhäuser, die vorwiegend für muslimische Türken wirken. Für sie bestehen 
genau feslgclegte Bestimmungen für ihr Arbeiten. In Besitzfragen unterliegen sie 
den gleichen Einschränkungen wie die Kirchen.

163

2.2. Evangelische und anglikanisch-presbyterianische Kirchen
Die evangelische Gemeinde deutscher Sprache in der Türkei, im 

wesentlichen lutheranisch geprägt, besteht seit fast 150 Jahren. Sie wurde in 
Istanbul gegründet, um deutschen evangelischen Christen zunächst eine religiöse 
Heimat, aber dann auch schulische und ärztliche Betreuung zu geben. Heute 
besteht die evangelische Gemeinde vor allem aus Gesandten, 
Wirtschaftstreibenden. Lehrern und den in Istanbul verheirateten Frauen.

Auch mehrere englisch-sprachige Kirchen der Reformation sind in der 
Türkei, v. a. in Istanbul vertreten:

Die anglikanische Kirche hat ihr Zentrum in der 1858 erbauten Krimkirche 
in Istanbul sowie im Britischen Generalkonsulat bzw. der Botschaft in Ankara. 
Auch Izmir wird betreut. Eine umstrittene neue Initiative der Anglikanischen 
Diözese in Europa ist die Bishop’s Pastoral Initiative lor Turkish Vlinistry mit 
dem jüngst zum „Pioneer Minister" ordinierten Reverend Engin Yildirim. Diese 
Iniative hat zur zeitweisen Suspendierung des anglikanischen Pfarrers in Istanbul 
durch seinen Bischof geführt, da der anglikanische Pfarrer und seine Gemeinde 
sieh nicht in diese Missionsbewegung eingliedern wollten.

Die 1810 in Boston gegründete Missionsgesellschaft American Board of 
Commissioners of Foreign Missions (ABCFM) kam bereits 1820 nach Beirut und 
von dort in die ganze Levante. Sie hat auch eine lange Tradition im christlichen 
englischsprachigen Schulwesen und im Verlagswesen der Türkei und steht im 
Zusammenhang mit Traditionen der (Nord-)Presbylerianischen Kirche in 
Amerika.

Die Union Church ist ebenfalls ein Zusammenschluss amerikanischer und 
anderer evangelischer Traditionen und entstand 1831. Die Gemeinde hat ihre 
Kirche in der Dutch Chapel im Niederländischen Generalkonsulat.



164

3. Türkische Freikirchen

Vor allem von nordamerikanischen und koreanischen Freikirchen unterstützt 
entwickelten sich in den letzten Jahren auch türkische Freikirchen, deren 
Aktivitäten sich in früheren Jahren am Rande der bisherigen gesetzlichen 
Möglichkeiten bezüglich des in der Türkei bestehenden Verbotes über Aktivitäten, 
die die nationale Einheit gefährden, bewegten. Hier gibt es auch manche 
Gegensätze zwischen dem Wirken dieser Freikirchen und dem der alten 
einheimischen Kirchen, aber auch der ausländischen Kirchen. Man kann es immer 
wieder erkennen, wenn diese Freikirchen zur Ökumenischen Gebetswoche um die 

Einheit der Christen ein- oder ausgeladen werden.
Ihr Wirken wurde in der türkischen Öffentlichkeit bisher sehr kritisch 

gesehen. Die türkische Presse hatte vor allem unter dem Stichwort „Missionare, 
die die Einheit des Landes gefährden" sehr zu dieser Sicht beigetragen. Die 
Türkische Stiftung für sozio-ökonomische Studien veröffentlichte im November 
2006 einen Bericht über „Religion, Gesellschaft und Politik in der sich 
wandelnden Türkei". In einem Kapitel wurden die Interviewten nach den 
„Missionarisierungsaktivitäten" befragt. 50% der Befragten stimmen folgender 
Aussage zu: „Gegen die Aktivitäten jener Missionare, die eine andere Religion als 
den Islam zu verbreiten versuchen, sollte vorgegangen werden“.

Am 11.01.2007 wurden in der Istanbuler Zeitung Hürriyet in einem Bericht 
offizielle Zahlen der türkischen Sicherheitsdirektion im Blick auf Gotteshäuser 
veröffentlicht und dabei auch 52 nicht offiziell als Kirchen anerkannte neue 
protestantische Zentren zur Missionstätigkeil genannt.

Mit grosser Betroffenheit wurde allerdings dann von der türkischen 
Öffentlichkeit die Nachricht über die Ermordung mehrerer Mitarbeiter einer 
solchen Gruppe im Osten der Türkei im Frühjahr dieses Jahres aufgenommen. Am 
18. April 2007 drangen mehrere Täter in Malalya in ein Gebäude ein. in dem ein 
kleiner christlicher Verlag untergebracht war. Sie fesselten ihre Opfer, einen 
46jährigen Deutschen und zwei Türken, und schnitten ihnen die Kehle durch. Der 
Verlag halte Bibeln, christliche Literatur und Kreuze verkauft. Der Verlag war 
zuvor wiederholt von türkischen Nationalisten bedroht worden, die ihm 
vorwarfen, missionarisch tätig zu sein und damit die Einheit des Landes zu 
untergraben.

Dies führte in der Folge zum ersten Mal zu einer Stellungnahme des 
Präsidenten des Direktorates für religiöse Angelegenheiten, der erklärte, dass es 
selbst-verständlich jedem Angehörigen einer Religion frei stehe, in der 
Öffentlichkeit die Vorzüge seiner Religion hervorzuheben, solange er nicht eine 
andere Religion dabei verächtlich mache. Im Blick auf die freie Darstellung der 
eigenen Religion bestünde keinerlei Verbot durch die türkischen Gesetze. Eine 
Aussage in dieser Form hatte man zuvor nicht gehört; sie ist offensichtlich aus 
dem Blut dieser Christen erwachsen.



165

4. Andere Gruppierungen

Am 31. Juli 2007 erhielten Jehovas Zeugen in der Türkei die schriftliche 
Bestätigung, dass die „Vereinigung zur Unterstützung von Jehovas Zeugen“ 
offiziell registriert wurde. Die Registrierung dieser religiösen Rechtskörperschaft 
ermöglicht den Zeugen etwa den Kauf oder Besitz von Immobilien und das 
Anmieten von Anbetungsstiitten. Sie können jetzt Spenden entgegennehmen und 
ihre rechtlichen Interessen nötigenfalls vor Gericht verteidigen.

Der Glaubensgemeinschaft der Zeugen Jehovas wurde dieser deutlich 
verbesserte Status in der Türkei allerdings erst nach Überwindung vieler 
Hindernisse gewährt. Im Jahr 2004 hatte die türkische Regierung ein Gesetz 
verabschiedet, das in Übereinstimmung mit europäischen Standards die Bildung 
religiöser Vereinigungen erlaubt. Am 11. Juli 2005 reichten die Zeugen Jehovas 
die Satzung für ihre Vereinigung bei den Behörden in Istanbul ein. 
Regierungsbehörden bewerteten die Satzung allerdings als verfassungswidrig und 
fochten sie vor Gericht an. Doch am 17. Mai 2007 bestätigte der Oberste 
Gerichtshof die erstinstanzliche Entscheidung des 3. Gerichts in $i>li (Istanbul), 
gemäss der die Satzung der Vereinigung im Einklang mit der türkischen 
Verfassung sei. Die christlichen Kirchen werden zu prüfen haben, ob dies für sie 
ein ausreichender Präzedenzfall ist.

In den letzten Jahren konnten die Zeugen Jehovas in der Türkei ihren 
Glauben mit grösserer Freiheit ausüben. Dennoch werden gegen einige Zeugen 
immer wieder Geld- oder Gefängnisstrafen verhängt, da Militärdienstverweigerer 
aus Gewissensgründen gesetzlich nicht anerkannt sind und es auch keinen zivilen 
Ersatzdienst gibt.

Die Tätigkeit der Zeugen Jehovas in der Türkei lässt sich bis 193.3 
zurückverfolgen, als die ersten fünf Personen getauft wurden. Heute sind mit den 
33 Versammlungen und Gruppen rund 3 500 Personen verbunden.

III. Rechtliche Probleme der Kirchen in der Türkei, die im Zusammenhang mit 
dem EU-Beitritlsprozess angesprochen werden

In einem dritten feil möchte ich die aktuellen rechtlichen Probleme der 
Kirchen kurz aufzeigen. Im Rahmen der Vorbereitungen lür die l'U- 
Verhandlungcn wurden einige Initiativen gesetzt, die so genannten
I larmonisierungsgesetze des türkischen Staates. Da vieles dabei unbefriedigend 
blieb, gab es eine Reihe von Initiativen der betroffenen Religionsgemeinschaften 
und des III. Stuhls, die Otmar Oehring in seinen beiden Berichten zur Lage der



Menschenrechte in der Türkei (Missio Aachen 2002 und 2004) ausführlich 
dokumentiert hat. Ich möchte dazu das Wichtigste zusammenfassen :

I. Rcchtsstatus und damit verbundene Besitzfragen

Die Kirchen der Türkei haben einen sehr unterschiedlichen Rcchtsstatus und 
unterschiedliche Organisationsstrukturcn und Trägerschaften, die im hall der 
Minderheitenkirchen vom Staat vorgegeben wurden. Von anderen Kirchen 
wurden teilweise auch ungewöhnliche Formen Tür die Trägerschaft gesucht - als 
Beispiel sei die Aktiengesellschaft der deutschen katholischen Gemeinde genannt 

. um überhaupt eine Existenzmöglichkeiten zu haben.
Bis zum Beginn neuer rechtlicher Verbesserungen, die zurzeit angestrebt und 

erhofft werden, lässt sich die rechtliche Stellung der Kirchen in etwa so einteilen:

l.l. Im Sinne des Vertrages von Lausanne wurden als nicht-muslimische 
Minderheiten von Anfang an drei Gruppen anerkannt, obwohl im Vertrag von 
Lausanne keine Differenzierung nach verschiedenen Minderheiten gemacht wird. 
Ls handelt sieh dabei um Armenier, Griechen und Juden, zu denen auf Grund 
eines Freundsehartsvertrages dann auch noch die Bulgaren gezählt wurden, was 
der gegenwärtigen Auseinandersetzung des griechischen Patriarchats noch eine 
besondere juridische Note verleiht.

Aber keine dieser Gruppen hat in der Republik Türkei trotz dieser 
Anerkennung und des de facto Bestandes als Kirche bzw. Religionsgemeinschaft 
eine eigene Rechtspersönlichkeit. Dies ergibt natürlich rechtliche und praktische 
Probleme in Bezug auf Ämter und das Funktionieren der entsprechenden 

Institutionen, da die leitenden kirchlichen Amtsträger, etwa ein Patriarch, nur 
eingeschränkte Eingriffsmöglichkcilen in die eigentlich der eigenen Kirche 
zuzuordnenden Institutionen haben.

Als Eigentümer der Liegenscharten der vom türkischen Staat im Sinn dieser 
von Lausanne anerkannten Minderheiten, aber in der jüngsten Zeit auch einiger 
anderer einheimischer Kirchen (syrisch-orthodox, syrisch-katholisch, armenisch- 
katholisch. chaldäisch) scheinen die so genannten GemeindestiJhmgen (cemaat 
vaki/liir) auf. Für diese wurden in den letzten Jahren Gesetzesnovellierungen 
geschaffen, die Hoffnungen weckten, aber deren praktische Durchführung in 
manchen Punkten noch unbefriedigend ist. Das betrifft vor allem die 
Rückgängigmachung von Verfallserklärungen an den türkischen Staat mangels 
dem türkischen Recht entsprechenden Besitzern. Mehrere Institutionen haben in 
der letzten Zeit deshalb Klage beim Europäischen Gerichtshof eingebracht.

Das Problem geht auf Ausfiihrungsbcstimmungen zum Stiftungsgesetz aus 
dem Jahr 1936 zurück und sah die Inventarisierung des Eigentums der Stiftungen

166

’ Vgl. hier und im Folgenden (). 01:1 IKING. Zur Lage der Menschenrechte in der Türkei 
Lai/ismus = Religionsfreiheit?, in: Internationales Katholisches Missionswerk e.V. tilg.). 
Menschenrechte Nr. 5. Aachen '2002. DI-.RS.. Z.ur Lage der Menschenrechte Die Türkei auf dem 
Weg nach Ruropa Religionsfreiheit?, ebenda 20; Aachen 2004.



vor. Das hatte damals keine größeren Auswirkungen, wurde aber plötzlich im Jahr 
1974 vom türkischen Kassalionsgerichtshof ganz anders interpretiert. Das Gericht 
entschied, dass alle nach 1936 von den Gemeindestiftungen durch Kauf, 
Schenkung oder Erbschaft erworbenen Immobilien vom Staat konfisziert werden 
können, da sie von den nicht-muslimischen Minderheiten bei der Inventarisierung 
1936 nicht angegeben worden waren. Ein späterer Erwerb sei aber illegal 
gewesen, weil die nicht-muslimischen Minderheiten Ausländern gleich zu setzen 
seien und damit kein Recht zum Grunderwerb in der Türkei hätten. Unter 
Berücksichtigung dieser Entscheidung wurden von 1974 bis in die letzten Jahre 
Hunderte von Immobilien den Gemeindestiftungen weggenommen und ihren 
früheren Eigentümern rückübertragen bzvv. - wenn diese nicht zu finden waren 
dem Staatsschatz übertragen. Türkische Stiftungen, die nicht den nicht- 
muslimischen Minderheiten zuzurechnen sind, haben keine derartigen Probleme.

1.2, Nicht im Sinne von Lausanne als Minderheit anerkannt sind alle 
anderen Kirchen, die vor Beginn der Republik in der Türkei präsent waren und 
daher einfach weiter existierten. Man hat von türkischer Seite ihre Existenz 
zumeist pragmatisch ohne Rechtsbasis geduldet, bei rechtlichen 
Auseinandersetzungen fielen aber auch eine Reihe von Institutionen mangels 
gesetzlichem Träger an den türkischen Staat. Bis vor kurzem gab es für diese 
Kirchen auch im Fall der problemlosen Duldung keine Möglichkeit, irgend eine 
Änderung ihres Standes von 1914 durchzuführen; sie durften einfach im Ausmaß 
von damals weiter tätig sein.

Einzelne Gruppen haben dann pragmatisch recht verschiedenartige Formen 
gewählt. Ich möchte das an einem katholischen Beispiel aufzeigen:

Die (österreichische) römisch-katholische St. Georgs-Kirche, an der kirchen­
rechtlich keine eigene Pfarre errichtet ist, bestand schon vor 1914. und somit war 
es bisher kein Problem (außer die üblichen administrativen Probleme, die es für 
vieles in der Türkei gibt), für die Tätigkeit an dieser Kirche eine Arbeitserlaubnis 
und damit auch die Aufenthaltsgenehmigung für einen Priester oder eine 
Ordensschwester zu bekommen.

In den 1950er-Jahren wurde von der Deutschen Bischofskonferenz eine 
eigene deutsche katholische Gemeinde. St. Paul, gegründet, die ihm Jahre 1985 
kirchen-rechtlich sogar als Personalpfarre errichtet wurde. Vor dem türkischen 
Staat existiert St. Paul allerdings nur in Form einer Aktiengesellschaft, da damals 
keine andere Gründungsform möglich war. Da aber eine Aktiengesellschaft keinen 
Seelsorger beschäftigen kann, wurde bis vor zwei Jahren die pragmatische Lösung 
als Verwaltungsbediensteter am deutschen Generalkonsulat gewählt.

Neue Lösungen ergeben sich vielleicht im Hinblick auf ein Modell, das zum 
ersten Mal in Antalya zum Tragen kam, wo ein katholischer deutscher Priester 
nach intensiven diplomatischen Bemühungen Deutschlands und der Niederlande 
eine Arbeitsgenehmigung als Priester erhielt, obwohl dort keinerlei Kirche 
bestand. Die Gemeinde ist vor dem Gesetz wie jetzt die Zeugen Jehovas als 
Verein organisiert, mit sehr mühevoll organisierten Statuten. Da man 
lürkiseherseits eine Lösung gewähren wollte, wurden Erlaubnisse erteilt, die auch

167



nach dem neuen türkischen Vereinsgesetz vom November 2004 nicht eindeutig 
gegeben sind und von daher auch widerrufen werden könnten. Das ist schon ein 
erster Anfang, lässt aber längerfristig noch viele Fragen offen. In Entsprechung 
dazu wurde nun auch der 2005 neu ernannte Plärrer von Istanbul-St. Paul von 
türkischer Seite zum ersten Mal als Priester genehmigt, obwohl er weiterhin keine 
rechtlich existente Gemeinde hat.

Die vorher genannten Neuerungen im Stiflungsreehl mit vielleicht neuen 
gesetzlichen möglichen zukünftigen Regelungen beziehen sich nur auf die 
„einheimischen“ Kirchen, nicht die römisch-katholische oder die Kirchen der 
Reformation. Für sie ergaben sich bis jetzt keine praktikablen Lösungen, da sie 
über keine Gemeindesliftungen verfügen und neue Stiftungen mit religiöser 
Ausrichtung bis jetzt verboten sind. So warten die ausländischen Kirchen 
einerseits auf verbesserte Durchführungsbestimmungen des Vereinsrechts, vor 
allem aber auf ein neues türkisches Stiftungsgesetz, dessen Neugestaltung im 
letzten Jahr am Einspruch des bisherigen Staatspräsidenten scheiterte.

Eigentümer von kirchlichen Einrichtungen können aber auch Privatpersonen 
sein, wie dies ebenfalls in Schule und Spital von St. Georg der Fall ist. Die 
Ordensgemeinschaft ist zwar dem türkischen Unterrichts- oder Gesundheits­
ministerium gegenüber Träger dieser Institutionen, hat aber kein Besitzrecht an 
ihrem Werk und muss das durch österreichische Treuhänder wahrnehmen. Das ist 
mit komplizierten und teuren Erbsehaftsabwicklungen verbunden, aber auch mit 
existenziellen Sorgen für das Werk, falls einer der österreichischen 
treuhänderischen Besitzer plötzlich in Schwierigkeiten geraten sollte. Eine 
wirkliche Lösung würde nur ein Stiftungsrecht bieten, in dem auch Ausländer die 
Verantwortung tragen können.

1.3 Eine dritte Gruppe bilden die neuen Freikirchen oder Gruppierungen wie 
Jehovas Zeugen, die überhaupt keinen rechtlichen Anknüpfungspunkt besaßen, 
nun aber vielleicht in neuen Formen (Vereinsrecht) Möglichkeiten sehen, die von 
den bisher bestehenden Kirchen noch als sehr offene Frage angesehen werden.

Im November 2004 trat ein neues Vereinsgesetz in Kraft. Es soll auch dazu 
beitragen, Möglichkeiten des Staates zur Einflussnahme auf die Vereinigungen zu 
beschneiden und somit den Aufbau der Zivilgesellschaft in der Türkei zu fördern. 
Allerdings enthalten die Durchführungsbestimmungen zu diesem Gesetz noch 
Beschränkungen für die Eintragung von Vereinigungen, deren Name oder Ziele 
als verfassungswidrig gelten. Dies gibt sehr viel Interpretationsspielraum für 
Verlässungsartikel, in denen es um die nationale Integrität oder die Auslegung des 
Laizismusgrundsatzes geht. In der Praxis bedeutete es bisher, dass sich 
Vereinigungen, die sich die Förderung einer bestimmten kulturellen Identität oder 
einer bestimmten Religion zum Ziel gesetzt haben, ungeachtet des Artikels 11 der 
EMRK (Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit) nach wie vor nicht eintragen 
lassen konnten. Aber auch hier gibt es, wie das Beispiel von Jehovas Zeugen zeigt. 
Entwicklungen. Die Umsetzung wird also weiterhin aufmerksam zu verfolgen 
sein.

168



16>>

2. Zur Frage der Sprachen

Ein weiteres Problem, bei dem sich erste Lösungen gezeigt haben, war die 
Nutzung anderer Sprachen als des Türkischen, da die Liturgiesprache der meisten 
Christen außer der neuen lürkisch-protestanischen Kirchen nicht türkisch ist.

Während dies kein Problem liir die Ausländer darstellte, waren von dieser 
Frage vor allem die syrischen Kirchen betroffen, da sie bis 2003 nicht das 
gesicherte Recht hatten, ihre Kinder und Jugendlichen in ihren Muttersprachen 
bzw. der Liturgiesprache zu unterrichten. Seil den 2003 verabschiedeten 
Gesetzesänderungen ist nun das Unterrichten dieser Sprachen möglich geworden, 
allerdings gibt es für die konkrete Umsetzung noch eine Reihe von Fragen. Die 
Erlaubnis aus dem Vertrag von Lausanne. Minderheitenschulen zu haben, wurde 
in der Vergangenheit nur den griechischen, armenischen und jüdischen 
Gemeinden gewährt. Ein Versuch der Regierung, im Privatschulgesetz von 2007 
einen offenen Paragrafen testzuschreiben, der auch die Syrische Kirche hätte 
einschließen können, wurde wie beim Stiftungsgesetz von der Oppositionspartei 
CHP und dem bisherigen Staatspräsidenten verhindert.

3. Änderungen im Baugesetz

Konkret geändert wurde 2003 auch das Baugesetz von 10X5, nach dem zuvor 
nur Moscheen gebaut werden konnten. Der Begriff „Moschee“ wurde durch 
„Gebetsstätte“ ersetzt. Der Anstoß zur Novellierung dieses Gesetzes kam auch 
vom wachsenden Tourismus an der Südküste. Vor allem für ältere Touristen 
gehört eine Kirche mit zur Infrastruktur. Dies wurde aufgegriffen. Schwierig 
bleibt es allerdings, wenn es um die konkreten Definitionen der Bedingungen wie 
Bedarf. Größe oder Mitspracherecht der Konfessionen geht. Bei einer von 
türkischer Seite errichteten Kirche an der Südküste war zunächst kein Altar 
vorgesehen, da der Bau ohne Rücksprache mit christlichen Kirchen geschah. 
Kernfrage ist also weiterhin, wer einen Antrag auf Errichtung einer Kirche stellen 
kann. Die Kirchen selbst sind derzeit dazu noch nicht rechtsfähig. Erschwert wird 
aueh diese Frage durch innerislamische Auseinandersetzungen, etwa dahingehend, 
dass ein alevitisches Cent Evi zwar als Versammlungsort erlaubt ist. nicht aber als 
Gebetsstätte mit den entsprechenden Rechten eingestuft wird.

4. Ausbildung von Geistlichen/Personal

Ein weiteres Problemfeld ist die Ausbildung von Geistlichen, dies vor allem 
für die einheimischen Kirchen, die ja nicht wie die ausländischen Kirchen 
Amtsträger aus dem Ausland in die Türkei bringen dürfen. Patriarch 
Bartholomaios fordert immer wieder die Eröffnung der theologischen Hochschule 
von Heybeli/Halki, die 1971 geschlossen wurde. Aber auch das armenische 
Patriarchat hofft auf eine geregelte Ausbildung, da auch seine llauslehranstalt 
1970 geschlossen wurde. Es gab zwar viel Bewegung in dieser Frage, aber in den



letzten beiden Jahren hat sich die türkische Position wieder im Hinblick auf die 
nur türkisch gesehene Amtstätigkeit des Patriarchen verschärft. Es gibt dazu auch 
eine negative Stellungnahme des Nationalen Sicherheitsrates der Türkei. Die 
Türkei betont dabei auch einen Widerspruch zu den Gesetzen über die einheitliche 
nationale Erziehung, wobei allerdings der Vertrag von Lausanne im Artikel 37 
festschreibt, dass keine nationale Gesetzgebung die Minderheitenrechte des 
Vertrags einschrünken dürfe.

Daher bleibt die Frage des kirchlichen Personals ein sehr grundsätzlich 
brennendes Problem der einheimischen Minderheiten, auch wenn es zeitweise 
wieder pragmatisch gelöst wird, indem Geistliche auch der einheimischen Kirchen 
als Touristen cinrcisen (etwa bei Mitarbeitern und Schwestern des griechischen 
Patriarchats) oder auch offiziell andere Berufe ausüben (ausländische Mitglieder 
türkischer Freikirchen). Das wird zwar häufig toleriert, entspricht aber nicht den 
Gesetzen und bringt die Kirchen oft in sehr unzufriedenstellende Positionen.

Wenn man die Fragen der Kirchen zusammen fassen will, müsste man sagen, 
dass das grundlegende Problem der christlichen Kirchen in der fehlenden 
Rechtspersönlichkeit ihrer Institutionen wurzelt und diese Frage mit dem 
Laizismusprinzip der Türkei verbunden ist. das sich von den europäischen 
Konzepten sehr unterscheidet. Die Türkei w iederum sieht Forderungen nach einer 
Rechtspersönlichkeit lür Kirchen bis jetzt als grundsätzlich unannehmbar, weil es 
noch ungeklärte Auswirkungen auf islamische Organisationen und Institutionen 
hätte. Diese Forderung der Kirchen und auch der Europäischen Union ist lür den 
türkischen Staat gleichsam eine Pandorabüchsc, die er auf keinen Fall öffnen will.

Somit befinden sich die kirchlichen Institutionen der Türkei weiterhin auf 
einem steinigen Weg. wobei allerdings in den letzten Jahren doch einiges in 
Bewegung geraten ist. Im Gegensatz zu vielen Stimmen in Europa erklären auch 
alle Kirchen der Türkei immer w ieder, dass sie grobe Hoffnungen in den F.U- 
Bcitritl dieses Landes setzen.

Der Beitritt der Türkei zur Union wäre sowohl lür die EU als auch lür die 
Türkei eine Herausforderung, auch wenn die davor notwendigen Entwicklungen 
bis weit in das nächste Jahrzehnt andauern werden. Hs hat allerdings bereits in den 
letzten Jahren ein wirklicher Wandel im innertürkischen Bereich begonnen, vor 
allem auch in einer immer entschlossener auftretenden Zivilgesellschaft. 
Umgekehrt ändert sich aber auch in der Europäischen Union sehr viel und es mag 
sein, dass in einigen Jahren die jetzt von der Türkei erwünschte Gemeinschaft gar 
nicht mehr in dieser Form besteht.

Im Zusammenhang mit dem überwältigenden Wahlsieg der islamisch- 
konservativen AK-Partei und der Wahl des bisherigen Außenministers Abdullah 
Giil zum Staatspräsidenten hat man neue Befürchtungen innerhalb und außerhalb 
der Türkei über die Zukunft des Landes gehört. Die christlichen Kirchen des 
Landes teilen in ihrer großen Mehrheit diese Befürchtungen nicht. Eine 
wesentliche Aufgabe der kommenden Monate wird die Erarbeitung einer neuen 
Verfassung sein, da die gegenwärtige Verfassung mit einer Reihe von sehr 
verschiedenartig interpretierbaren Punkten für viele Seiten nicht nur die AKP 
unzufriedenstellend ist. Ganz wesentlich wird es allerdings sein, diese Erarbeitung

170



in einer möglichst großen Konsenslindung zu gestalten. Das wird die Feuerprobe 
für die gegenwärtige Regierungspartei sein.

Die Türkei erlebt zurzeit einen radikalen Wandel, der auch eine rasche 
Entwicklung der Mentalität einschließt. Manche Xeitungskomnienlatoren haben in 
den letzten Wochen sogar vom Beginn einer 2. Republik geredet. Eine 
F ortsetzung des derzeitigen Transformationsprozesses liegt nicht nur im Interesse 
der Türken. Denn die Türkei wäre Für Europa ein wichtiges Beispiel tiir ein Land 
mit mehrheitlich muslimischer Bevölkerung, das sich Grundsätze wie Freiheit, 
Demokratie, Achtung der Menschenrechte und Grundfreiheiten und Rechts- 
Staatlichkeit zu eigen macht.

171

Quellen mul Literatur

Verfassungen der Türkei: http:/Av w\v.vcrfassungen.de/tr/inde.\.hlm

Europäische Kommission. Erweitcrungsprozcss Türkei, wichtige Dokumente: 
htlp://ec.europa. cu/cnlargcment/turkey/kcv doaunents de.htm.

A. Bardakoglu. Der Aulbau und die Funktion des Amtes für religiöse Angelegenheiten 
(Diyanct). in: Konrad Adenauersli/iung e.V. tilg.). Islam, Staat und moderne Gesellschalt 
in der Türkei und in Europa. Konlerenzberiehte, Ankara 2005, 1-10. online: 
http://www.kas,de/proi/home/pub/44/l/vear-2005/dokument id-7207/index.html 
(23.1.2008): E. Dorier. Verständigung leben und lernen. Die Herausforderung der 
türkischen Muslime an die katholische Erwachsenenbildung in Vorarlberg. Feldkirch 2003; 
eadem. Religionsfreiheit im Kontext von Christentum und Islam. Vortrag bei der 
Fachtagung der Evangelischen Akademie zu Berlin in Kooperation mit dem Islamisch- 
Christlichen Arbeitskreis (ICA) am 6.0.2004; H. Kramer. Die Türkei und die 
Kopcnhagencr Kriterien. SWP-Studie Stiftung Wissenschaft und I’olilik. Deutsches Institut 
lür internationale Politik und Sicherheit/ S 39, Berlin 2002, online; htlp://www.swp- 
herlin.org/de/produktc /swp Studie.php?id= 1642 (23.1.2008); O. Oehring, Zur Lage der 
Menschenrechte in der Türkei Laizismus Religionsfreiheit?, in: Internationales 
Katholisches Missionswerk e.V. (Hg.), Menschenrechte Nr. 5. Aachen '2002. online: 
http.v'/wwvv.inissio-aachen.de/lmaees/MR%20T%C3%BC rkei%20deulsch%202%2 
liaullaee icml4-l 1236.pdf; ders.. Zur Lage der Menschenrechte Die Türkei auf dem 
Weg nach Europa Religionsfreiheit?, ebenda 20, Aachen 2004: online: 
hlip://www.mis-sio-aachcn.de/lmagcs/MR%20T%C3%BCrkei%20äeutseh tcml4- 
22292.pdf (23.1.2008): St. Orth, Umsetzung folgt? Die Christen in der Türkei merken 
bisher nur wenig von den Reformen, in: Herder Korrespondenz 57 (11/2003) 568-572.

http://www.kas,de/proi/ho
http://www.mis-sio-aachcn.de/lmagcs/MR%25


WG: 13;12 ISBN-3-86577-109-4


