Autonomie
INn den Ostkirchen



KANON



HERAUSGEBER
FUR DIE GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN
CARL G. FURST, RICHARD POTZ

REDAKTION
RICHARD POTZ
BRIGITTE SCHINKELE
EVA SYNEK

Gefordert durch
das Bundesministerium fur Wissenschaft und Forschung



KANON XXI

Yearbook ofthe SOCIETY FOR THE LAW OF THE EASTERN
CHURCHES

Annuaire de la societe du droit des eglises orientales

AUTONOMY
IN THE EASTERN CHURCHES

Edition Roman Kovar 1 Henne!'2010



Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibiiografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
Uber http://dnb.ddb.de abrufbar

© by Roman Kovar Verlag 53773 Hennef

Umschlaggestaltung: Wolfgang Wieshaider

Auslieferung: Verlag Roman Kovar, Gartenstr. 6, 53773 Hennef

Druckvorlage: Institut tir Rechtsphilosophie, Religions- und Kulturrecht an der
Rechtswissenschaftlichen Fakultat der Universitat Wien

Druck: GEMI, Prag, Tschechische Republik

1. Auflage 2010. Alle Rechte Vorbehalten.

ISBN-978-3-86577-131-5


http://dnb.ddb.de

KANON XXI

Jahrbuch der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

AUTONOMIE
IN DEN OSTKIRCHEN

Edition Roman Kovar '+ Hennef2010



Empty Page



Inhalt

Eva Maria Synek. Wien
Der XIX. Kongress der Gesellschaft lir das Recht der Ostkirchen....................... IX

Cardinale Walter Kasper, Roma
La relazionc tra comunione ecclesiale e Chiese particolari:
communio, diversita, SINOdalit8..............ueviiiiiiiiii e,

Richard Potz, Wien
Gedanken zur Begriffsgeschiehte von Autonomie...........cccccovvieeiicieeccciee e, 12

Constantinos G. Pitsakis. Komotini
Autocephalie et autonomie: A propos du developpcment historique de deu\
categories principales dans la structure actuelle de I'Eglise orthodoxe................. 21

Luis Okulik, Trieste
L'evoluzione terminologica nel diritto canonico orientale della Chiesa cattolica:
da ,Fitus" @ ,,ECCIESIa SUI IUFMIS .. .....uviiiiee e 43

Daphne Penna, Groningen
Legal Autonomy of Latin Christians in the Byzantinc Empire.............ccccceevveenne. 70

Thomas Mark Nemetli, Wirzburg
Autonome orthodoxe Gemeinden in Cisleithanien.............cccccocceeeeeiiiiiiiiiiec e, 82

Anna Ulyanova, Moscow
Legal Autonomy lbr the Slavic Churches within the Patriarchate of
Constantinople in the MIiddIe AQCS.......cvii i 103

Dilyan Nikoltchev, Sofia & Hristo P. Berov, Berlin-Potsdam
Formal, informal and ficlional Autocephaly ofthe
Bulgarian OrthodoX ChUICH...........cociiiiiii e 123

Alexej Klutschewsky, Wien
Exarchate in der RUSSISChEN KIrCNE.........ccooiuiiiiiiiii e 136

Charalambos K. Papastathis, Thessaloniki

Autonomous, Semi-autonomous Churches and Exarchates within the
Patriarchate of ConstantiNnOPIe.........cccuviiiiiie i 154

Vladislav Tsypin, Moskau
Autonome und selbstverwaltete Kirchen im Moskauer Patriarchat..................... 161



Monica-Elena Herghelegiu, Tubingen
The Statute of Organization of the (autonomous) Metropolitan Church of
BESSArabia. .......iiiiic s 169

Archbishop Mesrob K. Krikorian, Vienna
Autonomy within the Armenian Apostolic Church...........ccccccovviiiiici e, 192

Mychajlo Dymyd, Lviv
Dalla dipendenza all’autonomia: esperienza della Chiesa greco-cattolica
ucraina nella seconda meté del XX SECOIO0........cccceiiiiiiiiiiiiiiie e 200

Alexej Klutschewsky, Wien

Die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland und die Entstehung einer
konservativen ,alternativen Orthodoxie* aufdem Gebiet der ehemaligen

UdSSR nach der gesellschaftspolitischen Wende............cccccoocvvveiiiieee e 213

Grigorios D. Papathomas, Paris-Tallinn
Du culturalisme ecclesiologique du 2C millenaire, vers une autre aberration
ecclesio-canonique: Vuniversalisme ecclesiastique.............ccccccuveeeciiveevciiee s, 236

Radu Garp, Bucarest

The autonomy of religious denominations in Romania: canonical issues,
constitutional and legal framework, and the application of principles in some
TECEINE CASES. ..eiitiie i iteie e et e et e e e e e e e r et e e e e e e e et e e s e e s e n et e e e e e e s sne e e e anneeennnreeeenns 257

Peter Szabo, Budapest
L’Abbazia “nullius dioecesis™ cd il monastero ““‘stauropegiaco”.
Comparazione StOFCO-QIUMNTICA.........uueiiiirieeiiiie e e e sceee e e e e s ree e eree e e seeeeeees 267

T Kyrillos Katerelos, Athen
Heutige Formen monastischer AUtONOMIE.........cc.vviiiieieiiiir e 287

Pablo Gefaell. Rome
Juridical discipline of personal prelatures in Latin Canon Law...........c...ccccueene. 305



IX

DER XIX. KONGRESS DER GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER
OSTKIRCHEN

Von Eva M. Sy n e k, Wien

Dank des Engagements von Luis Okulik konnte trotz der durch die
Wirtschaftskrise schwierigen Bedingungen im September 2009 der XIX. Kongress
der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen geplanter Weise in Kooperation mit
der Fondazionc Studium Generale Marcianum in Venedig stattfinden, jener Stadt,
die wie kaum eine andere von ihrer Geschichte her fur den Dialog von
Wissenschaftlern osterlicher und westlicher Provenienz pradestiniert erscheint.
Neben Luis Okulik sei hier insbesondere auch Brian Ferme fur seine
Unterstitzung gedankt.

Das bereits bei der Generalversammlung in Cluj vereinbarte Rahmenthema -
Formen der Autonomie in den Ostkirchen - filhrte den verfassungsrechtlichen
Schwerpunkt mehrerer Tagungen unserer Gesellschaft fort. So konnte die
Diskussion sowohl an die Thematik unseres vorletzten italienischen Kongresses in
Urbino (2005)', als auch unmittelbar an das Rahmenthema von Regensburg
(1978) Die Kirche und die Kirchen - Autonomie und Autokephalie? anknipfen.
Besonders gefreut hat uns, dass Kardinal Walter Kasper als ,keynote-speaker* fir
die ekklesiologische Einleitung gewonnen werden konnte, aber auch die gute
Mischung von altbekannten Gesichtern und wissenschaftlichem Nachwuchs
sowohl unter den Teilnehmern als auch den Referenten und Referentinnen.

lhre in diesem Band publizierten Beitrage erganzen eine Reihe wichtiger,
bislang auf unseren Kongressen noch nicht oder zu wenig thematisierte,
begriffsgeschichtliche Aspekte, bieten rechtshistorische Regionalanalysen und
geben einen guten Uberblick zum aktuellen Verfassungsrecht vor allem der
Patriarchate von Konstantinopel und Moskau. Ein eigener Themenblock ist
Formen monastischer Autonomie gewidmet. Dieses Buch kann zwar leider weder
die im Anschluss an die Referate gefihrten spannenden Diskussionen
wiedergeben noch die gute Atmosphére des Maria Assunta Hauses am Lido und
schon gar nicht das unvergleichliche Flair von San Marco und Torcello einfangen:
Erfreulicher Weise ist es aber mit einer Ausnahme - dem fur die Drucklegung
leider nicht rechtzeitig fertig gewordenen Beitrag von Paraskevas Konortas tber
die christlichen Millets im Osrnanischen Reich — mdglich, in diesem Kanonband
alle Kongressreferate zu dokumentieren.

Ergdnzend zum Referat von Vladislav Tsypin Uber autonome und
selbstverwaltete Kirchen im Rahmen des Moskauer Patriarchats wurde uns von

' Vgl. Kanon 19(2006).
; Vgl. Kanon 4 (1980) und 5(1981).



X

Alexej Klutschwesky dankenswerter Weise ein Beitrag betreffend die Russische
Orthodoxe Kirche im Ausland und die nicht zuletzt in Hinblick auf die
Strassburger Judikatur sehr aktuelle Frage der Entstehung einer ,alternativen
Orthodoxie* auf dem Gebiet der ehemaligen UdSSR nach der
gesellschaftspolitischen Wende zur Verfugung gestellt. Weiters hat Grigorios
Papathomas darum gebeten, sein in Cluj gehaltenes ekklesiologisches Referat in
diesem Band abzudrucken - ein Wunsch, dem wir gerne nachkommen.

Fur das Lektorat der englischen Manuskripte danken wir sehr herzlich
Becket Soule, fur die Durchsicht der ausnahmsweise aufgenommenen
italienischen Beitrage Leopoldine Kunz.



LA RELAZIONE TRA COMUNIONE ECCLESIALE F. CHIESE
PARTICOLARI:
COMMUNIO, DIVERSITA. SINODALITA

C'ardinale Walter Kasper. Roma

I. Il problema: unita e diversita

Il tema dell'unita e della diversita nella Chiesa e un tema interessante, direi
afTascinante. Sin da Parmenide. Platone e Aristolele unita e diversita sono una
guestione di fondo della filosofial. La Bibbia conferisce una dimensione
qualitativamente nuova a questo tema, con [I'affermazione dell’unico Dio,
dell’unica umanita. dell’unico Signore e Redentore Gesi Cristo, dell'unica Chiesa
e dell’unico battesimo “Un solo corpo, un solo spirito, ... un solo Signore, una
sola l'ede, un solo battesimo. Un solo l)io Padre di tutti”. (Ef4, 4-6). Tuttavia unita
non significa uniformita. Erik Petcrson ha mostrato che proprio il dogma del
primo Concilio ecumenico di Nicea (325), secondo il quéle Gesu Cristo e
consustanziale con il Padre (onooumoa), e la fine di una ideologia politica
unitaria, poiche sostiene che il Dio unico e uno in trc Personc2. A ci® possiamo
aggiungere che I'unica umanita si compone di popoli diversi, con diverse lingue c
culture, e l'unica Chiesa del Corpo di Cristo comprende molte membra e diversi
carismi (cfr. | Cor 12).

Nel Nuovo Testamento, il termine Chiesa (ctocZrim«) viene utilizzalo sia al
singolare (Mt 16, IX; | Cor 10. 32; 12, 2; Ef 1, 22; 5, 23; Col 1, IX, ecc.) che al
plurale nel senso di Chiese locali (Atti 16, 5; Rom 16, 4.16; | Cor Il, 16. 15.9; 2
Cor X, 1.18.23 s; 11, 8.2X; Gal I, 2.22). Secondo il Nuovo Testamento, l'unica
Chiesa e presente nelle diverse Chiese locali. Paolo parla di ekkXiiokx tou Oeou rq
ouog ev KopivOio (I Cor 1, 2; cfr. 2 Cor I, 1; Ignazio di Antiochia, Ad Eph.,
praescr.). La Chiesa particolare locale, dunque, non e semplicemente una parle
della Chiesa, ma e la Chiesa presente in quel luogo. La Chiesa di Cristo, come ha
affermato il Concilio Vaticano Il. e veramente presente nelle legittime comunita
locali di fedeli (LG 26). La Chiesa, una c indivisa, si compone delle molte Chiese
particolari (LG 23).

Purtroppo, pero, fin dagli ini/.i della storia della Chiesa, come dimostrano gli
Atti degli Apostoli e le letterc paoline, ci sono state divisioni (aipeoeio), che hanno
portato alla rottura della comunione ecclesiale tra le singole Chiese. Ecco che il
tema del’unitd e della diversitd diventa il nocciolo dell'ecumenismo.
L'ecumenismo, infatti, aspira alla ricomposizione dell'unica Chiesa nella diversita
delle molleplici Chiese. Come ha formulato I'allora Professore Joseph Ratzinger:

* Sul tema fundamentale, lilosolico e teologico, dcll’unila e della molteplicita: I’ HADOT - K
FLASCH E. HF.INTF.L. An. Das Fine. Einheit, in: HWPh 1l (1*»72)561-384
; F. TETERSON, DerMonotheismus als politisches Problem, Leipzig 1935,



2

“si diventa un’unica Chiesa, ma le tante Chiese rimangono”. Papa Giovanni Paolo
Il ha parlato di un’unita che "non e assorbimento neppure fusione” (cfr. Enciclica
Slavorum Apostoli, 21).

11 tema dell'unita e della diversita e centrale soprattutto nel dialogo con le
Chiese orientali, cioe con le Chiese ortodosse orientali e le Chiese ortodosse di
tradizione bizantina antiochena e di tradizione slava, come pure, in modo diverso,
nel dialogo con le Chiese cattoliche orientali. Tutte queste sono Chiese nel pieno
senso della parola, anche se, come nel caso delle Chiese ortodosse e delle Chiese
ortodosse orientali, la loro comunione con la Chiesa romano-cattolica non e piena;
tuttavia essa lo e quasi, come ha osservato Papa Paolo VI e ribadito Papa
Benedetto XVI. Noi le consideriamo come Chiese sorelle della Chiesa cattolica a
livello regionale.

La diversitd tra Chiesa d’oriente e Chiesa d’occidente non pud essere
riassunta in una breve formula. Nel caso delle Chiese ortodosse, e addirittura
impossibile fissare la divisione ad una data precisa. Come sappiamo, lo scisma del
1054 e una data pit simbolica che eflettiva: essa s’iscrive all’interno di un lungo
processo di allontanamento reciproco, che era gia iniziato e che sarebbe continuato
in seguito’. In quel momento, le discussioni vertevano su molte problematiche, ma
non direttamente sul primato di Roma. Anche la questione del Filioque, a cui
viene attribuito il peso determinante da alcuni orientali, non e menzionata nelle
fonti dell’Xl secolo. Piuttosto erano in gioco aspetti disciplinari, come la
questione degii azzimi, ovvero del pane non lievitato nell’Eucaristia — tema che
oggi non sarebbe sicuramente pi« fonte di divisione. E pur vero, comunque, che
alla base di tali problematiche disciplinari vi era il rapporto tra unitd e diversita
nella Chiesa.

In realtd, il processo di allontanamento reciproco era iniziato molto tempo
prima. Gia a livello linguistico non ci si capiva pil e, dal punto di vista culturale e
politico, si viveva in mondi diversi. Anche gli sviluppi in campo ecclesiologico
avevano preso direzioni dilTerenti. Certamente, Roma continuava ad essere
riconosciuta anche in Oriente come prima sedes in grado di arbitrare dispute e
svolgere un ruolo determinante nelle decisioni relative a questioni di fede. Ma un
primato universale, nel modo in cui Roma lo aveva inteso gia nei primi tcmpi, non
era concepibile in Oriente. Detto questo, nessuno viveva tale differenza come una
causa di divisione all’interno della Chiesa. Nella loro coesistenza, Oriente ed
occidente avevano trovato un rnodus vivendi che — e vero - condusse spesso a
tensioni e alla rottura della comunione ecclesiale, ma che permise di rimanere
uniti in una comunione sacramentale, seppur discontinua, fino al XVIII secolo.
Ancora nel medioevo il mondo cristiano si riconosceva come cristianité unica ed
indivisa in Oriente ed in occidente.

Unit& e diversita sono realtd vissute sin dall’inizio. 11 Concilio Vaticano Il ha
giustamente notato che Feredita tramandata dagli apostoli e stata accettata in
forme e modi diversi fin dai primordi stessi della Chiesa, ed e stata variamentel

1 Y. CONGAR, Ncuf Cents apres. Notes sur le “schisme oriental”, Chevetognc 1954; H.
CHADWICK, Hast and West. The Making ofa Rill in the Church. Oxford 2003.



3

sviluppala anche per diversita di mentalita e di condizioni di vita in Oriente ed in
occidente (UR 14).

Ma e solo ali'inizio del XX secolo che queste ditYerenze diventano una
problematica fondamentale. Sulla scia del rinnovamento patristico aH’intemo della
teologia ortodossa, animato da Georgij Florovskij e parallelo al renouveau
patrislique in occidente (Henri de Lubac, Jean Danielou ecc.), Nikolaj Afanassiev
formul6 la tesi di due concetti diversi di Chiesa: quello orientale, che parte dalla
Chiesa locale, e quello occidentale, che parte dalla Chiesa universale. Egli faceva
risalire I'origine di talc distinzione a Cipriano di Cartagine4. Cipriano - come e
noto — parla dcll'unico ed indiviso episcopato. A qucsto, Afanassiev contrappose
I'ecclcsiologia eucaristica dell’oriente, che parte dall'Eucaristia celcbrata nclla
Chiesa locale. La distinzione fatta da Afanassiev ed in seguito accolta da altri
autori orlodossi sembra essere corretta a prima vista. La Chiesa latina d"occidente,
gid nel medioevo, era incentrata sul primato di Roma molto pill della Chiesa
d'oriente, con la sua struttura federalc. Dopo il Concilio di Trento, come reazione
agli attaechi della Riforma, I'unitd con Roma divenne il punto di riferimenlo per
definire, da parte del cattolicesimo, la propria identitd come pure il rifiuto
deH'identita delle altre Chiese e comunita ecclesiali. La domanda che ei dobbiamo
porre adesso e la segucnte: c’e spazio ovvero fino a che punto c'e spazio per
questa struttura ecclesiale orientale all'intemo deH'ecclesiologia cattolica?

Il. Ifondamenti dogmatici

La questione appena acccnnata mi porta a trattare il tema dell'unita e della
diversitd da un punto di vista dogmatico. Nel contesto odiemo, fornird solo pochi
spunti, toccando brevemente aspetti che sono ormai ben noti agli specialisti.
Inizierd con alcune osservazioni sul Concilio Vaticano |. Questo Concilio era stato
convocalo per condannare le eresie moderne, ovvero le conseguenze del
conciliarismo medievale, del gallieanesimo e dell'cpiscopalismo. All'epoca,
predominanti erano le idee della restaurazione francese, come tcstimonia Lopera
di Joseph de Maistre “Du Pape" (Lionc, 1819), che ebbe molta influenza. De
Maistre vedeva nel papato e nella sua infallibilita I’unico baluardo rimasto ancora
in piedi contro il caos scoppiato con la rivoluzione francese.

Paragonata a quest'opera, la Costituzione dogmatica "Pastor aetemus de
Ecclesia Christi" parc alquanto modcrata. E cio traspare anche dal Proemio. Qui.
parlando di unita della Chiesa nella fede e nella carita, viene menzionata la frase
che sard in seguito ripresa nel contesto ecumcnico, "ut omnes unum sinl". Inoltre
il testo si riferisce alle parole di Cipriano sull’espiscopato "unus et indivisus" e
descrive il primato di Pietro come “unitatis principium ac visibile fundamentum,
che il Concilio vuole presentare "secundum antiquam ac constantem universalis

J N. AFANASSIEV, The Church which Prcsides in Love, in: J. MEYENDORFF. The Primacy
ofPeiei in the Orthodox Church. London 1%3,57-110.

' W. KASPF.R, Petrusdienst und Pelrusanu, in: Die Kirche und ihre Amter, Freiburg i. Br. 2000,
614-632.



4

Ecclesiae fidem” (DS 3050-52). Con tale espressione, il Concilio ci fomisce un
importante principio ermenculieo per interpretare il suo stesso intento. La sua
dottrina sul primato si basa sulla fedc della Chiesa universale consolidala nei
secoli ¢ come tale deve esserc interpretata. Della “universalis Ecclesiae lides" la
paile anche la testimonianza dei Padri della Chiesa orientale".

Sc usiamo questo principio ermeneutico per leggere le inequivocabili
atTcrmazioni dogmatiche del Concilio sul primato giurisdi/ionale ¢
sull'infallibilita del Papa, emergono difticolta d'interprelazione del testo non
facilmente risolvibili. Mi limiterd qui a due aspetti.

1) L'ecclesiologia del Concilio Vaticano |, a causa della sua interruzionc
anticipata, ¢ rimasta in parte troncata. Se prendiamo in esamc le discussioni sui
capitoli inizialmente previsli ma poi non approvati, scopriamo che i temi pil
importanti del Concilio Vaticano Il erano gia presenti nel Concilio Vaticano I. Qui
vielte ribadita la potesta ordinaria e immediata dei vescovi; l'indipendenza relativa
dell'episcopato non e dunque assorbita dal primato (DS 3061). | vescovi tedeschi
sottolinearono chiaramente questo principio contro il dispaccio circolare
dell’allora cancelliere tedesco von Bismarck (DS 3112-16). ricevendo l'espresso
elogio di Papa Pio IX. Anche il Concilio Vaticano | manteneva quindi la
"tensione" tra Chiesa universale e Chiesa particolare (DS 3117).

2) Se seguiamo l'interpretazione di Hermann Joseph Pottmeyer, possiamo
lare un altro passo avanti. Pottmeyer nol6 che il Concilio Vaticano | c, in un certo
senso. una legislazione d'emergcnza nel caso in cui il Papa viene isolato dalla
Chiesa e si trova nell'impossibilita di comunicare liberaniente con i vescovi di
tutto il mondo. Fu solo linterpretazione e I'applicazione ultramontana
postconciliare del Concilio a trasformare in caso normale cid che era stato
concepito come un caso d'emergenza. Questo significa che. secondo

l'interpretazione di Potimeyer, il C'IC/1917 ha tratto dal Concilio solo una delle
conseguenze possibili ma non l'unica conseguenza possibile7.

Passando ora dal Concilio Vaticano | al Concilio Vaticano 11. dobbiamo
osservare che quest’ultimo poteva sen/a dubbio avvalersi di una conoscenza molto
pit approfondita della tradizione orientale. Ci6 gli ha perntesso di iscrivere le
problematichc ancora irrisolte in un nuovo, piii ampio orizzonte. Mi limiterd qui a
citare solo i temi pili importanti. La questione fondamcntale non e a mio parerc la
dottrina della collegialitd, per quanto essa sia stata a lungo discussa nel Concilio e
sia stata fonte di grandi controversie. Personalmente, ritengo molto pil importante
I'affcrmazione della natura sacramentale del ministero episcopale (LG 21). In

SulTcmencutica conciliaic: W. KASPI R. The Peirine Ministry. Catholics and Orthodox in
Dialoguc. Ne« York/Mahwah (NJ) 19X9. 12-23.

H. J. POTTMEYER. Unfehlbarkeit und Souveranitat. Die papstliche Unfehlbarkeit im System
der ullramontanen Ekklesiologie des 19. Jahrhunderts (TUbinger Theol. Studien vol. 5). Main? 1975.



5

questo, il Coneilio ha operato una svolta copemicana rispetto aM’interpretazione
unilateralmente giurisdizionale del minister« episcopale diffusa nel medioevo dai
tempi di Pietro Lombardo. Rieonoscere al ministcro episcopale una natura
sacramcntalc significa che questo non pu6 esscre fatto derivare dal primato papale,
ne da esso pub essere assorbito. Il Coneilio dice esprcssamente che i vescovi non
sono rapprescntanti del Veseovo di Roma; essi bann« una potesta “propria,
ordinaria e immediata" (LG 27).

Di conseguenza. il Coneilio intcnde il ministcro pastorale universale del Papa
nel senso dclla Chicsa primitiva, eome del resto aveva gia fatto il Coneilio
Vatieano | (DS 3056s; 3059; 3070s.), ovvero non nel quadro di un’ecclesiologia
universalistica, ma in base al ruolo specifico del Papa eome Veseovo di Roma. I
Papa e “universalis Ecclesiae pastor qua episcopus Romanus”. Il suo scrvizio di
unitd. fondamentale e costitutivo per la Chicsa dal punto di vista cattolico, non
csclude ma abbraccia la legittima diversita nella Chicsa. Di fatti. e eompito del
primato garantire la diversita all’interno dcll'unita e, laddove sia neeessario.
proteggerla e difenderla (LG 27).

E dunquc coerentc il fatto che il Coneilio abbia sottolineato la dignita dclla
Chiesa locale, ovvero della C'hiesa particolare. Ho gia ricordato I'affermazione
determinante di “Lumen gentium" 26, secondo cui la Chicsa di C'risto e veramente
presente nelle legittime comunita loeali di fedeli. Molle altre citazioni potrebbero
essere aggiunte (sopraltutto CD 11). Cid che va tcnuto a mente e ehe il Coneilio
evita espressamente di dire ehe Ic Chiese loeali sono una parte della Chiesa
universale; esse non sono una parte, ma “parti" della Chiesa una cd unica (CD, 6 § 3).
Perci® e fuorviante tradurre il termine Ecclesia particularis in tedesco con
Teilkirche (Chiesa parziale); piuttosto si dovrebbe parlare di Chiesa particolare.

Poiche in ogni Chiesa particolare c presente non una parte della Chiesa. ma
Tintera Chiesa, nessuna Chiesa particolare pud isolarsi: essa e in eomunione con
tutte le altre Chiese particolari. In essa e presente la Chiesa intera, ma essa non e la
Chicsa intera interamcnte. In tat senso, il Coneilio rinnova la vecehia ecelesiologia
di eommunio. Questa communio non e intesa primariamcnte eome una eomunione
orizzontale, ma eome una partecipazione vertieale comune all'unica Parola di Di«
cd agli stessi sacramenti, soprattutto alTEuearistia. L'ecclesiologia di communio e
fondamentalmente un'ecelesiologia eucaristica, eome viene sottolineato in molti
punti di “Lumen gentium" (LG 3; 7; 9; 11)\ Dagli atti del Coneilio pubblieati nel
frattempo, sappiamo ehe tutto ci® non e avvenuto senza I’influenza
deH’ecclesiologia eucaristica ortodossa. | redattori di “Lumen gentium” citano
espressamente Nikolaij Afanassiev!".

Nel periodo post-conciliare. I’ecclesiologia di eomunione, ehe e presente
aceanto ad altre nei testi coneiliari, viene eonsiderata sempre pii eome* 9 *

* Anche J. RATZINGER, Primat und Episkopat, in: Das neue Volk Gottes. Disseldorf 1969,
182; 184-187 a differenza della pnsizionc unilateralmcnte universalistica di K. Rahner, in: K.
RAHNER J. RAT7.INGER, Episkopat und Primat (QI) vol. 11), Freiburg i. Br. 1961,

9 W. KASPER. Die Kirche Jesu Christi (WKGS vol. 11). Freiburg i. Br. 2008. 31-34; 42-49;
405-425.

111 Acta Synodalia Sncrosancti Concilii utcumcnici Vaticani Il, Periodus I. pars 1V, 87.



6

I'affermazione principalc del Concilio sulla Chiesa. Questo traspare chiaramente
nel Sinodo straordinario dei vescovi del 1985, poi nel Catechismo della Chiesa
cattolica ed in maniera ancora pil evidente neli'ultima enciclica di Papa Giovanni
Paolo I, “Ecclesia de eucaristia” (2003). L’cnciclica si riferisce ad un’espressione
di Henri de Lubac: “La Chiesa fa I’eucaristia e I’eucaristia fa la Chiesa.”" La
Chiesa non vive di se stessa, ma vive dell’Eucaristia. Questo concetto e stato
ripreso dal Sinodo dei Vescovi del 2006 e dall’esortazione apostolica post-
sinodale del Santo Padre “Sacramentum caritatis”, sull’Eucaristia come fonte e
culmine della vita e della missione della Chiesa (2007). In cid, si e incontrato il
favore di uno dei principali rappresentanti dell'ecclesiologia di comunione
ortodossa, il Metropolita John Zizioulas, che era presente al Sinodo come
dolcgato fraternof2.

Prima di entrare nel merito delPecumenismo, desidero porre in evidenza due
altri importanti aspctti del Concilio Vaticano Il. Basandosi sulla sua ecclesiologia
di comunione, il Concilio non tratta soltanto del rapporto tra Chiese patrticolari e
Chiesa universale, ma prende in consideraz.ione anche associazioni di Chiese
particolari a livello regionale, nazionale e continentale. La terminologia non e
uniforme e consolidata, ma, solitamente, il Concilio parla di queste associazioni
come di “ecclesiae locales”. In tale contesto, si riferisce anche ai Patriareati, come
a raggruppamenti organicamente congiunti per divina Provvidenza, che, salva
restando l'unitéd della fede e l'unica costituzione divina della Chiesa universale,
godono di una propria disciplina, di un proprio uso liturgico, di un proprio
patrimonio teologico e spirituale. Ad essi vengono paragonate, nella Chiesa latina,
le conferenze episcopali (LG 23). Anche se i Patriareati non sono “iure divino”, un
termine che le Chiese orientali comunque non conoscono, essi sono sorti per
divina Provvidenza; pertanto sono piti di una semplice realtd storiea ed hanno
natura ecclesiale.

La legislazione postconciliare ha tenuto conto della diversita delle Chiese
patriarcali orientali nell’unitd della Chiesa eatlolica promulgando due codici di
diritto canonico, uno per la Chiesa latina (CJC) ed uno per le Chiese orientali
(CCEO) ed in gquest’ultimo ha riconosciuto le Chiese orientali come Chiese sui
iuris.

Un’altra conseguenza della natura sacramentale attribuita al ministero
episcopale, della dignitd vista in ogni Chiesa particolare e dell’ecclesiologia di
comunione e cio che in Oriente viene chiamata struttura sinodale ed in occidente, a
partire dal Concilio Vaticano Il, collegialita del ministero episcopale. Non mi e
possibile trattare in maniera esauriente il rapporto tra primato e collegialitd, su cui
si e tanto dibattuto duranle il Concilio. Mi limiteré qui ad un solo aspetto, che
riguarda piuttosto la conseguenza istituzionale della collegialita, ovvero la
creazione del Sinodo dei Vescovi, voluto dal Concilio come organo rappresentante
I’intero episcopato cattolico e coadiuvante il Papa (CD 5) ed istituito da Papa
Paolo VI con Motu proprio (1965). Questo c stato sicuramcnte un passo

H. DE LUBAC, Die Kirche, Eine Betrachiung. Einsiedeln 1968, 127-142.
12 Cfr. L‘Osservatore Komano, 13 ollobre 2005, 7.



7

importante dal punto di vista ecumenico, soprattutlo per cid che concerne Ic
rclazioni con le Chiese orientali. Non posso pcré dire, da una prospettiva
ecumenica, se la sua struttura attuale potra essere quella definitiva.

Ci6 che e certo e che, con tutti questi elementi - ecclesiologia di comunione,
sacramentalitd del ministero episcopale, dignitd ed indipendenza relativa delle
Chiese particolari, sinodalita ovvero collegialita dell’episcopato il Concilio
Vaticano 1l ci ha offerto molti spunti per un'ultcriore discussione ecumenica sul
tema unita e diversita nella Chiesa.

Il. Lo stato attuale tlella discussione ecumenica

Grazie all’input fomito dal Concilio Vaticano Il e stato possibilc avviare,
negli anni settanta, il dialogo con le Chiese ortodosse orientali e, nel 1980, il
dialogo teologico con le Chiese ortodosse. 11 primo documento prodotto da
quest’ullimo  dialogo rivela gia chiaramente [l'influenza esercitata
daH’ecclesiologia di communio. 1l suo titolo e: "Il mistero della Chiesa e
dell’Eucaristia alla luce del mistero trinitario della Santa Trinita" (1982).
Purtroppo, dopo la svolta politica del 1989/90, il dialogo si e arenato davanti alla
cosiddetta questione dell'uniatismo. E stato possibile riavviarlo superandone la
profonda crisi solo dopo i numerosi e pazienti colloqui tenutisi a Belgrado (2006)
e a Ravenna (2007).

Il documento di Ravenna e ben noto. Esso porta il significativo titolo: “Le
conseguenze ecclesiologichc ¢ canoniche della struttura sacramentale della
Chiesa. Comunione ecclcsiale, conciliarita e autorita” (2007). Il testo parla di tre
livelli di vita ecclesiale: la Chiesa locale, la Chiesa regionale (Patriarcato) e la
Chiesa universale. Ad ognuno di questi livelli devc esislere un’interazione tra
sinodalita (conciliaritd) e autorita, e cid eomporta un Protos (primate). Con questo,
la parte ortodossa riconosce esplicitamcnte un’ecclesiologia universale e la
necessila di avere un primate che, anche secondo la convinzione ortodossa, non
pud essere allri che il Vescovo di Roma, che e prima sedes. l.a parte cattolica
riconosce un livello inlermedio e la necessitéd di avere strutture sinodali anche al
livello universale.

Ravenna eomporta dunque, per entrambc le parti, compiti non facili. Per gli
ortodossi, e la questione del primato; per i cattolici, quella della sinodalita. In
particolare, dovranno essere chiarite le funzioni, ovvero i diritti del primate a
livello universale. Anche dal punto di vista ortodosso, sulla base del molto citato
canone 34 delle Costituzioni Apostoliche, non si tratta semplicemente di un
primato onorifico, in cui Ponore (ttpq) viene considerato come pura onorificenza.
Come intenderlo allora?

Ci sono due possibili soluzioni. Un primo spunto per far progredire la
ritlessione ci viene fornito dalla famosa aflermazionc di Papa Giovanni Paolo Il
nella sua enciclica "Ut unum sint” (1995), che e stata ripetuta letteralmente da
Papa Benedetto XVI durante la sua visita al Fanar nel 2006. Giovanni Paolo I
aveva lancialo un appello a ricercare insieme una forma di esercizio del primato



8

che, pur non rinunciando in nessun modo all’essenziale della sua missione, si apra
ad una siluazione nuova e possa essere riconosciuta dagli uni e dagli altri (95). Il
secondo spunto ci viene dalle parole dell’allora Professore Ratzinger durante il
suo famoso intervento a Graz (1976, riedito nel 1982): “Per quanto riguarda la

dotlrina sul primato, Roma non deve aspettarsi dall’oriente pil di quanto nel
primo millennio sia stato formulato e vissuto’13. In seguito il Cardinal Ratzinger, a

mio parere giustamentel4, ha in un certo senso circoscritto la sua frdse dandone
un’interpretazione pil precisa. Di fatti, e pur vero che non e possibile tornare al
primo millennio, se non altro perehe non esiste pitl I'ordinamento della Chiesa
imperiale di quel tenipo: tuttavia, il primo millennio pué essere un modello per ci6
che ricerchiamo nel terzo.

Proprio questo e il cammino che ha intrapreso adesso la Commissione
internazionalc di dialogo. Tra qualche settimana, essa si riunira per discutere un
testo intilolato: "Il ruolo del Vescovo di Roma nella Chiesa universale nel primo
millennio”. Va tenuto presente, comunque, che anche se il documento preparato
dovesse essere approvato in una forma o in un’altra, cid non risolverebbe il
problcma. L’ostacolo maggiore e riuscire a trovare una forma di conscnso sul
secondo millennio, ovvero sul Concilio Vaticano 1 e Il. Forse pu6 esserci d’aiuto
in questo il Concilio di Firenze (1439-45). Esso ha infatti gettato le basi per la
definizione del primato del Concilio Vaticano | e, allo stesso tempo, ha
riconosciuto i diritti dei Patriarchi, trasmessi nella tradizione (DS 1307s)15*
Tuttavia sarebbe quasi un miracolo se tale tentativo riuscissc gia in un futuro
imminente. Il lavoro piti duro rimane ancora da fare.

Anche da parte cattolica, molto probabilrnente la discussione non sara
semplice. Chi conosce i dibattiti durante il Concilio Vaticano Il sulla relazione tra
primato e collegialitd, sa che il cammino sard arduo. Dobbiamo essere consapevoli
del fatto che la questione sinodale non rappresenta semplicementc un problema di
strutture e di organizzazione; essa e ancorata profondaniente al concetto di Chiesa
come communio, ovvero alla partecipazione comune di tutti i vescovi all’unica
missione della Chiesall. Di conseguenza, nell’antichitd e nel medioevo, le
stnitture sinodali avevano una grande tradizione, alla quéle potremmo e
dovremmo ispirarci oggi. Purtroppo, lo sforzo di impartire un rinnovato impulso
alla vita sinodale sul piano universale viene a volte frainteso come un tentativo di
limitare il ministero petrino. Questa interpretazione e fondamentalmente sbagliata,
poiche il ministero petrino e un dono del Signore alla sua Chiesa. Esso fange da
fondamento e centro visibile dellunitd, come pure della libertd e dell’
indipendenza della Chiesa. Non si tratta quindi di indebolire il ministero petrino;
al contrario, si tratta di rafforzarlo tramitc la sinodalité.

11J. RATZINGER, Die allgemeine Situation - Orthodoxie, Katholizismus und Reformation, in:
Theologische Prinzipienichre, Miinchen 1982. 209.

11J. RATZINGER, Kirche. Okumene und Politik, Einsiedeln 1987, 76s: 81s.

15 Si veda la posizionc di J. RATZINGER, Art. Primat, in: LThK VIII (1963) 761-763.

* Cfr. W. KASPER. Die Kirche Jesu Christi, 89-92.



IV. Le problematiche contemporanee

Ritomiamo ora dalla problematica ecumenica a quella intra-cattolica. N'el
periodo post-conciliare scoppié un fervido dibattito su quale dovesse esscre la
concreta applicazione del rapporto tra unita e diversita indicato dal Concilio. Ci6
fu alla base della disputa che ebbi con I’allora Cardinale Ratzinger 1 Tale disputa
partiva da una preoccupazione pastorale; il suo scopo era quello di Irovare, dal
punto di visla pratico, un rinnovato equilibrio Ira Chiesa universale e Cliiesa
locale. Essa Uni per6 col toccare problematiche piu profonde. E condusse ad un
malinteso sulle mie intenzioni, come se volessi affermare la preminenza della
Chiesa locale rispetto alla Chiesa universale e volessi ridurrc la Chiesa universale
ad un semplice raggruppamenlo di Chiese locali, avente natura contingente e
storica. Personalmente non ho mai sostenuto un’idea simile, che c del tulto assurda
dal punto di vista teologico. Di fatli, la Chiesa e un mistcro sempre giovane, che si
rinnova di continuo. totalmente diversa da qualsiasi ordinamento di stato e di
societd meramente umana; la Chiesa non pud essere semplicemente “costruita” ne
dal basso ne dall’alto. In questo senso, aderisco pienamente al pensiero di Henri
de Lubac.* Non ho mai alTermato la prioritd della Chiesa locale rispetto alla
Chiesa universale: ho sostenuto piuttosto la simultaneita e la pericoresi tra Chiesa
universale e Chiesa locale, o meglio la simultaneita e la pericoresi tra la Chiesa
una ed unica e le tante Chiese partieolari.

Vi e stato un ulteriore malinteso sul concetto di Chiesa universale. Questo
termine compare in “Lumen gentium” solo in tre luoghi e con significati diversi
(LG 2; 23; 25). Esso pud indicare sia la Chiesa pre-esistente ed escatologica di
tutti i tempi, sia la Chiesa universale che esiste empiricamentell’. |l dibattito si e
dunque complicalo mischiando i registri. Per evitare tali malintesi, e opportuno
parlare non tanto di relazione tra Chiesa universale e Chiesa locale, ma di
relazionc tra la Chiesa una ed unica e le tante Chiese partieolari.

Poiche I’'unica Chiesa di Cristo e presente nellc tante Chiese partieolari, ogni
Chiesa particolare e legata inseparabilmente alle altre nella comunione ecclesiale.
Questo traspare chiaramente anche dal fatto che, sin dai tempi antichi, per ricevere
I’ordinazione episcopale e necessaria la compartecipazione di almeno tre vescovi
dei territori vicini  Ci sono molte Chiese eppure esse sono insieme la Chiesa una* 18 * *

I' KASPER, Die Kirche Jesu Christi, 92-96; 509-522. Una dettagliala presentazione della
conlroversia in M. KEHL, Zum jungsten Disput um das Verhaltnis von Universalkirche und
Ortskirche, in: Kirche in ékumenischer Perspektive (ES W. Kasper), Freiburg i. tir. 2003, 81-101;
sistematico: D. VALENTINE Idcntité e storicita nella Chiesa. Roma 2007. 93-136.

18 H. DE LUBAC, Einzelkirche und Ortskirche, in: Quellen kirchlicher Einheit. Einsiedcln 1974,
52s: "Eine Gesamtkirche, die vorauslage, oder die man sich als in sich seiend, auBerhalb aller
Einzelkirchen, vorstellte, ist nur eine Abstraktion”.

‘Il Cfr. P. MePARTLAN, The Local Church and the Universal Church. in: International Journal
for Study of the Christian Church 4.1 (2004) 21-33. Anche il termine "Chiesa locale" deve essere
prccisato. Il Concilio Valicano 1l lo usa sia nel senso di Chiesa particolare (Ecclesia parlicularis),
ovvero Chiesa apparlenentc ad una diocesi, sia nel senso di Chiesa di un paese o di un continente. Nel
noslro contesto, con Chiesa locale intendiamo la Chiesa particolare, ovvero la diocesi.

Concilio di Nieea (325) ean. 4.



10

ed unica; di conseguenza le tante Chiese si garantiscono reciprocamcnte la pace, si
conccpiscono in tennini di fratellanza/sorellanza, si offrono ospitalitd. Nella
Chiesa occidentale, e soprattutto Cipriano ad aver sottolineato I'unitd e
I’indivisibilita dell'espiscopato (De ecclesiae unitate, 4; ep. 25, 24; 66, 8); nella
Chiesa orientale, Basilio ha ripetulamente parlato nelle sue epistole della necessita
dell’unita e della coliaborazione tra le Chiese dell’occidente e delPoriente (ep.
26s; 34; 36; 76; 80 ecc.).

Il Concilio Vaticano Il ha potuto afTermare, riassumendo: la Chiesa e nelle e
a partire dalle Chiese particolari (LG 26). Potremmo anche dire, secondo la
formula della Lettera della Congregazione per la Dottrina della Fede
“Communionis notio” (1992): le diverse Chiese sono nella e a partire dalla
Chiesa universale2l. Vi e un rapporto di scambio, di mutua interiorité tra unita e
diversita. In ogni Chiesa particolare e presente l'intera Chiesa di Cristo, ma in
ogni Chiesa particolare I’intera Chiesa di Cristo non e presente interamente. Papa
Paolo VI ha descritto la Chiesa universale come un grande albero tra i cui rami si
annidano gli uccelli del cielo (cf. Mt 13, 32) e come una rete che accoglie ogni
sorta di pesci (cf. Mt 14, 47). Ogni Chiesa particolare s’impoverirebbe se si
separasse volontariamentc dalla Chiesa universale. “D’altra partc, la Chiesa «toto
orbe diffusa» diventerebbe un’astrazione se non prendesse corpo e vita
precisamente attraverso le Chiese particolari'.

Se poniamo il problema da un punto di vista speculativo, dobbiamo tener
presente che, in filosofia, I’unita e il criterio di riferimento per il numero e per la
moltepucita (Aristotele, Met. 1088 a 6). Logicamente e ontologicamente, dunque,
I’unitéd della Chiesa e previa alla molteptcita delle Chiese locali. Ma nel campo
finito, l'unitd non pud essere concepita senza molteplcitd, perche se fosse
concepita senza la molteptcitd sarebbe un assoluto. Cosi anche I'unica Chiesa di
Cristo pud esistere solo nelle e a partire dalle Chiese locali. Se si pensasse la
Chiesa terrena senza la molteplcita delle Chiese locali, si arriverebbe ad
un’assolutizzazione, addirittura ad un’idolatria della Chiesa. Per questo, la priorita
storica della Chiesa una ed unica o di una Chiesa locale rispetto a tutte le altre
Chiese locali e un concetto assurdo, indipendentemente dal fatto che,
storicamente, non ne esistono le prove. Sia storicamente che concettualmente, la
Chiesa una ed unica terrena deve essere intesa come unitad nella moltepicita delle
Chiese locali, ovvero come diversita delle Chiese locali nella Chiesa una ed unica.

Cio significa che la Chiesa terrena deve sempre sforzarsi a mantenere il
giusto equilbrio tra la sua necessaria unité e la sua legittima diversita. In tutto ci®
che e essenziale deve tendere all’unitd, ma in tutto il resto deve far posto
all’indipendenza ed alla diversita. Non deve essere imposto ncssun altro obbiigo al
di fuori delle cose necessarie (Atti 15, 28). Solo in tal modo potremo evitare, da
una parte, che si giunga ad una fatale dissoluzione dell’'unitd della Chiesa in
Chiese particolari ¢ nazionali o in altri raggruppamenti etnici e sociali e, daii’altra.

21 CONGRF.GAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera Communionis notio
(1992)N. 9.
Esortazionc apostolica Evangelii nuntiandi, N. 61s.



che si arrivi ad un insopportabile e sconfortante centralismo, destinato comunquc a
trasformarsi, prima o poi, ne! suo contrario e a causare anch’esso lo
smembramento delFunita. Soltanto un equilibrio prudente e saggio tra unita e
diversitd potra permellere di superare tensioni, diffidenze ed anche frustrazioni,
come quelle che purtroppo sono presenti a volte nella Chiesa odierna.

Ricordiamo le famose parole di Johann Adam Maohler:

“Nella vita della Chiesa sono possibili due estremi; e tutti e due si chiamano
egoismo. Essi si verificano rispettivamente quando ciascuno o quando uno
solo pretendono di essere tutto. In quest'ultimo caso il vincolo dell'unita e
talmente stretto, e I'amore cosi caldo, che non si pud dil'endersi di essere
soffocato; nel primo caso tutto e cosi sconnesso e freddo, che si gela. Uno di
questi egoismi genera l'altro. Ma ne uno, ne ciascuno possono essere il tutto,

Solo lutti costituiscono il tutto. e solo l'unione di tutti forma un tutto. Questa
e I’idea della Chiesa cattolica”2'.

Il compito cruciale ¢ I'importante servizio ecclesiaie che dovranno assolvere
i canonisti e questo Congresso di canonisti sara quello di eercare soluzioni non
solo “de iure condito*“ ma ‘““de iure condendo”, che possano dare forma e forza,
nella presente situazionc ecclesiaie ed ecumenica, al mistero della Chiesa,

1JJ. A. MOHLER. L'unila nella Chiesa, cioe il principio de! cattoljcesimo nello spirito dei Padri
della Chiesa dei primi Ire secoli, Roma 1969. 70.



12
GEDANKEN ZUR BEGRIEFSGESCHICHTE VON AUTONOMIE

Richard Potz, Wien

I. Antike Urspriinge

Ich mochte in meinem kurzen einleitenden Beitrag versuchen, in der Art
eines Essays die Geschichte der Verwendung des Begriffs Autonomie im Sinne
von Selbstbestimmung vom antiken Ursprung bis zur modernen Verwendung auf
den verschiedenen Ebenen zu verfolgen.l Ausgespart habe ich dabei die
Verwendung in Ekklesiologie und Kanonistik, die Gegenstand unserer Tagung ist.
Mein Anliegen besteht darin, den Begriff Autonomie in seinen drei Aspekten, der
Selbstbestimmtheit des Individuums, der Selbstbestimmtheit einer Gemeinschaft
und der Selbstbestimmtheit eines Lebensbereiches gleichsam als einen
europaischen Leitgedanken zu begreifen. Als solcher ist er — wie kénnte es auch
anders sein - vielfaltig mit der christlichen Préagung Europas und seines Rechts
verbunden.

Zunachst aber zum antiken Ursprung des Begriffs: Das griechische Wort
Autonomie setzt sich aus autos (selbst, in eigener Person) und nomos zusammen.
Nomos geht aufdas Verb nemo mit der urspriinglichen Bedeutung ,eine Weide
zuteilen®, ,,aufeinem bestimmten Bereich weiden lassen*, ,die Herden weidend*,
,mit den Herden herumziehend* bzw. auf nome (,Weide*, ,Weidevieh*) zurlick.
Das urspriingliche Bedeutungsfeld ist also die zentrale gesellschaftliche Aufgabe
der Verteilung bzw. Bewirtschaftung von Weideplatzen in einer Hirtenkultur.2

Von dieser Grundbedeutung ist nemo ganz allgemein als verteilen und
zuteilen, dann auswéhlen sowie verwalten und beherrschen zu tUbersetzen. Nomos
ist zunachst das Zugeteilte, dann Ubertragen das Festgesetzte. Von diesem
Ausgangspunkt wird nomos zu einem zentralen Terminus des Reehtwesens.
Einerseits bezeichnet es Brauch, Sitte und Herkommen, gultige Einrichtungen
(Nomisma, giltiges MaR, daher der Begriff fir Mlinze) aber auch das Gesetz
(Nomothesia = Gesetzgebung, Nomothetes = Gesetzgeber, Nomophylax =
Gesetzeswachter).

Die gleiche Wurzel haben im Lateinischen numerus fur Zahl und das
deutsche Wort nehmen. Auch der praktisch in allen europdischen Sprachen
vorkommende BegriffNomade steht dem frihgriechischen Begriffsfeld sehr nahe.

Autonomie) ist daher in ihrer Grundbedeutung: ,Sich selbst etwas zuteilen,
,Selbstbestimmung®“ und ,Selbstgesetzgebung*“ und bezieht sich in seiner
Grundbedeutung auf praktisches Handeln in Politik. Recht und Moral. Es gibt im
politischen Kontext der griechischen Antike noch eine Reihe anderer

! Vgl. zum Folgendem grundsatzlich und insbesondere R. POHLMANN. Stichwort
LJAutonomie®, in: 1. RITTER u. a, (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie Bd. I. Basel 1971.
701-719.

2 W. GLMOLL, Griechisch-deutsches Schul- und Handwérterbuch, Miinchen "1954 (Neu-
auflage: 19X8), 518 f.



13

Zusammensetzungen mit -nomie, die anders als Autonomie nicht in die
europaischen Sprachen Ubernommen wurden. Dazu gehéren Isonomie flr
Gleichberechtigung, Kakonomie und Eunomiel fiir gute und schlechte Ordnung.4 5

Als politische und rechtliche Kategorie stand autonomia bei den Griechen
fuar das immer wieder geforderte, kaum jedoch erreichte Ziel der
Selbstbestimmung der Bilrger griechischer Stadtstaaten in einem umfassenden
Sinn. Bei Herodot bedeutet Autonomie daher zugleich auBere Freiheit von
Fremdherrschaft und innere Freiheit von Tyrannenherrschaft.' Dieser
bemerkenswerte Zusammenhang von &aufRerer und innerer Freiheit geht bei
anderen griechischen Schriftstellern verloren. Thukydides bezieht den Begriff
Autonomie im Zusammenhang mit dem Nikias-Frieden zwischen Athenern und
Lakedaimoniern aufdie Stadt Delphi und beschrankt ihn auf die Garantie einer
inneren Gesetzgebung, die er ausdriicklich von der ebenfalls garantierten eigenen
Gerichtsbarkeit und der eigenen Finanzhoheit unterscheidet.6

Diese Umdeutung des Begriffs Autonomie ist vor dem Hintergrund der
Umgestaltung der antiken Gesellschalt und ihrer dynamischen Politisierung zu
sehen. Wichtig ist in diesem Kontext der Zusammenhang von Autonomie und
Freiheit. In der zunehmend komplexer werdenden Welt der griechischen
Stadtstaaten entstanden durch die Hegcmonialansprichc dominierender poleis
freineitsbedrohende  Szenarien. Autonomie bekommt zunehmend einen
Antwortcharakter im Hinblick aufdiese Bedrohung der Stadte und wird dadurch
zu einem Begriff, der ihre auRere Seite, die Relation zu anderen Stadten,
beschreibt. Nicht mehr die innere Freiheit in Selbstbestimmung steht im
Mittelpunkt des Autonomie-Diskurses, sondern die Sicherung der durch
Fremdherrschaft bedrohten poleis. Autonomie wurde in dieser Bedeutung zum
zentralen Thema der griechischen politischen Philosophie.

Hs wurden aber neben der inneren und auf3eren Autonomie des politischen
Gemeinwesens auch andere Aspekte erlasst, so vor allem der individualethische
Aspekt der freien Selbstbestimmung des Individuums. Diese Dimension von
Autonomie wird erstmals bei Sophokles artikuliert, dessen Heldin Antigone sieh
mit ihrem Entschluss, ihren Bruder zu begraben, in Freiheit und Wirde gegen das
herrschende Recht stellt und damit fur eine (eigene) Ordnung k&mpft, welche der
Tyrann verletzt hat. In diesem Sinne sind die berihmten Worte des Chores zu
Antigone zu verstehen:

Nicht zehrende Krankheit raffte dich hin,
noch trafdich ein Schwert, das Rache geziickt.

1 Vgl. die Eunomia-Elegie Solons, deutsche Ubersetzung von Il FRANKEL in: Dichtung und
Philosophie des friihen Griechentums. Miinchen 1%62. 253-255.
4 Vgl. zur Gegenuberstellung dieser Begriffe insbes. PSEUDO-XENOPIION, Vom Staate der
Athener. |. 8.
5 HERODOT 1,96; VIII. 140.
"THUKYDIDES 5, 18.2.
Vgl. dazu POHLMANN, Autonomie, 701.



14

Nach eigener Wahl (autonomos) und lebend, wie sonst
kein Sterblicher, wallst du zum Hades.K

In unserem Zusammenhang ist natdrlich interessant, dass Antigone sich in
ihrer autonomen Entscheidung als individuell handelndes Wesen auf ein ewig
glltiges Wertesystem, wenn man so will: aufgéttliches Recht, bezieht.

Nicht Ubersehen werden darf aber auch, dass in der Auseinandersetzung
zwischen Kreon und seinem Sohn Haimon, dem Verlobten von Antigone, dieser
eine Verbindung zwischen dem Handeln der Antigone und der Freiheit des Volkes
von Theben von der Tyrannei Kreons herstellt. Es wird also auch die
urspriingliche Verknipfung von Autonomie und politischer Freiheit hergestellt.
Und dass Antigone auch die Rolle der Frau in der Gesellschaft thematisiert, macht
diese Tragddie in allen ihren Aspekten zu einem zeitlosen europaischen Drama.

SchlieRlich ist in der Antike auch der dritte Aspekt von Autonomie bereits
angesprochen. Im vierten nachchristlichen Jahrhundert verwendet der griechische
sophistische Rhetoriker Himerios den Begriff Autonomie auch fir die Eigen-
gesetzlichkeit eines kulturellen Bereiches, namlich der Poesie.9 Wenn hier die
Eigengesetzlichkeit des Kunstlerisch-Asthetischen angesprochen wird, so ist man
an die neuzeitliche Kultur- und Kunstfreiheit erinnert. Ein Gedanke, der hier
allerdings nicht weiter verfolgt werden soll.

Hinsichtlich der Ausgestaltung der unterschiedlichen Aspekte von
Autonomie macht der antike Diskurs damit bereits dreierlei deutlich:

1. Autonomie bezeichnet sowohl die innere und &ufere Selbstbestimmung
eines politischen Gemeinwesens, als auch die Achtung der
Eigengesetzlichkeit von Lebensbereichen und die Fahigkeit des
Einzelnen zur Selbstbestimmung.

2. Autonomie ist in Relation zu Heteronomie zu sehen. Sie bedeutet sowohl
individualethisch als auch sozialethisch die Zurickweisung von
Fremdbestimmung.

3. Autonomie ist wesentlich mit Freiheit verbunden. Sowonhl
individualethisch als auch im gesellschaftlichen Kontext bedarfes daher
der Freiheit, um autonom sein zu kénnen, in der Verknipfung mit dem
Freiheitsbegriff wird bereits in der Antike die Frage nach dem
notwendigen Zusammenhang zwischen der individualethischen und der
sozialethisch-politischen Dimension virulent. Wie aktuell dieses Thema
ist, zeigt die gegenwartige Diskussion um das Verhaltnis zwischen* 11

“ SOPHOKLES, Antigone, 813-816 (in der Ubersetzung von J. J. Clir. DONNER).
I HIMERIOS, Orationes |, | (Ubersetzung: H. VOLKER, Himerios. Reden und Fragmente,
Wiesbaden 2003).



15

Individualrechten und Gruppenrechten auf, eine Frage, die vor allem im
Kontext des universellen Anspruchs der Menschenrechte immer wieder
gestellt wird, hier aber nicht weiter verfolgt werden kann.

Wahrend A. also ein zentraler Begriff der politischen Theorie der
griechischen Antike war, wird der Begriff Autonomie bei rémischen
Schriftstellern meist umschrieben: poteslas vivendi suis legibus, potestas utendi
suis legibus. Nur Cicero verknupft diese Umschreibung mit dem Begriff
Autonomie als Bezeichnung der bedingten Selbstbestimmung der Stadte: Sie
hatten ihre eigenen Gerichte, lebten nach ihren eigenen Gesetzen und seien im
Wiederbesitz ihrer Autonomie sehr aufgelebt.™

Soweit also das antike Erbe! Im westlichen Mittelalter war dann der Begriff
Autonomie nicht gebréuchlich, der Sache nach jedoch in der mittelalterlichen
standischen Gesellschaft auf der politischen Ebene so sehr prasent, dass in der
Neuzeit Autonomie als ein Uberwundenes mittelalterliches Phanomen gelten
konnte." Rechtshistorisch gesehen, lieferten die Autonomie der standisch-
adeligen Privilegiengesellschaft und das Postulat der liberlas Ecclesiae als
kirchliche Autonomie gegeniber der weltlichen Macht den Ursprung europaischer
Autonomie-Konzepte.f2 Zunachst waren die Auflosung der Sonderrechte von
Gruppen und der Ausbau der Hoheit Uber die Kirche Hauptziele neuzeitlicher
souveraner Staatlichkeit. Dieser Prozess erstreekte sich vom 13. bis zum 18.
Jahrhunden und mindete in die souverdne Staatsgewalt der Neuzeit. Aus der
Uberwindung der mittelalterlichen politischen Konzeption Europas mit ihren
L,autonomen® Stnikturen wurde also, auf der Suche nach einer gereehten
politischen Ordnung, die Souveranitat des Staates geboren. In ihr sollte vor allem
die Einheit der Staatsgewalt gegeniber den zentrifugalen Kraften der
Feudalgesellschaft und der Gefahrdung durch kirchliche Selbstandigkeit zum
Ausdruck gebracht werden.

//. Reformation

In der Reformationszeit gewinnt der Begriff Autonomie ausgehend von der
konfessionellen Frage vor allem innerhalb der Rechtswissenschaft immer mehr an
Bedeutung. Im konfessionellen Zeitalter wird er zunéchst vor allem zur
Interpretation des Augsburger Religionsfriedens von 1555 herangezogen.

Den protestantischen Freiheitsforderungen wird von katholischer Seite eine
Infragestellung von Ordnung und Gesetz. Autonomie gerat in dieser Konzeption

11 CICERO, Ep. Ad Atticum VI, 2.
" POI1ILMANN, Autonomie, 703 f.
12 Vgl. dazu Magna Charta Libertatum. I: ,,In primis concessisse Deo et hac presenti carta nostra

confirmasse. pro nobis et heredibus nostris in perpetuum quod Anglicana ecelesia libera sit, et habeat
jurasua inlegra, et libertates suas illesas



16

in Gegensatz zur rechtlichen Ordnung.’3 Nach dem Westfélischen Frieden wird
Autonomie im Sinne von Freistellung der Religion, Gewissensfreiheit als positive
Errungenschaft verstanden.l4 Autonom ist, ,,qui est sui iuris, qui nullius imperio
slUibest", der ,sein eigen herr ist.1516 * * *

Aus der durch die Konfessionalisierung bedingten auf die Religion
bezogenen segmentdren Autonomie entfaltet sich in der 2. Halfte des 17.
Jahrhunderts zunachst ein naturrechtlich begriindeter umfassender politischer
Autonomie-Begriff. Heinrich v. Cocceji identifiziert Autonomie mit &ulerer
politischer Freiheit, wenn er sie mit der Jihertaspatriae suae“ glcichsctz.t." Aber
diesem Konzept gehorte nicht die Zukunft. Mit der neuzeitlichen Verrechtlichung
der Staatsgewalt wird Autonomie als die Beschrankung von Staatsgewalt
verstanden, sie umschreibt die Mdglichkeit von Selbstbestimmung im Rahmen
einer rechtlich gegebenen Ordnung.

Es entsteht damit eine neuzeitliche Grundsalzfrage, durch welche die
Kernfrage wiederholt wird, die bereits im Mittelpunkt des politischen Diskurses
der griechischen Antike stand, ob namlich Autonomie aus dem von der Freiheit
des einzelnen bestimmten Recht deduziert oder ob Autonomie als funktionale
Eingliederung von der Rechtsordnung determiniert wird.l Johann Christian
Mayer stellt heraus, dass man Autonomie nicht mit der Freiheit selbst verwechseln
darf. Freiheit sei ein viel allgemeinerer Begriff, er drickt die Eigenmacht firs
ganze Tun und Lassen aus, er besteht in der Unabhangig von der Gewalt des
Anderen. Autonomie hingegen ist, auch schon ihrem Namen nach, ein blo3 auf

eine gesetzgebende Gewalt eingeschranktes Recht, das durch die Verbindung mit
der Freiheit modiliziert wird."|

I11. Autonomie im philosophischen Diskurs der Moderne

Die Kritik am Gberkommenen politischen System erwuchs unter dem Aspekt
der menschlichen Freiheit, wonach jeder Mensch Herr Uiber sein eigenes Schicksal
sein misse. Diese Autonomie ist laut Rousseau die wahre Bezeichnung der
Freiheit. Die Zivilisation der Menschen, sprich die wachsende Arbeitsteilung und
Eigentumsbildung fiihrte zur Entstehung von Rang- und Besitzunterschieden und
damit zu einer auf Besitzverhaltnisse gegriindeten Herrschaft. Dieser
gesellschaftliche Zerfall machte den Menschen unfrei. Der Verlust an Autonomie
fihrte alle Menschen in den Zustand der Entfremdung. Es bedarf daher einer

‘* BURGCARDUS (Andreas Hrslenberger), De Autonomia, das ist von Freystellung mehrerlay
Religion und Glauben, Minchen 1586,2.

**J. H. ZEDLF.R, Universallexikon der Wissenschaft und Kiinste 2, Halle-Leipzig 1732, 204.

I BASILII FABRI Thesaurus Eruditionis Scholasticae, Leipzig 1726. 278. zitiert nach
POHL.MANN, Autonomie, 703.

16 HEINRICH V. COCCEJI. Prodromus Justitiac Gentium, Frankfurt/Oder 1719, 56. Vgl auch
den Titel seines zeitgleich erschienenen Werkes ,, Autonomiajustitiae gentium*.

n Vgl. POHLMANN . Autonomie. 703.

IS Johann Christian MAJER. Autonomie vornemlich des Firsten- und Ubrigen unmittelbaren
Adelsstandes im Rémisch deutschen Reiche, Tubingen 1782.



17

Identitat zwischen Herrschenden und Beherrschten, welche, laut Rousseau, eine
prinzipielle Voraussetzung fur die Sicherung der Freiheit, sprich Autonomie jedes
einzelnen Birgers sei.

Der damit verbundene Gedanke eines von keiner ideologischen Partikularitat
getribten Vernunftstaates — so Fichte lasst fur autonome Gruppen und deren
offentliches Auftreten wenig Platz. In dieser Tradition stehen der franzdsische
Laizismus und das von ihm bestimmte System der Trennung von Staat und
Kirche, die auf dem republikanischen Ideal der Identitat von Offentlichkeit und
Staatlichkeit beruhen, bis heute.

In einer anderen neuzeitlichen Tradition wird Autonomie als Beschrankung
der ausufernden Staatsgewalt verstanden. Freiheit sei ein viel allgemeinerer
Begriff, er driickt die Eigenmacht fiir das ganze Tun und Lassen aus, er besteht in
der Unabhangigkeit von der Gewalt des Anderen. Autonomie hingegen ist. auch
schon ihrem Namen nach, ein blo3 auf eine abgeleitete gesetzgebende Gewalt
eingeschréanktes Recht. Denn als die neuzeitliche Staatsgewalt die Gesetzgebung
monopolisierte, wurde der Begriff Autonomie der Befugnis der einzelnen
Gemeinden, Verbénde und Kérperschaften Vorbehalten, sich in einem durch die
Staatsgewalt bestimmten, beschrankten Rahmen selbst Recht zu setzen. Aufdiese
Weise begann die Grenze zwischen einer echten, einer ,Bottom-up-Autonomie*,
und einer ,unechten*, lediglich als Dezentralisierung verstandenen , Top-down-
Autonomie* zu verschwimmen.

Im philosophischen Diskurs dominiert bis heute Kants Theorie, wonach
zwischen Autonomie und praktischer Vernunft, Moral und dem handelnden
Subjekt ein konstitutiver Zusammenhang besteht. Damit gewann der Begriff
Autonomie eine zentrale und umfassende Bedeutung fiur die Philosophie. ,A.
meint jetzt nicht mehr nur ein beschranktes Recht auf institutionelle
Selbstbestimmung, sondern der Begriff der A. steht jetzt fur die Moglichkeit und
Bestimmung des Menschen, sich durch sich selbst in seiner Eigenschaft als
Vernunftwesen zu bestimmen.“ll Diese Selbstgesetzgebung der theoretischen
Vernunft wird als A. gekennzeichnet und gipfelt im Satz: ,,Alle Philosophie ... ist
Autonomie.“2" Die Willensautonomie des Menschen, ist ,die Beschaffenheit des
Willens, dadurch derselbe ihm selbst [...] Gesetz ist.“?l Diese Autonomie als
Sclbslgesetzgebung der theoretischen Vernunft ist die Voraussetzung fur die
Autonomie als Selbstbestimmung der praktischen Vernunft. Es geht um die
Selbstbindung an ,,[...] Freiheit und eigene Gesetzgebung des Willens [die] beides
Autonomie, mithin Wcchselbegriffe [sind].“22

Vor diesem Hintergrund verwendet Kant den Begriff Autonomie aber auch
im urspringlichen antiken Sinn fur den institutionellen Bereich. Auf der Ebene
des Staates ist es die Selbstandigkeit der drei Gewalten (Legislative, Exekutive
und Judikative), wodurch sich dieser ,selbst nach Freiheitsgesetzen bildet und

11 POHLMANN. Autonomie, 707,

J* 1. KANT. Opus postumum. AA. Bd. 21. 106.

21 DERS., Kritik der Urteilskraft, AA. Bd. IV. 440.

22 DERS.. Grundlegung /ur Metaphysik der Sitten, AA. Bd. IV. 450.



erhalt. Das Zusammenspiel der drei Staatsgewalten schallt also die Raume Itir
autonomes Gestalten in dem aufeinem Gesetz der Freiheit beruhenden Staat.

Aber auch Autonomie als Anerkennung der F,igengesetzlichkeit eines
Bereiches, namlich der Wissenschaft, findet sich bei Kant. Im ,Streit der
Fakultaten*, wird die Autonomie der einzelnen Facher bzw der Universitaten
letztlich damit begriindet, dass Uber Gelehrte als solche nur Gelehrte urteilen
kdénnen.’!

In beiden Fallen institutioneller Autonomie wird deutlich, dass fiir Kant der
Zusammenhang zwischen der individuellen und sozialen Dimension von
Autonomie wesentlich ist.

-ES muss bei dem Gebrauch des institutionellen A.-Begriffs mitbedacht
werden, daB3 lur Kant immer verniinftige, d.h. autonome Personen Trager von
Institutionen sind, so daB die A. der Universitat auf der wissenschaftlichen

Denkungsart ihrer Gelehrten, die A. des Staates letzten Endes auf dem
gemeinsamen verninftigen Willen aller Staatsburger beruht.“?4

Im burgerlichen Rechtsstaat wurden schlieRlich Freiheit, Herrschaft und
Eigentum als Grundrechte des Menschen und Urquellen der Autonomie
angesehen. Diese realisieren sich auf dreifache Weise: Erstens in der Autonomie
des Einzelnen im auflergesellschaftlichen Naturzustand, zweitens durch die
offentliche Autonomie der Volker, Staaten und deren Regenten kraft des
Staatseigentums und kraft der Oberherrschaft Uber ihre Untertanen sowie drittens
in der Privalautonomie der Untertanen kraft ihres Privateigentums. Die Autonomie
des Birgers als homo oeconomicus begann allerdings die Autonomie des Birgers
als homo politicus zurtickzudréngen. Bezeichnender Weise wird im Laufe des 19.
Jahrhunderts mit dem weiteren Ausbau der Staatsmacht die vertragsrechtliche
Privatautonomie schlielich nicht mehr als eine Art originare Macht, Rechtsséatze
aufzustellen verstanden, sondern als vom allgemeinen Recht eingerdumte
privatrechtliche Gestaltungsbefugnis. Auch die sozialethisch begriindete
Autonomie von politischen Gemeinden und von gesellschaftlichen Verbanden und
Genossenschaften, wie sie in der 2. Halfte des 19. Jahrhunderts entstanden, wurde
immer scharfer juristisch als durch die Staatsgewalt eingeraumte, abgeleitete und
beschrankte ,,Top-down-Autonomie* definiert.

Als rechtsstaatliches Gegengewicht zu dieser Entwicklung wurde die
Autonomie dieser Verbdnde und intermediaren Instanzen durch grundrechtliche
Absicherungen verstarkt, durch die Vereins- und Versammlungsfreiheit, durch
Meinungs- und Pressefreiheit, sowie schlie3lich und vor allem auch durch die
Religionsfreiheit. Der staatsrechtliche Diskurs in einigen europaischen Staaten im
19. Jahrhundert spiegelt diese Entwicklung wider, als es die Frage zu beantworten
galt, ob Grundrechte vom Staat auf Grund seiner Souveranitat eingerdumte Rechte

21 DERS., Streit der Fakultaten. AA. Bd. 7, 17.
24 POHLMANN, Autonomie, 709.



19

waren oder die Anerkennung eines prapositiven, dem Staat vorgegebenen
Menschenrechts.

Hier ist ein Verweis auf den Osterreichischen Vater des
Gesetzespositivismus, Hans Kelsen, instruktiv. Er fihrte im Zusammenhang mit
der Frage nach den verschiedenen Methoden der Rechtserzeugung zwei Typen
von Rechtspflichten statuierenden Rechtsnormen an:

~Solche, an deren Erzeugung der zu verpflichtende Mensch beteiligt ist, und
solche, die ohne seine Beteiligung zustande kommen. Das dieser
Unterscheidung zugrundeliegende Prinzip ist das der Freiheit im Sinne der
Selbstbestimmung. Die vom Standpunkt des normunterworfenen Menschen
entscheidende Frage ist: ob die Verpflichtung mit seinem Willen oder ohne,
eventuell sogar gegen seinen Willen erfolgt. Es ist jener Unterschied, den
man gewohnlich als den Gegensatz von Autonomie und Heteronomie

bezeichnet und den die Rechtslehre im Wesentlichen auf dem Gebiete des
Staatsrechts festzustellen pflegt."25

Konsequenter Weise konzentrierte sich Kelsen daher hinsichtlich der
autonomen Strukturen im offentlichen Recht auf die Vielschichtigkeit der
Selbstverwaltungskorper, in dem sich ,unklar zwei Gedanken (vermengen), die
systematisch wenig miteinander zu tun haben: der Gedanke der Demokratie und
derjenige der Dezentralisation."26 Nur wenn an der Erzeugung der lokalen Norm
nur die ihr Unterworfenen, also ein Teil des ,Volkes*, nicht das Gesamtvolk
beteiligt wird, ist nicht nur ein hdheres Maf3 an Dezentralisation, sondern zugleich
ein hoherer Grad von Demokratie erreicht.2' Solcherart sind auch fur den
gesetzespositivistischen Ansatz Kelsens die Verknipfung der demokratischen
Selbstverwaltung und der Garantie von Freiheitsrechten unabdingbare
Voraussetzungen des Rechtsstaates. Also auch bei Kelsen findet sich das Konzept
einer ,,Bottom-up-Autonomie“.

Es darf daher nicht verwundern, dass das neuzeitliche Konzept von
Autonomie im 20. Jahrhundert vor allem von Seiten der nationalsozialistischen
Rechts- und Staatslehre massive Zurickweisung erfuhr. Man kritisierte, dass der
Begriff Autonomie auf das Verhéaltnis der verschiedenartigsten Lebensbereiche
der Nation zueinander ausgedehnt worden war und damit deren Einheit gefahrdet
hatte. Als Beispiele werden genannt: die Autonomie der Hochschule, der
Wissenschaft, der Kunst, der Kultur, der Padagogik usw. Damit wére eine falsche
Entwicklung der Selbstverwaltung und des Freiheitsgedankens verursacht, eine
Unzahl in sich vollig abgeschlossener Lebensbereiche geschaffen und eine immer
groBere Entfremdung und Isolierung herbeigeluhrt worden.l Als besonders
krasses Negativbeispiel wurde von den Nationalsozialisten die Autonomie der
Hochschulen gesehen.

25 H. KELSEN, Reine Rechtslehre, Wien 21960, 283.

2t DERS., Allgemeine Staatslehre, Wien 1925, 180 f.

2! Ebenda, 181.

25 Art. Autonomie in: Meyers Konversationslexikon Bd. 1. Leipzig 1936, 819.



20

Es war daher nur folgerichtig, dass mit der Uberwindung des Unrechtsstaates
ab der Mitte des 20. Jahrhunderts Autonomie-Garantien mit den
Menschenrechtsgarantien verbunden wurden. Die Autonomie neuzeitlich
ausdifferenzierter Lebensbereiche wird nun in ihrer fundamentalen Bedeutung fur
das Funktionieren des demokratischen Rechtsstaates gesehen und ihre
grundrechtliche Absicherung geradezu als Grundlage des Gemeinwesens
verstanden. Dies gilt im Besonderen auch fir das Selbstbestimmungsrecht der
Kirchen und Religionsgemeinschaften. So betont der Europaische Gerichtshof fur
Menschenrechte in einer standig wiederkehrenden Formel, dass die selbstandige

Existenz von religiosen Gemeinschaften [Gr den Pluralismus in einer
demokratischen Gesellschaft unverzichtbar sei (Kokkinukis vs. Griechenlandl9,

Metropolitankirche von Bessarabien u. a. vs. Moldavien30, Hasan und Chaush v.v.
Bulgarien3’). Der Pluralismus im demokratischen Rechtsstaat beruhe nicht nur auf
dem Vorhandensein unterschiedlicher politischer Parteien, sondern ebenso aufder
echten Anerkennung bzw. dem Respekt lir die Vielfalt und die Dynamik
kultureller Traditionen, ethnischer und kultureller Identitdten, religioser
Uberzeugungen, aber auch kiinstlerischer und literarischer und sozio-
o6konomischer Ideen und Konzepte.'3 Die Autonomie all dieser Bereiche ist im
Sinne der Rechtsprechung des Europaischen Gerichtshofes fur Menschenrechte
ein konstitutives Element des demokratischen Rechtsstaates.

Autonomie gehoért zu jenen groBen und pragenden, ja geradezu
identitatsstiftenden Begriffen der europaischen Geistesgeschichte, die ihre Wurzel
im antiken Griechenland haben und in ihrer spatneuzeitlichen Ausgestaltung in
allen ihren Aspekten zu den unverzichtbaren Grundlagen unseres politischen
Systems gehoren.

Wie praktisch alle diese europaischen Grundbegriffe ist auch der Begriff
LAutonomie“ in seinen geschichtlichen Ausformungen durch Theologie und
Ekklesiologie begleitet worden. Die theologische Reflexion hat diese
Ausformungen mitgepragt, ist aber auch durch sie gepragt worden. Das gilt fur die
individualethische Dimension der Autonomie, da das Christentum wie keine
andere Religion den einzelnen Glaubigen in den Mittelpunkt gestellt hat; es gilt
lbr die ortskirchliche Autonomie im Rahmen der kirchlichen Verfasstheit in der
Welt, welche dem Grundsatz der Einheit in Vielfalt verpflichtet ist, und nicht
zuletzt far die Autonomie, welche die geistliche Sphare gegeniiber der weltlichen
Sphére beansprucht.* 32

“<Appl. 14307/88.2S. 5. 1993.
"Appl. 45701/99. 13. 12.2001.
1l Appl. 30985/96, 26. 10. 2000.

32 Vgl. etwa Moskauer Zweig der Heilsarmee vs. Russische Foderation vom 5. 10. 2006, Appl.
72881/01 und Scientology Kirche Moskau vs. Russische Foderation vom 5.4. 2007, Appl. 18147/02.



21

AUTOCEPHALI1E ET AUTONOMIE: A PROPOS DU DEVELOPPEMENT
H1STORIQUE DE DEUX CATEGORIES PR1NCIPALES DANS LA
STRUCTURE ACTUELLE DE L’EGLISE ORTHODOXE *

Constantinos G. Pitsakis, Komotini

«Aux temps rccules tous les eveques des metropoles des provinces etaient
autocephales et etaient elus par leur propres synodes», ecrivait, au XII0 siede, le
canoniste "officiel” du patriarcat et de la cour de Byzance Theodore Baisamon
dans son commentaire sur le 2° canon du premier eoncile de Constantinople,
second concile cecumenique:

«oripeicooai ouv curd rod mxpdévTOQ Kavévog On ro TraXatdv navtet; oi rtov
enapxttov pr|Tp07roXiTai aUTOKEttiaXoi ilaav Kai urro rwv olkeiwv auvodtov
exEiporovouvr ».

Mais tout cela a change, «pETETurrwdn de rix rrepi rourou», continue-t-il et fait
ce changement remonter au 28c canon du concile de Chalcedoine. quatrieme
concile axumenique, ce canon constitutif, pratiquement, du patriarcat de
Constantinople, canon par lequcl los metropolites du Pont, de I’Asic et de la
Thrace ont ete soumis & juridiction du siege de Constantinople, et sont depuis lors
clus par Constantinople. Dans son commentaire sur le canon 8 d’Ephese, troisieme
concile cecumenique, Baisamon renvoic de nouveau & ccs canons et & ses propres
commentaires («Lire le 2Ccanon du second concile et le 28c du quatrieme [...] et
ce qui est ecrit sur ces canons [...] pour apprendre commenl les Eglises de
I'Empire romain d’Orient [& savoir: de cc qui en restait & son epoque, la
Rhomanici], saufquelques-uncs, ont ete soumises au siege de Constantinoplex»:

«AvayvioGi rév \Y kavova rf|c \V ouvodou, rév Kg' rpc 8' auvddou [...] Kai ra

ev aUToii; Kai paOeig mo<; u7TETEOnaav ai U7rd rpv Piopaviav EKKXqoiai, &vEu
tivwy, rio Gpovio rfig KwvoravnvouudXEiog)»1

* Cel expose, de earaetere tres general, ne porlc que sur les deux ealegories "formelles”
d autoccphalie et d’autonomie (qui ontd'ailleurs l'aii I'objei d'autrcs rencontres de la Societe), en guise
de simple introduclion, pour ce qui est de I'F.glise orthodoxe, a la themalique particuliere de celte
rencontrc, laquelle, en revanche. s’intercsse plutdl aux ditlcrentes Ibnnes d'autonomie de
gouverneinent au sein des Eglises eonstitudes, independamment de leur qualification formelle; nolre
rapport ne porlera donc pas sur de formes d'autonomie de ce genre. comme, par exemple. les
autonomies monastiques ou les exarchats (pour le patriarcat cecumenique: Mont Atlios, Patmos,
stavropegies. exarchats d'autrefois qui echappaient & la juridiction cpiscopalc. saufcellc du patriarche
cecumenique; cas analogues au sein d'autres Eglises patriarcales et autocephales), qui font I'objet
d'autres exposes speciaux. - Vu le earaetere general et introductifde cet expose, j'y retiens largement
sa forme de Préasentation orale;j'evite aussi de le surcharger de la bibliographie abondante et de qualite



22

Zonaras et Aristene, ses predecesseurs, toujours & ce 12° siede tres
“canonique™?,lavaient deja fait remarquer que le cas des autres Eglises soumises &
Constantinople & leur epoque, celles de la Macedoine, de la Thcssalie, de
I’Hellade et du Peloponnese, de I’lllyricum et de I’Epire est different, car ces
Eglises faisaient autrefois partie de la juridiction de Rome'. Baisamon seul,
toujours constantinopolicentrique («KtovoravnvoujroXirr|c; cdv aKpai*veoTOTOi; Kai
too &YitOTaTou Op6vou rfjg KcovoTavTivourréXeioi; pspoc; Yeyovioq rfi XOprn rod
©eo0 KaipiwraTov, OeXco Kai edxopai sxetv [...] aoKavSaXiorai; rravra ra 7rapa
tciv Oeill)v Kavovcov emc|)iXoTipr|Oevra aurw rrpovojjta», «moi, un verkable
Constantinopolitain autochtone, ayant fait partie, par la gréce de Dieu, du siege de
Constantinople, dans un poste d’importance capitale», ecrit I’ancien chartophylax
du patriarcat, maintenant patriarche d'Antioche en exil & Constantinople4 et, en
principe anti-latin, empechc de prcndre possession son siede antiocheen occupe
par les Latins), n’aceepte pas ces bonnes distinctions historiques de ses anciens
(«6XXd au Toig XeYopevoiq ph rrpoaxfK») et a recours a des constructions
fantaisistes qui feraient, par exemple, de la Thrace toute la peninsule balkanique
[...] Dans ce sens-1a il deplore meine le fait que la Sicile qui devrait appartenir &
I'empereur by/.antin, «<comme il se passait il y a seulemcnt un espace de temps
mesurable et non trop long», dit-il, donc a cette Rhomania qui sc trouve sous le
juridiction ecclesiastique canonique du siege de Constantinople, n’y appartient
plus, detachee de celui-ci par des mains de tyrans; et il exprime son voeu que cette
fille captive rentre aussi un jour au sein de sa mere libre, par les efforts de
I’empereur byzantin:

«'H pevTOi EikeX'n 7tpo xpdvcuv perpgrwv UfroKEipevri Ttp Opovw xfjg
KwvoTavnvouTTOXfciic; itto rupavviKwv x7iptov ek raurou; &7rEa7TC(a0TVKai
EUXopai iva Kai aliti) EnaveXOn Eiq r& npOTEpa fiiKaia, rq &vTiXqipEi to0

(res inegale sur l'auloccphalic el l'autonomie au sujel de I’Eglise oilhodoxe ou des Eglises
parliculicres. Pour un guide bibliographique voir O. D. TAPATHOMAS, Essai de bibliographie pour
I'etudc des questions de Pautociphalie, de I'autonomie ct de la diaspora (Bibliotluique Noinocanonique
7), Katerini 2000. Mes rcnvois bibliographiques concement surtout l'indication de sources ou de
littiirature sur des questions spcciales. Voir aussi les articles dans Kanon 5 (1981), dont S. N.
TROIANOS, Einige Bemerkungen zu den materiellen und formellen Voraussetzungen der
Autokcphalie in der Orthodoxen Kirche. 157-164.

| RHALLES - POTLES, 1l. 171; 206. Le commcntaire de Baisamon sur le canon 28 de
Chalcedoinc: ibid., 284-285. - Pour un commentaire sur les canons des quélte Premiers conciles je
rcnvois. une fois pour toutes, & P. L'HUILLIER, The Church of the Ancient Councils: The
Disciplinary Work ofthe First I'our Ecumenical Councils, Crestwood, NY 1996.

2 «Le grand siecle de la seience du droit canonique»; N. VAN DER WAL - G. 11. A. LOK1N,
Historiae iuris graeco-romani delineatio: les sources du droit by/antine de 300 & 1453, Groningue
1985, eh. IX, pp. 98-106; cf. C. G. P1TSAKIS, Mdginoi; le grand siede de la Science du droit canonique
oto But/ivno civoi orijv n|X<Yp«nKértira O | loe aiwvat;;. dans: 'H Aurotepuropia oe Kpiog(;) TO
BuCovtio tév | lo aiibva, AOtiva 2003, 231-266.

* Zonaras. Aristene: RHALLES - POTLES, Il. 282-284; 286.

4 Baisamon: ibid., 285-286 {hetira hermeneia).



23

BeoiculRepvgxou njachv aOrotcpaxopog, ibaei xig aixpaXionoOeiaa Ouydnip Trpoc
eXeuBspav jagxepa»'.

Cela dit, de ce point de vue constantinopolicentrique, le Systeme des
juridictions supra-metropolitaines, qui ont bvolue en juridictions patriarcales, est
bien etabli dans le droit des premiers conciles cecumeniques:

Nicee | (canons 6, 7): L’eveque de Rome, pour ce qui est de I’Occident, et
I’eveque d’Alexandrie pour ce qui est de PEgypte, de la Libye et de Pcntapolis, y
exercent, respectivement, la juridiction, selon la vieille tradition; la hierarchie des
Eglises sera etablie par une application analogue en ce qui conceme Antiochc
(pour P«Orient» de I'administration romaine) et les autres provinces, toujours
suivant la structure administrative romaine. «Selon la tradition ancienne»,
I’'eveque A'Aelia Capitolina aura la preseance apres eux, tous Ics droits de sa
metropole Cesaree de Palestine etant sauvegardes: une preseance donc a titre
encore simplement honorifique pour I'eveque de Jerusalem, qui ne porte pas
prejudice aux droits juridictionnels de I’eveque de la metropole, qui suivent
toujours la structure de I’administration romaine. Un indice tres caracteristique:
dans ce document tres ecclesiastique, document fondateur de toute une
ecclesiologie, le nom de la ville dans I'administration romaine, AeHa Capitolina
vient se substituer au nom, tres signifiant dans toute la tradition et la litterature
bibliques et ecclesiastiques, de Jerusalem.

Les canons 2 et 3 de Constantinople | clarifient les choses, et aussi parait-il,
la construction syntaetique un peu bizarre de Nicee I: la juridiction supra-

metropolitaine est exercee personnellement par I’eveque d’Alexandrie pour
I’Egypte, comrne par I’eveque de Rome pour I’'Occident, & dcfaut d’une tradition
et d’un Systeme synodaux chez eux; mais pour ce qui est des autres provinces,

cette juridiction est exercee par les synodes des eveques presidees par leur prétor,
I’exemple donne est encore celui de I'eveque d’Antioche:

«tov pev 'AXcEav8pr.ia(; e7rtOK07tov x& ev Aiyu7mp pévov oiKovopeiv, tobe Oe
rijc 'AvaxoXfjg raioKOTtmig rtjv AviiTO/.rjv povov Suhki.iv (puXaTTopcvotvy xwv
ev toiq Kavoot xoig kuxiu NtKatav irpEafReicov xij 'Avxio'/eojv ekkXi]gux.»

Cella vaut aussi pour ce qui est de la province d’Asie (sous I’eveque
d’Ephese), celle du Pont (sous I’eveque de Cesaree en Cappadoce), celle de
Thrace (sous I’eveque d’Heraclee). L’eveque de Jerusalem detient son privilege

d’honneur, sans juridiction metropolitaine, ni, & plus forte raison, supra-
metropolitaine. Le canon 3 introduit maintenant une preseance particuliere pour
I’eveque de Constantinople, qui est desormais le deuxieme dans la hierarchie apres*

‘ Ibid., 172 (sur Ic canon 2 de Constantinople ).



24

I’eveque de Rome, inais celte preseance n’est pas simplement honorifique, comme
celle de Jerusalem: Reveque de la nouvelle eapitale exerce une juridiction quasi
metropolilaine, mais qui s’etend seulement sur son propre diocese, sans territoire-
province; donc une veritable juridiction qui n’est plus soumise & son metropolite
(d’Heraclee en Thrace), & I'encontre de la place toujours purement honorifique de
I’eveque de Jerusalem, qui reste place sous son metropolite de Cesaree en
Palestine. Cf. canon 12 de Chaleedoine: «oio”opevcov xfj k«t’ aXrjOfiav pgrpoTroXei
ru)v okeuov sikciicov», une preoccupation constante du legislateur canoniqueé.

l.e canon 28 de Chaleedoine a accorde enfin & Constantinople le territoire
qui lui manquait, en supprimant les juridictions des provinces du Pont, de I’Asie
(Mineure) et de Thrace et en les soumettant & I’archeveque de Constantinople. Sa
place, la deuxieme apres Rome est confirmee, & plus forte raison. Les criteres
administratifs romains, ayant toujours prevalu en Orient pour la preseance
d’honneur, contre d’autres criteres d’ordre historique ou theologique, comme
I’apostolicite  nous avons vu le cas tres significatifde Jerusalem - y sont enonces
clairement: la preseance accordee & Rome par les Peres est due & sa qualite de
eapitale de I’Empire, «Oia ro RaoiXedetv njv rroXiv eKetvgv»; or, la ville de la
Nouvelle Rome, honoree de la presence de I’Empereur et du Senat et egale dans la
hierarchie administrative a la vieille Rome etjouissant des meines Privileges civils
et civiques, doit etre honoree en consequence, tenant la seconde place apres eile:

«Kai yap rio Opovcp rfig npeelRorepag 'Pwpqg 6ia rd RaaiXruEiv njv rroXiv
EKdvgv oi TrarcpEg [...] arroOEOWKaoi rod 7rpeoReia. Kai rw aurw aKomp
Kivoopevoi oi pv' Oeo(j)iXeoTaToi ettiokotioi, r& Yaa rrpcalieia arreveipov tw rijg
veag Ptbpng ayiwraro) Opovw, euXdywg Kpivavreg rijv BaoiXeia Kai ouyKXijTcp
Tipr|Ofioav jroXiv Kai rebv i'ocov &noXallouaav TrpeofREicov Tfj xrpEoRurepa
Pwpp, Kai ev roig EKKXr)oiaariKoig wg EKeivqv pEyaXiveoOai Trpaypaoi,
deuTepav per’ EKeivrlv OTrépxouoav.»

Le concile Quinisexte (canon 36) ne fait que codilier, en dernier lieu, et
d’une maniere qui engage encore aujourd’hui les Eglises orthodoxes, la preseance
definitive, toujours en vigueur, des sieges supra-metropolitains, maintenant
patriarcaux: Rome, Constantinople («twv Vocov &noXauEiv 7rpeoReiudv toé njg
npeoRuTepag 'Pwpgg Opévou [...] érurepov prr’ ekeivov OTrapxovra»), Alexandrie,
Antioche, Jerusalem ce dernier desormais a plein titre et a pleine juridiction
supra-metropolitaine et non plus a titre honorifique.

Or Baisamon, qui a, en bon historien, commente Revolution vers la creation
de lajuridiction supra-metropolitaine/patriarcale et Retablissement des patriarcats,

6 Cf. le commentaire de Ralsamon sur le canon 38 du Quinisexte: «<HALLES - POTLES, II.
392-394.



25

ilans son traite ad hoc sur les privildges patriarcaux, qu’il redige en sa qualitc de
patriarche d’Antioche et oii il parle un peu pro domo, n’evite pas de faire de
| Institution patriarcale une Institution d’ecclesiologie propre, voire de faire de la
celebre penlarchie des patriarches non seulement une necessite canonique, mais
pratiquement une Institution de droit divin, necessaire pour I'cxistence de I'Eglise,
donc pour le salut. 1l a meine reeours & un de ces jeux de mots souvcnt de mauvais
godt, qui charmaient vraiment les Byzantins, un veritable paradoxe de leur culture
ratlinee: les cing patriarches scraient les chefs-tetes de I’Eglise. en grec KARAI.
ce qui donne les initiales des cinq patriarcats. ne serait-ce que dans un ordre assez
bouleversc: Constantinople, Alexandrie, Rome, Antioche, Jerusalem'.

Mais ce meine Baisamon, toujours dans son commentaire sur le canon 2 de
Constantinople |. reconnait que les cing patriarcats ne couvrent pas le monde

chretien dans sa totalite: il ne laut pas admirer, dit-il, s’il existe aussi d untres
Eglises autocephales (Ei 6f Kai extpagq EKKXndagq aOTOKeiJiaAoix; elipiaiceiq, pq
Oaupéonq)*. Il y a. en elTet. les Eglises autocephales de Chypre, de la Bulgaric/
Achrida, consideree, a tort ou & raison, comme faisant suite & i’autocephalie de
Justiniana Prima creee par Justinien, de I’lberic/Georgie, dont I’autoccphalie lui
aurait ete accordee par le patriarche et le synode d'Antioche. Pour ce qui est de
I'Eglise unie, avant les conciles d’Ephese et de Chalcedoinc. il aurait pu ajoutcr le
siege de Seleucie/Ctesiphon, en Perse, & l'origine de I’Eglise ditc nestorienne. et.
certainement, I’Eglise de I’Armenie; et, dans la perspective “romaine" des
anciennes conciles, nous connaissons tres peu de choses sur les anciennes
juridictions, par exemple. en Ethiopie ou aux Indes (une dcpendance d’Alexandrie
e d’Antioche, respectivemenl?).

Pour ce qui est de Chypre, il existe meine deux Canons qui en"reconnaissent
l'autocephalic: le canon 8 d’Ephese et le canon 39 du Quinisextc. Ur, & vrai dire,
le canon d'Ephese ne fait que conlirmer I’etal des choses decril par Baisamon au
sujet de I'ancienne notion d’autocdphalie: «aux temps recules tous les eveques des
mnetropoles des provinces etaient autocephales, (Mus par les propres synodes». La
teneur du canon semble I’indiquer clairement: «la meine chose est d’ailleurs &
appliquer en ce qui conceme tous les dioceses [au sens romain du tenne: dioecesis
administrative] et toutes les provinces».

Le concile d’Ephese ne fait donc que confirmcr cette realitc generale au sujet
de Chypre, contre une revendication de I'6vequc d'Antioche, analoguc, parait-il, &
Revolution consacrec par le canon 28 de Chalcedoine pour ce qui est de la
juridiction de Constantinople. Seulement, I’existence maintenant d’une dccision

canonique eonciliaire ad hoc a propos de I'Eglise de Chypre a, semble-Il-il, exclu
finalement cette derniere de Revolution de la juridiction supra-metropolitaine

decrite par Baisamon (qui la faisait precisement remonter & ce modele etabli par le

RHALLES - POTLES. IV. (542-555) 543-544.
* RHALLES - POTLES, II. 171-172; cf. ibid.. 1V, 545.



26

canon 28 de Chalcedoine & propos de Constantinople). Donc, une veritable
autocephalie pour Chypre, au nouveau sens du terme, a savoir au niveau quasi
patriarcal. Cette nouvelle aeeeption est confirmee assez vivement par le canon 39
du Quinisexte qui regle une Situation provisoire: I’exil de I’archeveque de Chypre,
refugie au T siecle avec ses eveques et son peuple & la region de PHellespont, les
Dardanelles actuels; or, pour lui assurer un territoire juridictionnel, le concile
aceorde & Parcheveque de Chypre (sous-entendu: pendant la duree de son exil)
non seulement le droit d’etre elu par son propre synode en exil et de faire elire son
propres eveques, mais aussi d'exereer Padministration de la region de son exil & la
place du patriarche de Constantinople, en y exergant lui-meme les droits
patriareaux, & son propre titre (ra OtKaia exetv rfig KcovoTavnvouTréXeioq)9, y
compris I’election du metropolite local de Cyzique, qui lui serait desormais
soumis. Donc, une autocephalie complete de Chypre (et des autres Eglises
autocephales: Achrida et Iberie), en dehors de la pentarchie, & Pinstar de
patriarcats.

Quelques remarques:

1. Dans toute la production canonique orientale antique la question de la
juridiction et de Pautocephalie est liee, fondamentalement et par
exceilence, au droit de Pelection (et de Pordination) des eveques: dans le
langage canonique de Pepoque XEipoTOveiv signifie, a la fois, toutes les
deux (ce qui cree parfois certains probiemes d’interpretation).
Inversement, ce droit constitue, jusqu’a nos jours, le critere definitif et
decisifde Pautocephalie effectivc.

2. De Constantinople | (canon 2) & Chalcedoine (canon 28) le sujet de la
juridiction en dehors des juridictions canoniques constituees, en pays
barbare («ev Toig RapRapiKoig eOveoi»), est aborde d’une maniere
equivoque, qui est & Porigine d’intcrpretations divergentes, lesquellcs
sont, cn realile ou commc prelcxte, & Porigine aussi de plusieurs de nos
probiemes actuels. Le canon de Constantinople ! recommande
I’application de la coutume etablie dans chaque cas concret
(«0iKOvopeiodai XPH K«ra Tijv Kparfloaoav ouvr|OEiav tccv llarepwv>):
une dependance peut-etre de PEglise constituee qui avait eu Pinitiative de
la mission? une dependance de PEglise la plus voisine? — «par necessite»,
dit Baisamon, bien que tout cela soit en principe anticanoniquell. Le

9 Varia leclio: ri)<; Kuivoravnf.iov noXecoi;, de la ville de Constantia, siege primatial de Chypre.
Mais, malgrc la teneur divergente, cette Icpon ne change pas la substance de la norme. L’archeveque de
Chypre exerce dans son lieu d’installation provisoire les droits patriareaux de la juridiction de
Constantinople, ou bien il y exerce ses propres droits de prétos, comme si ce lieu appartenait & la
juridiction de Chypre. Son lieu d'installation, appeie Justiniana Nova du nom de I’empereur d’alors
Justinicn 11, & l'instar de la Justiniana Prima, est maintenu dans la titulature officielle de Parcheveque
de Chypre.

RIIALLES - POTLES, Il, 174; cf. Zonaras: ibid., 170-171.



27

canon de Chalcedoine, en conferant & Constantinople le juridiction sur les
provinces du Pont, de I’Asie et de la Thrace, specific que le siege du
Constantinople aura aussi le droit d’election des eveques en pays barbare,
dependant jusque la de ces provinces (sans doute, suivant cette norme
«etablie», confirmee par le canon de Constantinople); Baisamon eite
I’exemple de I’Alanie caucasienne, censee avoir dependu de la province
du Pont, et de la Russie, censee avoir dependu de la province de Thrace

ce sont ses "barbares™ a lui”. On ne sait pas grand-chose par ce qui est
d’autres dioceses crees par la Constantinople byzantine pour gerer des
peuples sans doute regardes par eile comme des «barbares» (au sens non-
pejoratif du langage des canons), dans des pays exotiques, comme cet
eveque demi-legendaire Gregence dans le royaume des Homerites, dans
PYemen d’aujourd’hui, & Pepoque de Justinienl3, le metropolite de
Gotthie, les eveques d'Arabie ou des Arabes, ou cet eveque Hierothee de
Turquie, & savoir de la Hongric, selon Pancienne terminologie byzantine,
elu et consacre & Constantinoplell. On sait que le canon 28 est interprete
d'une maniere differente par les Eglises orthodoxes d’aujourd’hui,
Pinterpretation “constantinopolitaine”, suivie par les Eglises grecques ct
grecophones, en ayant introduit une large application, comprenant aussi

la diaspora orthodoxe, en Pabsence d’un canon plus precis ou d’une
legislation canonique plus recentel4.

3. On doit faire la distinction absolue entre cette notion d’autocephalie et le
terme homonyme "autocephale” employe tres souvent dans la litterature
canonique byzantine et post-byzantine pour qualifler simplement un
archeveque, donc un prelat qui ne soit pas metropolite, & savoir qui n'ait
pas d’eveques suffragants. mais qui ne soit pas lui-meme soumis & la
juridiction d’un metropolite — “autocephale” donc dans ce seul sens
concret, qui n’a rien avoir avec la notion d’autocephalie qui nous
interesse ici. L’archeveque “autocephale” occupe donc dans la hierarchie

Ibid., 285; toujours ce mfimc cxemple de dioceses “en pays barbare" (Russie. Manie) au suijcl
du canon 30 de Quinisexte: cf. ibid., 370.

PClI 86.1. col. 568-620. N. PIGULEWSKAJA, Byzanz auf den Wegen nach Indien. Aus der
Geschichte des byzantinischen Handels mit dem Orient vom 4. bis 6. Jahrhundert (Berliner byzant.
Arbeiten 36), Berlin-Amsterdam 1969, 197s; Ch. PAPASTATHLS, llept tiiv volkov Tty 'OpnpiTOV roD
Ayiou I'priyEVTiou, dans: Graeco-Arabica 4 (1991) 115-126; A. N. PAPATIIANASIOU. Oi vopot rév
OplPiriov: iEpanooToXiKr) npooEyytot| Kai ioropiKii-vopiKti trcpRoXn (Forschungen zur byzant.
Rechtsgeschichte. Athener Reihe 7), AthEnes-Komolini 1994, avec la bibliographie anterieure.

** Skylitzes, 239 (H. TILURN) = Kcdrenos, I, 328 (ed. DE BONN); I'actc de sa canonisation. le
11 avril 2000, & la vcille de la visitc du patriarche Bartholomaios en |longrie. dans: |-'olia Canonica 3
(2000) 187-188. Cf PITSAKIS [infra n. 30], 887 et n. 47 avec la bibliographie anterieure.

Voir. par un grand theoricien de I'Interpretation "constantinopolitaine”: Maxime de Sardes.
oiKouprviKov rrarpiapyrtov ev rft Opdo60i;ip HssXiiaty. Thcssalonique 1972. passim, surtout pp. 211-
243. 330-333. D'un autre point de vue: P. L’HUILLIER |supra n. 1]. 267-296.  Sur le canon 28 de
Chalcedoine, en general, comme documcnt de “fondation" du patriarcal tecumenique: P.
MENEVISSOGLOU, '0 «ropog» ibpuoaiji; tos OiKouptviKoO narpiapxtiou, <t>avépi 400 xpovt«.
Athenes 2001,21-51.



28

une place intermediaire entre le metropolite et I’eveque (suffragant d’un
metropolite), et il est soumis direetement & son patriarche. Dans des
periodes de deelin canonique, meme la chancellerie du patriarcat
cecumenique n’a pas su faire la difference. Dans un aete du mois du
juillel 1694 sous le patriarche Callinique Il, concemant la promotion de
I’eveche de Rodosto (Rhaidestos), suffragant jusque la du metropolite
d’Heraclee, en archeveche “autocephale* ou “autonome* (on ne faisait
pas alors la distinction, surtout dans cette acception particuliere du
terme), on renvoie, en citant Baisamon, & I’“autonomie” des Eglises de
Chypre ou de la Georgie/lberie en tant que precedents historiques - ce
qui est pourtant tout autre chose

4. Le canon de Chalcedoine clarifie: le droit d’elcction (et d’ordination) des
metropolites des provinces du Pont, de I’Asie et de la Thrace appartient
desormais au siege de Constantinople; les metropolites n’y sont donc plus
elus par leur propre synode d’eveques; mais les eveques de ces provinces,
ils seront toujours elus par leur metropolite et leur synode d’eveques,
comme dans le passe: «6gXaotj eKaaroi) priTporroXiTou twv TTpoetpgpeviov
dioiKrioEwv per« rav Trjq ETrapxiot? emoKOrrwy xeipoTovouvrog rouc rij?
ejTCtpxla? ejtioksjtou?, KCtOdx toi? Oeioi? Kavooi 6tqydpeuTai.»

Or, par une longue evolution qui a commence & ce moment meme, le
patriarcat constantinopolitain (suivi par les autres patriarcats orientaux, éa
I’exception du patriarcat d'Alexandrie ou le Systeme monarchique avail toujours
prevalu contre le Systeme synodal)ita pratiguement revendique le droit d’election
de tous les eveques de sa juridiction; les dernieres manifestations de ce demele se
retrouvent au XL siede byzantin dans une litterature canonique, qui, passee
ordinairement sous silence apres le triomphe du Systeme patriarcal, n’a pas laisse
de traces dans les collections canoniques usuelles. Elle comporte un traite
anonyme «Sur le droit de vote et les elections et la nominalion et les Privileges des
metropolites, des archeveques et des eveques», rel'ute par un grand partisan des
revendications patriarcales, le metropolite Nicetas d’Amasee «Sur la controverse
sur les elections qui a eu lieu dans le patriarcat», mais repris par son homonyme,
le grand defenseur des droits des metropolites, Nicetas d’Ancyre «Que le
patriarche de Constantinople n’a pas le droit de proceder a I’election d’eveques
suffragants des metropolites, meme si & ces eveques est conferee la qualite de
metropolite a titre honorifique, car cela va contre les dispositions des Saints
Peres». Cette litterature, mise en evidence par le Pere Jean Darrouzes|,, et tout le

15 Ed. A. PAPADOPOULOS-KERAMEUS, 'ApxaiOTtirei; Kai £jtvypa<|>ai Trjg O(h/.kilc [...], dans:
O £v KwvTovnvoujroXEi EXXtiviKOc «InXoXoyiKOc EuxXoyo<;. llapaprrip« rot 17." tsjjou, Constantinople
1886, 84-86; nouvelle edition et commentaires prepares par A. TSELIKAS, lIp&Eeic rou narpiapxtl

KaXXiviKou B’ (1688-1702) Kai t) jtaTptapxtKt) ypappareia rrjt; enoxi)?. N. 31-55.
16 Cf., par excinple, le canon 30 de Chalcedoine.

! .1. DARROUZES, Documents inedits d'ecclesiologie byzantinc (Archivcs de I'Orient Chretien
10), Paris 1%6, 21-53 (introduction), 116-207 (edition des texles); Nicetas d'Ancyre sur la necessite



29

sujet de la controversc sont passes, nous venons de le dire. sous silence che/ les
canonistes “officiels” du XU* siecle, lorsque, d'une manicrc ou d’unc aulre,
I’affaire avait deja pris son chemin vers la victoire definitive des thescs
patriareales au detriment du Systeme metropolitain. Le Systeme metropolitain
canonique a, certainement, survecu, effectivement ou nominalcment. dans
certaines regions pour l'administration des affaires ecclesiastiques locales, sous
des metropolites inlluents et disposant d’'un nombre important d’cveques
suflragants, jusque meine au debut du XX!' siecle. ol il a pratiqguement disparu
saufdans ees cas d’""autonomie” plus ou moins formelle que nous allons voir; les
synodes des provinces metropolitaines procedaient aussi parfois & des elcctions
d’evcques - mais, en regle generale, cela etait fait, plus ou moins, sous la forme
plutét d’une delegation de pouvoir, tacite ou explicite. exceptionnelle ou
permanente, de la pari du patriarcat constanlinopolitain (souvenl par Pemission
d’une ekdosis ad hoc); ou bien Pelection etait soumise & unc approbation ou
confirmation par Constantinople; en general Pelection des eveques par les synodes
metropolitains n’etait donc plus regardee comme la manifestation (et avec la
consciencc) d’un droit canonique propre.

Les realites politiques apres cc Xlle siecle "tres canonique” ont conduit & des
nouvelles autocephalies. Ln premier lieu, le patriarcat bulgare. quelque peu
Ephemere, de Tmvo, reconnu par Constantinople, mais regarde souvenl par les
sourees by/antines et post-byzantines comme une Eglise autoeephale, sous un titre
patriarcal qui n'aurait qu’un caracterc purement honorifique, ce qui le rendrait, a
leur avis. un patriarcat "non comme les autres” et son patriarche un patriarchc
quasi titulaire; son existence. meme sur le plan juridique. a pris fin par le conquete
Ottomane. Puis, I'archcveche serbe de Pec, d’une autocephalie tres certaine,
accordee par le patriarcat de Constantinople en 1219 ou 1220. Les deux
autocephalies furent accordces lors de P"exir du patriarcat de Constantinople
(siegeant alors a Nicee. apres la prisc de Constantinople par les Croises de la 1\V(
croisade en 1204), malgre les protestations de l'archeveque grec de PEglise
autoeephale d’Achrida, Demetrios Chomatianos, le grand canoniste du XIII*
siecle, & la juridiction de qui appartenait jusque |a le territoire serbe - et aussi.
Pensait-t-il, avec beaucoup moins de conviction. le territoire bulgare de Tmvo, en
vertu de Landen titre de son propre siege de «toute la Bulgarie»18. Les aspirations
posterieures de Pec au titre patriarcal (titre lid, paralt-il, & la necessitc de la
presence d’un “patriarche” pour operer le couronnement imperial de Lempereur

canonique que le syslime synodal fonctionne aussi dans le "diocesc" de Constantinople: ibid.. 44-51.
Cf. Zonaras: RIIALLES - POTLF.S. Il. 237-238; 259-261 (sur le Canon 9 et 17 de Chalcedoinc; et dans
saC'lironiquc 16-25 (cd. de Bonn, IlI, 505).

* Chomatianos letlres N. 86 (adressee a saint Sava) et | 14 (adressee au patriarche Germain 11):
cd. J.-B. PITRA, Analecta sacra et classica Spicilcgio Solesmcnsi parata. V. Paris-Rome 1891. col.
381-390 et (487-498) 495-496, Nouvclle ddition: G. PRIN7.ING, Demetrii Choniateni Poncmata
Diaphora (Corpus | onlium llistoriae Byzantinae 38). Bcrtin-New York 2002.



30

scrbe Stefan Dusan, le 16 avril 1346) n’ont pas ete reconnues par Constantinople,
bien que le tilre patriarcal ait etc employe couramment en Serbie; cela n’a pas
provoque de vcritables frictions & Constantinople, qui a toujours feint d’ignorer la
chose . En revanehe, Chomatianos lui-meme a cree des frictions importantes,
lorsqu’il a procede, en agissant en patriarche, ou en tant que I’equivalent d'un
patriarche, a Thessalonique, en dehors meme de sa juridiction autocephale, au
eouronnement d'un empereur des Romains, son propre maitre, le prince d’Epire
Theodore, rival de I'empereur siegeant & Nicee (1227). Mais Chomatianos lui-
meme N’a jamais employe le titre de patriarche; ses successeurs lointains de la
periode post-byzantine Pont souvent fair": Constantinople a toujours feint, dans
ce cas aussi, d’ignorer ce l'ail et a toujours maintenu ses rapports canoniques avec
Achrida, comme avec Pec ; en plus, les archeveques post-byzantins d’Achrida
(ayant toujours retenu le titre de «Justiniana Prima et de toute la Bulgarie») se sont
aussi appropries d’un pretendu droit de signer par I’encre verte, a l'instar de
I’Eglise de Chypre, premiere dans la hierarehic des Eglises autoeephales non-
patriarcales, qui S’etait appropriee, & I’epoque post-byzantine, de certains
Privileges “imperiaux” d’origine obscure pour son archeveque, dont d’un droit
fantaisiste de signer en einabre.

A I'epoque de Chomatianos, cette epoque tres turbulente de I’histoirc
byzantine tardive, une autonomie de faeto s’est etablie dans cette meine region de
la principaute d’Epire, I'un des Etats grecs crees apres la premiere prise de
Constantinople en 1204, rival de I’Empire siegeant & Nicee. Si une partie de la
principaute d'Epire se trouvait, regulieremenl, sous la juridiction ecclesiastique
canonique d’Achrida, ce qui ne posait pas de probleme d’ordre ecclesial. une autre
grande partie de la principaute (au sud) avait son appartenance canonique du
patriarcat constantinopolitain, siegeant & Nicee et loyal envers I'empereur qui y
siegeait, le rival done du prince d’Epire, puis empereur lui-meme, comme nous
venons de voir, grdee aux bons Services de Chomatianos, tous les deux
revendiquant la legitimitd de la succession & I’Empire byzantin, donc & I’Empire
romaine dans sa continuite. L’administration canonique de cette region par
Constantinople/Nicee etant devenue impossible, une autonomie de facto a ete
creee, et un synode ad hoc a fonctionne sous la presidence du metropolite de
Naupactos/Lepante Jean Apokaukos, un grand canoniste aussi, qui a invoque I’etat
de necessite et procede & des elections de metropolites et d’eveques.
Constantinople a regarde cette Situation comme un schisme et n’a pas reconnu les
ordinations episcopales qui en ont resulte. Le triomphe politique de Nicee contrel9 20

19 M. ILASCARIS. Lc palriarcal de Pec a-t-il eie reconnue par I’Eglise de Constantinople en
13757, dans: Melanges Charles Diehl, 1. Paris 1930. 171-175; V. LAURENT, L’archeveque de Pec et
Ic titre de patriarche apres l'union de 1375, dans: Balcanica 7 (1944) 303-310; Les Regcstcs. VI (J.
DARROUZES), 132 (N. *2842); voir, en demier lieu. C. G. P1TSAKIS. Canonica byzantino-serbica
minora, |.. dans: Byzantiutn and Serbia in the 14,h Century. Alhiines 1996, (267-281) 275 et n. 25 avec
la bibliographie Serbe rccente.

20 1. GELZER, Der Patriarchat von Achrida: Geschichte und Urkunden. Leipzig 1902,



31

Epire a mis fin & ce schisme et & cette "autonomie" ephemere de fairl. Une
certaine autonomie de facto de I'Eglise dans le troisieme Etat grec ne de la
conquete latine. I’Empire de Trebizonde, ne fut qu'assez restreinte, et le
metropolite de Trebizonde a toujours etc place sous la juridiction du patriarcat du
L onstantinople, ce qui le rendait aussi un pcu suspect & l'autorite imperiale locale;
le couronnement de I’empereur de Trebizonde n’etait, paratt-il, en realitc qu’un
acte de earactere ““lai'‘que”.

Les "autonomies”, plutét de fait, qui ont fonctionne & la periode byzantine
tardive et a la premiere periode post-byzantine en Russie, surtout apres le choc du
concile de Ferrare-Florence et de la participation au concile d’Isidore de Kiev, son
metropolite grec, le lutur Cardinal, ainsi que dans les metropoles “roumaines” de
Hongrovalachie ou Moldovalachie (autres formes employees: Russovalachie,
Maurovalachie etc.), reposaient plutét sur des distinctions et des dillerences
cthniques et linguistiques, des divergences surtout de mentalite et de culture et des
roalites d’ordre politique ou ideologique que sur une veritablc notion canonique
formelle d*“‘autonomie”. Et. evidemment. bien que cette “autonomie” de fait ait
largement fonctionne en Russie, et aussi dans les pays roumains, I'idee meine
d'une pretendue vieille “autocephalie” sur le sol des principautes roumaines™
releve du mythe. Pour ce qui est de Constantinople, eile a presque toujours. meine
en fermant souvenl les yeux sur les faits, ignore ees "autonomies™ et a toujours
regarde officiellement les dioceses de ces regions comme de simples dioceses de
sa juridiction, comme tous les autres — tout au plus eile aurait regarde leurs
Primats comme agissant en tant qu™exarques" patriarcaux (exarchikoi dikaioi),

comme ce sera le cas plus tard, formellement, pour les metropolites de
Philadelphie siegeanta Venise.

Le point culminant de la premiere periode post-byzantine fut la fondation de
patriarcat de Moscou, premicr patriarcat oriental cree & Fepoque moderne, Eglise
d Etat et Eglise “nationale", etape critique pour Fevolution de I’ecclcsiologie de
' Orient chretien; un elemenl d’importance capitale: pour la fondation du
Patriarcat (1589), comme auparavant pour la reconnaissance (1560) de la
proclamation de I’Empire en Russie. I'autorite imperiale de Moscou s’adresse au* *

A. 1). KAKPOZII.OS, The Ecclesiastical Conlroversy bclwcen ihe Kingdom of Nicaca and
Ihc Prineipality of Epiros, Thessulonlquc 1973; A. STAVRIDOU-ZAPHRAKA. Nixaiu K«i "Hnnpoc

rAv 13“ aiwva: ifiroXoYiKii tvnnapaOEQi). Thessalonique 1990; Ci. PRINZING, Die Antigraphc des
Patriarchen Germanos Il. an Er/hischof Demetrios Chomatcnos von Oclirid und die Korrespondenz
zum nikaniseh-cpirotischen Konflikt, in: Rivisia di Studi Bizantini e Slavi 3 (1984) 21-64; K.
katerelos. H KavoviKn 6ncato6oofa rou oiKoupeviKou naTpiupxfiou im rtov Errupxitv roO
oérnnorarciu rqg Hnripou tcara rpv nrpiodo 1204-1235. Thessalonique 1995.

Voir par exemple la n 181 de l'article. d'un parti pris tres fort, par G. GRIGORIffA,
Autonomie el Synodalite dans I'Eglise orthodoxe: les inscriptions des saints eanons et les realites
ccclesiales actuelles, dans: Studii Teologicc, seria a lll-a, 5 (2009) 141-214.



32

patriarcat de Constantinople ’. Si la tradition russe insiste plulét sur la charte de
fondation du patriarcat de Moscou et Eelection du premicr patriarche Job, actes
conclus & Moscou par le patriarche de Constantinople Jeremie Il, dans les
conditions pittoresques qu’on sait, la tradition patriarcale grecque a toujours
insiste sur Pimportance preponderante des actes synodaux de Constantinople de
1590 et de 1593, avec la participation des autres patriarches orienlaux. Le dernier
acte a defmitivement accorde & Moscou la cinquieme place, apres Jerusalem, dans
la hierarchie des patriarcats orienlaux, contre ses pretentions, pour lesquclles le
caractere de la ville comme capitale “imperiale” ayant “droit” & un patriarcat sc
confondait & la theorie de la “Troisieme Rome”. A signaler aussi que I'abolition
du patriarcat et I’installation de EEglise synodale ont ete annoncees par Pierre le
Grand au patriarcat (ecumenique et aux patriarcats orientaux (1721); ce que les

patriarcats ont intcrprete comme un requete d’approbation, qui ils ont accordee en
172328

Ce sont surtoul les dominations Ottomane et latine/venitienne dans I'Orient
orthodoxe qui ont cree, d’'unc maniere ou d’une autre, de jure ou de facto, des
formes d’autonomie, de tout genre, dans lesjuridictions orientales.

Il'y a d’abord le cas de la domination latine (1192-1489) puis venitienne
(1489-1571) & Chypre25. son Eglise, n’ayant pas de point de reference canonique
en dehors de Eile, & cause precisement de son autocephalie tres ancienne et tres
ferme, est obligec de s’incorporcr completemenl & une normalite catholique, de
devenir donc, tout au moins sur le plan formel, une Eglise unie & Rome et de rester
en dehors de la communion des Eglises orthodoxes, tout en gardant son rite
oriental et une vaste autonomie et meme une juridiction en matiere civile sur son
peuple, en vertu de la celebre Bulla Cypria ou Comtitutio Cypria du pape
Alexandre IV (1290). Apres la prise de Elle par les Ottomans (1571), son Eglise
revient & la communion orthodoxe traditionnelle et s’integre pleinement dans le
Systeme ottoman des Eglises orthodoxes, sous la haute surveillance du patriarcat
cecumenique, comme les autres patriarcats orientaux; en effet, ses patriarcats qui

23 15 L. I'ONKIC, Greieskie gramoty sovetskich chranilisc, in: Problemy paleogralli i
koilikologii v SSSR. Moscou 1974, 242-260; C. G. PITSAKIS, A propos des actes du patriarcat de
Constantinople concernant la proclamation de I'limpire en Russie. dans: L'idea di Roma a Mosea (Da
Roma alla Ter/a Roma, IX, Seminario Interna/.ionale di Studii Storici), Rome 1989, 85-138.
Correspondance publiee par W. REGEL, Analecta byzantino-russica, Saint-Petersbourg 1891
(introduction: pp. li-xcviii).

24 Les textes, en grec. dans RHALLF.S - POTLF.S. V, 160-163.

25 C. G. PITSAKIS, La tradition du droit canonique de I'Eglise d'Orient dans I'ordre juridique
chypriote, dans: Energpie rou Kevrpou 'Epeuvqc Tt)c; loropiac tob 'EXXqviKoR AiKaiou 38 (2004) 151-
180. Plusicurs articles par B. F.NGLEZAKIS dans sa collection posthume d'etudes «Studies on the
History ol'the Churelt of Cyprus», Aldershot, Hampshire 1995 (= Aia rr|V 'EKtcAgatav rqg Kunpoo,
Athenes 1996).



33

se sonl retrouves apres de longs siecles. avec Constantinople sous un seid Empire,
deviennent plus ou moins des salellites du palriarcat cecumenique, ne lut-ce que
du point de vue de I’ordre juridique etabli. A l'aulre extremite se trouve le cas de
la Crete venitienne: on N’y a jamais permis Eelection ou la presence d’un eveque
orthodoxe (au moment ol un eveque oriental dependant du patriarcat de
Constantinople etait installe & Venise meine, & deux pas de San Marco et du palais
ducal), et les ordinations sacerdotales pour I’ile avaient lieu dans d’autres regions
du domaine venitien. Mais la dependance de I’ile du patriarcat de Constantinople
n a pas permis qu’elle devint une autre Chypre: au contraire. regardee, a defaut
d’autre presence episcopale dans l'ile, comme placee provisoirement sous la
juridiclion immediate du patriarche de Constantinople, la Crete est restee, malgre
des elements de Symbiose, dans la culture, le culte, la devotion populaire et Eart,
la plus orthodoxe des possessions venitiennes, avec une forte influence exercee sur
la vie religieuse de Eile par le patriarcat d’Alexandrie et surtout par le monastere
de Sinai, La prise de la Crete par les Ottomans met la fin a cet ctat “provisoire”
des choses et fait Eile s'integrer completement au modele ordinaire
d’administration des dioceses du patriarcat constantinopolitain.

Entre ces deux cas extremes se placent les dioceses du patriarcat de
Constantinople dans le Peloponnese venitien et surtout dans les lies ionicnnes.
Mais il n’y a pas de modele commun d’administration ecclesiastique. A Corfou on
n’a pas permis I’installation d’eveque oriental, mais les dioceses de Cephalonie et
de Zante, de Cythere/Cerigo, de Leucade/Sainte Maure fonctionnaient plus ou
moins regulierement, comme fonctionnait aussi & Venise le diocese de
Philadelphie, transfere a la capitale de la Serenissime. sous un metropolite-exarque
patriarcal: dans tous ces cas les Statuts locaux accordaient une autonomie

mmportante aux eveques et en assuraient une election locale, laquelle (dans le cas
de I’'archeveque de Zante et surtout dans le cas de Eclection du grandprotopapas

de Corfou) prend parfois la forme d’une procedure feodale. Le patriarcal de
Constantinople, tres attentif toujours & maintenir des relations parfaites avec la
Serenissime, acceptc en silcnce le resultat ces procedures locales, tont en les
'‘gnorant officiellement; pour lui c’est Eelection canonique faite formellement &
Constantinople ou ailleurs sur son ordre (ekdosis) qui compte, bien que cette
election ne fait que confirmer pratiquemenl le resultat de Eelection locale; pour les
autorites locales et pour Venise elle-meme. c’est Eelection faite d’apres les Statuts
locaux qui vaut. Le grand protopapas de Corfou, avec son Statut de grand
seigneur et son autorite quasi episcopale voire plus-qu’episcopale, et presque
monarchique, n'est officiellement, pour Constantinople, qu'un pretre, tout au plus
une sorte de vicaire general de ce diocese toujours vacant. Il en va de meine pour

ce qui est de I'appartenance confessionnelle de ces Eglises: pour les autorites
locales, elles seraient officiellement des Eglises orientales fonctionnant en vertu

du modele de Ferrarc-Florence et sous les Statuts de la republique, ayant
seulement leur dependance canonique fonnelle de leur propre patriarche; mais les
autorites civiles "oublient” deliberement que ce patriarche n’est pas le patriarche



34

en communion avec Rome prevu par le modele de Florence; le patriarcat de
Constantinople feint d’ignorer tout cela et regarde ces dioceses comme tous ses
autres dioceses, dont il detient le controle effectif, en “oubliant” aussi que cette
sorte de contréle n’est pas possible en domaine venitien. Tout a fonctionne,
pendant des siecles, comme j’avais ecrit ailleurs, dans une realite fictive, voire
dans un etat de restriction mentale reciproque. Un effort du patriarcat de
Constantinople en 1644, sous le patriarche Parthenios ler, reconnu aussi par les
autorites venitiennes en 1653, d’unifter ses dioceses sous domination venitienne
dans une structure quasi autonome, sous le metropolite de Philadelphie (en

I’occurrence Athanase Valerianos 1635-1656), & qui des Privileges particuliers
sont accordes, en tant qu’cxarque patriarcal, n’a pas eu de suite importante26.

V.

A la periode moderne, la premiere des grandes evolutions dues & la conquete
ottomane fi.it la fondation, en marge de la normalite canonique, de la juridiction de
Karlowitz, par la suite du refuge massif des Serbes au territoire de I’Empire des
Habsbourgs, en 1690, sous leur archeveque/patriarche de Pec, Arsenij 111
Cmojevic (1672-1706); en 1699 le traite de Karlowitz est signe. Pour le patriarcat
de Constantinople cette division de la juridiction serbe n'a jamais eu lieu, au
niveau juridique. Arsenij, lui-meme, exerce toujours ses fonctions en tant
qu’archeveque de Pec legitime, qui se trouve provisoirement en exil avec son
peuple, comme autrefois I'archeveque de Chypre a I'Hellespont. Mais pour
Constantinople il n’y a maintenant qu’un archeveque legitime de Pec, le nouvel
archeveque Callinique. De son propre compte, mais sans doute aussi en porte-
parole du patriarcat de Constantinople, le savant patriarche de Jerusalem Dosithee
(1669-1707), ecrit en fevrier 1706 de Constantinople & Arsenij, qu’il appelle
«ancien archeveque de Pec», pour lui clarifier sa propre position canonique:
Arsenij fait toujours partie de TEglise de Pec, puisqu’en droit Turnte du siege de
Pec n’ajamais pris (in; la partie du peuple serbe en territoire autrichien appartient
toujours canoniquement & Pec et eile ne possede pas d’autre prétos que
Tarcheveque de Pec; aussi doit-on eviter les elections locales d’eveques, sinon y
proceder seulement avec la concession (ekitosis) ct I'approbation de Pec; on doit
meme envoyer de temps en temps une offrande symbolique & Pec. en gage de cette
unite ininterrompue. Arsenij est mort au cours de cette meine annee 1706 et

26C. G. PITSAKIS, H AvotoXikii 'EkkXooiu rfle PEveTotcpaToupeviK 'Enxavnoou: oe avaCnnion
pi&q aveidiiKriig KavoviKornTac;, dans: Z' lidviovio Euveopio, |, Athenes 2004, 481-512. — L’isolement
pralique des iles ionicnncs du patriarcal de Constantinople s’aecentua & la periode du protectorat
britannique. ol mente la correspondanee courante avec le patriarcat, en mutiere ecclesiastique, devrait
etre conduitc par la voie gouvernementale et diplomatique: IDEM. H F.KicXnoi« tav ‘Emavpotov: and
jua suokoXii llpooTaota m piu UKOpn nl”” fiuOKoXq "Evujog, dans: 'H 'Evtom| Tqq 'Etrravrioou pc Tr|v
’EXXaba 1864-2004. |, Athenes 2005, 403-427; P. CAPODISTRIAS. 'EXXdtpetq ayiou pupoo ora ’lovta
vqoiH kotu rov 190 aiAva, dans: Oiopa Ttpflg yi& rov pnTp07roXiTt) ZaKt>v6ou Xpuodoropo B' luveto.
Zante 2009, 381-394. L'Eglise des iles ionicnncs, dans la juridiction plus ou moins nominale de
Constantinople, etait prcsidcc par Tun de ses eveques. appclc “exarque”, pratiquement par alternance.



35

personne, parait-il, dans lajuridietion de Karlowitz ne s'occupa de ces subtilites
canoniques. Vers 1710 le nouveau patriarche de Jerusalem Chrysanthe decrit
aussi, comme son predecesseur (et son oncle) Dosithec, la nouvelle Situation en
termes canoniques: tous les dioceses serbes appartiennent & I’archeveque de Pec;
seulcmcnt, apres le traite de Karlowitz certains d'entre eux se trouvent sous
I’Empire autrichien, les autres etant restes sous I'Empire ottoman; pour les
dioceses sous I’Empire des Habsbourgs, le metropolite de Karlowitz tient la place
de lI'archeveque de Pec, en agissant en son locum tenens, meme si cela est fait sans
la volonte expresse de son propre archeveque, mais d’une nvaniere arbitraire et
contraire a la canonicitc. par la force du pouvaoir civil27.

Apres 1766/1767 les deux juridictions canoniques autocephales dans la
peninsule balkanique sous I’Empire ottoman, I'archeveche de Pec et I'archeveche
d’Achrida. sont supprimees et absorbees par Ic patriarcat cecumenique. desormais
seule juridietion canonique dans la peninsule. Depuis lors la canonicite. et & plus
forte raison l'autocephalie, de la juridietion de Karlowitz reste en suspense, a
defaut de juridietion canonique dont eile dependrait de jure: le patriarcat

«cumenique ignore donc officiellement, des lors, son existence.

L’abolition de l'archeveche de Pec a eu une autre consequence canonigue
aussi: c'est de ce siege que dependait regulierement, depuis sa creation, le diocese
de Cetigne/Montencgro, une region qui n’a jamais accepte sa soumission &
I’Empire ottoman et qui n’y fut en realite jamais soumise; les vladike,
pratiquement hereditaires, de Cetignc etaient aussi. tout au moins depuis 1697 et
jusgqu’a la secularisation du pouvoir civil au Montenegro en 1851, les princes
regnants de la petite principaute. Les structures ottomanes n’etaient donc pas
applicables a cctte principaute. qui a deliberement ete laissee en dehors de la
procedure et des decisions qui aboutirent a I'abolition de la juridietion de Pec: le
patriarcat cecumenique n’aurait certainement pas voulu assumer la responsabilite
de celte region «rebelle» voire vraiment independante, en etat de guerre

continuelle contre les Uttomans, et a prefere ignorer son existence canonique. Le
Montenegro s’est donc trouve dans un etat d"autocephalie”, creee de facto, que

Personne nc lui avait accordee. due seulement au fait que lajuridietion canonique
dont il dependait n’cxistait simplement plus; une “autocephalie” de fait. que le
Montenegro n’ajamais voulue ou demandee: le Montenegro n’a pas recherche son
autocophalie, il I'a, tout au contraire, simplement “subie”. Les princes-evcques de
teligne portaient toujours le titre d’«exarque du saint siege de Pec» («egzarh
najsvetijeg Peckog trorta»), en soulignant leur dependance canonique de Pec,

meme apres l'abolition de ce siege, existant seulement en sommeil ou en
Puissance. lls recevaient depuis lors leur ordination & Karlowitz ou & Saint-

C. DF.L1KANES. UurpiupxiKa ‘Ewpa™a. Ill. Constantinoplc 1905. 905-910 N. 1579
(Dosithec); ibid.. 910-912 n. 1580 (- A. PAPADOPOUI.OS-K.ERAMEUS. IEpooo).opinKf]
BtRXioOrirn, |V. Saint-Pclersbourg 1899.401-402 (Chrysanthe).



36

Pelersbourg. Au X1XC siede I’Eglise russe elait la seule qui reconnaissait ie
Montenegro comme Eglise autocephale, comme d’ailleurs eile reconnaissait une
“autocephalie” de I’Eglise du Mont-Sinai'.

Or, ce sont les deux cas ol une autocephalie canonique eCit ete impossible,
meine si ces deux Eglises satisfaisaient a toutes les autres condilions rcquises. En
effet, le crilere par cxcellence de I’autocephalie, dans toute la tradition canonique,
et le minimum requis, est qu'elle possede la possibilite, possibilite canonique et
possibilite pratique (& savoir: possibilite pratique institutionnelle, sauf les cas
extraordinaires de necessite) de proceder par elle-meme & I’election (et
I’ordination) de ses eveques: or, cette possibilite n’existe pas en soi,
institutionnellement, dans des Eglises ne disposant que d’un eveque28.

Pour ce qui est de I'archeveque du mont Sinai, son autonomie a oscille,
pendant toute la periode dite post-byzantine et jusqu’au XIXe siede, entre une
“autocephalie”, une ‘“autonomie” et, a Il'autre extreme, un simple Statut
d’archeveche du patriarcat de Jerusalem, comme tous les autres. En effet, si la
condition autonome du monastere de Sinai, ainsi que les droits de I'archeveque en
tant que son superieur, n'ont vraiment pas ete discutes, sa qualite d’archeveque
autonome, & savoir I’autonomie ecclesiastique de la petite region placee sous sa
juridiction, en tant qu’eveque residentiel, a ete souvent un sujet de dcmele et de
controverse, une queslion de longue duree, la celebre question sinailel9:
revendications de Privileges de toute Sorte, condamnations ou rehabilitations
d’archeveques etc., ol se melaient des interets personnels et economiques et la
rivalite entre les patriarcats d’Alexandrie (ol se trouvait une partie importante des
biens du monastere, dont sa dependance par excellence, le metoque du Caire,
residence habituelle de Farcheveque de Sinai' et ““Etat dans |’Etat™ dans le territoire
canonique alexandrin) et de Jerusalem (duquel Sinai a son dependance canonique
et ol son archeveque reqoit regulierement sa consecration). Heureusemenl
aujourd’hui tout cela n’est qu’un Souvenir lointain. L’archeveque de Sinai, pour ce
qui est de son monastere, ne serait que Ic superieur d’un monastere autonome, qui
aurait, theoriquement, pu ne pas avoir le earactere episcopal; il n’est donc pas,
pour son monastere, «I’eveque du lieu», et c’est pourquoi que le synthronon de
I’eglise de Sainte-Catherine, a savoir le siege de l'’eveque dans le sanctuaire
reserve au seul eveque du lieu, est scelle & jamais. L’archeveque de Sinai est un
eveque residentiel pour ce qui est de la petite communaute dans la region qui
entoure le monastere.

28 C. O. PITSAKIS, Ixe™«* me rrlv «uuTOKE<|)a>,ia» r)<; 'EKKXnoiac rou MaupofRouviou, dans:
'EmoTiiMOViKii 'Enrrr|pid« ©eoXoyikh? llaveniOTiiMivu OEOoiiXovivVgc. TpfiM« lloiuavTiKr|c Kai
KoivoiviKrjc OEiiXoYiag 13 (2008) 189-234.

P. NEOCLES, T6 KavoviKOv 6iKaiov rou naTpiapxiKOU Opdvou ru-'v lepoooXumiiv Em rfji;
apxieJTiaKomic Eiva eniMapTEpodpevov 6né Emoiipiov EKKXiioiaariKUv eyYpé<|>iov, Constanlinople 1868;
S. KONTOGIANNF.S. To oivairiKOv CnTgpa (nj’-iO' ai.), Athenes 1987: J. ANASTASIOU, livairiKa
tou iq' Kai iC' aillvog: 6iev/™ei”™ 8i& rf[V SmaioSoaiav erri Tflc; povrii;. dans: 'EmoriiMOv*xil "Enenipii;
SeoXoYiKfji; ExoXhi; flavF.morriMiou ©EaaaXoviKtig 15 (1970) 29-142.



37

V.

Le XIX' siecle, sicelc des nationalismes, a fait naitre dans le monde
orthodoxe le phenomene d’une solle d’autocephalie “systematiquc™, a savoir la
fondation d'Eglises nationales autocephales, qui font plus ou moins partie des
struetures etatiques des Etats respectifs — et devicnnenl parfois des inslruments de
leurs objcctifs nationaux voire nationalistcs. Un a abouti & confondre
completement les principes ecclesiologiques: I'existcnce d’un Etat souverain
moderne avec une population orthodoxe entrainerait un pretendu "droit" & une
Eglise nationale autocephalc. Des canons comme le canon apostolique 34: «Que
les eveques de ehaque pays doivent reconnaitrc leur propre protos et le regarder
comme leur chef» (ol le mot elhnos, pays. region. conscription administrative, est
interprete par nation, selon son acception grecque moderne) et la lin du eanon 17
de Chalcedoine, a propos des villes “nouvelles* de fondation imperiale («Que
| ordre (taxis) des eparchies ecclesiastiques suivc l'ordre civil et civique» (tois
polilikois kai demosiois typois, reprise dans le canon 38 du Quinisexte), ainsi que
d’une regle attribuec au patriarche Photius et plusieurs lois employee, souvent en
dehors de son eontexte, suivant laquellc I'administration ecclesiastique devrait
suivre I'administration civile, ont souvent ete intcrpretes arbitrairement pour
mtroduire une nouvelle "canonicite", tout a fait etrangere au Systeme canonique de
| Eglise orientale. L’existence hislorique de certaines Eglises autocephales
nationales-locales, une exceplion dans la structure ecclesiastique supra-nationale,
cst devenu la regle; qui plus est, cette "regle" est aujourd'hui regardee comme la

caracteristique par excellence de la structure ecciesialc et de I'ccclesiologie de
I'Eglise orthodoxe en realite, un etat d’anticanonicite etablie, mainlenant

inevitable et pratiquement irreversible, comme j’avais fait remarquer & notre
Congres de Budapest'0.

Dans ce monde moderne des XIX‘ et XXC siecles, e’est le cas de la Grece
revoltee qui marque l'essor des nalionalismes etatiques dans la realite
ecclesiastique des Balkans, qui ne formaientjusque la qu'une entite ecclesiastique,
celle de la juridiction du patriarcat constantinopolitain. L'insurrection grecque et
1 etat de guerre ont cree, inevitablement, une rupture dans les relations avec
Lonstantinople, donc une autonomie de facto, les dioceses qui se sont trouves dans
la region revoltec etant gouvemes par les prelats. residentiels ou non, qui s’y
etaient trouves ou qui s’y etaienl refugics. Beaucoup plus tard, ce lut le cas aussi
des dioceses du patriarcat de Constantinople qui se sont isoles de cclui-ci lors des

guerres balkaniques et la Premiere Guerre Mondiale, puis annexds & I’Etat grec:

La tcrritorialitc entre I'Orient et I'Occidcnt vue par un hislorien du droit de Iradition
orthodoxe: la canonicite impossible et scs prohlemcs insolublcs ou une esperancc de I'Union & I'etat
latent?, dans: P. LRIX) P. S/.AHO (eds), Territoriality and Personality in Canon Law and

“ecelesiastical Law. Budapest 2002. 862-901.



38

geres de facto comme autonomes, ils ont provisoirement cte gouvernes par un
conseil ecclesiastique (on avait deliberement evite le terme, de caractere
ecclesiologique, de synode) et sont a I'origine de la solution donnee finalement par
I’acte patriarcal et synodal du 4 septembre 1928: ils restenl toujours
spirituellemcnt dans la juridiction du patriareat de Constantinople, mais leur
administration est confiee & I’Eglise de Grece (regime dit des Neai Chorai)3'. La
declaration arbitraire de l'autocephalie de I’Eglise de Grace, d’apres un modele
qui renvoyait & peu pres au modele russe de la Periode synodale (seid modele dans
le monde orthodoxe d’alors de ce genre d’Eglise nationalc-etatique non-
patriarcale), a cree un schisme ephemere — et a inevitablemcnt conduit finalement
a la proclamation de l'autocephalie de I’Eglise de Grece par le patriareat
cecumenique (1850), premiere dans la Serie des autocephalies nationales
balkaniques. Toujours d’apres le modele de I’Eglise synodale russe, I’Eglise de
Grece ne dispose pas de protos personnel: son prolos collectif est le saint-synode
lui-meme, autrefois le synode permanant. aujourd’hui le synode plenier de
i’episcopat, tous les deux sous la presidencc de I’archeveque d’Athenes. Un detail
a signaler de caractere proprement ecclesiologique: ni pendant la periode de
I’'autonomie de facto au cours de la guerrc d’Indcpendence ni pendant la periode
du “schisme” apres la declaration arbitraire de son autocephalie, I’Eglise de Grece,
conscicnte de son propre etat d’anticanonicite, qu’elle esperait provisoire, n’a pas
procede & de nominations ou ordinations episcopales, pour ne pas creer une
hierarchie separee, signe exterieur decisif d’un schisme effectif. L’Eglise
balkanique qui a suivi la procedurc canonique la plus reguliere dans son chemin
vers l’autocephalie fut la Serbie: son autonomie avait deja ete reconnue par le
patriareat cecumenique en 1831, et son autocephalie (avec un caractere patriarcal)
en 1879: c’elait la premiere autocephalie accordee & Tun des nouveaux Etats
souverains qui resulterent du traite de Berlin de I’annee prdeedente. En 1885
I’autocephalie sera accordee & I’Eglise roumaine, reconnue aussi finalement
comme patriareat.

Dans ces cas balkanigues, comme ce fut aussi plus tard le cas de
I’autocephalie, puis du patriareat, bulgare, la revendication de la qualite
patriarcale des Eglises semble etre liee & I’autocephalie elle-meme: c’etait peut-
etre le Souvenir des anciens “patriarcats” de Pec ou de Tmvo, ou plutdt le vieux
modele de la Russie, ou la proclamation du patriareat etait, en realite, la scule
chose reclamee - puisque I’autocephalie de fait, sous les apparences canoniques
d’une autonomie, exislait deja apres Ferrarc-Florence, ct surtout apres la conquete
ottomane et la chute de Constantinople. D'autre part, dans Ic monde grec et
grecophone, ol fonctionnait deja le modele d’une Eglisc autocephale, d’une

" M. VALAKOU-THIIODOROUDLS, lloXitiks; kui ouvTayauTiKEC jttoxe? rou KaUEoriuroc;
ridv Nccov Xiopuv (Bibliolhcque Nomocanonique 10). Kalerini 2003, avcc la bibliographie anlerienrc;
la lilteraturc rccenie sur celte queslion, & I'occasion des frictions enlre I'Rglise de Grece, sous feu
I’archeveque d'Athenes Christodule, el Ic patriareat (tcumenique esl abondanle et nalurellement de
qualite Irds inegale.



39

autocephalic trcs ancicnne cl Ires solidement etablic, mais non-patriarcale, celui de
Chypre, cette question ne Iut jamais posee (a4 I’exception, de temps en temps, de
eertaines voix qui relevent du pittoresque). les liens ethniques et linguistiques avec
Constantinople aidant, sans aucun doute. C'est aussi le eas de I'autocephalie de
I’Hglisc d'Albanie d'avant la guerre, reconstituee au cours des demieres
dccennies.

Dans ee meine cadre des "autoccphalies" de caractere elatique se produit le
phenomene des eglises ephemeres diles “autocephales” etablies sur le territoire de
I’Empire des Habsbourgs, et & ses contins, & la suite de I””’autocephalie” de
Karlowitz. qui s'est approprie tres facilement aussi d'un titre arbitraire de
"patriarcat": la metropole de Transylvanie ou d’Hennannstadt sous le canoniste
Andre $aguna, la metropole de Bucovine et Dalmatie, et aussi l'autonomie de
Bosnie-et-Herzegovine sous le patriarcat iccumcniquc. Le patriarcat de
Constantinople ne reconnaitra pas voire ignorera ccs juridietions "autocephales”,
qui derivent de lajuridiction de Karlowitz. elle-meme en suspense du point de vue
canonique. Leur existcnce sera inseree dans les listes episcopales de la Collection
canonique de Rhalles-Potles (d’apres les listes reconnues par I’Eglise de Russie;
d'ailleurs Potles lui-meme, un citoyen autrichien ne & Vienne, fait partie de ce
groupe important de canonistes orthodoxes de I'Empire des Habsbourgs) et.
naturellement dans le Droit eedesiastique de Nikodim MilaS. lui-meme un eveque
de Zara en Dalmatie; c'est grace & l'autorite de ees livres que ces Eglises ont rc\u
une couleur de canonicite, meme dans le mondc grec et grccophone.
Constantinople les “ignorait” toujours officiellement, comme eile ignorait aussi les
juridietions de Karlowitz et du Montenegro. C'est sous le patriarche Joachim Il
9ue I'Eglise de Constantinople, en exergant une politique plus realiste, a etabli un
rapport de correspondancc avec toutes ccs Eglises, aux premieres dccennies du
XXC siedeApres la Premiere Guerre Mondiale et la ereation, en 1918, du
royaume des Serbes. Croatcs et Slovenes, la future Yougoslavie, rien ne sera plus
le meme sur la carte des Balkans, et ces juridietions ephemeres appartiennent
desormais aux patriareats de Serbie ou de Roumanie.

Le cas de I’kglise bulgare est un peu different, car dans les complexites
ethniques d'alors dans la region de la Macedoinc et de la Thracc et la lutte des
nationalismes pour I’heritage de I’Empirc ottoman, la Bulgarie s'est trouvee dans
un etat de schisme declare par le patriarcat de Constantinople et un coneile ad hoc:
eile etait accusce d'elhnophyletisme. en 'occurrence d'avoir voulu. par la ereation
‘l un exarchat bulgare, exercer une juridiction basec sur des criteres ethniques et
uon territoriaux, & savoir une juridiction sur les populations qui seraient regardes
comme des populations bulgares dans les territoires canoniques constitues dans
tout I'cspace balkaniquc et dans le siege meme du patriarcat de Constantinople. Le
schisme n'a pris fin qu'apres la Deuxieme Guerre Mondiale, par la reconnaissance

** Cf. 'ITSAKIS [supra n. 28], 222s.



40

de la part du patriarcat cecumenique de Pautocephalie, puis du caractere patriarcal
de celte Eglise, toujours sur une base territoriale.

Or, ee caractere etatique-national, developpe dans les Eglises orthodoxes, un
produit de leur rapport tres etroit avec I’Etat, Souvenir miserable de I’ancienne
Symphonie byzantine dans des conditions toutes differentes33, a aussi eonduit & ce
phenomene moderne des Eglises dites “autonomes”, dans Pacception technique de
ce terme, & vrai dire des Eglises dans des Etats souverains qui auraient meme pu
aspirer a une autocephalie, selon le modele moderne, mais lesquelles, en raison de
leur population restreinte ou de leur condition de religion minoritaire dans leur
pays ou des conditions de leur devcloppement ecclesiastique, ne pourraient pas
fonctionner, tout au moins eiles ne le pourraient pas encore, comme Eglises
autocephalcs. C’cst Ic cas de ces ‘“autonomies™ accordees par le patriarcat
cecumenique avant la guerre, & des eglises des pays baltiques ou & I’Eglise
orthodoxe de la Tchecoslovaquie, I'autonomie de PEglise de Finlande,
Pautonomie reconfirmee de PEglise d’Estonie, un sujet de contestation et des
frictions entre Constantinople et Moscou, comme tout le monde le sait.
L’autonomie de la Tchecoslovaquie n’avait pas ete reconnue par Moscou, qui lui
accorda, apres la guerre, une autocephalie, que Constantinople n’a pas, a son tour,
reconnue, jusqu'a ce qu’elle-meme a accorde Pautocephalie & Tchecoslovaquie;
en revanche Pautocephalie accordee & PEglise orthodoxe de la Polognc par le
patriarcat de Constantinople, avant la guerre, n'avait pas ete reconnue par Moscou.
qui a accorde a Pologne “sa" propre autocephalie. L’autocephalie "accordee”
(avec le caractere patriarcal) @ PEglise de Georgie par Constantinople semble
simplement superflue, lorsqu'on tient compte de la tres ancicnne autocephalie
effective de I’lberie et de son catholicos, meme si cclle-ci avait ete supprimee sous
PEmpire russe. Le caractere politique et national de ces problemes est tres
evident: I’“autonomie” formelle esl devenue un probleme de politique
ecclesiastique, mais aussi un probleme de politique etatique et nationale: la Crcte
autonome, sous I1c patriarcat cecumenique, n’est regardee officiellement que
comme Eglise “semi-autonome”, precisenient parce que de questions d’ordre
national ou etatique ne se posent pas; le Sinai', d’une autonomie tres ancienne et
tres bien etablie, n’a jamais ete appele & participer, en tant qu’Eglise orthodoxe
autonome, & ces debats ou la question de participation, d’une maniere ou d’une
autre, des Eglises autonomes se pose continuellement precisement parce que ce
caractere national y fait defaut.

Dans ce cadre national ou etatique entrent aussi les differents cas des Eglises
autogouvernees (mais non pas “officiellement* autonomes) du patriarcat russe,
sans doute aussi Pautonomie particulierc de PEglise russe de PEtranger, qui a

33 «La nostalgie ile la Symphonie de I'Lglise el de rtimpire rend difticile aujourd’hui &
I'episcopat orthodoxe de repenser sa rclation avec I’Etat dans un eonlexie de post-chrctienic»: O.
CLEMENT, L’Lglise orthodoxe [eoll. "Que sais-je?"|, Paris '1985. 11-12.



41

enfin joinl son Eglise-merc, et surtout le probleme tres critique des juridictions,
juridiction canonique sous Moscou et juridictions arbitraires. dans (‘Ukraine
d’aujourd’hui; y entrent aussi d’autres problemes actuels. comme eeux des
juridictions russe et roumaine. plus ou moins arbitraires, dans la republique de
Moldavie, des juridictions dans l'ancienne republique yougoslave de Macedoine
(I’Eglise “auloccphale” sehismatique et le(s) diocese(s) canonique(s) sous le
patriarcat Serbe), ou de la revendication. de caractere, j’espere, plutot

joumalistiquc ou pittoresque, d'une ‘“autocephalie” de I’Eglise actuclle de
Montenegro.

V.'autonomie formelle, je erois. en tant que termc ou categorie techniquc, n'a
qgu'un caractere negatif: il s’agirait plutdét d’une "pctite autocephalie”, une
autocephalie difficile ou impossible & elablir une categorie en tout cas a
abandonner, & mon avis, au profit de differentes fornies d'autonomie non formelle
mais effective. au sein des Eglises-meres. C’est toujours la notion de cc qu'est une
Eglise autocephale qui manque, et c'est aussi la dilTerence d'approche entre Ics
Eglises orthodoxes sur le droit d'accorder I'autocephalie. Est-ce I'Eglise-mere qui
Procede a I'emancipation de sa Fille? Ou est-ce I’Eglise en concilc. qui, comme
dans les anciens conciles, etablit ou reconnait les juridictions patriarcales ou
autocephales? Une seule Eglise (qu’elle soit I’Eglise-mere) pourrait-elle creer.
theoriqguement a I’infini, les Eglises autocephales & plein droit qui pourraicnt etre
ses satellites, en imposant de "pairs™ aux autres Eglises autocephales, a leur insu?
Le synode du patriarcat lecumenique aurait-il le droit d agir. comme !a
pratiquement fait au cours des longs siecles, en locum tenens de 1'institution du
concile uecumenique, autorite supreme dans I’Eglise orthodoxe, vacante depuis
Plus d’un millenaire? Pour ce qui est des autocephalies modernes, toutes
c'oneernant des Eglises jusque la dans la juridiction de Constantinople (ou
regardees comme telles), quelle a, en realite. etc la conscience du patriarcat
cecunienique lorsqu'il accordait ees autocephalies? Celle d'une Eglise-merc qui
emaneipe ses Eglises-filles ou bien une veritable conscience d’un synode qui
agissait en locum tenens du concile oecumenique vacant — comme ce fut, sans
aucun doutc, le cas lors de la proclamation du patriarcat russe (ou encore, peut-
ctre, lors de la rcconnaissance recente superflue du patriarcat de Georgie)? Le
patriarcat constantinopolitain dans les tomoi de proclamation des patriarcats
modernes evite en general de conferer exactement le titre patriarcat, mais il
prefere employer le terme de "qualite patriarcale” (patriarchike axia kai periope);
'l a toujours aussi insiste sur le caractere "provisoire” de sa decision. jusqu'a ce
gu'un concile oecumenique en decide dcfinitivement.

11 s’agil au fond de la meme qucstion et de la memc differencc d'approche
qui est & Porigine du probleme actuel des Eglises de la diaspora orthodoxe. Je



42

n’entre dans ce probleme, qui se trouve en dehors du cadre de ce rapport34.
Cependant, toutes les Eglises et le communautes orthodoxes de la diaspora, celles
qui ont ete creees par l'immigration economique dans les pays de I’Europe
occidentale, en Amcrique et cn Occanie, ou par la suite de la revolution russe et de
I'installation du regime sovietique, ou celles qui ont ete fondees par des missions
orthodoxes, celles qui se sont declarces independanles ou qui restent liees & leurs
Eglises-meres respectives et integrees dans leurs structures, celles qui
appartiennent au patriarcat cecumeniquc ou se sont placees sous sa juridiction
(qu’elles reconnaissent vraiment sajuridiction en dehors des territoires canoniques
constitues ou simplement pour y trouver un rcfuge de legitimation canonique),
cju’elles aient ete erigees a des “autonomies” voire des ‘“autocephalies” par les
Eglises-meres ou qu’elles se soient trouvees dans un etat d’anticanonicitc voire de
schisme, faule de juridiction d’appartenance ou pour avoir institue leur propre
juridiction arbitraire  se trouvent, qu’elles le disent ou non, dans une Situation
d'autonomie de fait, imposee par leurs Statuts d'Organisation et de fonctionnement
ou par les legislations et les structures des pays et les mentalites des societes ol
elles vivent.

1 Les problcmcs de la diaspora orientale feront I’objct du prochain Congres de notre Societe
(Athenes 2011).



43

L’EVOLUZIONE TERMINOLOGICA NEL DIRITTO CANON1CO
ORIENTALE DELLA CHIESA CATTOLICA:
DA ,RITUS* A ,ECCLESIA SUI IURIS*

Luis O ku i k, Trieslc

I. Inlroduzione

Il concetto di Ecclesia sui iuris costituisce certamente un approdo
nelPevoluzione dclla tenninologia giuridica della Chiesa cattolica, ehe ha portato
maggiore chiarczza dottrinale allo statuto proprio delle Chiese orientali caitoliche.
Il Concilio Vaticano Il, la cui dottrina si colloca alla base della vigente normativa
canonica, non usd nei suoi documenti il termine tecnico sui iuris; invece. nel
rilerirsi alle Chiese orientali cattoliche, usé Pespressione di ,Chiese particolari o
riti“’. 1l termine ritus era stato inlrodotto tardivamente nei dibattiti conciliari
perche fu considerato molto ambiguo all'inizio, ma successivamente si valorizz6
la sua adeguatezza per il fatto che per lungo tempo era stato usato anche nel
magistero ufficiale. In questo modo si continud ad usare i termini ,,Chiesa”“ e
mTito* quasi come sinonimi, e soltanto con la promulgazione dcl Codex Canonuni
Ecclesiarum Orienlalium (CCEO) si riusci a distinguere con chiarczza il loro
significato terminologico, come accadde anche con I'uso del termine
»tradizione*“d Il rito viene attualmente definito in termini di patrimonio liturgico.
teologico, spirituale e disciplinare, distinto per cultura e circostanze storiche di
popoli, il quale esprime un modo specifico di vivere la fede che e proprio di
ciascuna Chiesa sui iuris. Occorre prccisare che Puso del termine ,rito*“ come
sinonimo di Chiesa e totalmente estraneo all’ecclesiologia orientale; invece, il
Ponsiero ecclcsiale latino adoperd questo termine per riferirsi alla pluralitd di
Chiese orientali cattoliche, cioe alle Chiese denominate ,uniate”, in senso
Pcggiorativo, le quali, staccandosi dall’ortodossia, chiesero di ristabilire la piena
comunione con la Chiesa cattolica. L'approfondimento del pensiero ccclesiologico
°perato dal Concilio Vaticano Il permise un chiarimento nel signilicato e nell’uso
(i questa terminologia, Ic cui conseguenze vorrei approfondire in seguito.

D’altra parte, occorre teuer presente che la dottrina conciliare sull’odiemo
assetto delle Chiese orientali cattoliche deve essere sottoposta a un rigoroso
confronto con il percorso storico dei decenni che ci separano dalla sua
Promulgazione3. Questo conlronto diventa un requisito ermeneutico, necessario
por mantenere la continuita nella tradizione orientale.

| Cfr. Concilio Valicano 11. Orientalium F.cclesiarum. 2-4. [Le citazioni dei documenti del
Concilio Vaticano |l sono traue da F.nchiridion Vaticanum, vol. 1, F.DB. Bologna 1971. nona edizione
riveduta e aggiomata. Le siglc usatc sono le seguenti: OE (Orienlalium F.cclesiarum), LG (Lumen
gentium), CD (Christus Dominus). PO (Presbyterorum ordinis), UR (Unitatis redhuegralio), AA
(dpostolicam actuositatem), SC (Sacrusanctum ConciUum)].

2 Cfr. CCEO. cann. 27-28.

3 Cfr. BENEDETTO XVI. Lc crmeneutiche del Vaticano Il. Discorso alla Curia romana. in:
hegno-doc 1 (2006) 7-8.



44

Il. Evoluzione terminologica

Il termine ,ritus* e stato a lungo usato nella Chiesa cattolica come sinonimo
di ,Chiesa", al tempo che ambedue i termini sono stati affiancati dal termine
Jtradizione*. L’equivocitd di questi tenuini nella loro valenza giuridica
rispecchiava I'assetto ecclesiologico cattolico dell’epoca. In questa maniera,
,ritus" stava ad indicare le Chiese orientali che erano in comunione con la sede di
Roma. Pertanto, questo termine faceva riferimento ad almeno tre signilicati
diversi: un rito liturgico, un insieme di liturgia, teologia, spiritualita, disciplina
canonica e consuetudini, e una comunita di lcdeli cristiani che, congiunti da una
propria gerarchia e conservando il proprio rito liturgico e la propria disciplina
canonica, era in comunione con la sede di Roma".

In questo senso fu usato il termine ,ritus* nel motu proprio Cleri sanctitati,
del 1957, e nei documenti del Concilio Vaticano II, portando ad una certa
ambiguita nell'uso della terminologia che designava le Chiese orientali cattoliche.
Tuttavia, per il fatto di rivelare gia un approccio ecclesiologico in evoluzione,
I’equivalenza dei termini ,ritus* cd ,Ecclesia particularis® come si riscontra per
esempio in Orientalium Ecclesiarum nn. 2-4 — risultava inadeguata e porté a uno
sforzo di chiarificazione nel conlcsto della revisione del diritto canonico delle
Chiese orientali cattoliche.

11 dccerelo Orientalium Ecclesiarum afferma che

»la Chiesa santa e cattolica, che e il corpo mistico di Cristo, si compone di
fedeli, che sono organicamente uniti nello Spirito Santo dalla stessa fede,

dagli stessi sacramenti e dallo stesso governo e che unendosi in vari gruppi,
congiunti dalla gerarchia, costituiscono le Chiese particolari o riti“8

E da notare, pertanto, che il tennine ,Chiese particolari* sta qui ad indicare
un raggruppamento di fedeli congiunto dalla gerarchia. In seguito, aggiunge che

il Santo Concilio [...] dichiara quindi solennemente che le Chiese d’Oriente
come anche d’lccidente hanno il diritto e il dovere di reggersi secondo le
proprie discipline particolari, poiche si raccomandano per veneranda

antichita, sono pil corrispondenti ai coslumi dei loro fedeli e pil adatte a
provvedere al bene delle loro anime*6.

Queste Chiese, cioe, hanno il diritto di reggersi secondo un diritto che e loro
proprio; e qui che si pud trovare, in germc, il contenuto di quello che attualmente
designiamo come Chiese sui iuris.

4 Cfr. G. NEDUNGATT (eil.). A Guide lo the Easlern Code. A Commentary on ihe Code ol

Canons ofthe Easiem Churches, Roma 2002. Title 2: Churehcs sni iuris and riles (ec. 27-41), I11.
'OE 2.

"OE 5.



45

Invecc, nella costituzione dogmatica Lumen gentium, il concelto di Chiesa
particolare viene usato nel senso definito dal decrcto Christus Dominus, per cui
una diocesi e una porzione del popolo di Dio, affldala alle eure pastorali del
veseovo, coadiuvato dal suo presbiterio, eostituendo eosi una t hiesa parlieolare
per I’adesione al suo pastore e da lui unita per mezzo del vangelo e della euearistia
nello Spirito Santo; in questa Chiesa particolare e veramente presente e agisce la
Chiesa di C'risto, che e una, santa, caltolica e apostolica'.

Per quanto riguardr. Ic Chiese orientali, la Lumen gentium ha una
impostazione diversa da quella di Orientalium Ecclesiarum, quando affemia ehe

~per divina provvidenza e avvenulo ehe varie Chiese, in vari luoghi fondate
dagli apostoli e dai loro successori, durante i seeoli si sono costituite in molti
gruppi, organieamente uniti, i quali, salvo restando l'unita della fede e
I’unica divina costituzione della Chiesa universale, godono di una propria
disciplina. di un proprio uso liturgico. di un palrimonio teologico e spirituale
proprio. Alcune fra esse, soprattutto le antichc Chiese patriarcali. quasi
matrici della fede, ne hanno generale altre che sono come loro liglie, con le
quali restano fino ai nostri tempi legale da un pil strelto vincolo di carita
nella vita sacramentale e nel mutuo rispetto dei dirilti e dei doveri. Questa
varietd di Chiese locali, Ira loro concordi, dimostra con maggiorc evidenza la
eattolicitd della Chiesa indivisa. In modo simile le conferenze episcopali
possono oggi portare un molteplice e fecondo contributo perche lo spirito
eollegiale passi a concrete applicazioni™.

Secondo la Lumen gentium, il principio di unita nella Chiesa particolare o
diocesi e il veseovo in comunione con il romano pontefice". Pertanto, la Chiesa

diocesana e una Chiesa particolare nella quale esiste e opera la Chiesa universale.
Invece, gli altri coetus o raggruppamenti di diocesi non sono Chiese particolari ma
Chiese locali, che rappresentano una espressione privilegiala della collegialité.
Con questa visione alcuni autori arrivano ad equiparare le Chiese patriarcali
orientali alle conferenze episcopali latine. La differenza, perd, e chiara: il
Presidente della conlerenza episcopale e I’assemblea plenaria della conferenza non
eostituiscono un livcllo intermedio nella gerarchia della Chiesa tra il veseovo
diocesano e il romano pontefice, mentre il patriarca e il sinodo della Chiesa
Patriarcale eostituiscono a tutti gli elTetti un livcllo intermedio.

Allora, secondo la visione di Orientalium Ecclesiarum, la Chiesa universale
e formata da fedeli raggruppati in ,Chiese particolari“ in comunione tra loro. 11

Pnncipio di unita in queste ,,Chiese particolari non e un veseovo ma una struttura* *

" Cfr. LG 23;CD 11
*LG 23.
“(‘fr. ibid.



46

gerarchica (il patriarca con i vescovi della Chiesa patriarcale). Questo coelus di
fedeli congregato attomo alla propria gerarchia di solito trova Ic sue origini neile
stesse circostanze storico-sociologiche che spiegano la nascita delle ,,nazioni".

Il Codex luris Canonici (CIC) 1983, nei canoni 368-369, adopera il termine
Chiesa particolare nel scnso della Lumen gentium e di Christus Dominus, cioe,

nel senso di diocesi e figure equiparate, mentre usa il termine ,Chiesa rituale sui
iuris“, o semplicemente rito, in riferimento alle Chiese orientalil0.* 12

Il CCEO, dal eanto suo, nel ean. 27 ha adoperato il termine ,Chiesa sui iuris*
per designare quello che il decreto Orientalium Ecclesiarum chiamava ,Chiese
particolari o rili". Infatti, il concetto di ,Chiese sui iuris®“ designa ,un
raggruppamento di fedeli eristiani congiunto dalla gerarchia, a norma del diritto,
che la suprema autorita della Chiesa riconosce espressamente o tacitamente come
sui iuris*“ (CCEO, can. 27). Pertanto, ¢ per seguire un criterio di uniformita
terminologica con il diritto latino, il CCEO ha riservato il nome di ,Chiesa
particolare* per indicare Veparchia, che e I’equivalente della diocesi latina".

Il rito, invccee,

»e il patrimonio liturgico, teologico, spirituale e diseiplinare. distinto per
cultura e circostanze storiche di popoli, che si esprime in un modo di vivere
la fede ehe c proprio di ciascuna Chiesa sui iuris*“'2.

Secondo quesla delinizione, quindi, ogni Chiesa sui iuris possiede un rito
proprio, costituito non soltanto dagli aspetti liturgici e disciplinari, ma anche
daU’eredita culturale e storica di un popolo che gli conferiscc una identita propria.

I11. Alcunifondamenti ecclesiologici della dottrina del Concilio Vaticano Il
1.11 rapporto fra Chiesa particolare ¢ Chiesa universale

La pluralitd delle Chiese particolari che si costituiscono attomo ai vescovi,
non e di per se necessaria per realizzarc la comunione con Dio in quanto tale, che

10 1 termine «Chiese sui iuris» viene usato nel CIC nei canoni 111 e 112: invcce, il termine
«rito». contc equivalcnte a Chiesa sui iuris, viene usato nei canoni 214, 383 § 2, 450 § 1, 476, 518.
1015. 1021,1109, 1127 § 1.

" Cfr. CCEOcan. 177 § I.

12CCFOcan. 28 § 1.



47

rimane il valorc primario della salvezza, ma 0 necessaria per realizzare la
comunione tra i vescovi, ¢ percid tra le Chiese particolaril

Di conseguenza, non si pud ritenerc ehe esista una Chiesa universale c una
Chiesa particolarc, come se esse si materializzasscro in entita concrete distinte.
Bsistc, invece, l'unica Chiesa di Cristo, che si realizza secondo due dimensioni:
quella particolarc e quella universale. Come la Chiesa universale esisle solo in
quanto esiste la Chiesa particolare (in cui si realizza ,,in quibus® ¢ da qui si
costitusce ,,ex quibus"), cosi, anche il eollegio dei vescovi esiste solo in forza del
fatto ehe esistono i singoli vescovi. La salvezza, infatti, pud realizzarsi solo nella
Lhiesa particolare, poiche e solo nella Chiesa particolare dove i sacramenti e la
parola sono celebratildl** *

Come frutto dell’approfondimento di queste premesse ecelesiologiche. il
Concilio Vaticano Il afferma eon ehiarezza il valorc della Chiesa particolare,
ribadendo che essa e il luogo di realizzazione della Chiesa universale. La dottrina
conciliare dimostra anche ehe Fecclesiologia prende neeessariamente lo spunto
dalla comunité eucaristica. In questa maniera si supera I’antica concezione per eui
una Chiesa particolare veniva intesa come una mera circoscrizione amministrativa
in funzione di quella universale, da dove ne conseguiva che un vescovo era una
sorta di funzionario papale legato ad una realta locale, che doveva prestare il
giuramento di obbedienza ed era lenuto alla visita ad limina’\ La dottrina
conciliare non afferma la prioritd ne della Chiesa universale ne della Chiesa
Particolare; piuttosto riafferma la complementarietd della duplice struttura
ccclesiale, in forza della quéle si pud asserirc che I'unita della Chiesa non trova la
sua origine nell'uniformit&a ma piuttosto nella pluralit&lb.

A questo proposito, quindi, si pud alfermare che uno dei meriti dclle due
codificazioni (C1C e CCF.O) e proprio quello di aver stabilito un nuovo equilibrio

costituzionale tra la dimensionc universale e quella particolare della Chiesa di
Cristol7.

- L'uguale dignita delle Chiese

Il Concilio Vaticano Il insegna che nessuna Chiesa e superiore alle altre dal
Punto di vista ecclesiologico o giuridico, percid nessun rito pud essere ritenuto
superiore agli altril8. Con questa affermazione il Concilio intendeva superare la
dottrina della superiorita del rito latino sui riti orientali, che era presente ncl
niagistero ecclesiale almeno dal pontificato di Bencdctto XIV. Quest’ultimo, nella
sua eostituzione apostoliea Etsi pasioraiis del 26 maggio 1742 affermava ehe

11 Cfr. F. CORECCO, lus el communio. Scritti di Diritto Canonico. Vol. Il (a cura di G.
BORGONOVO e A. CATTANFO). Casale Monferrato (AL) 1997, 133.

14 Cfr. ibid.. 132-134.

15 Cfr. Y. CONGAR. Notes sur Ic destin de l'idec de collegialitc episcopale en Occidenl au
Moycn Age (VII-XVI sicclcs). in. La collegialitc episcopale (Unam Sanetam 52), Paris 1965, 113-127.

16Cfr. LG 13; LG 11,2; OB 13.

17 Cfr. CORECCO. lus et communio. Vol. Il. 688; J. HF.RVADA, Elementos de Derecho
( “fstitucional Canonico. Pamplona r¥2001.85-92.

** Cfr. SC 4.



48

,Ritus cnim Latinus propter suam praestantiam, eo quod sit rilus Sanctae
Romanae Ecclesiae [...] supra Graecum ritum praevalet*“19.2@lcuni anni dopo, con
la lettera enciclica Allatae sunt del 26 giugno 1755, Benedetto XIV applicd la
stessa dottrina a tutti i riti orientali, affermando che ,,cum Latinus Ritus is sit, quo
utitur Sancta Romana Ecclesia, quae Mater est et Magistra aliarum Ecclesiarum,
reliquis Omnibus Ritibus praeferri debet“". In seguito, anche altri papi sostennero
magisterialmente questa dottrina, finche Leone XIIl introdusse una diversa
considerazionc ccclesiologica nella sua lettera apostolica Orientalium dignitas
Ecclesiarum, dcl 30 novembre 1894. Successivamente, e sulla scia di questo
rinnovamento, il papa Pio X pennise ai fedeli cristiani di riceverc la comunione in
qualsiasi rito cattolico, abrogando cosi la proibizione di riceverc I’Eucaristia da un
ministro appai-tencnlc ad un rito diverso da quello proprio. Questa ultima
disposizione celava I'aspro dibattito sull’uso del pane azzimo o fermentato nella
consacrazione eucaristica originato nel contesto dclle differenze che fiirono

fortemente evidenziate dopo la separazione formale fra la Chiesa latina e le Chiese
orientali2l.

La dottrina del Concilio Vaticano 11 insegna che

Lqueste Chiese particolari, sia delEOriente che dell’Occidente, sebbene siano
in parte tra loro diflcrenti in ragione dei cosiddetti riti - cioc per liturgia, per
disciplina ecclcsiastica ¢ patrimonio spirituale — tuttavia sono allo stesso
modo affidate al governo pastorale del romano pontefice, il quéle per volonta
divina succede al beato Pietro nel primato sulla Chiesa universale. Esse
quindi godono di pari dignitd, cosicche nessuna di loro prevale sulle altrc per
ragioni di rito; fruiscono degli stessi diritti e sono tenute agli slessi obblighi,

anche per quanto riguarda la predicazione del Vangelo in tutto il mondo (cfr.
Mc 16,15), sotto la direzione del romano pontefice*22.

Da questa enunciazione del principio ecclesiologico di uguaglianza di dignita
delle Chiese ne consegue la rispettiva uguaglianza di diritti e di obblighi da parte
di esse2’, il che non implica che questa caratteristica intacchi o possa ledere la
differenza nei gradi di autonomia di cui godono.

In ambito teologico e canonistico, quando si afferma I’uguale dignitéd dei
fedeli cristiani si fa riferimento alla loro incorporazione a Cristo per mezzo dcl
sacramento del battesimo24. Si pud quindi desumere che 1’uguale dignitd delle
Chiese affondi Ic propric radici nello stesso dato sacramentale, anche se i testi
conciliari hanno soltanto indicato una ragione di stretto stampo gerarcologico

BENEDETTO XIV, Cost. ap. Etsi pastoralis, 11, xiii.
20 Cfr, Enchiridion delle Encicliche, vol. |. Bologna 1994,642.
21 Cfr. L. OKULIK. Pio X e la comunione eucaristica nelle celehra/ioni nei rili orientali e latino,
in: A. CATTANF.O (a cura). |I.’eredité giuridica di San Pio X, Venezia 2006, 313-322.
22 OE 3.
25 Cfr. OE 5.
24 Cfr. LG 31: AA 2.



49

nell’affennare che tutte le Chiese sono affidate alle stesso modo al governo
Pastorale del romano pontelice25, senza dar particolare rilievo al fatto che tutte Ic
Chiese hanno la loro origine ontologica nella stessa tradizione apostolica, anche sc

essa viene espressa in modi diversi, a seconda delle varieta ehe sono proprie dellc
culture nelle quali le diverse Chiese si sono sviluppate.

IV. 1l contrihuto della revisione del diritto canonico orientale

Il primo passo nello slbr/.o di chiarificazione del signilleato del termine
Jritus e stato compiuto dalla Commissione conciliare che prepard lo Schema De
Ecclesiis Orientalibus, nel 1963. avendo introdotto I'esprcssione ,Ecclesiae
particulares* per designare le Chiese orientali ". In questo modo, il signilicato del
termine ritus* fu circoscritto al suo riferimento alla liturgia, alla disciplina
ecclesiasliea e al patrimonio spirituale, come dilatto e rimasto definito in OE 4.
nonostante la polivalenza del termine venga aneora usata in altre parti del
doeumento, richiedendo percid che si eolga il senso esatto dal contesto' .

Successivamenlc, nel 1973, fu la Facoltd di Diritto Canonico del Pontificio
Istituto Orientale a proporre che la nozione di rito fosse riesaminata e riservata
soltanto ai riti nel senso liturgico, segnalando che non si rendeva pili necessario
usare il termine ,riti" per designare Ic Chiese particolari. dal momento ehe non
esisleva pil il pericolo di confusione Ira la Chiesa universale, che e unica, e le
Chiese particolari, ehe sono rnolte?". Si menzionava anche una motiva/ione di
carattere ecumenico, per il fatto che gli orientali non cattolici usano I'esprcssione
«Chiese particolari*“ anzichc ,,riti* per designare le loro Chiese

Tuttavia, questa proposta richiedeva ehe si cercasse una nuova terminologia
Per designare le varie Chiese particolari. tenendo conto del fatto che la
costituzione Lumen gentium e il decrelo Christus Dominus usavano il termine
«Chiese particolari“ per designare le diocesilll

Un passo suceessivo e cruciale fu compiuto dal Coelits mixtus de lege
Ecclesiae Jundamentali, integrato da membri delle commissioni per la revisione
sia del diritto latino sia del diritto orientalell. Nello Schema della Lex Ecclesiae
ftdamentalis (LEE) si adoperava l'esprcssione ,Ecclesiae particulares” per
designare le diocesi, per cui era opinione comune che il termine ,ritus“ dovesse

essere riesaminato. Risultava peraltro dilHeile applicare alle Chiese orientali
I’espressione ,Ecclesiae peculiares®, come faceva il can. 2 del progetto della

25 Cfr. OH 3.
2" 1.2.UZKK. Le “Ecclesiae sni iuris " nella revisione del diritto canonico. in: R. t ATOURF.LLH
(acura), Vaticano Il: hilancio e prospetlive. Venticinque anni dopo (1962-1987). Vol. 11. Roma-Assisi
>987. 869.
2 Ibid.. 871.

Cfr. Nuntia, novembre 1973 (fascicolo lotostatico). 20-33.
2* Cfr. ibid.. 30.

Cfr. Nuntia 3. 7.
" Cfr, Communicationes 1974. n. 1.59-60; Nuntia 1. 19.



50

LEF32.*Questo can. 2 delineava molto chiaramente I’'autonomia che e propria delle
Chiese sui iuris, affermando che:

,Variae Ecclesiae particulares in plures coniunguntur coetus organice
constitutos, quorum quidem praecipui sunt Ecclesiae peculiares secundum
ritum, disciplinam atque propriam, infra supremam Ecclesiae auctoritatem,
hierarchicam ordinationem praesertim inter se distinctae, videlicet Ecclesia
latina et variae Ecclesiae orientales aliaeque quae suprema Ecclesiae
auctoritate, constituuntur; quae omnes, salva quidem fidei unitate et unica
divina constitutione Ecclesiae universae, propria gaudent discipiina, proprio
liturgico usu atque proprio theologico spiritualique patrimonio*

La decisione di scindere la nozione di ,ritus“ da quella di ,Ecclesia
particularis* fu presa dalla Commissione per la revisione del diritto canonico
orientale, la quale aceordd anche che questi termini non fossero pil usati come
equivalenti. Percio, la nozione di ,ritus“ doveva conservare il senso di
Orientalium Ecclesiarum 3, indicando pertanto un patrimonio liturgico,
disciplinare, teologico e spirituale; invece, la nozione di ,Ecclesia particularis*
doveva essere usata nel senso di Lumen gentium e di Christus Dominus,
indicando, quindi, un raggrupamento di fedeli congiunto a norma di diritto dalla
gerarchia, ,quem uti sui iuris agnoscit Romanus Pontifex vel Oecumenica
Synodus*34.3F uttavia, la Commissione chiamava ancora le Chiese orientali
sEcclesiae particulares®, al tempo che cercava un’altra espressione per designare
le eparchie o diocesi.

A questo proposito George Nedungatt approfondi la questione in un saggio
pubblicato nel numero 2 di Nuntia, nel quéle prendeva spunto dall’antica e diffusa
tradizione scolastica latina per distinguere gli ambiti di uso di un termine.
Segnatava cosi tre ambiti: suppositio universalis, suppositio particularis e
suppositio singularis. Questo Schema poteva cosi racchiudere la struttura
organizzativa delle Chiese orientali, indicando con chiarezza i diversi ambiti
ecclesiali.

Questa proposta, perd, non fu accolta, perche il progetto di LEF, che era gia
in una fase avanzata di redazione, usava il termine ,Ecclesia particularis* nel
senso di Lumen gentium e di Christus Dominus, cioe, per indicare una Chiesa
particolare e non un ragruppamento di esse, come sarebbc il caso delle Chiese
orientalil3

Non riuscendo a raggiungere un accordo nella scelta dei termini da usare, si
decise di rinunciare ad applicare I’espressione ,Ecclesiae particulares* alle Chiese
orientali e di cercare un termine adeguato che non fosse gid usato nei testi

32 Cfr. Communieationes 1976, n. 1,80-81.

** Ibid.

34 Nuntia 3, 45, can. |.

35 Cfr. Communieationes 1976, n. 2, 82, 105-109.



51

conciliari, evitando cosi nuove diflicoltd semantiche. Riprcndendo il primo canone
dello Schema ,,De rilibus* elaborato dalla Commissione per la revisione del diritto

canonico orientale, si decise di cognare il termine ,Ecclesiae rituales sui iuris"
Questa espressione tu quindi accolta dalla Commissione per la revisione del diritto

canonico latino (cann. 111 e 112, CIC) ed incorporala al progctto della LEF. la
quale nel can. 2 affermava ehe

,variae Ecclesiae particulares in plures coniunguntur coetus organice
constitutos, quorum quidem praecipui sunt Ecclesiae rituales sui iuris ....
videlicet Ecclesia latina et variae Ecclesiae orientales aliaeque quae, suprcma
Ecclesiae auctoritate probante, constituuntur*37.*

Tuttavia, la Commissione per la revisione del diritto canonico orientale
mantenenne le sue riscrvc riguardo I'uso del tennine ,rituales”, per le ragioni che
avevano portato aH’approfbndimento dell’intera questionc.

L’iter faticosamente seguilo per I’approvazione dello Schema mette in
evidenza la pcrplessita dei padri conciliari di fronte alla discrepanza terminologica
che si riscontrava nci diversi documenti che delinivano le Chiese particolari. Da

qui che una delle proposte mirasse a cognare un termine come ,coetus
Ecclesiantm particulariuin™ per designare le Chiese orientali '.

V. Lu delimilazione giuridica dell autonomia delle Chiese orientuli cattoliche

Nella normativa del Codice orientale, le Chiese orientali cattoliche, chiamate
anche sui iuris, non sono ovviamente equiparate ai patriarcati e alle Chiese
autocefale ortodosse, per le quali. nell'unita della fedc ortodossa, esse possono
amministrarsi in modo assolutamente autonomo.

Questo e cosi in forza dcll'impostazione ecclesiologica di tipo conciliare, un
I"odello ecclesiologico, pertanto, diverso da quello cattolico. Secondo

ccclgsiologia ortodossa, la suprcma autorita della Chiesa risiede unicamente nel
Concilio ecumenico, mentre il Patriarca di Costantinopoli e un ,primus inter
Pures "*39 40
Per il diritto canonico orientale della Chiesa cattolica, I’autonomia delle
atese orientali e relativa. 1l CCEO riconsocc l-autoritd superiore dei patriarchi
COn i loro sinodi nelle proprie Chiese, ma sempre salvaguardando la suprema
autorita della Chiesa.

In forza di questo principio il romano ponteftce ha il diritto di intervenire ,in

cusibus singulis™J)". E pertanto nell’ambito di questa autonomia relativa che le

54 Cfr. Communicationcs 1977. n. 2. 299.

7 Communicationcs 1980, n. 1.31.

,s ZUZLK, Le "Ecclesiaesui iuris " nella revisione del diritto canonico. X7I).

w Cfr. Ci. GRIOORITA, Il concelto di Ecclesia sui iuris. Un'indaginc stortca. giundua c
Catlonica. Roma 2007. 22-34; 67-71.

40 Cfr. Oli 9.



52

Chicse sui iuris vengono espressamente o tacitamente riconosciute come tali dalla
suprema autorita della Chiesa, ¢ quindi, govematc a norma del diritto approvato
dalla stessa suprema autorité della Chiesa4l.

Pertanto, la qualifica di sui iuris fa riferimento allo statuto giuridico delle
Chiese, riconoscendo cosi la loro capacita -e il loro diritto  di governarsi in forza
del loro diritto proprio4’, il quéle pud essere elaborato dalle stessc Chiese oppure
concesso dall'autoritd superiore o ricevuto liberamente da un’altra Chiesa sui
iuris. Nella concezione cattolica, quindi, I’espressione sui iuris non mira a
sottolineare soltanto la legittima autonomia di cui godono le Chiese orientali
cattoliche ma anche la loro specifica identita. E in questo senso che la dottrina del
Concilio Vaticano |l mette in evidenza che questa caratteristica della giusta
autonomia non risulta da una concessione conciliare o dello stesso Codice,
essendo piuttosto un elemento specifico della Chiesa di Cristo, la quale e
contemporaneamente universale e particolare, senza una priorita di un aspetto
sull’altro. L'autonomia delle Chiese sui iuris, inoltre, ammette una graduaiité di
forme, a seconda del loro sviluppo intcmo.

Nell’attuale modalita di esercizio della potcsta Icgislativa, amministrativa e
giudiziaria nelle Chiese sui iuris emergono alcuni nodi che possono consentire una
valutazione deH’elTettivo grado di autonomia di cui godono le Chiese orientali
cattoliche.

Una prima questione che vorrei scgnalare e quella riguardante la potesta dei
patriarchi e dei loro sinodi, sia nel proprio territorio sia luori di esso. Un aspetto
dell’autonomia delle Chiese orientali, effettivamente disciplinato dal diritto
canonico orientale cattolico, riguarda I’elezione dei patriarchi e il funzionamento
dei sinodi delle Chiese patriarcali. | cann. 63-77 del CCEO disciplinano I’elezione
dei patriarchi delle Chiese orientali cattoliche affermando che il patriarca viene
canonicamente eletto nel sinodo della stessa Chiesa patriarcale; allo stesso modo,
gli arcivescovi maggiori vengono elctti nel sinodo della propria Chiesa
arcivescovile maggiore. Quindi, il patriarca non e designato dal romano pontefice,
ma eletto secondo la procedura canonica che il diritto stesso ha stabilito. Non si
richiede, percid, nessun tipo di atto di conferma o di approvazione da parte del
romano pontefice, perche questa elezione canonica sia valida; viene soltanto
richiesta la comunione ecclesiastica con il romano pontefice: comunione richiesta
e conccssa. Il nuovo patriarca, secondo il can. 76 § 2, richiede al romano pontefice
la comunione con una lettera scritta di suo pugno, e quindi si stabilisce che il
patriarca, canonicamente eletto, esercita validamente il suo ufficio solamente
daU’intronizzazione, con la quale egli ottiene I’ufficio a pieno diritto43, potcndo
cosi cscrcitare la sua potestd a norma di diritto44, Non si tratta, percid, di una

conferma dell’elezione del patriarca da parte del romano pontefice, ma di una

41 Cfr. CCEO cann. 27 e 56.
42 Cfr. OE 5.

JJ Cfr. CCEOcan. 77.

44 Cfr. CCEO can. 78.



53

richicsta di comunione ecclesiastica seguendo I'antica tradizione dello scambio di
lettere di comunione Ira i patriarchi e il romano pontcfice45.* 47 * * * 51

Il can. 78 § 2 slabiliscc che la potesta del palriarca sui fedeli della propria
Chicsa patriarcale ftiori dai confini del proprio territorio pud essere validamente
esercitata se ci6 e stabilito dal diritto comune oppure dal diritto particolare
approvato dal romano pontefice. Lo stesso CCEO prevede alcune forme di
estensione di questa potestd patriarcale quando sancisce, per esempio, la
possibilita che il territorio delle Chiese patriarcali venga esteso dalla Santa Sede
anche oltre le ,regiones orientales™!' o quando la riferimento alla facolta del
patriarca di ordinare e intronizzare anche i metropoliti e i vescovi che sono
costituiti fuori dai confini del territorio della Chiesa patriarcale4 : anche quando si
fa riferimento allo ,,ins vigilantuie" del patriarca sui propri fedeli in tutto il
mondo4*, alla facolta del patriarca di celebrare il matrimonio dei fedeli della sua
Chiesa in tutto il mondo , e persino all’obbligo dei vescovi costituiti fuori dai
confini del territorio patriarcale di intervenire nei sinodi della propria Chiesa sui
iuris

Un altro punto da considerare si riferisce aH'autonomia dei sinodi delle
Chiese patriarcali entro i confini del proprio territorio. Il can. 1ll del CCEO
stabilisce che gli atti relativi alle leggi e alle deeisioni del sinodo dei vescovi della
Chiesa patriarcale devono essere spediti ..quamprimum® (al pil presto) al romano
pontefice. Bcnche nella normativa canonica non si determini il signilicato o il
senso di questo provvedimento, eine, se si riferisce ad una semplice informazione,
a revisione oppure ad una approvazione, si pud intendere che la tempestivita nella
comunicazione voglia garantire il diritto inalienabile del romano pontefice di
intervenire ,in casi singoli'M. Peraltro, i principi generali che informano
I’elaborazione delle norme canonichc suppongono che le leggi che eventualmente
potréd emanare il sinodo dei vescovi. ¢ che saranno successivamente promulgate
dal patriarca, non possano essere contrarie alle leggi della Chiesa universale o al
diritto comune delle Chiese orientali, cosi come sono state promulgate dalla
suprema autorita della Chiesa52.

Un’altra questione che riguarda I’ambito dell’autonomia delle Chiese sui
iuris si riferisce all’elezione dei vescovi, dentro e fuori dal territorio della propria
Chiesa. Per I’elezione canonica dei vescovi nel sinodo di una Chiesa sui iuris, si
richiede, come previsto dal can. 182, il previo assenso del romano pontefice
sull’elenco dei candidati composto dal sinodo. Invece, per I'elezione canonica dei

4" Cfr. D. SALACHAS, «lus oeciimcnicum» e sau attuazione nel Codiee dei Canoni delle Chiese
Orientali, in: CONGREGAZIONE PER LE CHIESE ORIENTALI, Ins Fxclesiarum vehicultim
caritatis. Atti del simposio imcma/ionalc per il decennalc deH'entrata in vigore del Codex Canotuim
Ecdesiamm Orrieiilalimi, t itti'i del Vaticano 2004. 155-156.

«""Cfr. CCEO can. 146 §2.

47 Cl'r. CCEO can. 86 § 2.

““Cfr. CCEOcan. 148 § I.

44 Cfr. CCEO can. 820 $ 3.

"'Cfr. CCEOcan. 102.

51 Cfr. Nuntia 22. 8.3.

52 Cfr. CCEO can. 1403 § I.



54

vescovi costituiti fuori dal territorio della propria Chiesa sui iuris, e il romano
pontefice che provvede su una lerna proposta dal sinodo dei vescovi della stessa
Chiesa sui iuris (can. 149).

Infine, un altro nodo che vorrei segnalare fa riferimento alla proibizione di
ordindre uomini sposati in diaspora, in osservanza delle norme emanate dalla
Congregazione per le Chiese Orienlali del 1929, ritenute tuttora in vigore. Una
considerazione consequenziale dell’autonomia delle Chiese orientali cattoliche
dovrebbe stimolare un esame approfondito di questa questione, in modo da
promuovere una pit diligcnte osservanza della discipiina orientale”L

Evidentemente, la normativa riguardante le questioni sopraccennate
rispecchia l'attuale posizione del diritto della Chiesa cattolica in riferimento
all’esercizio della potesta patriarcale fuori dal territorio della propria Chiesa sui
iuris ¢ ad alcuni atti giuridici che possono essere validamente compiuti in forza
del principio di autonomia delle Chiese orientali. Se si prospetta la situazione
attuale alla luce dell’enunciato di Orientalium Ecclesiarum n. 9, dove si afferma
che ,,i patriarchi con i loro sinodi costituiscono la superiore istanza per qualsiasi
questione del patriarcato”, si percepisce nella pratica un faticoso sforzo nel
tentativo di bilaneiare I'attuale forma di governo centralizzato della Chiesa
cattolica con le caratteristiche genuine deH’autonomia nell’amministrazione
ecclesiastica delle Chiese orientali. Se si volesse consolidare questo
bilanciamento, si potrebbe accettare che molte delle facoltd concesse dal romano
pontefice alla Congregazione per le Chiese orientali e ad altri dicasteri della Curia
romana nelle materic sopraccennate potessero essere riservate ai patriarchi con i
loro sinodi, sinodi dci vescovi o sinodi permanenti, a seconda dei casi, restando
comungque sempre a salvo il diritto inalienabile del romano pontefice di intervenire
in casi singoli. Questa ipotesi iniplicherebbe I'applicazione in ambito normative
del principio di sussidiarietd, che favorisce il passaggio delle competenze
dall’ordinamento comune o universale a quello locale o particolare. In alternativa,
si potrebbe anche dare un nuovo assetto, pil sinodale, alla Congregazione per le
Chiese orientali, per garantire I'effettiva partecipazione dei Gerarchi orientali al
processo di decisione delle questioni di loro attinenza. In questo modo si darebbe
maggior rilievo alle forme di espressione dell’autonomia che e propria delle
Chiese orientali, salvaguardando al tempo stesso la facoltd dei romano pontefice di
moderare o di intervenire nei casi singoli, ogni volta che questo si rendesse
necessario.

Tuttavia, scegliendo di dare giuridicamente pil consistenza al bilanciamento
fra i requisiti di un governo ecclesiale centralizzato e i diversi ambiti
dell’autonomia delle Chiese orientali, si potrebbe garantire un certo grado di
eflicienza amministrativa ma non ci si discosterebbe dal modello ecclesiologico di
matrice latina che e alla base dell’attuale forma di organizzazione del governo
della Chiesa cattolica. Sarebbe forse pili conveniente dare il peso dovuto al fatto
che le Chiese d’Oriente e d’Occidente hanno seguilo durantc non pochi secoli una
propria vita, unite per6 dalla fratema comunione della fede e della vita55

55Cfr. PO 16; CCEO can. 373.



55

sacramentale. intervenendo per comune consenso la sede romana (Sede romana
moderante), qualora fossero sorti Ira loro dissensi circa la fede o la disciplina34. In
guesto modo verrcbbe ad essere pil evidente il profondo cambiamento di

comprensionc ecclesiologica che si e verificato con la dottrina del Concilio
Vaticano 1155,

VI. Elementi costitutividi una Chiesa sui iuris

Nel diritto canonico orientale una Chiesa sui iuris e definita come ,un
raggruppamento di fedeli cristiani congiunto dalla gcrarchia, a norma del diritto,
che la suprema autorité della Chiesa riconosce espressamente o tacitamente come
sui iuris*'l'. Esistono pereit quattro elemenli costitutivi:

a) una comunita di fedeli cristiani;

b) una gerarchia che congiungc questa comunita per mezzo del ministero
della parola, dei sacramenti e il governo ;

C) una struttura di organizzazione ecclesiale a norma di diritto: e
d) il riconoscimento esplicito o tacito dell’autoritd suprema della Chiesa.

Quest’ultimo elemento risulta specifico e decisivo nella definizione della
proprietd di ,sui iuris*“ di una Chiesa orientale cattolica. Il riconoscimento
esplicito non comporta delle difficoltd particolari per il fatto che esso viene
espresso in osservanza dei requisiti canonici. Invecc, il riconoscimento implicito
presenta delle complessitd non sempre i'acili da risolvere. Si pu6 citare a modo di
esempio la situazione di alcune Chiese orientali perseguitate dai reginii di Stato
nei decenni scorsi, che non consentivano una normale organizzazione ecclesiale e
che sono state quindi soggette a forme non sempre ufficiali di esistenza. Un
esempio emblematico di questo e costituito dalla Chiesa greco-cattolica bielorussa
e dalla Chiesa greco-cattolica russa, le quali esistono nominalmente ma non hanno
ancora visto conformato il loro statuto ecclesiale con la normativa in vigore dalla
promulgazione del CCEO, il che genera una deleteria incertezza
nelllamministrazione ecclesiale.

Tuttavia, questo fatto mostra la differenza che intercorre fra riconoscimento
ed erezione di una Chiesa sui iuris. La suprema autorita della Chiesa ha I’esclusiva
facolta di erigere, restaurare, modificare o sopprimere una Chiesa patriarcale58. Le
menzionate provvisioni canoniche si realizzano a mezzo della costituzione di una

struttura gerarchica, e questo vale per lulle le forme di Chiese sui iuris, dalla
forma pil sviluppata dei patriarcati alle forme minori e pereid ecclesialmcnte

M (fr. UR 14

" Cfr. K. MORSDORF. L'aulonomia della Chiesa locale, in: La Chiesa dopo il Concilio. 1-1,
Milano 1972. 172-174.

’-CCEOcan. 27.

”? Cfr. SAN CIPRIANO. Episl. 66. X: CSF.t. 3, 2. 733.

5 Cfr. CCEOcan. 57 § I.



56

mono mature. Una Chiesa patriarcale vienc eretta con la sua ereazione oppure per
elevazione di una Chiesa sui iuris gia esistente da un grado inferiore al grado pil
alto. Tuttavia, la dislinzione giuridica fra riconoscimento ed erezione non modifica
il fatto che ogni Chiesa sui iuris dipenda immediatamente dalla Sede Apostolica
senza che esista un'autoritd intermedia fra di esse cd il romano pontefice51. Di
conseguenza, un patriarca e un sinodo di una Chiesa patriarcale costituiscono
effettivamente un livello intermedio nel rapporto gerarchico ecclesiale tra I’eparca
0 vescovo diocesano ed il romano pontefice. E proprio per questa ragione che una
Chiesa sui iuris non pud essere equiparata ad una conferenza episcopale, come
delineata nel diritto canonico latino, giacche quesfultima non costituisce un
livello intermedio nel soprammenzionato rapporto gerarchico. L’istituzione
patriarcale e effettivamente vincolata alia collegialitd, ma non per questo pud
essere equiparata — come neppure pud esserlo I’istituzione sinodale delle Chiese
orientali - alle conferenze episcopali laline, come fa chi afferma la ioro simmetria
concettuale aggiungendo inoltre che queste sono tutte espressioni parziali di
collegialitd60. Lo sforzo per delimitare in maniera netta l’area di possibile
somiglianza tra l’istitulo patriarcale e le conferenze episcopali, operato da molti
autori, soprattutto orientali, eonsente precisamente di mcttere in luce il fatto che
non sempre si pud affermare che le conferenze episcopali posseggano un loro
proprio patrimonio socio-culturale e religioso, che sarebbe comune a tutte le
Chiese che le compongono”l. Questa affermazione potrebbe essere condivisa
soltanto per quelle conferenze episcopali che sono costituite negli Stati che sono
caratterizzati da una precisa identitd nazionale e che hanno soprattutto una stessa
lingua. Nonostante cid, questi faltori etnici e linguistici non costituiscono le
condizioni basilari per I’erezione di una conferenza episcopale a norma del diritto
canonico latino; per le Chiese sui iuris, invece, questi fattori diventano la forma
interiore della loro identitd ecclesiale. Se poi I’approccio al confronto Ifa
patriarcati e conferenze episcopali vienc fatto in funzione della loro definizione
quali raggruppamenti organici di Chiese particolari, occorre tener presente che il
diritto canonico ha delineato queste realtd ecclesiologiche in due modi diversi,
collocando [I’istilulo patriarcale sotto il titolo ,De Ecclesiarum particularium
coetibus“ e delinendo le conferenze episcopali come ,coetus Episcoporum™62.
Inoltre, bisogna notare che ad una conferenza episcopale non corrisponde una
circoscrizione ecclesiastica che riunisca organicamente tutte le chiese particolari
da essa interessate63, come succede, inevece, nel caso dolle Chiese sui iuris. Per
queste ragioni non solo I'equivalenza ma anche la proposta di erigere in
patriarcato alcune conferenze episcopali, a livello nazionale o contincntale64,

appare inadeguata, dal momento che fistituzione patriarcale e ampiamente

Cfr. CCEOcan. 175.
w ClIr. A. CIARUTI, Patriarca d'Occidcntc? Storia e altualitd, Bologna 2007, 107-125.
61 Ibid., 121.
62 Cfr. O. FELICIANI. Le conferenze episcopali. Bologna 1074, 133, 140-148.
M Cfr. ibid., 487-490.
64 Cfr. CIARUTI, Patriarca d’Occidente?, 120-121.



57

riconosciuta come tipica dell’Oriente65. Peraltro, nell'lambito della Chiesa latina,
l'autonomia delle diocesi si e gradualmentc e saldamcnte affcrmata in rapporto
alle istanze di collegialila come effetto del dissolvimento o del ridimensionamento
di tutte le istanze intermedie a causa di un progressive processo di
centralizzazione!'8,* mentre le strutture orientali di organizzazione ecclesiale, in
l'orza della loro autonomia, tendono, appunto, a dar maggior consistenza alle
istanze che possano mediare fra la Chiesa universale e le Chiese particolari,
disciplinando lintreccio di rapporti giuridici che ne deriva.

D’altronde, e evidente che [I’esistenza della sinodalita a livello delle
conferenze episcopali non deriva dalla collegialitd o sinodalita del collegio
universale dei vescovi. bensi dalla dimensione sinodalc inerente al singolo
ministero episcopale. Percid, le conferenze episcopali non partecipano alla
sinodalitd del collegio universale ma realizzano una sinodalita ,propria*, in forza
del sacramento dell'ordine ricevuto dai singoli vescovi, per cui sarebbe npifi
corretto definirla come sinodalita ,particolare* piuttosto che sinodalita
..parziale“6 . Percid, non sarebbe corretto qualificare la natura della sinodalita. a
livello delle conferenze episcopali, a partire dalla estensione dei poteri da esse
esercitati. Di conseguenza, la natura teologica delle conferenze episcopali non
cambia neppure con l'esercizio eventualmente crescente di competenze generali.
Se si guarda alle Chiese orientali sotto questa luce, si capisce che tanto meno la
loro autonomia pud essere considerata come una mera questione di competenze,
riconosciute o concesse dalla suprema autorita, dal momento che essa concerne la

natura stessa di queste Chiese, definite di conseguenza come sui iuris, cioe, dotate
di un proprio statuto costitutivo e d’organizzazione““,

VIl. La lutela e | 'osservanza delle praprie Iradizioni

Il rito viene attualmente definito nella disciplina orientale come ,iil
Patrinionio liturgico, teologico, spirituale e disciplinare, distinto per cultura e
circostanze storiche di popoli, che si esprime in un modo di vivere la fede che e
proprio di ciascuna Chiesa sui iuris“69. Questi riti hanno origine nelle tradizioni
Alessandrina, Antiochena, Armena, Caldea e Costantinopolitana ". Tuttavia, 6 da

notare che questa normativa canonica include la clausola ,,nisi aliud conslal®, la
Quale mantiene aperta la possibilita di far entergere per mezzo dell’inculturazione
un nuovo rito non necessariamente da qualcuna delle cinque tradizioni orientali

“<Cfr. ibid.,61.

““Cfr. FELICIANI, Le conferenze episcopali. 415-418.

" Cfr. CORECCO, Ins el communio, vol. Il. 135.

““ Cfr. P. VALDRINI. L'Aequulis tlignilas des Egliscs d'Orienl et d’Occident. in: A. AL-
AIIMAR - A. KAUFE - D. LE TOCRNF.AU (eds.). Acia Symposii inlcmalionalis circa Codicem
Canonum Ecclesiarum Orientalium, Kaslik 24-29 aprilis 1995, Kaslik 1996. 65.

MCCEOcan.28u |I.

70 Cfr. CCEO can. 28 § 2.



58

ma piuttosto attraverso qualcuna di esse'l. Questa clausola fu ammessa da un
gruppo speciale di Studio della Commissione per la Revisione del Diritto
Canonico Orientale, a proposta del perito G. Nedungatt e sulla seia
deH’emendamento fatto alla bozza della costituzione sulla liturgia del Concilio
Vaticano 11 2. Tuttavia, occorre precisare che la novitd di un rito che sorgesse
attraverso una delle cinque grandi tradizioni orientali dovrebbe comunque
contenere gli elementi essenziali della tradizione cristiana, cosi come vengono
custoditi nelle tradizioni gia esistenti e che devono mantenere la loro caratteristica
di essere ,comuni‘ a tutti i riti, attuali e iuturi.

La dottrina cattolica, percid, assegnando un significato basilare
all’osscrvanza dei riti, promuove questo patrimonio che riguarda I’intera Chiesa di
Cristo, perche esso afferma ,la divina unitd nella varietd della lede cattolica“'3. E
pertanto compito precipuo dei gerarchi che presiedono le Chiese sui iuris, ma
anche dei gerarchi di altre Chiese, come quella latina, curare con la massima
diligenza la custodia fedele e I'osservanza accurata del proprio rito senza
ammettere in esso dei mutamenti se non per ragione di un organico progresso'4.
Nell'assolvere questo compito, viene chiesto ai gerarchi di fare attenzione alla
vicendevole benevolenza e all’'unita dei cristiani.

Il contenuto di questo dovere ecclesiale deriva dall’insegnamento del
Concilio Vaticano II, il quéle, in riferimento ai riti legittimamente riconosciuti,
afferma che ,desidera che, ove sia necessario, vengano prudentemente riveduti in
modo integrale nello spirito della sana tradizione e venga dato loro nuovo vigore
secondo le circostanze e le neccssitd del nostro tempo“7l *Quindi, la ragione
principale che deve guidare ogni possibile rinnovamento dei riti e I'organico
progresso'l', evitando di danneggiare i rapporti ecumenici con altre Chiese in vista
dell'unita dei cristiani.

Inoltre. il vescovo eparchiale alla cui cura pastorale sono affidati dei fedeii
cristiani di un’altra Chiesa sui iuris ha ,,il grave obbligo di provvedere in ogni
modo affinche questi fedeii cristiani conservino il rito della propria Chiesa, lo
coltivino e lo osservino con tutte le loro forze e favoriscano le relazioni con
I’autorité superiore della stessa Chiesa“”’.

Allo stesso modo, i chierici, i membri degli istituti di vita consacrata e i
fedeii cristiani laici devono osservare con fedclta il proprio rito, ovunque,
acquistando sempre maggiore conoscenza di esso 8. L’unica limitazione di questo
obbligo pu6 derivare dallo stesso diritto comune o dal diritto particolare, in
attenzione alla situazione in cui possa trovarsi un fedele cristiano all’intemo di una
comunitd ecclesiale.

71 Cfr. F. M. McMANUS, The Possibilily of New Rites in (he Church, in: The Jurist 50 (1990)
435-458.
2 Cfr. SC. 4.
® CCEOcan. 39.
K cfr. ccEOcan. 40 § 1
" sc.a.
Cfr. OE 6.
CCEOean. 193 § I.
'S Cfr. CCEO can. 40 §§2-3.



59

Per quanto riguarda i giomi di festa e di penitenza, ,,i fedeli crisliani che si
trovano fuori dai confini del territorio della propria Chiesa sui iuris possono
contormarsi pienamente alle norme che sono in vigore nel luogo dovc vivono" .
Se perd in una famiglia i coniugi sono ascritti a diverse Chiese sui iuris, ,per i
giomi di festa e di penitenza e lecito osservare le prescriz.ioni dell’'una o dell'altra
Chiesa sui iuris**0.

Inoltre, i fedeli crisliani di qualsiasi Chiesa sui iuris, anche della Chiesa
latina. che per ragione di ufficio. di ministcro o d'incarico hanno rapporti frequenti
con fedeli cristiani di un'altra Chiesa sui iuris, devono ricevere un'adeguata
formazione nella conosccnza e nella vencrazione del rito della stessa Chiesa8l.

La formazione dei seminaristi deve essere condotta in accordo con il loro rito
proprio'2. | ministri sacri devono amministrare i sacramenti in accordo con il loro
rito proprio"l. Quando i ministri sacri devono amministrare i sacramenti ai fedel
cristiani di un’altra Chiesa sui iuris devono ricevere un’adeguata formazione nella
conoscenza e pratica del rito di quella Chiesa"4. Non si esclude la formazione
interrituale, soprattutto in quei territori in cui coesistono diverse circoscrizioni
orientaii"s.

Inoltre, la Sede Apostolica pud concedere un indulto o facoltd speciale ai
oiinistri sacri per motivi pastorali. per cui essi possono usare un rito diverso a
quello proprio nella cura pastoralc dei fedeli cristiani appartenenti a quella Chiesa
sui iuris. Quesla facolta speciale e denominata ,biritualismo*, e garantisce ai soli
ministri sacri I'uso di un secondo rito per ragioni pastorali; tuttavia questi ministri
sacri rimangono ascritti alla propria Chiesa sui iuris, ed in nessun modo si pub
intendere che essi mantengano una doppia e simultanea appartenenza ccclesiale, o
che si produca un cambiamento o trasferimento ad un’altra Chiesa sui iuris diversa
da quella di appartenenza.

VIII. L 'ascrizione ad una Chiesa sui iuris

L’ecclesiologia e la canonistica del secolo scorso coincidevano nel ritenere
che il rito della cerimonia in cui un bambino veniva battezzato costituisse il
criterio decisivo per stabilire I'appartenenza ad una Chiesa sui iuris. Infatti, il can.
98 § | del Codice di Diritto Canonico del 1917 sanciva che ,inter varios
catholicos ritus ad illum quis pertinct, cuius caeremoniis baptizatus fuit, nisi
forte. La stessa formula e stata posteriormente accolta nel m. p. Cleri
Sanctitatis@6.

> CCEOcan. 883§ I.
M CCF.O can. 883 tj 2.
Cfr. CCF.O can. 41.
kz Cfr. CCEO can. 343.
** Cfr. CCEO can. 674 § 2; CIC, can. 846 § 2.
w Cfr. CCEO can. 41.
*'Cfr. CCEO cann. 333. 343.352 § 3.

Cfr.can.6 § I.



60

La normativa orientale vigente richiede invece che il battessimo debba essere
celebrato secondo le prescrizioni liturgiche della Chiesa sui iuris alla quéle il
battezzato deve essere ascritto a norma del dirittox ; inoltre, stabilisce che il figlio
che non ha ancora compiuto il quattordicesimo anno di etd, col battesimo e ascritto
alla Chiesa sui iuris a cui e ascritto il padre cattolicoss. Questa legislazione delinea
con maggiore chiarezza il criterio di apparlenenza ad una determinata Chiesa sui
iuris, per cui, per il battessimo ricevuto, un fedele cristiano appartiene alla Chiesa
Sui iuris a cui appartengono i suoi genitori, e non a quella del rito in cui sia stato
celebrato il sacramento. Risulta cosi evidente che I’ascrizione ad una struttura
gerarchica e un fatto giuridico, non sacramentale, poiche il sacramento del
battesimo non produce I'incorporazione ad una determinata Chiesa sui iuris o ad
una Chiesa particolare ma alla Chiesa di Cristo. In conseguenza di cio, e
opportuno ribadire che ogni fedele cristiano stabilisce un vincolo di appartenenza
alla propria Chiesa sui iuris di lipo giuridico, per evitare cosi di prospettare una
visione erronea della communio ecclesiarum

Inoltre, il c. 37 del CCEO richiede che nel libro dei battesimi — anche latino -
sia registrato a quale Chiesa sui iuris appartenga il fedele, tanto per lI'ascrizione
del battesimo quanto per I'eventuale passaggio posteriore ad un’altra Chiesa sui
furi'sw.

Nel caso di matrimoni misti o quando i genitori appartengono a diverse
Chiese sui iuris, la normativa canonica presenta delle diversitd, a seconda che il
battezzando sia minore o maggiore di quattordici anni. Nella tradizione orientale,

la regola generale e che il bambino viene ascritto alla Chiesa del padre, ma si

prevede anche la possibilita di stabilire un’intesa fra i genitori", affinche esso

possa essere ascritto alla Chiesa della madre . Invece, nella vigente normativa
canonica della Chiesa latina la regola generale richiede l’intesa tra i genitori,
mentre, in caso di mancanza di accordo, il bambino segue la Chiesa del padre’3.

Sopra I’etd di quattordici anni, il can. 111 § 2 del C’IC ed il can. 30 del
CCEO indicano lo stesso criterio di scelta libera della Chiesa a cui appartenere.
Tuttavia, e doveroso favorire I’ascrizione del battezzando alla Chiesa che e pil
affine alla sua cultura%4.

11 papa Giovanni Paolo Il affrontd la questione del criterio di appartenenza
alla Chiesa dei figli di genitori di rito diverso nel suo discorso di presentazione del
CCEO. Questo argomento era stato pill volte sottoposto a dibattito durante le
successive fasi di revisione del diritto canonico orientale, e significativamente, il87 * *

87 Cfr. CCEO can. 683.
““ Cfr. CCEO can. 29.
m Cfr. CONCIREGAZIONE PER EA DOTTRINA DELLA FEDE, Lettera Communionis Notio,
28 maggio 1992, n. 10, in: AAS (1993) 838-850.
* Cfr. CCEO can. 296 § 2; 689 § |.
*? Cfr. Nuntia 29 (1989). 6.
Cfr. CCEO can. 29.
*? Cfr. CIC can, 111.
M Cfr. CCEO can. 588.



61

papa lo colloco nel contesto della protezionc del patrimonio delle Chiese orientali,
sopraltutto nellc regioni in cui esse sono minoritarie9s.96

Per quanto si riferisce ai battezzati acattolici che convengono alla piena
comunione con la C'hiesa caltolica. loro devono conservare e osservare il proprio
nto; per questa ragione devono essere ascritti alla Chiesa cattolica parallela a
quella non cattolica di originedl'. Tuttavia, I'ascrizione dovrebbe ritenersi valida
anche nel caso in cui essa non fosse stata fatta in conformit& con questa regola
generale.

Pcraltro, l'usan/a di frequenlare un rito diverso da quello di origine non
comporta I’ascrizione a quella Chiesa sui iuris, neppure se il fedele orientale e
stato affidato stabilmente alla cura di un Gcrarca o del parroco di un’altra Chiesa
s'ui iuris. | chierici, del resto, possono assumere un impegno pastorale in una
Chiesa sui iuris diversa da quella di appartenenza personale, senza che questo
fatto modillchi la loro originaria ascrizione ecclesiale.

Inline, ogni fedele cristiano e tenuto all'obbligo di non indurre nessuno a
eambiare rito; nel caso in cui lo facesse, sarebbe punito con una pena adeguata,
indeterminata ma obbligatoria97.

IX. La Chiesa latina: e una Chiesa sui iuris?

A norma dei cann. Il § 2 e 112 del CIC, anche la Chiesa latina viene
solitamente intesa come una Chiesa sui iuris, govemata a norma del suo diritto
Proprio. A questo proposito, bisogna perd notare che alcuni autori, pur sostenendo
questa considerazione, si sono premurati di segnalare che la natura specifica della
Chiesa latina la fa esulare dalle figure giuridiche delineate nel diritto orientaledll
Per questa ragione viene affermato che nel far riferimento al Romano Pontefice
quéle Patriarca d'Occidente, Vescovo di Roma, Arcivescovo e Metropolita della
provineia ecclesiastica di Roma, Primate d'ltalia, si deve considerare con grande
attenzionc il l'atto che nella potesté primaziale conferita da Cristo a Pietro e ai suoi
successori non vi e luogo per effettuare ,adequatae dislinclianes" fra i poteri che
gli spettano, e pertanto, non si pu6é configurare la struttura della Chiesa latina in
modo analogo a quello delle Chiese orientali sui iuris.

Nella redazione dei cann. 11l § 2 e 112 del CIC si usa I’espressione ,Chiesa
rituale di diritto proprio®, indicando separatamente la Chiesa latina, la quéle solo
indirettamentc viene considerata alla pari delle cosiddette Chiese rituali. Invece,
nella redazione dei canoni delle Chiese orientali (CCEO) si usa specificamcnte la
elausola ,etiam Ecclesiae latinae" ogni volta ehe si fa riferimento alle diverse
situazioni giuridiche che scaturiscono dal rapporto fra la Chiesa latina e le Chiese
orientali cattoliche. E precisamente questa clausola che viene spesso considerata
quale fattore indicativo dell’'uguale conformazione giuridica delle Chiese,

” Cfr. P. GEFAELI., La presentazione del Codiceorientale, in: Ins Ecclesiae 1 (1991)350-351.
96 Cfr. OE 4; CCEO can. 35.

”” Cfr. CCEOcann. 31 e 1465.
'““Cfr. 2U2EK, l.c -Ecclesiae sui iuris " nella revisione del diritto canonico, 874-878.



62

concludendo percid che la Chiesa latina e, a tutti gli effetti, una Chiesa sui iuris,
simile alle Chiese orientali nella sua strutlura propria. Eppure, seguendo la logica
dell'elaborazione delle norme canoniche, la clausola ,,etiam" indica piuttosto un
rapporto fra entita diverse che la formulazione della legge canonica volutamente
inlende distinguere. Di conseguenza, si pud ritenere che il Legislatore non
consideri la Chiesa latina corne un’allra Chiesa sui iuris, secondo i tratti strutturali
delle Chiese orientali cattoliche, giacche il principio dottrinale dell’uguale dignita
Ira le Chiese non richiede nessuna uniformita giuridica, ammettendo, percio,
modelli diversi di organizzazione ecclesiastica.

Questa diversita e stata fortemente sottolineata nel comunicato del Pontificio
Consiglio per la promozione dell’'unita dei cristiani, del 22 marzo 2006, dove si
rendevano pubblici i fondamenti della decisione del papa Benedetto XVI di
rinunciare al titolo di Patriarca d'Uccidente"”. Non intendo adesso entrare nel
merito della questione, che a mio avviso rimane aperta, giacche tra la
LSoppressione del titolo“ nella pubblicazione deW'Annuario Pontificio e la
decisione del papa Benedetto XVI di ,tralasciare* questo titolo o di ,rinunciare*
ad esso, intercorre una differenza carica di conseguenze giuridiche. Quello che mi
interessa, perd, c cogliere il significato e la portata di uno degli argomenti basilari
della decisione, cioe, che la Chiesa latina ha trovato nella forma delle conferenze
episcopali e delle loro riunioni intemazionali di conferenze episcopali
I’ordinamento canonico adeguato alle necessitda di oggi. Cio significa che la
struttura della Chiesa latina segue un modello ecclesiologico e canonico diverso
da quello delle Chiese orientali, e quindi, evidenziando delle diversitd sostanziali
che non possono consentire che vengano insieme considerate Chiese sui iuris.
Forse questa questione - pil di molte altre - mette in evidenza i pregi e i limiti
della definizione di Chiesa sui iuris, al tempo che prova quanto I’indagine sulla
natura della Chiesa di Cristo sia legata aH'ufflcio del romano pontefice e alle
modalité che pud assumere il suo escrcizio. Con frequenza si ha I’'impressione che
gli Studiosi delFecclesiologia cattolica, seguendo una metodologia alquanto
pragmatica, abbiano in mente soltanto I’espcrienza ecclesiale degli Ultimi secoli, e
quindi, che molte definizioni vengano presentate in base a quello che si verifica
attualmente, soprattuto in funzione di una forma centralizzata d'esercizio del
governo ecclesiale, tralasciando le ipotesi su quello che potrcbbe verificarsi.
Invece, risulta ovvio domandarsi quédle forma prenderebbe I’ufficio del romano
pontefice se un vescovo orientale venisse eletto papa, come 0 legittimo pensare in
conformité alla normativa canonica. In una ipotesi di questo genere, non soltanto il
titolo di Patriarca d’Occidenlc richiederebbe una precisazione, ma soprattutto il
suo ruolo di Vescovo di Roma, nel senso che sarebbe un vescovo eparchiale
investito della potesta di governare una diocesi latina, e che peraltro dovrebbe
governare la Chiesa cattolica con lo Stile che e inerente al suo ministero
episcopale, e percid, con forti caratteristiche sinodali. Questo esempio pu6 aiutare

*> Cfr. PONTIFICIO CONSIGLIO PUR LA PROMOZIONE DELL'UNITA DF.I CRISTIANI,
Comunicato circa la soppressione del titolo "Patriarca d'Occidente" nelTAnnuario Pontificio 2006, in:
Bollettino della Sala Stampa della Santa Sede, n. 0142 del 22 marzo 2006. Questo comunicato non e
stato pubblicato su L'Osservatore Romano.



63

a capire quanto la definizione dellc questioni ecclesiologiche qui riferite abbia
ancora bisogno di discoslarsi da un modello ecclcsiologico di prevalente matrice
latina, dando invece uno spazio maggiore alla teologia orientale.

La Chiesa cattolica. pertanto, non dovrebbe essere intesa come un insieme di
Chiese sui iuris, pill 0 meno conformi ai requisiti canonici, perche si correrebbe il
rischio di considerare la Chiesa universale e le Chiese particolari o locali come
fossero delle entita concrete distinte, oltre al fatto di ritenere che la struttura
giuridica di una Chiesa sui iuris fosse I’unica possibile nella Chiesa cattolica. Di
conseguenza, la pluralita delle Chiese. con tutte le loro differenze, e necessaria per
realizzare la comunione tra di esse, alla quéle presiede il romano pontefice,
lavorendo cosi la comunione con Dio, ehe e il valorc primario della salvezza. In
guesto contesto pili ampio della comunione ecclesialc vengono in seguito declinali
i rapporti giuridici tra l'organizzazione centrale e le Chiese locali e particolari.
Quesli rapporti sono determinati dal decentramento e da una relativa autonomia, in
funzione dcl compito di vigilanza e di tutela che I'organizzazione centrale escrcila
nci confronti delle Chiese locali e particolaril"0. A questo proposito risulta
evidente quanto sia necessano fare un retto uso delle tecniche giuridiche di
centralizzazione e di decentramentol0l, ma pil che per motivi istituzionali o di
°tganizzazione, in ragione della vera natura della Chiesa di Cristo.

X. lL.u coesistenza di diverse Chiese particolari nello stesso territorio

L'odiema situazionc ecclesiale cattolica porta a considerare la convivcnza fra
C hiese particolari latinc e circoscrizioni appartenenti ad una Chiesa sui iuris nello
stesso territorio. La disciplina canonica - sia latina che orientale prevede che la
porzione di popolo di Dio che costituisce una diocesi o un’altra Chiesa particolare
debba essere circoscritta da un certo territorio, in modo tale da comprendere tutti i
ledeli che abitano in quel territorio. Percid, quando vielte creata una Chiesa
Particolare in ragione del rito o di una diversa appartenenza ecclesiale, si prospetta
*a coesistenza di essa accanto ad un’altra o ad altrc Chiese particolari appartenenti
ad altra Chiesa sui iuris o alla Chiesa latina. In questo modo si constata i'csistenza
di forme distinte di esercizio della potesta di govemo o giurisdizione, dove non
solo ha valore il criterio territoriale ma anche quello personale. Di conseguenza, le
autoritd competenti preposte al govemo di quelle circoscrizioni potranno
organizzarle a norma di diritto, senza che questo provvedimento impliehi una
giurisdizione cumulativa.

L’esistenza di diverse Chiese particolari suilo stesso territorio non e un fatto
che eoinvolga soltanto il rapporto fra la Chiesa latina e le Chiese orientali. Infatti,
anche aH’inlemo della Chiesa latina esistono forme diverse di esercizio della
giurisdizione, come succede per esempio con la figura canonica dell’ordinariato

"* Cfr. i. HERVADA, Estruclura » principios conslilucionales dcl gobiemo centr.il. in: lus
Canonicum 11(1971) 11-55; IDEM, Elementosde Dcrccho C'onslilucional Canonico. 265-267.

1l Cfr. J. SANCIIEZ Y SANCIIEZ. Centralizacién y dcsccnualizacion. in Dindmica jundica
Postconciliar, Salamanca 1969. 155-199.



64

militare, il quéale ha tutte le strutture di una Chiesa particolare ma la competenza
dell’Ordinario sui propri I'edeli e cumulaliva con quella deH’ordinario del luogo.
Un altro esempio di strutture analoghe alle Chiese particolari e costituito dalla
forma speciale di esercizio della potesta di governo nello stesso territorio nel caso
delle prelature personali ehe operano in una determinata diocesi. Allo stesso
modo, la potesta di governo di diversi ordinari pud essere esercitata sullo stesso
territorio senza ehe coesistano diverse Chiese partieolari, come nel easo degli
istituti religiosi clericali di diritto pontificio o delle societd di vita apostoliea,
anche queste di tipo clericale e di diritto pontificio, che agiscono nel territorio di
una circoscrizione diocesana.

Queste esperienze ecclesiali mostrano le diverse possibilita giuridiche
tendenti a rendere eflettivo I'esercizio della potesta di governo nel quadro della
piena comunione eeelesiale, modellando una molteplicitd di eondizioni di
dipendenza e d'indipendenza giuridica aU'interno della Chiesa cattoliea.

La riflessione ecelesiologica sul fenomeno della pluralitd delle Chiese
particolari sullo stesso territorio porta a riconoscere il significato della scelta in
favore di un'unica Chiesa particolare territoriale per tutti i fedeli, giacche la
sacramentalita della Chiesa richiede che la sua unitd sociale ed organizzativa sia
visibilelll2. Ma e anche vero che I’osservanza del diritto di ogni fedele cristiano a
professare, vivere e celebrare la propria fedc secondo le tradizioni e la spirilualita
che gli sono proprie, porta a manifestare I'unita visibile della Chiesa attraverso
forme giuridiche diverse, senza per questo recare danno all’espressione della sua
sacramentalitd. Ne consegue pertanto la convinzione ehe la scelta in favore di
gueste diverse forme di organizzazione eeelesiale — pure nella previsione delle
conseguenze della loro coesistenza — debba essere ispirata al principio genuino
della ,,salus animarum".

XL Le conseguenze del concetto di Chiesa sui iuris per | 'ordinamento giuridico
della Chiesa cattoliea

Il Concilio Vaticano | aveva cercato la certezza del diritto fondata sulla legge
scritla e per questa ragione fece la scelta della codificazione, quéle strumento
giuridico adeguato a questo scopo. Tuttavia, l'esperienza degli ordinamenti
statutali dimostra ehe il sistema codificatorio tende a restringere le autonomie
partieolari, dato che, per principio, una codificazione suppone un tipo di diritto
uguale in tutti i territori di sua applicazione e che non presta grande attenzione ai
diritti locali, giacche altrimenti non susisterebbe il potere centrale. Il sistema
giuridico che sorge in questa maniera suppone che fra lo Stato e il cittadino non
deva esistere nessuna istanza giuridica intermedia.

La Chiesa cattoliea, percid, ha scelto di usare il principio codificatorio in
modo analogo nell’claborazione del proprio ordinamento, il che, pur consentendo
di promuovere i diritti particolari, non riescc ad evitare che emerga una certal03

103 Cfr, P. KRDO, Teologia del diritto canonico. Un approccio storico-istituzionale, Torino 19%,
101-113.



65

tensione fra diritto comunc e diritto parlicolarc. Nonostante ci®, rimane vero che
il processo di codificazione c stato per la C'hiesa cattolica uno strumento tecnico di
griinde valore, che ha permesso un'adeguata uniftcazione della disciplina canonica
- secondo Eugenio Corecco, unica nel percorso della sua storia — e ha anche
impresso un impulso notevole alla scienza canonistica. dando luogo in questo
modo a quello che potrebbe essere considcrato come il periodo piii fecondo di
Uitta la storia della scienza del diritto canonicol’.

Tuttavia, e attualmente molto diffusa I’ipotesi che nelle aree giuridiche di
cstrazione romanistica e germanica sia iniziato un periodo di decodificazione! 4. II
sistema codilicatorio e stato. quindi. uno strumento tecnico per dare alla Chiesa
cattolica un nuovo assetto giuridico, avendo anche una funzione costituzionale. dal
momento che i due codici di diritto canonico (latino e orientale) custodiscono
molti dei principi costitutivi o fondamentali elaborali dal Concilio Vaticano II.
Uno di questi principi e proprio il ridisegno costituzionale attraverso il quéle il
Concilio ha spostato il centro di gravitd fomialmente collocato nclla Chiesa
universale verso un punto capaee di comprendcre piii adeguatamente la Chiesa
particolarc™\ Un altro elcmento costituzionale. di griinde rilievo. e il rinvio alla
legislazione particolare, che non appare piii come una mera contingenza, sulla
quéle il legislatore decide volta per volta. ma piuttosto quéle principio
coessenziale allo spirito del nuovo ordinamento canonico!l *

A questo proposito, Eugenio Corecco parla della ,decompressione* del
diritto comunc, ehe libera per la prima volta dopo un millenio - spazi reali alla
legislazione particolare. salvando la possibilita di una codificazione senza dover
smantellare  precipitosamentc alcuni dei capisaldi conquistati con la
centralizzazione precedente, come per esempio, la noniina dei vescovi latini e di
alcuni vescovi orientali da parte della Sedc Apostolica

A livello civilc, Eunificazionc del diritto ha avuto come scopo l'inten/.ione di
dare un apporto decisivo al processo di unificazione nazionale degli stati modemi.
La scelta della codificazione in ambilo ecclesiale, invece, ha portato a una
ngenerazione metodologica. come pure a un cambiamento del principio
epistcmologieo, e non sollanto a una traduzionc giuridica della qualité teologica o
ecclesiologica della dottrina conciliarclliS.

Eppure. questa scelta codificatoria ha contribuito a preservarc una certa
I'orma d'identificazione fra la Chiesa cattolica ,romana"” e la Chiesa universale,
risultanle da una ecclesiologia che. sulla scia della riflessione teologica latina - ¢
in particolare di quella posteriore al Concilio di Trento, si concentra con
predilezione sull'organizzazione istituzionale della Chiesal Si tratta di un

modello ecclesiologico che da la priorita al problema tradizionalmente dominante

(Tr. CORECCO. lus ct communio. Vol. Il. 619-620.
M Cfr. ibid.,617.
105 CTr. ibid.. 620-621.
Cfr. ibid.. 622.
107 Cfr. CTC can. 377 § I; CCLOcan. 181 §2.
184 Cfr. CORECCO. lus et communio. Vol. Il. 627-628.
Cfr. ibid.. 637.



66

del rapporto papa-collegio dci vescovi-Chiesa universale e, derivatamente, a
quello tra vescovo-clero-Chiesa particolare. Si ottiene in questo modo una
impostazione dottrinale che privilegia gli elementi derivati a scapito di quelli
primariamente costitutivi, e che non da le ragioni ultime delle strutture
giuridichelld. Si applica, quindi, una impostazione dominata dal criterio
tipicamente giuridico, ¢ non necessariamente ecclesiologico, della prevalenza
dell'universale sul particolare.

Questa mi sembra sia la ragione per cui la stessa definizione di Chiesa sui
iuris, elaborata tenendo come termine di confronto soprattutto le categorie della
teologia latina, non riesca ad esprimere pienamenle la natura ecclesiologica delle
Chiese orientali. Infatti, alla luce di quest'analisi si comprende il motivo per cui
molti canonisti, soprattutto latini, tendono a considerare il diritto delle Chiese
orientali — e il CCEO, in particolare — come una Sorte di appendice; cioe,
riconsocendo ad esso una certa compiutezza ma sottolineando la sua condizione di
aggiunto ad un ordinamento primario, che sarcbbc il diritto della Chiesa latina.

Risulta percido evidente che una ricerca sistematica, volta a studiare
accuratamente questa questione, non pud avvalersi soltanto dei presupposti della
tecnica giuridica; occorre partire da un allargamento dell’attuale orizzonte
ecclesiologico. Altrimenti, si rischia di oscurare un fatto offerto dalla realtéa
ecclesiale, cioe, che nella Chiesa cattolica esiste un unico diritto costituzionale,
che e comune a tutti i fedeli pcrche scaturisce dal sacramento del battesimo, ed
esistono due discipline distinte, destinate a regolare la posizione giuridica dei
fedeli a seconda della loro appartenenza alla Chiesa latina o ad alcuna delle Chiese
orientali cattoliche. Inoltre, il fatto che il diritto comune delle Chiese orientali
cattoliche sia contenuto in un unico testo codiciale (CCEOQO), essendo esse
numerose, dipende da una ragione meramente funzionale e non ecclesiologicalll.
Percio, si pu6 affermare che la Chiesa cattolica possiede un unico ordinamento
giuridico primario composto da due ordinamenti secondari, quello latino e quello
orientale, che comprendono la normativa codiciale (CIC e CCEO) e i propri diritli
particolari.

Se poi si esamina il significato del concetto di Chiesa sui iuris in prospettiva
ecumenica, si avverte che esso non coincide esattamente con il concetto che le
Chiese ortodosse hanno delle Chiese locali. Nello sforzo per metlere in evidenza
le somiglianze, con frequenza si cerca di tracciare un parallelo fra una Chiesa sui
iuris e una Chiesa autocefala ortodossa, trascurando perd il fatto — ben spiegato da
G. Papathomas che I’autoeefalia viene intesa piu come un modo di stabilire e

""" Cfr. ibid., 643-644.

111 Cfr. 1. ZUXEK., Incidenza del «Codex Canonum Ecelesiarum Orienlaliuni» nella Sloria
modema della Chiesa Universale, in. PONTIFICIO CONSIGLIO PER L'INTERPRETAZIONE DEI
TESTI LEGISLATIVE lus in vila et in inissione Eeclcsiac. Acta Symposii internationalis luris
Canonici ocurrentc X anniversario promulgationis Codicis luris Canonici, diebus 19-24 aprilis 1993 in
Civitate Vaticana cclebrati, Citta del Vaticano 1994, 689-690.



67

consolidare i rapporti di comunione fra Ic Chiese piuttosto che comc forma di
organizzazionc interna"2. Percio, si pué desumerc che la nozione elaborata dal
diritto orientale cattolico voglia solo defmire la natura e lo statuto giuridico delle
Chiese di matrice orientale in comunione con la Sedc Apostolica Romana,
distinguendole dalle Chiese ortodosse. Ci6 significa che ogni circoscrizione
orientale cattolica, anche nella forma meno sviluppata di organizzazione
ccclesiastica, dovrebbe rientrare nella definizione di Chicsa sui iuris. Se per6 si
volesse usare questa definizione como sinonimo delle anliche Chiese patriarcali
hisognerebbe riconoscere che essa non e esauriente e che. comunque, dovrebbe
prescindere da una classiflcazione sistematica, escludendo per lo mcno le forme
minori di Chiesa sui iuris, se non addirittura le metropolie sui iuris.

Concludo con !’affermazione fatta all'inizio. cioe, che la definizione di
Ecclesia sui iuris sintetizza I'cvoluzione della terminologia giuridica e della
dottrina ecclesiologica della Chiesa cattolica. costituendo un punlo d’approdo che
diventa adesso un nuovo punto di partenza. Infatti, un ulteriore approfondimento
della natura propria delle Chiese orientali dovrebbe porlare a una migliore
impostazione ecclesiologica, che sia in grado di supportarc un asselto giuridico pit
rispondente alla natura della Chiesa di Cristo che agli aspetti istituzionali e di
govemo. Ogni sforzo in questo senso sard una apprezzabile risposta all'auspicio
del papa Giovanni Paolo Il perche si riesca a ritrovare la forza e I’entusiasmo per
intensificare la ricerca delfamionia in quell'autenticitéq e pluralitd di forme che
rimane I’ideale della Chiesa di Cristo™1

Riferimenti bibliogral3ci

M Brogi, |.e Chiese sui iuris nel Codex Canonuni Ecclesiarum Orientallum, in: Revista
hspafiola de Derccho Canodnico 4K (1991) 517-544; idem. Il diritto all’osscrvanza del
Proprio rito (CIC can, 214), in: Antonianum 68 (1993) 108-119; idem. Lieenza presunta
della Santa Sedc per il cambiamento di Chiesa sui iuris, in: Revista Espaftola de Dcrecho
Candnico 50 (1993) 661-668; Idem, Strutture delle Chiese orientali sui iuris sccondo il
CCEQ, in: Apollinaris 65 (1992) 299-312; N. Bus. La iradizionc orientale a servizio
dell’evangelizzazione (Orientale lumen - 1995). in: G. Borgonovo - A. Callaneo (a cura).
Prenderc il largo con Cristo. Esortazioni e letlere di Giovanni Paolo II. Siena 2005, 203-
212; A. Callaneo. La Chiesa locale. | fondamenti ecclesiologici ¢ la sua missionc nella
teologia postconciliare, Citta del Vaticano 2003; Congregazione per le Chiese Orientali,
Griente cattolico: cenni slorici e statistiche, Citta del Vaticano 3-11974; E. Corecco, lus et

communio. Scritti di Diritto Canonico. Vol. I-1l (a cura di G. Borgonovo ¢ A Callaneo).

""J Clr. G. PAPATHOMAS, La dialectiquc entre nation etalique et autocephalie ecclesiale. in:
L Annee Canonique 43 (2001) 77.
Cfr. LG. 23.
111 Cfr. GIOVANNI PAOLO II. Orientale lumen. n. 2.



68

Casalc Monferrato (AL) Lugano (Cll) 1997; V Congar, Noles sur le destin de I’idee de
collegialite episcopale en Oecidenl au Moyen Age (VII-XVI sieeles), in: La collegialite
episcopale (Unam Sanetam 52). Paris 1965, 99-129; H. De Lubac, Les Eglises parliculieres
dans I'Eglisc universelle (suivi de La matemite de L Eglise et d'unc interview recueillie par
Ci. Jarezyk), Paris 1971; E. Eid, Rite  Eglise de droit propre - Juridietion, in: L’Annec
canonique 40 (1998) 7-18: P. F.rdd, La coesistenza dellc diverse C'hiese particolari e ,sui
iuris* nello stesso territorio nel quadro della piena comunionc. Rcalta c prospettive, in: P.
Erd6 - P. Szabd (a cura), Tcrritorialita ¢ personalita del dirilto canonico cd ccclcsiastico. I
diritto canonico di fronte al terzo millennio (Atti dell’Xl Congresso Inlemazionale di
Diritto Canonico e del XV Congresso Internazionalc della Socictd per il Diritto delle
C'hiese Orientali), Budapest 2002, 913-927; idem, La coesistenza delle diverse Chiese
particolari e ,sui iuris" nello stesso territorio nel quadro della piena comunione. Realta e
prospettive. Appunti circa le forme possibili delfesercizio del primato di govemo, in:
Periodica de re eanonica 91 (2002) 63-85; idem, La partecipazionc sinodalc al govemo
della Chiesa. Problemi circa gli organi con poterc di govemo. in: lus Ecclesiae 10 (1998)
89-107; J. D. Fans, Eastem Catholic Churches: Constitution and govemance aceording to
the Code of Canons of the Eastem Churches, New York 1992; G. Gallaro, Patriarchal
Churches and Subsidiarity, in: O Odigos 15 (1996) 3-16; A. Garuli, Patriarca d'Oecidcnte?
Storia ¢ attualitd, Bologna 2007; P. Gefaell, Il diritto canonico orientale nei lavori del
concilio Vaticano I. | voti dei consultori della Commissione preparatoria per le missioni e
le Chiese orientali. in: lus Ecclesiae 18 (2006) 29-60; G. Ghirlanda, Chiesa universale,
particolare e locale nel Vaticano Il e nel nuovo Codice di diritto canonico, in: R. Ixitourelle
(a cura), Vaticano Il: bilancio e prospettive. Venticinque anni dopo (1962-1987). Vol. II,
Roina-Assisi 21987, 839-868; idem, La Chiesa particolare: natura e lipologia, in: Monitor
ecclesiaslieus 65 (1990) 551-568; idem, Autonomia delle Chiese particolari (estratto da ,La
Chiesa particolare nel Codice post-Concilio", a cura di li. Cliiarelli), in: Quaderni della
Rivista di Scienze Religiose 6/2005 (Istituto Teologico Puglicse. Molfctta) 23-58;L.
Gutierrez, | raggruppamenti di C'hiese particolari. in: Monitor ecclesiaslieus 116 (1991)
437-455;Hervada, Estructura y principios constilucionales del gobierno central, in: lus
Canonicum Il (1971) 11-55; idem, Elemcntos de Dereeho Constitucional Canonico,
Pamplona 2j200I; A. Kaplijn, L’inscription & I’Eglise de droit propre, in: L'Annee
canonique 40 (1998) 49-70; N. Lada, Tradizione, cultura e storia nelle Chiese sui iuris: il
rapporto con i cann. 27-28 Codex Canonwn Ecclesiarum Orientalium, in: Folia eanonica 2
(1999) 161-184; Maximus IV, Discorsi di Massimo IV al Concilio. Discorsi e note del
Patriarca Massimo IV e degli altri Vcscovi della Chiesa greco-melkila, Documcnti per il
rinnovamenlo della Chiesa, Bologna 1968; F. M. McManns, The Possibility of New Ritcs
in the Church, in: I'ne Jurist 50 (1990) 435-458; ./. Meyendorff, La teologia bizantina.
Sviluppi storiei ¢ teini dottrinali, Genova 1984; K. Modrsdorf, L'autonomia della Chiesa
locale, in: La Chiesa dopo il Concilio Vol. 1-1, Milano 1972, 163-185; G. Nedimgatt (cd.),
A Guide to the Eastem Code. A Commentary on the Code of Canons of the Eastem
Churches, Roma 2002; idem, Glossary of the Main Terms Used in the Code of Canons of
the Eastem Churches, in: The Jurist 51 (1991) 451-459; idem, Glossario dei termini
principali usati nel CCEO, KV 12, Bologna 1992, 904-914; idem, Sinodalita nelle chiese
cattoliche orientali secondo il nuovo Codice, in: Concilium |cd. it.] 28 (1992) 90-111; /..
Okulik (a cura), Le Chiese sui iuris. Critcri di individuazione ¢ delimitazione, Venezia
2005; idem, Configurazionc eanonica delle Chiese orientali senza gerarehia, ibid. 209-228;
idem, Tutela giuridica dell’idcntita ecclesiale dei fedeli orientali in situazione di diaspora,
in: L. Okulik (a cura), Nuove terre e nuove Chiese. Le comunita di fedeli orientali in
diaspora, Venezia 2008. 219-241; idem. Pio X e la comunione eucaristica nelle celebrazioni
nei riti orientali e latino, in: A. Caltaneo (a cura), L'ercdita giuridica di San Pio X, Venezia



69

2006, 313-322; G. Papathomas, La dialeetique entrc nation etatique ei autocephalie
ecclcsialc, in: L'Annee Canoniguc 43 (2001) 75-92; V. Pcri, Orientalis varielas. Roma e Ic
C'hiese d'Oricntc. Storia c diritto canonico (Kanonika 4), Roma 1994; R. Roberson, The
Lastern Christian Churchcs. A Brief Survcy, Theological Publications in India. Bangalore
2004 (rcvised cdilion); P. Szabd, Opinioni sulla natura delle Chiese sui iuris nella
canonistica odicrna, in: Folia Thcologica 7 (1996) 239-251; idem, Stato attualc e
prospettive della convivcnza delle Chiese cattoliche sui iuris, in: P. F.rdd - P. Szabo (a
cura). Tcrritorialila e personalila del diritto canonico ed ecclcsiastico. 1l diritto canonico di
fronte al terzo millennio, 225-253; D. Salachas, Istitu/.ioni di diritto canonico delle Chiese
cattoliche orientali. Roma - Bologna 1993; idem, Il diritto canonico delle Chiese oricntali
nel prinio millennio. Confronti con il diritto canonico attuale delle Chiese orientali
cattoliche: CCEO. Roma Bologna 1997; idem, Eglises catholiques orientales: leur
autonomie dans la communion avec Ic Siege Apostolique de Rome, in: Acta Symposii
Internationalis circa Codicem C'anonum F-cclcsiarum Orientalium (sous la dircction du A.
4/ Ahmar, A. Khalife et D. Le Tourneau), Kaslik-Liban 1996. 93-119; idem, Lo Status sui
iuris delle Chiese patriarcali nel diritto canonico orientale, in: Pcriodica 83 (1994) 569-609;
idem, 1l concetto ecclesiologico e canonico di ,Chiese orientali" (Ecclesiae sui iuris), in:
Oriente cristiano 30 (1990) 45-53; idem, Ecclesia Universa et Ecclesia sui iuris nel Codice
latino e nel Codice dei Canoni delle Chiese orientali, in: Apollinaris 65 (1992) 65-76; idem,
L’appartencnza giuridica dei fedeli a una Chicsa orientale sui iuris o alla Chiesa latina, in:
Pcriodica de re canonica 83 (1994) 19-55; idem, l.c ,Status" d'autonomie des Eglises
catholiques orientales et leur communion avec la Siege Apostolique de Rome, in: L Annee
canoniquc 38 (1996) 75-90; idem, Le ,Status" ecclesiologique et canonique des Eglises
catholiques orientales ,sui iuris" et des Eglises ortoxes autoccphales, in: L'Annee
canoniquc 33 (1990) 29-56; J. Sanchezy Sanchez, Centralizacion y desccntralizaeion. in
Oindmica juridiea posteoneiliar. Salamanca 1969, 155-199; F. Stenum, De ,Ritus" a
..Ecclesia sui iuris" dans le Code des Canons des Eglises Orientales, in: L'Annee canonique
41 (1999) 253-276; Y. Spiteris, Ecclesiologia ortodossa. Temi a confronto tra Oriente e
Oeeidente, Bologna 2003; A. J. Strickland, Reception inlo Full Communion: Canonical
Issues and Pastoral Challenges, in: The Jurist 61 (2001) 257-280; P. Valdrini, L'aequalis
dignitas des Eglises d'Orient et d'Occidcnt, in: Acta Symposii Intemationalis circa
Codicem Canonum Ecclesiarum Orientalium-68; /. Zuzek, Le ..Ecclesiae sui iuris" nella
revisione del diritto canonico. in: R Latourelle (a cura). Vaticano Il: bilancio e prospettive,
869-882; idem, Incidenza del ,Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium" nella Storia
moderna della Chiesa Universale, in: Pontificio Consiglio per l'interpretazione dei Testi
iegislatni, lus in vita et in missione Ecclesiae. Acta Symposii intemationalis luris
Canonici ocurrente X anniversario promulgationis Codicis luris Canonici, diebus 19-24
sprilis 1993 in Civitatc Vaticana cclebrati, Citta del Vaticano 1994, 675-738,



70

LEGAL AUTONOMY OF LATIN CHRISTIANS IN THE BYZANT1NE
EMPIRE'

Daphne Penna,Groningen

/. Introduction

Byzantine Constantinople was a mosaic of different nations and peoples. The
12,h Century poet, John Tzetzes, proudly describes how he could communicate in

many languages and greet all kinds of foreigners as he walked the streets of the
Byzantine Capital:

“When | greet a Skythian person, | thus address him: ‘Good moming my
lady, good moming my lord. Salamalek alti....salamalek altugep’. The
Persians, too, | address in Persian: ‘Good moming, brother, where are you
going? Wherefrom are you friend? Asan hais kourouparza.-.harantasi’. To a
Latin | speak in the Latin languagc: ‘Welcome, my lord, welcome, my
brother: Bene venesti, domine, bene venesti, frater. Wherefrom are you, from
which province do you come? Unde es et de quéle provincia venesti? How
have you come, brother, to this city? Q[ulJomodo, frater, venesti in istan

civitatem? On foot, on horse, by sea? Do you wish to stay? Pezos,
caballarius, per mare? Vis morare?’”1

The Latin community in Constantinople alone in the 1180’s was estimated

about 60.000. Niketas Choniates, one ofthe best known Byzantine historians, who
lived in the 12lh Century, informs us that in 1171, alter an order of emperor Manuel

| Komnenos, 20.000 Venetians wcrc arrested in Constantinople.3 Latin Christians
had their own districts in the Byzantine Capital and in fact they occupied important

1 1 would likc to thank my Supervisor Professor 3. H. Stolle, director of the Royal Netherlands
Institute in Rome for his guidance and Dr. Shannon Me Briar for cditing my English text.

2 “...Kai IKOOpv aanaCopEvo? o6no irpocravopeuio- KCtXp ppepa 000, auO£vxpia poo, icaXp ppepa
000. auOevxa poo. aaXapaXfK &XTp |- -] aaXapaXtK AXroOyEn, Toig flIEpaaig naXtv nEpaiKtog ouxu>
irpooaYopeinji'’ KuXp ppepa ooo, aBeXif3i, mif3 orraYeig, notlev tioai, <P>iXe; &0&v x<*? KoopounapCa
xavraCap xapavraop. rep Be Aarivcp npooi[>(ov<6 Kard Aarivcov yXibcaav KaXRg pXOEg, aueevra poo,
Kaxiog pXOec, &deX(t>£. Beve Rr.veon Bopive, Reve Reveori (RBpctTep, IMOOEV eioai kai &nd noiou Oeparoq
fiX0ec;: oovBe eg ex Gekou«Xe npoRivrtia (Jeveori; itilig. &BeXike. pXOeg eig raiupv rpv noXiv; KOpoBo,
(tiparep, Reveon ivioTav rORixaTep; neCdg, KaRa<XX&>piog, 6t& OaXaoopgy, SeXeig &pYleiv]; neBove.
KaRa<XXa>pioug, ireppape, Big popaplil;...." in G. MORAVCSIK, Barbarische Sprachreste in der
Theogonie des Johannes Tzetzes, in: Studia Byzantina. Budapest 1967, 286. Sec C. MANGO,
Byzantium, The Empire of New Rome, London 1980, 86 and Kr. CIGGAAR, Western Travellers to
Constantinople. Leiden 1996, 35; on the “cosmopolitan charactcr" of Constantinople see also C.
PITSAKIS, Quelques aspects du cosmopolitisme Byzantin, in: Captain and Scholar. Papers in memory
ofDemetrios Polemis, Andres 2009, pp. 227-266, especially 252-266,

3 Aboul the number of Lalins in Byzantine Constantinople, sec P. SCHREINER,
Untersuchungen zu den Niederlassungen westlicher Kaulleiilc im byzantinischen Reich des 11. und 12.
Jahrhunderts, in: Byzantinische Forschungen (1979), vol. 7, 182 ff; henceforth abbreviated as
SCHREINER, Niederlassungen.



71

commercial areas. From an ecclesiastical point of view. it is interesting to notc
that not only Latin private persons possessed immovable property in
Constantinoplc, but in some cases, Latin churches and monasteries gained
possession of immovable property in C'onstantinople. | will refer in the following
to two charaetcristic examples.

In 1090 the Doge Vitale Falier already donated Venetian property in the
Byzantine Capital to the monastery ofSan Giorgio Maggiore. In the document by
whieh possession was granted to the monastery. it was conllirmed that the
monastery had the right to possess and use this property, to build workshops (and
Work there), to make improvements upon it and to possess it in perpetuity? but it
was not allowed to alienate the property; the property was to remain always in

Possession of the monastery. In other words. the monastery rcceived this property
but with a ban on alienation:

“[...] et ab prememorato Imperatorc Alexio nobis advenit per jam dictas
imperiales cartulas, ul in eis continetur, et secundum quod ad nostrum jus
hactenus possessum fuit, eo modo, ut predesignatum est transacte. in vestra
permaneat potestate habendi, tenendi. ergasteria construendi, laborandi,
regendi, meliorandi et in perpetuum possidendi, minime autem ab ipso
monasterio subtrahendi vel alienandi in alia parte; sed ad salvationem et
utilitatem ejusdem monasterii in perpetuum permanendi.”

The second example is dated 1107. by whieh, the Doge Ordelafo Falier

granted to the Patriarch of Grado the church of Saint Akindynos in
Lonstantinople. as well as all ils property.

“[-»] Hane namque praenominatam et designatam ccclesiam cum toto suo
thesauro et paliis (I. palliis) et libris et cum omnibus suis habentiis et
pertinentiis ab intus et foris, quas nunc habet et in antea aliquot modo
habitura est, cum suis argasteriis (i.e. crgastcriis) universis et cum suo
mankipio et furno et cum omnibus stateris et rubis et ponderibus et cum
cunctis metris tarn ad oleum, quam ad vinum, ct cum omnibus nostris
tabernis. quae in pracdicta urbe sub nostra potestate esse videntur, et sicut ab
antecessoribus nostris possessa et retenta. et a nobis ct nostro dominatu
hactenus extitit dominata, ita in vestram et Gradensis Ecclesiae et
successorum vestrorum damus atque in perpetuum concedimus plenissimam

' For this temi see H. F. BROWN, The Venetians and the Venetian quarter in Constantinoplc to
hc cl°se ofthe Twclfth Century, in: The Journal of Hellenic Studics XL (1920) 81.
G. L. Fr. TAFEL - G. M. THOMAS, Urkunden zur (lieren Handels- und Staatsgcsehichtc der
cPublik Venedig. Wien 1856.1. 57; hencel'orth abbreviated as TTh, Urkunden.



72

potestatem habendi, lenendi, meliorandi, edificiandi, fruendi, ordinandi,
disponendi, inquirendi et in perpetuum possidendi

Let me make clear that by the term Latins and Latin community in
Constantinople, | mainly mean the italians, namely Venetians, Pisans and
Genoese, and the aim of this paper is to discuss their legal autonomy within the
Byzantine empiref 1t is known that Byzantine emperors had already granted
commercial Privileges lo the Italians from the [0h Century on. All preserved

privilege aets appear in a form of a golden bull, a so-called chrysobull.s These
privilege acts vvere written in Greek and translated afterwards into Latin by the
Byzantine officials. In the case of Venice, unfortunately, no such original
chrysobul! in Greek has been preserved. What we do have are copies of Latin

translations of the aets, the manuseripts of vvhieh can be lound today in the state
archives of Venice (Archivio di Stato Venezia).I However, aets directed to Pisa

and Genoa have been preserved some in Greek (of which some also in their
original form)!" and in most eases a Latin translation also exists. The acts of Pisa

can be found in the state archives of Florence (Archivio di Stato Firenze) and of

Pisa (Archivio di Stato Pisa), whereas the aets of Genoa are preserved in the state
archives of Genoa (Archivio di Stato Genova)." In the documents in Greek the

terms “xpuadRouAAot; Aoyoq” or “xpoadflouAAov oop<|>alvov" or “xpoodRouAAov
oiyiAAiov” are used and in Latin we come across the terms ‘“‘chrysobullon” or

“chrysobulus sermo” or “ehiysobulum verbum” or “crisobolum logo” or “aureae
bullae sigillum” or “chrysobullon sigilion” or similar terms.l2 The fact that a

privilege act, a chrysobull was sometimes used by the Byzantine emperors as an
act of foreign policy, namely a treaty, is something known and is an issue that has
been sludied by Ddlger and Karayannopulos in their work on Byzantine6 * * * *

6 TTh, Urkunden, 67-74; about the Venetian churchcs in Constantinople scc further on under 3.
Some Latin Christians are inore equal than others: The case ofthe Venetians.

About forcigncrs within the Byzantine empire sce R. S. LOPEZ, Foreigners in Byzantiuni, in:
Bulletin de F institut hislorique Beige de Rome 44 (1974) 341-352.

” There are also some indirect references about a decree (praeceptum) of loannes Il Komnenos
in 1126 in favour of Venice, no. 1305 based on the registration by F. DOLGER, Regesten der
Kaiserurkunden des Ostrédmischen Reiches, 2. Teil, (rev. P. WIRTH), Minchen 1995; a number ofthis
registration will be heneeforth abbrevialed as Reg.

I See C. NEUMANN, Ober die urkundlichen Quellen zur Geschichte des byzantinisch-
venezianischen Beziehungen, vornehmlich im Zeitalter der Komnenen. in: Byzantinische Zeitschrift |
(1892) ,366-378; on 367 the author refers to the hislory ofthese copies.

lu See. for exaple. the chrysobull directed to Pisa in 1192 (reg. 1607) in DOLGER, cit. above,
306-308 and the chrysobull directed to Genoa in the same year, 1192 (reg. 1609) in DOLGER, cit.
above, 308-310.

11 The sigilion for the Genoese Guglielmo (reg 1660) is today in the Archivio della Societa
Ligure di Storia Patria, see DOLGER, cit. above, .33.3.

12 For example, the chrysobull of Manuel | Komnenos to Pisa in 1170 (reg. 1499 [ 1400]) has the
type ofa chrysobull sigilion, as well as the act ofthe same emperor in the same year towards Genoa
(reg. 1497). For the distinction of these terms see F. DOLGER - J. KARAYANNOPULOS,
Byzantinische Urkundenlehre, Die Kaiserurkunden. Miunchen 1968, 117 ff; this work is heneeforth
abbrevialed as DOLGER - KARAYANNOPULOS.



7.3

diplomacy, which is still the Standard work on this topic.ll Hence, although the
cxamined acts are in reality treaties, they appcar in the form of a chrysobull. As to
the reason why the Byzantine emperors chose a chrysobull to includc a treaty,
boéiger and Karayannopulos have suggesled. it has to do with the whole political
theory ofthe Byzantincs. In the eyes ofthe Byzantines, a treaty was a privilege aet
because it was a gesture of the emperor's merey, sinee the emperor allowed to
foreign mlers such an aet.l4 Burgmann States tliat in so lar as these treaties are pul
down in a chrysobull, they are considered and stylcd as an act ot merey ol the
emperor.1l5 Burgmann takes this a Step further and points out that these treaties go
so lar as to eonsider the receivers subjects of the Byzantine emperors, even it that
>s not the case.l6 In any ease. by these grants, Latin Christians achieved a
signilieant position in trade and commerce within the empire. The question arises.
however, whether they also enjoyed legal autonomy within the Byzantine empire.
It is crucial, first of all, to define the term legal autonomy. What does it
mean? | will not try to give a general definition ofthe term here. but 1 would like
to make clear how it will be used for the purposes of this paper. The term "legal
autonomy” means here that the people who enjoy it have the right to apply their
own laws in their own courts. Additional questions arise in Connection to forms ol
eegal autonomy enjoyed by the latins in Byzantium. For example, were some
« atins morc favoured than others in the granting of legal autonomy? And
furthennore, were there special legal provisions for the Latin community living in
the Byzantine Capital? The limits ofa paper like this do not allow a thorough study
of the legal autonomy of Latin Christians or of the questions above related to it,
which is why | would like to make clear from the Start that | will deal with this
*ssue up to the sack of Constantinople by the Latins in 1204. The examples that |

will use are mainly taken from my doctoral research. which deals with legal issues
ar'sing from the Byzantine imperial aets to Venice. Pisa and Genoa in the K>\
11'h and 12k eenturies.!

/1. Did Latin Christians enjoy legal autonomy in tite Byzantine Empire?

According to the Prefcct’s Book, which is a book addressed to the prefcct of
Constantinople dating back to the 10,h Century, the legatarios was the competent

authority for the foreign merchants in the Byzantine Capital. There is, however. no

IrneditdRs KRRQXWNQBW-;@@S?@W%MWW:? A RANIF.YR. D,c Vertriige zwischen

dem Oslromisdien Reiche und den ltal.scl.cn Stadten (ienua. P.sa und Vencd.g vom 10. b.s 12.
Jahrhundert. ,n: Archiv fur Diplomatik 3 (1957) 133-134 <w«h Rindes).

11 .. BLRGMANN lhrysobull gle.ch Pnv.eg' Bcohuch.ungen zur lunk.on c.ne,
hy/anlinischcn  Urkundcnlorm. .n: Das Privileg im cun”sclKn Vefgtoch wvofl (ed* B;
DOLFMFYI R u MOIINIIAUPT 1997). 78-79. See also A. I.LAIOU. The emperors w.
‘-hrysobulls. oaths and synallagmatic’rclations in Byzantium 111” -12'h C.). in: Melanges Gilben
D«gron, 2002.347-362. espccinlly 357.

_—_rssAr . tsi— — - —>> — <<

> <>

u,|der ihe supervision ol Professor 13. Il. Stolle.



74

evidence (hat he also acted as judge in their cases.l* We also are infomied that

cases referring to Jews vvithin the Byzantine Capital were tried until the time of
Manuel | Komnenos exclusively by the slrategos tou Stenou. However, Manuel |
Komnenos who reorganized the judicial System, abolished this practice in 1166
and allowed the Jews to be judged by normal courts according to the law.19

Regarding the Russians, we should add that although treaties with Byzantium have
been preserved from the 10th Century, mattcrs of competent courts or judges,

namely issues dealing with law of procedure, were not regulated; however, in
these acts between Byzantium and Russians, matters of substantial law were
regulated and dealt with, for example, theft, shipwreck provisions, etc.20

It is also interesting to add that according to the 12" Century Byzantine
historian, John Kinnamos, sometime before 1171 emperor Manuel | Komnenos
gave the Venetians the ability to ehoose whether they wanted to be his subjects,
his bourgesioi. The term bourgesioi was used in contrast to the other dass of
Venetians, the mercatores, who were not permanent residents but only merchants
passing through the empire.2l* Nibt baly the Venetians but also Pisans had gained
the Status of Byzantine subjects.22 *By25naking these foreigners his subjects, the

emperor tried to exercise greater control over them. By this measure, rather than
grant legal autonomy to foreigners, it seems the emperor tried to assimilate them.2'
However, it is difficult to determine the actual legal Status ofthese bourgesioi.2l

In the chrysobull of Manuel | Komnenos in 1169 to Genoa, it is mentioned
that those Genoese who have caused damage within Byzantium to a Byzantine or

other person, will be judged in the imperial courts; and it is added, that the same
holds for Venetians and other Latin people.2" This information proves, first ofall,

that there must have been a number ofcases involving Italians and, therefore, such
a Provision was necessary. Moreover, it proves that the Byzantine emperors

s See .1. KODER , Das Eparchenbuch Leons des Weisen, Vienna 1991. 132 f (title 20. Hrpi
XeyaTapiou). See also A. XPIXTOOIAOriOYAOY. To Eirupxncév BiRXiov, Adilva 1935 (repr. 2000), 45.

>*J. STARR, The Jews in the Byzantine Empire, 641-1204, Athens 1939. 21 f. See ZEPOS, Jus
Graecoromanum, vol. t, Athens 1931 (repr. Aalen 1962), 426-427: “LuviiOElag odorrc rot? iouBaioi?
BuaiiJeoOui nap« povte tcs aTpurriyoi tou arevoO, 6 Kparatoc Kai ayio? ppiitv 3aoiXeu? Bnopioaro irapa
navr6? 6iKaoTtipiou Kara vopoeq toutouc 6iKétcaOai."

20 See J. MALINGOUDI, Die russisch-byzantinischen Vertrage des 10. Jhds. aus
rechtshistorischer Sicht, in: Byzantinoslavica 1997 (58), 233-250 and IDEM, Der rechtshistorische
Hintergrund einiger Verordnungen aus den russisch-byzantinischen Vertrdgen des 10. Jhds, in:
Byzantion 59 (1998) 52-64.

21 Sec D. JACOBY, Foreigners and the Urban Economy in Thessalonike, ca. 1150-ca. 1450, in:
Dumbarton Oaks Papers 57 (2003) 90 and IDEM, The Byzantine Outsider in Trade (c.900-c.1350), in:
Strangers to themselves: The Byzantine Outsider (cd. D. SMYTHE), 1998. 129-147, especially 135-
136.

22 See JACOBY. Foreigners and the Urban Economy, cit. above, 90 and his footnote 23 where
he refers to BORSARI, Venezia ¢ Bisanzio nel XlI secolo, 1998,49-50.

2! On this issue see A. LAIOU, Institutional Mechanisms of Integration, in: Studies on the
Internal Diaspora of the Byzantine Empire (ed. H. AHRWEILER and A. LAIOU), Dumbarton Oaks
1998, 161-181; henceforth abbreviated as LAIOU, Institutional Mechanisms of Integration.

:J See SCHREINER, Niederlassungen, 188, LAIOU, Institutional Mechanisms of Integration,
173-174.

25 Reg. 1488.



75

considered cases involving Italians very important, and for that reason had theni
dealt with in imperial eourts. In the same ehrysobull of Manuel | Komnenos. there
>s a Provision that if a Genoese harms someone. he will be judged by a high
imperial eourt and not by a foreign judge.26 Why does the emperor mention here.
in particular. that the Genoese should not be judged by aforeignjudgef Does this
mply that betére that ehrysobull, a foreign judge eould judge eases connected to
Genoese? By “foreign judge". does the emperor mean a Genoese, or someone
eise? We can spcculate, for examplc. that foreign merchants eould have agreed
among themselves that they would solve their legal dilTerences before a judge of
«heir own. This seems logical. given that foreigners would have put greater trust in
iheir fellow-countrymen lhan the Byzantines. Criminal cases. however, like the
casc that is discussed speeillcally at that point in the ehrysobull.-> were connected
to public order. and had to be treated differently. In criminal cases. the emperor
wanted to make sure that the Genoese would not be judged by some foreign judge.
but in Byzantine eourts. In any case, there must be a reason that the emperor
mncludes this Provision about the foreign judge. which is actually repeated in a
later ehrysobull by the same emperor.28 Thus the majority of Latin Christians did
not enjoy legal autonomy within the empire. | here was. however. an exception.

HI. Sonic Latin Christians arc inore cqual than others: The case ofthe Venetians

Venetians had a strong bond with the empire and were actually the lirst Latin
Christians to receive commercial benefits. already granlcd by a Byzantine unper.al
act in 992. In that ehrysobull. it was also declared that all cases ansing between
«hem or between them and others. were to be judged exelus.vely by the logolhetes
«ou dromou." Hence. at least for the Venetians. there was one author.ty that dealt
with their legal questions. This did not mean legal autonomy, but u did create a
kind of favourable legal Status for the Venetians. In a very compl.cated
administrative and ludicial system. such as the Byzantine one - known for its
bureaueracy such a Provision created favourable condilions for the Venetians.
hecause the possibility to address only one judge lor al their legal matters
simplified decisively the corresponding legal procedure. In other words this
Provision led to the acceleration of «he affairs of the Venetians. In the world of

““< odiceDiplomaticoddla Rcpubbhcad,
,a storia d'lialia. Islihilo Slonco llaliano (a cura di C. IMPLKIAI- .
S AN T erMal™lcusscd n «he ehrysobull 0. |1-" «reg  14XS, see lorlheommg

PhD. Legal Issucs ihal anse fron, the By/am.ne .mpenal ael* d.recied a. Ven.ce. P.sa and (.enoa in ihe
I(<”. 11" and 12" centuries.

“« = |lhe oTe ofihe logolhe.es tou dromou sce 0. A. MILLF.R. the Lottes ofiiie Drome

.he Middle By/anl.ne Per.od. in; By/anlion 46 _(IM6 ™ 2N nUKd | KUu”rs o
«°gothete». in: Révue des Fludes By/anines. 2» (197 ) 31-70; see als.. The Oxford D.el.onary ol

hyzantium, New York Oxford 1991. vol. 2. 1247-1248.



76

trade and merchandise, saving time means saving money and the Venetian
merchants would have doubtless been salisfied in receiving this privilegc.30

A very well known ehrysobull is that granted by Alexios | Komnenos in
1082 to the Venetians by vvhich the emperor allowed the Venetians to trade freely
within the empire without paying taxes in exchange for their help against the
Normans. An interesting point ol' this ehrysobull wvith regard to ecclessiastical
matters is that the Patriarch oC Grado (who was at that point the head of the
Church in Veniee) was granted the title of hypertimos and an annual salary. The
title hypertimos was a very important title granted only to men ofthe Church.t
Michael Psellos himselfwas granted this important title in the last years ofhis lifc
when he became a monk. An interesting question that arises here is whether the
Venetians themselves asked for this title or, whether it was granted through an
initiative of the emperor himself. Could it have been the emperor’s intention
through this grant “to recognize” a Latin Patriarch within the environment of
Constantinople? Of course, it is difficull to answer these questions, but one can
say with certainty that it is not a coincidence that it is only the Venetian
ecclesiastical representative who is granted such a presligious title by the
Byzantine emperor.2 What is also important to stress is that in the ehrysobull of
1082, it is stated explicitly that the Patriarch of Grado receives this honorary title
of hypertimos not sitnply adpersonam but that the title is to be handed down to all
his successors. Moreover, with this ehrysobull the emperor grants annual
payments to Venetian churches and to the Saint Marc church in Veniee in
particular. It is interesting to add here that the Venetians had four churches in their
possession that were situated in the Venetian quarter in Constantinople: i) Saint
Akindynos which was the oldest of these churches, ii) Saint Marc of Embulo for
which we have the first reference in a document 1150, iii) Saint Mary of Embulo
lirst referred to in a document in 1199 and finally iv) Saint Nicholas, which
belonged to the Venetians front the 11" Century."

In 1198, just sorne years before the sack of Constantinople by the
Westerners, the Venetians received another generous ehrysobull by Alexios IlI
Angelos, which included detailed legal provisions. In this ehrysobull, it is
confirmed inter alia that in some cases and under some conditions, Venetian
judges in Constantinople have the right to judge cases not only connected to

Lilie also menlions that such a Provision is al any case helpful I'or ihe Venetians; see R.-J.
LILIE. Handel und Politik zwischen dem byzantinischen Reich und den italienischen Kommunen
Venedig, Pisa und Genua in der Epoche der Komnenen und der Angeloi (1081-1204), Amsterdam
1984. 6-8.

Il GRUMEL, Titulature de metropolites, Il. Metropolites hypertimes, Memorial Louis Petit, in:
Melanges d' | listoire el d’ archeologie Byzantines, Archives de I’ Orient chretien, 1. Institut Erangais d’
etudes Byzantines, 1948. 152-184.

"2 1 would like lo thank al this point Professor C. Pitsakis for his interesting remarks referring to
this action ofthe emperor (o grant the litle hypertimos to the Patriarch ofGrado.

** Sec R, JANIN, La Geographie Ecclcssiastique de I’empire Byzantin, premierc partie, Le siege
de Constantinople et le Patriarcat Oecumenique, Tonte Ill. Les eglises et les monasteres, Paris 1969,
571-576. See also X. MAATEZOY, O Oeopoq roD iv KcevoravrivonoXei Bevetou Raftou (1268-1453),
(PhD), '‘AOrjvai 1970, 68-70.



77

Venetian citizens, but also mixed cases, namely cases between Venetians and
Byzantines. This is not ihe place lo analyze these provisions in detail, but it is
worth noting lliat the Venetian judge in the Byzantine Capital had this jurisdiction
in civil cases in which the defendant was a Venetian Citizen, and in a single
eriminal case as well/4 These provisions remind us, in a way, of the rules of
competency connected to the residence of the defendant, If the defendant is
Byzantine, the judge is Byzantine; if the defendant is Venetian, the judge is
Venetian.35 This is the lirst time, to my knowledge, that such jurisdiction is
allowed to a foreign judge within the Byzantine empire. It is also important to
stress that these legal provisions were granled as a result of an initiative of the
Venetians themselves. It is obvious from the text ofthe chrysobull, that it was the
Venetians who asked fbr such provisions and the emperor agreed to this. This
proves, firstly, that the Venetians were interested in establishing a form of legal
autonomy within the empire, and secondly, that they were in a position to do so.
No similar provisions or even requests by other Italians, liave been preserved in
the Byzantine imperial documents addressed to the Italian city-republics.

At this point, it is interesting to add that, at the end of the 12" Century, the
Venetian authorities were engaged in drafting the first civil code of their city.
Venice was then at a high point of legislative preparations and it is surely not a
coincidence that the last preserved chrysobull in favour of Venice in 1198, is full
oflegal provisions requested by the Venetians themselves.

Finally, in the chrysobull by Alexios Il Angelos in 1198, Venetian judges in
Constantinople were required to takc an oath that they will perform their duties
correctly before their feilow countrymen in the Venetian church in the Byzantine
Capital.36 In other words, a simple oath before a Byzantine representative did not
suffice. The fact that the Venetians had to take their own oath there does not imply
legal autonomy, but it does show that the Byzantines recognizcd foreign customs
and also recognizcd how important the taking of such an oath in a Latin church
within the Byzantine Capital was;37 this oath actually bound the Venetians more
strongly to performing their duties correctly, because it was sworn in public and it
corresponded to their legal order.

14 See lor this D. PENNA, Venetian judges and their jurisdiction in Constantinople in the 12"
Century. Sonic observations based on information drawn from the chrysobull of Alexios Ill Angelos to
Venice in 1198, in: Subsceiva Oroningana. Studies in Roman and Byzantine Law, Vol. VIII,
Groningen 2009. 135-146; henceforth abbreviated as PENNA, Venetian judges.

See R. MACRIDES. The competcnt court. in: Law and Society in Byzanlium Ninth-Twclth
eenturies (cd. A. LAIOU - D. SIMON). Harvard University Press 1994. 117-129. especially p. 125.

" On the formalilics pertaining to the Venetian judges in Constantinople see PENNA, Venetian
judges. 135-146.

| Seeon this LAIOU. Institutional Mechanisms of Integration. 161-181.



78

IV. Comparison with the privilege Charters ofthe Crusader States

The jurisdiction granled to Venetian judges in Constantinople by the
chrysobull of Alexios 1l Angelos in 1198 may be compared with similar
jurisdiction allowed to Italian representatives in the Crusader States.38 For
example, a Provision of the pactum Warmundi, a treaty between the Patriarch of
Jerusalem and Venice in 1123, is similar to the provision of the chrysobull of
Alexios Ill Angelos in 1198 for Venice. By the pactum Warmundi, it is ordered
among other things, that if a Venetian raises a suit against a Venetian, the case
will be judged by a Venetian court. The same holds true in eases where the
Venetian is a delendant and the plaintiff is not Venetian. However, ifa Venetian
raises a suit against a non-Venetian , the royal court is considcred competent.39

It is clear that the ratio of both ofthese provisions, namely that of the Pactum
Warmundi and that ofthe chrysobull of Alexios Il Angelos in 1198, with regard to
the competent judge is the same. One difference however, is that according to the
Pactum Warmundi, the Venetians are also allowed to judge cases arising between
them in their own court. This is not mentioned in the chrysobull of Alexios Il
Angelos to Venice in 1198, but | think that this must also have been the case for
the Venetians in Constantinople. It is not only logical that the Venetians would
have referred to their own judge for cases arising between them, but there is also
cvidence for this.40 The reason that the emperor does not mention the jurisdiction
ofthe Venetian legate for cases arising between Venetians is probably because he
considers it self-evident and this practice is of primary interest, after all, to the
Venetians themselves; on the contrary, the emperor is interested in regulating
mixed cases, those cases arising between Venetians and Byzantines. A second
difference between the provisions of the Pactum Warmundi and the chrysobull of
Alexios Il Angelos in referring to the competent judge, is that in the By/antine
documenl strict formalities are included.

Furthermore, it is important to note that in the Crusader States, not only the
Venetians were privileged to judge some oftheir own cases there, but Pisans and
Genoese also enjoyed such Privileges.41 *Usually these cases included the ones
raised between Italians and the ones in which Italians were the defendants.

38 For this matter see M.-L. FAVREAU-LILIE, Die Italiener im heiligen Land, Amsterdam
1989,438 I'; heneeforth abbreviated as FAVREAU-LILIE, Die Italiener.

TTh, Urkunden, p. 87, lines 15-20.

A preserved Venetian documenl dated in 1150 proves, that at least front that time the
Venetians had a represenlative in Constantinople who was competent -amongst other things- to judge
cases between Venetians, sce on this PENNA, Venetian judges, 137. This Venetian document is
published in R. MOROZ7.0 DF.LLA ROCCA - A. LOMBARDO, Documenti del commercio
Veneziano nei secoli XI-XIIl, in: Regesta Chartarum Italiae, Roma 1940, vol. 1,96-98.

41 See for example J. PRAWER, Crusader Institutions, Oxford 1980, 221 IT; heneeforth
abbreviated as PRAWER, Crusader Institutions; FAVREAU-LILIE, Die ltaliener. 438 f; D. JACOBY,
Conrad, Marquis of Montferrat and the Kingdom of Jerusalem (I 187-1192), in: Trade, Commodities
and Shipping in the Medieval Mediterranean, Variorum 1997, (1V), 195, 207-208, 212 f; heneeforth
abbreviated as JACOBY, Conrad.



79

something that reminds us strongly ofthe provisions included in the chrysobull of
Alexios Ill Angelos to Venice in 1198. In the Crusader States, criminal jurisdiction
generally remained with the royal courts.42

In my opinion, there is. however, a dilTerenee between the jurisdiction
allowed to the Venetians by the act of Alexios Il Angelos. and the jurisdiction
allowed to the Italians by the Crusader kings in the Crusader States. In the latter
case, Venetians and Pisans had received a stronger kind of autonomy based on a
territorial jurisdiction. as is proven by various provisions. For example, in the
Pactum Warmundi of 1123, it is stated that the Venetians have jurisdiction overall
inhabitants living in their quarter in Tyre.4' In 1187, Conrad of Montferrat granted
to the Pisans and to everyone who is considered a Pisan (et qui Pisanorum nomine
censentur) the right to be judged by Pisan authorities. Moreover a territorial
jurisdiction was also established for the Pisan district in Tyre, since Conrad of
Montferrat recognized, that the Pisan representative was competent for the people
living within the Pisan district there.44 In that way, the jurisdiction granted to the
Venetians, Pisans and later to the Genoese in the Crusader States, created a "kind
of sovereignty” for Ihese districts.45 In the case of Venice, the legal provisions of
the pactum Warmundi in | 123 established, as Prawson has described it, “a kind of
autonomy, which we might regard, in accordance with the later Venetian
interpretation, as a creation of a state within the kingdom.”46 The reason that |
have referred to examples of legal autonomy for the Italians in the Crusader
Charters, is to show that through these Charters the Italians became familiar with
provisions that allowed them legal autonomy. The Privileges granted to them by
lhe Crusader kings must have influenced the Privileges granted to them by the
Byzantine emperors and vice versa, since all these Privileges (by the Crusader
kings and by the Byzantine emperors) were granted in the same period.47

However, we should keep in mind here that the conditions on which the
Crusader kings granted legal Privileges to the Italians are very different front the
conditions on which the Byzantine emperors granted legal Privileges to the
Italians. In the first case, the Crusaders are conquercrs who “distributc™ freshly
conquered lands according to their own interests, and within this context, areas
were granted to the ltalians, as well as jurisdiction in these areas. Feudal practices
that were known and broadly used in the motherlands of the Crusaders were not
irrelevant in the creation of these autonomous Italian quarters in the Crusader

2 See FAVRHAU-ULIE, Die ltaliener, 1989, 438 fand JACOBY, Conrad. 195, 197-198. 204,
-12. 214 (see however, the example ofGenoa, p. 208).

45 TTh, Urkunden, p. 1-3: "Preter ea super cuittsque gentis burgenses in vieo et domibus
Vcnetorum habilantes eandem iusticiam et consuctudines, quas rex super suos, Venetici habeanf. This
has beeil discussed by PRAWER, Crusader Institutions. 222 f. See also JACOBY. Conrad, 214.

44 JACOBY, Conrad. 196f.

45 See PRAWER, Crusader Institutions, 221 f.

PRAWER. Crusader Institutions, 222.

' Sec LOPEZ, Foreigners in Byzantium, cit. above, 35! and A. LAtOU, Byzantine Trade with
Christians and Muslims and the Crusades, in: The Crusades front the perspective of Byzantium and the

Muslim World (cd. A. .LAIOU R. P. MOTTAHEDEH). 157-192, especially pp. 182-83, p. 184 and
PP. 186-87.



80

States. Jn any case, the legal Status ofthese properties and the autonomy of these
areas have raised questions not only for modern scholars hut also for people
practising law at the time ofthe Crusades. Prawer remarks that “the creation ofthe
autonomous ltalian quarters created a plethora of legal problems which made the
day ofthe C'rusader law practitioners."*

An additional consideration is the issue of applicable law. In the chrysobull
by Alexios Il Angelos in 1198 directed to Venice nothing is mentioned about the
applicable law. Which law was to bc applied in these mixed cases? Byzantine or
Venetian? It would appear logical that Venetian law would have bcen applied
since the judge was Venetian. On the other hand, sincc the Venetian legate could
also judge cases involving Byzantines, | can not exclude the possibility that the
Venetian judge must have taken into accout Byzantine law as well; perhaps by
means ofa Byzantine official directed to assist the judge. No such Information is
mentioned in the examined Byzantine acts and these thoughts are just
speculations. In the case ofthe Crusaders States, it is intercsting to note that in a
privilege charter by Rainald, prince of Antiocheia to Venice in 1153, it is clearly
mentioned that the Venetians could apply their own laws and Statutes in the court
oftheir district in Antiocheia:

“Preterea concedimus ipsis Veneticis lenere curiam suam sancti Marci in
funditio suo in Antiochia, et facere iuditia sua libere et quiete secundum
legem et statuta eorum. ipsis eisdem iudicantibus de quacumque querela, a
quibuscumque in causam provocabuntur; nec alicui nostrorum licebit
pesturbare aut inquietare ipsos iudicantes aut iudicia eorum; nec alibi per
totam nostram terram, nisi in curia sancti Marci sua respondere cogentur."4))

However, in anolher privilege charter of the Crusader kings issued in 1190,
by which the representative ofthe city of Marseilles is allowed jurisdiction similar
to the ltalians, it is mentioned that he should promise that he will “dispense justice
according to the custom ofthe land, and not that of Marseilles".B8As Jacoby has
already remarked, Ibis Provision "was an important restriction, particularly
striking in view ofthe right of Pisa, Genoa and Venice to apply their own laws in
such cases.”51

V. Conclusion

In conclusion, in the case of the Byzantine imperial acts towards the Italian
city-republics, the emperors did not allow territorial jurisdiction to the Italian

48 PRAWER, Crusader Institutions, 243.
TTh, Urkunden, p. 134, lines 12-18. This is also confirmed by a later charter by Bonemund
111, prince of Antiocheia in 1167, scc TTh. Urkunden, p. 149, lines 3-10.
,uJACOBY, Conrad, 213.
51 JACOBY. Conrad, 213.



81

districts in Constantinople. In fact, as | have mentioned, the Venetians only are
allowed to judge cases arising between Venetians and Byzantines under certain
conditions within the Byzantine Capital, and this was not actually allowed until
1198, on the eve ofthe fourth Crusade. This jurisdiction is by no means extended
to all the people living in their district. It is not mentioncd in the chrysobull of
Alexios Il Angelos5?2 that the Venetian legate can exercise his jurisdiction within
the boundaries of the Venetian district over the whole population living there
regardless of its nationality, nor does the emperor give sovereign power to the
Venetian legate. Venetian judges are granted jurisdiction in some mixed cases. as |
have already mentioncd, and this creatcd a form of legal autonomy for the
Venetians within the empire. It is also important to stress that the provisions ofthe
chrysobull of 1198 prepared the ground for the legal autonomy that Venetians
were granted after 1204.51 54

But why is it that only the Venetians receive such a legal privilege and enjoy
this kind of legal autonomy within the empire? It is obvious that the answer is
related to the general position of the Venetians within the empire and the special
Political, diplomatic and even cultural relations that the Rcpublic of Venice had
with Byzantium. which is an issue studied by many scholars?! Of all the Italians,
Venetians were the first to receive commercial and legal Privileges from the
Byzantines. The Venetians had a remarkable fleet and navy and this was the
reason that Alexios | Komnenos turned to them in 1081 when the empire faced a
new threat, namely the Normans. The generous chrysobull of Alexios |
Komnenos, which served as the basis for all later chrysobulls to the italian cities,
was given to the Venetians in exchange for their naval help. One has only to
compare the number of the privilege acts given to every Italian city-state, to
widerstand the privileged position of the Venetians. Venice reccived twelve
privilege acts in total from the Byzantine emperors within the years 992-1198,
whereas Pisa has reccived only three such acts between 1111 and 1192. and Genoa
five privilege acts within 1169-1193. Thus, Venice had a longer tradition in
obtaining privilege acts from the Byzantine side than the other Italian cities. As
Donald Nicol describes, “Venice was like a sunflower, its roots firmly planted in
the Latin west, yet constantly bending over to catch the rays of light from the
Greek east.”55 Finally, it is important to place this fact within the general historical
background ofthat time. We are at the end ofthe 12!1 Century and the Crusades
have started. Perhaps this legal privilege granted to the Venetians in 1198 was a
desperate act of the emperor, an ultimate attempt to win back these "allies” who
were becoming morc and more threatening to the empire.

'2Rcg. 1647,

w' Sec, for examplc, Ihe hailos of Conslanlinople and his function as ajudge in MAATF.ZOY, O
fcogoi;, especially pp. 70-77.

54 Sec. for cxample. ). NICOL. Byzantium and Venice. London 1988 and LIL1L. Handel und
Politik, 1-68,

5 NICOL, eit. above, prcface. p. vii.



82
AUTONOME OR THODOXE GEMEINDEN TN C1SLEITHANIEN

Thomas Mark Nemelh, Wirzburg

I. Vorbemerkungen

Die Geschichte der orthodoxen Kirchengemeinden in der Donaumonarchie
reicht bis zum Ende des 17. Jh. zuriick, als sich eine groRBere Zahl von Serben
unter der Fihrung des Tilularpatriarchen von Ped, Arsenije IlIl. Cmojevic, im
habsburgischen Gebiet niederlieB und von Kaiser Leopold 1., der ein
betrachtliches Interesse an der Sicherung der Militdrgrenze hatte, weitgehende
Autonomierechte zugesprochen bekam, die auch das kirchliche Leben betrafen.
Die Ausdehnung des habsburgischen Herrschaftsbereichs fiihrte zu einem
wachsenden orthodoxen Bevdlkerungsanteil. Als kirchliches Zentrum entwickelte
sich nach 1699 Karlowitz (heute Sremski Karlovci/Serbien), der dortige
Erzbischof fihrte seit 1848 auch den Patriarchentitel. Im 19. Jh. bildeten sich im
Habsburgerreich zwei weitere Kirchenverbande heraus: Die 1864 errichtete
Siebenbirger Metropolie mit Sitz in Hermannstadt (heute Sibiu/Rumaénien) wie
auch die seit 1873 bestehende Czernowitzer Metropolie. Letztere umfasste mit
ihren Bistimern von Czemowitz (heute Cernivci/Ukraine), Zara (heute
Zadar/Kroaticn) und Cattaro (heute Kotor/Montenegro) sowohl die Bukowina als
auch das geographisch entfernt gelegene Dalmatien und bildete die einzige
orthodoxe Kirchenprovinz in Cisleithanien.

Es ist bekannt, dass Nikodim Milas in seiner Gesamtdarstellung des
orthodoxen Kirchenrechts die Karlowitzer und Hermannstadter Metropolie sowie
die Metropolie von Bukowina und Dalmatien als autokephale Kirchen zahltel
Wenige Jahre zuvor ging der ostkirchenrechtliche Experte des Wiener
Kultusministeriums, Josef Zhishman2, ebenfalls unter Berufung auf die im
Syntagma abgedruckte Liste der orthodoxen Kirchen vom Bestand einer einzigen,
autokephalen Kirche in Osterreich-Ungarn aus'. Das Syntagma griff hinsichtlich
der orthodoxen Kirche im Habsburgerreich aufdie russischen Diptychen von 1851
zuriick, das Okumenische Patriarchat fiihrte in der Mitte des 19. Jh. die

Karlowitzer Metropolie (nach dem Untergang des Stuhles von Pec 1766) nicht* e

"Vgl. N. MILAS, Das Kirchenrechtder morgenlandischcn Kirchen, Zara 1897, 128.

+ Zhishmans Wirken aufdem Gebiet des Ostkirchenrechts wurde von 2003-2005 am Institut fur
Rechtsphilosophie, Religions- und Kullurrecht an der Juridischen Fakultdt der Universitat Wien
untersucht. Sein wissenschaftlicher Nachlass, der sich int Besitz der Universitat Wien befindet, wurde
von mir im Rahmen des Forschungsprojekts ,Orthodoxe Kanonisten und Politiker aus der
Donaumonarchie*, das vom 0sterreichischen Fonds zur Forderung der wissenschaftlichen Forschung
(FWF) unterstutzt wurde, zum ersten .Mal systematisch gesichtet. Zhishmans Bio- und Bibliographie
erscheint demnachst in der Reihe ,Kirche und Recht".

' J. ZHISHMAN, Gutachten vom 27. Dezember 1884 lber die Zuschrift des serbischen
Metropoliten Thcodosius an den neuen Patriarchen Joakim [IV., in: Nachlass 1. Zhishman
(Universitatsbibliothek Wien) Ms 1| 807 germ., Patriarchai-Theorie, s.I. um 1895, Bl. 102-111, hier
107v.



83

mehr in seinen Diptychend. Kirzlich hat Konstantinos Pitsakis allerdings
aufgezeigt, dass sich die Lage anderte, als der Okumenische Patriarch Joakim V.
(1884-1887) den Kontakt mit Karlowitzer Erzbischof German Andelic (1882-
1888) aufnahm. Die beiden sich in einem kanonischen ,Schwebezustand“
befindlichen Kirchen von Karlowilz und Montenegro wurden mit dem erneuten
Amtsantritt Joakims I1l. (1901-1912) auch von Konstantinopel zumindest defacto
als autokephal anerkannt und die Metropolien von Hermannstadt und Czemowitz
immerhin offiziell zur Kenntnis genommen5. Der kanonischen Status der
orthodoxen Jurisdiktionen in Osterreich-Ungarn wirft also zahlreiche Fragen auf,
die an dieser Stelle nicht ndher behandelt werden kénnené.

Meine nachfolgende Darstellung beschrankt sich in geographischer Hinsicht
auf den cisleithanisch-tsterreichischen Teil der Donaumonarchie. Nach der
Volkszahlung von 1890 lebten in Osterreich 544.739 orthodoxe Glaubige,
darunter in Niederosterreich (einschl. Wien) 2.654. in Oberosterreich 45, in
Salzburg 5, in der Steiermark 184. in Karnten 50. in Krain 350. in Triest 1.369. in
Gorz und Gradisca 136, in Istrien 443, in Tirol 35, in Vorarlberg 1, in B6hmen
159, in Mahren 90, in Schlesien 7, in Galizien 1.429, in der Bukowina 450.773. in
Dalmatien 57.0097.

Von den cisleithanischen Kirchengemeinden behandle ich jene, die in einer
spezifischen Weise aullerhalb des gewohnlichen F.parchialgefugcs standen bzw.
Uber einen besonderen Autonomiestatus verfugten. Wahrend ich die
geschichtliche Entwicklung der Wiener orthodoxen Gemeinden etwas genauer
skizziere, bildet ansonsten das letzte Jahrzehnt des 19. Jh. den zeitlichen
Angelpunkt meiner Darstellung. Damals war das Wiener Ministerium liir Kultus
und Unterricht mit der Regelung der orthodoxen Rechtsverhéltnisse in Osterreich
naher befasst. Unter den Prasidialakten des Ministeriums findet sich ein
offensichtlich 1896 abgeschlossener Entwurf filr einen an den Kaiser gerichteten
ministeriellen Vortrag Uber die ,Regelung der Rechtsverhaltni3e der bisher in
keinem Verbande zu einem inlandischen Bistume stehenden gr[iechisch]-
°rlientalischen] Glaubensgenossen der die3seitigen Reichshélfte"*, auf den ich
wiederholt zuriick kommen werde. Dieser Entwurfhat zwar offensichtlich niemals
eine Bestéatigung erhalten und wurde auch nur sehr begrenzt umgesetzt. Er bietet
jedoch naheren Aufschluss (ber die Einschatzung der Problemlage und
Lésungsversuche aus Sicht der Staatsbehérden. Nicht zuletzt ist das Dokument ist
auch insofern von besonderem Interesse, weil es nur ein Jahr nach dem Ableben

4 G. A. RIIALLF.S — M. POTLES, Syntagtna lon theion kai hieron kanonon, Bit. 5. Athen 1855
INdr. Athen 1966 und 1997), 513. Anm. |: 529. Anm. 2. Vgl. da/u K. G. PITSAKES (PITSAKIS).
Schelika me len ,Autokephalia” (es Ekklcsias tou Maurobouniou: Ile martyria ton Hcllenikon pegon.
In: Episiemonikc Epeterida Theologikes Scholcs. Tmema Poimantikes kai Koinonikes lheologias 13
(2008) 189-234. hier 198.

5Vgl. ebd.. 223 ff.

6 Eine umfassendere Untersuchung seitens des Verfassers dieses Beitrags ist geplant.

Angaben aus: OStA (Osterreichisches Staatsarchiv), AVA (Allgemeines Verwaltungsarchiv).

Unterrichtund Kultus. Kultus-Préasidium ZI. 718/1894.

* In: OStA. AVA. Unterricht und Kultus, Kultus-Présidium ZI, 2156/1894: im Folgenden zitiert
als: Entwurf Der Text tragt die Unterschrift des Ministerialrats Ritter v! Spann.



84

von Josef Zhishman verlasst wurde. Dieser hatte seinerseits in seinem letzten
Lebensjahr noch ein umfangreiches Gutachten zu den kirchlichen Verhaltnissen in
den oOsterreichischen Kronlandern verfasst, nachdem er sich schon 1875
ausfihrlich zur Frage der Einbeziehung der Wiener und Triester orthodoxen
Kirchengemeinden in den Verband der Czemowitzer Metropolie gedul3ert hatte9.

Ich skizziere im Folgenden zunachst die geschichtliche Entwicklung der
orthodoxen Gemeinden in Wien (Abschrt. 11.), danach jene der illyrischen bzw.
serbischen sowie der aus dieser durch Abspaltung hervorgegangenen national-
griechischen Gemeinde in Triest (Abschn. Ill.). Weiters werde ich die Situation
der orthodoxen Glaubigen in Bojance (Krain) und in Istrien sowie die
Bemuihungen um die Errichtung einer Kirchengemeinde in Graz (Abschn. I1V.) und
schliel3lich die Problematik der russischen Kirche in Prag behandeln (Abschn. V).
Zuletzt sollen die in der letzten Phase der Donaumonarchie diskutierten
Losungsansatze fur die Regelung der orthodoxen Diaspora in Osterreich zur
Sprache kommen (Abschn. VL.).

Il. Die Wiener Gemeinden

Mit den beiden altesten Wiener orthodoxen Kirchengemeinden hat sich
bereits Willibald Pléehl in kirchenrechtlicher Hinsicht naher befasstl0. Allerdings
konnte er sich bei seiner Darstellung nur auf einen Teil der relevanten Quellen

stitzen. Gegenwartig w'erden die Archivbestande der Wiener Gemeinden von
Mitarbeitern des Instituts flir Byzantinistik und Neograzistik aufgearbeitet".

a) Die St. Georgsbruderschaft

Die Ansiedlung von Griechen in Wien geht in die Zeit nach der zweiten
Turkenbelagerung 1683 zurlick, als sesshaft gewordene Kaufleute kaiserliche
Privilegien erhielten. Die Handelsfreiheiten in Folge der Friedensvertrdge von

" J. ZHISHMAN. Befiehl vom 9. Februar 1894 an das Kultusministerium tber die in Osterreich
in der Diaspora vorhandenen Glaubensgenossenschatlen, in: Nachlass J.  Zhishman
(Universitatsbibliothek Wien), Ms 1l 878/1 germ., Materialien zu einer Geschichte der griechisch-
orientalischen Kirche in der Bukowina, s.l. 1860-1880, Ul. 480-485; DERS., Bericht vom 18.
September 1875 Uber die Einbeziehung der Wiener und Triester orientalischen Pfarrgemeindcn in den
Verband der Czemowitzer Metropolie, in: OStA, AVA, Unterricht und Kultus, Neuer Kultus, Akath.,
Griech.-Orient., Sign. A 3 (KIn. 3), Bukowina, MCU ZI. 14857/1875.

10 W. M. PLOCHL, Die Wiener Orthodoxen Griechen. Eine Studie zur Rechts- und
Kulturgeschichte der Kirchengemeinden zum Ill. Georg und zur lll. Dreifaltigkeit und zur Errichtung
der Metropolis von Austria (Kirche und Recht 16), Wien 1983. Die folgenden Ausfihrungen zu den
Wiener orthodoxen Gemeinden stutzen sich primar aufdiese Abhandlung, in der sich jedoch nicht alle
Angaben verifizieren lassen.

11 Seit kurzem ist am genannten Institut zugéanglich: K, KININGER. Archiv der Grieeh.-Orient.
Kirchengemeinde zur HI. Dreifaltigkeit. Der Katalog zur St. Georgsgemeinde soll demnéachst fertig
werden.



85

Karlowitz (1699) und Passarowil/ (1718) begiinstigten diese Entwicklung. In der
Blute/eit um 1814 z&hlte man etwa 4.000 Griechen in Wien':.

Die Grindung der ersten orthodoxen Bruderschat) in Wien lasst sich nicht
genau datieren. Pléehl vermutet sie noch vor 1718. Eine Gottesdienststatte ist seit
1723 nachweisbar, mdglicherweise geht sie bis 1718 zuriick. Damals
versammelten sich Griechen, Rumanen und Serben in einer zur Kapelle
umgestalteten Mietwohnung im sog. Dempfingerhof zum Gottesdienst. Als
osmanische Staatsangehorige durften die Griechen allerdings keine Realitaten
erwerben. 1730 wurden im sog. Steyrerhof (jetzt Hafnersteig) neue Raume
gemietet, wo sich bis heute die St. Georgskirche befindet. Die spatere
Kirchengemeinde war urspriinglich als Bruderschaft gegriindet worden, die eine
..kirchliche Laienvereinigung zur Unterstitzung kirchlicher Zwecke", wie etwa
der ,Errichtung und Erhaltung von Kirchen* 1 darstellte.

Die griechischen Kaufleute waren inzwischen zu einem bedeutenden
Wirtschafts- und Einflussfaktor geworden. Die wiederholten Auseinander-
setzungen zwischen Griechen und Serben im 18. Jh. hatten verschiedene
Ursachenl4. Eine Rolle spielte dabei wohl das Naheverhaltnis der Griechen zum
Okumenischen Patriarchat und ihre geringe Bereitschaft, sich dem Metropoliten
v«n Karlowitz unterzuordnen. Nachdem der Metropolit die Bestellung eines
griechischen Moénchs abgelehnt hatte, hielten die Griechen ihre Gottesdienste in
der Gesandtschaftskapelle des russischen Firsten Galizin ab, was aber der Wiener
Regierung missfiell'. Nach dem Hofdekret bzw. Privileg Maria Theresias vom 2.
Marz 1776!" das in diesen Fragen Klarheit schaffen sollte, kam der Bruderschatft,
die aus Griechen osmanischer Staatsangehoérigkeit bestand, die Verwaltung der
Kapelle zu. Sie durfte einen griechischen Monch aus einem Kloster des
Osmanischen Reiches als Seelsorger wahlen. Dieser erhielt die Pfarrjurisdiktion.
Die ,illyrische Nation", also die serbische Seite, durfte lediglich auf eigene
Kosten einen Beichtvater bestellen, der aber keine weiteren Befugnisse hatte. Die
Jurisdiktion des Metropoliten von Karlowitz war aufein Minimum reduziert: Es
musste ihm zwar die Wahl eines Pfarrers angezeigt werden, doch konnte er nicht
einmal Einspruch gegen den Kandidaten erheben; er hatte nur seinen
bestéatigenden Segen zu erteilen. Damit erlangte die Gemeinde eine sehr

Vgl. PLOCHL, Die Wiener Orthodoxen Griechen ( Anm. 10), 24; auch: O. KATSIARD1
|KATSIARDB)-HERING, Das llabsburgerreich: Anlaulpunkt liir Griechen und andere Balkanvolker
mi 17.-10. Jahrhundert, in: Osterreichische Osthefte 38 (19%) 171-188.

** Ebd., 30 f, vgl. auch 29 ff; 34 f. Nach L. PANTOVIC. Die Wiener Orthodoxen Serben
(Dissertation), Wien 2004. 32, Anm. 106, dirfte- die Errichtung der St. Georgskapelle schon um 1718
stattgefunden haben. Ch. PAPASTATHIS, Un document inedit de 1726-1727 sur le contlit liclleno-
Serbe conccmant la chapelle Grecque & Vienne, in: Balkan Studies 24 (1983) 581- 607. hier 582,
verweist zur Kapellengrindung auf ein Dekret Karls VI. von 1723. Vgl. dazu auch G. Cltr.
ESIGARAS, Ho Naos tou Hagiou Georgiou Viennes. Istoria kai techne/Dic Kirche zum Heiligen
Georg in Wien, Geschichte und Kunst, Thessaloniki 2005, 34, der vermutet, dass die Bruderschaft
schon 1685 gegrundet wurde (ebd., 32).

/um Konftikt in den 1720-er Jahren vgl. ebd.; weitcr3ihrende Literaturangaben zu den
Wiener Griechen: ebd.. 581 f. Anm. 4.

* Vgl. PLOCHL. Die Wiener Orthodoxen Griechen ( Anm. 10). 33 ff.

11 Abgedruckt in: ebd., 133 IT.



86

weitreichende Autonomie, die Rechte des Metropoliten waren bloR formeller
Artl7,

Hinsichtlich der nationalen Zusammensetzung der Bruderschaft sprach das
Privileg Maria Theresias ,von griechischen Handelsleuten und tirkischen
Untertanen des griechischen nicht linierten Glaubens*, was nach Pldchl bedeutete,
,dass es sich um Personen handelt, die zum griechischen Kulturkreis zahlen und
[...] zur griechischen Kirche, natirlich im Sinne der Kirche von Byzanz*“18. Es
handelte sich also nicht ausschlieRlich um Griechen im ethnischen Sinne, sondern
auch um Walachen, Albaner und makedonische Slawen.

b) Die Dreifaltigkeitsbruderschaft

Im Laufe der Zeit traten zwischen osmanischen und habsburgischen
Untertanen Schwierigkeiten auf, die auch soziale Ursachen hatten: Die Wiener
Griechen waren gut situiert und wollten sich zunehmend auch durch die Griindung
einer eigenen Kirchengemeinde von des osmanischen Staatsangehdrigen absetzen.
Spater schlossen sich auch die Serben der Dreifaltigkeitsbruderschatft an, die wohl
spatestens 1782 errichtet und durch das Privileg Josephs 11. vom 29. Janner 178719
anerkannt worden war2". Nachdem die Grinder 1776 ein Gebdude am

Fleischmarkt erworben hatten, wurde in dessen hinterem Teil eine Kirche
errichtet. 1794 bzw. 1796 wurden die Privilegien der beiden Bruderschaften von
Franz Il. bestatigt2l. Seit 1780 wurde zunéchst im privaten Rahmen ein Unterricht

in griechischer Sprache und Kultur erteilt. Dem Ansuchen um eine eigene
»Nationalschule* wurde 1804 stattgegeben22.*

Unter Joseph Il., dessen ablehnende Haltung gegenitber Bruderschaften
bekannt ist, erfolgte die Transformation der Dreifaltigkeitsbruderschaft zu einer
Kirchengemeinde. In der St. Georgsbruderschaft vollzog sich diese Entwicklung
erst Mitte des 19. Jh. Auch bei der Dreifaltigkeitsgemcinde war dieser Wandel
zunachst eher formal, denn ,die materielle Last der Stiftung Ihr Kirche, Klerus
und Kultus blieb bestehen. Das galt auch fur das Stifterrecht der Pfarrerwahl. Nur

12 Vgl. ebd., 36 f.

IX Ebd., 39.

ig Abgedruckt in: ebd., 137 ff., das vergleichbare Privileg der St. Georgsbruderschaft von 1782
in: ebd., 141 ff.

10 Vgl. ebd. 40 f.

21 Fur die architektonische Neugestaltung der Dreifaltigkeitskirche im 19. Jh. ist auch das in
diese Zeit zuriickgehende Recht zur Errichtung eines Kirchturms und eines direkten Zugangs von der
StralBe bedeutsam. Vgl. ebd., 41; 47 f; ndherhin zur Baugeschichte der beiden Wiener Kirchen ebd., 42
ff, sowie: TSIGARAS, Ho Naos (= Anm. 13); Ch. CHOTZAKOGLOU, Hoi hellenorthodoxoi naoi kai
ho hellenismos tes Biennes. Kunstfiihrer. Die griechisch-orientalischen Kirchen und die griechische
Diaspora in Wien, Wien 1998; N. BAIRAKTARIDIS, Theophil Hansen, Die griechisch-orthodoxe
Kirche am Fleischmarkt in Wien (Diplomarbeit), Wien 2008; J.-F. A. v. d. SCHULENBURG,
Sakralbauten unter dem Toleranzpatcnt in der Wiener Innenstadt (Diplomarbeit), Wien 2009, 48 ff.;
zum Friedhof: M. M. HAVLIK, Der Sankt Marxer Friedhof. Die griechisch-orthodoxe Abteilung
(Diplomarbeit), Wien 2006.

22 Vgl. PLOCHL, Die Wiener Orthodoxen Griechen (= Anm. 10), 54 ff; zur Schule: K. MALLI,
Die Griechische Nationalschule in Wien im 20. Jahrhundert (Diplomarbeit), Wien 2006.



87

die Rechtsstellung der Organe wurde klar umschrieben™*" und beide Gemeinden

nach dem Personalitatsprinzip gestaltet. Der Drcifaltigkeitsgemeinde wurden
demnach die in Wien wohnhaften Glaubigen ,der griechischen und graeco-
walachischcn Nation" zugeordnet, wobei alle anderen Orthodoxen am
Gottesdienst teilnehmen durften.

Der Plarrer, ein Grieche, wurde aus einem Kloster des Archipelag gewabhit.
Die Rechte eines illyrischen Geistlichen waren wiederum auf die Beichte
begrenzt. Wie in der Georgsbruderschaft wurde der Erzbischof von Karlowitz
zwar kommemoriert, seine Rechte waren aber gleichermal3en beschrankt. Nach
Pléchl blieb ihm letztlich nur ,die Beurkundung der ohne seine Kenntnisnahme
erfolgten Bestellung des Plarrers"?'L.

Die Dreifaltigkeitsgemeinde verabschiedete 1797 eine Gemeindeordnung.
Dabei wurde darauf geachtet, nur Griechen mit Leitungsaufgaben zu betrauen.
Sechs Epistaten (Vorstdnde), die den Gemeindeausschul bildeten, hatten die
Vertretung der Gemeinde und die Verwaltung des Vermdgens inne. In
Problemféllen war die Gesamtgemeinde einzuberufen. Die Epistaten wahlten die
fur Vollziehungsfunktionen zustandigen Epitropen sowie die Kleriker, sorgten fur
den Vollzug der Gottesdienste und hatten die Aufteilung der Kirchenkosten
vorzunehmen25.

1861 wurde eine neue Geschaftsordnung verabschiedet26. Dieser Kanonismos
sah einen Ausschuss und eine Generalversammlung vor, die bestimmte Berichte
und die Revisoren sowie die maximal zwolf Mitglieder des Ausschusses bestellte.
Dieser nahm gewissermaf3en auch den Platz der vormaligen Bruderschaft ein.
Sechs Epitropen waren fur allgemeine Gemeindeangelegenheiten zustandig, drei
fur die Schule und drei fir die Kirchen- und Vermc‘jggnsverwaltung. Den
Epitropen standen derart weitreichende Kompetenzen und Uberwachungsrechte
zu, dass sie faktisch auch hinsichtlich im engeren Sinn kirchlicher Belange den
Klerikern tibergeordnet waren. Obwohl die Griechen in der Gemeindeleitung die
entscheidende Rolle spielten, beriefen sich - ahnlich den Serben - auch die
Ruméanen zur Untermauerung eigener Rechte auf den mehrdeutigen Ausdruck
eWalachen* in den kaiserlichen Privilegien. VVon daher erklart Pléchl § 157 des
Kanonismos, der besagte, dass die Geistlichen ihre gottesdienstlichen Ansprachen
'ui  Gottesdienst dem Ausschuss zur Genehmigung vorzulcgen hatten
moglicherweise ,der einzige Fall einer kirchlichen Vorzensur lur Predigten". Da
der AusschuR ,lUber die Verleihung der Gemeindemitgliedschaft" entschied,
..waren die Griechen in der Lage, dem Drangen der Serben und Ruméanen zu
begegnen*27.

Hier und im folgenden PLOCHL. Die Wiener Orthodoxen ( .riechen< Anm. 10), 50.

M Ebd., 51.

T Vgl. ebd.. 52 IT.

26 Geschaftsordnung lur den Ausschuss der Gemeinde k.k. Unlcrthanen griechisch nicht unirten
Glaubenbekennlnisscs zur heiligen Dreifaltigkeit in Wien. Wien 1861. Vgl. dazu PLOCHL. Die
Wiener Orthodoxen Griechen (= Anm. 10), 59 ff. Die Jahresangabe 1881 (S. 59) beruht wohl auf
einem Druckfehler. Ich danke Hrau Mag. Anna Kansmayr vom Wiener Institut Ihr Byzantinistik und
Nc-ograzistik lhr diesen Hinweis.

27 Ubd., 61.



88

Die Umbildung des Habsburgerreiches in die 0sterreichisch-ungarische
Doppelmonarchie im Jahre 1867 hatte auch fir die Wiener orthodoxen Gemeinden
Konsequenzen. Karlowitz gehodrte nunmehr zur ungarischen Reichshélfte. Die
Neuzuordnung der beiden Wiener griechischen Gemeinden zu Czemowitz, der
sich die Georgsgemeinde zunachst widersetzte, erfolgte mit Erlass des
Kultusministers vom 29. Mai 1883's. Die bisherige Autonomie konnte dabei in
dem MalRe beibehalten werden, als die Bestimmungen der Statuten nicht den
allgemein geltenden Gesetzen widersprachen. Auch die Georgsgemeinde durfte
fortan gemall Art. 3 des Staatsgrundgesetzes vom 21. Dezember 1867 nur
Osterreichische Staatsangehodrige zu Seelsorgern bestellen. Wegen ihrer
autonomen Stellung mussten die Gemeinden freilich auch selbst ihre Kosten
bestreiten. Die weitere Entwicklung der rechtliehen Organisation der beiden
Gemeinden soll an dieser Stelle nicht weiterverfolgt werden. Besonders

bemerkenswert ist, dass die Satzung der Dreifaltigkeitsgemeinde von 1909 ein
aktives Wahlrecht von Frauen vorsah"9.

c) Die Ruméanen

Im  Privleg Josephs Il. vom  29. Janner 1787 fur die
Dreifaltigkeitsbruderschaft war von Angehorigen der griechischen und
walachischen Nation die Rede, freilich wurde diese Bezeichnung unterschiedlich
ausgelegt. Im Zuge des wachsenden Nationalbewusstseins strebten die Ruménen
in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts zunachst die Bestellung eines Priesters
an, der die ruméanische Sprache beherrschte. Um 1900 bestand die Absicht zur
Grindung einer eigenen Gemeinde, doch war die Lage dafir angesichts der
heiklen politischen Situation zwischen dem rumanischen Staat und der
ungarischen Regierung unglinstig. 1907 wurde der ,Ruméanisch-orthodoxe
Kaiserjubilaums Verein zum Bau einer Kirche und zur Grindung einer
Kirchengemeinde* gegrindet und im Palais Dietrichstein (Léwelstrale) eine
Kapelle eingerichtetl". Wie Dura herausstellt, blieb die Gemeinde aber bis 1921
formell eine Expositur der griechischen Gemeinde und der Verein bis zur
JAnerkennung als eigenstandige Pfarrgemeinde (1921-23) die rechtliche
Organisationsform der rumanisch-orthodoxen Kirche in Wien*“11.

Abgedruckt in: M. E. BURCKIIARD, Gesetze und Verordnungen in Cultussachen, 1. Bd.,
Wien '1895, 277 f. Oer entsprechende ministerielle Vortrag vom 31. Dezember 1882 und die
Allerhéchste EntschlieRung vom 19. Miirz 1883 finden sich in: UStA, HHStA (Haus-, Hof- und
Staatsarchiv), Kabinettsarchiv, Kabinetlskanzlei, Vortrage, ZI 121/1883 sowie in: OStA, AVA,
Unterricht und Kultus, Neuer Kultust_Akath., Griech.-oricnt., Sign. A 12 (Ktn. 8), Bistum Czemowitz,
MCU ZI. 5599/1883 . Vgl. auch PLOCHL, Die Wiener Orthodoxen Griechen (= Anm. 10), 70 f. Das
Dokument vom 29. Mai 1883 ist allerdings keine ,kaiserliche Entschlie3ung” (S. 69).

Vgl. ebd., 74.

Vgl. N. DURA. Kirchen in Bewegung. Das religidse Leben der Rumanen in Wien, Wien
2007, 91 ff; 126 ff; 135 f.

" Ebd. 127.



tl) Die serbische Gemeinde St. Sava

Die dauerhafte Ansiedlung von Serben in Wien geht ins 17. Jh. zuriick. Die
ersten Wiener Serben waren Kaufleute, die sich in Folge der 1670 von Kaiser
Leopold I. gewahrten Privilegien niederlieBen. Auf die Probleme im
Zusammenleben von Griechen wund Serben in der St. Georgs- und
Dreifaltigkeitsgemeinde und die Dominanz der ersteren in der Kirchenleitung
wurde bereits hingewiesen. Mitte des 19. Jh. wurde die Grindung einer eigenen
Kirchengemeinde in  Angriff genommen, 1860 fand ihre erste
Generalversammlung statt, die Kirche St. Sava in der Veithgasse wurde 1893
eingeweiht.

Mit der Grindungsgeschichte und der inneren Ordnung der St. Sava
Gemeinde hat sich Ljiljana Pantovic in ihrer Dissertation néher befasst32. Die mit
Ministerialerlass vom 4. April 1893 errichtete serbische Kirchengemeinde zum HI.
Sava war zunachst keiner bischoflichen Autoritat zugeordnet, obwohl ihr mit
Verordnung der niederdsterreichischen Statthalterei vom 1. Mai desselben Jahres
uine konkrete Zusténdigkeit eingerdumt worden war. Demnach hatte die St.
Georgsgemeinde die Jurisdiktion Uber alle Glaubigen ,griechisch-macedo-
walachischcr und albanischer Nationalitdt“ inne. die turkische Staatsangehorige
waren. Fur diejenigen, die w'eder tirkische Untertanen noch Slawen waren, w-ar
die Dreifaltigkeitsgemeinde, lur alle Glaubigen slawischer Nationalitat die St
Sava-Gemeinde zustandig3'.

Nachdem die beiden griechischen Pfarren 1883 dem Metropoliten von
Gzemowitz zugewiesen worden waren, sollte nach Ansicht des Czemowitzer
Metropoliten Silvester Morariu-Andriewicz auch die neukonstituierte serbische
Kirchengemeinde zu seinem Bistum gehéren. Zhishman, der die national-
rumanische Politik des Metropoliten als einseitig ablehnte, wies dessen
Argumente gegen eine Zuordnung der Gemeinde an die Eparchie Zara zurtick. Der
Grundsatz, dass es in einer Stadt nicht zwei Bischofe geben durfte also einen fur
die griechischen Gemeinden, einen anderen lur die serbische - wére hier nur dann
anwendbar, wenn Wien eine bischoéfliche Stadt sei und der Metropolit Gber alle
dortigen Plarrgemeinden Jurisdiktionsgewalt hétte. Die Umschreibung von
Bistimern und die Zuordnung von Pfarren qualifizierte Zhishman als ein
exklusives Recht des Landesherren. Damit wiirde man aber bei der Zuweisung an
den Bischofvon Zara nur eine Gemeinde einverleiben, die bislang keinem Bischof
unterstellt war. Nach Zhishman wirde auch das kanonische Recht betonen, dass
ein Bischof der Nation seiner Glaubigen zugehéren und ihre Sprache beherrschen
sollte, diese Eigenschaften tréfen aber beziiglich dieser Gemeinde aufden Bischof
v«n Zara zuts. Der Kultusminister berief sich explizit auf die Argumentation
Zhishmans wie auch auf den 1895 von der Gemeinde vorgebrachten Wunsch.

PANTOVIC. Die Wiener Orthodoxen Serben (- Anm. 13).
“Vgl. ebd., 50: PI.OCHU Die Wiener Orthodoxen Griechen (- Anm. 10), 78 f
14 Vgl. ZHISHMAN, Bericht vom 9. Februar 189-1 [- Anm. 9), 1)1. 484n.



90

Neben kanonistischen und sprachlichen Argumenten wurde auch geltend gemacht,
dass dem Metropoliten auch kein Geistlicher serbischer Nationalitat, der
statutengemal der Pfarrer sein soll, zur Verlugung stehe. Mit Allerhéchster
EntschlieBung vom 23. Juni 1897 wurde die Gemeinde schlieB3lich unter
Aufrechterhaltung ihrer statutenmaBigen Autonomierechte dem serbischen
Bischofvon Zara unterstellt's.

lhre endgiltige Rechtsform erhielt die Gemeinde durch ein 1906
beschlossenes Statut. Nach diesen gehdrten alle orthodoxen Serben, die in Wien
bzw. im Wiener Polizeirayon ihren Wohnsitz hatten, zur Gemeinde. Im Statut
wird auch die strukturelle Ablésung der vormaligen bruderschaftlichen Elemente
durch nationale Aspekte deutlich36.

Il1. Die Triester Gemeinden

Auf die Handelsfreiheiten im Zuge des Friedensvertrags von Passarowitz
1718 wurde schon zuvor hingewiesen. Die Hafenstadt Triest wurde ein Jahr darauf
von Karl VI. zum Freihafen erklart, was den Aufschwung des Handels und die
Ansiedlung von Kaufleuten verschiedener Nationalitat, insbesondere aus dem
orthodox gepragten griechischen bzw. stdslawischem (,illyrischen*) Kulturraum,
beglnstigte.

Die wirtschaftlich aufstrebende orthodoxe Gemeinschaft von Triest wurde
von Maria Theresia wesentlich gefordert. Durch ihr Diplom vom 20. Februar 1751
wurde die Bruderschaft anerkannt und das Privileg gewéhrt, eine eigene Kirche zu
bauen. Wie Olga Katsiarde-Hering in ihrer umfangreichen Studie (ber die
griechische Gemeinde in Triest resummierte, ,the ambiguity of the term
Griechen/Greci during the eighteenth Century - particularly in Austrian official
terminology - permitted the symbiosis of Greeks and lllirici in the church of St.
Spiridon and under a rudimentary Community Organization until 1782737. Die am
Canal Grande errichtete Kirche wurde zunachst gemeinsam benutzt, doch drangte
die illyrische Gemeinschaft allméahlich auf die Bestellung eines eigenen
Geistlichen und aufGottesdienste in kirchenslawischer Sprache. Bei den Griechen
regte sich damals der Wunsch nach einer eigenstandigen Gemeinde. Die
Loslésung der griechischen Seite im Jahre 1781/82 hatte religidse, nationale, aber
auch 6konomischen Ursachen. Demnach stellten die Griechen gegen Ende des 18.
Jh. die zahlenmé&Rig starkere Gruppe, wéhrend das 6konomische Schwergewicht
auf Seiten der illyrischen Kaufleute lag. lhre Elite war auch in politischer Hinsicht
ein bedeutender Machtfaktor, genol3 die Unterstitzung des Metropolie von

15 OStA, HHStA, Kabinettsarchiv, Kabinettskanzlei, Vortrage, ZI. 2540/1897. Vgl. auch:
PANTOVIC, Die Wiener Orthodoxen Serben (= Anm. 13), 52.

Jfi Statut (mit Kommentar) in: ebd., 50 ffbzw. Anhang. Vgl. auch R. POTZ - B. SCHINKELE,
Das Orthodoxengesetz 1967 und die serbisch-orthodoxe Kirchengemeinde zum hl. Sava in Wien, in:
OAKR 44 (1995) 197-224, hier 199.

il O. KATSIARDE [KATSIARDIJ-HERING, He Hellenike paroikia tes Tergestes (1751-1830)
(Bibliothckc Sophias N. Saripolou 52), 2 Bd., Athen 1986, hier Bd. 2, 665; ausfuhrlicher dazu in Bd. 1,
31 ff.



91

Karlowitz und bemihte sich im eigenen Interesse um die Zuordnung zum
Karlstadter Bistum (heute Karlovac/Kroatien). Die Loslésung der Griechen
forderte ihre nationale Bewultseinsbildung, zugleich stand sie Kooperationen
zwischen Griechen und Serben auf 6konomischer und personlicher Ebene
entgegen's.

Ein &hnlicher Exodus laRt sich tbrigens 1788/89 auch in der orthodoxen
Gemeinde im Ungarischen Pest ausmachen. Damals trennten sich die Griechen
und Makedo-Walachen von den Serben, wéhrend die Rumanen im Jahre 1900
diese Gemeinde verlie3en3".

1782 erhielt die neu konstituierte national-griechische Gemeinschaft in Triest
die Erlaubnis zum Bau einer eigenen Kirche. Das an der Uferpromenade gelegene
Gotteshaus (San Nicol6 dei Greci) wurde 1795 eingeweiht. Die zunehmende
Baufalligkeit der serbischen Kirche filhrte um 1860 zu deren vollstdndigem
Abriss. Die neue, mit préachtigen Mosaiken geschmuckte Kirche zum HI. Spyridon
wurde 1885 eingeweiht™.

a) Die national-griechische Gemeinde

Das 1786 bestatigte Statut der Triester Griechen iraf Regelungen fir die
Gemeinschaft als national-religiose Gesamtheit in weltlichen und geistlichen
Angelegenheiten. Es diente auch der Absicherung gegen auswartige Einmischung,
nicht zuletzt von kirchlicher Seite, und beinhaltete ein einmaliges System mit vier
Steuerklassen (classi), das auf dem Jahresbeitrag ihrer Mitglieder basierte und von
dem auch die Mitgliedschaftsrechte abhangig waren. Nach Katsiarde-Hering

wurde dieses Modell trotz aller Kritik niemals abgeschafft. Die
Generalversammlung der Gemeindemitglieder (Generale Raddunanza) bestellte

einen 12- bis 24-kdpfigen Ausschuss (Capitolo). Dieser wéahlte unter anderem die
mit der vollziehenden Gewalt betrauten Deputati (ein Governatore und zwei
Assessorf)il,

Wie in den Wiener Gemeinden standen die Geistlichen im Geiste des
Josephinismus unter Aufsicht der Gemeinschaft, mit deren kirchlichen Funktionen

”? Vgl. cbd. 667 f, ausfuhrlicher dazu in Bd. I, 92 IT sowie DIES., La presenza dei (ireci a
Triestc: ira cconomia e socicta (meté sec. XVIIMine sec. XIX). in: R. FINZI G. PANJEK (lig.),
Moria cconomica e sociale di Tricste, Bd. 1: La citta dei gruppi (1719-1918). Triest 2001. 519-546.
Materialien zu Triest finden sich auch in: Nachlass .1. Zhishman. Ms 111 878/1 (= Anm. 9), Bl. 479-495.

m Vgl. <). FUVES, A Pesti gérogok dnalldsagirt lolytatott harca 175 dvvel ezelott, in: Antik
Gnulmanyok Il (1964) 127-132; F. BERKI, Liturgia, nyclv, nem/ct, in: T. IMRI*NYI (Hg.),
Magyarsag iSs Ortodoxia. Ezer csztendd, Budapest 2000, 105-127, hier 126.

'10 Vgl. M. BIANCO FIORIN, La seconda ehiesa di San Spiridione. in: Cienti di San Spiridionc. |
Serbi a Tricste 1751-1914. Hrsg. v. L. RESCINTI M. MESSINA M. BIANCO FIORIN. Triest
2009, 206-223.

41 Statuti e regolamenti della Nazione e Confralcmita (ireca Slabilita nella Citta. e Porto Franco
di Trieste [...]. Triest 1787 (Ndr. 1889). Vgl. KATSIARDE-HERING, He Hellenike paroikia ( Anm.
27). Bd. 2. 668 f; die Organisationsstruktur ist ausfuhrlich dargcstellt in: Bd. 1. 133 IT; vgl. auch M.
CHRISTOPOULOS, Greek Comniunities Abroad: Organization and Integration: A Case Study of
ftiesle. in: J. PAN-MONTOJO - F. PEDERSEN (Hg.), Communities in European History:
Representation. Jurisdictions. Conflicts, Pisa 2007. 23-46, hier 32 ff.



92

und Seelsorgeaufgaben sie betraut waren. Nach Christopoulos ,,it has been argued
that this attitude towards the clergy indicates how the wealthy and secularized
mercantile communities were very receplive to liberal ideologies in regard to the
role of the Church and ecclesial matlers*42.

Zhishman wies darauf hin, dass das Gemeindestatut ,die kirchliche
Verfassung nicht berthrt, mit Ausnahme des Cap. 111. § 36, nach welchem bei der
Verleihung eines Kirchenamtes der Vorstand der Kirchengemeinde mit seinen
Beisitzern drei fahige Kandidaten vorzuschlagen habe, worauf die Gemeinde in
Anwesenheit eines Gubernialcommisars durch Stimmenmehrheit entscheiden
solle*43,

Die griechische Gemeinde setzte sich wiederholt gegen Versuche der
Einmischung von Seiten des Bischofs von Karlstadt zur Wehr und bemihte sich
um die Wahrung ihrer Selbstandigkeit. Eine Unterstellung unter das Okumenische
Patriarchat war aus staatspolitischen Griinden nicht realisierbar44,

Wie aus dem Vortrag des Ministers vom 3. Oktober 1888 ,betreffend das
Gesuch der national-griechischen Cultusgemeinde in Triest wegen Wahrung in
ihren statutenméaRigen Rechtsverhaltnissen*“45 ersichtlich, befasste sich das Wiener
Kultusministerium Ende des 19. Jh. eingehend mit den Autonomieverhéaltnissen
dieser Gemeinde. Im Jahr 1883 hatte der Kaiser die Unterstellung der national-
griechischen Gemeinde unter eine dsterreichische Ditzese bereits genehmigt, auch
sollte die Gemeinde zur Anstellung von inlandischen Seelsorgern veranlasst
werden. Die Gemeinde brachte jedoch eine Vorstellung gegen den betreffenden
Ministerialerlass ein. Die nahere Untersuchung der Rechtslage ergab, dass die
urspringlich einheitliche Triester Gemeinde zunéchst der Dibzese von Karlstadt
unterstanden hatte. Nach der Aufsplitterung der Gemeinde war die Delegation der
geistlichen Jurisdiktion Uber die griechische Gemeinde an diese Dibzese 1795
jedoch wieder aufgehoben worden. Die griechische Nation musste in der Folge in
geistlichen Angelegenheiten, fur die im Schutzdiplom die Mitwirkung ,eines
Bischofs, Erzbischofs oder eines anderen hoheren geistlichen Vorstehers*
vorgesehen war, jeden Einzelfall der Landesstelle ,,mit der Erbittung irgend eines
Bischofs*“46 vorlegen. Diese hatte ihrerseits die Sache mit einem
Gubernialgutachten weiterzuleiten. Der Ministervortrag betonte weiters, dass auch
die Abhaltung des Gottesdienstes ausschlief3lich in griechischer Sprache garantiert
worden sei.

An dieser Rechtslage — so wurde vorgebracht — habe sich fir den Minister
grundsatzlich nichts geandert, doch kame seit der Umgestaltung in die
Doppelmonarchie nur mehr ein 6sterreichischer Bischof in Frage. Der Minister

J; Ebd.,35.
ZHISHMAN. Bericht vom 18. September 1875 (= Anm. 9), 3.
"* Vgl, KATSIARDE-HERING, He Hellenike paroikia (= Anm. 37), Bd. 2, 669 t, ausfuhrlicher
dazu in: Bd 1, 197 ff. B
OStA, HHStA, Kabinettsarchiv, Kabinettskanzici, Vortrage, ZI. 3635/1888; OStA, AVA,
Unterricht und Kultus. Neuer Kultus, Akath.. Griech.-orient., Sign. A 14 (Ktn. 16), Kistenland, Triest.
MCU ZI. 20837/1888; bezugnehmend auf: MCU ZI. 5599/1883 (= Anm. 28).
F.bd.



93

stellte auch heraus, dass die Synode der Czemowitzer Metropolie von 1875 keine
kanonischen Bedenken gegen die Autonomiestellung der Gemeinde geaulert
habe. Sie habe sogar das ,Odium*, das aus einer Unterstellung unter ihre
Jurisdiktion resultieren konnte, abgelehnt, und es der Regierung uberlassen,
Regelungen zu treffen.

Aus Sicht des Ministeriums gab es gegen den Fortbestand des Status quo
keine kirchlichen Hindernisse; eine Verbindung mit dem Okumenischen
Patriarchat oder einem anderen auslandischen Bischof, so der Vortrag, werde von
der Gemeinde selbst bestritten. Da die bisherige Stellung der Gemeinde keine
Missstande verursacht habe, sprach sich der Minister tur die Beibehaltung der
statutenmafBligen Exemtion aus.

In einem Informationsschreiben des Kultusministeriums an das
Innenministerium von 1887 finden sich nahere Hintergrundinformationen zu
dieser Entscheidung. Das Kultusministerium raumte darin ein, dass die
unabhangige Stellung der Gemeinde und die fallweise Namhaftmachung einer
bischoflichen Autoritat mit den kirchenrechtlichen Grundsétzen zwar schwer
vereinbar erschienen. Allerdings sei dieser ,Zustand*“ durch die entsprechende
kaiserliche EntschlieBung ein ,rechtlicher* geworden. Der Beweis der Verbindung
niit einem auslandischen Hierarchen kénne kaum erbracht werden. Sollte also,
was - mit Ausnahme des Gesetzesweges - zweifelhaft erschien, die Aufhebung
der Autonomiestellung Uberhaupt mdglich sein, so sei dies doch jedenfalls nicht
zwingend notwendig'll.

Im Ministervortrag von 1888 wurde eingehend die dem Staatsgrundgesetz
von 1867 entgegen stehende Bitte der Gemeinde erdrtert, vom Erfordernis der
Staatsangehorigkeit fur die Seelsorger abzusehen: So wurde betont, dass das
Erfordernis der Staatsbirgerschaft als Voraussetzung fur die Ausibung eines
offentlichen Amtes selbst dann zu erfilllen sei, wenn sich die Amtstétigkeit auf
Auslénder beziehe. Im Ubrigen wirden gerade der Triester Gemeinde aber auch
Inlander angehoren. Die Gemeinde kénne sich nicht auf anderslautende Rechte
berufen; auch ihr Argument, sie sei nur eine Versammlung bzw. Bruderschaft,
kénne nicht tiber ihren Charakter als Kultusgemeinde hinwegtauschen.

Nichtsdestoweniger zeigte sich das Ministerium offen fir pragmatische
Argumente: Die spezifischen Verhaltnisse der Gemeinde, ihre Loyalitat und
wirtschaftlichen Bedeutung mussten ebenfalls beachtet werden. Immerhin kénnten
e>nige ihrer Mitglieder bei einer zu strengen Anwendung der Gesetze sogar das
Land verlassen. Daher wurde in Abstimmung mit dem Innenministerium folgende
Entscheidung als ,opportun® erachtet: Nur einer der Geistlichen misse die
Osterreichische Staatsangehoérigkeit besitzen, dieser sei fir das Amt des
ordentlichen Pfarrers der Regierung namhaft zu machen. Die Vorschlage des
Ministers wurden mit Allerhochster EntschlieBRung vom [Il. Oktober 1888
gebilligt®.4

4 vgl. OStA, AVA, Unterricht und Kultus, Neuer Kultus, Akath., Griech.-orient.. Sign. A 14
(Ktn. 16) Kustenland, Triest, MCU ZI. 25903/1887. Bog. 2(c]-3(al.

den Vortrag vom 3. Oktober (= Anm. 45) sowie das Schreiben des Mdl vom 9.
September 1888 Z1. 975! (bei MCU ZI. 20837/1888). Bemerkenswert erscheint die Tatsache, dass die



94

b) Die serbisch-illyrische Gemeinde

Die illyrische (bzw. seit dem Ende des 19. Jh. serbische) Gemeinde49 lehnte
staatliche Forderungen, sich in eine 0Osterreichische Ditzese einzugliedem, ab.
Sollte dies aber unvermeidlich sein, votierte eine Majoritéat ihrer Vertretung fir die
Zuordnung zum Erzbistum Czernowitz, wahrend sich die Minoritat fir das Bistum
Zara aussprach. Fur das Kultusministerium stellte sich nach naherer Untersuchung
die gegen Ende des 19. Jh. von der Gemeinde behauptete Unabhangigkeit von
jeder Diozesanverbindung als unrichtig heraus.

Man ging im Ministerium davon aus, dass diese von Anfang an dem
Karlstadter Bischof unterstellt gewesen war. Durch eine Allerh6chste Resolution
vom 22. April 1833 sei nur insofern eine Anderung eingetreten, als die
Jurisdiktion des Bischofs auf die Spiritualien beschrankt wurde und
Kirchenverwaltung und Kirchenvermégen auRerhalb seines Einflussbereichs
blieben. Die Bekanntmachung dieser Anordnung an die Gemeinde war nun
allerdings nicht zweifelfrei erwiesen. Doch hatte die Gemeinde 1829 in einer
Eingabe selbst angegeben, dass ihre Kaplane von der besagten Didzese bestellt
wurden, dieser — wie der ganze Bereich der geistlichen Angelegenheiten -
unterworfen seien und an ihren Bischof Bericht erstatteten. Aus Sicht des
Ministeriums verwies nicht zuletzt das Statut von 1793 hinsichtlich der Bestellung
von Geistlichen auf die Vermittlung des illyrisch.en Bischofs ,im Staate,
wenngleich in jungerer Zeit Geistliche des Bistums Zara zu Seelsorgsaufgaben
herangezogen worden waren™.

In Bezug auf die vom Czemowitzer Metropoliten Silvester Morariu-
Andriewicz fur die Gemeinden von Triest beantragte unmittelbare Unterstellung
unter seine Metropolie vermerkte der Entwurf des Ministeriums von 1896 die
Bedenken Zhishmans: Dieser hatte das Czemowitzer Begehren als den Satzungen* 4

Allerhdchste EntschlieBung von 11. Oktober 1888 dem ,Hauskanonisten* Zhishman offensichtlich
nicht bekannt war, obwohl er ansonsten staatlichen Erlasse akribisch zitierte. In seinem Gutachten von
1894 verwies er hinsichtlich der Frage der jurisdiktioneilen Zugehérigkeit der Gemeinde darauf, dass
das Kultusministerium 1883 davon ausgegangen war, dass die Gemeinde dem Patriarchat von
Konstantinopel (und damit einem auslandischen Oberhaupt) unterstiinde, was allerdings rechtswidrig
sei. Zhishman sah keine kirchenrechtlichen Bedenken gegen eine Einbeziehung in eine inlandische
Didzese, hielt aber einen obrigkeitlichen Eingriff fur heikel. Deshalb enthielt er sich eines Vorschlags,
wie kirchliches Recht und politischen Ricksichten in Einklang gebracht werden konnten. Vgl.
ZHISHMAN, Bericht vom 9. Februar 1894 (- Anm. 9), BIl. 482lv.

4* Zur Geschichte und Identitat der Gemeinde vgl. M. DOGO, La communita serbo-illiriea di
Trieste 1751-1914, in: Genti di San Spiridionc (Anm. 40) 19-37; M. PURKOVIC, Istorija Srpske
pravoslavne erkvene opstine u Trstu, Triest 1860. Zur Bruderschaft vgl. L. . EONCI, La confratcmita
della communita serbo-orlodossa di Trieste, in: E. FASANA (Hg.), Le confraternite cristiane e
musulmane: storia, devozione, politica (Quademi storici del Dipartimcnto di scienzi politiche,
Universita degli studi di Trieste 2), Triest 2001, 165-177. Das Gemeindearchiv wurde kirzlich
katalogisiert: Archiv Srpske pravoslavne erkvene opstine u | rstu. 1749-1950, 2 Bd., Belgrad 2007.

91 Vgl. Entwurf (= Anm. 8), Bog. 4|ah|. Statut von 1793 (Statuti e Regolamenti della Nazione e
Confratemita lllirica Stabilita dall' Anno 1748. Nella Cittd ¢ Porto Franco di Trieste [...]) in: OStA,
AVA, Unterricht und Kultus, Neuer Kultus, Akath., Griech.-Orient., Sign. A 14 (Ktn. 16), Kustenland,
Triest, MCU ZI. 19207/1890; zum Gang der Ereignisse auch ebd. die Akten: ZI. 18753/1888; ZI.
2514/1889; ZI. 4449/1889; ZI. 356/1890.



95

der Kirche widersprechend gewertet; es wirde zur ,Desorganisation der
Episkopal Verfassung'! fuhren.

Aus einem Ministerialakt des Jahres 1904 geht hervor, dass sich Bischof
Nikodim Milas mehrfach fur die Eingliederung der Triester Gemeinden in die
Eparchie Zara ausgesprochen hat. Auch der Czemowitzer Metropolit Viadimir
Repta bat unter Berufung auf Beschlisse der Metropolitansynode von 1903, die
Gemeinden einem inlandischen Bischof zu unterstellen. Das Ministerium lehnte
dieses Ansinnen unter Hinweis auf anderslautende frihere Stellungnahmen des
Metropoliten ab. Noch im Jahre 1918 verfasste der Pfarrer der Triester serbischen
Gemeinde eine Eingabe um Feststellung der Jurisdiktionszugehorigkeit an das
Czemowitzer erzbischéfliche Konsistorium, worauf ihm unter Berufung auf Akten
des Kultusministeriums mitgeteilt wurde, dass die Gemeinde in spirilualibus mit
der Eparchie Karlstadt kanonisch verbunden sei52. Nach Purkovic blieb die
jurisdiktionelle Situation der Gemeinde bis nach dem Ersten Weltkrieg ungeklart
bzw. umstritten53.

IV. Orthodoxe in Istrien, Graz, Krain, Lemberg und Stanislau

Der Bischofvon Zara fihrte seit 1810 den Titel , Bischofvon Dalmatien und
Istrien" und nahm in sein Wappen auch jenes von Istrien auf. Dieser Titel war

zwar anscheinend nicht amtlich anerkannt, doch wurde er auch von Behorden
verwendet'4d. In der Ortschaft Peroj in Istrien bestand eine dem Bistum Zara

zugehorige orthodoxe Pfarrgemeinde, deren Seelsorger auch die Glaubigen in Pola
(heute Pula/Kroatien) betreute. In Capo d'Istria (heute Koper/Slovenien) betreute
ebenfalls ein dem Bischof von Zara unterstelltet Geistlicher die Insassen der
dortigen Strafanstalt. Die Glaubigen in der Stadt wie auch in Gradisca waren
hingegen der illyrischen Gemeinde in Triest zugeordnet.

Auch in Graz hielten sich Ende des 19. Jh. - wenn auch teilweise nur
vorubergehend - orthodoxe Glaubigen auf. Sie riefen einen Verein zur Griindung

e'ner Kirchengemeinde ins Leben und baten 1886 in einem Majestatsgesuch um
Unterstiitzung. Betreut wurden sie von einem pensionierten Militarkaplan und

spater vom orthodoxen Pfarrer in Agram, der etwa dreimal im Jahr nach Graz
kam. Auf Anregung des Kultusministeriums erklarte sich das Czemowitzer

| Entwurf (- Anm. 8), Bog. 4|hj. Vgl. dazu Zhishmans Gutachten vom 23. Februar 1889 tber
die Eingabe des Metropoliten Andriewicz von Czemowitz riicksichtlieh der Zuweisung der Grazer gr.
or- Kirchengemcindc unter die directe Jurisdiction des Metropoliten, in: OStA, AVA, Unterricht und
Kultus, Neuer Kultus, Akath . Grieeh.-Orient., Sign. A 14 (Ktn. 16), Kistenland, Triest, MC'U ZI.
13892/1893 sowie auch chd.. MCU ZI. 19207/1890, Bog. 2[c]-4[b].
Vgl. OStA. AVA, Unterricht und Kultus. Neuer Kultus, Akath., Gricch.-Orient., Sign. A 14
*Ktn. 16), Kistenland, Triest. MCU ZI. 6024/1904; ZI. 10414/1918.
> Vgl. PURKOVIC. Istorija (= Anm. 49), 144 f.
Hier und zum Folgenden vgl. Entwurf (= Anm. 8), Bog. 4[c], wie auch OStA, AVA,
Unterricht und Kultus, Neuer Kultus, Akath.. Griech.-Oricnt., Sign. A 14 (Ktn. 16). Kiistenland. Triest.
ZI- 1*>207/18*>0. Bog. 3(b|-4[b|. sowie den Entwurf von Zhishmans Gutachten vom 21. Mai
1883 uber die Stellung des gr. Orient. Seelsorgers an der Strafanstalt in Capo d'Istria. in: Nachlass J.
Zhishman, Ms 11l 878/1 (= Anm. 9), BI. 490.



96

Konsistorium zwar bereit, eine einmalige Unterstiitzung aus dem Bukowiner
Religionsfonds zu gewahren. Eine dauerhafte Subvention wurde aber an die
Bedingung geknupft, dass ein Priester ruméanischer Nationalitat Pur Graz bestellt
werde. Auch der Bischof von Zara war an einer Einverleibung der Glaubigen
interessiert. Die Ubernahme der Beziige des Geistlichen wurde jedoch vom
Finanzministerium abgelehnt. Wegen seines geringen Vermégens konnte der
Verein sein Ziel letztlich nicht verwirklichen55.

Die in Krain gelegene und ganz von orthodoxen Serben (etwa 300) bewohnte
Ortschaft Bojance gehorte als Filiale zur kroatischen Pfarre Marindol (Marienthal)
und damit zum Karlstadter Bistum. Die gro3e Entfernung vom Pfarrsitz und die
daraus folgenden Kommunikationsschwierigkeiten fiihrten zu Problemen in der
Seelsorge; die Gemeindemitglieder galten in religioser und sittlicher Hinsicht als
verwahrlost. Nach erfolglosen Versuchen, die Situation in Griff zu bekommen5é,
beantragte 1894 Nikodim Milas, der Bischof von Zara, die Unterstellung der
Gemeinden bzw. Glaubigen von Graz, Triest und Bojance unter seine
Jurisdiktion57. Nachdem die kroatisch-slawonische Landesregierung hierauf von
der etwaigen Loslosung der beiden letzteren Gemeinden vom Bistum Karlstadt
benachrichtigt worden war, wandte sie wie auch der Karlstadter Bischofjedoch
ein, dass in diesem Falle der serbische Nationalkongresses zustimmen misse.
Dieses Argument wurde im Entwurf des Ministeriums von 1894 als unzuldssig
zuriickgewiesen. Die rechtliche Situation der ungarischen Bistiimern zugeordneten
Gemeinden misse mit den Gesetzen in Einklang gebracht werden. Es sei anomal,
dass etwa die Gemeinde von Bojance von einem Pfarrer betreut werde, der weder
in kirchlicher noch in weltlicher Hinsicht &sterreichischen Instanzen
verantwortlich sei, weshalb die Bestellung eines inlandischen Priester in
Erwagung zu ziehen sei. Da aber - wohl auch angesichts der Einwande des
Karlstadter Bischofs  bei der geplanten Vorgangsweise ,Komplikationen* zu
beflirchten waren, blieb es offenbar doch beim Status quo™.

Der Vollstandigkeit halber sei fir Cisleithanien angemerkt, dass die
orthodoxe Gemeinde in Lemberg sowie der Seelsorger der Mannerstrafanstalt
Stanislau (heute lvano-Frankivs’k/Ukraine) zum Bistum Czemowitz gehorten,
sodass hier geordnete Jurisdiktionsverhaltnisse herrschten ".

55 Vgl. Entwurf (- Anm. 8), Bog. 3[c], Siehe zu Graz auch Zhishmans Gutachten vom 23.
Februar 1889 (= Anm. 51) sowie Materialien in: Nachlass J. Zhishman, Ms 111 878/1 (= Anm. 9), BI.
497-503.

56 Vgl. Entwurf! - Anm. 8), Bog. 3[cd] und ZHISHMAN, Bericht vom 9. Februar 1894 (= Anm.
9), BI. 483,v, sowie zur Gemeinde auch: Nachlas_g; J. Zhishman, Ms 111 878/1 (- Anm. 9), BI. 495 f.

57 Gesuch vom 12. September 1894 in: OStA, AVA, Unterricht und Kultus, Kultus-Prasidium
7.1. 1738 u. 260/1894.

58 Vgl. Entwurf(= Anm. 8), Bog. 3|d|; 6(bd|, sowie die beiliegende Note von Bischof Michael
Gru[jlic von Plasky vom 26. Juli 1894 und das Schreiben der kroatisch-slawonisch-dalmatinischcn
Landesregierung vom 21.November 1894.

>?Vgl. ebd., Bog. 2[c]; ZHISHMAN. Bericht vom 9. Februar 1894 (= Anm. 9), BIl. 481"



97

V Die russische Kirche in Prag

Politisch brisant war die Situation der orthodoxen Glaubigen in Prag. 1863
hatten einige tschechische Politiker eine orthodoxe Gruppe ins Leben gerufen, die
sich wegen der ablehnenden | laltung der &sterreichischen Behérden nicht zu einer
Kultusgemeinde zusammenschliefen konnte. Trotz weniger Konversionen von
Tschechen zur Orthodoxie gingen Ideen eines kirchlichen Panslawismus nie ganz
unter. 1870 wurde vom St. Petersburger Slawischen Wohltatigkeitsverein die in
der Prager Altstadt befindliche St. Niklas-Kirche Ubernommen und restauriert.
Nach den Angaben des Kultusministeriums wurde sie mittels russischer

Zuwendungen angekauft. Lin Geistlicher aus Russland, der in Prag lebte, hielt den
Gottesdienst und nahm Trauungen russischer Staatsangehdrigen vor60

Die Neue Freie Presse vom 22. April 1875* wies aufeinen als zweifelhaft
eingestuften Bericht der Prager Zeitung ,,Politik™ tber eine russischen Intervention
zugunsten dieser Kirche hin. Nachdem die Statthalterei dem Priester die
Amtstatigkeit untersagt und das Ministerium dieses Verbot bestatigt habe, seien
zwei Advokaten eingeschaltet worden. Daraufhin habe der russische
Reichskanzler Flurst Gorcakov den Gesandten in Wien zur Intervention veranlasst,
sodass das Ministerium letztlich dem Priester die Auslbung bestimmter
kirchlicher Funktionen gestaltete habe. Drei Tage spéter verlautete die ,,Presse*,
dass die obige Darstellung inzwischen von der ,,Bohemia“ berichtigt worden sei'2:
Die russische Regierung habe sich zu dieser Angelegenheit zunachst keineswegs
geduRert. AuBenminister Graf Andréssy habe vielmehr von ihr privat erfahren und
eine gesetzeskonforme L&sung veranlasst. Lrst danach habe die russische
Regierung von den Vorgéngen erfahren und sich dem Minister gegenliber dankbar
gezeigt.

Im April 1875 teilte das Ministerium jedenfalls dem Botschafter mit, dass
s'ch gottesdienstliche Handlungen aufdas Kirchengebaude bzw. Privatwohnungen
von Glaubigen beschranken sollten. Die Teilnahme von Andersglaubigen sei
unerwinscht, die zuféllige Anwesenheit von AuBenstehenden  aber
unproblematisch. In Notfallen seien unter den Glaubigen alle Orthodoxen
verstehen, der Geistliche habe sich jedoch jedes ,,pfarrlichen Aktes™ zu enthalten,
da die Anerkennung einer Gemeinde nicht in Frage kame. Bei ausschliel3licher
Beteiligung russischer Staatsbirger ware der Vollzug aller prieslerlichen
Handlungen mdoglich, es wiirde sich allerdings nur um rein kirchliche Akte ohne
staatliche Rechtswirkung handeln.

Vgl. K. URBAN, Die slavisch-nationalkirchlichcn Bestrebungen in der Tschechoslowakei.
Nil besonderer Beriicksichtigung der tschechoslowakischen und der orthodoxen Kirche (Slavisch-
baltische Quellen und Forschungen 9). Leipzig 1983.68; 142; Fntwurl <= Anm. 8). Bog. 2|cdl.
Vgl. Neue Freie Presse, 22. April 1875, 2; online; http://anno.onb.ac.at/cgi-content/anno?
apm-0&aid=nfp&dalumM8750422&seitc-2&yoom=2 (04.02.2010).
> Vgl. Neue Freie Presse. 25. April 1875. 2. online: http://anno.onb.ac.al/cgi-content/anno?
aPm*0&aid nfp&datum=18750425&seite-2&zoom=2 (04.02.2010).


http://anno.onb.ac.at/cgi-content/anno
http://anno.onb.ac.al/cgi-content/anno

98

Im Ministerium war bekannt, dass der Priester der Prager St. Niklas-Kirche
auch im berthmten Kurort Karlsbad (heute Karlovy Vary/Tschechien)
Gottesdienste abhielt, Trauungen russischer Untertanen vomahm, ja sogar
Matriken fiihrte und den Kontakt mit dem Synod aufrecht hielt. Die Situation
fuhrte zu weiteren Verhandlungen, nachdem das Innenministerium die Ordnung
des Matrikenwesen wiinschte. Das AuBRenministerium schlug vor, die russische
Kirche in Osterreich von der anerkannten griechisch-orientalischen Kirche
getrennt zu behandeln, weil die russische Kirche im hohen Mal3e einer
auslandischen Staatsgewalt unterworfen sei. Das Kultusministerium lehnte diesen
Vorschlag jedoch sowohl wegen der gemeinsamen dogmatischen Grundlagen aller
Orthodoxen als auch unter Hinweis auf friihere AuRerungen der Regierung
bezuglich der Gestattung des Gottesdienstes ab. Stattdessen wurde die Anbindung
der Glaubigen an ein 0Osterreichisches Bistum bzw. eine 0Osterreichische Pfarre
erwogen.

Nach dem Ministerialentwurf von 1896 sollte jedenfalls die Tatigkeit des
russischen Priesters wenn schon nicht abgestellt, so doch mdglichst eingeengt
werden. Diesbeziglich wurde argumentiert, dass die friheren Zugestandnisse
gegeniber der russischen Regierung mit der Rechtslage schwer zu vereinbaren
seien. Einem fremden Priester kdbnnen - auch in Hinblick auf Auslander - keine
Befugnisse zugestanden werden6’. Zhishman hatte in seiner Stellungnahme von
1894 aus politischen Erwagungen die Bestellung eines Osterreichischen
Seelsorgers fir Prag vorgeschlagen6'l

Mit Ausbruch des 1. Weltkriegs mussten die russischen Kleriker Osterreich
jedenfalls verlassen und die orthodoxe Gemeinschaft in Prag ihre Aktivitdten
einstellen. Der Geistliche Nikolaus Ryzkov, der nicht mehr rechtzeitig ausreisen
konnte, wurde vom Wiener Militargericht zum Tode verurteilt, 1917 allerdings
gegen den ukrainischen griechisch-katholischen Metropoliten Andrej Septyc’kyj
mit Russland ausgetauscht63.* 65

VI. Lésungsvorschlagefur die dsterreichische ,, Diaspora”

Wie bereits mehrfach angerissen, wurde die Notwendigkeit der Ordnung der
orthodoxen Kirchenstrukturen in Osterreich nicht nur auf staatlicher Seite

thematisiert. So hatte auch die Synode der Czernowitzer Mctropolie von hatte

bereits 1875 diesbeziglich Regelungsbedarf angemeldet. Die Czernowitzer
Metropolitansynode von 1884 wies neuerlich auf die Dringlichkeité6é hin, nach

”? Vgl. Entwurf(= Anm. 8), Bog. 2[d]-3[c]; 6[abJ. Zu den ministeriellen Korrespondenzen vgl.
OStA, AVA, Unterricht und Kultus, Kultus-Prasidium ZI. 525/1892; Z1. 718/1892.

w Vgl. ZHISHMAN, Bericht vom 9. Februar 1894 (= Anm. 9), Bl. 484v, sowie den Entwurf
seines Gutachtens Uber die russische Nieolaikirche in Prag vom 11. September 1874 in: Nachlass J.
Zhishman, Ms 111 878/1 (= Anm. 9), BIl. 504a.

65 Vgl. URBAN, Die slavisch-nationalkirchlichen Bestrebungen (= Anm. 60), 142 f.

““ Vgl. den Auszug aus dem Protokoll vom 12./24. Juni 1884 in: DACO (Derzavnyj Archiv
Cemivcc’koji Obiasti, Cernivci = Staatliches Archiv des Czernowitzer Gebietes, Czemowitz), fond



99

dem Vorbild der Ordnung der Rechtsverhaltnisse der katholischen und
evangelischen Kirche auch zu einer entsprechenden Regelung fir die Orthodoxe
Kirche zu kommen.

1894 erarbeitete Zhishman fiir das Ministerium konkrete Lésungsvorschlage:
Die Zuordnung der Kirchenmitglieder bzw. Gemeinden zu einem zustandigen
Bischof war ihm in Hinblick auf die durch unklare Jurisdiktionsverhaltnisse
hergerufenen Missstdnde wichtig. Da seines Erachtens aber weder die Errichtung
eines neuen Bistums noch die Zuweisung von Gemeinden zur entlegenen Eparchie
Cattaro in Betracht kamen, hielt er es fir die beste Losung, die Zustandigkeit der
Eparchicn von Czemowitz und Zara auch aufdie tbrigen im Reichsrat vertretenen
Lander zu erweitern67.

Zun&chst sollten die auslandischen Bischéfen unterstehende Gemeinden von
diesen geldst und den Bistiimern Zara oder Czemowitz zugeordnet werden - ein
Vorgehen, uber dessen Problematik in Hinblick auf die griechische Gemeinde in
Triest sich Zhishman allerdings keine lllusionen machte, In einem zweiten Schritt
seien Exposituren in Graz und Prag zu errichten und diese in die bestehenden
Bistimer einzugliedem. In einem dritten Schritt ware die Regelung der in der
Zerstreuung lebenden Glaubigen vorzunehmen. Dies sei nicht allzu schwierig, da
laut Zhishman die Bischofe in ihren Antrédgen Uber Einbeziehung der Glaubigen in
Pfarren und Exposituren Gbereinstimmen wirden.

Gemeinden und Seelsorgestellen, die laut ihren Statuten ,abgeschlossene
Corporationen*  bildeten, konnten jedoch nicht zur Erweiterung ihres
Wirkungsbereichs gezwungen werden. Das betréfe, so Zhishman. vor allem die
griechischen Kirchengemeinden in Wien und Triest. Das Statut der serbischen
Kirche in Triest sah fur den Pfarrer die serbische Nationalitat vor, doch wurde die
von Triest ausgehende Seelsorge durch Geistliche aus Dalmatien verrichtet. Daher
hielt Zhishman die Zustimmung der Gemeinde - wie auch seitens der serbischen
Gemeinde in Wien - zur formellen Erweiterung ihrer Zustandigkeit far
wahrscheinlich. Der Bischofallein kénne den Wirkungsbereich der Seelsorger nur
erweitern, wenn keine von der Regierung approbierten Statuten vorlagen'k.

In einem Akt des Kultusministeriums von 1894 wurde folgendes vermerkt:
"Die langst als notwendig erkannte (auch vom Ministerium] d[es] Infneren])
Aktion wegen Regelung der Diaspora in der griechisch] orientalischen] Kirche,
worliber nun auch zustimmende Voten des Episcopates und des Hofr[ates]
Zshisman vorliegen wird am zweckmaRigsten dadurch eingeleitet, da? die noch
bestehenden Beziehungen zur anderen Reichshélfte einvemfehmlich] mit der
dortigen Regierung [...] zu lésen versucht werden. Nach hoffentlich erfolgender
Zustimmung derselben wird a]ller] u[nterlhanigst] Vortrag zu erstatten sein
zunéchst um Einteillun]lg der ganzen dieRseitligen| Reichshaltte in die
bestehenden Didzesen u[nd] event[uell] auch die principielle Genehmig[un]g zur
Lrrichtflun]g neuer Scelsorgcstationen odler] wo die nicht thunlich, zur

J20 (Mytropolija Bukovyny). opys 3. sprava 83. Bl. I: im Akt finden sich auch div. Materialien zur
Regelung der orthodoxen Rechtsverhaltnisse.

H Vgl. ZHISHMAN. Bericht vom 9. Februar 1894 (= Anm. 9), Bl. 480'-48lI'.

““Vgl. Ebd, BI. 485".



100

Herstellung von Einrichtfun|gen, wonach der bestehenden (néchsten) Pfarre die
seelsorg[liche] Firsorge auch Uber die Diaspora mdoglich gemacht wirde, zu
erlangen, vor allem aber um dem Grundsatze alller] h[échste] Anerkennung auch
in der orientalischen] Kirche zu erwirken, dal} jeder auf3erhalb einer Cult[us]
Gemeinde lebende Glaubensgenosse der nachst gelegenen Pfarre zugehorl“69.70 *
Im bereits mehrfach zitierten Entwurfdes Kultusministeriums von 1896 ging
es zunachst darum, in Osterreich die Jurisdiktion auslandischer Bischéfe und
damit ihre Einflussnahme zu unterbinden und 6ffentliche Amter strikt an die
Staatsbiirgerschaft zu binden. Unter Berufung auf Zhishmans Vorarbeiten wurde
festgestellt, dass auch nach dem kanonischen Recht die kirchliche Einteilung mit
der staatlichen zusammenfallen sollte. Die Kirche kénne aus eigener Initiative die
anstehenden Probleme aber nicht bereinigen, weil die Regulierung von
Bistumsgrenzen gemal den Kanones zu den landesherrlichen Rechten gehérten.
Das Ministerium schlug vor, dem Erzbistum Czemowitz. die in Galizien,
Schlesien, Béhmen, Mahren, Ober- und Niederdsterreich (mit Ausnahme der
serbischen Gemeinde in Wien) sowie in Salzburg wohnenden orthodoxen
Glaubigen zuzuweisen. Der Eparchie Zara sollten die Glaubigen in Gérz und
Gradisca, Istrien, Triest, Karnten, Krain, Steiermark, Tirol und Vorarlberg sowie
die Angehdorigen der serbischen Gemeinde in Wien unterstellt werden. Fir diese
Einteilung sprachen aus Sicht des Ministeriums sowohl geographische als auch
nationale Gesichtspunkte, da in den sidlichen Provinzen beinahe ausschlief3lich
slidslawische Orthodoxe lebten, wahrend im nérdlichen Teil Osterreichs hingegen

Uberwiegend Angehoérige der ruthenischen, griechischen und rumanischen

Nation".

AufGrundlage des ,obersten Schutz- und Aufsichtsrechtes* des Kaisers tber die
orthodoxe Kirche wurde neben der Einrichtung entsprechender ,Seelsorgestationen*
und der Unterstitzung bereits vorhandener Pfarren vorgeschlagen, zur Ordnung des
bislang ungeregelten Matrikenwesens und der Ermdglichung staatlich gultiger Ehen
~-im Verordnungswege den Grundsatz aufstellen zu durfen, dal — gleichwie dief3 lur
die evangelische] Kirche [...] und [...] fur alle die gesetzliche Anerkennung
anstrebenden  Religionsgesellschaflen bereits geltendes Recht ist, jeder keiner
organisirten Kirchen- od[er] Pfarrgemeinde angehérige Griech. Orientale in Absicht
auf Seelsorge und Matrikenliihrung als von seinem Wohnsitze od[er] Aufenthaltsorte
nachstgelegenen Gemeinde zugewiesen zu behandeln sei**'L.

Da die Zeit fur eine umfassende Reform der orthodoxen Rechtsverhaltnisse
in den folgenden Jahren ungiinstig war, erhielten die erwahnten Vorschlage keine
kaiserliche Sanktion. Im Jahre 1905 verfasste Bischof Nikodim Milas mit seinem
Konsistorium ein Schreiben an das Kultusministerium72, In diesem hiel3 es, dass
sich der Bischof bezlglich der ministeriellen Initiative zur Ordnung der Seelsorge
in der orthodoxen Diaspora bislang vergeblich bemiht habe, obwohl 1892 auch

69 OStA, AVA, Unterricht und Kultus. Kultus-Prasidium, 7,1. 277/1894; Bog. 2(a],

70 Vgl. Entwurf(= Anm. 8). Bog. $(bc].

" Ebd., Bog. 6[c]; vgl. auch [d|.

72 In: DACO, fond 320, opys 3, sprava 83. BIl. 83 f, ZI. 1905/360; vgl. auch BI. 81 und 98 f.



101

die orthodoxen Bischofe zu Stellungnahmen aufgefordert worden waren '. Auch
die Synodalbeschliisse von 1896 und 1903 hatten keine Reaktion nach sich
gezogen, obwohl zahlreiche Missstande vorlagen. So wirde sich etwa der
Vorsteher der russischen Kirche in Prag an den serbischen Pfarrer in Wien
wenden, in der Ansicht, dass die Glaubigen in Bohmen und Mahren ihm bzw.
mittelbar dem bischéflichen Konsistorium von Zara unterstiinden. Der Wiener
Pfarrer kdnne jedoch seine Jurisdiktion Uber die slawischen Glaubigen nur im
Bereich der Stadt Wien im Wiener Polizeirayon ausiiben und diese nicht einfach
auf die Glaubigen in Béhmen und Mahren ausdehnen. Doch wirde er ,im
Interesse des Glaubens” dem Priester in Prag die Erméachtigung zur Vornahme
seiner Pastoralen Pflichten erteilen und die Geburts-Trauungs- und Todesfélle in
die Matriken der Wiener Gemeinde eintragen. Dies sei zwar ,vom streng
kirchlichen  Standpunkte, [...] nicht aber wvom kirchlich-staatlichen
Rechtsstandpunkte*“74 gerechtfertigt, da die Grenzen der Pfarrjurisdiktion genau
bestimmt sein missten. Auch hinsichtlich Konversionen von Altkatholiken in Prag
wirde die Eintragung Probleme verursachen.

Bis zum Ende der Monarchie 1918 konnten die offenen Probleme letztlich
nur in einem Punkt vollstdndig gelést werden, namlich hinsichtlich der bereits
erwéhnten Zuordnung der serbischen Wiener St. Sava-Gemeinde zur Eparchie von
Zara. Die naheren Ursachen fir die sonstige Stagnation bei der Ordnung der
osterreichischen ,Diaspora” wahrend der letzten Jahrzehnte des Habsburgerreichs
missten anhand der bislang noch nicht im Detail gesichteten ministeriellen Akten
noch genauer untersucht werden.

VIl. AbschlieRende Bemerkungen

Am Ende dieses Uberblicks uiber die Lage orthodoxer Gemeinden mit einem
besonderen Autonomiestatus bzw. einer jurisdiktioneilen Sonderstellung in Osterreich
zeigt sich zunachst die entscheidende Rolle der Staatsbehérden. lhr Beitrag fur die
Entwicklung der orthodoxen Gemeinden und die Sicherung ihrer Eigenstandigkeit ist
unlibersehbar. Die auch von Zhishman favorisierte starke Betonung der
landesherrlichen Ordnungs- und Schutzfunktion hat zwar zweifellos auch zu starken
Abhangigkeiten gefiihrt. Andererseits waren die Behodrden aber durchaus bereit, im
Bereich der Normsetzung bzw. der Duldung regelwidriger oder zumindest
unerwiinschter Verhaltnisse Pragmatismus und Flexibilitat walten zu lassen.

Der Vergleich zwischen den orthodoxen Gemeinden ergibt ein Spektrum
unterschiedlicher Organisations- und Anbindungsmodelle. Dabei wird sichtbar, dass
die orthodoxe Kirche einen vielschichtigen und in der spezifisch 6sterreichischen

** Tatsachlich wurde der Czemowitzer Metropolit Silvester Morariu-Andrierwicz 1X92 vom
Ministerium au(gefordert, sich in diesen tragen mit seinen Suffraganbischéfen ins Einvernehmen zu
setzen und ein Gutachten zu erstellen. Vgl. ebd.. Bl. 17-28 bzw. OStA, AVA, Unterricht und Kultus,
Kultus-Prasidium 71. 718/1894, Bog. 3[bJ-4(a).

J [Met), Pond 320, opys 3, sprava 83, BI. 83v; vgl. auch PANTOVIC, Die Wiener Orthodoxen
Serben (=Anm. 13), 51.



102

Kultur- und Rechtslandschafl verankerten Organismus darstellte. In den
gemeindlichen Strukturen und &auBeren kirchlichen Konstellationen spiegelten sich
soziale, okonomische, gesellschaftliche und politische Faktoren wider. Auch die
nationalen Entwicklungen im Vielvolkerreich des 19. Jh. haben deutliche Spuren
hinterlassen, die bis heute in der orthodoxen Kirchenlandschall Europas nachwirken.
Die Erhellung der naheren historischen und kanonistischen Zusammenhénge bleibt
eine Aufgabe fir die kiinftige Forschung.



103

LEGAL AUTONOMY FOR THE SLAVIC CHURCHES WITHIN THE
PATRIARCHATE OF CONSTANT1INOPLE IN THE MIDDLE AGES

AnnaU |lyanovVva Moscow

The concept of church autonomy, one of the forms of church Self-
government, is inseparably connected wilh the unity of the Church, supported by
the sacrament ofHoly Communion. The focal point of church administration was
originally the right of the ordination and judgment of bishops, which aclually
ensured the “truth” ofthe local Church’s entire liturgical life.'

“Autonomy" expresses the dependence of a daughter Church on the mother
Church by the means of an official “adoption” of the election of the head of the
subordinate Church. The autonomous Church has a relative independenee in terms
of internal administration. The heads of autonomous Churches are selected by the
local councils, with subsequenl confirmation of the election by the patriarchs of
the autocephalous Churches. The grant of such self-govemment is the prerogative
of the patriarchs, who, in their turn, possess the unquestionable right of the
autocephaly.2 In favourable circumstances, the autonomous Church can develop
into an autocephalous Church.

Furthermore, the System of independent Churches within the framework of
the Patriarchate of Constantinople developed cxceptionally in form and variety.
The reason for that is the peculiar nature of the byzanline model, buill on a
Korrelation between church Status and civil rank, as opposed to the Roman one,
which is based on the dominant principle ofapostolic succession.

The term “autonomy” appeared rather late; there are no references to it either
in the canons ofthe ecumenical Councils, or in commentaries on thcm (in contrast
to the term “autocephaly”3). Nevertheless, somc historical evidence of the period

under review provides a possibility of asserting that in reality there were
autonomous Churches within the framework ofthe Patriarchate of Constantinople.

/. Canonical Status ofthe Slavic Churches within the Patriarchate of
Constantinople

In this contexl it is worthwhile to eite several canons and commentaries on
them that regulatcd the position ofthe Church “among the barbarian peoples”4: the* *

"I, FRIDA, To «auroKecliaXov» koi to «aurévopov» rv rp op008ol;(>> ekkXijoi”*, Jerusalem 1979,22
; S. TROIANOS, rtapariipiioeK en( rcov tuttikujv kui ouoiootikwv nhpourroOeoetov rpc;

rev pnrpoTToXirriv Kirpoug Bapvafav eni rpv 25 empiai rtic apxiepareiai; tou, Athens 1980, 348.
' G. KHALLES - M. POTLES. Edvroypo twv 0du>v Kai ieptov kovéviov. vol. I, Athens 1852,
'69-170. Mss. (ilM.Sin.gr. 237. fol. 36v.. GIM.Sin.gr. 397. fol. 30r., GIM.Sin.gr. 475. toi. 37r.

* For dctails see: J.-P. ARRIGNON - J.-F. DUNEAU. La frontiere che/, deux auleurs byzanlins:
Procopc de Cesarec el Constanlin Porphyrogcnete. in: Geographica byzanlina. Paris 1981. 17-31.
Patriarch Pholius calls Bulgare "barbarians” in his encyclical letier of 867: "BouXyapiov eth'og
RupRapiKOv, Kai piaoxpiOTOv, |...]” See Pholii patriarchae cpisiolae. Encyclica cpistola ad



104

second canon ofthe second ccumenical Council' and the canon 28 of the council
ofChalcedon6. By “barbarian peoples” (“ev toi? RapRctpiKou; eOVEcn” in the second
canon of the second ecumenical Council of Constantinople and “ev roiq
RapRapiKoig” in canon 28 of the ecumenical council of Chalcedon) should be
underslood the regions on the boundaries ofthe dioceses of Thrace and Pontus, in
which new peoples were settled.

It is also necessary to note that initially there was an ideological and cultural
Separation betvveen “the world ofthe Romans" and the entire remaining inhabited
world, emphasized also by terms as 6ptet, eoxom'at, Evrog-EicTOt; and other.
However with the missionary activity of Christianity and with the entry of the
Slavic territories into the orbit of byzantine interests, the term of “eljio”’, out ofthe
byzantine collaboration, lost its urgency.

According lo the second canon of the second ecumenical Council, “the
churches of God that are situated in territories belonging to barbarian nations must
be administered in accordance with the customary practice of the FathersAs
Baisamon interpreted this, the formulation meant that in the churches of the
barbarian peoples, where there were not enough bishops for a synod, or there was
a need for those who were wise to go into other dioceses to strengthen those who
were going to baptize, the holy Council prescribes this custom to remain valid,
even if it is in spite of the rules, but is necessary. Thus, from this rule and its
interpretation it is possible to conclude that the churches of the newly converted
peoples were ordained by the bishops (their number in this case does not play an
important role; rather, the Status of the church is more important/, and it was a
significant factor for the Bulgarian prince Boris, who could argue for, at least, the
episcopal Status of the Bulgarian church and for the heads of other Slavic States,
which deliberately accepted Christianity from Byzantium.

Canon 28 ofthe ecumenical Council of Chalcedon says:

“It is arranged so that only the Metropolitans of the Pontic, Asian, and
Thracian dioceses shall be ordained by the aforesaid most holy throne ofthe
most holy Church of Constantinople, and likewise the bishops of the
aforesaid dioceses which are situated in barbarian lands; every metropolitan
of the aforesaid dioceses, together with the bishops of his province, shal*5*7 8

archicpiscopales lhronos per Orientem obtinenles, in: J.-P. MIGNE, Palrologiac Graecae, ClIl (1860),
cot. 724.

5 RHALLES - POTI.ES, Il, 169-170. Mss. GIM.Sin.gr. 237. fol. 36v., GIM.Sin.gr. 397. fol.
30r,, GIM.Sin.gr. 475. fol. 37r.

“RHALLES POTLES, Il, 280-286. Mss. GIM.Sin.gr. 237. fol. 41v,, GIM.Sin.gr. 475. fol. 49r.

7 RHALLES - POTLES, Il, 169-170. Mss. GIM.Sin.gr. 237. lol. 36v., GIM.Sin.gr. 397. fol.
30r.. GIM.Sin.gr. 475. fol. 37r.

8 Il is important to note the Observation of John Meyendorff that the churches “among the
barbarian peoples” were ealled by the name of the people and not by the nainc ofthe city where the
episcopal throne was; for example 6 BotAyccpiac, 6 AXavitxt;, 6 Puxriag etc. - J. MEYENDOREF,
Byzantium and the Rise ol'Russia, Cambridge 1981, 75.



105

ordain bis own provincial bishops, as has been declared by the divine canons;
but thal, as has been said above, the metropolitans ofthe aforesaid Dioceses
shall be ordained by the archbishop of Constantinople, aller the proper
elections have been held according to custom and have been reported to
him"g.

In accordance with Balsamon's interpretation, the metropolitans are called
“Pontic” who dwell near the Black Sea as far as Trebizond and further into the
interior, and “Asian” who dwell near Ephesus, Lycia, Pamphylia, and in the
surrounding country; the Western metropolitans were named “Thracian”. Although
some ofthe territory of Thrace stretched to the limits of Macedonia, they indicated
*hat the metropolitans of Macedonia, Thessaly, Greece and the Peloponnese were
ordained by the pope of Rome, because the bishop of Constantinople had no right
to ordain these metropolitans. But this was disregarded, since by the name of
“Thrace” are embraced all the metropolitans as far as Dyrrhacium, along with the
metropolitans of Dyrrhacium themselves. Some wrongly asserted that the pope of
Pome in ancient times govemed the metropolitans of Thessalonica and other
Western metropolitans, since supposedly he had them as his legates. But the
bishops located in the barbarian regions included the Alani, Russia, etc., since the
Alani belong to the region of Pontus, and the Russians to the region of Thrace.
T he crucial point herc is the fact that the right of the ordination of bishops among
*be barbarian peoples was transferred directly to the throne of Constantinople,
bypassing the authority of the metropolitans under the Chalcedonian rule.

For the purposes of this paper. it is expedient to examine some historical
precedents in which the rights ofautonomy were oblained by the Slavic Churches,
such as the Bulgarian, Russian and Romanian Churches, and others. Each could be
a subject for a separate study, as the circumstances of the transformation into the
autonomous C’hurch were different for each.

Il. Bulgarian Church

|- Importance of place and circumstances of christening for the future Status of
Bulgarian Church within the Patriarchate of Constantinople

Since the Bulgarian Church was one of the first to obtain legal autonomy
from the Patriarchate of Constantinople, it is logical to pay primary attention to the

formation of this autonomous Church. In 864 Bulgaria officially entered into the

Commonwealth of Christian States, accepling baptism in the byzantine rite during
*he reign ofthe Byzantine emperor Michael 11l (842-867) and the Bulgarian prince

Boris. In May 864, Pope Nicholas | spoke about this as an accomplished fact:

>RHALLES POTIES, II, 280-286. Mss. OIM.Sin.gr. 237. fol. 4lv,, GIM.Sin.gr. 475. toi. 49r.



106

“guia vero dicis, quod ipse rex Bulgarorum adfidem velil converti etjam multi ex

ipsis christianifacti sunt, gratias agimus Deo."™

Baptism by the pope of Rome would have meant ihe inclusion of a new
church in the strict hierarchical structure of the Catholic Church, in which,
according to the predominating apostolic principle. the newly converted churchcs
could not be raiscd from their originally low hierarchical degree; baptism within
the framework of Eastem Christian tradition. on the other hand. canonically
ensurcd to the infant Bulgarian church the possibility of elevation under the
conditions of favourable political development.

It is necessary to note that the conversion of Boris can be established only
from hints and obscure indications in the sources, which report the already
achieved fact of baptism. According to one source. reported by Georgiy Amartol,
the baptism occurred on the spot while conducting peaccful negotiations in the
presencc of the emperor Michael IlI, who became his godfather and named him
Boris, alter his own namc." There is reason to believe that the sacrament of
baptism was administered by the patriarch Photius himself. However. another
Version presenled by the Theophanus Continuatus records that the baptism of
Bulgaria occurred in the territory of the Bulgarian state and Boris (Bogoris),
hoping to obtain aid to save Bulgaria from famine by means of the God whom his
sister and Eeodor Kufara confessed, accepted baptism "by the hands ofa bishop
sent from the king of cities."2A8

The location of the administration of this sacrament has enormous value, as
one can sce from other historical examples. The baptism and embracing of
Christianity by the barbarian peoples were recognized as legitimate only when the
sacrament was administered on apostolic territory in the region of Constantinople.
Byzantine leadership in the hierarchy of States was associated with the custom of
emperors taking the role of godfather during the baptism of newly converted kings
or princes.

For examplc, John Malalas testifies about the conversion of the ruler of
Geruls Grepa in 528, saying: "the king of the Heruli, named Grepcs, came over to
the Romans and arrived in Byzantium with his own force. lle made obeisance to
the emperor Justinian and asked to become a Christian. He was baptized at Holy
Epiphany with the emperor Justinian acting as his Sponsor in holy baptism. His
Senators and twclve of his relations were baptized with him. When Justinian had
bestowed many gifts on him and dismissed him, he travelled with his force to his

10 P JAFFE, Regesla Pontificum Romanorum. vol. |, Berlin 1851,245, N. 2084.

* "6 6f Mix«nX tov pev &pxovxa auriv Rarrrioai; Kai fiegapevo; trrfOpKrv aurév to aiifoO
oévopa, roix; be pryiaTervuc aVroll tv rf| NOXEl ayayicv fRArrrtotv aiirouc, <<tote fipOvtC
RaOtiac™: |. BEKKFR (ed.), Thcophanes Continuatus, loannes Camcniata. Symcon Magister, (icorgius
Monacluis, Bonnae 1838. 824, Cap. 16.D.

13 “n>x6vre< olv rf|<; arraXXayfic ru)v detvcdv. oiino or| nprx; Oeoollriav ptrariflrTai. Kai riy; roO
Xourpod rraXiyvEvtoiai; Karaijiotirai. Kai Mixar)X KurovopiiCtrai Kara ro évopa roD (luoiX"a'i;, napa
roll rrpot fKfivov (inooraXfvnw; dpxitpcux; and rng [3(/0iXi6oi; ro)v n6Xeuv": BFKKI R (ed.), ibid,, 163,
15-20,



107

homeland."b According io Theophanus, "the Bulgarian khan Cerig (Terelik) came
to the emperor Leo IV (775-780), who made him a patrician and married him to
the cousin ofhis wife Irina, being his godfather at the holy font."lJ

Diring the christening ofthe Russian princess Olga, the emperor named her
his “daughter.” The fact that the Roman emperor became the princess’ godfather
was a notable event. Until then, the Byzantine emperor had served as godfather
only for European peoples among the Bulgarian rulers. Now rivalry with Bulgarin
for championship in the Byzantine community went further, and Russian princes
moved from a lower level in the System of designated titles, &p/wv, to the highest
one: viOQRaoiXiwQ. in 953, as the byzantine historian Skilitsa says,

“Hungarian prince Vulosud (Bulchu), pretending that he liked the Christian
belief, arrived in Constantinople. He was baptized, and (the emperor)
Constantine (Porphyrogenitus) became his godfather, and he was honoured
with the title ofpatrician.“15

So, from the foregoing examples it is evident that the sacrament of the
christening of pagan governors, carried out in Constantinople with the emperor as
godfather, as well as the place and circumstances of its administration, supplied a
whole ethnos with the exclusive Status in the community of Orthodox Christians
within the domination of Constantinople. Fach separate pagan govemor, realising
the necessity of entrance in this community for many political, economic and
other reasons, accepted the conditions laid down by the Capital: acceptance of
christening in the Capital city ofthe empire with an emperor as godfather fixed and
legitimised his Status in the territory of the oecumene, simultaneously including
him in the System of Byzantine states-satellites acknowledging the emperor’s
domination.

The christening of Boris is rather curious. According to the different sources,
hy his baptism the ruler of Bulgaria received the Christian name of Michael “alter
the name oftsar”, which makes it possible to conclude that the emperor Michael
|l became the godfather of the Bulgarian prince; moreover, the entire rite would
have beeil carried out if not in the Byzantine Capital, then not far from it.lh The
christening of Boris with the name of the emperor is also confirmed by the fact
that the address ofthe Sovereign of Bulgaria to the byzantine emperor as “spiritual* 1

" “rtpooeppliri Pwpaioi? 6 pr|(;tw>v EpolXiov Ovopari Ipern)?' Kai rjXOev cv lluCuvriu: per« ifiiKr)?
BonGeia?, Kai rrpoocKivriaev tov BuaiXiu ‘loucrriviavov Kai jinioev euurov ysviiodai xp'onavov. Kai
RBwrriadei? iv ayioi? OeocRaviou; aviidoxo? alirol eyeveTO tou axpavroo Rairriaparoc; 6 aliro? RaaiXel?
louonviavd?, e<(>iOTioinoav fie ativ atinp Kai oi auyKXnriKoi alirou Kai auyyeveii; ulirot ftioeKa. Kai
‘foXXa xupioliprvo? auTO aneXuoev ulirdv, Kai woeuoev erri rilv iBiav xwpuv pera rr|? eaurou f3or|0eca?":
1 7HtIM (cd.), toimnis Malalao, Chronographia, Lib. 18, Cap. 6, Berlin 2000, 356.

J "Kai npoae<t>uye TeXepiyo?, & nSv BooXyapiov KUpio?, ei? rov RaociXea' Kai ertoinoev outov
"“rpiKiov Ceii*a? aOT(p Kai rpv yuvaiKO? atiroli EipRvri? e*adrX nv. Aerauevoc de alirév RannaUEvru ck
JOS ayia? KoXupRiiOpu? peycW.0)? utirov eripnoe Kai liyantiafv': C. de BOOR (cd.), Theophanis
chronographia, vol. t, Lipsiac 1883, 45t. Col. 5-10.

151. THUM (cd.), Joannis Scylilzac, Synopsis historianim. Bcrlin-New York 1973,239,60-74.

16 BF.KKIiR (- nole 11). 824, Cap. 16.D.



108

son” to "spiritual father”l became the acknowledged Bulgarian court style in
diplomatic intercourse with the Byzantine Empire in the formulas of official
greetings.Ix

It is clear that through this christening, Boris receivcd a new Status among
Orthodox monarchs, namely, through christening “with the name ofthe emperor"
and, possibly, in the presence of Michael Il himself, he became not simply a
Christian govemor, but the “son ofthe emperor” ofthe Eastem Empire.

Indirectly. the Claims of Boris to the emperor’s title sheds light on one ofthe
questions addressed by Boris to the pope of Rome, which had to do with from
where and how chrism was oblained, and whether Bulgaria also had a right to
make it. Specifically, this sacrament composcd pari of the essential prerogatives of
an autocephalous church and caused not only church independence, but also self-
reliance and the possibility ofthe coronation ofits ruler.

2. First Steps to attain the independence ofthe Bulgarian Church

After his baptism Boris-Michael set as a goal to attain the independence of
the Bulgarian Church, starting an active policy ofthe enibracing of Christianity by
Buigaris. In 865 he sent to the patriarch of Constantinople Photius a letter, in
which he requested the establishment in Bulgaria of a patriarchate similar to the
one in Constantinople. Photius answered him as "the glorious and most famous
son Michael, beloved by God, ruler from God of Bulgaria”,!'l and actually refused
Bulgaria the right ofchurch autocephaly.

Here the question arises on the Status of the Bulgarian church in the first
years of its existence. In 866, a Bulgarian embassy was sent to king Ludwig the
German in Regensburg with the request to send bishops and priests; it is thus
possible to conclude that the Bulgarian church has not received even episcopal
Status from Constantinople.

It is necessary to note that appeals to Rome conceming many debatable
church questions were especially frequent in the Middle Ages, and there is a
canonieal base for this. The rules ofthe Council of Sardica20 indicated repeatedly
that the pope of Rome is the highest court of the appeal in the whole Christian
world. The pope of Rome acquired a special importance on the eve of Bulgaria’s
embracing Christianity, especially after the Council of Constantinople in 861
when the Byzantine Church recognized Rome as the highest arbitrator onl7 ***

17 F. DOLGER, Der Bulgarenhcrrscher als geistlicher Sohn des byzantinischen Kaisers, in:
Recueil dedie & la memoire du prof. Peter Nikov, Sofia 1940, 219-232.
* J. RIIISKE, Constantinus Porphyrogenitus. De ccrimoniis aulac byzntinae. Bonn 1829, 681-
682. .
"* Photii patriarchac cpistolae. *t>»i>rioti ro6 ayitOTOrou narpuipyou KejvoTutcnvoundXeiix; ek rfl<;
npoc Mi/agX TOvéapxovru BouXYapic«; EmoroXnc, in: MIGNE, PG.CII (1860), col. 628-696.
RHALLES - POTLES, Ill, Athens 1853, 228-296.



109

disciplinary questions in the whole Church, in accord with the sentence on its
Patriarch passed by the papal legales."|

There are two canonical aspects which explain the aspiration of the
Bulgarian ruler to the eminence ofthe Bulgarian church:

First, according to the 17lh rule of the ecumenical Council of Chaleedon, the
church hierarchy should follow in accuracy “civil Order”." Accordingly, at the
foundation ofa new city, its political Position and the Statement ofthis position by
the emperor promoted its church hierarchy. That is why it was necessary for
prince Boris to accept that christening which would make him a legilimate ruler in
the Byzantine Commonwealth and would provide a legal basis for his state. He
could hardly apply himself for imperial authority, without the influence of the
emperor to validate his Status. That means, that the sanction of the emperor was

necessary for this purpose, and this fact explains his soft policy conceming
Constantinople and its compromises, since alter Boris' christening, Bulgaria was
kept politically in a state of dependence and designated as a diocese ofthe empire.

Secondly, it is possible to recall here the well-known Byzantine formula,

according to which “Imperium sine Patriarcha non staref. Being a cornerstone
during the formalion of the patriarchy of Constantinople, later this formula has

P'ayed on the universal throne a malicious joke: slowly receiving this or that
degree of recognition, formerly barbarian people also achieved also the name of
basileus, which inevitahly entailed requirements for the establishment of a
national autonomous church, and final ly an autocephalous patriarchate.

But ifwe cannot speak at the moment with accuracy about Boris’s Claims for
iniperial authority, nevertheless it is necessary to note that his position as governor
°fthe young arrogant Bulgarian state did not in any way correspond to that level
°f church hierarchy which had been ailocatcd to it by Constantinople. Because of
dhs, an intensive correspondence and missionary aclivity took place by the Latins

°n the Balkans.

An important source is the response of Pope Nicholas | to the Bulgarian
Prince — a unique document which acquaints us with internal state of Bulgaria and
bY which we can judge the promptings which forced the Bulgarian prince at the
heginning of 866 to address to Rome a solution to the sanctions which disturbed
him and which, apparently, had not been resolved in his relations with
Constantinople.21 * *

211 DVORNIK, The Idea of Apostolicity in By/antium and the Legend ofthe Apostle Andrew,
Cambridge 1958 (transl.: Moscow 2007), 307.

" “Ei 6e k«'i ne ek RaoiXiKhc eSouoia? iKuivioOn jioXk;, rj auOu; KenvtoOEir), Toic noXimoit; Kai
Il\élooioic Tunoic, Kai riv ekkXiioiuotikiov irapoiKiiév r) nMju; OKoXowOeirto””: RHAL.I.LES POTLES, II.
L

C- A. MANGO, The homilies of Photius, patriareh ofConstantinople, Cambridge 1958.4.



110

Not asking about a separate metropolitan or archbishop, Boris only requested
from the pope of Rome bishops and asked whether Bulgarians have a right to
receive them, and further asked ifthey have a right to a metropolitan, or even their
own patriarch. The pope’s answer is interesting:

“You ask whether il is possible for a patriarch to be ordained among you.
Initially the bishop ordained in Rome suffices you. Eventually, with the
multiplication ofthe number of believers, there will be a need to have several
bishops; one of them will receive from the sacred throne the privilege of
archbishop and will ordain other bishops. After his death, the bishops should
select a successor. Because of the joumey’s length, let not the one who has
been eiected come to Rome to be consecrated, but the bishops who were
consecrated by the previous archbishop, after gathering together should

ordain him, only let him not be seated on the throne or consecrate the Body
ofthe Lord before he receives the pallium from the Roman see.”?!

Thus, theoretically the Pope of Rome was ready eventually to give to the
Bulgarian church the Status of an independent church whose head would be
selected by a council of local bishops, and affirmed in Rome. However, we
shouldn’t forget that the Status of autonomy within the limits ofthe Latin tradition
differed signi(icanlly from the model ofthe patriarchate of Constantinople. Unlike
the Byzantine model, based on the canonical conformity ofthe church position to
the civil one, the Pope indicated precisely that in the Western System of churches,
apostolic succession played the main role. Concerning the position of the
patriarchal thrones, the Pope Nicholas says the following:

“You ask which main patriarchal thrones are. These are the three apostolic
thrones: Rome, Alexandria and Antioch. Bishops of Constantinople and
Jerusalem are also referred to as patriarchs, but do not have the same
importance as the first ones, because the throne of Constantinople does not
have an apostolic origin.”

Thus, Boris found that a worthy hierarchical position for the Bulgarian
church consisled only in its recognition on the Byzantine model, yet without the
participation of the emperor and the patriarch of Constantinople, this was24

24 “Requiritis, si liceat in vobis patriarcham ordinari. Nam interim episcopum habetote et, cum
incremento divinae gratiac Christianitas ibi fuerit dilatata et episcopi per singulas ecclcsias ordinati,
tune eligendus cst inter eos unus, qui, si non pairiarcha, certe archiepiscopus appetiandus sit. Et idcirco
scitole, quia in loco, ubi numquam patriarcha vel archiepiscopus constitutus est, a maiori est primitus
instituendus, quoniant secundum apostolum minus a maiori benedicitur deinde vero accepta licentia et
pallii usu ordinal ipse sibi deinceps episcopos, qui successorem suum valeant ordinare. Et propter
longitudincm itineris non iam huc consecrandus qui electus est veniat, sed hunc episcopi, qui ab
obeunte archiepiscopo consecrati sunt, simul congregate constituent, satte intrim in throno non
sedentem et praeter corpus Christi non consecrantcm, priusquam pallium a sede Romana percipiat
Rcsponsa ad consulta liulgarorum n. LXXII, LXX1Il, in: E. PF.RELS - D. DETSCHEW (cd.),
Responsa Nicolai | papae ad consulta Bulgarorum, Serdicae 1939.



impossible. Accordingly, Boris decided to retum to the course hc initially sct, and
approach the patriarchate of Constantinople under patriarch Ignatius for
concessions.

3. Status ofthe Bulgarian archbishopric within the Patriarchate of Constantinople

Diring the council of Constantinople 869-870, the Bulgarian church
question was not considered. However on 4 March 870, soon after the last session
of the council. the transition of the Bulgarian Church under the jurisdiction of
Constantinople (as a former possession of the Byzantine empire) was accepted2s
by the church hierarchs in the presence of the emperor Basil |, and this niarks the
beginning of the formation of the Bulgarian archbishopric. Theophanus
Continuatus writes:

“Thanks to numerous exhortations by the emperor and splendid receptions,
as well grand honours and gilts, it was decided to ordain (for the Bulgarian
Church) an archbishop and to lill the country with bishops.”’2"

The grandson of the emperor Basil | the Macedonian, Constantine VII
Porphyrogenitus, describing court ceremonies, noted:

“When the eastem patriarchs are present on sacred feasts, they precede and
follow each other in the order that each patriarch occupies in the Church, and
the Bulgarian archbishop directly follows them.”?27

Hence Bulgaria obtained an autonomous archbishopric, which occupied an
exceptional position in the hierarchy of the Church in the Byzantine Empire. The
resolution of the Council of Constantinople in 879-880 not to include Bulgaria in
the list of the dioceses of the Patriarchate of Constantinople granted the right of
autonomy to Bulgarian Church. In an act ofthis council. it was stated:

“"fioTE pipcen ei? BouXyctpiav xeipoTOveiv tsv KwvoTovnvou7rOXEw?, pgre
wpo<(>opov 4TTooTeXXnv' ppre ei Reopnoopev aoTol?, Kai KaTatjwyillat npo?
Tqv OgETEpav ayiioauvriv, oupnaOria? cdjiolioOai.”2*

2 J.-P. MIGNE, Patrologiae Lalinae, vol. 128._col. 1391-1394. § 632-637.

16 "ittin Taig tou RaoiXeioc ouxvaic napuiveoeoi Kai rau; Xuprrpaic Sefkooeoiv, eti 6e Kai raic
(IEyaXoijjuxou; (JuXoTipiai? te kui Sopeaic, dpxiEmaKonoév te ireiOeodai Karade”aoOai Kai emaKonoic
KuraauKVLoOrivui ti)v xupuv avfxfrai " BBKKER (= note 11). 342, C. 96.

27 “Ei 6e Kai ti)v n'K avaToXfic napiapxu-'v nixoiEV auyKfXoi rrpoKpivovrai rouruv Karé tu idia
aunév nurpiupxiu. EiO ourux; 6 apxiEniaKOJioc BouXyapiac, JtarpiKioi euvouxoi“: Rt-ISKE (- notc 18).
vol. I, 52, 727.

"* The lirsl chapler of the fourth act of this Council says: "We will not bind them and the
patriarch of Constantinople will not ordain their archbishop and send the omofor; but ifthey would likc



Due to his position in the byzantine church hierarchy, the head of Bulgarian
Church obtained independent Status. The special position which was occupied by
the Bulgarian archbishop aniong the heads of other local Churches, is testified in
one ofthe lists of the dioceses of the Patriarchate of Constantinople (X c.), where
he was listed together with the archbishop of Cyprus following the live patriarchs
and before the metropolitans subordinated lo Constantinople.29 Compared with
others metropolitans and archiepiscopal thrones, the church of Bulgarin was given
a rather high position.

Aceording to the treatise of Philophey (899), the Bulgarian arehbishopric
was represented by its archbishop aller the syncellus of the eastem patriarchs (if
they were located in the imperial city) or after the patriarch of Constantinople, and
occupied the twelfth (tifteenth) place. " Consequently, in 899 the Bulgarian bishop
occupied the second place, immediately after the syncellus, who was in the
emperor’s palace. A difference from the list of Offices from the patriarch lies in
the l'act (hat it determines rank from the point of view of seniority and proximity
to the emperor, while the nolitiae of the patriarch establishes ranks exclusively on
an ecclesiastical basis. So, aceording to Philophey, the advantage of the Bulgarian
archbishop in comparison with other metropolitans was caused not so much by his
spiritual rank, but by the fact that he represented at the imperial court the church
of another state. In this sense, the advantage of the Bulgarian bishop. for political
reasons, gradually became a precondition to strengthening the positions and
autocephalous Status ofthe Bulgarian church.

The throne of the Bulgarian archbishops became established at Pliska,
apparently, around 878 at the time of archbishop Georgii; this is known from a
message of Pope John VIII and molivdovuls." When, in 893, the Capital of
Bulgarin was transferred to Preslav, the residcnce of the head of the Bulgarian
Orthodox Church was also moved there.

After 870, alongside the creation ofthe Bulgarian arehbishopric, there began
the formation of bishoprics subordinated to it. The number of dioceses created in
Bulgarin, and their see cities, have not been accurately determined, but
undoubtedly they were sufficient. In the letler of Pope John VIII to prince Boris
on 16 April 878, there is mention of bishop Sergei, whose throne was located in
Belgrad.? At the Council of Constantinople 879-880, bishops Gabriel tGhridsky,
Theoktist of Tiverioupol, Manuil of Provat. and Symcon of Develt were present as
representatives of the Bulgarian church.” After 870, dioceses existed in the
Balkans before the settling by Slavic tribes, with centres in Sredets, Filippopol,
Dristra, etc. In the letters to Bulgarin, Pope John VIII approved the increase in the* li.

by themsclvcs they can address nur holiness": D. MANSI, Saeromm eonciliorum nova et amplissima
collection, vol. XVII, Venetiis 1772, 488.
J. DARROUZES. Notitiac episcopatuum ecclesiae Constantinopolitanae, Paris 1981. 290.
“* N. OIKONOMIDFS. l.es listes de prcseance by/antines des I1X' et Xc siecles. Paris 1972, 137;
B. NIKOI.OVA, Ustrojstvo | upravlenic na Blgarskata pravoslavna tserkva, Sofia 1997,42.
" J, LAURENT, Le corpus des seeaux de I'Empire byzantine, Paris 1965, 5. 2. N 1491.
li. CASPAR. Johannis VIII pnpae epistolae passim eolleetae, in; MGH, Epistolae, VII, 1-333.
>> MANSI (= notc 28). vol. XVII, Venetiis 1772, 374-375.



113

Bulgarian bishoprics, but noted that thal thcir number was not conformed to needs
ofthe Church.

According to the treatise of the Nilus Doksapatres “Ttit"u; e\ 7taTpuzp%iKo)v
Opovtov”, the Bulgarian Church included at the beginning of the eleventh Century
more than thirty dioccscs.'l A wide internal autonomy was allowed the Bulgarian
church to establish independently new episcopal thrones in the country according
to its administrative-territorial division. In the life of Clement of Achrida it is
mentioned that at the time of prince Boris within the limits of Bulgaria seven
metropolitans sees existed, in which cathedrals had been built. The sites of three
ofthese are known: Achrida, Prespa and Bregalnitsa. Others, most likely, were in
Develt, Dristra, Sredets, Filippopolis and Vidin.3"

4. Obtaining ofthe status of patriarchy and its consequences

In the first half ofthe tenth Century, the autonomous Bulgarian archbishopric
obtained the Status of autocephalous Church, and the Bulgarian prince became a
tsar. The names of the first Bulgarian patriarchs — Leonti, Dmitriy, Sergius and
Grigoriy are mentioned in the Sinodik, written in tsar Borile’s lifetime — Boris 1l
in 1210 (the last records dated by the beginning of the fifteenth).’6 Linder the
direct successor or one ofthe nearest successors of last of them exists a record that
he was recognized by the Greeks as having the dignity ofa patriarch: knowing the
reluctance of the Greeks to make such a recognition, we can assume that the
Bulgars proclaimed thcir archbishop as patriarch themselves (just as the Serbs
subsequently did) before he was recognized as such by the Greeks.

Simultaneous with enjoying autocephalous self-government, Simeon, the
govemor of Bulgaria, aspired to equal Status with the Byzantine emperors, and
received the same title oftsar.’7 In the connection with the marriage on 8 October
927 between the tsar Peter and Mary-Irina,’s daughter ofthe emperor Christopher,
Peter was officially recognized under the title ofBacnXevx; BouXyapwv.39

M Nili Doxopalrii nolitia palriarcatuum ct locorum nomina iinmutata, in: (i. PARTHEY (cd.),
Hieroclis Synecdcmus cl notitiae graecae episcopaluum. Accedunt Nili Doxopalrii notilia
patriarcatuum cl locorum nomina immutata, Berlin 1866, 286. Col. 191.

* Istorija Bolgarii, vol. 2, Sofia 1981, 231.

" M. POPRUGENKO, Sinodik tsarja Boriala, in: Bolgarskie slarini 8 (1928) 82-87.

' R. J. H. Jenkins indicate (hat the coronafion of Simeon as an emperor (with fhe title of RaoAfiig
BouXyaptac) happened under patriarch Nikolai | in September 913. See his article on the basis ofspeech

Eni rfl rtov Boukyé&piov oup(laori®, (hat is preserved in the manuscripl of Codex Valicanus graecus 483, ff.
43-51: The Peace with Bulgaria (927) cclebrated by Theodore Daphnopates, in: R. J. H. JENKINS,
Studies in Byzantine history of the 9JI and I(),h centuries, London 1970, XXI, 287-303. Sec also: I.
DUJCF.V, On the treaty of927 with the Bulgarians, in: Dumbarton Oaks Papers, 32 (1978)217-295.

IS Up to other information, the marriage of Peter and Maria, granddaughter of Roman [Lakapin),
was eelebrated under the patriarch of Constantinoplc. Stephen 1l (15h of July 928). - See: M.
CEDKON, riaTpiapyiKOi flivaicec: Ei6i)oeic toropiK-ai RBiovpatftkai rrcpi rwv narptapxihv
KtovoTHvnvoujToXetog: und AvSpfou rou ripioroKAf|TOI> pexpig licaKrip P rou and OcooaXoviKiK,
Constantinople 1885-1890,300.

“ A similar title is encouniered in the treatise De Cerimoniis. See: REISKE (= note 18). 690, 6-16.



114

1t is inleresting to note thal some sources, speaking about signing the peace
treaty between Simeon and Roman Lacapene, especially mark that after a
presentation of rieh gifts to the Bulgarian tsar Simeon, the Greeks called him “an
emperor of the Roman Empire”: “i groov «utwv SieiXri*dreg tov lugelv wg
3aoiXea ei>4>ngouv rjj twv Ptopaiiov 4>0jvfi.”40

There are various opinions conceming the exact date of the establishment of
this Patriarchate. According to the notions of that time, the Status of the church
should correspond with that of the state and the rank ofthe church’s head (“there
is no empire without the patriarch”). Proceeding from this, it is assumed that
Simeon in 919 approved the patriarchate in Bulgaria at the council of Preslav. This
assumption, however, contradicts the fact of negotiations about the elevation of
the Bulgarian archbishop to the dignity of patriarch which Simeon conducted in
926 with the pope of Rome, John X.41 However, this assumption is supported by
the fact that, as Simeon was proclaimed tsar by himself, without any prior
conlirmation or acknowledged right to the title, so the Bulgarian arehbishopric
probably was elevated to the patriarchate without the knowledge of Greeks. The
reference of Simeon to the pope illustrates an old mode of the Bulgarian policy,
leading to the formation of the church hierarchy: at that time, Bulgaria required
legitimization of its rights, and if it could not achieve it from Constantinople, the
Bulgars easily addressed Rome.

This marriage strengthened the position of Bulgaria on the world scene,
smoothing its perception as a "barbarian power", legitimizing Bulgarian statehood
and a ruling dynasty that directly affected the Status of the Bulgarian church.
Liutprand of Cremona also noted the benelit of this marriage for Bulgaria, in one
place discussing the “contract favourable for the Bulgars"42 toncluded in 927, and
in another describing those honours which the Bulgarian ambassadors used at the
byz.antine court.4l

In the Taktikon of Beneshevich, where the ceremonial practice of the
byzantine court of 934-944 was recorded, moreover, “6 apxiemoKonog
BouXyapiag” was indicated at the sixteenth place, after the syncellus of Rome,
Constantinople and the eastern patriarchs.44 4Fhe same indication is contained in
the Ireatise “De Cerimoniis” by Emperor Constantine VIl (913-959).4" The Greck

catalogue ofthe Bulgarian archbishops, written at see of Ochrid in the first half of
the twelfth Century, mentions the archbishop-patriarch Damian:

41 BEKKER (= note 11), 407, Lib. VI, Cap I5C.

41 lipistola Johannis X papae ad Johannem archiepiscopum Spalatcnscm et episcopos provinciae
Spalalensis, in: D. FARLATI (cd.), lllyricum sacrutn, I1l. Venetiis 1751, 93.

42 C. PF.RT7,(cd.). Liudprandi Antapodosis. in: MUH SS. IIlI. Lib. 11, 38. 264-363.

41 Liudprandi. Relalio de legatione Constantinopolitana, in: ibid., XIX. 264-363.

44 OIKONOMIDES (- note 30), 245.

45 REISKE (= note 18), 727.



115

“Damian had his throne at Dorystolon, the present Dristra, since the time
wlien Bulgaria enjoyed autocephalous self-govemment; by an order of
emperor Roman Lakapen, he is named (Vom imperial decree as the
Patriarch.”46

The records about initial position of Justiniana Prima (second half of the
twelfth Century) support this also:

"This church (Justiniana Prima) was autocephalous and did not obtain clerics
front the emperor Basil and Roman Lacapene, wlien the contract wilh the
Bulgarian tsar Peter was concluded, but from their ancient privilege.”47

These two sources eloquently testify that at the time of tsar Peter and
emperor Roman Lacapene (920-944) Bulgaria had an autocephalous church led by
the patriarch. Accordingly, the reception of autocephalous rights can be
established at the patriarchate Theophylact (933-956), the son of Roman Lacapene
(accordingly, between 934 and 944).

The elevation of the Bulgarian throne was an exceptional event at least
because it disrupted the solidly prevailing diptych of the five patriarch thrones.
The principle of pentarchy, which has predominated from the fifth Century, was
hroken. The emperor Justinian | (527-565) legally introduced the System of the
pentarchy, although the term ““pentarchy” appeared later; this emperor included
the pentarchy in his imperial legislation and used it in his church policy. In his
legislation, the Novellae Comtitutiones, the following novellae were dedicated to
the pentarchy: 109; 123 c. 22; 126 c. 3; 131 c. 2: De online; 137. The pentarchy is
indirectly conlinned by canon 36 of the Council in Trullo. According to this, only
live patriarchates can exist in the ecumenical Church: Rome, Constantinople,
Alexandria, Antioch and Jerusalem, like the five human senses.

The ancient norms of the Church, centuries in building, have been disturbed
by the personal ambitions of the Bulgarian governors, the difficult circumstances
of the Byzantine Empire, and weak representatives of imperial and patriarchal
authority. The tradition ofpentarchy, its somatic conformity, and the various ways
of upholding of its uniqueness gave way to (leeting benefit and pressure. In place
of the five patriarchal thrones, in the Bulgarian political idea, secular reasons
prevailed, regarding as of paramount importance the economic and military power
ofthe country, instead of its initial foundation and traditional legitimacy.

Instead of Ancient Rome and New Rome, for the Bulgars a third empire had
arisen, whose manifestation was their young state. The greatest Bulgarian thinkers

"Aupiavoi; ev AiepoorAXe), rj) vév Apnon/ ei)i'ou i) DouXyaplc« TETi'ptirai utiroKEc|>aXos. ovnx;
narpiépzui; ((vriYopEiiOr) jrapa rij? (taaiXiKrji; ouyKXnrou kcXeuoei rof3 RamXuoc PiopavoO rof3
Aaitannvou": Paris, gr. 880. See: D. du CANGH, Familiae Byzantinae. Bruxelles 1964, 174-175; Il.
GELZBR, L)er Patriarchat von Achrida. (ieschichte und Urkunden, Leipzig 1902. 6.

J7 G. PRINZING. lintstchung und Rezeption der Justiniana Prima-Theorie im Mittelalter, in:
Byzantino Bulgariea 5 (1978) 279. ~



| 16

now worked to reinforce this new concept, representing Bulgaria as an image of
the third part ofthe Sacred Trinity - the Holy Spirit.

For the first time, the Bulgarians succeeded not only in altaining at first an
autonomous Status, and then autocephalous Status, but also raised it to the level of
lhe patriarchate. This has probably occurred because the former church cenlres
received autocephalous rights, and got thcm because of their remoteness from
borders of empire (the lveria [Caucasian Iberia] and Imeret churches), or by virtue
of the developed church tradition (Cyprus), or owing to the personal will of
cmperor (archbishopric of Justiniana Prima), In the case of the Bulgarian church,
the Bulgarians operated with political force, perfectly understanding that only the
military decline of empire and its need for a powerful ally were capable of
producing the desired purpose.

5. The archbishopric of Ahrcda

On the succession of Peter Boris I, with the rcduction of the state frontiers,
the Bulgarian patriarchate likewise suffered a iimitation and reduction. At the end
of the tenth Century, the crisis of the Bulgarian state, caused by strong pressure
from Byzantium, led to great losses when the emperor John | Tzimisces
subjugated the Cis-Balkan and upper-Mysian part of Bulgaria in 971. The
Byzantine emperor formed eparchies from the conquered country not under
control of the Bulgarian Church, but under the special metropolitan throne in
Dristra or Dorystolon, subordinating it to the patriarch of Constantinople once
more.JS The successor of the Bulgarian throne, Boris was compelled to renounce
solemnly the imperial title and was given the Byzantine court title of magistros as
compensation.

After patriarch Damian, the throne passed to Herman, who no longer
managed all Bulgaria, but only that part which remained unconquered by the
Cireeks, namely Macedono-Albania. The archiepiscopal throne, as with the Capital
ofthe state, was transferred from Preslav and Dorystolon to Sofia, Vodina. Prespa
and Ahreda because ofthe need to search for a safe haven from war.

After 999, a continuous war between the Bulgarians and the Greeks was
lasted for 20 years and ended with the collapse of the Bulgarian empire. All
recaptured cities and localilies were transferred from the Bulgarian archbishop to
the control of the patriarch of Constantinople.'* Aller the final subjugation of

Bulgaria in 1018, the emperor Basil Il decided to leave the country under separate

** Byzantinische Zeitschrift 2 (1893) 54; in Leo VI's Aicmirnooit; the metropoly of Dorostol is
menlioncd as 72" eparchy of the patriarchate of Constantinople: Aiaromooti; napd rod Ruodlfioc
Afovnx; roO 104>0D. sttux; ryocoi ruijtux; oi Opovoi ruv 'EkkXiiokov. riiv OiroKfipfviov 1<> narpiupxn
Kiovorovnvourro/.fiog, in: RHALLES - POTLES, vol. V, Athens 1855,475.

4" See: P. STEPHENSON, Byzantium's Balkan fronlier. A political study of the Northern
Balkans, 900-1204. Cambridge 2000. 75-79.



117

and independent church control, preserving the autocephaly of Bulgarian Church,
but lowering its stalus to that ofan archbishopric.50

Bulgarian John was installed by the emperor immediately aller 1018. At his
Ordination, the emperor confirmed the inviolability of the archiepiscopal territory
of the Bulgarian Church at those limits which it had under the Bulgarian rulers
Peter and Samuel.11 52 *

Basil 11 soon appointed as a successor the archbishop John the Lion, who
became the first of Greeks, and all his successors were appointed by the Greeks,
rather than by the Bulgars; thus the archbishopric of Ahreda turned from
Bulgarian into Greek. The relapsc ofthe previous legal autonomy ofthe Bulgarian
Church was confirmed by the election of the Bulgarian archbishops not by the
council of local clergy, nor by the patriarchs of C'onstantinople, but by the
emperors themselves.5’ With such a structure for clergy, there was no threat to
Byzantium from an independent Bulgarian church, and Basil Il did not considered
it necessary to encroach on its independence."

Il1. The Russian Church

One of the most disputed and interesting precedents for church autonomy
within the framework of the patriarchate of C'onstantinople is the Russian church.
The Status of the Russian church within the framework of the patriarchate of
Constantinople was high enough: there is no mention ofany of bishop as head of
the Russian church, but initially about metropolitans, it is most probable to assume
that in territory of Russia special metropolia were established. The same fact is

assumed by a council document of 1389:

““H Tijg Poxrick; enapyta rraoa utjfeva piirporroAirnv arr'dpxrjg ETaxOt)
7roip«iveoOai.”54

So, in the list ofthe churches subordinated to patriarchy of Constantinople of
Leo the Wise, the metropolitan of Russia is mentioned in the 61 place.5

50 H. GELZER, Ungedruckte und wenig bekannte Bistimerverzeichnisse der orientalischen
Kirche, in: Byzantinische Zeitschrift 2 (1893) 42-46.

"* Zachariac von I.INGENTIIAL, Jus graeco-romanum, vol. IIl, L.ipsiae 1857,319-320.

5 “5i6 Kai £tog rou vRv i) Kurcpoi; Kai i) BouXyupia und pev rol RaoiX&ag XapRavouaiv
EmoKoiroui;”: Nili Doxopatrii notitia patriarcatuum et locorum nomina immutata, in: G. PATRHEY
“eff), Hieroclis Synecdemus et notitiae graeeae episcopatuum. Accedunt Nili Doxopatrii notitia
patriarcatuum et locorum nomina immutata. Berlin 1866, 285-286.

* M. ANGOI.D, The Byzantine Empire, 1025-1204, London 1997,27-28,

54 F. MIKLOSICH J. MULLER <ed.). Acta Patriarchatus Constantantinopolitani, Vindobonae
1862, vol. 11, 116-117.

5 RILALL.ES POTLES, V, 475; DARROUZES (= note 29), 335. - It is remarkable, that in the
treatise of the Nilus Doksapatres "T<Slig ti>v naTpiapxiKdjv Opovtev’, which enumcratcs 65
metropolitans of the patriarchate of Constantinople (first 42 ancient, then the new ones), the Russian
f hureh, which became a separate metropolitan. is not cven mentioned, although it is notieed in front of
ihe entire list, that the patriarch of Constantinople sends the metropolitan to Russia (f. 229).



118

The heads ofthe Russian church were selected in the usual manner (during
first period, basically, Crom Greoks) and obtained the throne from the patriarch.
An exception to this is the accession of Hilarion as metropolitan of Kiev at the
time ofJaroslav the Wise. and Clement during the reign of Izyaslav II.

In 1051, for the first time the metropolitan of Kiev was elected by a council
of Russian hierarchs at will ofthe Russian prince. In the annals it is recorded that
in this year Jaroslav installed the metropolitan Hilarion, a Russian, in Hagia Sofia,
having invited bishops.5” According to later annals, this occurred because of a
disagreement between the prince and the Byzantine court on the occasion of the
last war.’7 Another possible reason for the initiative of Jaroslav the Wise was that
aller death ofthe last Kiev metropolitan Feopempt, the throne was empty for two
or three years, and a new metropolitan was not elected in Constantinople.

Though there is a record in some Russian sources that Hilarion subsequently
asked blessing and enthronement from the patriarch of Constantinople, his
election as a head of the Russian bishops under the initiative of the secular ruler
indicates a first Step toward autonomy.

It is necessary to note, that, despite reverting ofthe previous order alter death
of Hilarion, a similar precedent took place a Century later. In 1147, in the reign of
grand duke lzyaslav Il, a council of local Russian bishops elected as metropolitan
Clement aller the death of the formcr metropolitan Michael 1l, who stayed for a
long time in Constantinople.58 Internal civil strife could be the reason why the
election was not referred to Constantinople, as well as the unstable Situation on the
patriarchal throne: in 1146 patriarch Michael Il Kourkouas (Oxeites) voluntarily
resigned and his successor C'osmas Il Atticus was deposed soon aller his
enthronement (on 26 February 1147), and in his place Nikolas IV Muzalon was
elected only nine months later. Unlike bel'ore, metropolitan Clement never
received blessing or enthronement from the patriarch of Constantinople.

These two cases were only the first Steps to reception of autonomy, but we
shouldn't forget that both of them had an extracanonical character and were
unsupporled by a similar church position, such that the Status quo was soon
restored.

In the thirteenth Century, the foreign political Situation has sharply changed:
the patriarch of Constantinople as a temporary residence has selected Nicaea, and
Russia had submitted to the yoke of the Golden Horde. The next independent
election of the head of the Russian church took place in 1240 when Cyril Il
ascended the metropolitan throne as the choice of Daniel, prince of Galicia; Cyril
subsequently (1246-1250) received the blessing ofthe patriarch of Constantinople.

It is necessary to emphasize that while in some cases the initiative and exact
nominee for the replacement on a metropolitan throne proceeded from the
patriarch of Constantinople, in the majority of cases a larger role during this
period was played by internal conditions in Russia, the opinion and wishes of

* PSRI. | (Polnoe sohranie russkih lelopisey). Leningrad 1927, 155.
* Nikonovskaya Letopis, in: PSRL IX. Sainl Petersburg 1862. 8.2.
s* Kniga Stepcnnaya, in; PSRL XXI, Saint Petersburg 1908.1. 191.



119

prince, and the local bishops. Except for cases when inetropolitans were supplied
to Russia directly by the Greeks, all others obtained the approval of the prince
beforc installation, and after the installation, from the patriarch and the Tatar
khans (for example, this took place under the khan Chanibeke in 1342 when
metropolitan Feognost received the yarlyk from the khan and his wife Tajduly;
this established not only his metropolitan rights, but also all former Privileges of
Russian church and clergy).

Diring the period from the thirteenth through the fifteenth centuries, the
Russian church, while officially not changing its position within the territory of
the Patriarchate of Constantinople,59 exercised the rights ofan independent church
in the election ofthe church head: some metropolitans were selected directly from
Greeks and the patriarch, others were selected with the active participation of
princes by a council of Russian bishops, and subsequently receiving blessing from
the patriarch and letters from khans of Golden Horde.

Thus, the period from 1051 to 1448 is a time of independent govemance of
the Russian church in spite of the fact that de jure Russia has no fixed rights to
autonomy from the patriarch of Constantinople. in 5 December 1448, the
independent election of lonas to the dignity of Russian metropolitan was a first
tormal step to autocephaly.

I\VV The Churches ofMoldova and Wallahia

One more example of an independent church in Middle Ages within the
limits of the patriarchale of Constantinople is the Romanian church. Unlikc the
church ofBulgaria, we do not have exact data for the christcning of the population
of region of Dacia (between the Yew, Danubc, Dnestr and Carpathians). Most
likely, the christening had a gradual character and was recurring. An important
rote was played in the subsequent reduction of territory of the Byzantine empire,
an obstacle having appeared in the way ofthe formation of church in territory of
ancient Dacia and the lower Danube, which became the cause for the late
appearance ofthe church hierarchy on this territory.

In the eighth Century, the emperor Leo the Isaurian finally established the
Romanian church underjurisdiction ofthe patriarch of Constantinople.

In the Danube rcgions, such as Dobrudja, Oltenia and Banat, where strong
Political centres were formed, the church was established earlier and on a stronger
basis. The church of Wallachia for a long time depended on Bulgaria (all from the
see of Ahrida, and then from Tirnovo) from which, probably, it accepted
christening so that in Romania there were no separate episcopal thrones, but they
were subjected to the neighbouring bishops of Bulgaria (Viddina, Dristra,
Branitseva).

About 1324 Walachia became an independent state. In 1359 the voevoda of
Wallahia, Nikolay Alexander I, obtained from the patriarch of Constantinople the

*> RHALLES - POTLES. V. 493.



120

crection of the state church with the rank of metropolia, thus, subjecting this
church to Constantinople.60

The metropolitan of Vitzina, loakinfKritopul, was appointed metropolitan of
all Ouggrovlahia, and the voevoda promised that the church of Wallahia would
always submit to the throne of Constantinople and would only accept
metropolitans selected and obtained from the patriarch of Constantinople. The
decree of transfer for metropolitan loakinf to the throne of all Ouggroviahia
specially stipulates that after his death there will be the election of another
metropolitan, and he will be obtained exclusively from the patriarch of
Constantinople6l and only then will his authority be considered legitimate.62 It is
neccssary to add that the related oaths of secular lords had an unprecedented
character and, probably, were inlluenced by a negative reaction on the pari ofthe
Constantinople patriarchale to Bulgarian and Russian developments.

A second metropolitan throne was foundcd soon afterwards because, as

mentioncd in the cathedra! decree, one bishop was insufficient for so extensive a
country6' The second metropolitan did not submit to the first one and had equal

rights with him. also being dependent on the patriarch of Constantinople. All
Ouggrovlahia, thus, was shared by two equal metropolitans. To the first or senior
ofthe two metropolitans was given the name “metropolitan 7racrqg OuyYapi'c«; k«i
[IXaYnvwv,” that is of all Ouggrovlahia and adjacent areas.64 The second was

referred to as “metropolitan rou pepoug OuyYpoRXaxiae rp? kotu tov
EeReplvov”.65 The throne of the first metropolitan was in capilal of the state
Ardxhise, and then, after the transfer of Capital in 1517, in Torgovische.

It is possible to explain the presence of two metropolitans independent from
each other partly by the same fear on the pari of the patriarchate of Constantinople
to give too extensive rights and powers to a church of “barbarian people”. It seems
to be a very precisely crafted attempt to use the well-known Byzantine technique
of “divide and dominate™, as the choice of both metropolitans was in hands of the
ecumenical patriarch. Indirectly, this explanation proves to be true as rellected in a

00 "O EuyEVEaxarog pryag RoiRoBag Kai aBOrvxpg ndopg OByypoRXuxiug (...) ECpTpoxv oli pévov
anal;, aXXa Kai noXXaKig 6i& ypappariov auxou Kai E6xpBp xpg ppiev pErpidxpxog Kai xpg nxpi auxpv
fixtag Kai irpag ouvé&ou, wg av f| to and xoBOE Kai Eig ro rf;pg ouxog Kai p néoa aiixoB EmepaxEia Kai
apxp Bno xpv ekkXpoiuoxikpv dvoxpiaiv Kai Oietayioypv xpg KaOppéag uyuoxaxpg tou OeoB pxyaxXpg
EKKXpaiag, Kai Se”pxai apxiEpia, XEipoxoviav 6vra tpg ppiiv pexpioxpxog Kai eig rpv Oxiav Kai icpav,
aBvooov xeXoBvxo, Kai £xn toutov 10g yvpoiov noipeva naopg OuyypoRXaxlag eig EuXoyiav Kai
nvEupaxiKav Kaxapxiopov auxol xe Kai ruv jtaihwv Kai nédopg tfijg apxpg auxoB": MIKLOSICH
MULLER ( note 54), vol. |, 383,

“pExa 6e Odvaxov aiirod 6p xou Bixtivpg tpp<J>ICpxai EXEpog, Kai xxipoxovoupevog napa xpg
KaO’ppug aynoxaxp xol OeoB pey<'xXpg «KXpoiag EKnrpnpxai ekeioe thg noippv Kai apxiEpsBg yvpoiog
naopg OByypoRXaxiag”: MIKLOSICH MULLER ( notc 54), vol. 1, 384,

< "diaRERatoBxai p ERyfvEid oou EVOpxug Kai meto noXXpg &acliaXElag, 6xi Kai pexa O&dvaxov
adxoB pxXXei fivai xoBxo &napanoipxov Kai 4pEIAOEXOV Eig xoug KXppovopoug Kai diadoxoug auxpg Eig
x« ppoinoif OxXpoui 6££ao0ai auioug apxtEpra ETEpoOEv. kév oiog apa Kai eoxiv, Si pp Xxtipoxoviav
Kai &nooxoXpv x-pg KaOppag ayuoxctxpg xo6 OeoB peyéaXpg EKKXpoiag": MIKLOSICH - MULLER (=
nole 54). vol. I. 386.

"* MIKLOSICH - MULLER (= nole 54), vol. I. 535.

M RHALLES - POTLES, V, 501

65 MIKLOSICH - MULLER (= nole 54), vol. I1. 519, 312,



121

similar Situation with Russia and the patriarch of Constantinople, where, despite
the extensive territories of Russian state, the second metropolitan was refused, so
that, in a historical context, this has not led to positive results. Despite all efforts
of the universal patriarch, foreign political circumstances have significantly
weakened the universal throne, and until the eighteenth Century the metropolitan
of Wallahia cxcrcised a wide autonomy, and his dependence on Constantinople
was nominal. Metropolitans were elected by the mixed council of bishops and
princes, and the right ofchurch court over the metropolitans belonged to a tribunal
of 12 Romanian bishops.

Neighbouring Moldova had a different desliny. During the eleventh through
the thirteenth centuries, the tribes of the Polovtsy and Pechenegs constantly
invaded, and front the thirteenth through the beginning of the fourteenth Century
Moldova was under authority of Mongol-Tatars. In first half of fourteenth Century,
the Tatar-Mongolian yoke was thrown offand in 1359 there was an independent
Moldavian princedom with capital in Sotaeva and led by voevoda Bogdan (1359-
1365).

Because of numerous intrusions and the long absencc of national statehood,
Moldavians down to the fourteenth Century had no orthodox church Organization
white the population of the country constantly experienced strong Catholic
infiuence from Hungary and Poland. Divine Service was supplied here by
orthodox priests from the neighbouring Galicia.

In 1394, a separate metropolia was created in Moldova led by the Greek
leremiej; this, however, encountered resistance from the Moldavian princes who
preferred to have bishops from Romania, obtained by the metropolitan of Galicia.
Icremiiej, with support from the patriarch of Constantinople, vetoed Moldova.
Church peace was reached only in 1401, when Joseph Mushat was recognized as
metropolitan Mavrovlahijskim (or Rossovlahijskim) with his see in Socheave.
This step, which undoubtedly satisfied the Moldavian prince Alexander | the
Kind, the friend and the ally ofprince Valahskogo Mirchi the Old, was authorized
by patriarch Matfeem | (1397-1419).

Creation ofthese two metropolia has helped the universal patriarchate spread
its authority to the territories between the Danube and Southern Poland.
Romanians, from their part, having received two organized Churches under the
jurisdiction of Constantinople, received an international Status, compared with the
Status of their Bast European neighbours. Thus, the last nation of the southeast
Uurope was included in the Byzantine Commonwealth. In Connection with
destruction of the empire and the weakening of the patriarchate, the church of
Moldova exercised the same rights ofa wide illegal autonomy as Wallachia down
to the eighteenth Century.

The question of autonomy within the frontiers of the patriarchate of
Constantinople in Slavic churches is a subject of intense intcrest because of its
many-sided and unparalleled nature. In the patriarchate of Constantinople there
was a tradition, later legally promulgated, of conformity of church structure to the
Clvil structure. The history and development of the throne of Constantinople is a
Prime example of this. The autocephalous rights, granted during the early



122

Byzantine period, were a consequence of special will of emperor (as in case of
Justiniana Prima) or lhe recognition ofa developed custom ofindependent church
management (as in case of Cyprus), yet they did not leave the orbit of the
Byzantine oecumene.

With the advent of the first Slavic States on the border of the empire, and
thcir early display of imperial ambitions, the Situation radically changes: on the
one hand, the Slavic people were looked on as “another's”, in many respects
sharply different from the Byzantines. On the other hand. Slavs were involved in
the orbit of Byzantine influence and aspired to achieve an equal position with
other members of the Commonwealth. Thus, the Slavic churches initially were
subject to the ecumenical throne, by this fact giving legitimacy to their secular
rulers. However, with the growth and strengthening of independent Slavic States,
die subordinate position of their churches led to inevitable conflict. The head of
each powerful young Slavic state considered it right to be called as govemor of the
Third Rome, demanding independcnce for his own church as the foundation for
the eminence of the church throne at the formation of a new Capital, whose
Privileges were forever fixed in the canons of the ecumenical councils. In this
complex process the autonomy of Slavic churches was one pan of a whole circuit
of victories and defeats in the struggle for state independence and church
autocephaly.



123

FORMAL, INFORMAL AND FICTIONAL AUTOCEPHALY OF THE
BULGARIAN ORTHODOX CHURCH

Dilyan N i k o 11 ¢ h e v, Sofia — Hristo P. B e r o v, Berlin-Potsdam

The question about the autocephaly of local Orthodox churches in canonistic
and church-historical literature continues to be sharp and complex. As a whole as
weil as in its particular aspects, the history is filled with theological discussions of
this issue, which have not yet been resolved to the present day, in part because of
the difficult and meaningful nature ofthese issues, and in part because ofthe ghost
of Separation, leading sometimes to actual partition ofcanonical communion.

The term autocephaly has undergone various changes throughout history - in
the Byzantine epoch it was the quaiity attributed to archbishops who were
independent from the local Metropolitan and directly subordinated to the
jurisdiction of the Patriarch. In subsequent centuries the term "autocephaious
church” ("autocephaious" gr. aozog “alone, independent" and KEipaAij “head")
meant a fully self-dependant (independent) church! with the following essential
features:

1. Complete Organisation;

2. Larger or smaller homogeneous ethnic Community in the territory ofa
particular country or a church distriet;

3. Right of independent election and enthronisation ofa Primate;

4. Right of summoning and conducting a synod (local council) and
legislating its own canons (rules or Statutes);

5. Right ofconsecration (sanctification) of Myron;

6. Canonization oflocal saints, etc.2 3

The canonical features of the autocephaly of a local Orthodox church also
include: full missionary, educational and evangelical work - keeping in mind that

the Church cannot stay unconcemed with public life; this also involves the
catechizing ofthe population, social, charitable and community engagements.’

1 In Ihc following papcr, we will not discuss the historie development of the doctrine of the
autocephaious Orthodox Church, but accept the term in its classical understanding. See more details in:
Archim. C. GOVORUN, Avtokefalija: Ot kanona k mifu: Doklad na konferencii Sobor i Tonlos:
Orientir XX weka na putjah Cerkwi w XXI stolctii, New York 2009 [Swjato-Wladimirskaja
seminarija, 18-20 June 2009).

3See V. TALYZIN, Sobornost i avtokefalija, in: Journal of the Moscow Patriarchate (= JMP)
1159, No. 7, 54 f; compare to O. LOTOTSK1Y, Avtokefalija Il: Naris istoii avtokefalnyh tserkov,
Warsaw 1938, 5-12; N. MII.AS. Pravoslavno tsarkovno pravo, Sofia 1904, 287, 296-304.

’ Compare MIILAS, ibid., 301-304.



124

In the Orthodox Church ihere are now officially functioning 15
autocephalous local churchcs4 including the Bulgarian Orthodox Church (= BOC)
ilselfas well. Autocephaly within ils complete canonical territory has often been
expressed, throughout different historical periods, under doubtftil circumstances,
while the basic and most important question was whether this autocephaly was
formal, informal or fictional - in other words, ifthe self-dependence of the BOC
has been real or illusory, i.e., unreal. In order to investigate the main points of an
answer to this question, the following paper will consider the Problems in their
historical-canonical background and in some of the current aspccts of
ecclesiastical law in Bulgaria.

We would like to note here that this paper does not follow either a strictly
chronological order, or enter into historically detailed events. Historical facts are
summarized only for the purposc ofelaborating the discussion.

/. The autocephaly ofthe BOC during the middle Ages

Already during the period of ils formation (865, during the reign of King
Boris | Michael [852-889]) the BOC made the first attempt to acquire
autocephalous Status. This happened on a council held in Constantinople (869-
870), during an extraordinary assembly summoned on 4 March 870. As a result of
this council's decision, Bulgaria acquired the right to have its own archbishop, but
under the condition that the latter stays under the guidance and jurisdiction of the
Patriarchate of Constantinople. The Bulgarian church thus acquired autonomous
Status, but at the sarne time, the whole proccss was strongly coinplicated due to
significant political and ecclesiastical bargains by the king of Bulgaria on the one
hand, and on the other by interested parties of the Roman Aposlolic Church and
the Patriarchate of Constantinople, togelher with the imperial policy of
Constantinople. The historical sources from the assembly of 4 March 870 give us
no clear information whether there was a direct selection ofthe person who should
become the head the BOC; there is also no liint of his intended authority as
spiritual representative ofthe Bulgarians. It is also not clear whether the governing
(administrative) bodies of the newly established church werc at all discussed.
However, the documcntary sources shed some light on the pressure exercised over
this young church by the abovementioned councillors, including the right of the
Bulgarian king himself to appoint his favourite to the church’s principal see, and
most importantly, the clearly intended control and Submission of our Orthodox
Church, which held its territory under the jurisdiction of the Church of
Constantinople.5

It is necessary to review several indisputable historical facts regarding the
first steps of our Orthodox Church in its acquisition of a concrete form of

4 Including the autocephaly of (he American Orthodox Church; that has not been recognizcd by
the Patriarchate ofConstantinople.

5 Compare B NIKOLOVA, Ustroystvo i upravlenie na Ualgarskata pravoslavna tsrkva IX-XIV
v,, Sofia 1997,39-40; II)!:M, Neravniyat pat na priznanicto, Sofia 2001,23-33.



125

autonomy. First of all, the BOC was eslablished and received an autonomous

Status in times of acute conflicts for religious supremacy betvween Rome and
Constantinople. Even though the Council (known in the West as the Eighth

Ecumenical Council) was held (on 5 October 869) as the result of a temporary
convergence ofthe Roman and Byzantine churches, there occurred no perceptible
changes in the Claims of influence of the either church. In the end, the winner in
this rivalry between Rome and Constantinople was the traditionally stronger
Bulgarian neighbour: from the “Preface” to the Statement of the so-called Eighth
Ecumenical Council, we can understand that the Bulgarian legates transmitted to
their king Boris a letter stating that the Bulgarians are subjects of the see of
Constantinople, dcspite the Roman disagreement.6 7 8

Behind the whole story ofthis Council and everything related to the decision
about the exercise ofjurisdiction over the BOC, along with the transfer of the
authority of the Ecumenical Church, stood the shadow of the Emperor Basil I.1
According to a message, quoted by Anastasias the Librarian, the Emperor not only
played an important role in determining the Status of the BOC, but also exerled
strong pressure on the Council through the representative of the Imperial Palace.*

In its turn, Bulgarian state diplomacy also intervened quite successfully il
persuaded the Byzantine Empire that the Bulgarian King Boris should have the
right to indicate the candidate for the spiritual Primate of the country. So the
tradition in the BOC concerning how state power became directly involved in the
mtemal life of the church was set. This practice continued over the centuries and
Persisted until the present.9

Finally, a decision ofthis Council established another local Orthodox Church
w*th a subordinated but autonomous Status.10 Hfter these initial steps, this young

local church had to take into consideration many administrative and structural
factors, which went far beyond the church's doctrine on conciliarity (sabornost),
autocephalous Status and the autonomy of the Orthodox Church. The foreign and
domestic policy, religious intercsts and diplomacy went hand in hand. often
intertwined in complex combinations, with hidden purposes - attempts to achieve
dominance, strengthening influence and positions ofpower.

In the tenth Century changes occurred in the canonical Status of the BOC.
The academic literature accents several very well-known events during the time at
which the autocephalous Status of the Bulgarian Orthodox Church was first
Proclaimed and recognized. The first one is associated with the reign of Tsar
Simeon, w'ho alter the victory over the Byzantines at Aheloy (917) decided to rise
*he Bulgarian Arehbishop into a Patriarchate and declare the BOC as an
autocephalous Orthodox Church (919);" the other event, again of a political

6 NIKOLOVA, Neravniyat pat (= nole 5), 28; compare to O. PETROVA, Tsarkva i tsarkovno
pravo v srcdnowekovna Ualgaria, Sofia 2005, 141-143.
7 ANAST. BIBLIOTH., Prefatoi, 18 C-B, 23.
8lbid.
Compare NIKOLOVA, Ustroystvo i upravlenie na (= note 5). 39-40.
10 Compare PETROVA, Tsarkva i tsarkovno pravo (=nole 5), 146.
11 Also there: 75.



126

nature, was related lo the conclusion of a peace treaty between the Byzantine
Emperor Romanus 1 Lakapin and the Bulgarian Tsar Peter, signed in 927.12

Those two historical occasions were significant in an understanding of what
we today would call the “nationalist” character of Bulgaria, in the striving to gain
the full independence ofthe BOC. At the same time these events were the result of
military and political actions, rellecting the interrelations between Bulgaria and
the Byzantine Empire. Their nature was entirely political — and as a matter of fact
they could not lead to the appropriale recognition of the autocephalous Bulgarian
Orthodox Church either by the Patriarchate of Constantinople, or respectively, by
the other local autocephalous churches.

A third historical date could also be considered: namely, the change of the
autonomous Status of the Bulgarian Orthodox Church into an autocephalous one.
That event referred to 934-944, a decade during which the head of the Byzantine
Empire was Roman | Lakapin, who nominatcd as Primate of the Church of
Constantinople his son, Theophylact - a not very fervent and diligent senior cleric,
devoted more to his passion for horses than to the Church matters. The Bulgarian
Tsar Peter maintained close contact with Theophylact because of his posilion as
Patriarch of Constantinople, and turned to him for advice and clarification about
the Bogomil heresy, which had recently appeared in Bulgaria.l3 *And thus, by
order of the Byzantine Emperor and with the consent of the Patriarchate of
Constantinople, the Bulgarian Orthodox Church acquired its autocephalous Status
together with a Patriarchal Cathedral. As Primate of our church under Byzantine
instruction, Damian was named the first Bulgarian Patriarch.il

As briefly described above, this was the manner in which our Orthodox
Church acquired its right of seifgovemance as a local autocephalous church. This
was based on arrangements between the local churches, but also on treaties
between the two States; these arrangements certainly call into question the true
nature ofthe sovereignty and self-dependence ofthe BOC.

After the annexation of Bulgaria by Byzantium (1018), an autocephalous
church was established in the Western Bulgarian lands as the Ohrid Archdiocese;
through it continuity with the Church of the former Kingdom of Bulgaria was
preserved. Emperor Basil Il acknowledged the independence of this
Archbishopric, set up its boundaries by special Charters (royal decrees), and also
organized eparchies, took care for the property and other church rights, but
withdrew the Patriarchal titlel5 from its cathedra. The second Provision of the
emperor’s charter and the "Calalogue of Ducange" (—,/(KiKaiOKeBHs KaTarior”)
clearly show that the Archbishopric of Ohrid was seen as a successor of the

I See V. ZI.ATARSKI, Isloria na Balgarskata darzhava prez srcdnile vekove |, part. 2, Sofia
1971, 507-509; compare PETROVA, Tsarkva i Isarkovno pravo(= note 5), 161,

I3 R. JENKINS, Byzantium. The Imperial centuries Ad. 610-1071, Toronto 1987, 252 f;
Z1.ATARSKI. ibid., 804-810.

Y. IVANOV, Baigarski starini iz Makedonia. Sofia 1931, 566.

15 tomparc PETROVA, Tsarkva i tsarkovno pravo (- note 5), 222.



127

Bulgarian Patriarchate.16 In this context, it is important to note that the question of
the autocephaly of Archbishopric of Ohrid remained relevant to various other
hislorical and ecclesiastical issues: Was this church led by foreign clergymen, did
it interfere in military and political evenls, etc?

As a result of the successful uprising led by Brothers Peter and Asen (1185-
1186), the so callcd Second Bulgarian Kingdom ofTamovo. named for its Capital,
was founded. After 1186, an Archbishopric was established in Tamovo that
claimed autonomy from its very beginning. Because recognition by other
Orthodox churches was missing, it was necessary that extra-canonical
arrangements be made. To this end, the Bulgarian Tsar Kaloyan (1197-1207)
established relations with the Holy Sea in Rome, and for political purposes the
first Archbishop of Tumovo, Basil, was proclaimed by Pope Innocent Ill as
Primas. His title included “Primas and Archbishop of all Bulgarin and
Wallachia”17 Although the Bulgarian Church was not independent, there were
nevertheless developments resulting in a general recognition of its autocephalous
Status and its advancement to the rank ofa Patriarchate. During 1235 in the lown
of Lampsak, a Council was summoned, chaired by the Patriarch o( Conslantinople
Germanus 11; at this council, the restoration o( the canonical autocephalous Status
ofthe BOC became official, receiving the consent of all the Eastern Patnarchs.
Even so, the decision of that council did not lack political motives or the
diplomatic arrangements of the Bulgarian state. Furthermore. we can see the
desire ofNicaea, Constantinople and other Eastern churches to relurn the lamovo
Archbishopric to the family of Orthodox churches, but without granting the lull
canonical rights of self-govemment. This is evident in numerous historical
sources: the exchange of letters between the heads ol both States — Bulgarin and
Nicaea, correspondence with and among the highest clerics for the eonclusion of a
dynastic marriage contract between the two rulers, etc. The achieved canonical
Status of the Bulgarian Orthodox Church, however, raised conflicts between
Constantinople and Tamovo during the fourteenth Century, which cast doubl on
the degree of autonomy of the Bulgarian Church. In a letter ol 1355 from the
Patriarch Callistos responding to questions from two Bulgarian monks the
Patriarch himself, commenting on the canonical Status ol the Tamovo Patriarchate
claimed that the Bulgarian Patriarch had not received full autocephalous Status and

16 IVANOV, Baigarski starini (- note 14), 566; compare also T. KRASTANOV. Ohridskata
archiepiskopia-patriarshia prodalzhenie na parvala balgarska patriarshia ol X v., in: Makedonia. No.
12(24.03.1999).

17 From the letter of Pope Innocent 11l to King Kaloyan dated on 25 Fcbruary 1204 AD. The
correspondence ofPope Innocenl 11l wilh the Bulgarians comprise 40 lellers, and is a prccious source
°t political and diplomatic history conccming Bulgaria al the beginning ol the XIII Century - see the
Bulgarian translation of . DUYCHEV M. VOYNOV, in: Libi, Ill. 308-378; |. DUYCHEYV, Ot
Prepiskata na papa inokenliy Ill s balgarilc - uvod. text i helezhki ot I. Duychev, in: OSU/ IFF. Th.
XXXVII, Sofia 1942.21-66.

““ Compare PETROVA, Tsarkva i tsarkovno pravo (= nole 5), 219 f; NIKOLOVA, Neravniyat

Pat( note 5), 111.



128

was subject to the jurisdiction of the Palriarch of Constantinople with all the
obligations and consequences!y of this fact.

Such evidcnce once more raises questions about the completeness of the
prerogatives of the BOC, and, moreover, during a particularly fateful period for
the Balkans — the beginning ofthe Turkish invasion ofthe Christian world.

After the fall of Tarnovo to the Ottoman domination in 1393, the
Organization of the autocephalous Orthodox Church in Bulgaria was destroyed,
and the Bulgarian diocese was subordinated to the Patriarchate of Constantinople.
Ohrid, the other ecclesiastical centre, as previously mentioned in connection with
Bulgaria, survived a few centuries longer (until 1767) bul was staffed by and, in
organizational terms, entirely dependent on the Patriarchate of Constantinople20,
which, in tum, was politically and geographicaliy in the hands of the Ottoman
power.

Il. The autocephaly ofthe BOC in its new history

After decades of stubborn church-national struggle in the nineteenth Century
a decree ofthe Sultan (27 February 1870) provided for the Separation ofthe BOC
from the Patriarchate of Constantinople. The lattcr refused, however, to recognize
this royal mandate and declared the Bulgarian Exarchate schismatic because of
Phyletism on a major Synod in Constantinople convened by Patriarch Anthimus
VI (16 September 1872). Our Orthodox Church thus began a painful period of 72
years in which it was isolated from other local Orthodox churches and was unable
officially enter into communion. Even if it seemed that the church was
funclioning, in its internal Organization, as self-dependent according to its
structure and govemance, it is nowadays hardly possible to Support this view.2' A
schismatic Orthodox Church could not be self-governing. The arguments for this
Statement are the positions which the church took in the national legal system:
under the First Bulgarian Constitution (1879) it was not separated from the state,
i.e., the Exarchate became the state church of Bulgaria. Regardless ofthe relative
advantages and Privileges that it enjoyed as the church confessing the predominant
religion in the country, in terms of opportunities to make decisions independently,
along with many other administrative and organizational issues, during almost this
whole period there existed a structure entirely dependent on public state* 31

See in: V. KISELKOV, Patriarch Katislovata gramota ot 1355, in: Duhovna kultura 50 (1934)
214-219.

)" Compare N1IKOLOVA, Uslroystvo i upravlenie na (- note 5), 204.

31 About the Bulgarian schisma of Phyletism see: A. FORTESCUE, The Orthodox Eastem
Church. London 31908, 273 f; P. WALTERS. Notes on Autocephaly and Phyletism - in: Religion,
State and Society (- RSS) 30 (2002), No. 4, 357-364; IDEM, Editorial - in: RSS 28 (2000), No. 3,
229-230. About the functioning ofthe BOC during the schisma of Phyletism scc: D. BELLING -11.
BEROV, Die Kirchen- und Glaubensfreiheit in Bulgarien, in: P. HANAU J. THAU H. P.
WESTERMANN (eds.). Gegen den Strich  Festschrift fiir Klaus Adomeit, Berlin 2008, 50 (47-62).



129

institutions22, and very often put ander die state pressure.23 In this sense its self-
achieved autocephaly, not being recognized by other Orthodox ehurches, was yet
again more illusory rather than real.

After the coup of9 September 1944, the Communists began their persecution
of the Christian religion and its institutions on various political and ideological
grounds, but with one main goal: ejecting religion from public life and its
widespread extermination. The election of an Exarch, the lifting of schism from
1972 and the promotion of autocephalous Status for the BOC, together with the
full recovery of the Institution of the Patriarchate, seemed to represent positive
phenomena, but at the same time all diese events were the first fruits ofthe policy
initiatives of the new atheistic govemment. Furthermore, the subsequent
international political environment enabled the use of these developments against
the C'hurch itself. Restricting dioeesan boundaries to the territory of the state
allowed new governments an unlimited intervention into Church affairs, especially
alter the signing of Peace Treaty ofParis (10 February 1947).24

With the adoption and promulgation of the new Communist Constitution (4
December 1947) the C'hurch was de facto separated from the state, but we can
only speak about this Separation while considering this aet’s use by the governing
political System. This Separation was not only a procedure to promole the church’s
greater isolation, but it was also pari of a longer proccss, which started on 9
September 1944 and ended with the adoption and promulgation of the Religious
Denominations Act (on 24 February 1949).25 This legislation was directed against
all religious institutions in Bulgarin, but affected mostly the BOC. In the
governing Communist Politbiro, other instruments for the complete
marginalization of the Bulgarian Orthodox Church were discussed, such as the
need for establishing by Statute a new, small, “democratic” church, which would
validate the complete dependencc ofthe Church on the Communist govemment.26
The policy of the Bulgarian Communist regime was completely in line with the
adopted resolutions ofa Moscow Conference:

More in: S. ZANKOW, Baigarskala pravoslavna tsarkva ol osvobo/InJcniclo do nastoyashte
vreme, in: GSU/BF 16 (1938/1939); It. VARGOV. Sabomolo upravlenie na Isarkvite, Sofia 1909;
IDEM, Konslilutsiyata na Haigarskala pravoslavna tsarkva / Istoria i razvoy na Lksarhiyskia uslav
1871-1921,.Sofia 1921.
BELLING - IBEROV, Die Kirchen- und Glaubensfreiheit in Bulgarien (nole 21), 51.
J4 Comparc Il. TEMELSKI, Tomos za vazstanovyavanc na avtokcfalnoto ustroislvo na
»algarskata pravoslavna tsarkva, in: Tsarkoven vestnik 2 (2005) passim.
For more details see: 1). KALKANDZIEVA, Balgarskata pravoslavna tsarkva i dar/havata
1944-1953. Sofia 1997, 117-140. 241-275.
1 For more details see: M. METODIEV, Istoriyata na edin nov. malak i demokratichcn uslav na
»PC. in: Hristiyanstvo i kultura 38 (2009) 25-32; D. NIKOI.CHEV. I’rcdsloyashtiyat debat: Ustavat na
»algarskata pravoslavna tsarkva (Nuzhna li e nowa redakeija i kanoniehen proehit na deystvashtoto ni
pomestno pisano tsarkowno prawo), in: Kultumitctekstove na minaloto  Nositeli. simwoli i idei. Vol.
1 Tekstovetc na istoriyata. istoriya na tekstovete (Materiali ot Yubileynala mevdunarodna nauehna
konfcrenciya w ehest na 60-godishninata na Prof. Dr. Kazimir Popkonstantinov, Vcliko Tamovo 29.-
-31.10.2003). Sofia Universily Press 2005. 255-266.



130

“Inspired by the need to enhance the visibility of the Bulgarian Orthodox
Church, which is required in terms of organizing the fight of the Orthodox
churches against the Vatican's reactionary policy, the Central Committee
agrees that the Bulgarian Exarchate could introduce the rank of Patriarchy”,
as the decision of the Bulgarian Workers' (Communist) Party voted on 10
September 1948.27

According to the newly promulgated Church Statute (31 December 1950)
and under the terms of Bulgarian public law, the BOC was considered to be a
Patriarchate; however, from a canonical point of view, the matter was regulated
inappropriately. In addition to the convening ofthe Church and people’s council, a
special decision to proclaim the patriarchal dignity inevitably needed the approval
of the Patriarchate of Constantinople and the other local Orthodox churches. In
February 1945, during the absolution ofthe schism ofthe Bulgarian Exarchate, the
Church, represented by its delegation, engaged officially not to undertake any
commitments to the restoration of the Patriarchate, without the prior consent of
Constantinople.28 *Under the circumstances of the Cold War, however, canonical
rules were ignored, so that the Russian Patriarch was able to usurp the rights to
grant and approve autocephalous churches in countries with newly established
“people’'s democracies" (for instance in 1948, the Polish Orthodox Church
received autocephalous Status, followed by the Czechoslovak Orthodox Church in
1951).2" On the eve ofthe Victory Day - the anniversary ofthe surrender of the
Nazi army - the so-called “Third Church and People's Council” was solemnly
opened in Sofia — 8 May 1953; the restoration ofthe Bulgarian Patriarchate, along
with the Status of autocephaly for the BOC, was proclaimed at this time. However,
it was quite evident that these objectives were achieved only in a purely political
and Propaganda sense. The famous Bulgarian politician and statesman Stoycho
Moshanov noted in his diary about this event;

“It is clear that the purpose of the restoration ofthe Bulgarian Patriarchate in
1953 was in the area ofthe foreign policy."™"

In fact, the Third Church-People's Council was neither attended by the
Patriarchate of Constantinople, nor by its Patriarch Athenagoras himself. The
latter refused the invitation ofthe Bulgarian Holy Synod to be present as a regular
guest, pointing out that such an action was a Violation of existing canonical and
ecclesiastical rules and Order. The restoration of the Bulgarian Patriarchate
without the blessing of the Ecumenical Patriarch was one of the Cold War
political manifestations in the Held ofthe Church life. For this occasion, Patriarch
Athenagoras noted the following:

21 H. TEMELSK1, Balgarskata pravoslavna tsarkva stozhcr na pravoslavielo. in: Tsarkoven
vestnik 20 (2004) passim.
KALKANDZIEVA, Balgarskata pravoslavna tsarkva (= note 25), 49.
Also thcre: 329.
TEMELSKI, Balgarskata pravoslavnatsarkva (~ notc 27).



131

“The decision of the Third Church-People’s Council in Sofia, to elect
Patriarch Cyril, was dictated by the government as a further slep towards the
conversion of the Orthodox Church into an instrument of Soviel
imperialism.” And furthermore: “The Bulgarian Orthodox Church has not
demonstrated its maturity in Church life and the ability to follow the
righteous way without any doubts. 1t also neither tlourishes in Christ, nor
shows special church vibrancy."

On the same day on which the restoration of the Bulgarian Patriarchate was
granted, the Orthodox churches of Antioch, Georgia, Russia, Romania,
Czechoslovakia and Poland acknowledged it; their representatives participated in
the solemn enthronement of the Bulgarian Patriarch Cyril on 10 May 1953. In a
letter dated 6 June 1953, Patriarch Alexei of Moscow and all Russia announced
tor a second time that the Russian Orthodox Church recognized the restored
Bulgarian Patriarchate.32 * 8 was not until 1961 that the Patriarchate of
Constantinople entered into canonical communion with the BOC and recognized
its independence, mainly because of changes in extcmal foreign policy.l'

The successor of Patriarch Cyril — Patriarch Maxim - was elected as the
Primate ofthe Bulgarian Orthodox Church by a decision of the Politbiro of the
Bulgarian Communist Party in 1971. So that for more than 30 years (until the
Political changes in the country in November 1989) the BOC could be an
instrument of state and party policy ofthe Communist government.

The results of this period for church-state relations are even now very
strongly and acutely feit. In summary, during the period of Communist
government in Bulgaria ehurch autonomy has been cynically announced only as a
paper facade; in fact the BOC was completely subordinated to totalitarian
ideology and the political regime.

I11. The autocephaly ofthe BOC in its recent history

The problems of the BOC, which had their genesis in the context of the
whole post-Communist transition, led to attempts for the restoration of older
models ofthe public presence of the Church in society and state, provoked by the
political changes in the final decade of the twentieth Century.! Being entirely
subordinated to a foreign will and foreign policy, the BOC was totally unprepared
to recover its independence on the brink of democratic changes. It proved to be a
hostage of its past, again providing an opportunity for policy to “arbitrate” its
govemance and structure - from the hierarchy and discipline ofclerics, the duties

n' |bid.

32 bid.

>> KALtCANDZIF.VA, Balgarskata pravoslavna (sarkva (= note 25). 330.

34 D. NIKOLCHEV. Za imushtestvenija i largowskopravnia rezhim na Balgarskata pravoslawna
Isarkva. luridicheski i kanonichni problemi i perspektiwi, in: Bogoslovska misal, XII (2007), No. 1-4,
149.



132

of believers towards Church and state, to the role of public administration in the
field of religious life and frecdom of religion. In this role of volunlary passivity,
our Church profaned ils own ecclesiastical law, leaving the unpleasant feeling that
it is not ready to take decisions for itself and instead of that to stay relying on
somcone eise to organize and pronounce Statements. This began with the so-called
schism35 of 1992, as a result of clear and explicit accusations36 by a part of the
Bulgarian Orthodox Community against relations37 between the Holy Synod and
especially its Primate personally38 and the Communist totalitarian party with its
successor (the current Bulgarian Socialist Party), maintaining that the highest
clerics relied entirely on the support of foreign Orthodox churches (primarily the
Russian Orthodox Church) to preserve their Status quo. A second protective
mechanism on which the senior hierarchs of the BOC relied was and remains the
strong political party support, offen masked in the form ofa “state policy”.

Some brief examples could be specified in this regard: given the complete
inability to decide the problems w'hich occurred with the so-called schism and
legitimating in their own country, the Holy Synod headed by Patriarch Maxim
turned to other local Orthodox churches for assistance in conducting a large so
called Pan-Orthodox Council, which was held in Sofia during 1998. Its decisions
were not surprising to the most observers — canonical support by the other* 16

" Il is important to notc hcrc that there were no dogmalic aifferences in the discussions between
bolh partics ofthe divided Synod. The main point ofthe debate concemed procedura! matters - e.g.,
Ihe eleetion ofthe Patriarch and lailures to keep canon and church Statute law. Furthcrmore, il was an
atlcmpt to wake lhe hierarchs up for a behaviour change in lhe BOC, to lake an appropriale place in the
politically changing Bulgarian sociely. Another question in the so-called schism was ihe ntajor
difficulty in convincing clergy Ihal they should find a solution on Iheir own without relying on extcmal
political instnmienls.

16 A document was lound in the archives ofthe Bulgarian Communist party with the following
signalure: TsPA, f.l., 0.3S, a.e.040, which contains the Dceision "A” No. 145 of Politbliiro of the
Bulgarian Communist party front 8 March 1971, conceming lhe eleetion of Patriarch Maxim, which
reads: "As Primate of the Bulgarian Orthodox Church to be proposed and supported the candidacy of
Metropolitan Maxim ofLovcch. The Chairman ofthe Ecclesiastical Issues Commission in the Ministry
of Eoreign Affairs, comrade Michael Kyuchukov is assigned to claborale the necessary preparations for
ensuring the eleetion of Metropolitan Maxim for the Patriarch ofthe Bulgarian Orthodox Church." A
facsimiie of this document is also published in the University projcct for recent history:
http://www.nbu.bg/webs/historyproject/dokumenti_63-89/razdcl7t9/floop35ae2040.pdf (last visited on
6.10.09).

The eleetion of almost all Metropolitans during the Communist regime was dictatcd by the
Communist party. Most cleries had to collaborate with the totalitarian Security Services also there
were at least two Metropolitans who had doubtless beeil, according to the secret flies, and are now
publicly known as collaborators ofthe .secret communist Services, In the near titurc the secret files of
clergy will be examined by the so called “Commission for Ihe dossiers.” Experts expeet that almost all
ofthe Holy Synod will appear to have been regular collaborators to the Communist regime,

*On 4 Julv 197! in the so called "Patriarchal Eleclions Council”, Maxim, Metropolitan of
Lovcch, was elected Bulgarian Patriarch and Metropolitan of Sofia. He has received 98 of 101 votes.
On 73 ofthem (the minimum nurnber to ensure a quorum of all 111 possible voters) the name of
Metropolitan Maxim has becn written in two identical handwritings. Without any doubt that the
aforementioned Michael Kyuchukov (Chairman of the Ecclesiastical Issues Commission in the
Ministry of Eoreign Affairs and also a seminary class-mate of Metropolitan Maxim) could have
managed to ensure the patriarchal eleetion according to the straight Orders of the Politbiro of the
Bulgarian Communist party.


http://www.nbu.bg/webs/historyproject/dokumenti_63-89/razdcl7t9/flbop35ae2040.pdf

133

Orthodox Churches was given to Patriarch Maxim. At the same time, the paradox
is that the legitimating of the Primate of a local Orthodox church should obtain
confirmation from the heads of the other sister churches makes the Institution of
the local church council ofan autocephalous church absolutely meaningless. Does
the next patriarchal election in the Bulgarian church need at all to be done in the
conlcxt of an elccloral council (including elections by laymen from the parishes
and eparchies, the monks and nuns from the monasteries), or should it directly by
a Pan-Orthodox Council, which cannot39 pretend to bear the characteristics of an
Ecumenical Council? In the case of 1998, the Council was held only in the
presence of the heads of the local Orthodox churches, accompanied by two or
three Metropolitans or Bishops. Thus40 35 clergymen, of whom only three were
local Bulgarian reprcsentatives (12 Heads of foreign autocephalous churches and
20 foreign Metropolitans or Bishops), decided over issues which the Bulgarian
autocephalous church in its conciliarity, both clergy and laity, should havc solved
through elections according to the evangelical and canonical rules.

It could be argued and concluded that, as a matter of fact; the BOC had
granted or donated its autocephaly to the Primates ofthe other Orthodox churches.
Our church gave up voluntarily its right to its own jurisdiction in order to allow
regulation on a substantive internal administrative organizational and disciplinary
canonical issue. Relying on this extemal Orthodox support - this should be
stressed here again — on disciplinary and organizational disputes, our Orthodox
Church continued to seck Solutions outside its own jurisdiction.

A similar Situation was seen recently when the Bulgarian state was cited on
22 January 2009 by the International Court of Human Rights in Strasbourg for
violation of the rights and freedoms and political use of armed forces and state
power against one part of the Orthodox community in Bulgaria and in favour of
the other one, in conneclion with a dispute in the so called schism in the BOC.4
Even though that BOC is not a regular party to the aforementioned Strasburg
judgement, the Synod was seeking a solution to the problem not in the Bulgarian
Orthodox community itself, but rather in a noisy public support from other
Orthodox churches and particularly from the Russian Orthodox church.42 Some
Bulgarian state institutions also joined in this action, such as the Presidential

W Sec S. 7.ANKOW, Die prinzipiellen Schwierigkeiten der Abhaltung eines 6kumenischen
Konzils, in: H. S. ALIVISATOS (cd.), Proces-verbaux du premier Congres de Theologie Orthodoxe a
Athenes, 29 Novcmbre - 6 Decembre 1936, 269-283.

41 Nantes ol' the representatives on this Pan Orthodox Council from 1998, who signed the
decisions, can be seen in: (the newspaper ofthe BOC] Tsarkoven vestnik No. 19, XC'IX (1998) 3.

41 Judgement ol'the European Court for Human Rights in Strasbourg from 22.01.2009 in the
Case oflloly Synod ofthe Bulgarian Orthodox Church (Metropolitan Inokentiy) and others v. Bulgaria
(Applications nos. 412/03 and 35677/04) followcd the Decision from 22 May 2007 as to the
admissibility of Applications nos. 412/03 and 35677/04 by the Holy Synod of the Bulgarian Orthodox
Church and others against Bulgaria.

42 Al a meeting in the l'ormer residence of the totalitarian dictators (now the president’s
residcnce), Boyana representatives of some local Orthodox Churches presented their opinions on the
Strasbourgjudgement, Some ofthe Russian delcgates at this event were publicly known as communisl
Security Service officers. In this context, it seems that Russian security Services continuc to have certain
and scrious interests in Bulgarian church matters.



134

Office and the Council of Ministers. The President Parvanov personally visited
Moscow (6 February 2009) and begged the public institutions of the Russian
Federation and the Russian Orthodox Church for help in opposing the judgement
ofthe European Court of Human Rights.4' Only few months later (28 April 2009)
the Prime Minister of Bulgaria, Sergey Stanishev, also visited Moscow and met
with the new Russian Patriarch Cyril at the Holy Daniel monastery. At this
meeting, according to the official press release given by the Bulgarian Council of
Ministers:

“he [the Prime Minister] thanked the Russian Orthodox Church for its expert

assistance in the case brought against the Bulgarian state at the European
Court of Human Rights by the secessionists from BOC.”#1** *

Not very much longer than a year before this visit. President Parvanov was
personally present at the opening ofthe so called VIh Church-People’s Council,
upheld in the Rila Monastery (May 14-17, 2008), where he publicly gave his
political assessments, opinions and comments regarding the Organization of the
BOC and its state and religious legitimacy.

Even much more active in this party-policy towards the BOC and the
sphere of religion were representatives of the Bulgarian legislative, executive and
judiciary, who expressed the positions ofthe Bulgarian Socialist Party (the former
Communists). Such actions of the public authorities, about which we cannot
comment here, again and again reinforce the impression that the BOC is not able
to use and implement its own canonical independence. Although the Bulgarian
Orthodox church is in the possession ofa formal autocephalous Status, it does not
in fact stay independent in its Organisation and governance as it should according
to its own rules, as well as under state and European law. Even more: According
to a recently expressed opinion by Archimandrite Cyril (Govorun) on the issue of
autocephalous Status in a modern Orthodox understanding - the autocephaly ofthe

BOC could be considered as a myth and an attribute of a state self-sufficiency,
upheld by a foreign religious support, rather than a reality.46

IV. Condusions andprospecls

From all that has been said, several points should be noted in conclusion. First,
the autonomy (independence) ofthe BOC (as well as other local Orthodox churches)
was most ollen a matter of historically developed policy-making; the claim to be a

41 President Parvanov's visit to the Russian Federation reccived much notice and analysis in the
Bulgarian press.

44 For Patriarch Cyril's meeting with Prime Minister Sergey Stanishev, sce: www.dveri.bg/
conlenl/view/8787/33/ (last visited on 6.10.09).

44 See D. NIKOLCHEYV, Uchastieto na mirianite v zhivota na tsarkvata 1 roliata na mediite za
publichno predstaviane na tehnite positsii, in: lkonomika na znanicto - vazmozhnosti i
predizvikatclstva pred vissheto obrazovanie, Sb. Materiali |, Burgas 2008. 159 f.

46 GOVORUN, Avtokefalija (= note 1).


http://www.dveri.bg/

135

self-dependant religious community, however, should generally be free of such
influences. In this context, speaking about the autocephaly of the BOC, we can
conclude that this Status was a phenomenon, which occurred when supported by
state-political treaties or diplomatic manocuvres; otherwise without such Support
from the state it disappeared becoming a part of other jurisdictions. Linder these
circumstances, the history ofthe autocephaly ofthe BOC through different periods
of time tili now has always been a matter of complex political and diplomatic
Solutions. As a result of different constellations, the autocephaly of the BOC has
moved between the formal, informal and fictional types ofself-dependence.

As a mattei of fact, and if the ruling organs ofthe BOC could nowadays de
jure et de lege lata take into consideration some very appropriate4 legal
instruments of state and even European law in Order to remain absolutely
independent from political and state influence and to attempt to exercise its rights
for self-determination. At the same time, precisely because of its dependence on
certain dubious processes going on in Bulgarian political life, it is a paradox that
many of the hierarchs of the BOC do not have any interest in acting
independenlly. De facto, much of the senior church administration tries to hide
this inability and lack of will to answer many internal church questions. Thereforc
the usual manner ofsolving problems involves being quiet and going the easy way
of “traditionally” looking for help beyond the borders of the autocephalous
church. How autocephaly plays out in the arena of global Orthodoxy is a matter
for the future relations between the local churches. But it is very well known that
these questions are extremely delicate, and consequently very difficult. They focus
on issues that call for responsibility, action and the rethinking of questions related
to other local Orthodox churches, which to varying degrees and for different
reasons also have problems with the own self-dependence. All of this not only
produces problems with identity, but even more so, defines the content of church
consciousness. In other words, such questions determine the Christological
Problem, but even more than that, they embody subjccts of the highest Christian
Order* 12

4' | he newest Bulgarian religious legislation (2002) is quite problematic. To a certain extern it
depends on the BOC to lind Solutions of its own in its internal jurisdiction. Thus, the existing Act on
Religious Denominations from 2002 shows some of the issues conccrning how certain political
movements “solved" the problems ofthe BOC for a short time, and enriched the judicial praetice ofthe
European Court for Human Rights with a third recidivism-case [Judgement of the European Court for
Human Rights in Strasbourg from 22.01.2009 in the Casc of Holy Synod of the Bulgarian Orthodox
Church (Metropolitan Inokecntiy) and others v. Bulgaria (Applications nos. 412/03 and 35677/04)].
alter the both cases ofthe Bulgarian Islam community’s self-govemment:

1. Judgement from 26.10.2000 on the Case of Hasan and Chaush v. Bulgaria (Application no.
30985/96);

2. Judgement from 16.03.2005 on the Case of Supremc Holy Council ofthe Muslim Community
v- Bulgaria (Application no. 39023/97).

About the Bulgarian legislation on religion (2002) see: H. BEROV. Das bulgarische
Religionsgesetz von 2002, das so genannte ,Gesetz, Uber die Glaubensbekenntnisse", in:
Osterreichisches Archiv fiir Recht und Religion 53 (2006) 388-395; IDEM. Einige Probleme des

bulgarischen Religionsgesetzes das sog. ,Gesetz uUber die Glaubensbekenntnisse”, in: Kanon XX (=
Die Kirchen in Europa), Egling an der Paar 2008, 22-41.



136
F.XARCHATE IN DER RUSSISCHEN KIRCHE

Alexej Klutschewsky, Wien

In der Russischen Kirche wurde der Begriff ,Exarch* erstmals in der Zeit
vor der Abschaffung des Patriarchats (1701-1721) in der Titulatur des locum
tenens des Moskauer Patriarchenstuhls (,Administrator, Halter, Vikar und Exarch
des Moskauer Patriarchenstuhls®), Metropolit Stefan (Javorskij, 1658-1722)
verwendet.! Der Begriff ,Exarch" hatte hier offensichtlich die Bedeutung von
,locum tenens*.

In der Regel wird jedoch im Kontext der russischen Orthodoxie als Exarch
der Leiter eines geographisch und/oder politisch abgesonderten Kirchengebiets im
Rahmen der Jurisdiktion der Russischen Kirche tituliert. Ein solches als Exarchat
bezeichnetes geographisch und/oder politisch abgesondertes Kirchengebiet kann
aus einer oder mehreren Eparchien bestehen, deren Bischéfe dem Exarchen
unterstehen. Der Exarch untersteht dem Patriarchen (bzw. vor 1917 dem
Heiligsten Dirigierenden Synod) und dem HI. Synod und entscheidet selbststandig
im Rahmen seiner im Vergleich zu einem Eparchialbischof erweiterten
Kompetenzen. Seit 1989 ist der Status des (derzeit einzigen) Exarchats (in
Weillrussland)2 eher als eine Form der kirchlichen Autonomie zu betrachten. Alle
vor 1990 als Exarchat bezeichneten Eparchialvcrbande haben sich als
voriibergehend erwiesen.

Im 20. Jahrhundert trugen schlie3lich auch die bevollmachtigten Vertreter
(im Range eines Erzpriesters) des Moskauer Patriarchen beim Patriarchen von
Alexandria den Titel eines Exarchen.

|. Exarchate vor 1917
1. Das moldo-walachische Exarchat

Die erste russische kirchliche Verwaltungseinheit mit der Bezeichnung
.Exarchat entstand wahrend der russisch-osmanischen Kriege, als zwischen
1787-1792 und 1806-1812 die russischen Truppen Moldawien und die Walachei
besetzt hatten. Das ,moldo-walachisches Exarchat*“ wurde 1789 durch ein Dekret
der russischen Kaiserin Katharina Il. als kirchliche Verwaltungsstruktur fur die
orthodoxe Bevolkerung in dem von der russischen Donau-Armee okkupierten
Gebiet gegriindet. Die Leitung lag zunachst in den Handen des sich in der
Hauptstadt des Moldawischen Firstentums (Jassy/la$i) bei der Armee befindenden
Erzbischof Amvrosij (Serebrnnikov, 1745-1795) von Ekaterinoslav (jetztl *

| Stefan Javorskij wurde 1721 Prasident des neugeschaffenen Heiligsten Dirigierenden Synods.
Vgl. C're<|>aii JtaopcKiia, online: http://www.biogranja.ru/shovv bio.aspx?id=121430 (18.02.2010).

' Vgl. dazu den Beitrag von W. CYPIN (TSYPIN). Autonome und selbstvcrwaltete Kirchen im
Moskauer Patriarchal.


http://www.biogranja.ru/shovv

137

Dnepropetrovsk/Dnepropetrivsk). Amvrosij fihrte den Titel eines Jocum tenens
des moldo-walachischen Exarchats*. Vor dem Abzug der russischen Truppen
wurde 1791 auf Anweisung von Katharina Il. der (aus Siebenbiirgen stammende)
Bischof Gauvriill (Grigorie Banulescu-Bodoni, 1746-1821)] zum Metropoliten
erhoben und zum Exarchen Moldawiens, der Walachei und Bessarabiens ernannt.
Nach der neuerlichen Besetzung der Donaufiirstentimer durch die russische
Armee w'urde Gavriil, der zwischenzeitlich einige Jahre (1799-1803) mit der
Kiever Metropolie betraut gewesen war4, wieder Exarch und Mitglied des
Heiligsten Synods. In Hinblick aufdie mégliche Annexion der Donaufirstentimer
bestand seine Aufgabe vor allem in einer Anndherung des kirchlichen Lebens an
das russische. So wurde in den geistlichen Schulen Russisch-Unterricht eingefihrt
und die Kloster wurden dem Exarchen unterstellt.

2. Das moldawische Exarchat

Nach 1812 verlieBen die russischen Truppen die Donau-Furstentimer, wobei
Russland gemall dem Friedensvertrag Bessarabien, d. h., den &stlichen Teil
Moldawiens, annektierte. Metropolit Gavriil (B&nulescu-Bodoni) zog im
September 1812 mit seiner gesamten Verwaltung aus der Hauptstadt der Moldau
Jassy/la$i nach Ki8inev/Chi?indu um und organisierte eine neue Eparchie mit
einem geistlichen Dikasterium (anstelle eines Konsistoriums im eigentlichen
Reichsgebiet). 1813 wurde offiziell die Eparchie von Kisinev/Chi?inau und
Chotin/Hotin mit dem Status einer Metropolie und eines Exarchats, das nach
eigenen Bréauchen verwaltet werden durfte, gegriindet. Exarch und Metropolit war
bis zu seinem Tode Metropolit Gavriil. Er griindete u. a. ein Geistliches Seminar,
eine Adelspcnsion, eine Druckerei und eine Zweigstelle der Bibelgesellschaft.
1821 wurde die Eparchie von Ki8inev/Chi$indu in eine Archiepiskopie
umgewandelt.1

1Vgl. naheihin A. I\ CTAJ1IHHLIKHB. raBpmui (EaHynecKy-Eogomi), 3ioapx MOjuiOBJiaxiificKHfi
Exarch und Kischincwer Melropolil|, KmmineB [Kischinew] IR94: auch: Diclionanil tcologilor romani,
Lemma: Gavril Banulescu-Bodoni. Mitropolit, online: http://biserica.Org/Who.sWho/DTR/R/GauvriilBanu
lescu.html (18.02.2010).

| Zun&chst war es nach dein Abzug der russischen Truppen zu einem bemerkenswerten Konflikt
gekommen. Der Konstantinopler Patriarch Ncophytos VII. sah in der Art der Ernennung von Gauvriil
(Bénulescu-Bodoni) zum Exarchen eine Infragestellung der Konstantinopler Jurisdiktion und verlangte
vom neuen phanariotischcn Hospodar Alexander Mourousis, die Abreise Gavriils durchzusetzen.
Gauvriil jedoch weigerte sich, ohne russisches kaiserliches Dekret abzureisen. Der Patriarch rief die
lokalen Bischdfe zusammen, damit sie den Sitz Rir vakant erklaren und einen neuen Metropoliten
wahlen. Ncophytos VII. erreichte die Ausstellung eines Haftbefehls des Sultans fur Gavriil, der 1792
"ach Konstantinopel gebracht wurde. Dort bot der Patriarch Gauvriil, der u. a. flieBend Griechisch
sprach, einen Bischofssitz an, dieser weigerte sich aber, seine russische Staatsangehorigkeit
aufzugeben und wurde nach einer Intervention des russischen Gesandten Viktor Pavlovii KoCubej
freigelassen. Vgl. St. K. HA1ALOEN. Metropolitan Gavriil (Banulcsko-Rodoni) and Greek-Russian
Conllict over Dedicated Monastic Estates, 1787-1812, in: Church History 52 (1983)468-478, hier bes.
471.


http://biserica.Org/Who.sWho/DTR/R/GavriilBanu

138

3. Das georgische Exarchat des Heiligsten Dirigierenden Synods der Orthodoxen
Russiandischen Kirche

Im Vertrag von Georgievsk unterstellte sich das ostgeorgische Koénigreich
Kartli-Kacheti (Kartlien-Kachetien) 1783 der Oberhoheit und dem Schutz
Russlands. Der Vertrag sah vor, dass der ostgeorgische Katholikos von Mzcheta
achtes sténdiges Mitglied des Heiligsten Dirigierenden Synods wirde. Im Zuge
der weiteren politischen Entwicklung5 wurde der letzte Katholikos, Antoni IlI.
(1762-1827) aus dem Konigsgeschlecht Bagrationi allerdings bereits 1811 in den
Ruhestand versetzt und das Amt des Katholikos abgeschafft. Antoni Il. kehrte
nicht mehr nach Georgien zuriick, sondern lebte bis zu seinem Tode in Ni?.nij
Novgorod (ausgestattet mit einer hohen Pension, der Dienerschaft eines
Lerstklassigen Metropoliten* und anderen Privilegien).6 Der letzte westgeorgische
Katholikos von Imereti-Abchasien war bereits 1783 nach Kiew abgereist, wo er
1795 starb. In der Folge blieb sein Stuhl bis 1814 vakant.

Am 30. Juni 1811 bestatigte Zar Alexander |. die Griindung des georgischen
Exarchats und damit die Aufhebung der Georgischen Autokephalie. Erster Exarch
und Erzbischof (spater Metropolit) von Mzcheta und Kartli und seit 1814 (nach
der Aufhebung des westgeorgischen Katholikats von Imereti-Abchasien) auch von
Imereti wurde Varlaam (Furst Eristavi). Die spateren Exarchen waren seit 1817
alle ethnische Russen (die anderen Bischéfe mit Ausnahme des Suchumer
Bischofs in der Regel aber weiterhin ethnische Georgier). Fir
Verwaltungsangelegenheiten wurde ein Dikasterium gegriindet, das 1814 in das
georgisch-imeretische Kontor des Heiligsten Dirigierenden Synods umgewandelt
wurde.

Die Umgestaltung nach gesamtrussischem Muster betraf zunachst vor allem
die Zusammenlegung der ostgeorgischen Eparchien, die etappenweise
Sakularisierung des kirchlichen Eigentums, Reformen die kirchliche Wirtschaft
betreffend? und eine Angleichung des Klerus an den Klerus im tbrigen Russland.8
AuBerdem begann man seit 1817 im Gottesdienst, vor allem in der
hauptstadtischen Kathedrale Sioni und in anderen Kirchen von Tiflis, in
wachsendem MalfRe die kirchenslawische Sprache einzufiihren, was zusammen mit
der nachfolgenden riicksichtslosen Renovierung alter Kirchen nach

s IKOI wurde das Konigreich Karili-Kacheti als Gouvernement in das Russische Reich cinge-
gliedert. Das westgeorgische Kdnigreich Imereti und das Furstentum Mengrelien wurden 1804-1804
russisches Protektorat und 1810 annektiert. 1810 wurde auch das westgeorgische Firstentum Gurien
russisches Protektoratsgebiet (seit 1829 unter direkter russischer Verwaltung) und das Firstentum
Abchasien autonomes Furstentum innerhalb des Russischen Reiches (1864 Aufhebung des
Furstentums).

6 Vgl. 3. AIIAIIIM/FIE \Z. ABASIDZE], Aiitoeihh li. [Antoni I1.], online: http://www.prea
venc.ru/text/116048.html (17.5.2010).

* Kirchliche Steuern sollten von nun an in Geld eingehoben werden, was z. T. Unruhen unter
den Bauern ausloste.

* Der niedere Klents wurde schon 1808 durch kaiserlichen Ukas von Alexander I. aus der
Leibeigenschaft befreit, auBerdem wurden neue Bildungsanstalten Fir den Klerus, deren Bedeutung
weit Uber die Klerusbildung hinaus reichte, gegriindet.


http://www.prea

139

gesamtrussischem Muster zu Verletzungen des nationalen Gefiihls fihrte. Seit
1819 wurden die kirchlichen Verhéltnisse auch in den westgeorgischen Landern

umgcstallet, was dort zu Unruhen fihrte.
Nach der Umwandlung der urspriinglich 13 Eparchien in Ostgeorgiend *in

zunachst zwei Eparchien wurden diese zwischen 1818 bis 1856 schliel3lich zu
einer einzigen Eparchie (von Kartli und Kacheti) vereint. Daneben blieb je eine
Eparchie fiir die westgeorgischen Lander Imeretien, Mengrelien und Gurien
bestehen. 1851 wurde aus der imeretischen Eparchie aus missionarischen
Grunden™ fiur einige Zeit eine abchasische Eparchie ausgegliedert (seit 1869
Vikariat der imeretischen Eparchie, seit 1885 wieder eigenstandige Suchumer
Eparchie). 1875 entstand weiters das Vikariat von Vladikavkaz der Eparchie von
Kartli, das 1885 in eine eigene Eparchie umgewandelt wurde und 1894 ganz aus
dem Exarchat ausschied.ll Anfang des 20. Jahrhunderts bestand das georgische
Exarchat schlief3lich wie folgt aus insgesamt 4 Eparchien und zwei Vikariaten -
Kartli-Kachelil2 mit dem Vikariat Gori und dem Vikariat Alaverdi, Imereti,

Gurien-Mengrelien und Suchum - mit insgesamt knapp 1.280.000 Personen mit
orthodoxem Bekenntnis.13 AuRBerdem gab es vor dem 1. Weltkrieg Vikarbischofe

* Vor dem Anschluss an das Russische Reich bestand die Georgische Kirche aus 13 Eparchien
mit 7 Bischofen, 799 Kirchengebauden. 746 Priestern, 146 Diakonen und 75 Mdnchen. Vgl. K. E.
CKyPAT, llcTopits HpaBOC.iaBiibix LJepKBCH, ljiaua I. | pyuiHCKaa flpaBocjumna« HepKOBb [K. E.
SKURAT, Geschichte der Orthodoxen Kirchen. Kapitel |. Georgische Orthodoxe Kirche), MocKBa
[Moskau) 2007; online: http://www.sedmilza.ru/text/44120l.html (17.5.2010).

il Im Rahmen des Exarchats fand die missionarische Arbeit unter den nordkaukasischen
Volkern, vor allem unter Osseten, statt. Bereits 1815 war die Tatigkeit der Ossetischen Geistlichen
Kommission wieder aufgenommen worden, die seit 1817 dem Exarchen unterstand und vom
Synodalen Kontor verwaltet wurde. 1860 wurde durch Kaiserlichen Ukas die Gesellschaft fur die
Wiederherstellung des Orthodoxen Christentums im Kaukasus mit Sitz, in Tiflis gegrindet. Die
Gesellschaft war u. a. lur die Re-Christianisicrung der zum Islam Ubergetretenen Georgier zustandig.

" Die Jurisdiktion der Eparchie von Vladikavkaz erstreckte sich auf das Terck-Gebiet
(gegenwartig die Republiken Tschetschenien, Inguschetien, Kabardino-Balkarien, Nordosselien, sowie
Teile der Republik Dagestan und der Region Slavropol’).

13 Die Jurisdiktion der Exarchatseparchic Kartli-Kacheli umfasste die Gouvemments Tiflis,
Baku, ElizavetpoP (in sowjetischer Zeit Kirovabad, jetzt Ganja im Aserbaidschan) und Erivan, sowie
die Gebiete Kars (jetzt Turkei). Dagestan und Transkaspicn (entspricht ungeféhr dem gegenwartigen
Turkmenistan). 1834 war die Eparchie Kartli-Kachcti auf Anweisung von Zar Alexander 1. um die
1801 gegriindete griechische Eparchie von Achtala (mit chalkedonisch-armenischem Hintergrund, jetzt
n Armenien) und 1829 um die sich bis dahin in Antiochenischer Jurisdiktion befindende Eparchie von
Aksis erweitert worden.

Stefan Zankov spricht in einer Beschreibung einzelner orthodoxer Kirchen prazise von
1.278.397 Glaubigen, denen 1.716 Priester und 231 Diakonc zur Verfigung standen, 526 Modnchen,
100 Nonnen, 179 kirchlichen Bibliotheken, 590 Kirchengemeindeschulen (mit 23.070 Schilern) und
U Klosterschulen (mit 546 Schiilern) sowie einer ,groRen Menge von Novizen, Novizinnen,
Gemeindebetreuern und Klosterkrankcnhausern*, Vgl. C. I(uhkob, Hojiowemic it ycrpoficTBO
HOBeRiimx HpaBooiaBiibix HcpKiicii. (ExceixvuniK Co(|>uiicKoro BorocjtoBCKoro YiiHiiepciiTCTa). T. V.
UepcBoa ¢ RojirapcKoro. Mauiimotmcb. [S. ZANKOV, Die Stellung und der Aulbau der neuesten
Orthodoxen Kirchen. (Jahrbuch der Sofioter theologischen Fakultat). Bd. V.], zit. nach CKYPAT
[SKURAT), Hcropim (= Anm. 9). innerhalb des Exarchats funktionierten Anfang des 20. Jahrhunderts
auch zwei Geistliche Seminare — in Tiflis (seit 1817) und in Kutais (seit 1894) 6 geistliche
Lehranstalten der unteren Stufe und zwei eparchiale Lehranstalten fur Madchen. Von den 1913/15 auf
7<>0 angewaehsenen Pfarrgcmeindeschulcn waren 108 russische Schule und 92 Schulen fur Griechen,
Osseten, orthodoxe Armenier u. a. Minderheiten. In den stadtischen Pfarrgemeindcschulen wurde


http://www.sedmilza.ru/text/44120l.html

140

des Exarchen in Erivan und Baku, wobei Baku 1908 den Status einer eigenen
Eparchie erhielt.

Innerhalb der Russischen Kirche funktionierte das Exarchat wie eine
Eparchie - das georgisch-Imeretischc Synodal-Kontor entsprach einem
Konsistorium, das Exarchat gab wie eine Eparchie eine Publikation heraus. Die
Bischofe durften ohne Erlaubnis des Exarchen keine Geistlichen weihen und
schickten nicht, wie ihre Amtsbriider im eigentlichen Russland, Berichte an den
Synod, sondern an den Exarchen, der aus den einzelnen Berichten einen
Sammelbericht zusammenstellte.

Seit der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts wurden in Georgien
Forderungen nach Wiederherstellung der Autokephalie horbar, die nach 1905
immer lauter wurden und in den Jahren 1906 und 1907 auch im Rahmen der
Vorkonziliaren Konferenz (,.Predsobornoe Prisulstvie") zur Sprache kamen. Die
Beflrworter der Autokephalie unterstiitzten die gesamtrussische Reformbewegung
fiir die Einberufung eines Konzils. Als 1908 der Exarch, Erzbischof Nikon
(Sofijskij) ermordet wurde, machten sich Spannungen zwischen georgischen und
russischen Klerikern deutlich bemerkbar. SchlieBlich verkiindete am 12. Marz
1917 ein Konzil des georgischen Klerus in der Kathedrale in Mzcheta die
(Wieder-)Herstellung der Autokephalie der Georgischen Kirche.

Der am nachsten Tag dariber informierte Exarch Platon (Rozdestvenskij,
spater Metropolit von ganz Amerika und Kanada) weigerte sich, seine Absetzung
durch untergeordnete Kleriker und Laien zu akzeptieren. Die provisorische
russische Regierung erkannte am 27. Marz die Autokephalie der Georgischen
Kirche als einer nationalen, aber nicht territorialen Kirche an. Der russische
Klerus versammelte sich am 19. Marz und bemihte sich um die Errichtung eines
Kaukasischen Exarchats fiur die nicht georgischen Orthodoxen, womit die
Befurworter der Autokephalie nicht einverstanden waren. Im Juni 1917 bestatigte
die Provisorische Regierung die georgische Autokephalie als nationale
Autokephalie. Nachfolger des georgischen Exarchats wurde das kaukasische
Exarchat.

Il. Das kaukasische Exarchat

Im Juli 1917 beschlossen der Synod und die Provisorische Regierung
gemeinsam die Errichtung eines kaukasischen Exarchats fur die sich ihm freiwillig
anschlieBenden  Russen und andere Nicht-Georgier. Exarch  Platon
(Rozdestvenskij) erhielt im August 1917 den Titel ,Metropolit von Tiflis und
Baku, Exarch des Kaukasus*, wurde aber noch im August aus Tillis vertrieben. Im
September 1917 bestétigte ein georgisches Landeskonzil die Autokephalie und
wahlte einen Katholikos-Patriarchen. Die russische Kirche erkannte die einseitige

generell ah der I. Klasse auf Russisch unterrichtet, in Dorfern ab der .I. Klasse, Vgl. I pyiHHCKHH
xciapxaT PyccKoé rtpaBocjiamioit UepsBit |Das Georgische Exarchat der Russischen Orthodoxen
Kirche], in: Orthodoxe Enzyklopadie 33, online: http://www.pravcnc.ru/tcxt/l68201.himlApart 4
(17.5.2010).


http://www.pravcnc.ru/tcxt/l6820I.hlmlApart

141

Proklamation der georgischen Autokephalie nicht an, Patriarch Tichon verlangte
im Dezember 1917 eine Behandlung der Autokephaliefrage vor dem russischen
Landeskonzil, was die neue georgische Kirchenflihrung ihrerseits verweigerte. In
der Folge blieb die Gebetsgemeinschaft zwischen dem Moskauer Patriarchat und
der Georgischen Kirche bis 1943 unterbrochen. Der im Marz 1918 zum
kaukasischen Exarchen ernannte Erzbischof Kirill (Smirnov, von Tambov) wurde
vom georgischen Klerus nicht nach Tillis gelassen.

Nachdem Georgien im Mai 1918 seine Unabhangigkeit erklart hatte, wurden
russische Gemeinden aufgelost, deren Kirchen beschlagnahmt, die russischen
Kleriker entlassen, Gottesdienste in kirchenslawischer Sprache untersagt usw. Im
Februar 1920 erklarte die georgische Regierung die Koexistenz zweier orthodoxer
Kirchen aufein und demselben Territorium fur unkanonisch und verfiigte auch die
Aufldsung aller russischen Einrichtungen in Georgien einschlieBlich des
kaukasischen Synodalen Kontors und des kaukasischen Exarchats. Die orthodoxen
russischen, ossetischen, griechischen u. a. Plarren wurden im Marz 1920 der
Georgischen Kirche unterstellt. Seitens des Moskauer Patriarchats wurde
Metropolit Kirill 1920 nach Kazan! versetzt. Das Kaukasische Exarchat war damit
aufgeldst.

I1l. Exarchale des Moskauer Patriarchats!1 in der sowjetischen Periode

Das Russische Landeskonzil hatte sich 1917-1918 nicht nur hinsichtlich der
Georgischen Kirche mit Fragen der Selbstverwaltung fir regionale und ethnische
kirchliche Verbande zu befassen. Die dritte Sitzung des Konzils fasste den
Beschluss, die gesamte Orthodoxe Russléandische Kirche in selbstverwaltete
Metropolitanbezirke aufzuteilen1¥ was vor dem Hintergrund des vorausgehenden,

14 Ausgeklammerl bleiben muss in der Folge die Frage der Verselbstandigung kirchlicher
Strukturen im Ausland nach der kommunistischen Machtiibernahme und die damit verbundene
Entstehung von Exarchaten in der russischen Emigration. Dem Moskauer Patriarchat verblieben in der
~wischenkriegszeit zunédchst nur wenige Gemeinden, die wichtigeren Zweige der Orthodoxie
russischer Pragung im Ausland waren damals die Jurisdiktion des Rischol'ssynods im Ausland die
Russische Orthodoxe Kirche im Ausland  die Gemeinden des russischen westeuropaischen Exarchats

der Jurisdiktion des Okumenischen Patriarchats und die nordamerikanische Eparchic. aus der die
autokephalc Orthodoxe Kirche in Amerika hervorging, die sich vor allem um eine Inkulturierung des
orthodoxen Christentums bcmtlht(c). Vgl. grundlegend G. SEIDE, Geschichte der Russischen
orthodoxen Kirche im Ausland von der Griindung bis zur Gegenwart, Wiesbaden 1983); weiters A. B.
«iOriOB, Pyeexas llpauocjiaunaii IJcpKom. na rpaimueii: oGpasouamte it paeicon (192U 1934 rr.) |A.
9. POPOV, Die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland; Bildung und Spaltung (1920-1934)], in:
Hobwh HCTopH'iecKiiii BecTtiHK Ke 1/12 (2005); auch online: http://nivestnik.ru/2005_1/12.shtml
(17.5.2010); B. UbUIHH, Pycci<ai[ ripaBocnaiuta« ttepitoBb. 1925-1938 (V, CYPI1N, Die Russische
Orthodoxe Kirche. 1925-1938J, Mockbu (Moskau] 1999; | . MMTPO<I>AIIOB, npaBOcnaBtias uepKOBb b
Poccini n iMiirpauHH b 1920-r ro.'ibi [G. MITROFANOV, Die Orthodoxe Kirche in Russland und in der
Emigration in den 1920er Jahren], Camcr-licTep6ypr [Sankt Petersburg] 1995.

15 Vgl. Onpeacjiemte CBsmemioro CoGopa | IpaBocnanuoif Pocciiickom UcpKBit o uepKOBiibix
oxpyrax. 7 (20) ceinnGp» 1918 io.'ta |Bestimmung des Heiligen Konzils der Orthodoxen Russléandischen
Kirche Uber Kirchenbezirke vom 7 (20) September 1918], in: CoGpaHltc onpe.'tejieimii n nocTaiioiuiemm
Cuamemioro C'o6opa | Ipauocijiaiuioli PoccidicKoii HepKBit. UbinycK 4 (Sammlung der Bestimmungen


http://nivestnik.ru/2005_l/12.shtml

142

zwei Jahrhunderte andauernden, kirchlichen Zentralismus eine radikale Anderung
bedeutete. Der erste selbstverwaltete Eparchialverband entstand in der Ukraine,
wo sich Anfangs des 20. Jahrhunderts drei kirchliche Strémungen artikulierten:
eine auf volle Autokephalie und Reformen ausgerichtete, eine gegenlaufige, auf
Beibehaltung des regularen Status der ukrainischen Eparchien innerhalb der
Russischen Kirche ausgerichtete und schlie3lich eine auf Autonomie innerhalb der
russischen Kirche ausgerichtete. Die kirchliche Entwicklung wurde, wie ich gleich
im Detail zeigen werde, zudem massiv von den damaligen politischen Wirren mit
wechselnden Regierungen und Besatzungen beeinflusst.

Auch sonst war die Bildung von Exarchaten in der sowjetischen Periode und
deren Entwicklung grofRtenteils Folge politischer Veranderungen und Emigration.
Das Exarchat von Nord- und Sidamerika und das westeuropaische Exarchat des
Moskauer Patriarchats, auf die ich etwas naher eingehen méchte, wurden parallel
zu urspringlich russischen kirchlichen Strukturen gebildet, deren Leitungen die
Loyalitatserklarungt 1des stellvertretenden locum lenem des Moskauer
Patriarchenstuhls, Metropolit Sergij (Stragorodskij) gegeniiber der Sowjetmacht
ablehnten und darauf von diesem suspendiert und fir schismatisch erklart worden
waren. Das nach dem zweiten Weltkrieg entstandene erste Mitteleuropéische
Exarchat bildete das administrative Dach fur die vom Moskauer Patriarchat
Ubernommenen auslandskirchlichen Pfarrgemeinden in  Deutschland und
Osterreich, das ostasiatische Exarchat entstand infolge der Wiederherstellung der
Kirchengemeinschaft zwischen Patriarchatskirche und Ferndstlichem
Metropolitanbezirk der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland sowie den
Leitern der Russischen Geistlichen Missionen in Peking und in Seoul.

Zuvor diente das die im August 1940 an die Sowjetunion angeschlossenen
baltischen Staaten Estland, Lettland und Litauen umfassende Baltische Exarchat
(1941-1944) der kirchlichen Integration der orthodoxen Kirchen von Estland und
Lettland, die - im Unterschied zu der im Moskauer Patriarchat verbliebenen
Eparchie von Wilna - zu diesem Zeitpunkt autonome Metropolien im Rahmen des
Konstantinopler Patriarchats  darstellten.l' Das Exarchat entwickelte unter
deutscher Besatzung nach dem Juli 1941 ein Eigenleben (&hnlich wie die
Autonome Ukrainische Orthodoxe Kirche) und bemihte sich neben der
Bewahrung des russischen orthodoxen Lebens im Baltikum um Mission in
besetzten russischen Gebieten und auch um die Seelsorge an sowijetischen
Kriegsgefangenen. Obwohl die Fihrung des Exarchats mit den deutschen
Behorden taktierte und sich antisowjetisch positionierte, wurde der

und Beschliisse des Heiligen Konzils der Orthodoxen Russlandischen Kirche. Lieferung 4], Mockm
(Moskau) 1918 (Reprint 1994), 14.

16 VVgl. /teK.-iapamiM MHTponoiiHTa Ceprwt (C'TparopoacKoro) 1927 r. o npiniiamtn hm cobctckoh
BliacTH (Deklaration des Metropoliten Sergij (Stragorodskij) von 1927 Uber seine Anerkennung der
Sowjetmacht], in: PyccKad npaHoenamiaa iiepkKOBb u KOMMyHHCTimecKafl rocyaapcTBO 1917-1941 (Die
Russische Orthodoxe Kirche und der kommunistische Staat 1917-1941], MocKBa [Moskau] 1996, 224-
228; auch online: http://www.gumer.info/bogoslov_Buks/Qrtodox/Article/Dekl_Ser.php (08.02.2010).

17 Eine genauere Darstellung erscheint demnéchst im Osterreichischen Archiv fir Recht und
Religion.


http://www.gumer.info/bogoslov_Buks/Qrtodox/Article/Dekl_Ser.php

143

stellvertretende locum tenens des Moskauer Patriarchen und seit 1943 Patriarch
Sergij (Stragorodskij) kommemoriert.

Das tschechoslowakische Exarchat des Moskauer Patriarchats (1946-1951)
schlieRlich war eine Ubergangsregelung zur Konsolidierung der Orthodoxen in
der Tschechoslowakei nach dem Zweiten Weltkrieg und wurde vom Moskauer
Patriarchat bereits 1951 in die vom tschechoslowakischen Staat erwiinschte
Autokephalie entlassen, die 1998 vom Konstantinopler Patriarchat bestatigt (bzw.
aus dessen Sicht verliehen) wurde.18

Am Ende der sowijetischen Periode beschloss das Bischofskonzil der
Russischen Orthodoxen Kirche vom 30.-31. Januar 1990 die Auflésung der
ausléndischen Exarchate und die Neudelinilion des Begriffes ,Exarchat“ als einer
Vereinigung von Eparchien auf national-territorialer Grundlage.l9 *Die Bestim-
mung wurde in das damals geltende ,Statut Uber die Verwaltung der Russischen
Orthodoxen Kirche“'0 von 1988 aufgenommen. Sie betraf neben dem
Ukrainischen Exarchat auch das neugebildete WeiRrussische Exarchat, die bereits
1989 das Recht erhalten hatten, den Namen ,Ukrainische Orthodoxe Kirche* bzw.
SWeiRrussische Orthodoxe Kirche*“2l zu flihren.

|+ Das ukrainische Exarchat

Am 20. Januar 1918 nahm ein vom Patriarch Tychon gesegnetes
Allukrainisches Konzil seine mehrmals unterbrochene Tatigkeit auf. Am 9. Juli
1918 erklarte dieses Konzil die Autonomie der Ukrainischen Kirche und bildete
einen HI. Synod bzw. Bischofssynod. Die Ukrainische Kirche erkannte die
Beschliisse des Allrussischen Orthodoxen Konzils, Dekrete des Patriarchen und
der obersten Organe der Russischen Kirche als fur sich bindend an.22 Die am 22.
Juli vom Konzil angenommene Satzung [,polozenie") hinsichtlich der
zeitweiligen obersten Verwaltung der Orthodoxen Kirche in der Ukraine ,,aufder
Grundlage von Autonomie [...] in Kanonischer Verbindung mit dem Allrussischen
Patriarchen“22 machte ein mindestens einmal jahrlich einzuberufendes

K Vgl. néhcrhin A. KLUTSCHEWSKY, Die Orthodoxe Kirche der Tschechischen Lander und

der Slowakei, in: Osterreichisches Archiv fiir Recht und Religion 56 (2009, erscheint demnachst).
riojiowcHiie 06 3k3apxaTax MocKOBCKoro | larpHapxara [Bestimmung Uber die Exarchate des

Moskauer Patriarchats], in: Aypnaji Mockobckoh riarpiiapxmi (1990, Nr. 5) 9-12.

" ycran oft yiipatiacium PyccKon !lpaBOCjiaitnoit LfcpKBH [Statut Uber die Verwaltung der
Russischen Orthodoxen Kirche|, MocKtta [Moskau| 1989.

" Seither hat sich die WeiRrussische Orthodoxe Kirche taktisch zu einer dynamischen orthodoxe
Lokalkirche mit eigenen Traditionen und Symbolen und entsprechender staatlicher Wertschatzung

entwickelt, Zum Verfassungsrecht vgl. den Beitrag von CYPIN, Autonome und selbstverwaltete
Kirchen (- Anm. 2).

*' Das Allukrainische Konzil erklarte ,,alle Beschliisse des Allrussischen Kirchenkonzils und des
eegiligsten Patriarchen" ftlr ,unbedingt verbindlich ftir alle Eparchien der Ukraine". Vgl. /(.
nOCNF.JIOBCKHH, Pyc'cKas |lpaBOCJiaBHas UepKom. h XX Bexe. MocKBa [D. POSPELOVSKIJ, Die
Russische Orthodoxe Kirche im 20. Jh.|. Moskva [Moskau] 1995. 48; B. UbinHH, UepxoBHoe npaRo
IV CYPIN, Kirehenrecht], Mocxna [Moskau] 1996, 81.

Danach sollte dem in allen Gottesdiensten zu kommemorierenden Patriarchen u. a. das Recht
zustehen, den Kiewer Metropoliten zu bestdtigen und zu segnen sowie Beschwerden gegen diesen



144

Bischofskonzil fur die Fragen der Glaubenslehre, des Gottesdienstes, der
Kirchenvcrwaltung, des Gerichts und der Disziplin und einen aus drei Bischéfen,
vier Klerikern, darunter einem Psalmensanger, und drei Laien bestehenden
,Oberster Kirchenrat* beim Kiewer Metropoliten2! fir Verwaltungs- und
Wirtschaftsagenden, das Schulwesen, staatskirchenrechtliche Fragen und Aufsicht
(Revision) zustandig. Beide Organe sollten gegeniiber dem Allukrainischcn
Konzil der Kleriker und Laien rechenschaftspflichtig sein.

Die ukrainische Salzung Uber die Verwaltung der Orthodoxen Kirche und
ihre Autonomie wurde vom Moskauer Landeskonzil an seinem letzten Sitzungstag
am 20. September 1918 bestatigt. AuBerdem wurde eine die Satzung in einigen
Punkten prazisierende ,Bestimmung des Heiligen Konzils der Orthodoxen
Russlandischen Kirche [...) Uber die Oberste Verwaltung der Orthodoxen Kirche
in der Ukraine*“ angenommen:

,Die Autonomie der Ukrainischen Kirche erstreckt sich auf die lokalen
Kirchenangelegenheiten“, jedoch ,nicht auf Angelegenheiten von
gesamtkirchlicher Bedeutung. [...] Die Bischofe und die Vertreter des Klerus
und die Laien der Ukrainischen Eparchien beteiligen sich an den
Allrussischen Kirchenkonzilen. [...] Der Metropolit von Kiew ex officio
und der Reihen nach einer der ukrainischen Eparchialbischéfe [...] nehmen

am HI. Synod teil. [...] Der Heiligste Patriarch kann seine Vertreter zum
Ukrainischen Konzil schicken.*23

Faktisch konnte die Autonomie der Ukrainischen Orthodoxen Kirche jedoch
unter den Bedingungen der kommunistischen Herrschaft, die mit Kirchen-
verfolgungen und einem Ausspielen der Konfessionen und Jurisdiktionen?2”

gegeneinander verbunden war, nicht entwickelt werden. Bereits 1921 wurde durch
Patriarchales Dekret die Autonome Kirche in der Ukraine in ein Exarchat
umgewandelt. Erstbischof des Exarchats war der Bischof von Kiew, der in der* 25 26

anzunehmen Weilers wurde der Patriarch als oberste Berufungsinstanz in Verfahren gegen ukrainische
Eparchialbischofe bestimmt. Und er sollte auch kinftig die Einberufung von Kirchenkonzilen in der
Ukraine segnen und die Satzung Uber die Verwaltung der Orthodoxen Kirche in der Ukraine
bestatigen. Vgl. naherhin tOCHETOBCKHH | POSPF.LOVSKY], ebenda. 48 f.

a Die Kleriker und Laien sollten vom Allukrainischen Kirchenkonzil in den Kirchenrat fur die
Dauer von drei Jahren gewahlt werden.

25 Zitiert nach nOOIEJIOBCKHft [PGSPELOVSKIJ|, PyccKas HpaBocnaBiia» Mcps-om, (=
Anm. 22), 48.

26 Parallel zur Autonomen Orthodoxen Kirche in der Ukraine war auch eine aus
gesamtorthodoxer Sicht schismatische, nur seitens der russischen Emeuerungskirche, die ihrerseits
verheiratete Bischdéfe und Russisch als liturgische Sprache akzeptierte. Ukrainische Autokephale
Orthodoxe Kirche entstanden. Diese erfuhr - ahnlich wie die russische Emeuerungskirche - zeitweilig
Unterstiitzung seitens der sowjetischen Staatsmacht, die besticht war. eine Spaltung der Orthodoxen zu
litrdcm. 1930 erklarte die Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche in der UdSSR ihre
Selbstauflésung. lhr Oberhaupt. V. Lypkiv'kyj wurde zur Zeit des sog. CiroRen Terrors 1937
erschossen. Vgl. naherhin F. IILYER. Kirchcngeschichtc in der Ukraine im 20. Jahrhundert. Von der
Epochenwende des ersten Weltkrieges bis zu den Anfangen in einem unabhéngigen ukrainischen Staat,
Guttingen 2003.



145

Regel? den Titel ,Erzbischof (oder Metropolit) von Kiew und Galic/Haly6,
Patriarchaler Exarch der Ukraine* trug und sténdiges Mitglied des Heiligen
Synods der Russischen Orthodoxen Kirche war.

Nachdem im September 1939 die Sowjetunion Ostliche Gebiete Polens mit
vorwiegend ukrainischer und weil3russischer Bevolkerung annektiert hatte, wurde
htt Herbst 1940 ErzbischofNikolaj (JaruseviC, von Peterhof) zum Erzbischof (seit
Marz 1941 Metropolit) von Wolhynien und Luck, Exarch der westlichen Gebiete
der Ukraine und Weilrusslands ernannt und mit der Eingliederung der ehemals
zur Polnischen Orthodoxen Kirche gehorenden Eparchien beauftragt. Im Juni
1941 folgte die Ernennung Nikolajs (Jarusevic) zum Metropoliten von Kiew und
Galic, Exarch der Ukraine. Er verlie Kiew vor dem Einmarsch der deutschen
Truppen.

In der Zeit der deutschen Besatzung der Ukraine bildete sich (neben z. T. an
die ,Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche*)l* anknupfenden Gruppen)
neuerlich eine Autonome Kirche, die sich in Gemeinschaft mit dem Moskauer
Patriarchat sah, aber von diesem nicht explizit anerkannt wurde. Nach der
Vertreibung der deutschen Wehrmacht wurde das vom sowijetischen Staat
kontrollierte orthodoxe kirchliche Leben in der Ukraine wieder in der Form eines
Exarchats organisiert.

Wie bereits festgehalten, nahm das Bischofskonzil der Russischen Kirche im
Januar 1990 eine Bestimmung Uber Exarchate an, in der diese als Vereinigungen
ven Eparchien auf  national-territorialer ~ Grundlage mit  groReren
Selbstverwaltungsrechten definiert wurden. Ende Oktober 1990 beschloss ein
Bischofskonzil des Moskauer Patriarchats im Kontext der wachsenden
Forderungen nach Autokephalie der Ukrainischen Orthodoxen Kirche,
Abspaltungen und der Auseinandersetzungen mit der wiederhergestellten
Ukrainischen Griechisch-Katholischen Kirche im Westteil der Ukraine, ,der
Ukrainischen Orthodoxen Kirche Unabhangigkeit und Selbststandigkeit in ihrer
Verwaltung zu gewahren.” In diesem Zusammenhang wurde die Bezeichnung
"Ukrainisches Exarchat* abgeschafft; die Ukrainische Orthodoxe Kirche erhielt de
facto die Rechte einer autonomen Kirche.2'

' Vor dem Zweiten Weltkrieg waren nicht alle Kicwer Bischéfe Metropoliten. Zeitweilig blieb
Jer Kicwer Stuhl auch unbesetzt. Vgl. VspaHIICKiii OxaapxaT PycCKOO llpaBOCJtaBHOH UepKBH
jHefleficTB) If3as Ukrainische Exarchat der Russischen Orthodoxen Kirche (inaktiv)], online:
'l|p://drevo.pravbescda.ru/index.php?id-12753 (17.5.2010). 1966 versetzte Patriarch Aleksij I. den
damaligen Erzbischof Eilaret (Denisenko) unter dem Druck der sowjetischen Religionsbehorde (Rai
dr Religionsangelegenheiten) auf den Kiewer Bisehofsstuhl, aber der Exarch Eilaret wurde erst nach
")Vei Jahren — einmalig in der sowjetischen Nachkriegszeit — zum Metropoliten erhoben. C.
A<t>POHOB, PyccKaa llpaiioc.umuaii HcpKoiu. b Kdnne XX b.: Tcppniopnajii.Hi,iii acneKT. Mockobckmh
UenTp Kapiiern, 2001. [S. SAFONOV. Die Russische Orthodoxe Kirche am Ende des 20 Jh.: der
«rritoriale Aspekt. The Moscow Carnegie Center, 20011, online: http://www.krotov.info/history/
20/1990/safonov3.htm (20.11.2009).
25 Vgl. oben, Anm. 26.

/(oKyMcuihi ApxnepeHCKoro Coéopa PyccKOU ripaBOCjiaBiioit UepKBH. Moesaa, Cbmto-

“?Hiliob Motiacrwpb, 25-27 OKiaRpa 1990 ro.na. ()iipc;iciicnHC 06 V KpamieKon ripauocjiaBHoft UepKBH
Dokumente des Bischofskonzils der Russischen Orthodoxen Kirche. Moskau, HI.-Daniels-Kloster,


http://www.krotov.info/history/

146

2. Das Exarchat von Nord- und Stidamerika

Auch die auf dem amerikanischen Kontinent gegriindeten Exarchate des
Moskauer Patriarchats erwiesen sich als zeitweilige Strukturen. Die Aleutischc
und Nordamerikanische Eparchie der Russischen Kirche, zu deren panorthodox
unbestrittenen Jurisdiktionsgebiet bis zur Russischen Revolution von 1917
Nordamerika gehorte, trug seit 1907 den Namen ,Russische Orthodoxe
Griechisch-Katholische Kirche in Nordamerika unter der Jurisdiktion der von der
Russlandischen Kirche [eingesetzten] geistlichen Obrigkeit*. Seit 1917 Iésten sich
von der russischen Kirche ethnische Pfarrgemeinden, die Teil ihrer in Kleinasien,
im Nahen Osten und am Balkan liegenden Heimatkirchen wurden. Hinzu kamen
Anspriche des aus Moskau angereisten verheirateten Bischofs der ,Lebenden
Kirche" loann Kedrovskij. der die Kontrolle Giber die Kathedrale in New York und
die dazugehodrende Residenz Ubernehmen konnte. 1924 erklarte ein Konzil in
Detroit unter Vorsitz von Metropolit Platon (Rozdestvenskij) die einseitige
Autonomie der Russischen Orthodoxen Griechisch-Katholischen Kirche in
Amerika (auch bekannt als ,Nordamerikanischer Metropolitanbezirk™). Der
.Nordamerikanische Metropolitanbezirk" weigerte sich sowohl, Anweisungen der
zentralen kirchlichen Stellen in Moskau als auch des Auslandssynods der
Russischen Kirche in Sirmisch-Karlowitz (Sremski Karlovci) zu folgen. 1933 kam
es zum formalen Bruch mit dem Synod des stellvertretenden locum tenens des
Moskauer Patriarchats, Metropolit Sergij (Stragorodskij). Sergij und sein Synod
suspendierten Metropolit Platon, was dieser und seine Anhénger freilich nicht
anerkannten, und ernannte am 22. November 1933 Erzbischof Veniamin
(Ecdcenkov) zum regierenden Bischof mit dem Titel ,aleutischer und
nordamerikanischer Erzbischof und patriarchaler Exarch in Amerika®“. Damit
wurde als Parallelstruktur zum Nordamerikanischen Metropolitanbezirk ein
Exarchat des Moskauer Patriarchats in Nord- und Siidamerika gegriindet, das bis
zur Gewahrung der Autokephalie fur die ,Russische Orthodoxe Griechisch-
Katholische Kirche" unter dem Namen ,Orthodoxe Kirche in Amerika" am 10.
April 1970 bestand.

Fir jene nordamerikanischen Gemeinden und Kleriker des amerikanischen
Exarchats, die in der Jurisdiktion des Moskauer Patriarchen verbleiben wollten,
wurde auf Grund des Tomos Uber die Autokephalie der Orthodoxen Kirche in
Amerika’0 folgende Regelung getroffen:

,Parishes and clergy in the U.S.A. which remain in the canonical jurisdiction
ofthe Moscow Patriarchate shall be govemed by the Most Holy Patriarch of
Moscow and All Russia through one of his vicar bishops; not having a title
of the local American Church, especially appointed for this, and until such

25.- 27. Oktober 1990. Bestimmung uber die Ukrainische Orthodoxe Kirche], in: /Kypitajt Mockobckom
tlarpHapxnH (1991, Nr. 2). 2; online: http://wwvs.palriarchia.ru/db/text/525408.html (17.10.2010).
Der Tomos galt Itlr die USA und Kanada, nicht aber ttir die russischen Gemeinden in Mexiko.


http://wwvs.palriarchia.ru/db/text/525408.html

147

time as these parishes express their ofiicial desire to join the Autocephalous
Church in America in the manner described below.*

Eine ahnliche Regelung wurde auch fir Kanada getroffen:

..Parishes and clergy which at this time constitute the Edmonton, Canada
Diocese ofthe Moscow Patriarchate and remain in the canonical jurisdiction
ofthe Moscow Patriarchate, shall be governed by the Most Holy Patriarch of
Moscow and All Russia through one of his vicar bishops not having a title of
the local American Church, especially appointed for this, and unlil such time
as these parishes express their official desire to join the Autocephalous
Church in America in the manner described below.“

Der Tomos sah auch die Méglichkeit des freiwilligen Ubertritts von
Klerikern und Gemeinden des Moskauer Patriarchats zur Orthodoxen Kirche in

Amerika vor und vice versa den Ubertritt von Klerikern der Orthodoxen Kirche in
Amerika zum Moskauer Patriarchat, wobei die Notwendigkeit schriftlicher
Entlassungsurkunden besonders herausgestellt wurde. Das Moskauer Patriarchat
sollte in der Folge keine neuen Gemeinden mehr authehmen ,except parishes
from uncanonical ecclesiastical organizations in Canada; and shall not canonically
Permit clergy and parishes remaining in its care to enter any of the Orthodox
jurisdictions but the jurisdiction of the Autocephalous Orthodox Church in
America“.3l

Damit war die langsame Auflésung der Jurisdiktion des Moskauer
Patriarchats in Nordamerika zugunsten der Orthodoxen Kirche in Amerika
vorgesehen. Die massive Einwanderung aus der ehemaligen UdSSR in den letzten
drei Jahrzehnten und die Vereinigung der Russischen Orthodoxen Kirche im
Ausland mit der Patriarchatskirche lieBen die Entwicklung allerdings anders
verlaufen als geplant.

3- Das Exarchal lur Mittel- und Stidamerika

Am 20. Oktober 1943 wurde auf Beschluss des HI. Synods der Russisch-
orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats als Vikariat der Aleutischen und

Nordamerikanischen Eparchie eine Argentinische Eparchie gebildet, deren
Eischofsstuhl am 29. Juni 1946 eigenstandig wurde. Nach der Gewahrung der
Autokephalie fur die ,Russische Orthodoxe Griechisch-Katholische Kirche in
Nordamerika“ (nunmehr Orthodoxe Kirche in Amerika) und der damit
verbundenen Auflésung des Exarchates von Nord- und Stidamerika beschloss der
EJE Synod am 10. April 1970 ein Exarchat fur Mittel- und Studamerika auf der
Grundlage der Argentinischen Eparchie zu griinden. Als das Bischofskonzil vom
3(E-3l. Januar 1990 die auslandischen Exarchate auf Grund der Neudefinition des

Vgl. The Tomos of Aulocephaly [of Ihe ,Autocephalous Orthodox Church in America“],
online: htlp://www.oca.org/DOCtomos.asp?SID=12 (17. 5.2010).


http://www.oca.org/DOCtomos.asp?SID=12

148

Begriffes ,Exarchat" generell aufloste, wurde das Exarchat wieder in eine
Argentinische Eparchie mit Zustandigkeit fur Siidamerika umgewandelt.”

4. Das Ostasiatische Exarchat

Das Ostasiatische Exarchat verdankte sich dem Umstand, dass die Bischofe
des Ferndstlichen Metropolitanbezirkes der Russischen Orthodoxen Kirche im
Ausland und die Leiter der Russischen Geistlichen Missionen in Peking und in
Seoul Ende Juli 1945 den neugewahlten Moskauer Patriarchen Aleksij |I.
anerkannten. Entsprechende Verhandlungen Fihrten im Oktober 1945 zur
Wiederherstellung der Gemeinschaft der ferndstlichen Bischéfe mit dem
Moskauer Patriarchat. In der Folge verfugte der Synod des Moskauer Patriarchats
im Dezember 1945 die Bildung eines Ostasiatischen Metropolitanbezirkes, der im
Juni 1946 in das Ostasiatische Exarchat des Moskauer Patriarchats (1946-1957)
umgewandelt wurde.

Nach dem Einmarsch der sowjetischen Armee in die Mandschurei, der mit
Deportationen und anderen Repressionen gegen die russische Bevolkerung
verbunden war, und der kommunistischen Machtibernahme 1949 kam das
russische Leben in China zum Erliegen. Russischstammige Personen wanderten
entweder in westliche Lander aus oder kehrten in die UdSSR zurtck.

Andererseits legten die kommunistischen chinesischen Behoérden Wert auf
die Bildung von nationalkirchlichen Einrichtungen und tbten entsprechenden
Druck aus. Das Exarchat setzte seinen Schwerpunkt in der Folge auf Mission,
Ubersetzungsarbeiten und verlegerische Tatigkeiten. Im November 1956
beschloss der Synod des Moskauer Patriarchats, der Chinesischen Kirche
Autonomie zu verleihen und im Mai 1957 wurde (als zweiter Chinese nach
Simeon [Du])" Vasilijj (Shuang) in Moskau zum Bischof von Peking geweiht.
Bischof Vasilij starb 1962, Bischof Simeon (Du) von Shanghai starb 1965. Die
Chinesische Orthodoxe Kirche ist in der Volksrepublik China seit 1962 nicht mehr
staatlich registriert, In den Jahren der chinesischen Kulturrevolution (1966-1976)
beendete die Chinesische Autonome Orthodoxe Kirche voribergehend ihre aul3ere
Existenz.32 *

32 Vgl. CKYPAT, HcTopiis (= Anm. 9), r.'laua X. rtpaiiocjiaBiiaa UcpnoBi. B AMcpiiKC |[SKURAT,
Kap. X. Orthodoxe Kirche in Amerika], online: http://www.sedmitza.nl/texl/441228.him| 17.5.2010); B-
Itbinilll, HcTopim Pyccicoii HepttBii [V. CYPIN, Geschichte der Russischen Kirche], Mockbb
|Moskau] 1997, online: http://www.pravoslavie.by/podpod.asp7id-141&Scssion=10(17.5.2010).

35 Simeon (Du) wurde 1950 in Moskau /um Bischof geweiht. Vgl. CHMIIOH (AY). online:
http://drcvo-info.ru/articles/3766.html (25.5.2010).

34 Seit 1986 fanden in Harbin wieder o&ffentlich orthodoxe Gottesdienste statt und seit 1993
besuchen Kleriker des Moskauer Patriarchats China. Im Februar 1997 konstatierte der Synod des
Moskauer Patriarchats, dass die Chinesische Autonome Orthodoxe Kirche gegenwartig keinen
frsthierarchcn hat und deswegen vom Moskauer Patriarchen bischoflich betreut wird. Im Januar 2008
beschloss das Konstantinopler Patriarchat, die Jurisdiktion der orthodoxen Metropolis von Hongkong
auf die Volksrepublik China und sitidostasiatische Staaten auszuweilen, obwohl es bislang auRerhalb
Hongkongs keine chinesischen Gemeinden des Konstanlionopler Patriarchats gibt. Das Moskauer
Patriarchat sah darin eine Verletzung der Rechte der Chinesischen Autonomen Orthodoxen Kirche.
Vgl. '3a>tBjieHne C»Hiuciilioro Cmio/ta PyccKoll IllpaBOCJiaBHoii HepKBtt b cbbih € peuieiHCM


http://www.sedmitza.nl/texl/44l228.hlml
http://www.pravoslavie.by/podpod.asp7id-141&Scssion=10(17.5.2010
http://drcvo-info.ru/articles/3766.html

149

5. Das westeuropaische Exarchat

Das Westeuropaische Exarchat des Moskauer Patriarchats (1945-1990) stand
in der Kontinuitat der wenigen Gemeinden in West- und Mitteleuropa, die 1930

nicht Metropolit Evlogij gefolgt waren, sondern sich der Jurisdiktion des
patriarchalen Synods des stellvertretenden locum lenem Metropolit Sergij
(Stragorodskij) unterstellt hatten. Sergij Ubertrug im Dezember 1930 die
provisorische Leitung des Exarchats Metropolit Elevferij (Bogojavlenskij, vom
Litauen). Im Marz 1931 fihrte der in der Jurisdiktion von Metropolit Sergij
verbliebene Bischof Veniamin (Fedcenkov, seit 1933 in Nordamerika) eine
Eparchialversammlung durch, die beschloss, in Paris eine Pfarrgemeinde der drei
Okumenischen Bischofe (Basilios der GroRe, Gregorios der Theologe und
Johannes Chrysostomos) und des HI. Tichon von Zadonsk (als Symbol der drei
orthodoxen russischen Jurisdiktionen im Ausland) zu griinden. Zu diesem Zweck
wurde eine Garage angemietet. Die Kirche erhielt den Status einer patriarchalen
Metochie (,podvor'e). Die Kleriker der Pfarrgemeinde lebten ausschlieRlich von
Spenden.35

1945 vereinten sich in Frankreich die damals drei russischen und zwei
franzdsischen Pfarrgemeinden des Moskauer Patriarchats (wie sich spater
herausstellte zeitweilig) mit den 75 Pfarrgemeinden des russischen Exarchats des
Konstantinopler Patriarchats und 30 Pfarrgemeinden der Westeuropaischen
Eparchie der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland unter der Leitung des
Metropoliten  Serafim (Luk'janov). Zunachst wurde Metropolit Evlogij
(Georgievskij) zum Exarchen des Moskauer Patriarchen ernannt. Bereits im
Oktober 1946 kam es allerdings im Zusammenhang mit der nachfolgenden
Ernennung von Serafim (Luk'janov36, ab 1949 im Ruhestand) zum Exarchen auf

Grund der Beschlisse einer Versammlung des Klerus und der Laien zur*16

KoHCTaiiTHHonojlbCKOro | larpuapxa'm 06 ygpe>KaemiH enapxHajibiiol crpyiaypu na reppirropHit
KiiTaficKOH Abtohomhoh llpamicjiaBiioii HcpKim. 15 atipejut 2008 r (Erklarung des Heiligen Synods
der Russischen Orthodoxen Kirche bezuglich des Beschlusses des Konstantinopler Patriarchats tber
Einrichtung einer Eparchialstruktur auf dem Territorium der Chinesischen Autonomen Orthodoxen
Kirche. 15. April 2008]; online: http://www.patriarchia.nl/db/text/392131.html (25.5.2010),

Vgl. li. rtPOKO'bliEH. HpaBOcnaBHbiH xpaM na yaime IIicTC.'ib [V. PROKOF'EV, Die
orthodoxe Kirche in der nie Petclle), online: http://ricolor.Org/europe/frantzia/mp/pp/2/1/(17.10.2010);
AHTOHHH. MHTpono.iHT CypotKCKitit, Mmponomtr BemtaMiiH (<t>e.'iem<OB) |ANTONIJ. Metropolit
v°n Suroz|. Metropolit Veniamin (Fedcenkov)|, online: http://www.kiev-orthodox.org/site/perso
nalities/531/ (17.10.2010); Quelques mots sur le diocese de Chersonese,. online: http://www.eglise
nisse.eu/Quelques-mots-sur-le-dioccse-de-Chersoncsc a15.html (17.10,2010).

16 Bischof Seraphim war zunéchst Erzbischof (1927-1945) der Russischen Orthodoxen Kirche
111 Ausland fir Westeuropa gewesen, hatte aber im 2. Weltkrieg den deutschen Feldzug gegen die
UdSSR begriuBt. Er war ein erklarter Gegner des russischen Westeuropdischen Exarchats des
Konstantinopler Patriarchats. Vgl. Muxponoaui Cepaijmm [Metropolit Serafim|, online:
http://zarubezhje.narod.ru/rs/s062.htm (17.10.2010); G. SEIDE, Verantwortung in der Diaspora. Die
Russische Orthodoxe Kirche im Ausland, Miinchen 1989, 114.


http://www.patriarchia.nl/db/text/392l31.html
http://ricolor.Org/europe/frantzia/mp/pp/2/l/(17.10.2010
http://www.kiev-orthodox.org/site/perso
http://www.eglise
http://zarubezhje.narod.ru/rs/s062.htm

150

neuerlichen Trennung der Pfarrgemeinden des ehemaligen (und zukinftigen)
Exarchats des Konstantinopler Patriarchats vom Moskauer Patriarchat.l

Bischofsstiihle (z. T. tilulare) bzw. Eparchien des Westeuropaischen
Exarchats waren in der Folge neben dem franzdsischen Bischofssitz (seit 1953

Clichy, seit 1960 Metropolie mit Sitz in Paris unter dem Titel
~Korsun'/Chersonese"38) und der Tir die britischen Inseln zustdndigen Eparchie

(seit 1946 wunter dem Titel ,Sergievo“37 3&eit 1963 unter dem Titel
,Sourozh/Sougdea®40 ebenfalls Metropolie) Briissel und Belgien'll (1945 Ubertritt

von Konstantinopler in Moskauer Jurisdiktion und anschlieBend Umwandlung in
eine selbststéandige Eparchie des Moskauer Patriarchats), Den Haag42 48egriindet
1965 als Vikarbistum der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland, 1972
Jurisdiktionswechsel zum Moskauer Patriarchat und Bildung einer selbststandigen
Eparchied5)46\icd4 (1945-1946 in der Jurisdiktion des Moskauer Patriarchats45),
Meudon (von 1960- 1968 Vikariat)ll' und Zirich (von 1971-1993 Vikariat).4

Weiters war in das Westeuropaische Exarchat 1954-1957 kurzfristig die damalige
Deutsche Propstei (davor und anschlieRend Eparchie von Berlin und Deutschland)
integriert.'*

Exarchen des Moskauer Patriarchats flir Westeuropa waren nach Evlogij
(Georgievskij) (1945-1946) und Serallm (Lukjanov) (1946-1949) Fotij (Tapiro)
(1950-1951), der Erzbischofvon Wilna; Boris (Vik) (1951-1954 als provisorischer
Stellvertreter), der Erzbischof von Berlin und Deutschland; Nikolaj (Eremin)

37 Vgl. 3anaaHoeBponeacKiiH imapxar pyccsiix iipiixoaoii [Westeuropaisches Exarchat der
russischen Pfarrgemeinden), in: lipaBocjiaiuian nimiKJioneoHit, T. XIX [Orthodoxe Enzyklopéadie, Bd.
XIXI1, MocKBa [Moskau) 2005, 608-610.

38 In der Krim; die Eparchie von Korsun! umfasste anfanglich die Pfarrgemeinden in Frankreich,
jetztauchjene in Italien, der Schweiz, Spanien und Portugal.

w In Zentralrussland.

40 In der Krim.

41 Offizielle Website: http://www.archiepiskopia.be/(17.5.2010). Briussel war seit 1929 Sitz von
Bischof Aleksandr (Nemolovskij), der 1931 die Jurisdiktion des Westeuropédischen Exarchats des
Konstantinopler Patriarchats anerkannte. 1936 erfolgte die offizielle Griindung als Vikarbistum des
russischen Westeuropaischen Exarchats des Konstantinopler Patriarchats.

42 Information auf der Website der Brisseler Eparchie: http://www.archiepiskopia.be/Rus/
holland.htm (17.5.2010).

43 Seit 1987 ist die Eparchie von Den Haag ohne eigenen Bischof, seit 1991 wird sie
provisorisch vom Brisseler Bischof mitverwaltet.

44 Seit 1925 Bischofssitz des Vikarbischofs der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland fir
Sudfrankreich, seit 1931 in der Jurisdiktion des russischen Westeuropdischen Exarchats des
Konstantinopler Patriarchats.

45 Vgl. HILUHKAJI EIIAPXMM [Eparchie von Nizza), online: http:/drevo-
info.ru/articles/14958.html (17.5.2010); Bna/iMMup (Thxoiihukhti) [Vladimir (Tichonickij], online:
http://www.pravenc.ru/text/159078.html (17.5.2010); nach der Wahl des Vikarbischofs Erzbischof
Vladimir (Tichonickij) 1947 zum Leiter des Westeuropéischen Exarchats des Konstantinopler
Patriarchats wurden keine Bischofe mehr fir Nizza ernannt).

46 Vgl. UbiriHH ICYP1N], HcTopns (= Anm. 32).

4' Ebenda.

48 Vgl. UepjiHHCKa» H TepMaiiCKaa cnapxHS [Die Berliner und Deutsche Eparchie], online:
http://www.pravene.ru/tcxt/78160.html (17.5.2010).


http://www.archiepiskopia.be/(17.5.2010
http://www.archiepiskopia.be/Rus/
http://drevo-
http://www.pravenc.ru/text/159078.html
http://www.pravene.ru/tcxt/78160.html

151

(1954-1963'1), der Erzbischofvon Clichy (seil 5. Januar 1960 mit dem Titel eines
Metropoliten von Korsun's0); Anthony (Bloom) (provisorisch 1963-1966, dann bis
1974 unter dem Titel eines Erzbischofs bzw. Metropoliten von Sourozhbl);
Nikodim (Rotov) (1974-1978), gleichzeitig mit seiner Funktion als Metropolit von
Leningrad; Filaret (Vachromeev) (1978-1984), in Personalunion mit seiner
Funktion als Metropolit von Minsk, 1979-1984 auflerdem provisorischer
Verwalter der Eparchie von Korsun'/Chersonese sowie zuletzt Vladimir (Sabodan)

(1984-1990), der Metropolit von Rostov am Don (1984-1992) und gegenwaértige
Metropolit von Kiew und der Ukraine.52 Der gegenwartige Moskauer Patriarch

Kirill (Gundjaev) war von November 1976 bis Oktober 1978 Stellvertreter des
Exarchen Nikodim (Rotov).
Infolge der 1990 erfolgten generellen Auflésung der Auslandsexarchate

wurden die entsprechenden Eparchien direkt dem AufRRenamt des Patriarchats
unterstellt.5. Die Traditionen des Exarchats setzt vor allem die Eparchie von von

Korsun'/Chersoneseb4, zu deren Zustandigkeit jetzt neben Frankreich auch Italien,
die Schweiz, Spanien und Portugal gehéren, fort.

6. Das Mitteleuropéische Exarchat55

Das erste Mitteleuropéische Exarchat des Moskauer Patriarchats (1946-1948)
entstand wohl vor allem als administratives Dach lur die vom Moskauer
Patriarchat ilbernommenen Pfarrgemeinden des Mitteleuropaischen Metropolitan-

1* 1959-1960 wurde im Exarchat auch die Titular ,,Bischof von Volokolamsk* verwendet. 1958
wurde Vasilij (KrivoSein) zum ,zweiten Vikar" des Patriarchalen Exarchen mit dem Titel Bischofvon
Volokolamsk ernannt und 1959 zum Bischof geweiht. Bis 1960 diente er in Paris als Helfer des fur
Frankreich zustandigen Erzbischofs von Clichy Nikolaj (Ercmin). danach war er bis zu seinem Tode
1985 Eparchialhischof von Brissel. Vgl. Bacnjilifi (KpiiBOUicmt), online: http://www.ortho-rus.ru/cgi-
bin/ps ftle.cgi?2_935(17.5.2010).

1954 wurde der ein Jahr zuvor zum Vikarbischof von Clichy geweihte Nikolaj (Eremin) zum
Erzbischoferhoben und zum Exarchen ernannt. 1960 folgte die Erhebung Nikolajs zum Metropoliten,
wobei er im Rahmen des Exarchats den Titel ,von Korsun'/Chersonese" als Bezeichnung fur den
neugegriindeten Bischofsstuhl in Paris erhielt.

5 Anthony (Bloom) wurde 1957 zunachst Vikarbischof des Exarchats fur die Britischen Inseln
mit dem Titel ,von Sergievo" bevor er 1962 den Titel eines Erzbischofs von GroRRbritannien und Irland
erhielt und schlie3lich 1963 zum Metropoliten mit dem Titel ,von Sourozh/Sougdea" erhoben wurde,

52 ‘'iaitajtnoeBponeiiCKitii OiraapxaT PyccKoR | IptiBocjiaBiioil Hepmiii [Westeuropaisches
Exarchat der Russischen Orthodoxen Kirche], online: http://drevo-info.ru/articles/6280.himl
(18.5.2010),

" Vgl. ApXHCpeHCKiiii CofRRop PyccKoii ripaBOcuanuon HepKBii 30-31 aimap« 1990 roaa,
Mockhu [Bischofskonzil der Russischen Orthodoxen Kirche am 30.-31. Januar 1990], in: JKypnan
Mockobckom | larpuapxuu (1990, Nr. 5)4-12.

' Offizielle Website: http://www.egliserusse.eu/ (17.5.2010).

** Vgl. allgemein Bep.nmicKaa n lepMaucKus enapxita [Die Berliner und Deutsche Eparchie] (=
Anm. 48); HblIfIMIl [CYPIN], Hcropnfl (- Anm. 32); Ci. SEIDE. Die Russische Orthodoxe Kirche im
Ausland unter besonderer Bericksichtigung der deutschen Didzese, Miinchen 2001; riarpnapx
npeajtO/Kiiit 0&CAHHurb pyccKitc ripaBOcnauiibic enapxmi 3ana/iHoli Enpom.i b c/uihmm
Mirrponojumiiti ospyr (KOMMeirrapuii b pyc.ie iiCTopmt) [Der Patriarch schlug vor. die russischen
orthodoxen Eparchien Westeuropas zu einem Metropolitanbezirk zu vereinen (Kommentar im Kontext
der Geschichte)]; online: http://www.sedmitza.ru/lext/396519.html (18.5.2010).


http://www.ortho-rus.ru/cgi-bin/ps
http://www.ortho-rus.ru/cgi-bin/ps
http://drevo-info.ru/articles/6280.hlml
http://www.egliserusse.eu/
http://www.sedmitza.ru/lext/396519.html

152

bezirks der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland in Deutschland und
Osterreich.Diese Gemeinden bestanden aus russisehen Emigranten der ersten
Welle (nach dem russischen Burgerkrieg) und der zweiten Welle (wéhrend des 2.
Weltkrieges). Nach dem 2. Weltkrieg wanderten viele von ihnen nach
Nordamerika aus und nur wenige verblieben in den sowjetisch besetzten Teilen
Deutschlands.

Nach der deutschen Kapitulation tUbernahm eine Delegation der Moskauer
Patriarchie die russischen Pfarrgemeinden in Berlin und in der sowjetischen
Besatzungszone in Deutschland, die provisorisch vom ehemals ,eulogianischen"
Brisseler Erzbischof Aleksandr (Nemoiovskij), der nach scharfen Angriffen
gegen den Nationalsozialismus nur dank der Firsprache des Mitteleuropaischen
Metropoliten Serafim (Lade) einer ernsthaften Verfolgung entkommen war,
verwaltet wurden. Erzbischof Aleksandr wurde zum Vikar des damals
Westeuropaischen Exarchen des Moskauer Patriarchats, Evlogij, fur Deutschland
ernannt. 1946 wurde Sergij (Korolev), der als ,eulogianischer" Vikarbischof in
Prag die russischen Pfarrgemeinden in der CSR und dann im Reichsprotektorat
betreut hatte, zum Bischof der neu gegriindeten Wiener Eparehie der Russischen
Orthodoxen Kirche und zum Leiter des ebenfalls neugegriindeten Mittel-
europaischen Exarchats ernannt. Die Gemeinden in Deutschland unterstanden bis
zur Auflésung des Exarchats 1948 Erzbischof Aleksandr, der dann nach Brissel
zuruckkehrte.

Im November 1948 wurde das Exarchat in die Eparehie von Berlin und
Deutschland umgewandelt und die Wiener Eparehie 1949 aufgeldst. Der
ehemalige Exarch Erzbischof Sergij (Korolev) wurde Eparchialbischofvon Berlin
und Deutschland und residierte in Ost-Berlin. Anstelle der Wiener Eparehie wurde
1951 ein Osterreichischer Kirchenkreis (blagocinie) gegriindet. Die Eparehie von
Berlin und Deutschland wiederum wurde 1954 vorerst in den Deutschen
Kirchenkreis des Westeuropaischen Exarchats umgewandelt, der 1957 allerdings
neuerlich zur selbstdndigen Eparehie (von Berlin und Deutschland) erhoben
wurde.

1960 erfolgte die Neugrindung des Mitteleuropdischen Exarchat. Die
Eparehie von Berlin und Deutschland wurde in die Eparehie von Berlin und
Mitteleuropa umgewandelt und der Berliner Bischof zum ,Berliner und
Mitteleuropéischen Exarchen des Moskauer Patriarchats in Mitteleuropa" ernannt.

Erster Exarch und Bischofvon Berlin und Mitteleuropa (Juni 1960-Juli 1962) war
der angesehene Bischof loann (Vendland)57, dem von Juli bis Oktober 1962

™ Im Mai 1942 war auf Beschluss des Rischofssynods der Russischen Orthodoxen Kirche im
Ausland deren Deutsche Eparehie in einen ..Mitlelcuropiiischen Metropolitanbezirk*' umgewandelt
worden. Der Metropolitanbezirk umfasste Pfarrgemeinden in UroRdcutschcn Reich, dem
Reichsprolektorat Bohmen und Méhren, Belgien, der Slowakei und Luxemburg sowie russische
Pfarrgemeinden in Ungarn und agierte in besetzten westrussischen Gebieten. Vgl. M.
SHKAROVSKIJ, Die Kirchenpolitik des Dritten Reiches gegeniber den orthodoxen Kirchen in
Osteuropa (1939-1945), Munster 2004, 125.

5 Vgl. C.A. BLDK/IA, Mmponojun Hoamt (Benanaita). i>iiorpu<j)H‘ieckHU ouepK 1909-1989
|S. A. ZF.GZDA. Metropolit loann (Vendland). Biographische Skizze], ApocJiaBJib flaroslavl] 2009.



153

Filaret (Denisenko)™ als Vikar und provisorischer Verwalter des Exarchats
nachfolgte. Nachdem auch der Osterreichische Kirchenkreis im April 1962
neuerlich zu einer Eparchie erhoben und in das Mitteleuropédische Exarchat des
Moskauer Patriarchats eingegliedert worden war, so dass das Exarchat nunmehr
aus zwei Eparchien bestand, wurde dieser Bischof von Wien und Osterreich.
Erzbischof von Berlin und Mitteleuropa sowie Patriarchaler Exarch flr
Mitteleuropa war vom April 1973 bis Oktober 1978 Filaret (Vachromeev). der
gegenwartige Exarch von Weilrussland.

Im November 1965 wurde innerhalb des Exarchats das Vikariat von Tegel
(flir West-Berlin) gebildet. In der Folge begann in der BRD der Ausbau
kirchlicher Strukturen quasi parallel zu jenen Auslandskirche. Im Dezember 1965
wurde das Miinchener Vikariat fur die damalige BRD gebildet und 1966 Irinej
(Susemihl) zum Minchener Bischof geweiht. 1971 wurden aus der Berliner
Eparchie eigenstandige Eparchien lur die Lander Baden-Wirtenberg und Bayern
sowie die Eparchie von Disseldorf fur die nordlichen Bundeslander der damaligen
BRD ausgegliedert. Irinej (Susemihl) 1975 wurde im Range eines Erzbischof mit
dem Wiener Bischofsstuhl betraut, verwaltete aber weiterhin die Badener und
Bayerische Eparchie mit. Die Berliner Eparchie erstreckte sich danach nur mehr
aufdas Gebiet der DDR.

Als das Bischofskonzil der Russischen Kirche im Januar 1990 die Aufldsung
der Auslandsexarchate beschloss, wurde zunachst die Berliner Eparchie in
Eparchie von Berlin und Leipzig umbenannt und erhielt naeh der deutschen
Wiedervereinigung im August 1991 die Rechte einer Korperschaft des
offentlichen Rechts. Bald darauf wurden im Dezember 1992 die Eparchie von
Berlin und Leipzig, die Baden-Bayerische Eparchie und die Disseldorfer Eparchie
zur nunmehrigen Eparchie von Berlin und Deutschland"l zusammengelegt.

"* Tilularbischofvon l.uga (im Gebiet Leningrad/Petersburg).
Offizielle Website: http://www.rokmp.de/ (18,5.2010).


http://www.rokmp.de/

154

AUTONOMOUS, SEMI-AUTONOMOUS CHURCHES AND EXARCHATES
WITHIN THE PATRIARCHATE OF CONSTANT1NOPLE

Charalambos K. Papastathis, Thessaloniki

In nomo-canonical literature, independencel among Orthodox Churches is
distinguished into absolute, full and relative. Absolute independence appertains to
Patriarchates; full independence to aulocephalous Churches, while relative
independence to autonomous or semi-autonomous (i.e. partly self-govemed)
Churches and to Exarchates.

The present paper deals with the latter category within the Patriarchate of
Constantinople. There are numerous opinions concerning independence within the
Orthodox Church, which are quite varied. Above all other reasons, this is due to
the fact that there is no sacred canon that defines, directly and clearly, the
conditions and factors with regard to independence. Moreover, there is no decision
of a Pan-Orthodox Council defming the canonical bases of this problem, which is
so fundamental to the structure of Orthodoxy. This is quite natural, since no
Church could establish a process for the secession of its parishes and faithful in
favor of anotherjurisdiction. 1t is through a very broad Interpretation of canon law

especially through ecclesiastical practice — that certain principles have been
formed as working norms.2 In reality, however, the Solutions applied to certain
cases may not always have been quite successful. According to these principles,
certain conditions and factors must converge so that a Church may be declared
independent. As various opinions have been formulated concerning these
conditions and factors ofindependence, 1 propose U» present them briefly3.

| The tenn "independence" is used instead of “autonomy” for two reasons: a) In the Eastem
Orthodox Church “autonomy” also refers to the relation betwecn the Church and the State, and b)
"Aulonomy" may bc confused with the regime of an autonomous or semiautonomous Orthodox
Church.

2 C.PAPASTATHIS, Aspects of the Problem of Autoccphaly within the Orthodox Church, in:
Diakonia 6 (1971) 267.

' GENNADIOS, Metropolitan of Helioupolis, TO uurokf(t>axov ev rfi OpOoftdfjio ‘Ekkxpoitx, in:
'OpOodofta 5 (1930) 37741; E. CHRYSOS, Zur Entstehung der Institution der autokcphalen
Erzbistimer, in: Byzantinische Zeitschrift 62 (1969) 2637286; P. TREMBELAS, Oi 6pot Kai oi
napftyovrei; rpc; avakiipurftog roO uuTOKE<t>aXou, in: -HKK>.T|oiu 10 (1932) 210, 2187220, 2477250, 264-
266. 2787281; P. TREMBELAS, 'Apy.ai Kpan)oaoat ev rj) avataipofci roz abTOKE(]><iXou, in: ©eoXoyia
28 (1957) 5.22; . PAPASTATHIS, op. cit. (n. 2), 267-271; M. FOUYAS, Tpénot; avaKtipuSeux;
AuTOKe<)>c<Xou Kai AOTOVOPOU ‘Ekk>.i]oi'c;, IN: EKKXnmacmKOt; «héipot; 61 (1979) 645'653 [:|DE|V|,
o6eoXoyiKai Kai ItrropiKai MfXerui, vol. I, Athens 1979 2187226) V. PHEIDAS, T6 adTOKetJtaXov Kai
o aurdvopov ev rfi OpOodoEo: 'EkkAilcjiy, Jerusalem 1979; S. TROIANOS, nupartipnoEic eni T&v
iwik&v Kai 060ia0TiK&V npoRnoOeoetev dvakOpuijeioc tolu auroKEiJioXou kai tou adrovopou ev rf)
Op60685<P EKKApnly, iN: TippnkOv 'Aifiepwp« ei? tov MnTpottoXiTT|v Kirpooc BapvéBav eiri Ij)
25ernpidi M[C apyiepaTeiac rou, Athens 1980, 337-348, P. AKANTHOPOUEOS, oi Oeapoi tik
«aurovopiac» Kat rou «atrokeit>axou» rtov OpO086MNCY Ekkx>)(tusv OUP<titova pe to Oetiké Bikoio tou
OiKoupeviKou Narptapxeiou korsrei OtidpKeta tou 19-« kat 20+ aitiva, Thessaloniki (Poumaras) 1988,
M. FOUYAS, H Beoe ttpog to a0TOKeitiaXov ev rp 'Opsossfiu EKKApoir, in: ©eoXoytKai Kai laropiKai



155

According to one theory — that of the Apostolic See — for a Church lo be
proclaimed independent, its see must have been founded by an Apostle. This
opinion does not seein well founded upon historical fact. Thus, a number of
bishops of apostolic sees were subordinated to bishops of sees that were not
apostolic. Among these may be cited the bishop of Jerusalem who was under that
of Caesarea (Canon 7 of the First Ecumenical Council), or the bishop of
Byzantium, who, even though this see had been founded by the Apostle Andrew,
was under the bishop of Heraclea up to the time when the Capital ofthe Roman
Empire was transferred to the New Rome. Likewise, during the Erst centuries of
Christianity the Churches of Milan. Lyon and C’arthage were each an independent
ecclesiastic center, even though they had not been founded by an Apostle.

According to other opinions, the conditions of independence are related to
the political importance ofthe ecclesiastical see and to the principle of the State.
These views may be founded on Canon 17 of the Fourth Ecumenical Council and
Canon 38 of the Council in Trullo. These canons, moreover, deal with new cities
that had become important administrative centers of the state. They were thus
elevated to bishoprics that were independent of the bishops on whom they had
prcviously depended. The political importance ofthe see could be considered as a
condition of independence only if it were connected with a significant
ecclesiastical need, in the light of a particular time, under concrete circumstances
and only in view of a specific see. Thus, Canon 9 of the Council of Antioch
elevated the bishop of the melropolitan see to Primate of the region, in order that
“all those who have any kind of affair to attend to are wont to come from all
quarters to the Metropolis.” Canon 17 of the Council of C'arthage allowed a
Primate in Mauritania “because of the distance.” Canon 37 of the Council in
Trullo gives greater competence to the bishops of the regions occupied by the
“barbarians." On the other hand, even though Eastem lllyricum became part ofthe
Eastem Roman Empire in 329, its Church continued to be under the authority of
the Pope, the bishop of Rome, up to the Iconoclast period, because there was no
ecclesiastical necessity to detach itself until that time. In bis letter to Pope
Nicholas, Patriarch Photius formulated the principle that the affairs of the Church
change when the administration and political authority in the State are changing.
Nevcrtheless, this is not a sine qua non principle, because Photius adds at the end
of his phrase the word "eiiodev'\ which means “according to usage.-'4

For the same reasons, the condition of ethnicity cannot be accepted, as in the
example ofthe autocephaly of the Church in Russia. The same has applied in the
Balkans. The Archbishopric of Ochrid and, later, the Archbishoprics of Tirnovo
and Pec lost their independence for ecclesiastical reasons, even though peoples of
well defined ethnic origins resided in the territory under theirjurisdiction.

What has been mentioned above makes clear that the principles of the
Apostolic See, ofthe political importance of an ecclesiastical see, of ethnicity and

MeXerai, vol. Il, Athens 1983, 370-418; G. PAPATIIOMAS, Essai de bibliographie (ad hoc) pour
I'etude des questions de l'autocOphalic, de I'autonomie et de la Diaspora. Katerini 2000.
4 B. .LAOURDAS - L. G. WESTERINK, Pholii, Patriarehae ConslantinopoliUini, Epistulae et

Amphilochia, vol. 11, ep. 290 (18.3.862), p. 136,1. 405-408, Leipzig (Teubner).



156

of the state principlc do not constitute fundamental conditions for independence.
These principles had been used froin time to time in ecclesiastical practice,
without however being consistently observed in later periods. These were
provisional and non-official Solutions, satisfying specific needs. The Church
however ought not to yield to political authority or be a means to attain non-
religious ends. The conditions of independence should be founded only upon
purely ecclesiastical grounds and should be examined upon the emergence of
ecclesiastical needs. Thus, conditions for independence may include the
impossibility of communication of a Church with the centcr; the occupation ofa
region by enemy forces; the creation ofa new State, as well as any other reasons
arising at different times in the contex| of exciusively ecclesiastical needs.

According to Canons 34 and 37 of the Holy Apostles, the readiness and
guarantees with which the Synod of a Church may freely and harmoniously
exercise its authority are considered as being the fundamental principles of the
conditions pertaining to the independence of the Church. Thus, the independence
of a Church should not aim at creating ecclesiastical empires separated by
insurmountable walls, but should try to facilitate and strengthen fratemal bonds
between the Churches.

One of the above conditions having been fulfilled, various other l'actors
should also converge so that a Church may achieve its independence. These
factors, as they have been formed through ecclesiastical usage, are the will of the
congregation (clergy and flock) for the independence of their Church, the
concession of independence on the part of the Mother-Church on whom the
Church requesting Separation depended, and the decision of an Ecumenical
Council.

The principle ofthe self-determination of the people, established recently in
Public International Law, has been applied in the Christian Hast ever since the
time of the Holy Apostles. The will of the clergy and the laity had always been
taken into consideration in the administralion of Church affairs. In the modern
state today, this will is expressed by the Government, by Parliament or by the
Church itself. Theoretically, these authorities not only express their will but also
that ofthe people for whom they rule. It should also be noted that the component
of the people has always been significant for Church independence in the
Orthodox Church.

It is, however, evident that the desire of the faithful for the independence of
their Church does not always correspond with the interests of the Church; on the
conlrary, it may run contrary to other goals, alien or harmful to the Church. For
this reason, it is delinitely up to the mother-Church to pronounce on the
independence requested by one of its subordinate Churches. This factor is
significant for all the Churches.

The third factor for all conditions of Church independence is, finally, the
agreement of an Ecumenical Council or some other type of Council — or even the
approbation of each Orthodox Church. This principle had been proclaimed by the
Ecumenical Patriarchate when it granted autocephaly to the Church of Romania,



157

on the condition that it would be approved by all the Orthodox Churches
assembled in an Ecumenical Council orsome other great Synod.

Up to this point we have been discussing ecclesiastical indepcndence, a term
which comprises autoccphaly, as well as the autonoinous and semi-autonomous
ecclesiastical regime, common principles and common factors, as well as the
differentiation between tliem, at least as this concems autonomous and semi-
autonomous Churches within the Ecumenical Patriarchate. | will discuss this
particular topic in the second part of my paper.

/1.

Since the 19th Century, the Patriarchale in Constantinople has granted

autonomous ecclesiastical Status to the following countries: In 1831 to Serbia; in
1900 to Crete; in 1923 to Czechoslovakia, Finland and Estonia, and in 1936 to
Latvia.

1 will now brielly focus on the main points of these respeclivc Patriarchal
Acts.

The official Patriarchal Act, the Tonus, for Serbia refers to the new polilieal
Situation in the country, i.e. the establishment of the Principality of Serbia, which
required a new regulation of ecclesiastical affairs. The request had been submitted
by the ruling Prince MiloS Obrenovic, the clergy and the people of Serbia. The
terms of autonotny consisted ofthe following: 1) The Metropolitan and bishops
would be chosen from among the members ofthe Serbian clergy by the Prince and
the people, whereas their elcction would be ratified by the Ecumenical
Patriarchate; 2) If there were no suitable candidates, the Patriarchate should be
asked to send bishops chosen from “among the Greek prelates"; 3) The prelate of
Beigrade and Metropolitan of Serbia should always be a Serb; 4) Ifnew territories
happened to become inlegrated into the Principality, the abovementioned
autonomous ecclesiastical regime would be extended to them too, under the same
terms; 5) Upon every election, a certain sum of money should be offered to the
Ecumenical Patriarchate; 6) The estate ofthe prelates of Serbia would be inherited
by the Serbian nation; 7) A prelate could not be removed from office without the
approval ofthe Patriarch and of the ruling Prince; and 8) the Patriarch should be
commemorated at every holy ceremony held in the Serbian Church.5

This state of things continued until 1879, when the Serbian Church was
granted autocephaly.

No Tomos (official Act, patriarchal decree) was issued by the Ecumenical
Patriarchate for the autonomous Status of the Church of Cretc. Only a covenanl
was signed between the Principality and the Patriarchate. Crete acquired limited
Political independcnce from the Ottoman Empire and became an autonomous
Principality in 1898. In that same year, the Metropolitan see became vacanl, to
which the Ecumenical Patriarchate elected Evmenios Xiroudakis. In order to enter

5 Scc ahove (n. 3) AKANTHOPOULOS. op. eit, 147-153.



158

upon his duties, the newly elected prelate had to be issued a berat by the Ottoman
Sultan. The Cretans strongly opposed this process. Thus, two articles of the
Constitution of the Cretan Polity (art. 31 and 112), provided for the Prince’s pre-
rogalive to confer with the Patriarch of Constantinople in order to establish a new
process for the ratification ofthe election ofprelates, compatible with Canon Law.

The agreement was signed on 14 October 1900, and included the following
temis: 1) When the Metropolitan see became vacant, the Prince would propose
three bishops to the Ecumenical Patriarchate, which in tum would elect the Metro-
politan of Crete from among them; 2) The election and establishment of bishops
should be duly announced to the Patriarchate; 3) The Metropolitan of Crete would
continue to be a member of the Holy Synod of the Ecumenical Patriarchate; 4)
Stavropeghia - i.e. the monasteries founded by ecumenical patriarchs in the past -
would preserve their patriarchal character; 5) All other matters conceming the
Church of Crete should be regulated by this institution freely, in consultation with
the competent authority of the Principality. The Cretan Law 276/1900 “On the
Charter ofthe Orthodox Church in Crete* followed right after this Agreement, and
was replaced in 1961 by the Greek L. 4149, i.e., the new Charter ofthe Church of
Crete. This law slipulates that the Church ofCrete is semiautonomous with regard
to the Ecumenical Patriarchate, and it has added to the above terms of autonomous
ecclesiastical Status many new ones in favour ofthe Patriarchate. Thus, since 1961
the prerogatives of the Ecumenical Patriarchate in Crete have been varied, being
ofan administrative, judicial, legislative or ofa mixed nature.6 7

The Tomos which declared the Orthodox Church of Czechoslovakia
autonomous was issued in March 1923. It mentions that the Orthodox
congregation submitted a relevant request to the Ecumenical Patriarchate, which
the latter accepted. The motive for the concession of autonomy presented in the
Tomos was that conditions had changed for the Czechoslovakians with the
formation of their ow'n State. The terms under which autonomy had been
conceded were the following: 1) The election of the Archbishop is sanctioned by
the Ecumenical Patriarchate; 2) The prelates have the right of appeal to the
Patriarchate of Constantinople; 3) The Church receives the Sacred Myron from
Constantinople; 4) The Archbishop commemorates the Ecumenical Patriarch; 5)
The Regulations issued by the new Church for its finctioning have to be
sanctioned by the Holy Synod in Constantinople.'

The Tomoi that have been issued in 1923 by the Ecumenical Patriarchate for the
autonomy of the Churches of Finland and Estonia are almost identical. The reason given
for granting autonomy to these Churches was that, because of irregulér circumstances in
the Russian Church to which they were subordinated, the Churches of Finland and
Estonia remained unprotected and the Patriarchate in Constantinople should take care of
them. Thus, the Ecumenical Patriarch gave his blessing to the autonomy that had already
been granted by Tikhon, Patriarch ofMoscow and all Russia, to the Orthodox Churches

i On the various issues conceming the Church of Crete, sec K. PAPAGEORGIOU, OpOo6oEr]
F.KKXr|<riu ni? KpnriK, in: TaXtoc 9 (2001) |-453.
7 See above (n.3) AKANTHOPOULOQS, op. eil., 153-159.



159

of Finland and Estonia under tlie fbllowing terms: 1) Hie Church of Finland is an
Archbishopric and tliat of Estonia a Metropolis, both with a lloly Synod. Ifan adequate
number ofprelates did not exist for the eonstitution ofa Synod in one ofthese Churchcs,
bishops front the other Church, or front any C'hurch under the jurisdiction of the
Eeumenical Patriarchate, should be invited to take part in its transactions; 2) The eleclion
ofthe Archbishop of Finland and ofthe Metropolitan of Estonia must be sanclioned by
the Eeumenical Patriarch; 3) Prelates of these Churches have the right ofappeal before
the Eeumenical Patriarchate; 4) The Archbishop and the Metropolitan of each ofthese
Churches must commemorate the Eeumenical Patriarch; 5) The two Churches receive
the Sacred Myron front Constantinople; and 6) They are in communion with the other
Orthodox Churches through the Eeumenical Patriarchate.”

After the annexation of Estonia to the Soviet Union, the Estonian Orthodox
Church went into exile. In 1996 the Tomos of 1923 was brought back into
Operation by an Act ofthe Eeumenical Patriarch, upon the petition ofthe Estonian
Autonomous Orthodox Church. Since then, the Orthodox parishes in Estonia have
becn separated and are under the jurisdiction of two Churches: the Patriarchate of
Moscow and the Autonomous Estonian Church. The Situation thus created causes
canonical, social and other problems, as well as being the source of significant
friction. 1 wish and hope that this issue will be solved in a manner that will bring
satisfaction to the whole Orthodox Church.”

Finally, the Church of Latvia was proclaimcd autonomous in February 1936,
The new politieal Situation in Russia, the death of Metropolitan loannis, the
impossibility of communication with the Patriarchate of Moscow, to which the
Metropolis of Latvia was subordinated - hence the impossibility of contact with
other Orthodox Churches - forced the Government of Latvia to address the
Eeumenical Patriarchate. The latter granted autonomy to the Metropolis of Latvia
under the following terms: 1) When the metropolitan throne of Riga would
become vacant, the General Ecelesiastical Assembly should compile a list ofthree
candidales and submil it to the Patriarchate in Constantinople; from this list the
Holy Synod would elecl the new Metropolitan; 2) The metropolitan and the
bishops have a lifclong term of office, but may be removed from offiee after a
final decision taken against them by the Holy Synod of the Eeumenical
Patriarchate, functioning as a court; 3)The Metropolitan commemorates the
Patriarch; 4) He receives the Sacred Myron from Constantinople; 5) The
regulations issued by the Church of Latvia should comply with the Holy Canons
and their Interpretation accepted by the Eeumenical Patriarchate.

The autonomy ofthe Church of Latvia was preserved until its annexation to
the Soviet Union.10

Another form of ecelesiastical independence is the Hexarchy. The term
llexarchy (Hexarchia) made its appearance in the earliest Christian times. It**

s See above (n.3) AKANTHOPOULOS, op. eil., 159-167.

* 0. PAPATHOMAS - M. PAL.LL. The Autonomous Orthodox Church of Estonia, Katerini
2002. P, RODOPOUL.QS. The Kussian Canonical Territory - The Kslonian Question, in: lGtIM,
MOfixai, vol. B, Thessaloniki 2008,245-257.

lu See above (n.3) AKANTHOPOULOS, op. cit,, 167-172.



160

denoted thc meiropolitan who had precedence of honor among the metropolitans
who had their sce in the same administration, and who had his see in the most
important city. The term also denotes die cleric to whom the Patriarch entrusls the
supervision of the slavropeghia monasteries. Moreover, this term refers to
settlements - sorne sort of farming units ofthe Middle Ages — which were owned
by the Patriarch, but had been granted to laymen, “patriarhika kastellia" or
"patriarchal villages.”

In modern times, the term denotes the official representative ofthe Patriarch,
his locum lenem, who is sent over to a province in Order to deal with serious
situations.

Since 1715, the only Hcxarchy ofthe Ecumenical Patriarchale, in the first
sense, is currently that of Patmos. Its territorial jurisdiclion exlends to this island
and some other small islands nearby. 1t constitutes a special province of the
Ecumenical Patriarchate, the Hexarch being the Abbot of the Monastery of Saint
John the Evangelist. The |lexarch is also the spiritual head of the region in place
ofthe bishop, who is the Patriarch."

In conclusion, 1 would like to draw attention to a new form of ecclesiastical
independente, which in fact is not really what it secms to be: that ofthe regime of
the so-called ““New Lands”” in Greece. Through a Law of the Greek State - and
subsequently by an Act of the Patriarch of Constantinople, in 1928 - Epirus,
Greek Macedonia. Western Thrace and the Aegean Islands continue to render
spiritual obcdience to the Patriarchate of Constantinople, though these provinces
have been integrated into the administrative structure ol'lhe autocephalous Church
of Cireece. As concems Canon Law, it is a paradoxical regime, which very offen
causes friction.

As | hope has become clear, the prineiples and factors in the concession of
autonomy are the same as those required for autocephaly. The practice that the
Ecumenical Patriarchate was compelled to follow by the circumstances ofthe 19"
and 20lh centuries — not the theoretical prineiples leads to the conclusion that
autonomy is granted to a Church with a numerically limited membership laymen
and clergy — who live in an independent country, and, foremost. because of
evident ecclesiastical needs. The changes in Eastern and South-Eastern Europe
during the last 20 years will prohably produce quite a number of problems
conccrning ecclesiastical independence in the near fulure.

The Orthodox Church should be able to deal with such problems without
nationalistic criteria, according to its needs. Each and every form of independence,
though, may well satisfy the national pride of a peoplc and its state prestige, but
for the Orthodox Church as a whole it is, in fact, its Achilles’ heel.

11 Sce M. PAIZI-APOSTOLOPOULOU, O Oeopoc rr|c riuipiupxiKt)<; (140”-190c aitbvac),
Athens 1995. A.-P. NIKITARAS, rtuTpiapxiKii Etjapxw Kat lepa Mcivri rturpov, Katerini 2005.



161

AUTONOME UND SELBSTVERWALTETE KIRCHEN IM MOSKAUER
PATRIARCHAT

Vladislav T sy p i n, Moskau

Die llerde der Russischen Orthodoxen Kirche ist tber mehrere Lander und
Kontinente verteilt. Um die Administration verschiedener Teile der Kirche zu
erleichtern und kulturelle und politische Besonderheiten besser beriicksichtigen zu
kdnnen, gibt es Exarchate und Autonome Kirchen. Der Aulbau der Russischen
Orthodoxen Kirche unterscheidet sich — wie auch jener der meisten anderen
Orthodoxen Ortskirchen — in unserer Zeit wesentlich vom byzantinischen. In der
byzantinischen Periode gab es im territorialen Aufbau einer Ortskirche zwischen
dem Patriarchat und der Dibzese eine Mittelstufe, und zwar die sogenannten
Metropolicn, die zunéchst (etwa bis zum Ende des IV. Jahrhunderts) autokephal
waren. In der Gegenwart hat von allen Ortskirchen nur eine, die Ruménische
Kirche, eine metropolitanc Struktur.

In der Geschichte der Russischen Orthodoxen Kirche wurde mehrmals die
Frage der Bildung von Metropolitansprengcin dikutiert. Dieses Thema wurde vom
GroRen Moskauer Lokalkonzil von 1666-1667 und spéater auch vom Moskauer
Lokalkonzil 1682 behandelt, aber einen positiven Beschluss zu dieser Idee hatte
man dennoch nie gefasst. Das Lokalkon/.il von 1917-1918 fasste in seiner dritten
Sitzungsperiode den Beschluss ,,Uber die kirchlichen Gebiete”. Damit wurde diese
Frage prinzipiell gelost, aber konkrete MaRnahmen seiner Umsetzung auf die
Zukunft verschoben und an die standigen Behorden der kirchlichen Verwaltung
verwiesenl. In der Folge machten die au3erordentlich schwierigen Umstande des
kirchlichen Lebens in der damaligen Zeit die Umsetzung des Beschlusses
unmaoglich.

Obwohl also die territoriale Einteilung der Russischen Kirche in
Metropolitansprengel nicht verwirklicht worden war, entstanden im 20.
Jahrhundert in ihrem Jurisdiktionsgebiet solche Gebilde wie autonome Kirchen.
Selbstverwaltete Kirchen und Exarchate. Als erste wurde im Jahre 1918 die
Ukrainische Autonome Kirche konstituiert. Spater, im Zusammenhang mit der
Entwicklung des Schismas in der Ukraine, ersetzte der heilige Patriarch Tichon
den Autonomiestatus der Ukrainischen Kirche durch den eines Exarchats. Diesen
Status besal diese Kirche dann bis zum Jahre 1990, als ihr durch den Tomos des
Patriarchen Alexij die Selbstverwaltung gewahrt wurde. Im Jahre 1970 wurde -
mi Kontext der Normalisierung der Beziehungen mit der Amerikanischen Kirche
~ der Japanischen Orthodoxen Kirche die volle Autonomie gegeben.* 017

' OnpeaeaemiH ii nocTaiiOBJicima C'BameHHoro CoRopa npaBoc.iaBiioii PocciHCKoii UcpKBii.
017 1918. M,, 1994, Bkin. 4,c. 14.



162

/. Autonome Kirchen

Der Fachterminus ,Autonome Kirche" ist zwar relativ neu, aber das
Phanomen als solches - dass eine Ortskirche eine breite, aber nicht volle
Selbststandigkeit hat — war sowohl im Altertum, als auch im Mittelalter gut
bekannt. Tats&achlich war die Russische Kirche selbst bis zum Jahre 1448
sozusagen quasi-autonom: formell war sie nur eine Metropolie des Patriarchats
von Konstantinopel, aber wegen ihrer territorialen Entfernung, der ethnischen
Eigenart und der politischen Unabhangigkeit der Rus’ vom byzantinischen
Imperium, hatte sie nur eine beschréankte Abhangigkeit vom patriarchalen Thron,
besal also im Unterschied zu den anderen Metropoiien des Patriarchats eine
teilweise Autonomie.

Der Hauptunterschied zwischen den autokephalen und autonomen Kirchen
besteht darin, dass autokephale Kirchen eine selbststandige Kette der
apostolischen Uberlieferung haben und ihre Bischéfe, darunter auch die
Ersthierarchen, von den Bischéfen dieser Kirchen geweiht werden. Autonome
Kirchen entbehren einer solchen Selbststandigkeit; die Ernennung des
Erstbischofs einer solchen Kirche erfolgt nicht ohne Beteiligung der Mutterkirche.
Daraus folgen auch andere Beschrankungen der Selbststandigkeit der autonomen
Kirche: deren Satzung wird von der héchsten Verwaltungsbehérde der
autokephalen Kirche bestatigt, was zum Ausdruck der kanonischen Abhangigkeit
dient. Das heilige Myron bekommt eine autonome Kirche von der Mutterkirche.
Der Erstbischof der autonomen Kirche ist der gerichtlichen Jurisdiktion der
autokephalen Kirche unterworfen. Ihre Beziehungen mit den anderen Ortskirchen
entwickeln autonomen Kirche nur durch die unbedingt notwendige Unterstitzung
der Mutterkirche, doch nehmen autonome Kirchen durchaus an den
interekklcsialen Treffen, darunter auch solchen auf panorthodoxen Niveau, teil;
ihre Position zu den Themen, die besprochen werden, soll jedoch mit der
Mutterkirche akkordiert werden. Autonome Kirchen haben meistens eine geringe
Anzahl an Bischofen, es kann sogar nur ein Bischofsein, wie es noch vor kurzem
in der Japanischen Autonomen Kirche tatséchlich war.

Heutzutage besteht in der Jurisdiktion der Russischen Kirche auRer der
Japanischen Autonomen Kirche formell auch noch die Chinesische Autonome
Kirche, die aber faktisch wahrend der sogenannten Kulturrevolution in China
vernichtet worden ist. In den letzten Jahren wurden Bemihungen zu ihrer
Wiedergeburt unternommen, aber das Haupthindernis dazu besteht in der
Gesetzgebung der Chinesischen Volksrepublik, die jegliche Abhangigkeit der
religidsen Gemeinden Chinas von auslandischen religiosen
Verwaltungskorperschaften ausschlie3t. Eine Losung dieses komplizierten
Problems konnte in der Gewahrung der vollen Autokephalie an die Chinesische
Kirche bestehen, aber dafiir fehlen notwendige Bedingungen - die Chinesische
Kirche hat eine zahlenmaRig geringe Herde, zu wenige Priester und keinen
einzigen Bischof. Und der etwaigen Weihe eines Bischofs fiir die Chinesische



163

Kirche steht schon wieder ein legislatives Verbot in der Gesetzgebung der
Chinesischen Volksrepublik entgegen.

/1. Selbstverwaltete Kirchen

Seit dem Jahre 1990 entstanden innerhalb der Russischen Orthodoxen Kirche
solche Gebilde, die den kanonischen Status einer sogenannten ,Selbstverwaltelen
Kirche” erhielten. Zuerst bekam diesen Status die Ukrainische Kirche, die, wie
schon gesagt, vorher ein Exarchat war, anschlieend wurden die Moldauische, die
Lettische sowie die Estnische Selbstverwaltete Kirche konstituiert. SchlieBlich
erhielt im Jahre 2007, im Zusammenhang mit der Normalisierung der
Beziehungen zwischen dem Moskauer Patriarchat und der Russischen Exilkirche
und folglich auch mit der Wiederherstellung der kanonischen Koinonia zwischen
unseren Kirchen, auch die Russische Exilkirche die Selbstverwaltung in der
Jurisdiktion des Moskauer Patriarchats.

Faktisch gibt es bei den Selbstverwalteten Kirchen in der Jurisdiktion der
Russischen Orthodoxen Kirche Unterschiede hinsichtlich ihres Rechtsstatus. Dem
Grad der Autonomie entsprechend, kann man drei Stufen unterscheiden: die
grote Selbststandigkeit besitzt die Ukrainische Kirche. lhr Rechtsstatus wird in
der ,Satzung der Russischen Orthodoxen Kirche", die vom Bischofskonzil vom
Jahre 2000 angenommen worden ist, auf folgende Weise bestimmt: ,Die
Ukrainische Orthodoxe Kirche ist eine Selbstverwaltete Kirche, die eine breite
Autonomie besitzt”2. Dabei ,soll sie in ihrem Leben und in ihrer innerkirchlichen
Téatigkeit den Grundsétzen des Tomos des Patriarchen von Moskau und ganz
Russland vom Jahre 1990 und der Satzung der Ukrainischen Orthodoxen Kirche,
die von ihrem Vorsteher und vom Patriarchen von Moskau und ganz Russland
bestétigt wird, folgen”3. Sie fasst selbststandig Beschliusse zu den wichtigsten, sie
betreffenden kanonischen Fragen, darunter auch dber die Grindung neuer
Didzesen und Uber die Weihe von Bischofen. Der Unterschied des kanonischen
Rechtsstatus zum Rechtsstatus der vollautonomen Kirchen im eigentlichen Sinn
des Wortes ,Autonomie” besteht nur darin, dass der erste Bischof dieser Kirche
und seine Vertreter an interorthodoxen Treffen nicht als selbststéndige Delegaten
und Delegationen teilnehmen. Sie durfen nur als Mitglieder der Delegationen ihrer
Mutterkirche, also des Moskauer Patriarchats, an solchen Treffen und Gremien
teilnehmen. Die Meinung, dass die Selbststandigkeit der Ukrainischen Kirche
durch die permanente Mitgliederschaft ihres Vorstehers im Heiligen Synod der
Russischen Orthodoxen Kirche, wo er den Rang nach dem Patriarchen besitzt,
beschrankt wird, ist unbegrundet.

Dem autonomen Status der Ukrainischen Kirche folgt die Russische
Exilkirche, die offiziell die ,Russische Auslandskirche"” genannt wird. Ilhr
kanonischer Rechtsstatus und Aulbau wird im ,Akt Uber die kanonische
Koinonia” des Jahres 2007 und von ihrer eigenen Satzung bestimmt. Der ,Akt

2ycraB. VIII, 17.
'ycMB. vm, i7.



164

Uber die kanonische Koinonia”, der vom Patriarchen von Moskau und ganz
Russland, Alexij 11. und vom Metropoliten von New York und Ostamerika und
Brstbischof der Russischen Auslandskirche, Laurus zusammen mit den
Mitgliedern des Heiligen Synods der Russischen Orthodoxen Kirche und des
Synods der Russischen Auslandskirche unterschrieben ist, lautet:

2. Die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland ist selbstandig in
pastoralen, administrativen, wirtschaftlichen, Eigentums- und Zivil-
Angelegenheiten, w'obei sie sich in kanonischer Gemeinschaft mit dem
gesamten Pieroma der Russischen Orthodoxen Kirche befindet.

[...] 4. Der Ersthierarch der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland wird
von ihrem Bischofskonzil gewahlt. Die Wahl wird vom Patriarchen von
Moskau und ganz Russland sowie vom Heiligen Synod der Russischen
Orthodoxen Kirche gemaf3 den Normen des kanonischen Rechts bestétigt.

[...] 6. Entscheidungen Uuber die Einrichtung oder die Auflésung von
Diozesen innerhalb der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland werden
von ihrem Bischofskonzil in Ubereinkunft mit dem Patriarchen von Moskau
und ganz Russland und dem Heiligen Synod der Russischen Orthodoxen
Kirche getroffen.

7. Bischofe der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland werden von
ihrem Bischofskonzil oder - in Fallen, die die Satzung der Russischen
orthodoxen Kirche im Ausland vorsieht, - vom Bischofssynod gewéahlt. Die
Wahl wird vom Patriarchen von Moskau und ganz Russland sowie vom
Heiligen Synod der Russischen Orthodoxen Kirche auf kanoischer
Grundlage bestatigt,

8. Die Bischofe der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland sind
Mitglieder des Landes bzw. des Bischofskonzils der Russischen Orthodoxen
Kirche und nehmen ordnungsgemaf an den Sitzungen des Heiligen Synods
teil. Vertreter des Klerus im Ausland nehmen ordnungsgemafl am Lokalen
Konzil der Russischen Orthodoxen Kirche teil.

[...1 10. Beschliisse des Heiligen Synods der Russischen Orthodoxen Kirche
kommen im Bereich der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland unter
Beriicksichtigung der Besonderheiten zur Anwendung, welche durch den
vorgesehenen Akt, die Satzung der Russischen Orthodoxen Kirche im
Ausland sowie die Gesetzgebung der Staaten, in denen sie ihren Dienst
versieht, vorgegeben sind.

11. Berufungen hinsichtlich der Entscheidungen der hochsten kirchlichen
Jurisdiktionsgewalt der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland werden
an den Patriarchen von Moskau und ganz Russland gerichtet.



165

12. Anderungen im Statut der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland,
die von der hoéchsten gesetzgebenden Macht derselben vorgenommen
werden, bedirfen der Bestéatigung durch den Patriarchen von Moskau und

ganz Russland und den Heiligen Synod der Russischen Orthodoxen Kirche,
sofern solche Anderungen kanonischen Charakter besitzen.”4 5

Der Unterschied im kanonischen Reehlsstatus der Auslandskirche und dem
Rechtsstatus der Ukrainischen Kirche findet sich im 6. und 7. Punkt des Aktes; er
besieht darin, dass die Beschliisse der Auslandskirche hinsichtlich der Errichtung
bzw. Aufhebung von Ditzesen und beziglich der Weihe der Bischéfe vom
Heiligen Synod des Moskauer Patriarchats zu bestatigen sind. Dabei ist es aber
wichtig zu betonen, dass der ,Akt Uber die kanonische Koinonia” nur eine
kanonische Begriindung der Absage einer solchen Bestéatigung vorsieht.

Aufder nachsten Stufe der Autonomie stehen die Moldauische, die Lettische
und die Estnische Selbstverwaltete Kirche. Der kanonische Rechtsstatus und
Vcrwaltungsaufbau dieser Kirchen sind im VIII. Kapitel der ,Satzung der
Russischen Orthodoxen Kirche" vom Jahre 2000 beschrieben. Dagegen lassen
diese Regelungen den Rechtsstaus der Ukrainischen Kirche und der Russischen
Auslandskirche unberthrt.

Gemall der ,Satzung der Russischen Orthodoxen Kirche” verwirklichen
Selbstverwaltete Kirchen ,ihre Tatigkeit auf der Grundlage und in dem Rahmen,
Qie vom Tomos des Patriarchen von Moskau vorgesehen sind, der in
Ubereinstimmung mit den Beschliissen des Lokalkonzils oder des Bischofskonzils
gegeben werden kann. Der Beschluss Uber die Grindung oder Auflosung einer
Selbstverwalteten Kirche und UUber ihre territorialen Grenzen wird vom
Bisehofskonzil gefasst™'.

Als Verwaltungskdrperschaften dieser Kirchen sind Konzile und Synoden
mit einem Erstbischof (mit dem Titel eines Metropoliten oder Erzbischofs) an der
Spitze vorgesehen. Der Erstbischof oder Vorsteher der Kirche, ,wird vom Konzil
der entsprechenden Kirche aus den Kandidaten ausgewahlt, die im voraus vom
Heiligen Synod des Moskauer Patriarchats bestéatigt worden sind"6. Nach der
Wahl soll der Kandidat vom Patriarchen bestétigt werden. Sein Name wird im
Gottesdienst in den Gotteshausern der Selbstverwalteten Kirche nach dem Namen
des Patriarchen von Moskau und ganz Russland kommemoriert. Die Beschlisse
Uber die Grindung oder Aufhebung von Diézesen einer Selbstverwalteten Kirche
und tber ihre territorialen Grenzen werden vom Patriarchen von Moskau und ganz
Russland und vom Heiligen Synod nach dem Vorschlag des Synods der

J DI. Ubers, nach: Der Bole 2006, 10 f.
5 ycTilB. VIII. I. Der vollstandige Text der Salzung kann linier anderem von der Websile des

Kirchlichen AuBenamtes des Moskauer Patriarchats (htlp://orlhodoxeurope.org/page/3/15.aspx)

ubgerul'en werden.
6 yeraB, VIII, 4.



166

Selbstverwallelen Kirche gefasst’™. Andere Bischofe der Selbslverwalteten
Kirchen werden von ihrem Synod auch aus jenen Kandidaten gewahlt, die vom
Heiligen Synod des Moskauer Patriarchats und vom Patriarchen im voraus
bestatigt worden sind. Diese Bischofe sind Mitglieder der Landeskonzile und der
Bisehofskonzile der Russischen Orthodoxen Kirche und nehmen an den Sitzungen
des Heiligen Synods des Moskauer Patriarchats als provisorische Mitglieder teil.
Die Entschlisse der hochsten Verwaltungsorgane des Moskauer Patriarchats sind
fur Selbstverwaltete Kirchen obligatorisch. ,Das allgemeine Kirchengericht und
das Gericht des Bischofskonzils sind Gerichte der héchsten Instanz fur die
Selbstverwaltete Kirche”8. Die Satzung einer Selbstverwalteten Kirche hat das
Verwaltungssystem der Kirche dem Totnos des Patriarchen entsprechend zu
regeln. Sie wird von ihrem Konzil erlassen und vom Heiligen Synod und vom
Patriarchen bestatigt”.

//]. Exarchate

Exarchate sind innerhalb der Russischen Orthodoxen Kirche erst nach dem
Landeskonzil 1917-1918 entstanden. Im Jahr 1921 wurde das Ukrainische
Exarchat anstatt der Ukrainischen Autonomen Kirche gebildet. Spater wurden
Exarchate im Ausland gegriindet: in Westeuropa und in Amerika. Im Jahr 1989
wurden Exarchate im Ausland aufgelést, und gleichzeitig wurde das
Weil3russische Exarchat konstituiert. Demnach gab es in den Jahren 1989-1990 in
der Jurisdiktion der Russischen Kirche zwei Exarchate: das Ukrainische und das
Weilrussische. Im Zusammenhang mit der Grindung des WeilRrussischen
Exarchats wurde das Statut, das vom Lokalkonzil 1988 angenommen w'orden war,
vom Bischofskonzil 1990 durch das Kapitel ,Exarchate" ergénzt. Das Statut von
1988 hatte Rechtsstatus und Verwaltungsfragen des Ukrainischen und der
auslandischen Exarchate nicht geregelt. Im Jahre 1990 wurde der kanonische
Rechtsstatus der Ukrainischen Kirche auf der Grundlage eines Patriarchaltomos
verandert. Wie bereits festgehalten, wurde ihr die Selbstverwaltung gewahrt.
Seitdem hat das Moskauer Patriarchat nur ein Exarchat, namlich das
Weildrussische, und bis zum Jahre 2000 hatten die einschlagigen Paragraphen des
Kapitels ,Exarchate" nur das Weil3russische Exarchat berihrt, das auch als die
~Weilrussische Orthodoxe Kirche” bezeichnet wird. In der Satzung vom Jahre
2000 ist das IX, Kapitel dem kanonischen Rechtsstatus des Exarchais gewidmet.

Dieses Kapitel besagt, dass die Vereinigung von Diozesen der Russischen
Orthodoxen Kirche zu einem Exarchat aufdem ethnisch-religiésen Prinzip beruht.
Beschlisse hinsichtlich der Schaffung und Benennung von Exarchaten, ihrer
Grenzen sowie ihrer etwaigen Auflosung werden vom Bischofskonzil gefasst.
,Die Beschlisse des Lokalkonzils und des Bischofskonzils der Russischen
Orthodoxen Kirche und des Heiligen Synods sind lur Exarchate obligatorisch. Das

' YcraB, VIII. 8.
8 YcTaB, VIII. 12.

’ V'cTaii, VIII, 13.



167

allgemeine Kirchengericht und das (iericht des Bischofskonzils sind Gerichte der
hdchsten Instanz fur ein Exarchat™!".

Die héchste gesetzgeberische, administrative und gerichtliche Gewalt steht
im Exarchat seinem Synod mit dem Exarchen an der Spitze zu. Der Synod des
Exarchats ist dem Heiligen Synod der Russischen Orthodoxen Kirche unterstellt.
Die Satzung des Exarchats wird von seinem Synod beschlossen und vom Heiligen
Synod und vom Patriarchen von Moskau und ganz Russland bestétigt. ,Die
Protokolle der Sitzungen vom Synod des Exarchats sollen dem Heiligen Synod
Ubergeben und vom Patriarchen von Moskau und ganz Russland bestétigt
werden"1l.

Der Exarch wird vom Heiligen Synod des Moskauer Patriarchats gewahlt
und durch einen Erlass des Patriarchen von Moskau ernannt. Sein Name wird
beim Gottesdienst in den Kirchen des Exarchats nach dem Namen des Patriarchen
kommemoriert. Die regierenden Bischtéfe und Weihbischofe des Exarchats
werden vom Heiligen Synod des Moskauer Patriarchats nach dem Vorschlag des
Synods des Exarchats gewahlt und ernannt. ,Die Beschlisse Uber die Griindung
oder Aufldsung von Ditzesen des Exarchats und Uber die Festlegung ihrer
Grenzen werden vom Patriarchen von Moskau und ganz Russland und vom
heiligen Synod nach dem Vorschlag des Synods des Exarchats gefasst"12

Der Hauptunterschied zwischen einem Exarchat und einer Selbstverwalteten
Kirche besteht vor allem darin, dass der Vorsteher mit dem Amt des Exarchen
vom Heiligen Synod der Russischen Kirche und vom Patriarchen von Moskau
ohne jegliche Beteiligung seitens des Exarchats ernannt wird. Die Bischéfe des
Exarchats werden vom Synod des Exarchats nicht kanonisch gewahlt, sondern nur
vorgeschlagen. Das Recht der kanonischen Wahl steht allein dem Heiligen Synod
in Moskau zu.

IV. Der spezifische Rechtsstaats von Kasachstan

SchlieBRlich hat die Russische Orthodoxe Kirche noch ein spezifisches
Gebilde, ndmlich das kirchliche Gebiet von Kasachstan, das im Jahre 2000
geschaffen worden ist und das aus drei Didzesen besteht. An der Spitze dieses
kirchlichen Gebietes steht der Bischofsrat mit dem Metropoliten von Astana und
Almata. Der Bischofsrat ist aber nicht bevollmachtigt. Beschlisse von
kanonischer Bedeutung zu fassen. Die Beschliisse des Bischofsrates haben nur den
Charakter einer Empfehlung. Die Themen, die vom Bischofsrat besprochen
werden, berthren Beziehungen der orthodoxen Ditzesen von Kasachstan mit der
Regierung der Republik und auch mit heterodoxen Kirchen, mit den islamischen
Und anderen nicht-christlichen Gemeinden, finanzielle Probleme, Fragen der
theologischen Bildung, der Auflage von kirchlichen Bichern, Zeitschriften und
Zeitungen. Dieses Kirchliche Gebiet ist also prinzipiell etwas anderes als die

Il'ycraB. IX. 3 und 4.
" YcTaii, IX, 8.
‘2 y'cran. 1X, 13.



168

Metropolitansprengel, deren Bildung vom Landeskonzil 1917-1918 vorgesehen
worden war und welche weitgehende kanonische Befugnisse bekommen sollten,
auch hinsichtlich der Weihe der Bischofe.

V. AbschlieBende Bemerkungen

ganzen Te'rntm,N von Metropolitanspreiigeln auf dem
Grenzen von Russland hun, er - rlhodoxcn Kirche, nicht nur auRRerhalb der
und ZUKU"'ft' & *=*

begrindet, in ihrem Aufbau und “ der Iradl,ion und kanonisch
administrativen und poSsS ,, enz' -~ AufteUun* de" staatlichen
Chalkedon). Daraus ilL., Z, , & ZU ensPrethcn (17 Kanon von
Metropolitansprengeln von der Hmwi kl0'l" =~ dcr moRlichcn Blldun« von
Grenzen aufdem kanonischen Terrii ™ dCr poli*'schcn und administrativen
Abc. diese Abhangigkeit der kirchl'i'h ** RuSS,lichen Kirchc abhangen soll-
staatlichen hat einen beschrankten r ,emlonalen Aufteilung von der

bestens illustriert, dass in der nahen v iaraktcr' Dlcscr Umstand wird dadurch
kein Zerfall der Russischen W___B Vergangenheit dem Zerfall der Sowjetunion
gefolgt ist und etliche Versuche der ’Am 1" f"\/ mehnre aul’kephale Gebilde

frommen und kanonisch h -Autokephalisierung” aufden Widerstand von
Schismen entstaizZ Ws,C" K,Crikem u"d Laien trafen, sodass offene

Autonwn”™clrche'n"Selbstv d°r Russischcn Orthodoxen Kirchc. die iber

von AutonoJde :""xarl7 2T KirChe" mit drei unterschiedlichen Stufen

Jurisdiktion austibt, besitzt eine ihr. ""kn?hl,ches Gebiet" (Kasachstan) ihre

Tatsache, dass ihr kanonisch  «.UTl k°mp 1/ierten ethnischen Bestand und der

auch eine bedeutende Di-isn« LS- “.rn,or'um 14 Staaten einschlieBt und dass sie
" D,M|Wra m " ™" Ausland h,,. entsprechende Elastkit«.



169

THE STATUTE OF OrUANI/A™N OF
METROPOLITAN CHURCH ut

Monica-HlenaH er ghel eg iu. Tibingen

The Republic of Moldova is a geographic cnt'i> *~<«-d ,nies in a disputed
(Russian: Dniester) on tlie East and the | hi nvL a "ecade of independence
territorial spacc between Romania and Russia. a'u language and culture aic
'»is still seeking to deline its identity. M°ld°'[*** n: “although for the past 200
*mked to Western Moldova (which lies in 0 jjnion. Tliis is the eontext
years the region was part of Tsarist Russia or 1 and its ccclesiastical
within which it is important to def.ne Moldovan .dent.t,
structures. ,.-rritorv by Russia alter the

Thename Bcssarabial was officially g'vul 1 nussian-Turkish War (1806-
°ttoman Empire ceded it to Russia foUow'ng ajority Of the population ts
'RI12). Traditionally, and even to the presen mmm population movements. the
°' Romanian heritage although, at times ° |
governing powers attempted to change this.

Faslern Europe in 1989, the
Following the collapse of communism -~ Sovjel Umion. por

a time both
A . . een East and
Republic of Moldova became indepentient similar 10 thaf ghyeer >
Romania and Moldova considered a rcum fthc Romanian natio )
Wes, (icrmany in order to revive the great ‘ it scems tha, neithcr
Greater Romania". This goal was not ¥~ e &=acP
Party js interested in a political unifica io a partial ecclesi ‘
.y However one form o unnJ:Icatton S?Bessara%la FM(%B) placed

WASP ONER ARRe G Ra e

C Jurisdiction o%et%%tlﬁlo?n—" palnamhatepl!ar?:ergui'{trs]blf und* «he
existing Mctropolia of Chisinau and Moldo

( sparking a fierce controversy
Jurisdiction of the Patriarchate in Moscow

hetween the two Patriarchates?.

of thc autonomen» Me «V*
rhe present paper trics to presen

wijthout ignoring ,hc ** L1 ‘-
Bessarabia MCB and the roots of its Ic?ac>, the pasi twocenturies.
I"e Russian Orthodox Church in this region

"le WalaghhnT1 Bcssarabia derives from (he Wallaehian Basarab dynasly (1310-1436). founded by
~Opotuh™

“Nasara™> * (1310-1352) which mied over Ihc soulhem pari ofthc present Romania.
~ere details>N gilVC ,,U; namc Bcesarahya to this area during ihcir mililary prcsence from 1484-1538.
~deniicjR n

MISTOR, Localizarea nuinelui Basarabiei in Moldova transpmteana. in: Analele

N Wagin frarT e Ahdpdistiersia ol oBessaahja gaes back lo Ihe initiative ofPelre Paduraru
Ihcnieiroi r 1 4A'scot,a’ v'enr ofIhc Mciropolia ol' Moldova and lew olhcr priesls who desired

°e8inning |[lepa,la

V'car Pelre

I'lc Republic of Moldova bc rcinlcgralcd inlo the Patriarchale of Romania. In ihc
Kl 1111 have 100 niany adherents. bm ihc Situation changcd as time passed. Kpiscopal
“ir°niiaiion |. "raru Was suspended by lhc Patriarchate of Moscow hecausc ol his initiative. (For Ibis

m"ii Bralcful io Professor Vladislav Cypin).



170

/. Short Ifistory ofthe Orthodox Church in the Province ofBessarabia
Beginnings

The sccds of Christianity were brought to the lower reaches of the Danube
River in the Ist-3rd centuries by Roman eolonists. Tertullian notes this in his
treatise Adversus ludaeos by menlioning "the Dacians who converted to
Christianity”.' Tombs have been found in this area. Il is believed tliat these tombs
belong to be those of Christians who suffered martyrdom during the reign of the
Emperors Trajan (98-117) and Dioeletian (284-305).2 Archeologieal digs under
the paleo-Christian basilica in Nieulitel (near the ancient Noviodunum in Scythia
Minor) also unearthed a grave of an older nmrtyrium of Zotieos. Kamasis and
Filippos.

4"1 _ i4Ul Century

The province of Dacia, which also covered the territory between the Prul and
Nistru Rivers near the Black Sea (located only partly on the territory' of modern
Moldova) was included in the region of lllyrica. Unforlunately we do not know
too mucli about the eeelesial Organization of these earlier centuries. Until the 5
Century the bishops of this territory' had been under the jurisdielion of the
Archbishop of Sirmium who, in his turn, was under the jurisdiction of Rome.
Aller the Huns destroyed Sirmium, the church ofthe Dacian province came under
the jurisdiction of the Archbishop of Thessalonica, respectively under the
jurisdiction of Conslantinople. In the 6,h Century the Emperor Justinian | sei up in
his native city the first Justiniana - the eentre of church administration. Dacia
and several other provinces were placed under this eentre.

Between the 8lh - 10lh centuries the Southern region of presenl-day Moidova
belonged to the First Bulgarian Empire and later it was mentioned in the Slav
Chronicles. However, few traces exist of Christian belief in the territory between
the Prul and Nistru rivers in the period Irom the 4lh to the 10,h Century. Later, in
the 12lh - 13lh centuries, the territory from the Nistru to the Danube and Seret
Rivers was controlled by the principality of Galicia, which was part of Russia. In
that period, the jurisdiction ofthe Russian Church, then pari ol'lhe Patriarchate ol
Conslantinople, extended to this territory in a natural way.

! TERTULLIAN, Adversus ludaeos. chapler 8. edited and translalcd by Regina Hauses.
rumhout2007,112414,

41. A. I’OP (cd.), I-listory of Romania, Romanian Cullural Institute, Cluj-Napoca 2006, 20.

" V. LLUNC(il). Creslinismul in Scythia Minor in contcxlual Vest-Pontie. Sen. Sibiu 2000. I-

14%): D. M. P1PP1D1 (cd.). Inscriptiile antice din Dacia si Scythia minor, Academia de Sliinte Sociale st
Politiee a RSR, Bucuresti, 1998.235.



171

14'h - 18" Century

In 1361 thc territory between thc hic'h'gainS! conmriof the

- became a pari of the Principality ol 0
fortress Cetatea Alba (now Bilhorod-Dmstrovs
establishing the river Dniestr as its eastern or e 1
was par, of Wallachia. In 1484 th<tTurk*

Alba gAkkermann in 'L urkish) and annexu

f|u|t|na while the
.he Ottoman Empire. In 1538 the Turks == "*>*>2>=>g ¢ f hHe Ottoman

Ukraine) and Chilia while
pcrii>ds Bessarabia

d chilja an(j Cetatea

of Bessarabia to

central and northem parts of the rcgion were already a
Empire since they were part of Moldavia.

By that time, the Moldavians had a Church of Moldavia.
Anthony of Galicia consecrated the first IS °P ,,lina t0O some sources) at the

Joseph and Meletius. in 1371 andl 1376 (or ater appointed Bishop Joseph
requesl of prince Latoko. In 1387 Prin<< “~~bl-™~*“g of Sropolita,, Anthony,

as theI heag(())f the Moldavian Church with

of thcir own. Metropolitan

r7,.m,ni/ed Bishop, Joseph as
the Patriarchate of Constantinople recogm/ed” “~ jurisdiction of

Metropolitan of Moldova and its metropo la was * por many years the
Ihe See of Conslantinopic with the rights ¢ approved by the
Moldavian hierarchs were elected by their own clergy and were FP

local prince.

A renowned leader of Moldova.
Moldavian principality in 1693 and 1710-1 an
time7, eloquently teslified to the Status o
Metropolitan of Moldavia enjoys a parlicuiat ™ title Of Patriarch and is
comparison with others. Although he does not pos

bject 10 any Patriarch,
called Metropolitan of Moldova and Suceava. k antinople, he cannot be
Although he receives the b,essin? ureat

Canteniir, who was king of the
hnown historian of his
Moldavian Church: “the

“ Eas(crn Church in

dected by the latter and is not obligat to

Metropolitans pay to
Church. ,,e is complete.y exemp,

Church and
he Patriarch; no law ob.iges him to —"———— Me(ropolia as the Patriarch
how to do it; he enjoys the same great author .

In his domain.”* O,,manian nrincipalities and the

asked for the Tsar's
oc”™ Pman invasion and during the

At this time thc relationship between tw
Russ,an Empire was very ctosc. Several

assistance in protecting their borders from

thc higher clergy and
Austro-Turkish War of 1716-18 Dimitri

C antun

r i

Ihc historical outline follows up to a ec .
asarabia. Aspecte din isloria Biscricii si a ncamului roinane ¢

- 1993
j Historian of South hast

r > A. DUTII P. CERNOVODEANU «cd="~-">" ol ,he Ottoman Empire”. Bucurest,
European and Oriental Civilizations; Extracts from
1973.

* 0. CANTEMIR. Descriptio Moldaviae. Bucurcsli 1973.



172

represenlatives of the Sturd/.a family asked the Russian Emperor to liberale
Moldavia from tuttoman domination.

The Russian Empire occupied lhe region several limes between 1711 and
1812 during its vvars againsl the Ottoman and Austrian Empires. Under the 1774
Treaty of Kuchuk Kainardij (Kticik Kaynarca, today Kaynardzha in the Silistra
Province of Bulgaria) which ended the Russo-Turkish War (1768-1774), the Turks
ceded the northwestem part of their vassal principality of Moldavia to Austria. At
the same time Russia oblained some political rights in the Ottoman Empire, such
as allowing Ottoman Orthodox Christians to sail under the Russian dag. Russia
used that opportunity to style itself the proteclor of Orthodox Christians in the
Empire thus ignoring the prerogatives of the Phanariote rulers after the Greek
War oflIndependence.

During the Russo-Turkish War of 1735-39, the Wallachian boyars sent
envoys to Russia urging it to march to the Nistru and Danube Rivers, promising
all possible support. On 27 June 1807, Metropolitan Benjamin (Kostaki) of Jassy
and twenty authoritative bishops and boyars appealed to the Russian Emperor
Alexander | for assistance in ending Turkish dominion.

19" Century (1812-1878)

For most of its existence the Principality of Moldova was a vassal state ofthe
Ottoman Empire — maintaining its independence by paying tribute regularly. The
late 18lh Century and early 19h Century witnessed the westward expansion of
Russia under Catherine the Great and Tsar Alexander 1. During this drive the
eastern part ofthe principality was incorporated into the Tsarist Empire. Later the
Treaty of Bucharest (28 May 1812), which concluded the Russo-Turkish war,
decreed that the Ottoman Empire should cede the eastern half of the Principality
of Moldavia to the Russian Empire.

The Church in Bessarabia was founded in 1812 after Bessarabia was annexed
to the Russian Empire™. It consisted of the churches and monasteries of the
Metropolia of Moldavia. The Russian Orthodox Church then established the
Diocese of Kishinev in 1813 partly with the aim of russifying the Romanian
population of Bessarabia. This was aehieved mainly by imposing the use of the
Russian language in most governmental and administrative establishments™. The
result was that teils ofthousands of Bessarabians immigrated to Moldavia west of
the Prut River. Other ethnic groups were encouraged to move to Moldova. The
outcome of this policy, therefore, was a drastic deerease of the number of
Bessarabians of Romanian origin on the east side of the Prut. The province* 10

* G. F. JF.WSBURY, The Russian Annexation of Bessarabia: 1774-1828. A Sludy of Imperial
Expansion (Fast European Monographs 15). Columbia University Press, New York 1976.
10C. KING, The Moldovans: Romania. Russia and the Polilics of Culturc, Stanford 2000, 25.



173

became first an oblast (in 1818) and tlien a gubcmiya (1873) of the Russian
Empire.ll 12 ** 15

The Russian Orthodox Church and the Russian State organized a System of
religious and secular education in Moldavia by founding schools all over the
country and a theological seminary in Kishinev in 1812. In 1812 the Holy Synod
ofthe Russian Orthodox Church Consolidated these parishes on the territory ofthe
present Moldavia, thus reviving and strengthening the Orthodox Church of
Moldova.

its first metropolitan was Gavriil (Banulescu-Bodoni)who mentioned in his
writings the independence of the Moldavian Church of the Patriarchate of
Constantinople. Although tiavriil Banulescu-Bodoni was a metropolitan
incardinated in the Russian Orthodox Church and held the title of Metropolitan for
Poltava, Kiev, Moldova and then of Bessarabia he played a major role in
spreading and conserving the Romanian language in Bessarabia by printing books
of worship in a Romanian translation, and by Publishing the New Testament
(1817) and the Bible (1819) in Romanian in St. Petersburg.

In 1885 Patriarch Joachim IV of Constantinople (1884-1887) sent the Tomos
of Autocephaly to the Romanian Orthodox Church. It is noteworthy tliat it is
definitely called “the Orthodox Church ofthe Romanian Kingdom".

The Treaty of Adrianopole which concluded the Russian-Turkish war of
1828-1829 prescribed that the Danube Delta should be added to the Bessarabian
oblast.l’ During this period of sleady deterioration of the region’s economy, a
process of cuitural russifieation was started in Bessarabia. Use of the Romanian
language was forbidden in the administration and schools and even from church
Services. Books, periodicals and newspapers could no longer be published in the
Romanian language.

The 1856 Treaty of Paris which cnded the Crimean War retumed two
districts of Southern Bessarabia to Moldova." The outcome ofthis move was that
the Russian Empire lost its access to the Danube.

While the Kingdom of Romania was formed in 1859 by the unification of
Moldova, Wallachia and Southern parts of Bessarabia, the process of russifieation
was intensilied in the remainder of Bessarabia. By 1870 clerical publications in
the language of the native populations were suppressed. The Tsarist authorities
also encouraged the immigralion of Gagauz, Bulgarians, Germans and Jews into
Bessarabia. By 1897 the Moldovians constituted only 48% ofthe entire population
ofthe province" and these had the lowest level of literacy.

After the Russo-Turkish War of 1877-78, the lloly Synod ofthe Russian
Church appointed hierarchs in the conquered Romanian principalities to rule the
two Metropolia which were still under the jurisdiction of the Ecumenical

1 1 lollow the descriplion ofG, T. JEWSBURY. The Russian Anncxation of Bessarabia 1774-

1828. A Study on Imperial Expansion. New York 1076.
12 Gavriil Banulescu-Bodoni was Metropolitan hetween 1792-1793 and 1808-1812.

" 0. M. GOLDTRANK. The origins ofthe Crimean War, London 1994,

JW. BAUMGART, The Crimean War 1853-1856, London 1999.
15C. KING, The Moldovans: Romania. Russin and the I'olitics of Cullure, Stanford 2000, 13.



174

Patriarchate. The Ecumenical Patriarchale did not give its consent to the change of
jurisdiction. Later the Russian Orthodox Church established the Exarchate of
Moldova-Wailachia.

1878-1939

The Situation created by the Treaty of Berlin remained unchanged until the
beginning of the 201" Century when — after the Russian Revolution of 1905 - a
Romanian nationalist movement began to develop in occupied Moldova with the
aim ofactively preparing the region’s unification with Romania.

On 24 January 1918 (the anniversary of the ereation of Romania in 1859),
the Bessarabian parliament deciared its independence from Russia. On 9 April
1918 the National Assenibly (Sfatul Tarif) voted in favor of union with the
Kingdom of Romania."

The union between Romania and Bessarabia was recognized by France, the
UK, Italy and Japan in the Treaty of Paris of 1920. The United States did not sign
the treaty because of Russian Opposition. Soviet Russia recognized neither the
Romanian-Bessarabian union nor the post-Versailies borders of Romania and still
viewed Bessarabia as an occupied territory, which led to diplomatic disputes with
the government in Bucharest. During 1918-1921, Moscow encouraged those
living on the left bank of the Dniestr River (present day Moldova) to carry out
subversive activities.!'

In September 1921 a Russian-Romanian Conference was organized in
Warsaw to settie the problem of Bessarabia. The Conference failed because Russia
refused to recognize the legitimacy of Bessarabia’s incorporation into Romania. In
November 1923 Moscow and Romania signed an agreement titled “Statute on
Ways and Means lor the Prevention and Solution of Conflicts which May Arise on
the Dniesler River” which was widely viewed as a sign of the Soviet Union's
desire to strengthen its position at the border in order to prevent any kind of
infringement on the pari of Romania.

At the same time Moscow was supporting subversive forces seeking to
separate Bessarabia from Romania." On 5 May 1919 a provisional Workers’ and
Peasants’ Government of Bessarabia was founded in exile at Odessa. This was
followed on 11 May with the proclamation of the Bessarabian Soviet Socialist
Republic as an autonomous part of the Russian Soviet Federalive Socialist
Republic. In 1924 another entity calling itself the “Moldovan Soviet Socialist
Republic” was created on the left bank ofthe Dniestr River. The Soviet aim was to
preserve the “Moldovan” identity separate from the Romanian identity. To* 17

S. D. ROI'lLk, Post-Soviet Moldova’s National Identity and Foreign Policy, in: Europe's Last
Frontier? Belarus, Moldova and Ukraine between Russia and the European Union, New York 2008,
79-96.

17C. KINO, The Moldovans: Romania, Russia and the Politics ofCulture, Stanford 2000, 17.
k M. BRUCHIS, fhe Republic of Moldavia From the Collapse of the Soviet Empire to the
Rcstoration ofthc Russian Empire, New York 1996, 96-115.



175

achieve this, Moscow iniliatcd an intensive campaign to spread the “Moldovan
language theory”. Moldovan grammars and dictionaries were published which
tried lo demonstrate the individuality of the “proletarian Moldovan language"
opposcd to the “bourgeois Gallicized Romanian.”19

In this politically turbulent time the church struggled for new forms of
Organization. After the formation of Greater Romania in 1918 there were three
church bodies in the country: the autocephalous Romanian Orthodox Church
(formed in 1872 from the former Metropolia of Ungrovlahia and Molodova), the
non-autocephalous Metropolia of Bessarabia and the Romanian Orthodox Church
in Transylvania.

Soon after the creation of “Greater Romania" in 1918 the Holy Synod ofthe
Romanian Church began to place the Bessarabian church structures under
Bucharest and ordered Archbishop Anastasius of Kishinev and Khotin and his
suffragan bishops Gabriel of Akkerman and Dyonisius of Izmail to withdraw from
the Russian Orthodox Church. When the suffragan bishops refused, the Romanian
authorities arrested them and deported them to the other bank of the Nistru River.
Archbishop Anastasius, who had been attending the Local Council in Moscow in
the spring of 1918, was not allowed by the Romanian authorities to return to his
diocese. The Romanian Synod appointed Nikodim as the new archbishop.

The Metropolia of Bessarabia was created on 15 November 1923 and
organised in 1925, when the Archbishopric of Chisinau was raised to the rank of
metropolia according to the Law for the Organisation of the Romanian Orthodox
Church. Patriarch Tikhon of the Russian Orthodox Church protested that the
Romanian Church had placed the bishopric of Chisinau under its authority without
any previous consultation with the Russian Orthodox Church. In 1925 the
Romanian Orthodox Church was raised to the rank of Patriarchate. The
Archbishop of Chisinau, Gurie Grosu, was named Metropolitan of Bessarabia by
royal decree on 21 April 1928.

At that time the Metropolia of Bessarabia consisted of the Archbishopric of
Chisinau, the Bishopric of Hotin and Balti and the Bishopric of the C'etatea Alba-
Ismail. Diring the interwar period the Orthodox Church in Bessarabia underwent
a process of rediscovering the Romanian tradition.20 In 1926 the Faculty of
Theology in Chisinau became part of the University of lasi; several Romanian
schools were also founded. In the same period the Soviel Communist party
promoted atheism in Transdniestria and persecuted orthodox clergy. This policy
continued after World War Il when Moldova was incorporated into the Soviet
Union.

> C. KING, The Ambivalence of Authemieity or How the Moldovan Language was inade,
Slavic Review 58 (1999) 117-142; M. H. CISCEL, The language ofthe Moldovans: Romania. Russia,
and identity in an ex-Soviel republic, l.anham 2007.

201. KATCHANOVSKI, Clcft countrics: regional political divisions and cultures in post-Soviet
Ukraine and Moldova. With a foreword by Francis Fukuyama. (Soviel and Post-Soviet Politics and
Society 33), Stuttgart 2006, 157. The same happened in the Ukraine, where the Ukrainian
Autocephalous OC which was created to undermine the authority ofthe Russian Orthodox Church was
dissolved in 1930.



176
1939-1944

The war brought a new dimension to Ihe ecclesial and political Situation in
this territory. Beginning with 1938, the Holy Synod of the Romanian Orthodox
Church forbade their priesls to use any language other than Romanian when
talking to their parishioners even during eonfession. This led to the
marginalization of those who were of Russian extraetion. This Situation did not
continue for long, because the Molotov-Ribbenlrop Pact2l 223 August 1939)
stipulated in Art. 4 of its secret Annex that Bessarabia (along with the Baltic
States, Poland and eventually Finland) was to fall into the Soviet zone of
interest."

On 16 June 1940, the USSR sent an Ultimatum to Romania to ccde
immediately the regions of Bessarabia and Northern Bukovina. Romania was
faccd with evacuating in just four days an area inhabited by 3.75 million people.
The Moldavian SSR was establishcd on 2 August 1940, and Bessarabia was
divided between the Moldovan Republic and the Ukrainian SSR. The northem and
Southern territories of Bessarabia (Budjak and Chemivtsi areas) were given to
Ukraine, while some territories on the easlern bank of the Dniester (the present
Transnistria) which previously had been part of Ukraine were given to Moldova.23

Following the entry of the Soviel Army into Bessarabia (28 June 1940) all
the churches and monasteries were closed and transformed into warehouses,
hospitals, military barracks and rest places. The llouse of the Metropolitan of
Bessarabia was renamed the House ofthe Red Army.

The Metropolia of Bessarabia was closed and a bishopric (later an
archbishopric of the Russian Orthodox Church) was founded in its place; the new
hierarchs were of Russian origin. The bishoprics of Cetatea Alba, Ismail, Hotin
and Balti were closed and their entire property was transferred to the Russian
Orthodox Church which established a Bishopric in Chisinau. The Romanian
Orthodox Church opened a Romanian mission in Transdnistria, which included
the Odessa region, and parts ofthe Nikolayev and Vinnitsa regions and Northem
Bukovina was also included in one ofthe Romanian dioceses.

21 i. J. VIZULIS, The Mololov-Ribbentrop Pact of 1939: The Baltic Case, New York 199t.

22 The existcnce of this protocol was mueh disputed. In 1989 a eommission headed by A.
lacovlev (a member ofthe Political Bureau of the Central Committee of the Communis! Party of the
Soviet Union) was created to examine and evaluate front a political point of view the juridical Soviet-
(ierman Treaty of Non-Aggression of 23 August 1939. The decision of the Commission was that the
additional secret annexe did exisl although the original was not found in either the Soviet or German
archives. The eommission said the protocol was an illegal act I'rom a juridical point of view and that
Stalin had carried out the re-annexation of Bessarabia to the Soviet Union and recstablishcd Soviet
power in the Baltic countries in an impcrialistic manner. lacovlev also mentioned the differences of
opinion in the eommission. (Izvestia, 25 December 1989; M. I3RUCIIIS, 'ITic Republic of Moldavia
From the Collapse of the Soviet Empire to the Restoralion ofthe Russian Empire, New York 1996,
115-139.)

21 R. H. HAIGH - D. S. MORRIS - A. R. PETERS, From Noti-Agrcssion to Barbarossa:
German-Soviet relalionship between 1”” September 1939-22“l June 1941, Sheffield 1991.



177

Thousands of Bessarabians were executed or deported to Siberia or
Kazakstan in a process of ethnic cleansing. At the same time the Republic was
enlarged with a new territory -Transnistria.

Until 1941, when Romanian authorities re-entered Bessarabia, around 200

churches and monasteries had been destroyed, their priesls or the monks killed or
deported, and the monasteries secularized.24

1944-1989

On 20 August 1944 the Soviet Red Army began an offensive which led to
the occupation of Bessarabia within five days.25 26ter the end of World War I, the

Metropolia of Bessarabia once again feil under the jurisdiction of the Russian

Orthodox Chureh and the Russian language was reintroduced into the cult and
daily life.2” At the same time a strong policy of atheism was introduced in

Moldova.?

After 1989

The changes in Europe which followed the collapse of communism also
prompted movements for seccssion in Moldova.28 Several democratic movements

grouped themselves into the Popular Front which became the leading Moldovan
Opposition force promoting democracy, linguistic and cultural freedom.29 It called

for the introduction of a democratic System in Moldova, the reversal of
russification policies and ultimately, for reunification with Romania.

In August 1989, the Moldovan Supreme Soviet proclaimed Moldovan as the
state language (using the Latin Alphabet) and the Popular Front adopted a reform

24 1t is known 1lha! Romanian troups organiscd pogroms ofcivilian Jewish pcople, because thcy
viewed the Soviel invasion in 1940 as an acl of liberation. The Jewish populalion was dcporlcd in
dealh marehes into Romanian-occupied Transnistria on the ordcr of the Dietator Marshai lon
Anlonescu. Valuable rcports and analysis on this topic are to bc found in: L. BENJAMIN, Evreii din
Romania intre anii 1940-1944, Central penlru Sludiul Istoriei Evreilor din Romania. Bucuresti 1991;
W. BENZ (ed,). Holocaust an der Peripherie: Judenpolitik und Judenmord in Ruménien und
Transnistricn. 1940-1944 (Dokumente, Texte, Materialien Zentrum lUr Antisemitismusforschung der
technischen Universitéat Berlin 73), Berlin, Metropol 2009; M. HAUSLEITNER, Ruméanien und der
Holocaust: /.u den Massenverbrechen in Transnistrien 1941-1944, Berlin 2001.

25 N. DIMA. Bessarabia and Bukovina. The Soviet-Romanian Territorial Dispute. New York
1982.

26C. KINCi, The Moldovans: Romania, Russia and the Politics of Culture, Stanford 2000, 200.

E. C. SUTTNER, Kirchliches Leben in der Republik Moldawien, in: E. C. SUITNER, Kirche

und Nationen (Das 6stliche Christentum NF 46,2), Wirzburg 1997.493-509,
21 According to the 1989 census, the population of Soviet Moldavia was made up of 2.794,700

Moldavians (64,5%), 600.400 Ukrainians (1.3.8%), 562,100 Russians (13%). 153.500 Gagauz (3.5%).
88,400 Bulgarians (2%). 65,800 (1.5%) Jews and others.

W. CROWTIIER, The Politics of Democratisation in Postcommunist Moldova, in: K.
DAWISIIA - B. PARROT (cd.), Democratic Changes and Authoritarian Reactions in Russia. Ukraine,
Belarus and Moldova. Cambridge 1997.



178

agenda. The developmcnts, including the promotion of the Moldovan/Romanian
language, angered the Russian-speaking community. In September 1989,
(iagauzian leaders in Transnistria proclaimed the creation of an independent
republic (The Gagauz Yeri and Dnestr Moldovan Republic)30 in the Southern part
ofthe country.

Many ethnic Ukrainians and ethnic Bulgarians left the Popular Front and
united themselves with ethnic Russians to form the International Movement for
Unity (Edinstvo). Despite Opposition from Moldova and Romania the Dniestr
Moldovan Republic did becomc a defacto independent state with Tiraspol as its
Capital. It is not recognizcd inlemationally dejure but it has its own legislation,
President, currency, customs, army, central bank - all with the help of Russia.3l

None of these developments could prevent the declaration of independence
by the Republic of Moldova on 27 August 1991 within the boundaries established
in August 1940.33 At the same time it maintained strong political and economic
ties with the Commonwealth of Independent States (CIS).” Initially there was an
interest in emphasizing a Moldovan-Romanian identity — going so far as the
consideration of possible unification. However as time passed even the idea of two
Romanian States was abandoned.34

The Moldovan Constitution adopted in 1994 declared that “the national
language of the Republic of Moldova is Moldovan.”35 Even projects such as

Publishing Moldovan-Romanian dictionaries were revived. Initially Moldova
enjoyed the Privileges of being a member of the Russian-dominated
Commonwealth of Independent States (CIS), but from the early 2000s it was
gradually excluded economically from this group. Moldova was not included in
the Common Economic Area created at the CIS summit in Yalta in September
2003. Those invited included Kazakhstan, Russia, Belarus and Ukraine. Moldova
was excluded becausc it had ceased to be a slrategically interesting partner for
Russia. In this context Moldova began to consider other possible options, such as
membership in the European Union. The special relationship between Moldova* 11 * * 14

““S. D. ROPER, From Frozen Conflicts to Frozen Agreement: The Unrecognizcd State of
Transnistria, in: T. BAHCELI B. BARTMANN - H. SREBRNIK (ed.). De Facto States: The Quesl
for Fovcrcignty, New York 2004; V. SOCOR, Autonomy in Moldova. A Precedent for Eastem
Europe?, in: Radio Free Europe/Radio Liberty Research Report 3 (1994) 21-28.

11 The Situation of this republic can bc compared with the Situation of South Ossctia and
Abkhazta in Georgia and Estonia (see (i. D. PAPATHOMAS - R. P. MATTHIAS - H. PALLI, The
Autonomous Orthodox Church ofEstonia/L'F.glise autonome orthodoxe d'Estonie, Athens 2002).

i; In 1940 the Moldavians constitutcd 70% ofthe population.

" In December 1991 Russia. Belarus and Ukraine established the CIS. The Baltic States refused
to sign the agreement. Moldova adhered to it already in 1991.

14 O. SEREBIAN. "Uood Brothers. Bad Neighbours: Romanian/Moldovan Relations", in: A.
LEWIS (cd.), The EU and Moldova: On a Fault Line of Europe. London 2002, 149-154.

*> Constitutia Rcpublicii Moldova, adoptala la 29 iulie 1994, Monitorul Oficial al R.Moldova nr.
I din 12.08.1994.



179

and Romania was revived and Romania has become Moldova’s main supporter for
integraiion into the EU.3

The political changes also had an impact on the life of the church. On 21
May 1989, during the deep political changes in Europe, the Patriarch of Moscow
named ex-colonel Nikolai Vasilievici Kantarian as a Bishop of Chisinau and
Moldova under the name of Vladimir. On 1 September 1990, Patriarch Aleksy Il
himselfvisited Chisinau and ordained two Moldovan citizens of Romanian origin,
Petru Paduraru and Vichcnte Moraru as Bishops of Balti and Cetatea Alba. In
1990, Bishop Vladimir was raised to the rank of Archbishop of Chisinau, and in
1992 he was named Metropolitan of Moldova.

In January 1991, the Moscow Synod organized the Metropolitanate of
Chisnau and All Moldova which was registered with the Justice Ministry since it
was still under the canonical jurisdiction of the Moscow Patriarchate. The
Moldovan Government officially recognised this Metropolia on February, 7 1993
and approved its Statutes.

Two years after his appointment as Bishop of Balti, Petru Paduraru was
driven out of his see by pro-Russian faithful who were dissatisfied with his work
and re-established the Metropolia of Bessarabia. The Russian Orthodox Church
(ROC) refused to recognize the authority of this Bessarabian Church, and the
Moldovan Government refused its registration.

The newly created Metropolia of Bessarabia was officially reactivated on 14
September 1992. With the Patriarchal Act of 19 December 1992 the Romanian
Patriarchate recognized the autonomous metropolia of Bessarabia as part of its
jurisdiction and in 1995 the Metropolia was raised to the rank ofan exarchate with
jurisdiction over the Romanian Orthodox communities of the former Soviet bloc
and the Moldovan diaspora.

In this way, the newly-created Bessarabian Metropolitan Church became the
second Orthodox Church in Moldova. However its infiuence did not reach the
easlern borders of the country which is the home of the Gagauz, a people of
Orthodox confession with a Turkish heritage. The Gagauz rcmained part of the
Metropolitan Church of Moldova.

Their orienlation can be understood from a historical perspective. Before
arriving in Moldova, the Gagauz populated the Dobrudja area, where they were
persecuted, particularly during the Russian-Turkish wars. Since the Russian Tsars
proclaimed themselves defenders of the Orthodox people in the Balkans, they
provided lands for the Gagauz in Bessarabia'7.

This is the background to the conflict which emerged between the two
orthodox churches in Moldova. Aller the Bessarabian Church obtained canonicall0

10 O. SCHMIDTKE - C. CHIRA-PASCANUT, The Promise of Europe: Moldova and the
Process of Europeanization, in: O. SCHMIDTKE - S. YEKELCHYK, Europe’s Last Frontier?
Belarus, Moldova and Ukraine between Russia and the European Union, New York 2008, 133-156.

>?J- CHINN - S. ROPER, Territorial Autonomy in Gagauzia, Nationality Papers 26 (1998) 89;
1- KATCHANOVSK1, Small Nations but Great Differences: Political Orientations and C'ultures of the
Crimean Tatars and the Gagauz. in: Europe-Asia Studie« 57 (2000) 877-894.



180

recognition it began its struggle for political recognition according to the
Moldovan legislation.

11. The Legal Frameworkfor the Functioning ofReligious Organisation in the
Republic ofMoldova

The legal framework regarding religious organizations in Moldova is
guaranteed by the Constitution adopted in 1994 and the Law on Cults or Religious
Denomination Act (nr. 979-XIl of 24.03.1992), the Government deeision nr. 758
of 13 October 1994 regarding the registration of cults and the deeision regarding

the state Service for Cult Problems of the Government of the Republic of
Moldova. The Law on Religions was renewed in 2002,s.

Freedom ofreligion is guaranteed by the Constitution in Art. 3139 and by the
Law of Cults in Art. 1.4" The Constitution guarantees the freedom to practice
religion. It States that cults are free to organize themselves and to act freely
according to the law and their own norms, principles, doctrines and customs. The
state has no right to interfere in the religious activity of cults which are
autonomous and separated lrom the state, but benefit from its support. Other
constitutional provisions guarantee equality before the law for all citizens
irrespective of their religious identity, and state recognition of the right to
preserve, develop and express a religious identity (Art. 10, Art. 16). Religious
Services can be legally held in Romanian, the official language of the country,
with Russian remaining a language ofcommunication.

The Law on Cults provides for freedom of religious practice, protects the
conlidentiality of the confession, allows denominations to establish associations
and foundations and States that the government may not interfere in the religious
activities of denominations. Initially the law banned proselytism and required
religious groups to register with the government, but in order to comply with the
European Court of Human Rights (ECHR) the parliament permitted proselytism in
June 1999 while still banning “abusive proselytism.” In 2000 the Government
recognized 19 religious denominations4l while the General Assembly of the

"“The law 1220-XV of 12.8.20007 modifies and completes (he law 979 — XII of 24.3.1992 and
Art. 325 ofthe Code ofCivil Trials.

Pl Art. 31: 1) Freedom of consciencc is guaranteed. It should aet in conformity with tolerance
and mutual respect 2) Religious cults are free and organized in accordance with their own Statute with
legal force 3) Hostile manifestations in relations between religious cults are prohibited 4) religious
cults are autonomous, separated from the state hui benefit from staie support, including by facilitating
religious assistance in the army, hospitals, prisons, asylums and orphanages.

J" Art. 1: everyone has the right to freedom ofthought, conscience and religion.

" The denominations recognized by the Moldovan Government are: the Russian Orthodox Old
Ritualist Church (since 28 August 1995), Roman Catholics, Baptists, Penteeostals, Seventh-Day
Advcntists (since 22 July 1993), Seventh-Day Adventists Reformed Group (since 19 July 1994),
Jehovah’s Wilnesses, Bahai, Hare Krishna, Church of Jesus Christ of Latter-Day Saints. Jewish
Community (since 9 June 1994), The Union of Communities of Messianic Jews (since | September
1997), the MCM, the MCB.



181

Evangelist Union, the Church of the True Orthodox Moldova42 and the

Bessarabian Metropolinate had applications for registration.

Art. 14 ofthe Law on Cults requires them to present to the responsible state
body a declaration on their Organization and functioning, with an attached Statute
which provides information on the Organization and the administrative System
including on the fundamental principles of faith. The state reeognizes religious
organizations after their nonns and Status have beeil checked. The recognition is
followed by registration.

The activity ofregistration and monitoring of cults is controiled by the State
Service for Cult Problems which is subordinated to the Government.43 The

director is also appointed by the government.

Art. 24 of the same law stipulates that cults recognized by the state are
juridical pcrsons. Their component parts and founded institutions are also
considered juridical pcrsons. As such they have the right to establish associations
and foundations, institutions and enterprises and to hold editorial and production
activitics which must have entirely or partially a religious aim. Cults can employ
people according to the Labor and Tax Laws and the law regarding social
insurance and pensions. They can also organize their own education and teach
their own personnel. Theological schools at any level can become juridical
persons after the approval of their Statutes. Students of theological institutions
benefit I'rom all the same rights and facilities as pupils and students in state
education. Religious education in schools is optional except where special treaties

exist between state and cult.
Religious life is overseen by the Secretariat for Religious Affairs, which is a

government agency whose head is appointed by the Prime Minister. This agency
supports the Metropolitanate of Chisinau and All Moldova." This becomes clear4 * * * * * |o

4’ li. M. SYNEK, Judikatur zur Wahren Orthodoxen Kirche von Moldova, in: darr 55 (2008) 92-
97; P. ROTII, Die ,Wahre Orthodoxe Kirche*“ und das Moskauer Patriarchat. Aufdem Weg zu einer
kirchlichen GUS?, in: Der Christliche Osten 57 (2002) 275-277. This so-called True Orthodox Church
of Moldova (,Biserica adevarat ortodoxa din Moldova") consists aclually ofa small group of faithful
who followed their parish priest front Bilicheny Vck. Andrei Rudei (now Bishop Antoni of
Balti/Bel'tsy and Moldova) when he split his congregation front the Jurisdiction ofthe Patriarchy of
Moscow. This group is connected to a group belonging to the former ROC Outside Russia which tried
lo stop the unification of the Russian Orthodox Church. The Republic of Moldova refused its
recognition, bul the ECI1R issued ajudgement (27.2.2007) according to which the reasons given by the
government Ibrrefusing the registration are not valid.

The Situation of the smaller dctiominations in Bcssarabia has always been uncertain. Starting
with the transfer of this territory to Romania in 1918 individuals could enjoy morc religious freedom
Ihan under the Tsarist rcgimc. The Pentecostal Church, the Adventists and the Jehovah’s Witnesses
were banned at different times. After the Soviet Artny occupied the territory in 1944 the small
denominations came linder the surveillanee ofthe KGB and were persecuted for allegedly endangering
the security of the Soviet State. However deportations and pcrsecutions did not stop the religious
tnovements. These harsh nteasures ended when the Republic of Moldova gained its independence and
most denominations were oftcially recognized. Sec: H.-H. DIRKSEN, Verfolgung Kkleiner
Religionsgemeinschaften in der Sowjetunion am Beispiel Bcssarabiens und der Bukowina, in:
Religion. Staat. Gesellschaft 8 (2007) 7-28.

4 According to the latest internal Statute ofthe Russian Orthodox Church of2000 (chapter VIII)
Ihere are scveral forms of autonom)’ in the churches under the Jurisdiction of the ROC. The MCM



182

in regard to the restitution of property expropriated during the Romanian and
Soviet regimes. However the authorities were not forthcoming about rctuming the
property of other religious denominations and did not become deeply involved in
resolving the conflict between the MCB and MCM. High ranking officials ofthe
MCM are allowed diplomatic passports, which other religious officials do not
have.

HI. The Lang Road lo the Recognition ojthe Metropolia ofBessarabia

Foliowing its religious recognition, the Metropolia of Bessarabia (MCB)
sought political recognition from Chisinau. In its applicalion, the Metropolia
argued that its reinstatement was based not only on the provisions of the
Constitution of Moldova but also on apostolic canon 34 which allows churches to
organize themselves along ethnic lines. The theological argumentation continued
with a reference to can. 225 of the Second Ecumenical Council of Constantinople
and canon 8Kkl ofthe Third Ecumenical Council of Ephesus which forbids the head
of an eparchy unilateraliy to Claim jurisdiction over another eparchy as the
Russian Orthodox Church did in Bessarabia in 1812 and 1944.

Can. 34 and the understanding of the concept "ethnos” are the keys to this
controversy. The question asked by any exegete is — what does “ethnos" mean in
the context of can. 34? One must refer to the New Testament to understand its
meaning. From the commandment given by Jesus to his apostles in Mathew 18, 19
(“go and make disciples of all nations [ta ethne]"), we may infer that “ethnos”
describes the “gentiles”, i.e. people of non-jewish descent; probably people
enjoying a similar form of culture. Most of today's Orthodox interpreters
understand under the concept - ethnos — an ethnic group defined by common
language and history, religion, even race. The consequence of this logic of
argumentation is that every ethnic group should have its own church structure.

In this spirit, the Romanian population in the Republic of Moldova wanted to
have its own church Organization, separate from the church which was - in their
view - under the influence ofanother nation.

belongs lo the calcgory of the sclf-administered churches. Details aboul the stalule ofthe ROC in: A.
KIL.UTSCHF.WSKY T. M. NEMETH E. M. SYNEK, Das Statut der Russischen Orthodoxen
Kirche, in: Kanon 19(2006)41-72 (especially 65-70).

45 Can. 2. Second Ecumenical Council: “The bishops are not to go beyond their dioceses to
churches lying oulside of their bounds ... And let not bishops go beyond their dioceses for Ordination
or any other ccclcsial minisiration, unless they be invited" ( Translation from: H. R. PERC1VAL. A
Sclect Library of Nicene and Post-Niccnc Fathers of the Christian Church: The seven ecumenical
councils (ofthe undivided Church): their canons and dogmatic decrees, together with the canons of all
the local synods which have received ecumenical acccptance, 2lJ serics. Grand Rapids MI 1983, 235).

““ Can. 8. Third Ecumenical Council: "None ofthe bishops shall assume control ofany province
which has not heretofore, from the very beginning. becn under his own hand or that of his
predccessors. Hut ifany one has violently taken and subjected a province. he shall give it up. lest the
canons of the fathers he transgressed.” ( Translation from: H. R. PERC1VAL. A Select Library of
Nicene and Post-Niccne Fathers. Grand Rapids MI. Eerdmans, 1979, 176).



183

The first application of the Metropolia of Bessarabia (MCB) was submitted
on 8 October 19924'. Since lhen - on 17 November 1993 - the Government ofthe
Republic of Moldova (under Andrei Sangheli) reeognized the Metropolia of
Chisinau and Moldova (by decision nr. 719).

The Romanian Patriarehate considered that the newly-created Metropolia of
Chisinau-Moldova (MCM) under Russian jurisdiction has the right ofjurisdiction
only over the Russian diaspora in Bessarabia. As a sign of reciprocity, the Holy
Synod ofthe Romanian Orthodox Church granted the Metropolia of Bessarabia on
20 October 1995 the rank of an Exarchate with the right ofjurisdiction over the
Romanian orthodox diaspora within the former Soviet space of influence and upon
the Bessarabian diaspora in the entire world.

After receiving no reply, and after the Department for Religious Affairs in
the Republic of Moldova twice refused to re-accept the application (25 January
1995 and 8 February 1995), Bishop Petru relied on Art. 235 of the Civil Code
Procedure to bring on 8 August 1995 civil proceedings against the govemment in
the Court ofthe Buiueani district of Chisinau - interpreting the authorities refusal
to recognize the MCB as an infringement on its freedom of religion and
associalion, thus making the metropolia a victim ofreligious discrimination.

The Court ruled in favor ofthe MCB in September, but the Supreme Court of
Justice overturned the decision on a procedural issue. On 30 April 1995, Patriarch
Teoctist of Bucharest contaeted Patriarch Alexei 11 of Moscow to discuss this
issue, but by then it was too late.8

On 24 May 1996 the Metropolia of Bessarabia (MCB) brought civil
proceedings against the Moldovan govemment in the first instance. The court
ruled against the petition on 19 July. On 20 August, the MCB appealed against
this decision. Even though the Municipal Court had sided with the Metropolia
against the govemment in 1997, the case was sent back to the Court of Appeal for
a new trial because ofjudicial reforms. The Court of Appeal ruled that the conflict
should be resolved between the two Orthodox churches because otherwise it could
lead to serious conllicts in the Moldovan population.

The non-recognized church of Bessarabia was accused by medias of having
provoked the war in Transnistria, of undermining the stability of the Republic of
Moldova, of being a tool of Romanian irredentist policies. The priests of this
church were accused of not keeping canonical norms, of practicing illegal
activities, of propagating the ideas of the Romanian Orthodox Church, of
practicing proselytism and ofleading a political activity.

it became clear that the Department for Culls treated the Bessarabian
Metropolia not as a distinct denomination but as a splinter group of the MCM. It
was officially argued that the MCB could not be reeognized since on 7 February

J! For a detailed dcscription of the process of recognition and the argumentalion ofthe F.CI1R
see: E. M. SYNEK, Judikatur, Urteil 13.12.2001. Req 45701/99, Metropolitane Kirche von
Bessarabien ua vs. Moldova, in; darr 50 (2003) 156-172. especially 163ss; R. POTZ - E. M. SYNEK.
Orthodoxes Kirchenrecht, Wien 2007, 189-190.

The Church in Bessarabia was under (he jurisdiction of the Moscow Patriarchate between
1769-1774, 1787-1791, 1808-1918, 1940-1941, 1944-1992.



184

1993 the Metropolia of Moldova was recognized as the country’s official
Orthodox Church.

The first official meeting between the deiegations representing the Romanian
and the Russian Orthodox Church took place in Geneva on 7 February 1997. The
deiegations were headed by the Metropolitan Daniel of Moldova and Bucovina
and Metropolitan C'yril of Smolensk and Kaliningrad. They were unable to agree
and another meeting was scheduled for the Austrian city of Graz in June 1997 at
the Second European Ecumenical Assembly.

Romania proposed that both metropolia be recognized in Moldova and they
should try to reconcile with each other. Estonia was offered as an example where
the Moscow Patriarchate accepts the existence of another orthodox unit under the
jurisdiction ofthe Patriarch of Constantinople.

The Russian counter-proposal was that the Metropolia should be treated only
as a representative ofthe Romanian Patriarchate in Moldova. This Suggestion was
not acceplable to the Romanian side, and a third round oftalks was scheduled for
Chisinau on 15 January 1999. There the metropolitans in the Republic of Moldova
were asked to find a compromise and reconcile themselves. The dialogue could
not continue.

Because of the failure of the dialogue and the impossibility of being
recognized as a church in the Republic of Moldova, the MCB approached the
European Court of Human Rights (ECHR) on 3 June 1998 with a compiaint
against the Moldovan Government, while at the same time expressing willingness
to withdraw the compiaint if the church was recognized. The Moldovan
Government did not accept this offer, and submitted its responses to the ECHR in
February 2000. The hearings were planned for October 2001, and the Court still
allowed the Moldovan Government to consider possibilities for settling the case.

The Court ruled finally on 13 December, 2001 in favour of the Bessarabian
Church, ordering the Moldovan government to recognize it within 3 months.49
The Moldovan government appealed against the decision on February 2002. One
month later the court rejected the appeal and warned the Moldovan government
that refusal to comply with the decision of31 July 2002 would bring the country’s
exclusion from the Council of Europe which Moldova joined in 1995. Two weeks
before the deadline Chisinau passed drall legislation liberalizing procedures for
registration of religious organizations and stipulating that any church which had
already filed a request would be automatically accepted.

The MCB filed its 1 llh application on 19 February 2002 and the church was
linally admitted as a legal cult in the Republic of Moldova on 30 July 2002.

Since its recognition, the MCB has been the target of a campaign of
intimidation which included death threats, or constant interviewing of priests by
the police, placing some of them under arrest. On | December 2007 Viadimir
Voronin, the President of the Moldovan Republic declared on the Television

K. PABEL, Staatskirchcnrcchtliche Fragen vor dem EMGR. Anm. zu EGMR, Urteil von
13.12.2001, Eglise Metropolitaine de Bessarabie, in: J. MF.NZEL T. PIERLINGS - J. IOFFMANN
(ed.), Volkerrechlsspreehung. Ausgewahlte Entscheidungen zum Volkerrecht in Retrospektive,
Tubingen 2005, 560-565.



185

Chanel NIT that he would contest the Judgment of the EC'HR of 13 December
2001 because he wanted to avoid a Kosovo-like conflict in Moldova. He said he
would not respect the European Judgment ifthe disorder around the Metropolia of
Bessarabia did not come to an endMI.

Discrimination against priests of the MCB has also been reported because
these clerics are paid by the Romanian Orthodox Church. Even the Metropolitan
of the MCB was detained by the border police on 26 December 2007 after his
return from Romania through the border Crossing at Sculeni, and accused of
trafficking drugs. After being kepl in police custody for two hours he was
released.5l

The next contlict concerned property. The MCM was declared as the lawful
successor of the Metropolia of Bessarabia which was closed in 1944. On 2
Februar)' 2004 the Supreme Court of Juslice in Moldova annulled the Decision of
the Moldovan Government nr. 1008 of 26 September 2004 and the MCB was
declared “the spiritual, canonical, historical successor of the Metropolitan See of
Bessarabia which functioncd tili 1944".

This judgment failed to end the tensions between the Romanian Orthodox
Church and the Patriarchate of Moscow — and this despite a peace-seeking press
release from the Romanian Patriarchate according to which the two Metropolitan
Sees situated in the territory of the Republic of Moldova “should co-exist
peacefully and fraternally, should cooperate with wisdom and realism,
harmonizing the territorial principle with the ethnic principle, as agreed in the
pastoral Service ofthe Orthodox in Diaspora.””3

The MCB asked the Secretariate of the EU and the Committee of the
Ministry to send an official to supervise the manner in which the Moldovan
Government was implementing the judgements ofthe HCI IR. In fact, the Law on
Cults No 125-XVI of 11/05/2007 has not been modified according to the demands
ofthe Committee of Ministers ofthe EU.

IV. The Statutes ofthe Metropolia ofBessarabia after 1990

The Metropolia of Bessarabia exists today as a distinct church entity. 1t is an
autonomous subject of civil and canon law. It has one archbishopric
(Archbishopric of Chisinau, activated on 3 October 1995 and registercd on !
December 2004) and three bishoprics.

They are: Bishopric of Balti [the former Hotin] reactivated on 14 September
1992 and registered on 17 December 2004, seated in Hotin; Bishopric of Southern
Bessarabia [the former Bishopric of Cetatea Alba-lsmail] reactivated on 8

Http://www.bbc.co.uk/romanian/moldova/story/2007/12/0712I9_voronin_presser.sh(ml [27

02.2010;,
11 Http://www.presa.md/content.php?goto=news&do=show_news&news id-3742 [27.02.2010J.

"' Press release ofthe Romanian Patriarchy of 21 February 2007: A legitimate act for defcnding
the Romanian Identity Explanations conceming the juridical recognition ofthe Metropolitan See of
Bessarabia and ofthe suffragan eparchies.


Http://www.bbc.co.uk/romanian/moldova/story/2007/12/0712l9_voronin_presser.sh(ml
Http://www.presa.md/content.php?goto=news&do=show_news&news

186

February 2001 and registered on 14 November 2006, seated in Cantemir City;
Orthodox Bishopric of Dubasari and All Transdnistria [the former Romanian-
Orthodox Mission seated in Transnistria] reactivated on 25 November 2004 and
registered on 15 November 2006, seated in Dubasari.

1t also has eight deaneries, 104 parishes, five monasleries, three parishes in
the Ukraine and one parish in each ofthe Baltic States.

In 2004, the Metropolia of Bessarabia created in the U.S two parishes and a
monastery with seven monks. In addition, the Community of St. Catherine in
Moscow, which has more than 20,000 Romanian supporters, also adheres to the
MCB. According to its own estimation the current MCB has about 720,00053
members, but is recognized only by some Orthodox Churches because the
Patriarchate of Moscow opposes its recognilion.

As far as its Statutes are concemed, the Metropolia of Bessarabia
(autonomous and of old style) is a Christian Orthodox Autonomous Local Church
under the jurisdiction of the Romanian Patriarchate. This metropolia was not
abolished canonically in 1944, but simply renamed when its jurisdiction was
changed. The Romanian Patriarchate accepted the MCB under its jurisdiction in a
special canonical act issued on 19 December 1992. This act confirms that "the
Holy Metropolia of Bessarabia is an autonomous metropolia with its proper
Statutes and each ofits eparchies has its own eparchial gathering” (i.e., the MCB is
not a single eparchy but a group ofeparchies).

Art. 1 ofthe Statutes ofthe MCB underlines the continuous character of the
Romanian Orthodox Church in this territory, except for the short periods of Soviet
occupation. It declares that the MCB is the spiritual, canonical and historical
successor ofthe Metropolia of Bessarabia which existed until 1944. Communities
front the diaspora can also adhere to it. They have an Obligation to establish their
rclationships with the authorities in the countries where they reside according to
the laws ofthose countries and the norms of international religious law.

The MCB was also officially recognized as an autonomous cult by the
Supreme Court of Justice ofthe Republic of Moldova in 2004, and in 2006 by an
administrative decision ofthe State Service for the Problems of Cults belonging to
the Government of the Republic of Moldova. This latter recognized the MCB as
the “spiritual, canonical, historical successor of the Metropolia of Bessarabia”
which functioned until 1944.

As an autonomous church under the jurisdiction of the Romanian
Patriarchate the MCB functions according to its own Statutes, which must be
approved by the Holy Synod ofthe Romanian Orthodox Church and which should
be in accordance with the Statutes for the Organisation and Functioning the

Romanian Orthodox Church. (Art. 8 § 2, Statutes of the Romanian Orthodox
Church).55

** this figure is contested by the Metropolia of Moldova.

L. TURCESCU - L. STAN, Church-state conflicl in Moldova: the Bessarabian Metropoli-
tante, in: Newspaper Ziua (31. January 2009): “Biserica Ortodoxa Romana atacata de bisericile surori”
(The Romanian Orthodox Church Attacked by lIts Sister-Churches).

55 Http:/Avww.patriarhia.ro/_upload/documente/121438488425759490.pdf[27.02.2010],

*



187

With its reaclivation the MCB obtained the righl to organize and administer
its old constitutive bishoprics. The Metropolitan of Bessarabia or any other
hierarch can ordain deacons and priests and may name abbots and abbesses
without a requirement to seek approval from a higher authority. The Hierarchs of
the Metropolia of Bessarabia have the right to bestow different ranks on the clerics
and the laypeople oftheir own eparchy.

According to Art. 49 and 50 ofthe Statutes, the eparchies are territorial units
under the leadership ofa bishop. They are made up ofseveral parishes, groupcd in
their turn in deaneries and include also the monasteries in those territories. The
eparchies can be bishoprics or archbishoprics. They are lcd from a spiritual,
calcchetical and jurisdietional point of view by a bishop or an archbishop. They
have as an advisory body the Gathering of the Eparchy, and as an executive body
the council ofthe Eparchy.

Except for the Archbishopric of Chisinau, all eparchies are led by the
Metropolitan himself, Petru Paduraru, until the sees are occupied canonically. The
election of new bishops is decided after consultation with the entire Moldovan
clergy.

MCB cooperates with the authorities of the Moldovan state in matters of
culture, education and social assistance. Those who adhere to the MCB do so of
their own will and on the basis ofthe evangelical precepts, the canons of the Holy
Apostles, Orthodox Canon Law and the Holy Tradition, The parts and the local
Organs of the MCB are the parish, the protopopiate, the monastery, the eparchy.
Other types of organizations are missions, theological schools, pilgrimage centers,
cultural-ecclesial settiements and Christian associations.

Although the Metropolia of Bessarabia is an officially recognized church in
the Republic of Moldova it still suffere some forms of discrimination. The
Government retuses to rctum the confiscated archives of the Metropolia of
Bessarabia in order to be able to settle disputes over the properlies ofthe Church.

The leaders of the inlernationally unrecognized Republic of Transnistria
(mostly of Russian origin) are dissatisfied with the creation of the Bishopric of
Dubasari in their Separatist territory. On 27 October 2007 they met with
representatives ofthe MCM in Tiraspol to discuss measures to stop the activity of
the Metropolia of Bessarabia which they consider an intervention of Romanian
politics in a foreign territory.56

V. The Roots ofthe Conflict

As examined in this papcr, the roots ofthe conflict between the Patriarchate
of Moscow and the Patriarchate of Bucharest over the existence of two Orthodox
Metropolia in the territory of the Republic of Moldova are manifold. One can
identify three levels:

5 1. S. N1ISTOR, Isloria Romanilor din Transnistria: organizarea, cultura si icrll'a lor. Bucuresti

1905.



188

a) The roots in the political history ofthis territory.

b) Relations between church and state in a country emerging from a
tolalitarian regime and attempting to find its own political, ethnic and
social identity.

e) The conflict has a canonistic nature.
I, The historical and political nature ofthe conflict

The present conflict has its roots in the complicated history of this territory
ovcr the past 200 years — since 1812. Originally the majority of the population was
of Romanian extraction but a strong policy of russification during the periods of
Soviet occupation led to a complete change in the ethnic balance. In 1989
Romanians formed some 65% of Moldova’s total population, Ukrainians 14%,
Russians 13% and the Gagauz”7 (a Christian-Orthodox Turkish-speaking minority)
constituted 4 % ofthe population. In contrast, in the self-proclaimed Republic of
Transnistria ethnic Romanians formed only 40% of the population followed by
28% Ukrainians and 25% Russians. The Transnistria republic makes up around
17% of Moldova’s total population.

At present the Moldovan Republic is a multi-ethnic and in many ways a
multi-cultural republic and cannot convincingly claim that its political goal is a
rcturn to the Situation which existed in 1940. Over the past decades these different
ethnic groups have developed their own histories and cannot simply accept a
unilateral political Orientation towards Romania with all that this implies.

Regarding religious Orientation, the vast majority ofthis multi-ethnic society
is Orthodox who chose to place themselves under the jurisdiction of the church
which represents their original nationality (that is, Romanian and Russian). Every
effort to form a new national identity in the Republic of Moldova has lailed. This
is the background to the disputes about the jurisdiction to which the different
Orthodox groups wish to affiliate themselves. There does not appear to be a
significant interest in creating a unified church ofan independent country.

s The Gagauz minority in Transnistria and Moldova has a very interesting history which cannot
he discusscd in this paper. For more details sec the pertinent works of: P. THOMPSON. The Ciagauz in
Moldova and Their Road to Autonomy, in: M. OPALSKi (cd.), Managing Diversity in Plural
Socictics. Minorities, Migration and Nation-Building in Post-Communisl Europe, Ncpcan, Ontario
1998. 128-147; R. LAP1DOTH, Autonomy: Flexible Solutions to Ethnic Conllicts. Washington. DC,
1996; M. A. RUDOIL.F. Das Gesetz Uber die besondere Rechtsstellung von Gagausicn (Gagauz Yeri) in
der Republik Moldova, in: WGO-Monalshefte ftlr Osteuropéisches Recht 37 (1995) 291-306.



189

2. The dcmocratic nature ofthe conllict

The present Moldova has had considerable experience of totaiilarianism
during its history. The people have not seen Democracy as a political reality for a
long time.

This explains why the conilict between the Metropolitan Church of
Bessarabia (MC'B) and the Metropolitan Church of Moldova (MCM) which is
close to Moscow should be understood against a background of dysfunctional
church-state relations.

In thcory, the achievement of political independence should also lead to
religious independence. This was not the case in Moldova, where an attempt to
register a Bessarabian church in addition to the Moldovan church led to a conllict
which finally had to be taken to the European Court of Human Rights. The dispute
arose because neither the Moscow Patriarchate nor the Bucharest Patriarchate was
willing to rclinquish dominance over Moldovan Church affairs. Each prescnted
logical and historical argumenls in support ofthese Claims.

The Bessarabian church has fought for a decade to be recognized as an
official cult in Moldova. Its applications were rejected by three Moldovan
presidents, live cabinets and three parliaments dominated by both left- and right-
wing parties.

In Transnistria, non-Orthodox religious organizations face intolerance and
harassment. As just one example, bans may be imposed on their peaceful
assemblies. This treatment of minorities will not improve as long as Transnistria
remains politically unrecognized and is not subject to international oversight with
respect to human rights. The Situation of the Orthodox Church in Moldova
resembles the Situation ofthe Orthodox Churches in Estonia and Ukraine and may
be seen as proofofthe claim ofthe Russian Orthodox Church to have hegemony
over the churches in the former Soviel Republics.

3. The canonistic nature ofthe conflict

The conflict has both an ecclesiological background and a canonistic
background concerning the right ofjurisdiction of ccrtain historical patriarehates
and the impossibility — at present — of founding independent Orthodox Churches
in a historical and geo-political Situation which is completely different from that
which existed at the time ofthe Ecumenical Synods.

Another issue is the widesprcad opinion that every church should have
bishops from its own nation. It is commonly recognized that orthodox
ecclesiology never supported the principle of organizing the Churches on ethnic
grounds, since the Spirit of Christianily is the spiril of the Holy Ghost and not of
separate nations (Col. 3:11).

The 34th Apostolic Canon which regulates the life of every Church co-
ordinating the actions of its bishops and those of their one Primate (cf.
interpretations of Zonaras, Baisamon and Aristinus) cannot be understood in the



190

sense that every nation should have bishops of the same ethnic origin. Canon 34
States: “The bishops of each nation [ethnos] must know [who is] the first [protos]
among them and take him as head and do nothing of importance without his
opinion, and each is to operate only on things regarding his own area and the
territories which depend on it; but neither shall he [the first or head] do anything
without the opinion ofall: so there will be harmony and God, the Father, the Son
and the Holy Spirit will be glorilied”58.

This canon refers first to the communio of bishops and then to the relations
of bishops to every nation5" and links two principles: the first is that in every
region there must be a single prolos or head (inslitution of primacy and unity); the
second is that the protos cannot act without the many (institution of synodality).
No ministry or institution of unity may exist that is not expressed under the form
ofcommunion.

The Eastem conception ofthe Church requires an institution which expresses
the oneness of the Church and not only its multiplicity which cannot be absorbed
by the primacy of the protos. Therefore, at the level ofthe province (metropolis)
or, in a broader view, of the patriarchal Church, there is a center of unity - the
metropolitan, the patriarch. The real equality ofall the bishops is expressed around
a center ofreal unity.

The reference to such a center of unity is binding. But just as the other
bishops of the province or of the patriarchate may not take decisions which have
effects outside the area entrusted to them without taking account of the opinion of
the metropolitan or patriarch, so also these cannot take binding decisions for the
other bishops while ignoring their opinion. From the Interpretation of this canon
arise all contlicts ofjurisdiction between different orthodox churches.

Taking into account this view on the oneness of the church, one sees that
there is no way to apply an ethnic interpretation to the 34Ul Apostolic Canon. This
narrowing interpretation of canon 34 led to the formation of the doctrine of
ethnophyletism, which was condemned by the local Council of Constanlinople of
1872.

The problem with which we are confronted in the Republic of Moldova is
similar to the problem which exists in all Orthodox Churches in Western Europe:
in the same territory coexist two or morc Metropolitans and Metropolia, belonging
to differentjurisdictions60.

At present Moldova is host to the co-existence of two parallel ecclesial
structures, each claiming to be concerned with their own flock for “pastoral-
missionary reasons,” each one being under the jurisdiction of a Patriarch who does
not belong to the Moldovan Republic.

lliis Canon is well known in ihc Wesl (cfRecree ofGratian, pan Il, cause IX, quest. 111 C V).
M*“Nation”” (ethnos) ineans here a region or perhaps a vast geographical area, with its ethnic and
cultura) features.
““ An cxample is the existencc of scveral Orthodox Metropolia (representing the Orthodox
Churches in Greece, Romania, Russin. Serbia. Bulgaria, and the Patriarchate of Constanlinople) in the
territory of Germany which dispute their canonical jurisdiction and the pastoral care for their flock.



191

These structures were created independently of each other, without a
previous consultation between the Iwo Patriarchates, either at the founding of the
Metropolitan Church of Moldova or at the recognition ofthe Metropolitan Church
of Bessarabia in the rank of exarchate in its new Statutes. At the same time
clergymen of the MCM were received by the MC'B without a proper eanonical
release from their own church authorities and entered into communion with the
Romanian Patriarchale. The same happened with the clergy of the MC'B who
decided to retum to their previous jurisdiction. It appears that in none of these
cases were officials of the two metropolia or even the Patriarchates interested in
the eanonical correctness of their actions.

VI. Solution

There is no reason why the MCM and the MC'B should not become a unilary
autocepahlous church recognized by all other autocephalous orthodox churches. In
this new church, not govemed by ethnophiletic principles, each nation could find
its place, its specific role and could contribute to the development of the
spirituality ofthe country.



192
AUTONOMY WITHIN THE ARMENIAN APOSTOLIC CHURCH

Archbishop Mesrob K. K. ri k o rian, Vienna

/. Introchiction

Autonomy and Autocephaly are Iwo different forms and structures of
ecclesiastical conceplions which in fact are clearly visible in the Tradition ofthe
Easlem Orthodox Church(es). The so called Oriental Orthodox Churches, Coptic,
Armenian, Syrian, Ethiopian and Indian - Syrian Malabar, have among
themselves brotherly or sisterly relations and eucharistic communion, but they do
not recognize any kind ofjuridical, jurisdictional or hierarchical inter-dependence.
Their only common Tradition is their doctrinal non-chalcedonian position which is
based on the first three ecumenical Councils of Nicaea (325), Constantinople
(381) and Ephesus (431). However this does not mean that their doctrinal
conceplions remained as they were defined in the V'I' or VI Century, but they
rather developed and experienced new interpretations and theologicai enrichment.
For the Armenian Church we can mention some famed theologians like catholicos
Yovhannes of Otzun (VIII'" Century), archbishop Stephanos of Siwnik (\V1II'h c.),
vardapet/archimandrite Grigor of Narek (X'h c.), catholicos Ners6s SnorhaliAhe
Graceful” (XILh Century), archbishop Stephanos of Siwnik' (XIV'h c.), vardapet
Grigor of Tathew (XIV'h - XVIh c.) and others. Il is also typical for the Oriental
Orthodox Churches that cven sometimes they attacked and criticized each other
especially for questions of rites, but they remained in permanent friendship and
eucharistic communion.

Another peculiarity ("Eigenschaft”) of the Oriental Orthodox Churches is
that their heads, catholicos or patriarch, enjoy highest authority and reverence, but
they are not regarded or accepted as infallible. In case ofthe Armenians, when the
catholicoi or patriarchs dare to change any ecclesiastical tradition without the
agreement of the Highest Spiritual Council or the Synod of Bishops or the
National-Ecclesiastical Assembly, they may be deposed front their throne and
deprived oftheir patriarchal position.

//. Diocese as the mainjurisdictional and administrative Unit

As in many other Churches, the diocese is the main fundamental
administrative and jurisdictional unit in the Armenian Church. Under the
governance and guidance of a bishop, the diocese covers a whole administrative
province or a country-part ("Landesteil”’) which in many cases corresponds to the
geographical official division of the relevant State. Diring and after the
Christianization of Armenia in 301 (-314), there were only a few dioceses under
the jurisdiction of bishops, but many stations of preaching or evangelization.
However already in the VIh Century all 15 provinces of Armenia had their own
dioceses. After the Xllh Century when Armenians emigrated to different parts of



193

Europe and to Mediterranean sites, they mainlained their tradition in establishing
dioceses in administrative-military geographical units. In Cilicia too, where, alter
the catastrophe of Mantzikert on 26 August 1071, the Armenians started to build
up a new state-dominion, at the centre ofall geographical regions were organized
dioceses, naturally under the highest jurisdiction and authority of the patriarch-
catholicos ofall Armenians.

The Statement or formulation of Ignatius of Antioch, one of the famous
falhers of the early Christian Church, conceming the bishop and his diocese. is
true and valid also for the Armenian Church. In his letter addressed to the
Smymians he writes: “Wherever the bishop appears, there is the
Ekklesia/Church”.

The dioccsan bishop in the Armenian Church enjoys full and ample
autonomy in the matters of administration, spirituality, Ordination of deacons and
priests, religions education and Sunday schools, even seminary for the training
and preparation of priests and religious/theological teachers. At the moment there
exists only one seminary in the U.S.A. named after St.Nerses Snorhali ("the
Graceful”), established by the late archbishop Tiran Nersoyan, for the needs ofthe
Armenian Church in East, West, South, and Central States of America. The other
seminaries are found in Armenia (Etchmiadzin and Sewan), in Jerusalem at the
Armenian Patriarchate, and in Beirut at the C-athoiicate of Cilicia. The Seminary in
Istanbul was closed after the crisis of Cyprus along with the Greek Orthodox
Seminary by the Order of the Turkish Government. Interestingly the autonomy ofa
bishop or diocese is limited in connection with two cases: first the Ordination of
bishops and secondly the endorsement of divorces. Certainly these two exceptions
are the resull ofthe dispersion ofthe Armenian nation all over the world after the
Xllh Century with the invasion of Seljuk Turks after the fall of the Bagratid
Kingdom in 1045. Those limitations were intended to prevent abuse and
consequently the final endorsement of divorce and the right of ordination of
bishops are reserved for the catholicos. Neither three nor twelve bishops are
entitled to ordain a new bishop; the physical presence of the catholicos at the
ordination is necessary. In February 1956 when Zareh Payaslian, the diocesan
bishop of Aleppo was elected as catholicos for the See of Cilicia in
Antelias/Beirut, because of political-ecclesiastical dispules and quarrels, all the
Armenian bishops of Diaspora and Armenia refused to participate in the
ordination and enthronement ceremony. Cilicia had only two more bishops apart
from the catholicos-elect, consequently the administration of the Catholicate
preferred, instead of ordaining a new or third bishop, to invite the Syrian Orthodox
Patriarch of Antioch (residing in Damascus) Mar Yakub Severos to attend the
ordination in a silent/'inactive participation of presence. For that reason some
newspapers called him “Severes” by a word-play which in Armenian means
“Black face” (!).

In connection with divorce, perhaps it is interesting for some to know that in
principle the Armenian Church also is against dissolution ofthe marriage, bul in

special cases when the bonds between the husband and wife are irreparably
destroyed, the couple may exceptionally get the document of division. In a way



194

the Armenian canon law is similar to that ofthe Catholic Church, since only the
Pope can dissolve a marriage. There is still anothcr field where the autonomy ofa
diocesan bishop suffers limitation; that is the blessing of Myron or chrism which
is used during baptism, conlirmation/ Tirmung" and the ordination of priests and
bishops as well as at ointment of catholicoi. Only the ealholicos has the right of
blessing the Myron in assistance with up to 12 bishops; not even the Armenian
patriarchs ofJerusalem and Constantinople are entitled to bless chrism.

How are bishops enthroned in a diocese? The regular or canonical form is by
election. An electoral Committee presents three candidates to the Assembly of
Delegates, who should be elected by all parish councils of the diocese. The
Assembly of the Delegates votes once or twice, if necessary three times, and by
the simple majority of "voices” one of the candidates may be elected. The period
of activity ofa diocesan bishop normally is not limited, i.e. he can work and guide
the Diocese as long as he remains healthy. Now there is a tendency to limit the
period to the age of 70 or 75; afterwords he can retire and live in a monastery or
assume a less heavy responsibility.

In Armenia at the moment the diocesan bishops are assigned by the
Catholicos, because the conditions still are not effective or helpful enough for an
election. However as soon as the Situation positively changes, certainly the
bishops for the dioceses of Armenia and the former Soviet Republics will be
elected by the Assemblies of Delegates. The territorial System is valid and
applicable also for the Diaspora inside and outside the former Soviet Union; each
country gets a diocesan bishop, e.g., for Georgia or Ukraine, and ifthe canonical
territory or the country is too large, then it can be divided in two, as in the case of
the Russian Federation, where there are two administrative units, Russia proper
and Southern Russia.

Apart from the diocesan bishops, especially during the last 100 years,
patriarchal legates or delegates are set up within the Armenian Church, who take
care of and guide larger territories outside their centre. At the moment there are
two such delegates, which can be described as exarchates: one is for Central
Europe and Scandinavia, the other is for Western Europe. For a long time the
bishop of Western Europe was ‘“Patriarchal Delegate” for France and Benelux
countries; a few years ago a diocese was established in Paris, responsible only for
France and having general vicariates in Marseilles and Lyon. The patriarchal post
of “legatus'Vdelegate for Central Europe, established first 1980 in Vienna, covers,
in addition to Austria, the Scandinavian countries (Sweden, Denmark, Norway
and Finland) as well as Hungary, the Czech and Slovak Republics. Whereas
diocesan bishops are elected, patriarchal delegates are appointed by the Catholicos
of all Armenians by a special encyclical letter. |he patriarchal delegates can be
categorized as “autonomous” in their activity and style of administration, but they
do not possess more rights than the diocesan bishops, i.e. they have to get Myron
from Etchmiadzin in Armenia and they should send the files of divorce to His
Holiness for final endorsement.



195

II1. Parish and Parish Council

A parish is the smallest pastoral-administrative unit in the Armenian C'hurch.
According to the size of the community or the population, the number of parishes
may vary. In some cases every district ofa town has its own church, in other eases
each town possesses one church. Nonnally every parish has a church. but in some
cases because of financial problems there exist parishes which do not possess
churches. For instance in Sweden in different towns there are parishes with parish
councils, but they have no church.

The parish is a constituent part of a diocese and Stands under the higher
oversight and authority ofthe bishop. A parish may have one priest or, depending
on the size of local community, more than one. Usually the parish council is
elected by the members of a district who recognize the doclrine and authority of
the Armenian Apostolic Church and who regularly pay their membership. Hvery
Person who is baptized according to the rite of the Armenian Church, is, in
principle, a member of the Church. but only those who pay by free will their
membership, may participate in the election of the parish council and also be
elected. Those who do not pay membership may be obliged to pay a higher sum in
cases in which they need the Services of the Church. e.g., for baptism. wedding or
burial. Since the bishop is the highest authority and the autonomous shepherd of
the diocese, he can order the membership payment for the last three or live years.
The fees for the performance ofa sacrament or ceremony are decided by the local
parish council in consultation and agreement with the diocesan bishop. Baptism
and burial of the dead can be performed also without any Charge, if the family
concerncd is poor and cannot easily afford the necessary payment.

IV. The Armenian Patriarchate ofJerusalem

The Armenian presence in the Holy Land is very old. Already in the IV
Century Armenian monks travelled as pilgrims to Jerusalem and some of them
settled there. This is the reason why, soon after the creation of the Armenian
alphabet by Mesrop MaStoc in 405, the Lectionary of Jerusalem was translated
into Armenian (c. 410). This is also the reason why the Apostolic Armenians
Possess one-third of the rights of the Church ofthe Holy Sepulcher. By the VII™
Century, there were already 70 monasteries and churches in the Holy Land.
Especially during the dominion of the Cilician Kingdom (1199-1375), the
Armenian Patriarchate of Jerusalem was greatly encouraged morally and
financially, and its own Armenian Quarter came into existence. The Patriarchate is
governed by its own Statutes and the general Constitution of the Armenian
Church. It enjoys complete autonomy ofadministration within the Church. and the
Brotherhood of St. Yakob/St. James elects the Patriarch without any participation
°f laity, but the election has to be confirmed by the Catholicos of all Armenians.
This means that the Patriarchate of Jerusalem is totally integrated into the
hierarchy of the Armenian Church and has succeeded in hindering or keeping



1%

away the influence ofpolitical parties which in case ofthe Catholicate ofCilicia in
Antelias/Bcirut have brought serious damages and provoked political ambitions
and struggles.

The administrative and internal autonomy ofthe Patriarchate of Jerusalem is
a secured power and legacy which cannot be easily broken, because it protects the
rights and holy sites ofthe Armenian Apostolic Church and in its mission can rely
on the whole-heartcd encouragement of all conscientious Armenians.

The origin of the Armenian Patriarchate of Jerusalem has been and still is

subjecl to discussion and dispute. Jerusalemite scholars are convinced that the
Patriarchate was already established by the V,h Century, whereas others insist that

until the beginning ofthe XIV"! Century the Armenian monasteries were govemed
by abbots and an Abbot General. In 1307 the Armenian Church convened a synod
in Sis, the Capital city of Cilicia, and under the pressure of political Situation,
accepted the Council of Chalcedon as an ecumenical synod and declared union
with the Roman Church. In 1311 all Armenian monasteries and churches of
Palestinc gathered together, rejected the decision ofthe synod of Sis and declared
autonomy and independence. For many scholars this is the real date of the
foundation ofthe Armenian Patriarchate in Jerusalem.

The Brotherhood of St. James possesses in the Monastery an old cathedra!, a
Library of Books in the name ofCaloust Gulbenkian, a large Collection of ancient
and valuable manuscripts and a Treasury ofart objecis.

V. The Patriarchale ofConstantinople

Diring the Byzantinc period, a limited number of Armenians lived in the
Capital of the Empire. Aller the capture of Constantinople in 1453, Sultan
Mchmed Fatih encouraged Armenians in the surrounding towns to come and settle
down there, espccially from Ankyra/Ankara and Brussa/Bursa, probably to
balance the Greek presence and influence. In the course of time, the Armenian
population increased in number and became one of the strongest communities of
Diaspora and a cenlre of leaching, education, literature and arts. For a long time,
prominent and influential persons in public life formed a Council which advised
the Patriarch in making decisions, and conscquently the Patriarch and Council
possessed absolute authority and immense power. In such a System, naturally,
biased decisions could be taken and abuse of power could happen in absence ofa
balancing control. On 18h February 1856 an imperial rescript called “Haiti
himayun" opened the way for a democratic government of communal life,
granting a say to the ordinary peopie. The final result was the Compilation of
Statutes which in the Armenian text was called “Sahmanadrutiun’VConstitution,
but the Turkish original had a disappointing title, namely ‘The Regulation of the
Armenian Patriarchate’ (“Ermeni patrikligi nizamati’). In any case the Regulation
or Constitution limited the power of the patriarch and lay representatives,
organized the life of the community on a democratic basis, stimulated leaming
among the peopie and generated a renaissance of literature among the Armenians



197

of Turkey. This Constitution was suspended from 1898 to 1906, because Sultan
Abdilhamid demanded its revision. In 1923, on the creation of the Turkish
Republic, it became invalid and no new regulation was afterwards enacted. The
parish churches are aulonomous bodies which are not directly subject legally to
the Patriarchate. Only at the election ofa new patriarch are provisory bylaws set
up, and accordingly delegates from all active parishes assemble and fullil their
duty. Unfortunately, only Turkish citizens are allowed to be candidates.
Considering the lack of a seminary Tor the education and training of priests, the
Situation is very difficult, not to say tragic. How can a Community ofabout 60 or
70,000 members survive without the possibility of training new priests?

The genesis ofthis Patriarchate, like that of Jerusalem, is an issue of dispute;
many scholars believe that it was established after the conquesi of Constantinoplc
when Bishop Yovakim of Brussa/Bursa was invited by the Sultan Mehmed Fatih
personally to take over the spiritual care and responsibility of the Armenians
within the borders of the Oltoman Empire (1461-1478). Others are convinced that
only in the first half ofthe XVI"Century were the bishops recognized as leaders of
the Armenian Church and accepted as patriarchs, the first being Vardapet/Bishop
Astuadzatur from 1537 to 1550. Like Jerusalem, the Patriarchate of
Constantinople is completely integrated into the hierarchy of the Armenian
Church, enjoys absolute autonomy in administration, but in “spiritual matters" it is
obliged to follow the guidelines ofthe C'alholicate of all Armenians strictly.

VI. Supreme Spiritual Council

The Supreme Spiritual Council is the eontinuation of the Synod which
always had existed, but in a new form. Accotding to the Polozeniye, published
1836 as a new Constitution lor the Armenian Church under the tzarist Russian rule,
the Synod was formed of four bishops and four vardapets (celibate masters of
teaching) and had the right to examinc and decide administrative matters and
questions of ecclesiastical justice under the presidency of the catholicos. In recent
times the number of the members of the Supreme Spiritual Council (Synod) has
been increased and it is usually constituted of 12 bishops and 3 laymen, both from
Armenia and the Diaspora, In fact it is an autonomous organ for the arrangement
°faffairs, but naturally the view ofthe catholicos in most cases will be respected.

VII. The Conference ofBishops

The Conference of Bishops (CB) is the highest legislative body in the
matters of theology, canon law, rites, moral and ecumenical questions. The
Presence of two-third of the members of the CB is necessary in Order to take
decisions or to make any arrangement. A simple majority of votes is required for
valid decisions. The CB is also empowered to investigate accusations against
bishops and suggest the most convenient solution. Hovvever the final decision can

°nly be taken by the catholicos himself. In this procedure, the autonomy ofthe CB



198

is in a way limited and its authority remains subject to that of the head of the
Church. It is evident that the catholicos Stands above ali councils and Conferences,
but his authority is still not absolute; if his declarations or decisions do not
correspond to the Tradition of the Armenian Church, they may be rejected and
annulled by the National-Ecclesiastical General Assembly.

VIII. National Ecclesiastical General Assembly

The NEGA is the highest authority which elects the catholicos of all
Armenians, periodically receives in meetings the reports of activities of the Head
of the Church, the Supreme Spiritual Council and the Conference of Bishops.
Only tliis Assembly is empowered to examine accusations against the catholicos
with regard to the doctrine and dogmas of the Armenian Church. It is
understandable that no moral charges or accusations can be brought to the
Assembly. In case of deviation from the Tradition, the NEGA has the right to
depose and dismiss the catholicos. The members of the Assembly are all active
bishops, representatives of the Catholicate of Cilicia in Antelias/Beirut, of the
Patriarchates of Jerusalem and Constantinople, the lay members of the Supreme
Spiritual Council, four delegates from the Mother See in Etchmiadzin, as well as
delegates from all dioceses, according to the number of the local population. In
conclusion the NEGA is the only body within the Armenian Church whose
autonomy and authority are not restricted, and which protects the Tradition ofthe
Church against deviation, dangers and pressures.

IX. Concluciing Remarks

From this presentation, it can be easily seen that in the pastoral-
administrative System ofthe Armenian Church, autonomy or self-government is a
general aspect and form of structure. All autonomous bodies or organs are
interdependent, interactive and interwoven. Four categories or stages of autonomy
can be identified and ascertained in the structure:

a) The Catholicos/ate ofall Armenians ( The Catholicos /ate Cilicia remains
aside and independent)

b) The Patriarchs/ates ofJerusalem and Constantinople
c) Dioceses and parishes

d) Councils — Supreme Spiritual Council, Council of Bishops, National-
Ecclesiastical General Assembly.



199

The highest executive authorities ofthe Annenian Church are the Catholicos
(of all Annenians) and the NEGA, yet in critieal cases the latter has more power
and is entitled to lake strict and severe measures. The most povverful norm,
however, is the Tradition which guides the Church along the right and genuine
path and establishes her further course, progress and future.



200

DALLA DIPENDENZA ALL'AUTONOMIA:

ESPER1ENZA DELLA CHIESA GRECO-CATTOL1CA UCRAINA NELLA
SECONDA META DEL XX SECOLO

Mychajlo Dy my d, Lviv

Il tcma dell’autonomia di una Chiesa pud essere irattalo da divcrsi punti di
vista. In questo Studio vedremo il confronto tra due modeili: I’autonomia coine
relazione giuridica e I'autonomia eome relazione intrinseca di comunione di una
Chiesa con la sua Chiesa-madre.

L’idea di autonomia della Chiesa greco-cattolica ueraina sorge nei tempi
della divisione interna formatasi nella metropolia di Kyiv dopo la cosi detta
Unione di Brest del 1596. Infatti, nel 1617 il metropolita unito di Kyiv, Veliamyn
Ruckyj e nel 1655 il metropolita non-unito di Kyiv Petro Mohyla scrivono di un
patriarcato di Kyiv nel quale le due frazioni di una Chiesa avrebbero formato
un’entitd gerarehiea autogovemata, preservando una comunione intrinseca con
Roma e Costantinopoli. Si propone dunque di uscire dagli schemi che vedevano la
comunione delle Chiese solo nella chiave di dipendenza giurisdizionale.

Durante i secoli si possono incontrare altri timidi movimenti in questo
sensol, ma solo durante il XX secolo, e specialmente con I'avvento del Concilio

Cf. Cnuibiic nacnipchKc noc.iaiiiia ApxinnncKoncbKoro cimoay yicpalHcucux KaronrntbKiix
rmicKoniB. mo Hiiidyiic« n ;umx Bia 20 Bepeciis ao 4 *onhiiib 129 posy tipn codopi cbbtoT Corjm “
PiiMi, in: BaaroBicHHK Bepxoimoio ApxiemieKona BhaiuiiicbKo-yKpaincbKoro (TpeKO-PycbKoro)
oOpaay V (1060) 124. Questa Icllera paslorale comincia con un riferimcnto storico: «L’idca di un
regime palriarcale non e nuova nella storia della Chiesa Ueraina, perchii fin daH'inizio della metropolia
di Kyiv, e pil tardi in llalyf, e realmente esistita, e la realizzazione concreta del Patriarcato di Kyiv cra
gia stata negoziata a Cracovia nel 1583 da parte di Posscvino, Legato Apostolico. Direttamente dopo la
eonclusione dell'Unione. aneora una volta I'idea venne laneiata dal metropolita Veliamyn Ruckyj. Nel
1617 sono iniziate riunioni comuni tra cattolici e ortodossi ueraini con lo scopo di unirsi. sulla base di
un Patriarcato di Kyiv. Questi incontri sono proseguiti anche dopo la ricostituzionc di una propria
gerarchia ortodossa, negli anni 1623-4. con il metropolita ortodosso lov Boreckyj. Da parte cattolica e
anche stato elaborato un progetto speciale su questo tcma durante la riunionc episcopalc del 20 gennaio
1624 a Novhorodok. Questo progetto i stato inviato a Roma il 4 maggio 1624; fu csaminato il 20
gennaio 1625, e poi il 4 e 22 gennaio ¢ il 6 luglio del 1629 dalla Sacra Congrcgazionc per la
Propagazione della Fede. Sotto il re polacco Ladislao IV e il metropolita ortodosso Petro Mohyla | >
lentativi per stabilire il Patriarcato di Kyi\' si sono rinnovati negli anni 1655-8. Dopo la mortc di Petr"
Mohyla questi sforzi si sono attenuati lino a quando non sono stati ripresi dal metropolita caltolico di
Kyiv. Havryi'l Kolenda (1655-1674). Dopo la sottomissione della Chiesa ortodossa ueraina al
Patriarcato di Mosca (nel 1686) non 6 piu stato possible avan/are I'idea di un patriarcato pan-ucraino.
Nell'Intpero Austro-Ungarieo questa idea vienc ripresa dal Papa Gregorio XVI, nel 1843. Di nuovo
nel 1018, ncll’Ucraina indipendentc, ¢ emersa l'idea del Patriarcato pan-ucraino e come candidato a
Patriarca gli stessi ortodossi hanno proposto il Metropolita Andrej Scptyckyj. Questa rivendicazione
del patriarcato per la Chiesa Ueraina 6 stata di nuovo sollevata al Concilio Vaticano Il dal Primo
(icrarca della nostra Chiesa, Sua Realitudinc I'Arciveseovo Maggiore Joseph Slipyj, a noine di tuttt !
vescovi ueraini presenli al Concilio. Cosi, l'idea stessa del Patriarcato ucraino non 6 nuova per not.

Qucllo che c'e di nuovo nella sua comprcnsione odiema c il sinccro ¢ profondo intercssamcnlo per
questa rivendicazione da parte di tutti gli strati della comunita ueraina c la sensazionc dolorosa del



201

Vaticano 11, diventiamo tcstimoni di un (orte risveglio dell'idca di autonomia della
Chiesa greco-cattolica ucraina. Infatti, viene introdotta una nuova visione di
autonomia nella quale non piu la dipendenza giurisdizionale, ma la comunione
costituisce la forma principale di dipendenza della Chiesa autonoma dalla Chiesa
dalla quale proviene la suceessione apostolica o la trasmissione della fede.

Questo passaggio di una coinprensione deH'autonomia da una dipendenza
giurisdizionale ad un legame di comunione e stato dunque nuovamente ritrovato
nella Chiesa cattolica. Il mio intento e di mostrare diverse iniziative sulla
questione dell'autonomia di comunione da parte degli alti gerarchi greco-cattolici
ucraini tra i quali gli arcivescovi maggiori, chiamati patriarchi, Joseph Slipyj,
Myroslav-lvan Lubacivskyj e Liubomyr Huzar. Nella Chiesa greco-cattolica
ucraina esistono una ventina di documenti in proposito, come anche una vasta
letteratura con nomi di canonisti famosi come Victor PospiSil' o Ihor Moncak4.
Nel 1963, rispondendo ad un quaesitum dell’arcivescovo greco-cattolico di Lviv,
Joseph Slipyj, la Santa Sede Romana riconosce che la Chiesa metropolitana greco-
cattolica ucraina e di fatto un arcivescovato maggiore con diritti patriarcali
secondo i canoni 324-339 del M.P. «Cleri sanctitati»/ Nel 1964, il Papa Paolo VI
pubblica il decreto «QOrientalium Ecclesiarum» del Concilio Vaticano U; al n. 1! si
prevede la creazione dei nuovi patriarcati: «ubi opus sit, novi erigantur
Patriarchatus». Nel 1969, i vescovi greco-cattolici ucraini della diaspora si
nuniscono in Sinodo a Roma e si rivolgono a Paolo VI con la richiesta di istituire
un palriarcato per la Chiesa ucraina/’ Duc anni dopo, nel 1971 giunge una risposta
negativa di Paolo VI. per il quale I'argomcnto principale e I’assenza del territorio
proprio dove esercitare questo diritto e che un tale patriarca avrebbe pit potere dei
Patriarchi cattolici del tempo.

Questa posizione ufficiale della Sede Romana non attenua I’ardore
deU‘Arcivescovo maggiore Slipyj che pubblica nel 1972* il documento «De
constitutione patriarchali  Particularis Ecclesiae Catholicae Ucrainorum***45

bisogno irrevocabile della islitu/.ione patriarcalc per la conscrvazione ¢ per I'esistcnza l'ulura della
n°stra Chiesa.»
Da parle sua la Chiesa Melchita ha anche partccipato a questa apertura con il suo famoso
terrible lI'arcivescovo Elias Zoghby.

‘ Cr. V, POSPISHIL, Ex Occidente lex. From Ihc Wcsl - The Law. The Easlem Catholic
Churches Undcr the Tutclage ol'lhe Holy See of Rome, Carlcret, New Jersey 1979; V. POSPISHII.
h. LUZNYCKY, TheQuest fora Ukrainian Palriarchale, Philadelphia 1971.

4 1. MOHMAK, CaMoynpanna Kiu'HCbiia UepKBu, Jli.hib 1994; I. MOHMAK, CraHomimc
““epxoBiioro ApxirnHCK-ona n Irpapxi'inoMy ycrpoio UcpKBM. in: EorocnoBia 25-28(1964) 125-151.

5 Cf. Aeia Apostolicac Sedis LVI (1964) 214; cf M. R1/.ZI, De Archiepiscopi Maioris luridico
rundamento in Ecclesia Catholica. in: Bohoslovia 25-28 (1964) 121-124.

Cf CninbHC naempcbKc nocijiaiiiia ApxiicnitcKonci.Koro cmioity yKpaiiicbKHX KaTOJiin(bKHX
DIHCKONiB. wo BUtSyBCS B 4H*X 1111 29 BCpCCIifi JO 4 *011111» 1969 poKy upii codopi CBXTOI Corpil B
I,Mi, in: EjiaroBicHHK V (1969) 125.
Cf. Lettera del Papa Paolo VI aH'Arcivescovo Maggiore Joseph Cardinale Slipyj del 7 luglio
197>, in: EnaroBieiuiK VIl (1971) 51-55.
Cf. HOCH<I> (CJIllIIHH). narpiapxa.ii.miii ycxpiii lloMicHoi’ (Particolaris) YicpaiiicbKoi'
12,0J,HUbKOT UcpKBH. in: liaaroBiciiHK VIII (1972) 79-90 per l'ucraino; De constitutione patriarchali
anicularis Ecclesiae Catholicae Ucrainorum (Ruthenorum). In Castclio Gangulphi 1974 per il latino.
1 'nglese c I’italiano.



202

(Ruthenorum)» con 59 canoni e lo presenta un anno dopo al Sinodo dei Vescovi
ucraini'l. Secondo questo documento Ic basi per un autogoverno della Chiesa
ucraina patriarcale sono i 33 articoli dell’Unione di Brest (non approvati all’epoca
dalla Sede Romana)!" e il decreto «Orientalium Ecclesiarum» del Concilio
Vaticano 11 (n. 2 del «De constitutione patriarchali...»). Questa Chiesa in forza del
mandato conferito da Cristo a Pietro c agii altri apostoli (n. 4) si seeglie il proprio
capo e organizza la vita spirituale dei propri fedeli sia sul proprio territorio sia nel
resto del mondo (n. 9).

11 12 luglio 1975 per la festa dei santi apostoli Pietro e Paolo, secondo il
calendario giuliano, J. Slipyj viene unilateralmente proclamato in lingua greca dal
reverendo Ivan Hrynioch, per la prima volta durante la liturgia, patriarca di Kyiv,
Halyd e di tutta la Rus\ all’altare di S. Pietro in Vaticano." Nello stesso anno
Slipyj ordina tre vescovi per I’Ucraina (lvan Choma, Stefan Cmil e Liubomyr
Huzar) senza nessuna consultazione con la Sede Romana.

Nel mese di agosto 1976 esce una dichiarazione ufficiale della Cancelleria
patriarcale di Joseph Slipyj con la firma del segretario Iwan Dacko che sintetizza
la problematica autonomista con queste parole: «The Ukrainian Patriarchate is a
historical problem ofour Church. It had its beginning at the time of Union of our
Church with the Aposlolic See, vwhen the desire for a formal realization of this
type of self-administration was treated».1'

LIl luglio 1977 in una lettera al Presidentc della Pontificia Commissione
per la Revisione del C'odice di Diritto Canonico Orientale cardinale Joseph
Parecattil, Joseph Slipyj scrive: «Una Chiesa Orientale, specialmente se si tratti di
patriarcato o arcivescovato maggiore, e un’entitd legale di natura sovranal’.
Questa caratteristica deve trovare espressione anche neil’avcre un diritto canonico
suo proprio.» In un altro punto della lettera aggiunge: «lo trovo inspiegabile che la
natura della strultura gerarchica delle Chiese Orientali cattolichc, rispetto all’inlera
Chiesa, non sia stata caratterizzata con I’espressione ‘autonomia’, la quéle,
evidentemente, implica la suprema guida del Romano Pontefice»ld. Una eco
autorevole a questa lettera viene il 4 gennaio 1978 dal patriarca Melchita di
Antiochia Maximos V, che risponde a Joseph Slipyj: «Le mot ‘autonomie’,
etymologiquement, conceme Ic regime interieur d’un organisme ou d’une
Institution. Appliguee & I’Eglise Orientale, eile definit assez adequatement sa

Cf. riaTpiapxaj[i,Hiiii yerpif lloMicuoi (PycbKOi) ynpaiiiCbKoi KaTomtilbKof U,epKBit, in:
EjiaroticmiK X (1974) 26.

10 Cf. Monumenta Ucrainac ilistorica 1X-X (Romae 1971) n. 110, 157-170 per il polacco e il
latino; OciioBiii aoKyMeimt EepecreiichKOi' yiiii, Jlumi 1996, 54-61 per I’ueraino.

11 Cf. Discorso di Sua Eccellenza Ivan Prasko, vescovo degli ucraini in Australia, durante il
conccrto ucraino nell'aula delle udienze, Cilta del Vaticano, 13 luglio 1975, in: EjtaroBicHHK [ latpispxa
KHCiio-PamiubKoro i Bciri Pycn XI (1975) 35-41; Xpomxa, in: EnaroBiemtK XI (1975) 79-81.

12 Declaration, in: E.iaroBicmiK XII (1976) 96-99.

"1l termine non tecnico sicuramcntc vuole indicare una Chiesa che gode di un alto grado di
autogoverno.

14 The Major Archbishop of the Ukrainian Catholic Church, Joseph Slipyj, to the President of
the Pontifical Commission for the Revision of the Code of Oriental Canon Law, in: POSP1SHIL, Ex
Occidcnte lex, 158-160.



203

condition juridique et ecclesiologique, sans nier son lien de ‘communion’ avec le
successeur de I’Apétre Pierre dans la Primaute non seulemenl d’honneur mais de
sollicitude pastorale & I’egard de loute I’Eglise catholique. Mais que pouvons-nous
faire? Les organismes romains on une repulsion pour ce mot, qu’ils croienl trop
Charge de reminiscences ‘schismatiques’. C’est pourquoi ils ont trouve un autre
terine pour le remplacer: ‘Ecclesia ritus sui iuris’»15.

Cercando di realizzare in concreto l'autonomia proclamata, nel mese di
ottobre del 1979, Kyr Joseph Slipyj rifiuta la nomina da parte del Pontefice
Romano del reverendo Myroslav-lvan Lubacivskyj a metropolita di Filadelphia e
nomina da parte propria lo stesso reverendo a metropolita della medesima citta
con richiesta di venire a Roma nella sua pro-cattedrale di Santa Sofia per la
chirotonia episcopale. La conseguenza di tale atto fu che Giovanni Palo Il in
persona, con Slipyj al suo fianco ha ordinato Lubacivskyj vescovo nella Cappella
Sistina nel novembre dello stesso anno.

Durante la «riunione sinodale» dei vescovi greco-cattolici ucraini a Roma nel
novembre 1979 il metropolita Maksym Hermaniuk di Winnipeg presenta
I’autonomia della Chiesa greco-cattolica ucraina in questi termini:

«1. Siamo membri della Chiesa Universale di Cristo tramite I’appartenenza
alla nostra Santa Pomisna Chiesal6 Cattolica Ucraina.

2. Siamo membri buoni e attivi della Chiesa Universale di Cristo soltanto se
siamo membri buoni e attivi della nostra Pomisna Chiesa Cattolica Ucraina.

3. Essere buoni membri della Pomisna Chiesa Cattolica Ucraina richiede che
tutti noi — Vescovi, presbileri, monaci, monache e laici - sempre e
dappertutto ci ricordiamo che:

15 Response io Cardinal Joseph Slipyj by Maximos V. Melkile Palriarch of Antioch, in:
POSPISIUL. Ex dccidente lex. 161-164.

10 Il terminc «pomisnist’» e I'aggellivo fentminile «pomisna» provengono dal paleo-slavo
«locale, del luogo». Nel voeabolario leologico-canonico, «pomisnist’» indica la natura pcculiare di una
Chiesa locale orientale (orlodossa o cattolica) nel senso di eommunita eucaristica. territorialita,
autonomia cd autocefalia. La Costituzione Dogmatica «Lumen Gentium» Xe 23 del Coneilio Vaticano
Il da quesla deftninizione di questo statt) leologico-canonico di una Chiesa senza nominarla: «Per
divina Prowidenza e avvenuto ehe varie Chicse, in vari luoghi stabilite dagli apostoli e dai loro
sueeessori, durante isccoli si sono costituile in vari raggruppamenti, organicamente congiunti, i quali,
salva restando I'unité della fedc e l'unica costituzione divina della Chiesa universale, godono di una
propria disciplina, di un proprio uso liturgico, di un proprio palrimonioteologico e spirituale. Alcune
fra esse, soprattutto le antiehc Chiese patriarcali, quasi ntatriei della Jede, ne hanno generale altre a
modo di liglie, colle quali rcstano fino ai nostri tempi legatc da un pilstretto vincolo di caritéd nella vita
sacrantentale e nel ntutuo rispetto dei diritti e dei doveri.» Il lermine «pomisnist’» non corrisponde a
«sui iuris», «panicolare», «locale», perche piti ampio sul piano sia teologico che giuridico e sarebbe
piii vieino a «peculiare»; per questo ntotivo non si puo tradurre e deve entrare comc tale nel
linguaggioseientifico ccclesiologico e canonico oecidentale.



204

a) la Pomi.sna Chiesa Cattolica Ucraina e una, senza riguardo al territorio
dove vivono e svolgono l'attivita i suoi Vescovi;

b) che ha un rito a se proprio — il rito ucraino, con una liturgia, un
ordinamento giuridico ecclesialc e una tradizione teologica;

c) ha un'unica propria autorita ecclesiastica, cioe il suo Capo -
PArcivescovo Maggiore, o Patriarca, che la dirige sotto la supremazia del
Successore di S. Pietro, il Romano Pontefice;

d) che il bene comune della nostra Pomisna Chiesa e il bene comune della
Chiesa Universale richiedono che noi tutti — Vescovi, presbileri, monaci,
monache e laici, — in pieno sosteniamo, profondamente rispetliamo e
fedelmente seguiamo questa nostra propria autorita ecclesiale, con la
convinzione, che una tale fedelté aila guida canonica della Chiesa Pomisna e

allo stesso tempo fedelta alla guida suprema della Chiesa di Cristo e garanzia
della benedizione Divina. »I7

Risogna anche sapere che lo sforzo per arrivare ad una mentalitd autonomista
risale al 1969: da quellanno, in modo assai regolare, i vescovi ucraini si
riuniscono a Roma in Sinodo sotto la guida dell’arcivescovo maggiore. |l
problema era che la Santa Sede Romana non riconosceva il diritto di Slipyj di
convocare sinodi fuori del territorio della Chiesa e dunque di risolvere
autonomamente come Chiesa problemi pastorali comuni a tutte le parti della
Chiesa ucraina nel mondo. Comunque i vescovi si incontravano negli anni 1969,
1971, 1972. 1973, 1975, 1976. 1978, 1979 in riunioni sinodali e legiferavano.
Questo fatto e molto importante perche dimostra che la potesta di legiferare
sinodalmente, che e una caratteristica delPautonomia, si pu6 acquisire, secondo la
convinzione dell'episcopato di una Chiesa pomi.sna. anche senza il consenso
immediato della Chiesa-madre. Inlatti questa situazione e stata sanata nel 1980 da

Giovanni Paolo Il che ufficialmente benedisse il capo della Chiesa greco-cattolica
ucraina e lo autorizz6 a convocare sinodi previo il suo assenso.lk * 25

1 Pci|)cpar MiiTp. MaKCHMa rcpMamoKa b naci Cititojajibimx napaa: CanicTb yxpaiHcbKoi
KaTonimbKoi' Icpapxit, in: BjiarotiiciiHK XII1-XV (1977-79) 25-28.

““ Lettera del Papa Giovanni Paolo Il del 5 febhraio 1980 - Al Nostro Vcnerabile Fratello il
Signor Cardinale Giuseppe Slipyj. Arcivcscovo Maggiore di Lviv degli Ucraini. in: bnaroBicmnc XIII-
XV (1980-84) 45-46. In questa lettera leggiamo: «l.'Arcivcscovo Maggiore potra - "ad nutum Summi
Pontificis” - convocare altri Sinodi, sia "de negotiis tractandis" sia “de proponendis candidatis”
aU'Episcopato, proccdcndo nella tnaniera seguente: — Per ogni singolo Sinodo si prcsentcra al Papa la
richiesta di poterlo celebrare. nonche lindicazionc degli argomenti da trattare. — Ottenuta
l'aulorizzazione, I'Arcivescovo Maggiore convochera il Sinodo di tutti i Vescovi Ucraini. — Per tali
Sinodi si applichera la Dcclaratio del 25 Mar/.o 1970 relativa all' "aggregatus"». Per la «Declaratio del
25 Marzo 1970 relativa all' "aggregatus™» vedi: L'Osservatore Romano, anno CX. n. 93 (33371), 23
Aprile 1970. I. Una parle del testo c qui riprodotta : «Apostolica Scdcs ... ad magis firmandos nexus
inter Patriarchatus et proprii ritus llierarchas extra fines territorii patriarchalis constitutos ... nomias
quasdam statuendas esse censuit. Quapropter Sacra C'ongregatio pro Ecclcsiis Orientalibus, votis



205

II' 18 luglio 1982, in un documento inlitolato «Zur Lage der Ukrainischen
Katholischen Kirche in der Ukraine», Joseph Slipyj scriveva:

«Secondo l'ecclesiologia della Chiesa orientale la Chiesa cattoliea ucraina e
Ecclesiaparticularis sui iuris nella Chiesa universale. Cioe:

a) essa e in pieno senso cattoliea come dal punto di vista intrinseco, cosi
anche dall'espressione della sua cattolicila esterna, perche possiede la
pienezza dell’ereditd del depositum fidei crisliano e conserva la sua unione

con Pietro;

b) essa e in pieno e reale senso ortodossa. perche conserva e difende I’eredita
della proclamazione della buona novella del Signore trasmessa dai Padri
della Chiesa e dai Concili Ecumenici dal tempo prima del tragico scisma tra
Oriente cd Occidente.

Non senza motivo teologico la fede della Chiesa ucraina che prima si
chiamava Ecclesia Rulena per differenziarla dalla Ecclesia Moscovita o
Ecclesia Russa, vienc definita come3des orthodoxo-catholica, per esprimere
la pienezza della sua Icde;

La Chiesa cattoliea ucraina e in pieno senso una Chiesa orientale perche ha:
a) il suo proprio rito di impronta bizantina;

b) la propria lingua liturgica;

c) la propria ereditd teologica ecclesiale orientale;

d) la liturgia orientale-ecclesiale in comune con allre Chiese orientali;

annuens ut praescriplum commatis tertii n. 7 Decrcti Conciliaris «Orientalium Ecclesiarum» in praxim
deduccrclur, ea quae sequuntur de mandato Summi Pontificis declarat: 1) Hierarchae Orientales extra
fines territorii patriarchalis constitute in Synodis patriarchalibus proprii ritus, sive electionum sive
negotiorum, cum suflragio deliberative partem habere possunt. 2) Patriarcha et, Scde vacantc vel
impedita, Administrator Patriarehalis convocare tenetur ad Synodos, de quibus in n. I, omnes et
singulos llierarchas sui ritus extra tines territorii patriarchalis constitules. Designationcm
Hierarcharum proprii ritus pro lidelibus orientalibus extra patriarchatus commorantibus quod altinet,
Patriarcha cum sua Synodo electionum elenchum saltern trium idoneorunt candidatorum Sedi
Apostolicac, opportuno» tempore, proponere valet, firnto iure Rontani Ponteftcis nontinandi ad
huiusmodi officium quem Ipse maluerit. Super statutae norniae valcbunl ad interim donec disciplina
canonica orientalis iuxta Dccrcta et meutern Concilii Oecumcnici Vaticani Il organicc recognoscatur,
quin exinde potestas iurisdictionis Patriarchae extra fmes sui patriarchatus extendatur.» Vedi anche: I.
MOHMAK, PoiBtiroK citHoaaJii.HOCTIt b ytcpaiitCBKiH KaTOJiHm.Kiii IfepKiii. in: EorocjiOBi» 47 (1983)
41-72.



206

e) le proprie tradizioni liturgiche sviluppatesi dentro il popolo ucraino, per le
quali questa Chiesa si differenzia dalle altre Chiese orientali della tradizione
cristiana bizantina;

f) la sua propria forma di devozione;

g) il suo proprio diritto ecclesiale e la sua propria forma di ordine gerarchico
nell’esercitare il ministeriumpascendi et regendi:

Riassumendo va detto: la Chiesa cattolica ucraina e defacto et de iure una
Chiesa pomisna nel pieno senso di questa parolax.!'

Nel 1988 in occasione del millennio del battesimo della Rus’ di Kyiv,
Giovanni Paolo Il scrisse questa riga importante nella lettera apostolica «Euntes in
mundum» 11:

«Dal decreto [Unitatis redintegratio] risulta chiaramente la caralteristica
autonomia disciplinare, di cui godono le Chiese orientali: essa non e
conseguenza di privilegi concessi dalla Chiesa di Roma, ma della legge
stessa che tali Chiese possiedono sin dai tempi apostolici.»2"

Con I’avvento di Myroslav-lvan LubaCivskyj all’Arcivescovato maggiore
della Chiesa greco-cattolica ucraina, la rivendicazione dell’autonomia continua a
svilupparsi. Nel 1993 nella famosa lettera al cardinale Edward Cassidy, nella
quéle accetta il documento di Balamand a nome di tutta la sua Chiesa, scrive
anche: «Bisogna dare la possibilitd alla Chiesa di Kyiv di essere se stessa»1b

Segue in ci6 la gerarchia ucraina uscita dalla clandestinila che gia nel marzo del

1990 comunicava: «La Chiesa cattolica ucraina [...] e una Chiesa pomisna [...] e
tale deve essere considerata da tutte le altre Chiese-sorelle»22.

Nel giugno del 1990 e anche I’anno dopo, nel 1991, il sinodo di questa
Chiesa per due volle rifiuta di scegliere una terna a capo della Chiesa, richiesta

prima da Giovanni Paolo Il e poi dal Segretario di Stato cardinale Angelo
Sodano23, Il teologo ucraino Myron Bendyk scrive a proposito: «Tramite il sinodo

15 Zur Lage der Ukrainischen Katholischen Kirche in der Ukraine, in: bnaroBicmiK X11I-XV
(1980-84)156-170.

2“ Lettera Apostolica Euntes un mundum del Somrno Pontefice Giovanni Paolo Il per il
Millennio del «Battesimo» della Rus’ di Kiev, in: http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/
apost letters/documenls/lifjp-ii apl 25011988 euntes-in-mundum-universum it.html.

21 CTaHOBitme li ia'iKeHHiiiioK) Miipouiaita IRana flo pe'iOJilOuiii 7-oi cecii' Miwuapoanoi' KOMicii (3
ccpmia 1993), in L MOH4AK, CaMoynpaBna KHi'BCBKa llepKBa, 171.

22 M. liHII/IHK. LloMicHien. UepxOB y BceaenchKUt Hepioii b naB'iatmi JIbBiBCbKHX Minpono.nmB
yKpaiHcbKoro oOpaay XX cronirra, iBaHo-OpauKiBCbK 2004. 182.

2> Cf. Piuiciiiia i nocranoBH HajiBii‘iaiinoio Cinioay yxpai'iiCbKoi' fpeKo-Kaio;inubKoi' Il,epKBH, uto
BinfiyBca y BaniKani h «hsx a 25 i 26 nepBiifl 1990 p. I>., in: Pimeinta i riocianoBit CwtoaiB ytcpaiitCbKol
fpeKO-KaToaHUbKoi IfepHBIi 1989-1997 poxiB, JIbBiB 1998. 10. Cf. Piiiicniifl i nocTaiiOBH Ha.iiBii>iaiiiioro

* k k k%


http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/

207

la Chiesa greco-catlolica ucraina comincia a realizzare il suo diritto di decidere da
sola dei suoi affari interni»24. Nel 1992 vengono istituili il sinodo permanente e la

curia patriarcale?’.

Al termine del Sinodo dei vescovi ucraini svoltosi a Roma nel novembre
1995 Myroslav-lvan LubaCivkyj richiede di nuovo ufficialmente a Giovanni Paolo
11 il riconoscimento del patriarcato in quanto la ragione invocata per il rifiuto negli
anni precedenti dalla Sede Romana, cioe la mancanza di temtorio proprio, non
esiste pit26. Nel 1995 la Sede Romana, sei anni dopo la legaiizzazione della
Chiesa greco-cattolica nell’Unionc Sovietica, riconosce la giurisdizione territoriale
in Ucraina fatta eccezione per la Trascarpazia2'. Nel 1996 si svolge la prima
riunione del Sobor, cioll Concilio, della Chiesa che di nuovo chiede una vera
autonomia con uno statuto di patriarcato2*.

Dal 1998 su spinta del cardinale Achille Silvestrini, prefetto della
Congregazione per le C'hiese Orientali, e sotto la benedizione del sinodo, inizia un
dibattito serio sulla questione della propria identitd di questa Chiesa. E come
scrive Myron Bendyk:

«Gili studi sulla questione hanno dimostrato uno stato qualitative nuovo della
Chiesa, quando per la conferma del proprio Statuto non deve pil essere
dipendente da un riconoscimento eslerno, nia cerca questa conferma in se
stessa.»20

Cosi infatti nel 2002 il Concilio della Chiesa proclama, all'unanimita, la
Chiesa ucraina patriarcato, ed in seguito a questa decisione pit importante, il
sinodo dei vescovi richiede a Giovanni Paolo Il di benedire il patriarcato gia* |,

C-HHoay yKpai'HCbiioi | pcKo-KaroumtbKoi' RepKBH, mo BUt6yBC>i y Bamnam b ;uiax 3-10 jnororo 1991 p.
B., in: PiuiemiH i iiocitthobh Chhowb, 12.

' BEH/fHK, floMicuicn. HepnoB y BccaenchKUi UepKRi, 184.

** Cf. Pimemin i noeianoBii HajOBHMaiinoro CHHOjty YspaiHCbKoi 1'peKo-KaTOJiHiibKoi UcpKBii. mo
Bi.adyBcH y jlIbobi baiiax 116-31 ipaBim 1992 p. E., in: PimeHiui i nociaHomi Chikuob, 15.

““ JHOEAHIBCbKHH M,, 3Bepneima ao CBXTiinoio Onw Bia 24.11.1995, in: Uaipiapxar (1996). n.
I, 5. Sulla questione, se la Chiesa greco-cattolica ucraina ha un territorio prorio ci possono anche
essere due punti di vista - quello cattolico romano che dice di si. ¢ quello ortodosso russo, che parla del
proprio territorio canonico. La questione si complica anche all'intemo della stessa Chiesa greco-
cattolica ucraina. Per esempio, I'cparchia greco-cattolica di PeremySI| del IX seeolo 6, si 0 no.
considerata da questa Chiesa territorio proprio? Infatti. il 31 maggio 1996, con I’erezione di una nuova
metropolia greco-cattolica di Przemysl-Warszawa, Giovanni-Paolo Il stacco l'antica eparehia dalla
dipenden/a dell’Arcivescovo Maggiore di Lviv e la fece dipendere direttamente della Congregazione
per le Chiesc Orientali, come eparehia extra territoriale. Cf. anche V. PARLATO, Concelto e Status di
Ecclesia sui iuris. Rito, struttura ecclesiale, pluralita di tipologie, in: Nicolaus (2008), fase. 2, 13! -156.

! Fino a questo tempo la Chiesa greco-cattolica usufruiva di diritti su tutto il territorio
delFUnione Sovietica. Gia il melropolita Andrea Septyckyj godeva dei diritti speciali personali su tutto
I'lmpero Russo. Con questo provedimento la Chiesa greco-cattolica ucraina perdeva una parle del suo
territorio, una delle pit antichc eparchic, quclla di PeremySI nella Polonia attuale.

'iBepueiiH« riatpiapuioio CoRopy VTKH no uapo;iy, in: 1 laipiapxai (1996), n. 2,10.
29 BF.HJU1K, lloMictlicTb ucpkoBy Bce.iencbKii Ifepiot, 189.



208

proclamato.’' Questa posizione della Chiesa greco-catlolica ha provocato nel 2004

reazioni negative di lutte le Chiese ortodosse, ma sopratullo della Chiesa ortodossa
russa.’ Non di meno nello stesso anno Giovanni Paolo Il diede una risposta di
speranza a questa Chiesa dicendo che «condivid[el Ife sue] aspirazion[i]».32

Con la scelta di Liubomyr Huzar a capul et pater della Chiesa, ed in risposta
positiva alle Chiese ortodosse, dal 2004 fino ad oggi, si sviluppa una concezione
ecumenica dell’autonomia della Chiesa di Kyiv con patriarcato proprio in
comunione con Roma, Costantinopoli e Mosca.' Huzar dice che quest'idea, che
pué sembrare illusoria, si deve «appoggiarc solo sulle basi bibliche, teologiche e

10 “iiicpiiemiH Cimojy t'niicKoni3 yxpaiiiCbKoi PpeKo-KaTOJiimbKOi' LtepKBii ao Bipmix iiioao
pciyBi/raiiB Tperboi cecff tlaTpiapiuoro Co6opy yxpaiilcucoT PpcKO-KaTomiubKOi ItepKBii. rno npoxoamia
HepKBH Ejia>KCiiiiimoro Jlio6OMiipa Kaptuinajia | yiapa 3 (2003) 77-80. Di seguito il tcsto del sinodo: «1.
Il Patriarcato. | parlecipanli al Concilio hanno dichiarato ull'unanimitd, che considerano la
proclamazione del Patriarcato della nostra Chiesa un passo fatidico per promuovere le sua attivita
futura. Prendcndo atto della proposta dei rapprcsentanti di tuttc le parti della nostra Chiesa, i Vcscovi
durante il Sinodo hanno riconosciuto che il Patriarcato e una tappa naturale nello sviluppo della nostra
Chiesa e corrisponde alle decisioni del Concilio Vaticano I, e all'unanimita si sono rivolti al Santo
Padre, perche con la sua autoritd, confermi questa decisione. Nell’intento di dichiarare il Patriarcato e
dilTicile non tener presente che l'unanimité deirepiscopato. del clero, e dei laici. che e stata la prova di
un’ispirazionc speciale dello Spirito Santo, che nell'unité ¢ nella pace. si rivolgc a tutti i fedeli della
nostra Chiesa. Nonostante I’esistenza deH'opposizione da tutte le parti, siamo ccrti di adempiere alla
volonté di Dio, espressa e confermata durante il Concilio Vaticano Il, e speriamo in un esito positivo di
questo easo.» Cf. anche: HoKyMCimi |laTpiapmoio Codopy yspaincbKoi rpeKO-KatonmibKOi HepKBii.
Tpe-r» cecin. 30 ‘lepmia - 4 jihiihb 2002 posy, Jh.nia 2002.

51 PeaKuia llpcvicTOsrejiiFi llpaBocnaBHitx Hcpson na i;tcto Bitaiiainta riarpiapxaTy yi'KLt, in:
http://old.ugcc.org.Ua/ukr/patriarchat/documents/article:859/. licco una cita/.ione della rca/.ione dellc
Chiese ortodosse: «La creazione del patriarcato uniatc ucraino, questione che viene esaminata dalla
Chiesa cattolica romana. saré considerata un atto estremamente ostile per tutta I’Ortodossia, e un atto
che contraddice la soluzione data dal Concilio Vaticano |l, dove | stato affermato che ‘Tuniatismo non
viene pill considerato come metodo per raggiungere I'unité della Chiesa" e, pertanto, la creazione di un
patriarcato e solo un metodo inaccettabile di proselitismo tra i cristiani ¢ di “rapimento”, sottrazione di
fedeli alla Chiesa ortodossa al fine di subordinarli alla Chiesa cattolica rontana».

i; CaoBo CRBmimoro Oma iBaHa-riaBJta Il no ‘uienin llocTiuttoro CuHorty yxpamcbKoi I'peKo-
KaTOJiHUbKoi Uepiaui, in: B.naroBicHHK 4 (2004). 27. La traduzionc italiana si trova in: uiscorso di
Giovanni Paolo Il ai Membri del Sinodo Permanente della Chiesa Cattolica Ucraina (3 giugno 2004),
in: http://vAvw.vatican.va/holy_father/john paui_ii/speeches/2004/june/documents/hl'_jp-ii_spe_20040
603_ukrainian-church_il.html: «Condivido la vostra aspirazione, ben fondata anche nella disciplina
canonica e conciliare, ad avere una piena conftgurazione giuridieo-ecclcsiale. La condivido nella
preghiera e anche nella sorierenza, attendendo il giorno stabilito da Dio nel quéle potrb confermare,
quéle Successore dell’apostolo Pietro, il Irutto maturo del vostro sviluppo ecclesiale. Nel frattempo voi
sapete bene che la vostra richiesta si sta studiando scriamente, anche alla luce delle valutazioni di altrc
Chiese cristiane.»

33 JIKIEOMHP (fy3AP), Oann Eojkhu Hapofl y Kpai na Kniiici.KHX ropax. Cjiobo Baawemiiuioro
JhodoMnpa, Mtnponojnrra KuCBO-raamtbKOi MHTpongjiii' yLKII,, i naioan lanoMareyiiamis nimepncHiis
oci/tky Mmponoama no KneBa, 13 kbiths 2004. in: EnaroBicHHK 4 (2004) 161-168; JIIOEOMMP (Ly3AP).
lipo ymcp.'tvKemts naTpiapmoro ycTpoto yxpainCbKoi LpeKO-KaroaHUbKoV UepKuu, 6 nepeena 2004,
E.naroBicuHK 4 (2004) 48-57; MeMopaiuiyM yxpaiiicbKoV | pcKo-KarojiuiibKoi HepKBH moao mixaHHH
lloMicnocTi Kni'BchKoT UepKBii — llponecy TBopenna ijuuioi noMicnoi' L(epKBH, 21 ci'in« 2008, in: BicnitK
KHCBO-LattHUbKoro BepxoBiio ApxncrntcKoncTBa 5 (2008) 7-9.


http://old.ugcc.org.Ua/ukr/patriarchat/documents/article:859/
http://vAvw.vatican.va/holy_father/john

209

canonichc, gia accettate nelle Chiese pomisne dell’Oriente cristiano»34. Uno dei

padri di questa concezione 0 anche I’arcivescovo Vsevolod di Scopelos dei
palriarcato di Costantinopoli3*. Nel 2008 Huzar con ii Sinodo scrive un

«Memorandum delia Chiesa greco-cattolica ucraina sulla questione della
pomisnist' della Chiesa di Kyiv».

Secondo questa concezione, nessun ramo confessionale della Chiesa di Kyiv,
storicamente vicino ad uno dei centri della eristianita, deve perdere i suoi legami
coslituiti nei secoli. Bisogna unicamente cambiare la dipendenza giuridica in una
relazione di comunione tra Chiese-sorelle, il che permetterebbe non solo di
preservare ricchi aspetti dei legami storici, ma di arricchire con loro il tesoro
comune della Chiesa di Kyiv.36

Qui il tennine di «comunione» viene utilizzato in un modo non tradizionale,
perche indica la rcciproca collaborazione e anche il riconoscimento mutuo di due
Chiese, che sul piano confessionale appartengono a due gruppi diversi di Chiese
(ad esempio: Ic Chiese ortodosse, vetero-ortodosse, cattoliche) che per il momento

non accettano la communicatio in sacris, anche se uno stato di reale comunione
saeramentale e gia stato vissuto a diversi momenti della loro storia."7

Liubomyr Huzar scrive che non c’e dubbio, che con il patriarcato «cambiera
il carattere dei rapporti con qualche dicastero romano, Ma questi cambiamenti
riguarderanno solo una sfera secondaria, quella amministrativa. La caratterislica

essenziale di ogni Chiesa pomisna cattolica e la sua comunione con il Successore
dei Santo Apostolo Pietro, il Vescovo di Romax.ill Ed aggiunge: «La creazione dei

Patriarcato di Kyiv, che sard in comunione con Costantinopoli, Roma e Mosca,*12345

u Memorandum della Chiesa greco-catlolica ucraina sulla questione della Pomisnist della
Chiesa di Kyiv.

Principi conceltuali per la creazione di un'unica Chiesa:

1. Il proeesso di ritorno all’antiea imitd della Chiesa di Kyiv non pud che essere |Vmdala su
principi biblici, teologici ¢ canonici adottati nelle Chiese pomisne dell’Oricnte cristiano.

2. Ciascuno dei rami eccicsiali della tradizione di Kyiv e partner paritario nel proeesso di
elaborazione e di altuazione dell’idea di unificazione.

3. Nessuna delle Chiesa della tradizione di Kyiv, entrando nell'unica Chiesa pomisna perde i
suoi legami ecclcsiastici storici con Ic Chiese-sorelle di Costantinopoli, Roma e Mosca.

4. Nelle circostanze attuali della civiltd e deH’ecclesiologia questi legami storici dovrebbero
svilupparsi dalla dipendenza confessionale alla comunione inlerecclesiale di carattere paritario. Un
nuovo tipo dei rapporti intcrccclesiali corrisponderd in modo ottimale alla situa/.ione gcopolitica
dcll’Ucraina, aperta come all'Occidentc, cosi anche all'Oriente.

5. t.a forma canonica della creazione di un’unica Chiesa pomisna diventera il futuro Patriarcato
di Kyiv, che saré in comunione con le Chiese-sorelle di Oriente e Occidente.»

'5 Cf. VSEVOLOD OF SCOPELOS, We are all brothers, vol. 1-3, Fairfax, Virginia 1999-2007.

““ Cf. JUOBOMIIP (FViAP). OfiHtt Boacitii Hapoil y spat tta Km'BCbKitx ropax.

Interessante a proposito e I’csempio della Chiesa orlodossa di Antiochia e della Chiesa orto-
dossa siriana (non calcedonese) tra le quali e stata quasi raggiunta la comunione in seguito a un
incontro tra i due Patriarchi nel 1991. A proposito: Statement of the Orthodox Church of Antioch on
Ihe Theological Dialogue. On the Relations between the Faslern and Syrian Orthodox Churches,
November 1991.

58 JUOBOMHP (fySAP), ripo yTBepffiKcinta uarpiapuioio ycipoio yxpaincMtoi' FpeKo-
KaTOJIHItbKOL.



210

aiutera a diminuire, ed in seguito ad eliminare, il confronto delle relazioni tra
questi centﬁ»39

Neila sua lettera del 26 aprile 2008 al metropolita Vladimiro Sabodan, capo
della Chiesa ortodossa ucraina del Patriarcato di Moscat2 Bidbomyr Huzar indica
le seguenti tappe da seguire per la creazione di una nuova entita ecclesiale
autonoma:

«Sulla base della fedc della Chiesa espressa dai primi sette concili
ecumenici, le Chiese riconoscono la realté e la grazia dei Sacramenti, ed in
conseguenza la leggitimita delle strutture giuridiche di tutte le Chiese della
tradizione di Kyiv. | nomi dei primati delle Chiese-sorelle della tradizione
kyiviana saranno iscritti nei dittici di ognuna di esse.»

In quanto I’autonomia e il regime patriarcale non sono isolazione o
respingimento di nessuno, Liubomyr Huzar continua neila sua lettera al
metropolita Vladimiro:

«Questi passi verso la comunione delle Chiese di tradizione kyiviana hanno
bisogno di completamento per lo sviluppo della propria comunione, dalle
Chiese di tradizione costantinopolitana, moscovita e romana, per incamare
con loro l'unita degli uguali e dei diversi. E inammissibile — invece di
sviluppare la comunione gia esistente — sviluppare le relazioni della Chiesa
greco-cattolica ucraina con la Chiesa di Roma, della Chiesa ortodossa
ucraina con la Chiesa di Mosca e di trascurare al contempo la connessione
storica di tutte le Chiese ucraine con la Chiesa Madre di Costantinopoli.
Invece, le nostre Chiese devono elaborare insieme proposte per lo sviluppo
della comunione con le Chiese di Costantinopoli, Roma e Mosca e
indirizzarle ai primati di queste Chiese.»

Come conclusione vorrei dire: Sulla base di fatti e documenti riguardanti il
tema dell’autonomia di una Chiesa orientale cattolica ho cercato di dimostrare la

11 Ibidem.
JIn Jinct EjiiDKeHHiuioro JlioGoMttpa ao KnaHteimiiuoro MtnponomiTa Bojio;tHMnpa, npeacroincasi
yKpainchKoV npaBocnaBiioi LtepKBH, Khib, 26 Kiiinia 2008 p. li., in: BicmiK Kiimo-1 'ajnim.Koro

BepxoBiioro ApxiinincKOiicica 7 (2U08) 16-19.

In questa lettera leggiamo: «Dal rieonoscimento della Chiesa di Cristo come eomunita di Chiese
in comunione derivano tali atti sulla via verso la creazione di un’unica Chiesapomisna in Ucraina:

1. Le Chiese della tradizione di Kyiv si riconoscono reciprocamente Chiese-sorelle.

2. Sulla base del Simbolo liturgico della lede della Chiesa riconoscono la conlessione di
ciascuna di esse all'uniea e stessa fede dei sette Concili Lcumcnici.

3. Le Chiese riconoscono la validita c la grazia dei Santi Sacramenti in ciascuna di esse c, di
conseguenza, la legitimita delle strutture gerarchiche di tutte le Chiese della tradizione di Kyiv.

4. | nomi dei primati delle Chiese-sorelle di tradizione kyiviana sono iscritti nei dittici di
ciascuna di esse. | primati delle Chiese si conunemorano a vicenda durante il Grande Ingresso della
l.iturgia Divina.»



211

dinamica autonomista della Chiesa greco-cattolica ucraina negli Ultimi 50 anni. Da
questa analisi scgue che una parte di questo movimento di idee fuoriesce dalla
normativa_che attualmente regOla la disciplina nella comunione romana alla quéle
questa Chiesa canonicamente appartiene. 11 Codex Canonum Ecclesiarum
Orientalium e considerato gia da Slipyijll e in seguito da Lubacivskyj#lhon adatto
a regolare le relazioni inter-ecclesiali e in conseguenza legiferare sui gradi di
autonomia delle Chiese.

Comunque dai testi esposti non viene evidenziato chiaramente l'idea di
autonomia e di pomisnist' che la Chiesa greco-cattolica ucraina segue oggi. Un
tale risultato chiaro non pud essere realizzato nello stato attuale per mancanza di
una base teologica e canonica propria a tale Chiesa, che non permette ad essa di
poter parlare ed agire pienamente a nome proprio. Gia nel 1990, in occasione della
sua visita pastorale alla cattedrale ortodossa ucraina di santa Maria ad Allentovvn
in Pennsylvania, il patriarca ecumenico Dimitrios | dichiarava «che la Grande
Chiesa di Costantinopoli e pronta al dialogo con la Chiesa greco-cattolica ucraina
a condizione che questa parli a nome proprio»?’.

Se d’altronde si segue la logica della ecclesiologia, sembra che la volonta
della Chiesa greco-cattolica ucraina - anche se non ancora teologicamente e
canonicamente sviluppala — sia ancorata nella tradizione della Chiesa universale,
nella quéle si sono sviluppate nei secoli diverse sceneggiature di autonomia pil o
meno riuscite. In questo caso si tratterebbe di una nuova forma, in quanto
I’arcivescovo maggiore Liubomyr Huzar riconosce che ha comunque bisogno
della «benedizione» per il funzionamento dell’autonomia di una Chiesa, e quindi
del consenso delle altre Chiese, perche il termine «autonomia» e totalmente
coilegato a quello di «comunione». Quest'ultima logica rimette tutto il discorso su
un piano canonico, anche se non ancora codificato.44 Si tratterebbe di uno Status
giuridico che andrebbe oltre il grado di autonomia gié conseguito con atti singolari
dai recenti Pontefici Romani e anche oltre una possibile diversitd di prerogative
secondo le realtd storiche sociali giuridiche delle attuali Chiese cattoliche

41 The Major Archbishop ol’the Ukrainian C'alholic Church, Joseph Slipyj, lo the President of
the Pontifical Commission for the Revision ofthe Code of Oriental Canon Law, in: POSPISIIIL, Ex
Occidente lex, 158-160.

4) CTaiiOBinue Bjiaaiemiiuioro Mttpoc.iaBa [Bana ;to pe30aionin 7-oi' cecn MitKiiapoaitoi'
KOMicii, 3 cepmt» 1993, in: MOHMAK. CaMoynpaBHa Kiti'iiCbKa U,epKBa, 168. Myroslav-lvan
LubaCivskyj scrive che c¢’C bisogno «di un impegno da parte della Sede Romana di cambiare i rapporti
canonici tra essa e le Chiese Orientali Cattoliche in modo che diventino realmente modelli
ecclesiologici accettabili per gli ortodossi. Leggendo tra le righe, si pud suppérre che il nuovo Codice
dei Canoni delle Chiese Orientali C un modello che Balamand considcra inaccettabile».

41 VSEVOLOD OF SCOPELOS, Wc arc all brothers, Fairfax 1999. C'itato secondo la traduzione
ucraina: BCEBOJIO/t CKOriEJIbCbKML V’ci Mit Spant, 1u.bib 2006, 59. Anche: S. KELEHF.R, The
Kicvan Church Study Group: "Impossible dialogue"? . in: B. GROFN - W. VAN DEN BERCKEN,
(cd.). Four llundred Ycars Church Union of Brest (1596-1996). A Critical Re-evaluation. Leuven

1988. 183-192, esp. p. 186.
44 Altra letteratura sul soggetto: M. liEIllitlIK, lloMiciticTb ytrpamcbKoi' rpeKO-KaTOjninbKOi'

LtepKBit ra iTRa'ieHHS naTpiapxoM fiocn<t>OM C.'iimtM, Jh.imi 1996; M. /(HMIUI, ilarpiapx 3axoay, in:
McTpott 4 (2006) 7-18; HOCI1<t> (CJ1IIIHH), llochamia b cttpaBi Kui'BCbKO-rajimtbKoro llaTpiapxary,
in: Tttopit llarpiapxa i Kapaituajia Hocu<(>a IX, Phm 1980, 153-154,



212

orientali, facendo piuttosto leva sui concetti giuridici ortodossi di Chiesa
autocefala e di Chiesa aulonoma, per arrivare in tale maniera ad una nuova futura
legislazione.

Tutto questo pud essere considerato utopia, ma anche se e cosi, quello che e
chiaro, e che il ruolo primordiale nella ricerca di autonomia deve essere giocato
dalla Chiesa pomisna. Infatti, la prova massima da superare, e il raggiungimenlo
dell’unitd interna e dell'auto-idcntificazione unica. Solo se ci® awiene, e le
condizioni geopolitiche ecclesiali sono favorevoli, la Chiesa pomisna potra
influenzare I’accettazione del suo nuovo livello di autonomia da parte delle
Chiese-madrid5. Questa e la lezione piii importante che la Chiesa greco-cattolica
ucraina abbia imparato in quesli Ultimi 50 anni.

'5 Sloricamente, per la Chiesa di Kyiv, ehe c composta da tre rami giurisdizionali o confessio-
nali, ei sono Ire Chiese-madri — le Chiese-sorelle di Costantinopoli, Roma ¢ Mosca. All’intcmo della
Chiesa di Kyiv, le Chiese appartenenti a giurisdizioni diverse - la Chiesa greco-cattolica ucraina, la
Chiesa ortodossa ucraina (Patriarcato di Mosca), la Chiesa ortodossa ucraina - Patriarcato di Kyiv e la
Chiesa Ortodossa autocefala ucraina - sono anche esse Chiese-sorelle.



213

DIE RUSSISCHE ORTHODOXE KIRCHE IM AUSLAND UND DIE
ENTSTEHUNG EINER KONSERVATIVEN ,ALTERNATIVEN
ORTHODOXIE*“ AUF DEM GEBIET DER EHEMALIGEN UDSSR NACH
DER GESELLSCHAFTSPOLITISCHEN WENDE

Alexe] Klutschewsky, Wien

I. Vorbemerkungen

Im Laufe der der politischen und gesellschaftichen Wende, die zur
Aufldsung der UdSSR fihrte, wurden nicht nur vorhandene Konfessionen aktiv,
sondern es kam sowohl zu umfangreichen missionarischen Aktivitaten
neoprotestantischer Freikirchen und neuer religioser Bewegungen, wie auch zu
Initiativen in Richtung Griindung neuer, vom Moskauer Patriarchat unabhéngiger
orthodoxer Gemeinden oder die Loslosung vorhandener Gemeinden vom
Moskauer Patriarchat. Auf dem Territorium der ehern. UdSSR, vor allen in den
Gebieten, deren Bevolkerung vom orthodoxen Christentum gepragt war,
manifestierten sich mehrere Strdomungen der sog. ,alternativen Orthodoxie*t. Die
Anhanger dieser Stromungen waren und sind unterschiedlich orientiert und
befinden sich in einem sténdigen Spaltungs- und Vereinigungsprozess2. Mitunter
spielten in diesen Prozess auch personliche Konflikte hinein.

Konservative (bis ,fundamentalistische*) Stromungen der russischen
Orthodoxie aufdem Gebiet der ehemaligen UdSSR waren zunachst vor allem mit
den Aktivitaten der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland (i. d. F.: ROKA)
verbunden'. Heute sind die konservativen Strémungen, besonders diejenigen, die
auch nach der gesellschaftlichen und politischen Wende weiterhin im Schisma mit
der Weltorthodoxie (,kanonischen Orthodoxie*), d. h. der Gemeinschaft der sich
gegenseitig anerkennenden autokephalen orthodoxen Lokalkirchen verblieben, z.
T. unter dem Namen ,Wahre Orthodoxe Kirchen*“ bekannt. AuReres Merkmal

| Fur das gesamte Spektrum der auBerhalb der Weltorthodoxie stehenden Jurisdiktionen,
Gruppen u. &.. die im engeren oder weiteren Sinne von der russischen Orthodoxie gepragt sind, wird
u.a. der Begriff ,alternative Orthodoxie" verwendet.

’ Vgl. A. CAOOHOB, BaaHMOOTHOineima ,'iuyx 'tacTcii PyccKoii llpaBocjiaBiioii ljepKBH: k
HCTopnn Bonpoca [A. SAI'ONOV. Die Beziehungen der zwei Teile der Russischen Orthodoxen Kirche:
zur Geschichte der Frage): http://www.radonezh.nv'analytie/artieles/?1D-299&forprint (15.5.2008); A.
COJUIATOB, Qi I'lll |'l k PfIALt: hctokh ,ajibrepuariiBHoro" | IpaBocaaiuot b coBpeMemion Poecint |A.
SOIL.DATOV, Von der ROKA zur ROAK: die Urspriinge der ,alternativen” Orthodoxie im modernen
Russland], in: PyccKiii wypmui [Russkij zumal] 4.9.2001, online: http://old.russ.rufist sovr/
20010904 sold.html (19.2.2008); XpoHoaont'iecKoe npcjutcjioBite K iicTopitn PIH(3 (Chronologisches
Vorwort zur Geschichte der ROKA]: http://Ortodoxz.narod.ru/hist.himl (15.5.2008),

1 Die politische Wende (,Perestrojka" und Auflosung der UdSSR) fiihrte auch zu verstarkten
modernisierenden und 6kumenischen Aktivitdten orthodoxer Christen im Bereich der russischen
Orthodoxie. Vgl. beispielsweise Ani/rcpuaihbhoc llpaBocjiaBiie (Alternative Orthodoxie], in:
OicHcciBenin,ic laiincKii [Otedeslvennye zapiski] N» | (2001), online: http://www.strana-o0z.ru/?
numid=1&article=110 (8.2.2010),


http://www.radonezh.nv'analytie/artieles/?ID-299&forprint
http://old.russ.ru/ist
http://0rtodoxz.narod.ru/hist.hlml
http://www.strana-oz.ru/

214

dieser konservativen Strémungen ist die Abstammung ihrer Hierarchien von der
ROKA und griechischen Altkalendariern.

Zumeist handelt es sich um verschwindend kleine Splittergruppen. Sie
bestehen vor allem in der Russischen Foderation, der Ukraine und der Republik
Belarus — den Kcrnlandern der Russischen Orthodoxie. Staatlich registriert waren
in der Russischen Foéderation laut der letzten offiziell zuganglichen staatlichen
Statistik von 2(104" neben diversen Gruppen der Altritualisten/Altglaubigen, die in
gewisser Hinsicht die Vorlaufer der konservativen ,alternativen Orthodoxie*
darstellen, die Russlandische Autonome Orthodoxe Kirche (ROAK) als grofite
Denomination, die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland (ROKA), die
Russische Orthodoxe Freie Kirche (wobei sich die Zahlenverhéltnisse der beiden
letztgenannten Denominationen nach der Vereinigung der ROKA mit der
Russischen Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats (in der Folge: ROK-
MP) verandert haben kénnte), die Wahre Orthodoxe Kirche, sowie die im Kontext
der Russischen Foderation der alternativen Orthodoxie nahestehenden Gemeinden
der Ukrainischen Orthodoxen Kirche - Kiewer Patriarchat (in der Folge: UOK-
KP). In der Ukraine (wo zur ,offiziellen Orthodoxie* in gewisser Weise neben der
Ukrainischen Orthodoxen Kirche des Moskauer Patriarchats auch die UOK-KP
und die Ukrainische Autokephale Orthodoxe Kirche gezéhlt werden kann),
vermerkte die offizielle Statistikél diverse Altritualisten, die ROKA®G, die sog.
.Russische Wahre Orthodoxe Kirche* und ,andere orthodoxe religiose
Organisationen*. In Weilrussland sind aufler den Altritualisten keine der
vorhandenen? ,alternativen orthodoxen" Denominationen staatlich registrierts,
was eventuell an der staatlichen Registrierungspraxis liegt. In Lettland besteht
eine Eparchie der ROAK und in der Republik Moldova eine Eparchie der ROKA
L~unter dem Omophorion des Metropoliten Vitalij“ (siehe weiter unten).

4 Vgl. 4 acKadpH 2004 rofla, 00:00. CocTan n KomiiecTBO penm'HO3HLix oprammuHH,
coaep*amnxca h peeexpe MmuocTa P<1> [4. Dezember 2004, 00:00. Struktur und Anzahle der religiésen
Organisation im Register des Justizministeriums der RF]: http://www.inter(ax-religion.ni/?act=reference
&div~I 1 (11.2.2010); zur territorialen Verteilung der Konfessionen und Denominationen in Russland vgl.
PeanmnH Pocchiickoh Oiyicpamm [Religionen der Russischen Fdderation]: http://www.interfax-
religion.ru/map (11.2.2010).

5 Vgl. Pcnirinni opratmattii b yxpanti (cranoM na | ciuna 2009 p.) [Religidse Organisationen in
der Ukraine (Stand vom |. Januar 2009)): http://www.risu.org.ua/ru/index/resourses/statistics/ukr2009
(11.2.2010).

6 Gemeint ist vermutlich eine sich der Vereinigung mit der Patriarchatskirche verweigernde
Splittergruppe, die ROKA (Ag), siehe dazu weiter unten.

7 Vgl. A. CJIECAPEB, PoccHOcKa» ripaBOCJiaBiiaii KaTaKkOMOnaa UcpKOBb b Benopyccmt:
HCTopna n eoBpeMCHHOCTh |A. SUESAREV, Die Russische Orthodoxe Katakombenkirche in
Weilrussland: Geschichte und Gegenwart]: http://minds.by/article/44.html (16.2.2010).

" Ko.immcctbo pennmoiitbix ooihhh b Pecnyo/niKC Benapych (no coctoxhhio na 1 sitBapa 2009
r.) [Die Anzahl der religidsen Gemeinden in der Republik Belarus (Stand vom 1. Januar 2009)] (11.2.
2010).


http://www.inter(ax-religion.ni/?act=reference
http://www.interfax-religion.ru/map
http://www.interfax-religion.ru/map
http://www.risu.org.ua/ru/index/resourses/statistics/ukr2009
http://minds.by/article/44.html

215

//. Die Urspringe der konservativen ,, alternativen Orthodoxie" bzw. der ,,wahren
Orthodoxen Kirchen"

1. Das Untergrundchristentum in der UdSSR

Im Jahre 1922 wurde die Leitung der Orthodoxen Russlandischen Kirche
(spater ,Orthodoxe Kirche in der UdSSR") durch die vom frilhen sowjetischen
Staat geférderten Anhénger der Kirchenreform (,Lebende Kirche", ,Bund der
kirchlichen Wiedergeburt", ,Bund der Gemeinden der alt-apostolischen

Gemeinden* u. a.) Ubernommen. Zusammen mit der autokephalistischen
Bewegung in der Ukraine'l fihrte dies zum Bruch mit den Anhangern des von

1922 bis zu seinem Tod 1925 in Moskauer Donskoj-Kloster isolierten Patriarchen
Tichon, da die Anhénger des Patriarchen (,,Altkirchler*) die neue Kirchenleitung
nicht anerkannten. Dabei spielten verschiedene Faktoren zusammen, neben der
Staatsnahe der Reformer stieRen auch deren liturgische Neuerungen und die
Einfihrung des defacto (bis zum Jahre 2800) mit dem gregorianischen Kalender

der westlichen Kirchen tbereinstimmenden sog. ,neujulianischen Kalenders* in
einer Reihe von Pfarrgemeinden auf Widerstand.1l0 Zum Ende 1922 unterstanden

den ,Erneuerern" bis zu 2/3 der damals ca. 30.000 Kirchen und sie unterhielten
Beziehungen mit dem Konstantinopler Patriarchat". Ab 1923 entstanden parallele

Bischofshierarchien der ,Altkirchler”, die nicht notwendigerweise konkurrierten,
sondern sich eher auf das bekannte Dekret Nr. 362 des Patriarchen Tichoni:

" Vgl. F. MEYER, Kirchengeschichtc der Ukraine im 20. Jahrhundert. Von der Epochenwende
des ersten Weltkrieges bis zu den Anfangen in einem unabhangigen ukrainischen Staat, Géttingen
2003, 52 ff,

10 Zur Kalenderdiskussion vgl. Kajieiuapm.ni uonpoc. Pcaataop-cocraBirrcjib A.ieKcaitap
Mxapnimmuni [Die Kalenderfrage], Hg. von A. CCHARTISVILI, Mockiu (Moskau) 2000. Das zweite
Konzil der Erneuerer (,111. Allrussisches Konzil der Lokalen Orthodoxen Kirche aufdem Territorium
der UdSSR”) im Oktober 1925 erlaubte aus praktischen Grunden die Benutzung sowohl des
julianischen wie des gregorianischen Kalenders bis zur Entscheidung eines Okumenischen Konzils.
Trotz der Bemihungen vieler Teilnehmer dieses Konzils wurde keine Annaherung an die Anhénger
des verstorbenen Patriarchen Tichon erreicht. Vgl. PoccniicKas HpaHoc.naBiias UcpKOBb. lloMecnibui
codop. 3-it. «/teaiutfl» 1925 - MocKBa [Russléandische Orthodoxe Kirche. Lokales Konzil, drittes.
Moskau, Acta], CaMapa [Samara] 1925, 17 ff.

" Zur Geschichte des russischen Christentums vor dem 2. Weltkrieg vgl. beispielsweise A.
LEVITIN-KRASNOV, Bose Jahre: Memoiren eines russischen Christen (1925-1932), Luzern 1977: JI.
PETEJIbCOH, Tparejtmt PyccKofi UeptcBtt 1917-1945 [L. REGEL'SON, Die Tragddie der Russischen
Kirchel. Moskva [Moskau] '2007; online: http://calacomb.org.ua/modules.php7numc-'agcs&go prim

page&pid 443 (8.2.2010): il- nOCnNEHOBCKIIH. PycCKaa |IpaBochatmaa U,epKOBt, b XX neue.
MocKBa |[D. POSPELOVSKIJ. Die Russische Orthodoxe Kirche im 20. Jh.], Moskva [Moskau| 1995,
36-157.

12 Dt. Ubers des Textes der Verfugung: Verfiilgung des Heiligsten Patriarchen, des HI. Synods
und des Obersten Kirchlichen Rates der Orthodoxen Russischen Kirche (Nr. 362) [20.11.1920], in: Die
Orthodoxe Kirche in RuB3land. Dokumente ihrer Geschichte (860 - 1980), Géttingen 1988. 666 (.


http://calacomb.org.ua/modules.php7numc-l'agcs&go

216

beriefen. Die zunehmende Kirchenverfolgung fiihrte viele orthodoxe Christen in
den Untergrund!

Als im Jahre 1927 der Provisorische Patriarchatssynod des stellvertretenden
locum tenens des Moskauer Patriarchen (1925-1943, ab September 1943 bis Mai
1944  Patriarch)  Metropolit  Sergij  (Stragorodskij, 1867-1944) eine
Loyalitatsdeklaration!" fur die Sowjetmacht abgab und offiziell registriert wurde,

ging im Kontext der massiven Kirchenverfolgung der Einfluss der ,Erneuerer*
immer mehr zuriicklb, andererseits verweigerten auch viele Gemeinden (und nicht

nur im Untergrund) dem Metropoliten Sergij die Gefolgschaft und lehnten seine
als ,Sergianismus*16 bezeichnte Linie ab. Die Deklaration von 1927 fuhrte auch

zum Bruch zwischen dem Provisorischen Synod des Metropoliten Sergij und den
meisten russischen orthodoxen Gemeinden im Ausland, vor allem der Russischen
Orthodoxen Kirche im Ausland (ROKA), um die sich die politisch und religios
konservativen orthodoxen Christen russischer Tradition im Ausland scharten und
aufdie sich viele orthodoxe Christen in der UdJSSR bezogen.

Die Grenzen zwischen den registrierten Gemeinden, den nicht registrierten
Gemeinden, aber auch den Anhangern der Bischofe, die den Provisorischen Synod
des Metropoliten Sergij ablehnten, blieben jedoch flieRend, was allein schon daran
lag, dass die Verfolgungen, wenn auch in etwas geringerem MaRe, auch die
Anhanger des Metropoliten Sergij betrafen. Eine Wende brachte der 2. Weltkrieg,
als die Verfolgung der Religion zurickging und viele Gotteshauser wieder
geoffnet wurden. Das Wahlkonzil von 1945 unter den neuen Bedingungen fihrte
zu einer Versdhnung eines Teiles der Untergrundkirche, der den neuen Patriarchen
Alexij 1. anerkannte, mit dem Moskauer Patriarchat. Die Kirchenverfolgung in der

Regierungszeit von Nikita Chruscev fihrte erneut viele Christen in den
Untergrundl'.

15 far die orthodoxen Gruppen im Untergrund birgerten sich die Sammelbezeichnungen wie
4Russische Orthodoxe Katakombenkirche", ,Katakombenkirchc". ,Wahre Orthodoxe Kirche* etc. ein.

11 Vgl. PyccKatt npaBocnaBtian uepkoub it KOMMyititerH'iecKaa rocynapcTBO 1917-1941 [Die
Russische Orthodoxe Kirche und der kommunistische Staat 1917-1941], Mocxiia (Moskau) 1996. 224-
228; online; http://www.gumer.inlb/bogoslov liuks/ortodox/Article/Dekl Ser.php (8.2.2010).

** Die ,Erneuerer listen sich de facto 1944 bis auf eine Pfarrgcmeinde, die noch bis 1946
bestand, auf.

16 ,Sergianismus" lasst sich als Verbindung von rituellem Konservatismus mit einer Politik der
politischen Unterwerfung von religiosen Organisation unter die Behérden des atheistischen
kommunistischen Staats delinieren. In einem weiteren Sinne werden dem Sergianismus auch die
theologischen Lehnneinungen von Sergij (Stragorodskij) Uber die Erldsung, die er in seiner
Magisterdissertation von 1895 vertreten halte, zugerechnet. Vgl. CEPEHM (CTPArOPO/tCKMM),
llpaBoc.iaBtioe yucmic o cnacemtu. Onnr pacKpi.rrmi npaRCTBCHHO-cy&bCKTHBHoif cToponw cnacenna
na ociioBaiuiH Cb. lliic;ihu« n TBopemm cbhtootcucckhx [SERGIJ (STRAGORODSKIJ). Die orthodoxe
Lehre Uber die Erlésung. Versuch einer Darstellung des sittlich-subjektiven Aspektes der Erldsung auf
Grund der Ill. Schrift und der Werke der I1Il. Vater], Kasaitb [Kazanl]] 1898; online:
http//www.pravbeseda.ru/library/index.php?page=book&id=9l (5.2.2010). Da auch die Anhénger des
Metropoliten Sergij dem julianischen Kalender folgten, war die Kalenderfrage in der UdSSR kein
Unterscheidungsmerkmal zwischen ,Sergianern” und ihren traditionalistischen Opponenten.

1l vgl. HOCNEJIOBCKHH, PyccKan llpaBOCJiaBnas IfepKOBb b XX Bene [POSPELOVSKIJ,
Die Russische Orthodoxe Kirche im 20. Jh.| (= Anm. 11). 280-314.


http://www.gumer.inlb/bogoslov
http://www.pravbeseda.ru/library/index.php?page=book&id=9l

217

Generell lehnten die ,Katakombenchristen" neben dem ,Sergianismus* auch
den Okumenismus ab, der sich in der UdSSR vor allem als reprasentative
Teilnahme des Moskauer Patriarchats an solchen Gremien wie dem
Weltkirchenrat, wo die Vertreter des Moskauer Patriarchats politisch offizielle
sowjetische Positionen vertraten, darstellte. Aber obwohl die Ablehnung von
,Sergianismus* und Okumenismus fiur die russischen Katakombenchristen bzw.
,wahren orthodoxen Christen" neben einer speziellen, in den Bedingungen des
Untergrundes ausgereiften chiliastischen Stimmung, insgesamt charakteristisch
war, blieb der Ubergang zu Gruppen und Stromungen innerhalb des Moskauer
Patriarchats durchaus flieRend.

2. Die griechischen Altkalendarier

Eine weitere Quelle fuir die Entstehung ,Wahrer Orthodoxer Kirchen* war
der Widerstand gegen die vom sog. Konstantinopler Panorthodoxen Kongress!$
von 1923 beflrwortete Einfihrung des sog. neujulianischen (melitianischen)
Kalenders. Ausschlag gebend fur die Einfuhrung des neujulianischen Kalenders
waren unter anderem 6kumenische und politische Uberlegungen hinsichtlich einer
Annaherung an die westlichen Kirchen vor dem Hintergrund ethnischer und
gesellschaftspolitischer Umbriiche im ehemaligen Osmanischen Reich. Die
Einfihrung des neujulianischen Kalenders in der Konstantinopler, Griechischen,
Zyprischen, Rumanischen, Polnischen (alle 1924), Alexandrinischen (1929) und
in der Bulgarischen (1968) Orthodoxen Kirche, die auch die Antiochenische,
Albanische, Tschecho-Slowakische Orthodoxe Kirchen und die Orthodoxen in
Amerika betraf, fihrte zum Herausbildung des sog. ,Altkalendarischen Schismas"
vor allem aufdem Territorium der Kirchen griechischer Pragung!’, aber auch in
Rumaénien?20, Bulgarien und Nordamerika.

Innerhalb der griechischen Altkalendarier konstituierten sich zwei
Richtungen, deren aufleres Unterscheidungsmerkmal die Sicht auf die griechische
Staatskirche war. Die sog. ,Floriniten® (,florinikoi" nach Metropolit
Chrysostomos Kavourides von Florina) erkannten im Gegensatz zu den sog.
,Matthaisten*“ (,matthaiikoi" nach Bischof Matthaios Karpathake von
Vrestheni/Bresthena) die Glltigkeit der Sakramente der Kirche von Griechenland

“ P. VISCUSO, A Qliest for Reform of the Orthodox Church, The 1923 Pan-Orthodox
Congrcss. An Analsysis and Translations ofils Aets and Dccisions, Berkely 2006. Kritisch angemerkt
wird immer wieder die mangelnde Reprasentanz der Teilnehmer - an diesem Kongress nahmen nur
sechs Bischofe, zwei Laien und ein Archimandrit (darunter abgesehen von Konstantinopel - kein
Vertreter eines der alten Patriarchate) Teil. Der sich damals in Konstantinopel betindende russische
Metropolit Anastasij (Gribanovskij) verlie3 den Kongress. Vgl. Bishop PHOTIUS OF TR1ADITSA,
The 70“ Anniversary of the Pan-Orthodox Congress, in: Orthodox Life Nr. 1. 2 (1994). online:
http://www.orthodoxinfo.com/ecumenism/photii_l.aspx (4.2.2010). Allerdings hatten die Beschlisse
des Kongresses auch nur empfehlenden Charakter.

19 dir. PARASKEVAfDES, Istorikc kai kanonikc theoresis tou palaioemcrologiakon zetematos
kata ten genesin kai teil exelixin auton cn Elladi (Historische und kanonische Betrachtung der Frage
der Altkalendarier hinsichtlich deren Entstehung und Entwicklung in Griechenland), Athen 1982.

31C. BUJOR, Resisting Unto Blood. Sixty-Fivc Years of Persecution ofthe Tree (Old Calcndar)
Orthodox Church of Romania (October 1924 December 1989), Etna, CA 2003.


http://www.orthodoxinfo.com/ecumenism/photii_l.aspx

218

(und damit aller anderen orthodoxen Lokalkirchen) an. Zwischen den Stromungen
kam es zur sichtbaren Spaltung mit der Herausbildung eigener Hierarchien,-1 die
sich weiter aufsplitterten.21

a) Die Floriniten

Die ,Floriniten* bemihten sich nach dem Tode ihres einzigen Bischofs, des
Metropoliten Chrysostomos (Kavourides), im Jahre 1955 um eine
Wiederherstellung ihrer Hierarchie und nahmen Kontakt mit der ROKA auf. 1960
weihten Bischof Serafim (lvanov, von Chikago) und der rumanische
ncukalendarische Bischof in der Jurisdiktion der ROKA Teofil (lonescu, von
Detroit) Archimandrit Akakios (Pappas) zum Bischof ttir die ,Floriniten*
Akakios weihte 1962 zusammen mit dem Bischof der ROKA Leontij (Fillipovio,
von Chile) funf weitere ,florinitische® Bischofe23. 1963 erkannte die ROKA die
Bischofsweihe von Akakios an, 1969 erkannte sie die Gultigkeit der weiteren
florinitischcn  Bischofsweihen und die Floriniten als briderliche
Bischofshierarchie an. Innerhalb der ,Floriniten“ kam es in der Folgezeit zu
stédndigen Spaltungen und Wiedervereinigungen. 1975 bestimmte das
Bischofskonzil der ROKA, die Gemeinschaft (mit den ,Floriniten*) bis zur
Beilegung der inneren Streitigkeiten der griechischen Altkalendarier aufzuheben24.
Im September 1985, nach der gerade stattgefundenen Wiedervereinigung der
Floriniten, wurde deren Oberhaupt Erzbischof Auxentios abgesetzt, worauf er
einen eigenen Synod griindete. Auxentios starb 1995, sein Synod wahlte einen
Nachfolger, aber es kam dann zu neuen Spaltungen.

b) Der kyprianitische* Synod der Widerstehenden

1984 deklarierte der aus dem selbst aufgelésten florinitischen
LKallistianischem* Synod kommende Bischof Kyprianos (Kutsumbas) seine
(.kyprianitische‘) Ekklesiologie Uber die ,widerstehenden“ (altkalendarischen)
und ,erkrankten* (orthodoxen Lokal-)Kirchen und griindete seinen eigenen

~Synod der Widerstehenden“, der die versohnlichste Richtung des
altkalendarischen Spektrums reprasentiert25. Der Synod der Wiederstehenden

erkennt die Gultigkeit der in den ,8kumenistischen* und neukalendarischen
orthodoxen Kirchen gespendeten Sakramente an und sieht seine Aufgabe ,to

21 Vgl. Monax BEHHAMHH, JleroriHCb UepKOBHhtx coObrnifi [Ménch VF.N1AMIN, Chronik
der kirchlichen Ereignisse]: hitp:/Avww.holyarchangelcandles.comAvordpress/ (4.2.2010).

22 B. KPbDKAHOBCKMH, PaCK0Jibi, cKawiajtbi, o6h,ui ... Ofnop pamcacnnii b rpeuecKkOM
crapocTMJibHOM ABii*ennH [V. K.RYZANOVSKIJ, Spaltungen, Skandale. Krankungen ... Ubersicht iiber
die Spaltungen in der griechischen altkalendaiischen Bewegung); in: PYCb IIPABOC']IABIIAB [RUS!
PRAVOSIi.AVNAJA) Ws 11-12 (2001), online: http://www.rusprav.org/2001/! 1-12.htm (4.2.2010).

21 Ebda.

24 KPbDKAHOBCKHH, PaCKOJibi | KRYZANOVSKIJ, Spaltungen] (= Anm. 22).

2! Isptit; luvéodou rtov Evioraptiviuv rt”* OpOod6”ou EKtcktiaioc rou rtarpioo Hpepokoyioo arpv
EXXASa - Holy Synod in Resistance of the Orthodox C'hurch in Greece. Offizielle Website:
http://www.synodinresistance.org (15.5.2008).


http://www.rusprav.org/2001/
http://www.synodinresistance.org

219

awaken the synodal conscience of the Orthodox Church to convene a unifying
general Synod, in the truth ofthe Faith, with a view to condemning the heresy of
ecumenism and restoring the unity of the Orthodox in the Festal Calendar“26.
Insofern bot sich der Synod der Widerstehenden als Refugium fir konservative
orthodoxe Gruppen an, die aus kirchenpolitischen (ROKA) und/oder kanonisch-
territorialen Griinden (studossetische Orthodoxe) ihren Platz in der Weltorthodoxie
verloren oder nicht gefunden hatten. Der Synod der Widerstehenden trat 1994 in
Gemeinschaft mit der ROKA.27 Diese wurde 2007 allerdings im Zusammenhang
mit der bevorstehenden Vereinigung zwischen der ROK-MP und der ROKA
wiederaufgehoben. Ich werde hieraufzuriick kommen.

Gegenwartig bestehen zehn altkalendarische Synoden in Griechenland, funf
Synoden in Nordamerika, je eine altkalendarische Jurisdiktion in Gemeinschaft
mit dem Synod der Widerstehenden in Rumanien und Bulgarien (neben
Exarchalen und Gemeinden anderer Synoden) sowie F,xarchate und Gemeinden
vor allem der griechischen altkalendarischen Synoden aufZypern, in Tschechien,
in Afrika, Westeuropa, Australien und in den postsowjetischen Staaten?l5.

Il. Die Griechischen Altkalendcirier aufdem Gebiet der ehemaligen UdSSR

Die wichtigsten Gruppen der griechischen Altkalendarier waren Anfang der
1990er Jahre die ,Matthaiten“, sowie die aus den ,Floriniten* hervorgegangenen
LAuxentianer (samt weiteren Abspaltungen), ,,Chrysostomiten* (samt weiteren
Abspaltungen) und ,Kyprianiten“ (Synod der Widerstehenden). Diese Synoden
weiteten ihre Aktivitdten auf die postsowjetischen Staaten aus, wobei ihnen das
Bedurfnis nach Konsolidierung im konservativen Spektrum der ,alternativen
Orthodoxie* entgegenkam (oder wie im Falle Siudossetiens die territorial-* 21

16 Vgl. hup:// www.synodinresistance.org/tautotitaen.hUn (15.5.2008): Glaubige der ,okumeni-
stischen* und neukalcndarischcn Kirchen der Weltorthodoxie werden in Kirchen des Synods der
Widerstehenden nach erfolgter Beichte zur Kommunion zugelassen, andererseits wird auch Glaubigen
des Synods nicht untersagt, die Liturgie in Kirchen des orthodoxen Mainstreams mitzufeiem.

21 Ebda.; Hepowvt. HEKTAPHH (MlliyHCKMH), Kpancas iicropua cBsmeunofi 6oph6hi
CTapocrimiiHKOB Eperum nporiiB Bcecpccti MtyMemwMa |lerom. NEKTARLL (JASCUNSKIJ), Kurze
Geschichte des heiligen Kampfes der Altkalendarier Griechenlands gegen die Allhdresie des
Okumenismus], CaHKr-flerepftypr [Sankt Petersburg! 2001, online: http://portal-credo.ru/site/?act=lib&
id=l 14; B. K). KHPMJIJIOB. Mto iiywito aeaaTh, mto6m cTan, ,KpitcTajibHO-MHCTbiM*“ apxitepceM? [V.
Ju. K1RIILLL.LOV, Was muss man tun, um zum ,lupenreinen" Bischof zu werden?]: http://www.meta
nthonymemorial.org/VemostNo102.html (10.2.2010).

®' Vgl. A. GJIECAPEB, licKaHOHH'iecKoe llpaBocnaBite: pacnpocTpatteimc crapocTtuibiioro
pacKoaa Ha KaHOHMiecKitx rcppiilopiisx lloMecTHbix lIpaBOcaaBHblx HepKBeit |A. SLESAREV, Die
unkanonische Orthodoxie: die Verbreitung des altkalendarischen Schismas auf den kanonischen
Territorien der Lokalen Orthodoxen Kirchen]: http://minds.by/article/62.html (4.2.2010). Vgl. auch
The True Orthodox Church: A Brief OverView: http://trueorthodox.freehostia.eom/index.html (10.2.
2010).


http://www.synodinresistance.org/tautotitaen.hUn
http://portal-credo.ru/site/?act=lib&
http://www.meta
http://minds.by/article/62.html
http://trueorthodox.freehostia.eom/index.html

220

kanonische Sackgasse in der sich die stdossetischen Orthodoxen befanden29).

Anfanglich war die Tatigkeit der Auxentianer am erfolgreichsten. Ihnen schlossen
sich mehrere Gemeinden der Katakombenkirche an und 1991 wurde der
ehrwirdige Monchspriester Gurij (Semen Pavlov, 1906-1996), der es ablehnte im
Rahmen der ROKA Lazar' (Zurbenko) (sieh unten) als seinen Bischof

anzuerkennen, im Rahmen eines ,Auxentianischen* Synods (Holy Orthodox
Church in North America — HOCNA™) zum Bischof geweiht. Vermutlich brach

Gurij jedoch 1993 die Kontakte zur HOCNA ab und zelebrierte bis zu seinem
Tode nicht mehr als Bischof.31 Zur HOCNA traten einige Plarrgemeinden und ein

Kloster in Georgien sowie vereinzelte Gemeinden und Kldster in der Russischen
Foderation, Ukraine und WeiRrussland Uber. Die in auf dem Gebiet der ehern.

UdSSR zahlenmaRig stérkste Gemeinschaft in der Nachfolge der ROKA - die
Russische Orthodoxe Autonome Kirche (ROAK;|2, siehe unten) sympathisierte
urspringlichen mit den ,Auxentianem*33.

1990-1991 bereiste der ehemalige Katakombenmonchspriester Epifanij
(Aleksandr Cernov, 1909-1994, der 1945 vom sowijetischen Geheimdienst aus
dem Ausland entfihrt worden war und nach langerer Haft, Verbannung und
Untergrund 1978 die UdSSR wieder verlassen durfte, dann im Ausland mit seiner
heimatlichen ROKA wegen deren Anerkennung der Weihen der ROK-MP brach
und sich folgerichtig dem Matthaitischen Synod anschloss) Russland mit dem

matthaitischen Metropoliten Chrysostomos. Er fiihrte eine Reihe von
Katakombengemeinden unter das Omophorion der matthaitischen Synode.34 1995
spalteten sich die Matthaiten in zwei Synoden auf.35

M Die slidossetischen Orthodoxen strebten nach der de facto-Sezession SUdossetiens von
Georgien urspringlich zum Moskauer Patriarchat, was dieses ablehnte, da aus der Sicht der
Weltorthodoxie Sudossetien /.um Jurisdiktionsgebiet (,kanonischem Territorium*) der Georgischen
Orthodoxen Kirche gehort. Auf der Suche nach einem jurisdiklionellem Dach schlossen sich die
stidossetischen Orthodoxen zuerst der ROKA an (Uber die RWOK), spater angesichts der
bevorstehenden Vereinigung der ROKA mit der ROK-MP dem Synod der Widerstehenden (als
LAlanischc Eparchie*). Vgl. ndherhin A. KLUTSC'HEWSKY, Orthodoxes Christentum in Stidossetien,
in: darr 54 (2007) 406-448; DERS., Orthodoxes Christentum und Sudossetien. in: Ostkirchliche
Studien 58 (2009) 319-347.

10 Vgl. die Website des ,,Holy Metropolis of Boston*: http://www.homb.org/ (10.2.2010).

" KPBDKAHOBCKHH. PacKOnu [KRY2ANOVSKIJ, Spaltungen] (= Anm. 22); TaftHOH UepKBit
peuiiirrent: cnucKon Typni KaaanCKHH u ero coMOJiHTBemiHKH. TKintieoniicamiH u aoKyMciiTbt/CocT. JI.
E. CHKOPCKAR (Eiferer der geheimen Kirche: Bischof Gurij von Kazan' und seine Mitbeter.
Lebensbeschreibungen und Dokumente. Ilg. von L. E. SIKORSKAJA], Mocxua [Moskva] 2008. 308-
324.

12 Website: http://www.rpac.ru/ (12.2.2010).

““ McnoBeaniiKH hcthhhoi o llpaBocnaBHfl: ApxitctmtCKon A(Jlihhckmh h Bcea Ojuiaflbl ABKceHrad,
itepapx it enyjKHTCJib XpncTOB (1912-1994) [Bekenner der Wahren Orthodoxie: Erzbischofvon Athen
und ganz Griechenland Auxentios, llierarch und Diener Christi]: http://www.rpac.ru/article/56/
(10.2.2010),

34 Vgl. Hcpcir A. CHjJfHEB, CxiiMonax hijHijiaimfi [Priester A. SIDNEV, Sehemamonch
Epifanij): http://holyrussia.narod.ru/Epiphany.html (10.2.2010).

55 Vgl. E. 11ETPOBHH, Xponoaonra pacKoua b cb. Cmtoite IfepKBH HriX TpeuHii
(,MarilieeBCKi(ii chiioj') b 1995 roay. [E. PETROV1C, Die Chronologie des Schismas im hl. Synod
der Kirche der Wahren Orthodoxen Christen Griechenlands (..Matthéitischer Synod*) im Jahre 1995.]:
http://holyrussia.narod.ru/rask 1995.html (10.2.2010).


http://www.homb.org/
http://www.rpac.ru/
http://www.rpac.ru/article/56/
http://holyrussia.narod.ru/Epiphany.html
http://holyrussia.narod.ru/rask

221

Metropolit Kirikos (Kontogiannis), der einer der ,Matthaitischen* Synoden36
(»Kirikianischer Synod*) vorsteht, trat 2008 in Ruméanien Uber ein gemeinsames
Glaubensbekenntnis in Gemeinschaft mit den sog. ,sudlichen* rumanischen
Altkaiendariern. Deren Hierarchie geht auf den 1949 von Bischofen der ROKA
geweihten Bishop Victor (Vasile Leu)' zurlick, der nach seiner Befreiung aus
dem Gefangnis 1964 die versohnliche (florinitisch-kallistianische) Ekklesiologie
der rumaéanischen ,nordlichen“ Altkalendarier ablehnte. AnschlieRend wurden
LKirikianische* Bischoéfe fur Kenia, Russland (Serafim Bonl) und Zypern geweiht.
Die russischen Anhanger dieses Synods bildeten dann eine sog. ,Wahre
Orthodoxe Kirche Russlands*, deren Oberhaupt, Metropolit Serafim Bon' von
Kiew, dem Synod des Metropoliten Kirikos angehértl8. Im Oktober 2008 reiste
der Patriarch der zweitgro3ten Denomination der priesterlichen Altritualisten, der
Russischen Altorthodoxen Kirche'l, Aleksandr (Kalinin) nach Griechenland und
fihrte dort einen theologischen Dialog mit dem ,Kiriakischen Synod“. Dabei
wurde die ,volle dogmatische Gesinnungsgleichheit und eine Gesinnungs-
gleichheit in Bezug auf die modernen Schismoharesien* festgestellt. Patriarch
Aleksandr trafauch Vertreter eines ,florinitischen* Synods40.

Die letzte Abspaltung von der ROKA unter der Leitung des Bischofs
Agafangel (Paskovskij) von Taurien und Odessa — ROKA(Ag) - trat im
November 2007 in Gemeinschaft mit dem ,kyprianitischen* Synod der
Widerstehenden (siehe unten).

Insgesamt wurden nach der gesellschaftspolitischer Wende auf dem
Territorium der UdSSR sieben Exarchate (z. T. Eparchien) griechischer
altkalendarischer Jurisdiktionen im Jurisdiktionsgebiet (,kanonisches Terri-
torium*‘) der ROK-MP und vier ,kirchliche Strukturen* im Jurisdiktionsgebiet der
Georgischen Orthodoxen Kirche4l, darunter in Siidossetien die Alanische Eparchie
des Synods der Widerstehenden42, gebildet. Die Ableger der griechischen

altkalendarischen Jurisdiktionen wurden somit Teil des konservativen Teils der
russischen ,alternativen Orthodoxie*“43. Derzeit sieht es so aus, dass ¢s vermutlich

16 Living llierarchy of Ihe Canonical GOC Synod: http://www.genuineorlhodoxchurch.net/

english hierarchy.html (9.2.2010).

”” Vgl. Bishop Victor-Vasile (Vasile Leu) of the Romanian Orthodox Episcopatc of Western
Europe: http://rocorstudies.org/index.php?part-publications&aid10865 (9.2.2010).

““ HcnniHO-npaBocjiaBHas HepKOBi, Pocctnt [Die Wahre Orthodoxe Kirche Russlands]:
http://www.ipc-russia.ru/findcx.php (9.2.2010); Living Hierarchy of the Canonical GOC Synod (=
Anm, 36).

wWebsite: http://ancient-orlhodoxy.narod.ru (9.2.2010).

40 VVgl. /IpefuienpaBOCJiantibifi llaTpitapx Aneiccanap (KajutHHii) npoBen b | pennn (iorocnoiicKiiii
JUttutor ¢ uepapxaMit crapocTii.ii.inax lopiicytHKUMii [Der Allorthodoxe Patriarch Aleksandr (Kalinin)
fuhrte in Griechenland einen theologischen Dialog mit I licrarchen der altkalendarischen Jurisdiktionen]:
http://www.bible.com.Ua/news/r/42558 (10.2.2010).

41 Vgl. C'JIECAPEB, HcKaitoHii'iecKoe FlpaBocitaBtie [SLESAREYV, Die unkanonische Ortho-
doxie] (Anm. 28).

42 VVgl. naherhin KLLITSCHEWSKY. Orthodoxes Christentum in Stidossetien (= Anm. 29).

4] Vgl. A. JIEBEfIEB, flo cyceicaM. OOmitina n KniipnKH 1-1111] pyccKoit rpajumun b pa3ttbix
peruoHax Poccun. [A. LEBEDEV, Tm Speicher zusammenkralzen. Gemeinden und Kleriker der
Wahren Orthodoxen Kirchen der russischen Tradition in verschiedenen Regionen Russlands]:
http://www.portal-credo.ru/sile/print.php?act=fresh&id~ 1052 (10.2.2010).


http://www.genuineorlhodoxchurch.net/
http://rocorstudies.org/index.php?part-publications&aid10865
http://www.ipc-russia.ru/indcx.php
http://ancient-orlhodoxy.narod.ru
http://www.bibIe.com.Ua/news/r/42558
http://www.portal-credo.ru/sile/print.php?act=fresh&id~

222

einerseits zu einer weiteren Aufsplitterung der altkalendarischen und
konservativen russischen ,alternativen Orthodoxen*“ kommen wird, andererseits
aber auf Grund ahnlicher theologischer Ansichten und Vemetzungsbemiihungen
auch zu deren internationalen Konsolidierung.

IV. Die Aktivitaten der ROKA in den postsowjetischen Staaten
Spaltungen und Vereinigungen

Die grundsatzlich konservativ und eher antiokumenisch orientierte ROKA
wurde in der Weltorthodoxie zunehmend isolierter und stand nach 1961 (nachdem
das Moskauer Patriarchat entsprechenden Druck auf die anderen orthodoxen
Kirchen ausuibte44) sichtbar nur in Gemeinschaft mit dem, dem julianischen
Kalender folgenden Patriarchat von Jerusalem und der Serbischen Orthodoxen
Kirche. Zu letzterer bestand auf Grund des von 1921 bis 1944 dauernden Exils der
Fihrung der ROKA im Konigreich SHS bzw. in Jugoslawien ein historisch
begriindetes, besonderes Verhéltnis.

Schon vor der politischen Wende betrachteten ein wesentlicher Teil der
orthodoxen Katakombenchristen und die ROKA sich als Teile der einen freien
Russischen Kirche. Die Ablehnung von Sergianismus und Okumenismus verband
die russischen Katakombenchristen mit der Russischen Orthodoxen Kirche im
Ausland (ROKA), insbesondere nach deren Verdrangung aus Okumenischen
Gremien durch Vertreter des Moskauer Patriarchats4'. Als in der Untergrundkirche
keine anerkannten geweihten Bischdfe mehr vorhanden waren, wandte sich ein
Teil der Glaubigen, die sich in Gemeinschaft mit der ROKA sahen, an diese, um
wieder giltige Bischofe zu erhalten.

1971 wurde mit dem schriftlichen Segen des Erzbischofs der ROKA Leontij
(Fillipovic, von Chile), der bischoflich einen Teil der orthodoxen
Untergrundkirche46 betreute, der aus der Untergrundkirche (,Katakombenkirche*,
~Wahren Orthodoxen Kirche*) stammende Lazar' (Fedor losifovic Zurbenko,
1931-2005) von einem Bischof des Moskauer Patriarchats, Veniamin (Novickij,

von Irkutsk), zum Monchspriester ftir die Untergrundkirche (Wahre Orthodoxe
Kirche) geweiht4 . Die Priesterweihe durch einen Bischof des Moskauer

44 Vgl. G. SEIDE. Die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland unter besonderer
Berucksichtigung der deutschen Diézese, Minchen 2001, 153-158, 165-166.

4f Ebda.

46 Zur Situation der ,Katakombenkirche" vgl. IOCIIIJIOBCKHLtt, Pyccsaa ripaBoc.naiiitaa
HepKont, b XX bcke [POSPELOVSKIJ, Die Russische Orthodoxe Kirche im 20. Jh.] (= Anin. 11), 314-
330.

4 Veniamin und Leontij gehorten wahrend der deutschen Besatzung der Ukraine im Zweiten
Weltkrieg beide der eigenstandig agierenden Ukrainischen Autonomen Orthodoxen Kirche des
Moskauer Patriarchats, die von deutschen Besatzern, prosowjetischen und ukrainisch-nationalen
Partisanen angefeindet wurde, an. Am 7.November 1041 nahm Veniamin an Leontijs Bischofsweihe in
der Podaev-Laura teil. Leontij (1904-1971), der schon seit Entlassung aus sowjetischer Mal) 1937 als
Unlergrundpriesler wirkte, wurde nach seiner Flucht vor der Roten Armee Bischof der ROKA und
betreute seit Anfang der 1960er Jahre bischdéflich einen Teil der orthodoxen Untergrundkirche in der
UdSSR.



223

Patriarchats wurde Lazar' des ofteren von seinen Opponenten in der
Untergrundkirche vorgeworfen. 1982 wurde Lazar' vom geheimen Vikarbischof
der ROKA lur die russischen Untergrundgemeinden, Vamava (Prokofev), der
eigens dazu die UdSSR mit einem Touristenvisum besuchte, in einer Moskauer
Privatwohnung zum Bischof von Tambov und Morsansk fir die russischen
Untergrundchristen in Gemeinschaft mit der ROKA geweiht.

Im April 1990 beantragte Archimandrit Valentin (Rusancev) samt
Pfarrgemeinde in der Stadt Suzdal’ die Aufnahme in die Obhut der ROKA. Das
Bischofskonzil der ROKA beschloss am 15.5.1990 eine ,Verordnung Uber die
freien Pfarren* als Grundlage fir die Grindung einer parallelen freien kirchlichen
Struktur auf dem Gebiet der damaligen UdSSR. Am 22.11.1990 wurde Veniamin
(Rusalenko) zum Vikarbischof (von Gomei') des Bischofs Lazar' geweiht. 1991
wurde er regierender Bischof mit dem Titel ,vom Schwarzen Meer und der
Kuban™ (Cemomorskij i Kuban' skij). Archimandrit Valentin wurde am 23.
Februar 1991 in Brissel zum Bischofvon Suzdal’ und Vladimir geweiht. Bischof
Lazar wurde zum Erzbischof erhoben. Jeder der drei Bischofe der ROKA in dcr
ehemaligen USSR erhielt das Recht, Gemeinden auf dem gesamten
postsowjetischen Gebiet zu betreuen. Zur Gruppe Erzbischof Lazar's und Bischof
Veniamins gehoérten (mit einigen Ausnahmen) nicht registrierte Gemeinden oder
Hausgemeinden in der Tradition der Untergrundkirche an, wahrend zu den
Anhéngern Bischof Valentins (,Suzdaler Gruppe", ,Suzdaler Synod“, ,Suzdaler
Jurisdiktion*) auch mit einigen Ausnahmen (,Katakombengemeinden" in
Abchasien und im Gebiet Vjatka/Kirov) vor allem ehemalige registrierte
Pfarrgemeinden des Moskauer Patriarchats gehdrten. Die Suzdaler Eparchie
wurde 1991 vom Russischen Justizministerium als Eparchie der Russlandischen
Orthodoxen Freien Kirche registriert. Daneben schlossen sich der ROKA
unmittelbar weitere Pfarrgemeinden an.

Nach mehreren Spaltungen und Wiedervereinigungen mit der ROKA (1993,
1995, 1996) und der Gruppe um Erzbischof Lazar' spaltete sich die Suzdaler
Gruppe im September 1996 endgiltig von der ROKA ab und lieB sich im

Oktober! 998 nach dem neuen russischen Religionsgesetz als Russléandische
Orthodoxe Autonome Kirche registrieren (ROAK).4S Von dem Suzdaler Synod

stammt die Russléandische Orthodoxe Kirche in Amerika (Russian Orthodox
Autonomous Church in America49) mit Gemeinden in Bulgarien, Italien, Brasilien,* **

4 |Ittp://www.rpac.ru (15.5.2008); zur Geschichte der Suzdaler Jurisdiktion vgl. A. CJIECAPEB,
HcKaHomniecKoe llpauocjiaintc: Pocchhckm ripaBOC.'iannas Abtohomiuui UcpKOBb (PIIAH) [A.
SLIISARF.V, Unkanonische Orthodoxie. Die Russische Orthodoxe Autonome Kirche (ROAK)J:
http://minds.by/article/81 .html (10.6.2008)].

** Offizielle Website: http://www.roacamerica.org/ (15.5.2008); zur Geschichte der RAOK in
Amerika Vgl. A. CJIECAPEB, HeKaHOHtniecKoe FlpaBocjiaBiic: PoccnncKaa ilpaBOejumnaii AuroHOMtia»
UcpKOBb (PI11AH) (PlIIAH b AMepuKe) [A. SLESAREV, Unkanonische Orthodoxie. Die Russische


http://www.rpac.ru
http://minds.by/article/81
http://www.roacamerica.org/

224

im Kongo und in Uganda’0, die 2004 mit dem Suzdaler Synod brach, ab. Die

ROAK besitzt eine Eparchie in Lettland unter dem Namen ,Autonome Wahre
Orthodoxe Kirche Lettlands®, die sich in der Nachfolge der 1923 durch ein Dekret
des Patriarchen Tichon gegriindeten autonomen Orthodoxen Lettischen Kirche
(1936-1940 im Rahmen des Konstantinopler Patriarchats) sieht’l.

Um Erzbischof Valentin scharten sich die russischen Gemeinden der ROKA
(vorwiegend mit eigenen Kirchen, da es sich oft um Uibergetretene Pfarrgemeinden
der ROK-MP handelte), die sich nicht dem Auslandssynod unterstellen wollten,
um Erzbischof Lazar hingegen jene, die die Gemeinschaft mit dem Synod
bewahren wollten (meistens ohne eigene Kirchen).

Erzbischof Lazar' betrachtete jedoch die ROKA und die ,Freie Orthodoxe
Kirche in Russland® (bzw. spater seine eigene Jurisdiktion) als
~Schwesterkirchen* und sprach sich beijeder Gelegenheit gegen eine unmittelbare
Jurisdiktion der ROKA in ,Russland" (= der ehemaligen UdSSR) aus. Im Juni
1993 gab er eine Erklarung Uber die selbststandige Verwaltung seiner Eparchie
entsprechend der Verfiugung Nr. 36252 des Patriarchen Tychon (lUber die Bildung
selbstandiger Eparchien) ab53.

Int Jahr 1994 Ubersehlugen sich die Ereignisse:

e Nachdem im Februar 1994 sowohl Erzbischof Lazar' wie auch Bischof
Valentin vom Bischofssynod der ROKA suspendiert worden waren,
bildeten sie im Méarz 1994 eine Provisorische Oberste Kirchenverwaltung
der ,Russischen Orthodoxen Freien Kirche* und weihten drei Bischofe.
Der Bischofssynod der ROKA suspendierte daraufhin (voribergehend)

Orthodoxe Autonome Kirche (ROAK) (die ROAK in Amerika]: http://minds.by/article/
88.html (10.6.2008).

50 Vgl. Parish Directory of the Genuine Orthodox Church of America under Ihe |.eadership of
Archbishop Gregory of Denver & Colorado: http://www.gocamerica.org/directory.shtml (10.6.2008).

51 25.5.2002. npeocBameiiHUH BMKTOP, ApxitenncKon /(ayraBniuiccKHii ii JlarBtincKiht.
AtnoHOMiia« llpauocaauitaa LtepKOBb j'1aTBiiii na nyni k B03poaucinno (iicropuB, co&biTiis. (Jtaicrbi)
| Hochstgeweihter VIKTOR, Erzbischofvon Diinaburg und Lettland, Die Autonome Orthodoxe Kirche
Lettlands auf dem Weg zur Wiedergeburt (Geschichte, Ereignisse, Eaktcn|: http://wwxv.vertograd.ru/
pub/02/05/25.html (12.2.2010). - Diese Eparchie stand gemeinsam mit einer ev-luth. Freikirche im
Mittelpunkt der Forderung nach einer Novellierung des lettischen Religionsgesetzes, das die
Registrierung von mehr als einer Vereinigung der gleichen Konfession nicht zulieB. Vgl. 17.
September 2003. LATVIA: New hope lo change religion law?: http://www.foruml8.org/Archive.php?
article id=140(12.2.2010).

,2 Vgl. den Text der Verfugung: Svjascennik Georgij Mitrolanov, Pravoslavnaja Ccrkov' v
Rossii i v emigracii v 1920-e gody | Die orthodoxe Kirche in Russland und in der Emigration in den
20er Jahren]; Sankt Petersburg 1995, PriloZcnie |Anlagc] 1,86-88, online: http://www.russianorthodox
church.xvs/lIstoria/ukaz 362.html (15.5.2008); dt. Ubers: Verfiigung des Heiligsten Patriarchen, des HI.
Synods und des Obersten Kirchlichen Rates der Orthodoxen Russischen Kirche (Nr. 362) (20.11.
1920), in: Die Orthodoxe Kirche in Ruf3land. Dokumente ihrer Geschichte (= 12), 666 f,

5i Vgl, Kpancax Hcropnn PyceKoii McTiiiiHO-llpaBOcnaBHOH UepKBii [Kurze Geschichte der
Russischen Wahren Orthodoxen Kirche]: 1927 — 2007rr.: http:/catacomb.org.ua/modules.php?
natne - Pagcs& go-page&pid=1366 (20.5.2008).


http://minds.by/article/
http://www.gocamerica.org/directory.shtml
http://wwxv.vertograd.ru/
http://www.foruml8.org/Archive.php
http://www.russianorthodox
http://catacomb.org.ua/modules.php

225

Lazar!l und Valentin und erkannte die Bischofsweihen und die Beschliisse
der Provisorischen Kirchenverwaltung in Suzdal' nicht an.

e Wie bereits kurz angemerkt, trat am 15.7.1994 der Bischofssynod der
ROKA voriibergehend in eucharistische Gemeinschaft mit dem
altkalendarischen ,,Synod der Widerstehenden der Orthodoxe Kirche des
véterlichen Kirchenkalenders von Griechenland“54 und der mit diesem in
Gemeinschaft stehenden Altkalendarischen Ortodoxen Kirche von
Rumaénien55 sowie der Bulgarischen Orthodoxen Altkalendarischen
Kirche56. Der Bischofssynod der ROKA bekraftigte aulBerdem die
Gemeinschaft mit der Serbischen Orthodoxen Kirche.

e Am 24.7.1994 wurde der sibirische Archimandrit Evtiehij (Kurockin) in
New York zum Bischof (von Isim und Sibirien) in direkter Jurisdiktion
der ROKA geweiht.

« Im November 1994 schlie3lich beschloss ein Bischofskonzil der ROKA
im neuen Lesna-Kloster (Couvent de Lcsna) in Frankreich die
Wiedervereinigung der ROKA und der ,Russischen Orthodoxen Freien
Kirche*, d. h. die (zeitweilige) Verséhnung mit Erzbischof Lazar' und
Bischof Valentin, und die Bildung einer russischen Bischofskonferenz
unter dem Vorsitz von Erzbischof Lazar'.

Valentin und seine zwei Vikarbischofe erklarten im Marz 1995 die
Wiederaufnahme der Tatigkeit der Provisorischer Obersten Kirchenverwaltung,
was zum neuerlichen Bruch mit dem Synod fihrte. Erzbischof Lazar' hingegen
wurde 1995 vom Bischofssynod der ROKA als Bischof seiner Eparchie bestéatigt.
Der damals Erzbischof Lazar' nahe stehende Bischof Agalangel (Paskovskij)
erklarte sich als einziger der drei neu geweihten Bischéfe bereit, eine Probezeit in

54 Holy Synod in Resistance of the Orthodox Church in Grecce. Offizielle Website:
http://www.synodinresislance.org/index-en,html. Der Synod der Wiederstehenden erkennt die
Gultigkeit der in den ,ftkumenistischcn" und neukalendarischcn orthodoxen Kirchen gespendeten
Sakramente an und sicht seine Aufgabe ..lo awaken the synodal conscience ofthe Orthodox Church to
convenc a unifying general Synod, in the truth ofthe I'aith, with a view to condcmning the hercsy of
ecumenism and resloring the unity of lhe Orthodox in the Fcstal C'alendar* Vgl. http:/
www.synodinresistancc.org/tautotitaen.htm  (15.5.2008). Glaubige der ,6kumenistischen” und
neukalendarischcn Kirchen der Weltorthddoxic werden in Kirchen des Synods der Widerstehenden
nach erfolgter Beichte zur Kommunion zugelassen, andererseits wird auch Glaubigen des Synods nicht
untersagt, die Liturgie in Kirchen des orthodoxen Mainstreams mitzufeiern und dort die Kommunion
zu empfangen. Die Kirche des Synods der Widerstehenden stellt innerhalb Griechenlands eine relativ-
kleine allkalcndarischc Gemeinschaft dar und zeichnet sich durch eine aktive Missionstiiligkeil
auRerhalb der kulturell orthodoxen Volker und theologische Forschungsarbeit aus. Von den meisten
altkalendarischen Synoden wird dem Synod der Widerstehenden ..Kryptoiikumcnismus" vorgeworfen,
wahrend dieser anderen altkalendarischen Synoden mangelnde Katholizitat vorwirft.

““ Website: http://www.mitropoliaslatioara.ro (15.5.2008).

Website: http://bulgarian-orthodox-church.org (15.5.2008).


http://www.synodinresislance.org/index-en,html
http://www.synodinresistancc.org/tautotitaen.htm
http://www.mitropoliaslatioara.ro
http://bulgarian-orthodox-church.org

226

der ROKA in den USA zu absolvieren und kehrte nach 9 Monaten als vom Synod
bestatigter Bischof von Taurien (Krim) und Simferopol' zuriick. Nach dem
Bischofskonzil der ROKA im September 1996 nahm die russische
Bischofskonferenz der ROKA ihre Téatigkeit wieder auf. Der Bischofskonferenz
gehorten neben ihrem Vorsitzenden Erzbischof Lazar' die Bischofe Veniamin,
Evtichij, Agafangel und der Vikarbischof Michail (Donskov, von Toronto) an.
Erzbischof Lazar' bestand auf der Verwendung des Namens ,Russische Wahre
Orthodoxe Kirche" in Russland. Deswegen segnete das Bischofskonzil ,die
Russischen Eparchien der ROKA sich [wie in der Ukraine] unter dem Namen
Russische Wahre Orthodoxe Kirche (RWOK) registrieren zu lassen”, was am
18.6.1998 durch ein entsprechendes Dekret (Ukaz) des Metropoliten Vitalij
bestétigt wurde.7 (Die Bezeichnung ,Russische Wahre Orthodoxe Kirche"
bezieht sichjedoch vor allem aufdie Jurisdiktion des Erzbischofs Lazar'58).

Ein eigenes Phanomen stellt die orthodoxe Kirche in der international
mehrheitlich nicht anerkannten Republik Sidossetien dar. Die kirchliche
Neugrindung in Sidossetien fand im Kontext des politischen und militarischen
Konflikts um die politische Sezession Sidossetiens von Georgien statt. Die
siidossetischen Orthodoxen bemihten sich anfanglich um eine Aufnahme in das
Moskauer Patriarchat, was dieses verweigerte, da es sich bei Sidossetien um
,kanonisches Territorium" der Georgischen Orthodoxen Kirche handelt.

1992 wurden die sidossetischen orthodoxen Gemeinden in die ROKA
aufgenommen. In der ROKA gehérten die sidossetischen Gemeinden zur
Schwarzmeer- und Kubaneparchie (Cemomorsko-Kuban'skaja Eparchija) des
Bischofs Veniamin (Rusalenko) in der damaligen Jurisdiktion (,Russische
Orthodoxe Freie Kirche* bzw. seit 1998 ,Russische Wahre Orthodoxen Kirche")
des Erzbischofs Lazar' (Zurbenko, von Odessa und Tambov) und bildeten dort seit
2001 einen eigenen Kirchenkreis (Propstei). Dieser Kirchenkreis schied im
Februar 2003 im Kontext der Auseinandersetzungen innerhalb der ROKA, der
Bildung von mehreren Bischofssynoden usw. aus der ROKA bzw. RWOK aus

und schloss sich dem Synod der Widerstehenden an und wurde dort zur
Alanischen Eparchie erhoben59.

Vgl. A Shorl Historical Note on ihc RTOC: http://catacomb.org.ua/modules.php7name-Pages
& go=page&pid=1314(1 S.5.2008).

Website: http://catacomb.org.ua/ (10.6.2008); zur Geschichte dieser Jurisdiktion vgl. auch A.
CJIECAPEB, HeKaHOHtmecKoe IllpaBochamieiPyccKaa Me'rmmo-lipaBocjiaBmui UepKOBb (PHIIU)
(JlaiapchCKaa" BeTBi» PyccKofl KarakOMOnoit HcpKBti) [A. SI.ESAREYV, Unkanonische Orthodoxie: die
Russische Wahre Orthodoxe Kirche (RWOK) (der ..LazaP-Zwcig" der Russischen Katakombenkirche)]:
http://minds.by/article/99.html (10.6.2008).

w Vgl. ndherhin KLUTSCHF.WSKY, Orthodoxes Christentum in Stidossetien (= Anm. 29).


http://catacomb.org.ua/modules.php7name-Pages
http://catacomb.org.ua/
http://minds.by/article/99.html

227

V. Die Vereinigung der ROKA mit der ROK-MP

Nach der Kanonisierung (,Verherrlichung*“) der Russischen Neomartyrer
und der ,Kaiserlichen Martyrer (der Zarenfamilie) und der Annahme der
»Grundlagen der Sozialdoktrin der Russischen Orthodoxen Kirche®“60, die eine
Absage an die fur die Anhénger der ROKA besonders anstdRBige Unterwerfung
unter den sowjetischen Staat (,Sergianismus“6l) durch das Bischofskonzil der
ROK-MP iir. August 2000 bedeutete, kam cs zu einem Richtungsstreit in der
ROKA um das Verhdltnis zum Moskauer Patriarchat und zu einem
Fihrungswechsel. Auf der Sitzung des Bischofssynods der ROKA im Juli 2001
willigte Metropolit Vitalij ein, in den Ruhestand zu treten, was er spater widerrief.
Erzbischof Lavr (Shkurla) wurde damals zum amtierenden Stellvertreter des
Ersthierarchen und am 23.10.2001 von einem auf3erordentlichen Bischofskonzil
der ROKA zum neuen Ersthierarchen der ROKA gewahlt. An der Wahl war auch
Bischof Agafangel beteiligt, der in der ROKA unter dem neuen Ersthierarchen
Metropolit Lavr - spater auch ROKA(L) genannt, verblieb.

1. Die Abspaltungen von der ROKA im Vorfeld der Vereinigung der ROKA mit
der ROK-MP

Metropolit Vitalij verlie? am 25.10.2001 die Sitzung des Bischofskonzils in
New York und veréffentlichte am 27.10.2001 eine , Auf3erordentliche Erklarung®,

in der er sein Rucktrittgesuch zuricknahm und die ,R&ubersynode, an der ich
mich weigerte, teilzunehmen“62, verurteilte. Die Spaltung der ROKA war

zwischen November 2001 und Januar 2002 mit der Bildung eines eigenen Synods
der ,Russischen Orthodoxen Kirche im Exil“ bzw. der ,Russischen Orthodoxen
Kirche im Ausland unter dem Omophorion des Metropoliten Vitalij“ - ROKA(V)
abgeschlossen. Es kam dann zu weiteren Spaltungen und Ubertritten russischer
Kleriker zu griechischen altkalendarischen Jurisdiktionen63.* 65

““ Vgl. J. THESING R. UERTZ (Hg.), Die Grundlagen der Sozialdoktrin der Russisch-
OrthodoxenKirche. Deutsche Ubersetzung mit Einfithrung und Kommentar, Sankt Augustin 2001.

61 Vgl. G. SEIDE, Die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland unter besonderer
Berticksichtigung der deutschen Ditzese. Miunchen 1991, 17 ff; Erlauterungen zum Verlauf der
Verhandlungen und uber den ,, Akt der kanonischen Gemeinschaft*: http://www.russian-chureh.de/muc
/bo ank/detail,php?nr=1726&kalegorie=bo ank (20.9.2009).

““ Vgl. MpeiBmaiiiioc 3ajnuiemie Mtoponojiirra Btnajuta o HOMpametmn hm upaa
riepBOitepapxa Pnif3 H HenpH3HaHHir laKoimwM Hio-HopKCKoro Codopa 2001 r. [AuRerordentliche
Erklarung des Metropoliten Vitalij Uber die WiederausUbung seiner Rechte als Erslhierarch der ROKA
und Nichtanerkennung der l.cgilimitédt des New Yorker Konzils von 2001]: http://catacomb.org.ua/
modules.php?name=Pages&go=page&pid=1025 (25.5.2008).

65 Vgl.: AjibxepHaTHBHoe !lIpaitocaaHiic [Alternative Orthodoxie] in: OTenecTBCiiHbie ramicKit Nr.
I (2001); online: http://magazines.russ.ni/oz/200l/l/sl-pr.html (28.5.2008); Mmponojurr Ktrpuk-
,MaT<[>eeBCKoi'0" Cmtojta cTapocnuihHOH LfepKBH Tpc-imn npeaan aitatj>eMe rpyrrny itepapxoB
[Metropolit Kyrikos vom ..Matthaitischen" Synod der altkalendarischen Kirche Griechenlands verhéngte
ein Anathema gegen eine Gruppe von Hierarchen|: http://www.russk.ru/st.php7idar-413282 (28.5.2008);
A. H. CRRHF.B, Hoc.namie PyccKofr KaiakONifmoit IfepKBH [I. A. SIDNEV. Botschaft der nissischen


http://www.russian-chureh.de/muc
http://catacomb.org.ua/
http://magazines.russ.ni/oz/200l/l/sl-pr.html
http://www.russk.ru/st.php7idar-413282

228

Die meisten Gemeinden der ROKA in der ehemaligen UdSSR lehnten die
Anndherung der ROKA an die ROK-MP ab. Am 12.8.2001 fand in Odessa eine
russische ..Bischofskonferenz‘ der ,Russischen Wahren Orthodoxen Kirche* statt,
die l0r den 4. und 5.9.2001 nach Voronez in Russland eine Auf3erordentliche
Konferenz der russischen Bischofe, Geistlichen und Laien unter dem Vorsitzen
von Erzbischof Lazar' ein berief. An der AuRerordentlichen Konferenz beteiligten
sich trotz Suspendierungsandrohung auch Kleriker der Sibirischen Eparchie des
Bischofs Evtichij (Kurookin), der die Annaherung an die ROK-MP unterstitzte.
Diese Konferenz unterstitzte friilhere Rundschreiben des Metropoliten Vitalij
gegen die Annaherung an die ROK-MP und bat ihn, den Posten des Hrsthierarchen
nicht zu verlassené4.

Der Synod der ROKA(V) agierte widersprichlich. So segnete Metropolit
Vitalij im Marz 2002 in einem Brief Erzbischof Lazar', neue Bischofe zu weihen
und ,einen eigenen Bischofssynod in Einvernehmen mit unserem
Bischofssynod“6' zu grunden. Eine Bischofskonferenz der nordamerikanischen
Bischéfe der ROKA(V) erklarte jedoch, dass ,Bischofsweihen in Russland nur auf
Beschluss des Bischofskonzils der ROKA durchgefiihrt werden kdnnten. 66

Im August 2002 weihten Erzbischof Lazar (Zurbenko) und Bischof
Veniamin (Rusalenko) vier neue Bischofe. Metropolit Vitalij erklarte diese
Bischofsweihen fir unkanonisch und ungiltig und im November 2002 wurden
Lazar' und Veniamin aus dem Bischofsverzeichnis der ROKA(V) gestrichen.
Erzbischof Lazar' erklarte im Juli 2003 die Rickkehr zur autonomen Verwaltung
und bildete einen eigenen Synod. Dieser ,Bischofssynod der Russischen Wahren
Orthodoxen Kirche" erklarte im August 2003 alle im Namen des Metropoliten
Vitalij ausgehenden und von ihm unterschriebenen Dokumente mit Verurteilungen
von Erzbischof Lazar' als geféalscht und weigerte sich, die Bischofsweihen der
ROKA(V) lur Russland anzuerkennen. Auch nach dem Bruch zwischen der
ROKA(V) und der RWOK wurde in letzterer Metropolit Vitalij bis zu seinem
Ableben (25.9.2006) kommemoriert. Im Namen des Metropoliten Vitalij erging
im Juli 2003 eine Erklarung, in der auf frihere Beschliisse des Bischofssynods der
ROKA(V) hingewiesen wurde, ,in denen es klar hieR, dass mit ihren
schismatischen Handlungen die Hochgeweihten Lazar' und Veniamin und die* |

Katakombenkirche]:  http://  holyrussia.narocl.ru/pismo_2006.html  (28,5.2008); A. CAcDOHOB,
UiaiiMOOQTiioineiiHH ;wyx nacTCH PyccKaoii llpaBoc/umnoH Ll,epkBH [A. SAFONOV. Die Beziehungen der
zwei Teile der Russischen Orthodoxen Kirche].

M Vgl. Kpaixas ucropits PyccKoii Hcniimo-llpaBocnaBHOH UepKBii [Kurze Geschichte der
Russischen Wahren Orthodoxen Kirche]: 1927-2007: http://catacomb.org.ua/modules.php7name*
Pages&gO“print_pagc&pid=1366 (20.11.2009).

Faksimile des Originals der Anweisung siehe auf der Website der RWOK: http:// www.cata
comb.org.ua/modules.php?name=Pages&go=print page&pid=1225 (19.6.2008).

““ Vgl. ApxitepeHCKoe CoBemaime CeBepo-AMepitKancKitx |Ipcocnsmemibix PyccKoii
I lpaBocjtaBHoii UepKBii 3aipammeii noa OMOiJiopoM Mirrpononirra Bmajms [Bischofskonferenz der
Nordamerikanischen Hochgeweihlen der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland unter dem
Omophorion des Metropoliten Vitalij am 7./20. April 2002]: http://www.rocor-v.com/rocor/man
720.html (19.6.2008).


http://catacomb.org.ua/modules.php7name%E2%80%9C
http://www.cata
http://www.rocor-v.com/rocor/man

229

anderen mit ihnen sich aulerhalb der Reihen der Russischen Orthodoxen Kirche
im Ausland stellten.*"”

2. Die Konsolidierung der neuen ,wahren orthodoxen* Jurisdiktionen

Erzbischof Lazar' starb am 30.6.2005. Am 7.7.2005 wurde Tychon
(PaseCnik), Bischof von Omsk und Sibirien, zum Vorsitzenden des
Bischofssynods der RWOK gewahlt und zum Erzbischof erhoben. Die RWOK
besteht in der ehemaligen UdSSR gegenwartig aus sechs Eparchien. Der RWOK
unterstellten sich auch Gemeinden der ROKA(V) aulRerhalb der ehemaligen
UdSSR, die eine Nordamerikanische und eine Westeuropaische Eparchie sowie
eine eigenstandig australische Propstei bildeten und das Lesna-Kloster (Couvent
de Lesna) in Frankreich. AuBBerhalb der ehemaligen UdSSR bezeichnet sich diese
Jurisdiktion als ,Russische Orthodoxe Kirchen im Ausland unter dem
Omophorion des Synods der Russischen Wahren Orthodoxen Kirche*,

Auch die ROKA(V)"" (und Abspaltungen von ihr unter dem Namen
»Russlandische Orthodoxe Kirche*'!") baute eigene Strukturen in Russland und
anderen postsowjetischen Staaten auf'0. 2007-2008 kam es zu einer weiteren

Spaltung in der ROKA(V), die sich in der Kundmachung der Trennung vom

Synod der ROKA(V) durch den Verwalter der Westeuropaischen Eparchie,
Bischof Antonij (Rudei, von Balti und Moldova)®d7 b8w.*dessen Suspendierung im

Januar 2008 " durch den Synod der ROKA(V) endgliltig manifestierte.

67 Vgl. tasB-nemie Mirrponojurra Bina.nu) o pacKO.'ibliHMecKHx aedcTBiwx rtpcocimmcinihix
Jlaaapa u BemtaMHiia u iijkc ¢ hiimh 2003 r. | Erklarung dos Metropoliten Vitalij Ober die sehismatisehen
Handlungen der  Hochgeweihten Lazar  und Veniamin und jener mit ihnen]:
http://www.mansonville.org/modules.php?op=modload&namc-News&file-article&sid=19&mode-threa
d&order- 0&Ihold=0 (23.6.2008).

68 Website: http://www.rusoe.org/ (12.2.2010).

M Lbda.

10 Die Verweigerung der staatlichen Registrierung der Eparchie der ROKA(V) in der Republik
Moldova (Wahre Orthodoxe Kirche Moldovas), die von einem zur ROKA tibergelretenen Kleriker
geleitet wird, war Gegenstand einer Verhandlung im FGMR in Straliburg. Vgl. E. SYNEK. F.GMR 27.
2.2007.952/03 (Wahre Orthodoxe Kirche von Moldawien ua/. MD), in: darr 55 (2008) 92-97.

11 Vgl. 20 stapTa 2007 r. Oopautemic yuacrmiKOB IlacnapcKoro CoBctnamta CBponeiicKofi
nacTii pocciificKoro ayxoBencraa PlIIfi (B) no;t oMotfiopoM Ahtohhh en. HuncKoro h MonaoBCKoro
k CBtmicHHiiKaM ii MiipaHaM PnH3(J1) ii MH, ctosiuhm nepejt .tyxonm.iM Ri,i6opoM.[20. Mé&rz 2007.
Appell der Teilnehmer der Pastoralen Konferenz des européischen Teils der russischen Geistlichkeit
der ROKA(V) unter dem Omphorion des Bischofs Antonij von Balti und Moldova an die Priester und
Laien der ROKA(L) und des MP, die vor einer geistlichen Wahl stehen|: http://www.rus.sia-
talk.org/cd-hislory/otkliki/ot-541 htm (12.2.2010).

OiioBcineHne emicxona Bwcropa IlapiivncKoro ii 3ananHoeBponeACKoro |Mitteilung des
Bischofs Viktor von Paris und Westeuropa]: http://www.roca-sobor.org/ru/node/357 (12.2.2010).


http://www.mansonville.org/modules.php?op=modload&namc-News&file-article&sid=19&mode-threa
http://www.rusoe.org/
http://www.rus.sia-talk.org/cd-hislory/otkliki/ot-54l
http://www.rus.sia-talk.org/cd-hislory/otkliki/ot-54l
http://www.roca-sobor.org/ru/node/357

230

3. Die Unterbrechung der Kirchengemeinschaft zwischen der ROKA und den
~Kyprianiten“73

Die Kirchengemeinschaft zwischen der ROKA und dem sog. ,Synod der
Widerstehenden*“ sowie ruméanischen und bulgarischen Altkalendariern stellten
sich bei den Vereinigungsgesprachen zwischen dem Moskauer Patriarchat und der
ROKA als diese Kirchengemeinschaft belastendes Problem heraus. Am 3. August
2004 veroffentlichte der Synod der Widerstehenden eine ,Erklarung bzgl. der
Annaherung der Auslandskirche mit Moskau®“. Darin erklarte der ,Synod der
Widerstehenden* nach einer Aufzahlung der Etappen der Annaherung der ROKA
an die ,orthodoxen Okumenisten" und der damit verbundenen Spaltung der
ROKA, dass obwohl die ,Grenzen der Oikonomia enger werden*, ,unsere
groRRziigige Enthaltung vor dem entschlossenen offiziellen Bruch mit der
Russischen Auslandskirche aufrecht erhalten bleibt in der Hoffnung auf eine
wundersame Einmischung [der Heiligen der ROKA] zur VerhlUtung der
beabsichtigten Vereinigung [...] Sollte jedoch irgendwann (was nicht geschehen
moge!) unwiderruflich die Einheit eines Teiles der Auslandskirche mit Moskau
hergestellt werden, so werden wir sofort alle Beziehungen mit diesem Tell
beenden, aber unsere Gemeinschaft mit jenem Teil, der diese Gemeinschaft
winscht, fortsetzen, solange nur dessen antiokumenisches Selbstbewusstsein
gngetrubt bleibt und [weiterhin) keine direkte oder indirekte Gemeinschaft mit
Okumenisten [eingegangen wird].“71 Der Synod der ROKA seinerseits wandte
sich am 17. November 2004 an den ,Synod der Widerstehenden" mit der
Aufforderung, die Beziehungen zur Kirche von Griechenland zu normalisieren.
Dieser Briefwurde nicht beantwortet.

Am 18. November 2004 wurde der locum tenens der sidossetischen
Alanisehen Eparchie Archimandrit Georgij (Puchate/Puchaev) entsprechend
einem Auftrag der Hierarchie des Synods der Widerstehenden vom 17. Oktober
2005 von Bischofen des Synods der Widerstehenden zum Bischof geweiht's. Am
21. Februar 2005 behandelte der Bischofssynod der ROKA den letzten Briefdes
Metropoliten Kyprianos von Oropos und Fili und des HI. Synods der
Widerstehenden vom 5. Dezember 2005, in dem nach einer Zusammenfassung der
Geschichte der Gemeinschaft zwischen der ROKA und den Altalendariem und der

! Vgl. PyccKas lapyBoKna» ncpKom. iipCKpamna oomeiiuc ¢ rpcMCCKMM ,Chho&om
npoTWBOCTOAIUHX* ii cjienaria eme oami mar ttaBcrpe'ly Mockobckom)' riarpiiapxaiy (Die Russische
Auslandskirche beendete die Gemeinschaft mit dem griechischen ,,Synod der Widerstehenden** und kam
noch einen Schritt dem Moskauer Patriarchat entgegen|: http://www.interfax-religion.ru/printphp?act=
news&id=8278 (20.12.2007).

u Vgl. CBBHieHHMii Chhoa llpoTHBOCToaiuiix H PycCKas IlpaRocjiaitHaii UcpKOBb 3arpaHimcfi.
3a»B;iemie Kacaicauio cOmoRenii» 3apy6c)KHOH HepKBii n Mockbw [Der Heilige Synod der
Widerstehenden und die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland. Erklarung bzgl. der Anndherung der
Auslandskirche an Moskau): http:ZAvww.synodiiUTCislance.org/Adniinistralion_en/RlaSa001ISE-ROED-Jul-
04.pdf(20.11.2009).

' Vgl. The Consecration of llis Eminenee, Bishop George of Alania: www.synodinresis
tancc.org/Annals en/E2al073XeirotoniaEpAlanias.pdf(20.11.2009).


http://www.interfax-religion.ru/printphp?act=
http://www.synodinresis

231

Annaherung zwischen ROKA und ROK-MP erklart wurde, dass der ,,Synod der
Widerstehenden* gedenke, die kirchliche Gemeinschaft mit der Russischen
Auslandskirche zu unterbrechen, diese Entscheidung aus Griinden der Oikonomia
aber erst mit Herstellung der Einheit zwischen ROK-MP und der ROKA in Kraft
treten werde und auch erst dann verdoffentlicht werden wiirde. Der Briefteilte auch
mit, dass 2005 der Name des Metropoliten Lavr ,aus den Dyptichen gestrichen
wurde““'6. Deswegen verfugte der Bischofssynod der ROKA, die Gemeinschaft
mit dem ,Synod der Widerstehenden*“ als unterbrochen anzusehen und ,die
Vorsteher der Altkalendarischen Kirchen Rumaniens und Bulgariens durch einen
zu diesem Zweck entsandten Kleriker der Russischen Auslandskirche* dariiber zu
informieren'7.

4. Die Vereinigung der ROKA mit der ROK-MP

Im Mai 2006 nahm das IV. Gesamtkonzil der ROKA eine Resolution Uber
die ,Heilung der Wunde der Trennung“ in der Russischen Kirche an. Das
anschlieBende Bischofskonzil der ROKA bestéatigte grundsétzlich das Projekt
eines ,Aktes Uber die kanonische Einheit“ mit dem Moskauer Patriarchat. Dieser
Akt Uber die kanonische Einheit*“ zwischen dem Moskauer Patriarchats und der
Russischen Auslandskirche wurde am 17.5.2007 von Patriarch Alexij 11. und
Metropolit Lavr in Moskau in Anwesenheit des russischen Prasidenten V. Putin
unterschrieben. Die ROKA wurde damit unter Beibehaltung ihrer Struktur zu
einer ,Selbstverwalteten Kirche* des Moskauer Patriarchats?8.*Fur die Gemeinden
der ROKA in der ehemaligen Sowjetunion, die sich zur Vereinigung mit dem
Moskauer Patriarchat bekannten,_yvar entsprechend einer Anlage zum Akt Gber die
kanonische Gemeinschaft eine Ubergangsfrist von funf Jahren vorgesehen. Sie
werden (auer auf dem Territorium der Selbstverwalteten Kirchen) von einem
Vikar des Moskauer Patriarchen, Bischof Evtichij (Kurockin), ehemals im
Rahmen der ROKA Bischof von Isim und Sibirien und seit dem 26. Dezember
2006 im Rahmen der ROK-MP Bischof von Domodedovo, der vom Patriarchat
gesegnet wurde, an den Sitzungen des Bischofssynods der ROKA leilzunehmen,
bischoflich betreut!. Metropolit Lavr starb am 17.3.2008. Am 12.5.2008 wabhlte
das Bischofskonzil der ROKA Erzbischof Hilarion (Kapral) von Sydney und

Vgl. CBnmemiHH Cimoa flpoTHBOCTOsmHX H cro iiotimus nacerefiLMO cvimtcmin PyccKOH
tapy6e*HOH LfepKBti C Mockobckom | larpuapxticii [Der Heilige Synod der Widerstehenden und seine
Position bzgl. der Einigung der Russischen Auslandskirche mit der Moskauer PatriarchieJ:
http://www.synodinrcsistancc.org/Administration cn/Rla4015EnosisMPDiasporas5-07.pdf (20.11.2009).

"Vgl. APXWEPEHCKIIM CHIIOJE 23 (fcBpans 2006 r. [Bischofssynod: 23. Februar 2006}:
http://nissianorthodoxchurch.ws/Olnewstucture/pagesru/novosti2006/synodmeeting.htm (20.11.2009).

78 Vgl. in diesem Band: V. TSYP1N, Autonome und Selbstverwaltete Kirchen im Moskauer
Patriarchat; auch: E. SYNEK, Zur Wiedervereinigung der Russischen Orthodoxen Kirche, in: darr 54
(2007) 468-477.

11 Vgl. Enncicon PyccKOii 3apy6e*uofi HcpKBii F.btmxhh (KyponKim) cianei BiiKapiibiM apxnepeeM
Mockobckom enapxHH [Bischof Evtichij (KuroSkin) von der Russischen Auslandskirche wird Vikarbischof
der Moskauer EparchieJ: http://www.patHarchia.ru/db/text/242769.htmf(20.11.2009).


http://www.synodinrcsistancc.org/Administration
http://nissianorthodoxchurch.ws/0Inewstucture/pagesru/novosti2006/synodmeeting.htm
http://www.patHarchia.ru/db/text/242769.htmf

232

Australien zum neuen Ersthierarchen der Selbstverwalteten ROKA des Moskauer
Patriarchats.

5. Die Grindung der ROKA(AQ)

Vorbehalte gegen die Form der Vereinigung meldete Bischof Agafangel
(Paskovskij) von Tauricn und Odessa an, der bereit war, ,eucharistische
Gemeinschaft [mit dem Moskauer Patriarchat] her[zu]stellen, ohne natlrlich dabei
eine gemeinsame oberste Verwaltung zu bilden*“8" Unter den Gemeinden der
ROKA spalteten sichjetzt die kirchenpolitischen Gegner der Vereinigung mit dem
Moskauer Patriarchat ab. Am 17.5.2007 erklarte Bischof Agafangel seine
Weigerung, den Akt Uber die kanonische Einheit anzuerkennen und wurde am
20.5.2007 vom Bischofssynod suspendiert, wenngleich der Dialog zwischen dem
Synod und Bischof Agafangel noch andaucrteM. Eine Gruppe von Klerikern und
Laien im Ausland und in den postsowjetischen Staaten, die sich um Agafangel
scharte, bildete am 10.7.2007 eine Provisorische Oberste Kirchenverwaltung-der
ROKA (POKV)8D@iter dem Vorsitz Agafangels.

6. Herstellung der Kirchengemeinschaft zwischen der RWOK und dem
,Chrysostomitischen Synod*

Der ,Synod der Widerstehenden", die Rumaénische und Bulgarische
Altkalendarischen Kirchen versuchten noch in einer gemeinsamen Botschaft vom

9. Juli 2007 erfolglos zwischen Bischof Agafangel und BischofTichon (Pasecnik)
von der RWOK zu vermitteln83.88in echter Dialog zwischen der RWOK und der

Provisorischen Kirchenverwaltung des Bischofs Agafangel kam jedoch nicht
zustande83. Ganz im Gegenteil: die RWOK bemihte sich auch um Kontakte mit

griechischen Altkalcndariem, jedoch solchen, die ihnen wegen einer starkeren
Abgrenzung von der Weltorthodoxie naherstanden. Vor der Versammlung der
Kleriker der RWOK-Eparchie von Odessa und Charkow mit Teilnehmern aus der
Ukraine und der Republik Moldova am 23.4.2008 bezeichnete der Ersthierarch der
RWOK, Erzbischof Tichon (PaseCnik), die Provisorische KirchenVerwaltung als

80 Vgl. LmicKon ATAthAHTEJI, OreeT o, HiiKOjtaio ApTCMOBY na cro crarbio ,,flo noBOJty noene-
codopnwx iieperojiKouaiiHH" (Bischof AGAFANGRI., Antwort auf V. Nikolaj Artcmov's Artikel
,Bezuglich der nach-konziliaren Umdeutungen*]: http://pravos.org/docs/doc403.htm (20.12. 2007).

81 Vgl. P. JIVIIKMII, RmickKon TaBpriHecKHii u Oaccckha Aratjiaiiren (IlainkOBCKHU), npcaccaaicai.
BBUV PHIH |R. .LUNKIN, BischofAgafangel (Paskovskij) von Tauricn und Odessa, der Vorsitzende der
POKYV der ROKA]: http://porlal-credo.ni/site/?act=news&id=59066&ttype=view (20.5.200S).

82 Website: http://ruschurchabroad.com (20.3.2008).

81 Vgl. OSpamemte npef/tcroiriejiCH | pc'iccKoii HpaiiocaaBHou HepKBii - CBMiicmtoro Ctiiioaa
llpoTHBocToantHx. PysihiHCKoit CTapoenuiLiiofi | IpaBocuamtoit 1JepKBM u EoarapcKO& (‘rapocraju.iiol
llpaBOcaaBHOH HepKBii k npeocBHiueiiin.iM apxHepettM AratjiaHrejiy it Tuxony n ko BceM
npHcoe.tHHHBIiiHMca « Ka*7ioMy H3 mix KnupuKaM n BepyiomiiM PyccKoii npaBocaaBiioii U,cpKBti
3aipaHuueii (26 Junc/9 July, 2007): http://www.synodinresislance.org/Administration cn/R1a4016Appcal07.pdl
(20.11.2009).

84 Vgl. dazu auch CJ1RCAPRB, lleKaHOHimecKoe llpaBocaanuc [SLRSARRYV, Unkanonische
Orthodoxie].


http://pravos.org/docs/doc403.htm
http://por1al-credo.ni/site/?act=news&id=59066%C3%A4ttype=view
http://ruschurchabroad.com
http://www.synodinresislance.org/Administration

233

Jkunstliche  Struktur®, deren Apologeten im Internet einen ,echten
Informationskrieg* gegen die RWOK entfesselt hatten und berichtete tber eine
Annaherung an den rigoristischeren (florinitischen) Synod der ,Wahren
Orthodoxen Kirche Griechenlands des Erzbischofs Chrysostomos von Athen“83
zwecks Herstellung von Eucharistiegemeinschaft. Dabei verurteilte Erzbischof
Tichon (Pasecnik) unter anderem die Ekklesiologie des ,Synods der
Widerstehenden"8 mit dem die Provisorische Kirchenverwaltung in
Gemeinschaft steht. Die kirchliche Gemeinschaft zwischen der RWOK und dem
Chrysostomitischen Synod der florinitischen* Altkalendarier wurde im
September 2009 hergestellt87, was der schon erwadhnten mutmallichen Tendenz
einer internationalen Konsolidierung der Stromungen der konservativen
alternativen Orthodoxie entspréache.

7. Konsolidierung der ROKA(Ag) und Herstellung der Kirchengemeinschaft mit
den Kyprianiten

Am 29.11.2007 nahm Bischof Agafangel (Paskovskij) an der jahrlichen
Sitzung des ,Synods der Widerstehenden“ teil und unterschrieb ein

,Memorandum Uber die Grundprinzipien der gemeinsamen Arbeit der
griechischen und russischen Antibkumenisten“88, womit die Provisorische

Kirchenverwaltung die Gemeinschaft mit dem Synod der Widerstehenden und den
rumanischen und bulgarischen Altkalendariern (wieder) aufnahm. Mit Hilfe des
~Synods der Widerstehenden* konnte die Provisorische Kirchenverwaltung dann

eine eigene Hierarchie grinden. An den neuen Bischofsweihen beteiligte sich
auch der stidossetische Bischof Georgij (Puchate)8'. Am 18.5.2008 weihten auf

Beschluss der Provisorischen Kirchenverwaltung die Bischofe Agafangel
(Paskovskij), Andronik (Kotljarov) und Sofronij (Musienko) Hegumcn Georgij
(Kravcenko) zum Vikarbischof von Boigrad der Eparchie von Odessa%. Diese
Bischofe bildeten spéter den Bischofssynod der ROKA(Ag). Die ,Provisorische
Kirchenverwaltung* beriefein Konzil ein, das vom 18. bis 22. November 2008 in
New York tagte und zum ,V. Auslandskonzil“ erklart wurde. Dieses ,V.

85 Wcbsile: http://www.ecdesiagoc.gr (10.6.2008),

86 Vgl. 23.4.2008, 20:07. PHIIft HaMepena Bciynim, ¢ odutemte ¢ «xpinocTOMOBCKHM»
CmioaOM WVill rpenMH h ocyntaaer «KimpiiamrjM», Jasmin ApxiiemtCKon Thxoh (TlaceMiiHK) na
co6panmi OaeccKofi enapxmi [Die Russische Wahre Orthodoxe Kirche beabsichtigt mit dem
,chrysostomitischen" Synod der Wahren Orthodoxen Kirche Griechenlands in Gemeinschaft zu treten
und verurteilt den ,Kyprianismus*, erklarte Erzbischof Tichon (Pasefinik) in der Versammlung der
Eparchie von Odessa|: http://portal-credo.ru/sitc/?act=news&id=62179&cf(10.6.2008).

87 Vgl. Grcek and Russian True Orthodox Churehes in comntunion. Greece, Sept. 23"-26'\
2009: http://serbiantrueorthodox.blogspot.com/2009/09/blog-post.html (10.2.2010).

n Vgl. Extraordinary Meeting V (November 16, 2007 [Old StylcJ): http://www.synodinresis
tance. org/Administration_en/Ela4022EpiskepsisAgafangel-I I-07.pdf(20.3.2008).

m Vgl. Official websile of the North American Administrative District of the Russian Orthodox
Church Abroad (ROCA): http://russianorthodoxchurchoulsiderussia.org/ [20.5.2008].Vgl. Participation
by the Orthodox Church ofGrcece, Holy Synod in Resistance, in Consecrations of Russian Hicrarchs:
http://www.synodinresistance.org/Administration_en/Ela40250dessol I-07.pdf(20,3.2008).

Vgl. Website: http://ruschurchabroad.com/080523.htm (27.5.2008).


http://www.ecdesiagoc.gr
http://portal-credo.ru/sitc/?act=news&id=62179&cf
http://serbiantrueorthodox.blogspot.com/2009/09/blog-post.html
http://www.synodinresis
http://russianorthodoxchurchoulsiderussia.org/
http://www.synodinresistance.org/Administration_en/Ela4025Odessol
http://ruschurchabroad.com/080523.htm

234

Auslandskonzil*“ wéahite Bischof Agafangel zum Ersthierarchen mit dem Titel
-Metropolit von New York und Ost-Amerika, Erzbischof von Tauricn und
Odessa““, lehnte den ,,Akt Uber die kanonische Gemeinschaft“ als illegitim ab und
nahm eine Bestimmung Uber ,Sergianismus*“ und einen Beschluss Uber ,die
Verherrlichung unter den Heiligen des friheren Ersthierarchen der ROKA,
Metropolit Filaret (Voznesenskij)* andl.Aeér Bischofssynod der ROKA seinerseits
entzog Bischof Agafangel am 1. September 2009 das Bischofs- und Priesteramt
w'egen VerstoR3 gegen das Zelebrationsverbrot einschlielich illegaler Priester- und
Bischofsweihen sowie gemeinsamen Abfall mit seinen Klerikern ins Schisma.
Agafangels Priester- und Bischofsweihen seit seiner Suspendierung wurden fir
ungultig erklart. Fir Reue oder Berufung wurde ihm eine Frist von vier Wochen
eingeraumt \

VI. Schlussbemerkungen

Damit bestehen neben der Selbstverwalten ROKA des Moskauer
Patriarchats9l, zu der die meisten Gemeinden der alten ROKA gehdren, in der
Nachfolge der alten ROKA als wichtigste Gruppen die RWOK94, die ROKA(V)%
und die neu gegrindete ROKA(Ag)%. In der Regel wird in diesem
Zusammenhang auch die ROAKY97 genannt, die sich, wie oben erwahnt, schon
1996 endgiltig von der ROKA abspaltete und auch ihren Platz in der

konservativen ,alternativen Orthodoxie* fand. Jingste Bemihungen der
ROKA(AgQ) um einen Dialog9 mit anderen ,w'ahren orthodoxen* ,Splittern* der

ROKA (RWOK, ROKAJ[V] und ROAK) blieben bislang erfolglos. So verlangte
der Ersthierarch der ROAK von der ROKA(Ag), die ,Kypriantische*
Ekklesiologie aufzugeben99, wahrend seitens der RWOK die Erhebung von

91 Vgl. The Participation of the Holy Synod in Resistance in Important and Historie Events in
lhe Russian Orthodox Church Abroad: http://www.synodinrcsistance.org/pdfs/2008/12/07/20081207a
Participation_of_the_Holy Synod%20Folder/20081207aParlicipalion_of_the_Holy_Synod.pdf
(20.11.2009); http://ruschurchabroad.com/2008.htm (20.11.2009).

92 Vgl. OnpcflejiCHiie ApxnepehcKoro Crniojia PyccKoii 1lpaBocjiamioH IfepKBH 3arpammeii
[Bestimmung des Bisehofssynods der Russischen Orthodoxen Kirche im Ausland]: http://www.russian
orthodoxchurch.ws/synod/pdf/9bpagafangel.pdf(20.11.2009).

9! Wcsbite: http://www.russianorthodoxchureh.ws (20.11.2009).

14 Wesbite: http://catacomb.org.ua (20.11.2009).

I"* Wesbite: http://www.roca-sobor.org (20.11.2009).

Wesbite: http://sinod.rusehurchabroad.org (20.11.2009).

97 Wesbite: http://www.rpac.ru (20.U.2009).

n Vgl. 24 noflOps 2009, 14:15. PI!Lf3(A) HHHmmpyer Jtitanor ¢ ripyiHMit "ocKo.ikaMH* P11U3
[Die ROKA(A) initiiert einen Dialog mit der. anderen ,Splittern" der ROKA]: http://www.portal-
credo.ru/site/?act=news&id=74495&type=view; = SUNDAY, NOVEMBER 8, 2009. ROCA
(Agafangel) Secks a Coalition of the Schismatic: http://rocorunity.blogspot.eom/2009/I 1/roca-agafan
gel-seeks-coalition-of.html (9.1.2010),

99 Vgl. SUNDAY, DECEMBKR 20, 2009. "Metropolitan" AgafangePs Schismatic Union
Proposal Rejected by Russian "Orthodox Autonomous Church™: http://rocorunity.blogspot.com/
2009/12/metropolitan-agafangcl-schismatic-union.html (9,1,2010).


http://www.synodinrcsistance.org/pdfs/2008/12/07/20081207a
http://ruschurchabroad.com/2008.htm
http://www.russian
http://www.russianorthodoxchureh.ws
http://catacomb.org.ua
http://www.roca-sobor.org
http://sinod.rusehurchabroad.org
http://www.rpac.ru
http://www.portal-credo.ru/site/?act=news&id=74495&type=view
http://www.portal-credo.ru/site/?act=news&id=74495&type=view
http://rocorunity.blogspot.eom/2009/l
http://rocorunity.blogspot.com/

235

Bischof Agafangel zum Ersthierarchen und Metropoliten und seine Titulierung als
Metropolit von New York und Ost-Amerika beanstandet wurde"ll,

Die internationale Konsolidierung der Strémungen der russischen
konservativen ,alternativen Orthodoxie®“ (evtl, sogar einschlieBlich der
Altritualisten/Altgliiubigen) und der (vor allem griechischen) Altkalendarier
miteinander lassen sich als Teil eines Prozesses interpretieren, der sich, wie von
Archimandrit Grigorios Papathomas festgehalten hat, in der Weltorthodoxie in der
Tendenz zur Herausbildung von parallelen Jurisdiktionen in der orthodoxen
Diaspora”ll manifestiert.

100 Vgl. r.iaBiibm peaaKTop caina ,Kap.-ioBHamiii", icmpHK PI111], npoToauaKOii TF.PMA1l
HIBAILIQI-TPIITIA/(I(ATbIM:  ,Minpoiiojnn  Aia(])anrea  tacionopii.i  BO3MO)Kiibiit npouecc
o6beflHiiciiHH, a iihksk ne o6jiemn.i ero oh abho hoctubhji icacry iiopea aoiuaflbMii* [Der
Chefredakteur der Site ,Karlovianin®, Kleriker der RWOK Protodiakon GERMAN IVANOV-
TRINA1X.ATYJ: ,Metropolit Agafangel behinderte den Vercinigungsprozess und hat ihn keineswegs
erleichtert - er hat offensichtlich den Wagen vor dem Pferd aufgcstclif]: http~/www.portal-
crcdo.ru/site/?act-authority&id=1313; MONDAY. DECEMUER 28. 200d. Russian "fruc Orthodox
Church" spokesman responds to "Metropolitan” Agafangel: http:/rvomnity.blogspot.com/2009/
12Missian-true-orthodox-church-spokesman.html (9.1.2010).

101 Vgl. G. D. PAPATHOMAS, In the Agc of the Post-Ecclcsiality. The Emergence of Posl-

Ecclesiological Modemity, in- INTER I, 1-2 (2008)40-54.


http://www.portal-crcdo.ru/site/?act-authority&id=
http://www.portal-crcdo.ru/site/?act-authority&id=
http://rwomnity.blogspot.com/2009/

236

DU CULTURALISME ECCLESIOLOGIQUE DU 2¢e MILLENAIRE, VERS UNE
AUTRE ABERRATION ECCLESIO-CANONIQUE:
L’UNIVERSAUSME ECCLESIASTIQUE

Grigorios D. Papathomas, Paris-Tallinn

Dans une etude recente publieel, nous avons examine la naissance du
culturalisme ecclesiologique et la modernde post-ecclesiale apparue, qui en
decoule de celui-ci, durant tout au long du deuxieme millenaire. Au seuil du
troisieme millenaire, un autre probleme ecclesiologique et canonique majeur a
deja commence & surgir & I’horizon de notre vie ecclesiale, en plus des autres
problemes existants. C’est la tendance tenace et constante, plus constante que
jamais, d'universaliser I'Eglise culturaliste.

En effet, tout en abandonnant depuis longtemps Vecclesialisation de la
culture du ler millenaire (ce qui faisait la transfiguration [Iransformation\ de
I’Eglise), et apres la culturalisation de I'Eglise du 2e millenaire - qui constitue le
renversement de la perspective du Ic millenaire provoquant ainsi la secularisation
de I’Eglise nous allons passer dans une nouvelle phase, & ce debut du 3e
millenaire, celle de Vuniversalisation de I'Eglise, due entre autres a la pratique
ecclesiologique post-ecclesiale ainsi qu’a la mondialisation (ecclesiastique)
poursuivie et acceleree.

Ce nouveau phenomene est deja visible dans nos Eglises plurielles, I’Eglise
catholique romaine, les Eglises confessionnelles protestantes et les Eglises
nationales orthodoxes. La pathologie de ce phenomene semple identique a celle du
culturalisme ecclesio-canonique du 2C millenaire. Effectivement, celte pathologie
finalement commune consiste & avoir trois points de depart totalement differents,
mais leur denominateur ainsi que leur aboutissement demeurent commutv.

Multi-culturalisme ecclesiastique (T millenaire)
« Eglises rituelles catholiques —> Poly-ritualisme -> -* i

* Eglises confessionnelles protestantes -> Pluri-confessionalisme -> Co-temtorialire

- Eglises nationales orthodoxes -> Multi-juridiction -> t

Kanon 19(2006)3-21.



237

Multi-universalisme ecclesiastique (3 millenaire)

- De I'Eglisc hino-universelle catholique a -> 1
- De I'Eglise confessio-universelle protestante & -> I’Universalisalion de I'Eglise

* De I’Eglise ethno-universelle orthodoxe a —>

Dans un cas comme dans I'autre, celui du multi-culturalisme ecclesiastique
et celui du multi-universalisme ecclesiastique, les points de depart de chaque
Eglise culturelle sont visiblement et — surtout — convictionnellement differents,
mais leur aboutissement est fatalement identique. Dans le premier cas
(culturalisme ecclesiastique), c'est I’aboutissement anti-ecclesiologique et anti-
canonique de la co-territorialite, alors que dans le deuxieme cas (universalisme
ecclesiastique), c'est la vision non-ecclesiologique et non-canonique egalement de
Vuniversalisation de VEglise culturelle, par definition, en division et toujours en
Separation avec les autres Eglises plurielles. Paradoxalement, I'Eglise se fait
desormais un principe qui, contrairement a toutes ses ambitions les plus legitimes,
differencie, fragmente et disperses les groupes humains (personnes et peuples).

Voyons de pres. et loin de toute polemique, ce nouveau probleme
ecclesiologique majeur, dont les souches sont ancrees dans le 2C millenaire, qui
touche finalement aujourd'hui toutes les Eglises chretiennes principalement de
I'Europe mais aussi les Eglises chretiennes du monde entier.

/. De I'Eglise (henu-)mono-universelle ealholique romaine & | universalisation de
| 'Eglise

L'Eglise mono-universelle ou heno-universelle, pour etre encore plus
precis — constitue le modele caraeteristiquc approprie de I'Eglise catholique
romaine & travers les siedes, qui a subi trois phases consecutives depuis sa
conception jusqu'a nosjours.

1. I6re Phase: «Eglise Une et Catholique» (Credo) — Eglise “universelle"

On sait tous tres bien que jusqu'a I'epoque de la formation du Symbole de la
Foi (Credo) de Nicoe-Constantinople (325-381), I'« Eglise Une» repandue a
travers tout l'univers est composee de nombreuses Eglises catholiques. C'est
pourquoi le terme «catholique» - comme d’ailleurs le terme «Eglise»  est
employe au pluriel jusqu’a lI'epoque d’Augustin, & partir duquel il prend un sens
nouveau; I’Eglise catholique n’est plus desormais locale et conciliaire comme
icone de la Communaute eschatologique, mais prend le sens d’Eglise "lecutnine-



238

que" c’est-a-dire qu’elle designe une Eglise eparpillee & travers le monde. En
eilet, afin de combattre le localisme des Donatistes, avec lesquels il etait en
conflit, Augustin a mis I’accent sur Vuniversalite de I’Eglise, qu'il a identifiee
avec la catholicite (catholicite = universalite). Pour Augustin, I’Eglise catholique
est, pour la premiere fois, et par consequent, dans la litteralure (biblique et)
patristique -, exclusivemenl I’Eglise universelle et non plus I’Eglise locale
catholique. Commc beaucoup d’autres, cette conception s'est cependant insinuee
dans la theologie de I’Orient orthodoxe, qui a adopte cette position erronee.
Lorsque, dans le Credo, nous disons « Je crois en une Eglise catholique », nous
entendons habituellement I’Eglise universelle.

La confiision qui s’introduit ainsi est d’une grande importance pour la
realisation et I’organisation de I'Eglise, commc on peut le constater de toute
evidence lorsque nous comprenons commenl eile est apparue et a ete adoptee en
Occident, ol eile a prevalu sur la theologie augustinienne. Suivant, en effet, une
doctrine ancienne attestee cette epoque & Rome, le siege romain, fonde par les
Apotres Paul et Pierre, jouissait du privilege d’appel (ekkliton) d’etre & la place de
presidence synodale de toutes les Eglises. L’Eglise en Occident a ainsi commence
a etre organische en un ensemble unique dont la structure permet I’existence de ce
que nous appelons une “Eglise universelle”, qui a & sa tete, une tele universelle, en
I’occurrence I’eveque de Rome. En Orient au contraire, il etait impossible qu’une
teile ecclesiologie put regir I’organisation de I'Eglise, qui ne peut en aucim cas
etre consideree comme un organisme mondial, dote d'une tete universelle et d’un
centre universel. En Orient, I'Eglise est articuliSe dilTeremment. Et & cote de cette
mentalite ecclesiale institutionnelle attestee en Occident, si on ajoute la rupture de
la communion — et non pas le “schisme” (sic) — de 1054, qui a etc prise comme
argument permettant d’identifier finalement le “seid Patriarcat de Rome” avec
I'"“Eglise universelle augustinienne” developpee jusqu'alors («Patriarcat
d’Occident = Eglise universelle »), on peut dcpister les fondements et les appuis
de 1'Eglise universelle par la suite jusqu'a I'heure actuelle.

2.2¢ Phase: «Eglise de Rome» (lers.) —  «Patriarcat de Rome» (451)  -*
-» Eglise 'catholique’ (12cs.) -* Eglise 'universelle'

A partir du 12c¢ siede, on entre dans une nouvelle phase, la deuxieme de ce
processus latent. En effet, apres les quatre Croisades (1095-1204), qui ont
introduit une ecclesiologie nouvelle (celle de la co-territorialite) et I'echec du
C'oncile unioniste de Lyon (1274), on peut saisir une 2C etape dans cette tendance,
disons, universaliste de I’Eglise catholique romaine. On constate de plus en plus-
surtout & partir de la desunion des (cinq) Patriarcats de 1054 - que le Patriarcat
d’Occident, demcurant en solitaire, donne une tout autre orientation &
I’'universalite augustinienne. Ne vivant pas dans une communion synodale avec
les autres quatre Patriarcats (praxis ecclesiale du 1" millenaire), c'est le Patriarcat
d'Occident seid, I’Eglise de Rome qui demeure I’Eglise universelle. Cependant,

en tant qu’entite territoriale ecclesiastique donnee, ecclisiologiquement parlant, le
Patriarcat est une ‘““Eglise etablie localemenC', une Eglise “auto-cephale” (431,



239

451) etymologiquement parlant, il a des limites canoniques geo-ecclesiastiqucs
eoncretes et ne peut s'en servir solidement a son propre gre d’Eglise universelle et
d'universalite & Pechelle mondiale. C’est exactement dans ce contexte que
I’Eglise catholique romaine du Moyen Age a abandonne les canons ecclesiaux du
1" millenaire pour forger de nouveaux canons qui justifieraient sa demarche
choisie du « Eglise de Rome = Eglise universelle ». Certes, cela ne deviendra plus
clair qu'a une epoque plus tardive, car avant, autant que PEmpire romain d’Orient
avec les autres quatre Patriarcats, & poids ecclesio-canonique egal, demeuraient
une realite vivante, le passe historique commun du 1" millenaire restait
determinant a cette epoque, un fait qui esl visible, malgre I'experience negative
precedente des Croisades, jusqu’au Concile de Ferrare-Florence (1438-39). En
realite, la rupture de la communion de 1054 n’est vraiment consommee qu’avec le
sac de Constantinople par les croises, en 1204. A partir de cette date, et malgre
quelques tentatives d'union (1274 et 1438-39), les Eglises patriarcales d’Orient et
celle d’Occident cessent de respirer ensemble au point qu’elles ne se reconnaitront
plus comme telles. C’est dans ce contexte que l'universalite s’est cultivee d'une
fapon aussi reactionnelle. La Rcforme (1517) est devenue la cause principale pour
que I’Eglise catholique romaine accentue son Obsession d"‘Eglise universelle” qui,
desormais, etait pour eile une question de son unile interne et surtout de sa survie
historique («Eglise catholique = Eglise universellen).

Des cette epoque, des tendances universalistes deviennent de plus en plus
visibles et commencent & se concretiser. Depuis lors, pour I’Eglise orthodoxe, la
tentation majeure de [I'Eglise catholique romaine demeure Pacquisition de
I'universalite ecclesiastique territorialement. Et le moyen pour acquerir cela etait
la creation des Eglises rituelles (culturalisme ecclesiastique). Dans cette
perspective, on a deja vu et connu, en aval, apres la chute de Constantinople
(1453), I'**Uniatisme”, cette captation d'cntiercs Communautes ecclesiales
orthodoxes par I'Eglise catholique romaine avec I’appui politique & Eepoque des
chancellcries europeennes, dans un contexte conciliaire apparemment et
“reciproquement” unioniste : le Concile de Brest-Litovsk (1596). Par la suite,
d'une maniere ou d’une autre en perspective consistante, malgre les efforts de
I’cecumenisme de la lin du 19l siede et de I'enseinble du 20c siede, cela a dure et
dure encore depuis ce Concile unioniste (1596) jusqu’en mars 2006! Qu’est-ce
qu'on peut attendrc apres 20067

3. 3( Phase: Eglise Une Unique -> Eglise mono-universelle (de Vuniversalisation)

L 'ensemble du temps passe se trouve toujours en fonction dans le temps
present, meine si nous. nous ne nous en souvenons plus. Cela est autant plus vrai
que I’experience des deux etapes precedentes est accumulee dans la troisieme
etape qui commence effectivement & partir du mois de mars 2006. C’est la
declaration (fficielle de I'Eglise universelle, depouillee- par un choix papal
volontaire — de ses reperes historiques territoriaux patriarcaux. Et c’est justement
I’accomplissement de ce qu’on appeile ici, universalisation de I'Eglise
(universalisme ecclesiastique). En eilet, a partir de I'anhee 2006. on a evacue tout



240

appui territorial qui pouvait porter atteint a YEglise mono-universelle pour
retoumer & un organisme mondial pur, dote d’une tele universelle et d’un centre
de reference universel, car le “Patriarcat de Rome”, de toute evidence, represente
un passe plutét “mythique” de I’histoire que reel, et, s'il reste ecclesiologiquemenl
valide, fait obstacle & toute justification historique et canonique de cctte “Eglise
(heno)universelle appropriee”, desormais plus que jamais instituee. F.n d’autres
termes, I’annee 2006 marque une etape nouvelle dans I’Ecclesiologie catholique
romaine mais surtout dans TEcclesiologie ecclesiale. C’est la renonciation papale
a son propre territoire ecclesiastique eucharistique, qui formait son Eglise etablie
localemenl, accordee par la Tradition canonique de I’Eglise du ler millenaire
(451), le renoncement au “Patriarcat de Rome”, au ““Patriarcat d’Occident”, le
renoncement & YEglise territoriale patriarcale au profit de YEglise territoriale
universelle. Ici, apparemment, c’est la “realite ecclesiale universelle” qui a
definitivement absorbe la "realite ecclesiale patriarcale".

3.1 L'universalisation de I’Eglise (heno-universalisme) & la maniere romaine (2006)

Tout au debut de I’annee passe, la derniere edition de YAnnuaire Pontifical,
sortie des presses du Vatican au debut de niars 2006, ne designait plus Teveque de
Rome comme “patriarche d’Occident”, tout en lui conservant ses autres titres
historiquement ulterieurs (du 2C millenaire).

«C'ette suppression a cree la surprise en Occident, car le titre de patriarche ne
faisait I’objet d’aucun debat dans I’Eglise latine. Elle a suscite I’inquietude
dans les Eglises orthodoxes»'.

Il y avait des reactions ecclesiastiques institutionnelles et personnelies, bien
apres le Communique explicatif du 22 mars du Conseil pontifical2 Le
communique parle d’un titre perime, «devenu obsolete avec Revolution de
Thistoire», ajoutanl paradoxalement, sans developpcr I’idee, que «la renonciation

a une [teile] pretention pourrait etre utile au dialogue cecumenique», alors meme
gue les orthodoxes y ont vu une initiative malheureuse4.

En effet, parmi les differentes motivations possibles, c’est « un titre sans
contenu canonique dans Ic droit latin. Si Ton se pla®ait uniguement au point de
vue du droit canonique de I’Eglise latine, la suppression du titre de patriarche
d’Occident serait parfaitement justifiee. Le Code de 1983, pas plus que celui de
1917, ne fait pas la moindre mention du titre patriarcal de Teveque de Rome, pour
la bonne raison que, dans le droit latin actuel, ce titre n'a strictement aucune
incidence juridique. [C’est] un titre qui exprime inadequatement son sens initial.
[...]1 A iorigine, et durant la majeure partie de son histoire, le patriarcat

21slina 51 (2006)3.
11bid., 9-10.
4 1hid., 3; 10.



241

d’Occident recouvrait I’Europe occidentale. Aujourd'hui, au debut du 3C
millenaire, il s’etend au monde enticr, dans des continents bien etrangers a la
culture occidentale; canoniqguemenl aussi, il entend exercer sa juridiction meine
au cceur des autres patriarcats traditionnels, comme le montre la reviviscenee du
palriarcat latin de Jerusalem en 1847»* [reviviscenee qui a suscite la reaction
synodale violente des Patriarcats orthodoxes-Jerusalem 1848],

D’apres cctte decision papale, I’Eglise catholiqgue romaine declare
officiellement qu'elle veut continuer son chcminemenl historique sans lien avec
son passe historique institutionnel etabli communement et conciliairement. et
surtout sans les reperes de ses liens ecclesiaux historiques, ce qui veut dire sans les
(autres) quatre Patriarcats anciens qui formaient, depuis 1054, le noyau de I’Eglise
orthodoxe ulterieure. En d’autres termes, depouille de tous liens ecclesio-
canoniques historiques du passe, on choisit desormais consciemment comme voie
4 suivre Vuniversalisation monocamerale de I’Eglise (monocameralisme ecclesial
universaliste), destinee a rassurer sa communion d’Eglise dans une direction qui
est loin d'etre conciliaire-synodale et communionnelle, et en conformite avec la
praxis biblique et ecclesialc du 1" millenaire.

3.2. Une Interpretation orthodoxe de cet acte de portee ecclesio-canonique majeure

Contrairement a I’Eglise catholique romaine et aux Eglises prolestantes, qui
onl largement pratique la “co-territorialite exterieure" durant tout au long du 2C
millenaire, en fondant des Eglises etablies localement sur le territoire d'autres
Eglises, on a deja vu - au Colloque d’Urbino (2005) et plus haut — combien.
durant bientdt un millenaire (1054-2007). I'Eglise orthodoxe s'en tenait fermem &
son refus constant d'une teile pratique ecclesio-canonique aberrante.
Unanimement applique. ce fait canonique est ecclesiologiguement clair et
historiguement bien confirme, fait que, & l'occasion de cette suppression qui
change toute la destination communionnelle ecclesiale de I’Eglise catholique
romaine, le Patriarcat cecumenique a solennellement affirmd6. 11 faut souligner ici
que toute la vision d'unite et d’union ecclesiales: «[...] pour I’'union de tous» (lec
Grande Ectenie de la Divine Liturgie) est fondee sur cette attente. En effet.
I'Eglise orthodoxe presuppose la communion entre les Eglises etablies localement,
mais en aucun cas par voie de (leur) Substitution ou de (leur) Subrogation. Et ici,
dans la perspective de la “co-territorialite exterieure”, “Substitution d'une Eglise”
signifie trois choses:

e Considerer l'autre Eglise comme inexistante (d’oll peut-etre la necessite
canonique d’adoption du "schisme” (sic) vis-&-vis de I’Eglise [orthodoxe]).

* Repandre sa propre juridiction sur des territoires d'une autre Eglise. en dehors
de son territoire ecclesiastique propre.

5 Ibid,, 4.
“Cf. ibid., 11-13.



242

e Arriver a la pleine communion visionnee des Eglises de fagon heno-ecclesiale
et mono-confessionnelle.

C’est justement cette forme de ‘“‘co-territorialite exterieure” que I’Eglise
orthodoxe refuse constamment d'adopter & travers les siecles maintenant deja
pendant un millenaire. Toutefois, au cours du 20c siecle et dans le dcssein
presomptueux de S’Opposer sur son propre terrain au mouvement cecumenique,
certains fondamentalistes orthodoxes, sous le couvert du zelotisme religieux, ont
eleve la voix pour demander une application immediate de la ‘co-territorialite
exterieure” de la part de I’Eglise orthodoxe & I'egard de I’Eglise catholique
romaine. Ce qui voulait dire in concreto qu’il fallait agir de la meme fagon que
Rome. Comme Rome avait fait vis-&-vis des Patriarcats orthodoxes d’Orient
(1099, 1100, 1191, 1204 et, de nouveau, 1596. 1847, 2006), “exactement de la
meme fa<;on, il faut elire un Pape et Patriarche orthodoxe de Rome et la desunion
de I'Eglise alors sera automatiquement restauree. C’cst ainsi que I'on va fermer,
selon cette conception, la parenthese historique penible de cette desunion deja
millenaire! ... Cette decision aurait aussi comme consequence supplementaire la
Solution immediate du probleme de la diaspora orthodoxe.” Voil& en deux mots
cette vision alternative latente. Mais une teile initiative eventuelle orthodoxe irait,
au moinent de sa declaration d’un tel “Patriarcat orthodoxe de Rome”, declencher
le schisme. Le schisme n’est pas arrive en 1054 et I'on sait maintenant tres bien
quelles sont les raisons. Le schisme serait en ce moment-id declare de faqgon
definitive et de toute evidence irreversible. Cela signifierait aussi d’entrer dans
une logique sociologique, en fin du compte, culturelle, co-territorialiste, et en
aucun cas ecclesiologique!

Ce n’est pas par hasard que de telles voix s’etaient faites entendre ?a ou la
durant la deuxieme moitie du 20c siecle (avant et apres Vatican 11) et reprises
surtout & nouveaux de fagon systematique juste apres la chute du mur de Berlin
(annees 1990), semblent correspondre ou coincider avec Revolution interne a
I’Eglise latine vers une universalisation de plus en plus definitive, developpee
durant la demiere decennie du pontificat Jean-Paul 11 (1990-2004), evolution que
son successeur le pape Benoit XVI a mis en valeur via cette ddcision papale
majeure a silentio de 2006.

Consideree comme un “coup de grace" sur toutes les attentes de Solutions
ecc!6siologiques possibles de nos diffdrences ecclesiales, cette decision ouvre le
chemin pour une nouvelle evolution dans I'Eglise, evolution tout autre
qu’ecclesiologique, et surtout confirme les visions latentes de “co-territorialite
exterieure” des fondamentalistes orthodoxes Et c’est bien dommage.

Neanmoins, cet evenement provoque le changement de cap d’orientation sur
beaucoup de choses. Nous aimerions nous arreter un peu sur les consequences qui
sont encore invisibles, mais dont le sillage sera bientot trace sur le cheminement
de I’Histoire et de I’Eglise.



243

Pour I'Eglise catholique romaine:

e C’est l'acquis total — de la vision finalement millenaire — de I’Eglise
universelle territorialement. Avec cette suppression, on a exclu une reference
territoriale patriarcale precise et “limitee” pour acquerir une reference
territoriale unique et illimitde a I’echelle mondiale, nouvelle realite qui, par
definition, absorbe juridictionnellement des entites territoriales ecclesiales
bien distinctes.

< Enlever le titre territorial conciliaire essentiel “patriarche d’Occident” alors
que I’on conserve en l'etat I'autre titre co-territorial “souverain pontife de
I’Eglise universelle”, cree un nouveau sens dans les Orientations
ecclesiastiques futures de I'Eglise catholique romaine, comme quoi les autres
Patriarcats n’existent pas pour que celui-ci soit Tun parmi les autres, d'ol
Vempietement persistant et permanent sur le territoire canonique des autres
Eglises a travers la pralique de la co-territorialite millenaire ritualiste.

» Reconnaitre (Lumen Gentium, n° 23) les autres Eglises (Vatican II) ne signifie
pas, semble-t-il, automatiquement qu’elles sont des Eglises, corps myrio-
hypostatique du Christ. S’il s’agit des Eglises, on est en communion - ou en
procedure de (re(communion avec eiles; et si c’est le cas, on n’a pas besoin
de les reconnaitre. Finalement, sont-elles ou ne sont-elles pas Eglises? Si
elles le sont, pourquoi ce comportement alors de "co-territorialite exterieure”
et depuis Fannie 2006 solennellement confirmcl? Mais, etant donne la “co-
territorialite exterieure", c’est plutdt le contraire qui est valide.

e Cette tendance a I’expansion desormais territoriale universelle de I’Eglise
catholique romaine jusqu’au niveau mondial cree un dinosuurisme, un
gigantisme qui alimente [I’appetit du pouvoir univer.se/ qui conduira &
Yabsorption des autres Eglises! Neanmoins, I’Eglise ecclesiale ne fonda que
des Eglises locales catholiques.«

* Lorsque le IVC Concile oecumeniquc de Chalcedoinc (451) instituait les
alterites ecclesiales patriarcales (y compris celle de Rome), il confirma
egalement Vautocephalie ecclesiale de chaque Patriarcat. La structure
ecclesiologique de cette institution avait pour dessein d’eviter a tout prix que
cette autocephalie ecclesiale ne devint une hydrocephalie ecclesiastique.
L'institution du Systeme canonique de la Pentarchie des Patriarcats d’ailleurs
a ete motivee par le desir d'eviter justement un centralisme excessif.
L"Eglise universelle" centraliste est un ddveloppement completeinent
etranger a la notion du Patriarcat. Cet hydrocephalisme confessionnel va donc
alimenter encore plus une primaute romaine de souverainete, et malgre toutes
les attentes axumeniques, au detriment d’une primaute romaine de
conciliarite. On ne peut en aucun cas avoir une juridiction universelle
immediate sur tous les evcques et sur tous les fideles dans le monde entier et



244

en toutes directions. comme c’est Ic cas du pape jusqu’da maintenant et
desormais ou, chez les orthodoxes, la pratique universaliste de la tradition
slave tardive, mais plutdt d'une animation de I'unite de I’Eglise, d'un centre
d'intercession. La place du premier est au milieu, mais pas au-dessus.

La “co-territorialite exterieure" qui etait condamnee comme un incident, au
moment de son apparition durant les Croisades (1099), semple devenir tout au
long du 2* millenaire une cimviclion latente et permanente, pour arriver & son
point culminant et & son adoption totale qui est la decision papale recente
(2006).

Pour les Eglises protestantes:

Elles aussi, en suivant la perspective de la “co-tcrritorialile exterieure" &
I’echelle mondiale, ont beaucoup moins de chance pour se relrouver, d’apres
son universalisation, avec eette “nouvelle” Eglise catholiquc romaine
desormais universellement confirmee et institutionnellement rassuree.

Pour I’Eglise orthodoxe:

C’est, tout d’abord, la perplexitd complete.

C’est la defmition du dEni du principe eccldsial territorial et son
remplacement par un principe mono-culturel — et pour son cas heno-culturel

— dans la formation de I’Eglise.

C’est le eonstat que le Patriarcat de Rome “n’existe pas” comme entitE
territoriale ecclesiaie, suite & la declaration de son primat lui-meme, qui a
choisi de ne pas etre “Patriarche de Rome" mais desormais seulement
“souverain pontife de VEglise universelle". Ddsormais, c’est une Eglise
universelle qui existe et non pas le “Patriarcat de Rome” historique et
canonique.¢

La veritable Eglise n’est pas geographique pour etre universelle ; c’est I'autel
eucharistique episcopal en tout lieu ol le Christ repose de fagon iconique qui
fait I’Eglise. non pas I’etendue d'un territoire a I’echelle universelle. Or c’est
Viconisation et pas Vuniversalisation, qui garantit I’integrite de I’etre de
I’Eglise. Ici encore, la catholicite ecclesiaie est la caracteristique de I’Eglise
locale, pas de I’Eglise universelle. C’est I’Eglise locale qui est catholique
aussi bien que I’Eglise catholique est I’Eglise locale. Or on identifie I’Eglise
catholique du Credo avec !’Eglise locale, pas avec I’Eglise universelle qui
demeure, par defmition, inexistante pour l'ecclesiologie eceldsiale et la
Tradition canonique de I'Eglise.



245

e C’est la relativisation absolue du Patriarcat de Rome consequente & la
renonciation du pape a sa juridiction patriarcale de Pannee 2006. L’Egiise
catholique romaine construit, va construire, aujourd’hui el desormais, I'Egiise
differemment. Ce n’est pas la difference qui pose le probleme, mais c’est la
desorientation ecclesiologique qui ne s’identifie en aucun cas avec
I’experienee ecclesiologique de I’Egiise ecclesiale des deux millenaires, y
compris I’experience ecclesiologique catholique romainejusqu’en 2006.

¢ C’est l'ouverture d'une voie completement inattendue pour I’Egiise
orthodoxe, non pas pour Papplication de la "co-territoriaiite exterieure” -
comme vengeance contre les Catholiques romains qui Pappliquent deja depuis
maintenant un millenaire qui demeure toujours la vision alternative des
fondamentalistes, mais il s'agit tout simplement de combler la lacune ainsi
creee pour (sauve)garder I’entite ecclesiale patriarcale intacte de la meine
fafon que les Conciles Oicumdniques du le' millenaire Pont canoniquement
fondee et envisagee. Le Corps de I’Egiise, nous l'avons regu & un moment
donne, pour le perpetrer et le parfaire, et non pas pour I'aliencr ou pour
Palterer.

e Pour toutes ces raisons, I’Egiise orthodoxe pourrait donc reserver ses droits
pour agir dans Il'avenir, comme I’on avail fait durant le IVe Concile
cecumenique de Chalcedoine (451) pour le cas de I’Egiise d’Alexandrie, pour
combler le vide ainsi provoque par la Suppression recente (2006), justement
pour (sauve)garder intact le Patriarcat de Rome de ce derapage culturel et
universaliste accelere, qui aneantit un Patriarcat de I’Egiise et qui ignore, par
extension, territorialement les autres Eglises etablies localement, sijusqu'a ce
moment-l& ce Patriarcat ne change pas le cap fixe depuis Pannee 2006. En
tout cas, c’est I’avenir qui nous dira si une teile orientation serait la voie
appropriee. Malgre le derapage institutionnel de Pannee 2006, I'espoir n’est
pas encore perdu. Mais il laut absolument restaurer ce demier derapage, au
moins pour des raisons communionnelles ecclesiales. C’est aujourd’hui une
exigence commune qu’il faut prendre tres au serieux pendant qu’il en est
encore temps.

Enfin, cette renonciation papale au ““Patriarcat de Rome” pose un probleme
canonique majeur a deux volets : ecclesiologique et communionnel.

a) Probleme ecclesiologique

Cette ddcision papale delie le primat d’un patriarcat de son Eglise, et il
devient, veut devenir ainsi, en solitaire, eveque-primat-chef (leadership,
conductorat, primatie sans limites et, par extension, souverainete et Suprematie)
des (toutes les) Eglises de la terre toute entiere. C"est juste |a la destruction de

toutc notion ecclesiologique et canonique du primat d’abord, de la primaute
synodale dans I’Egiise et de I'Egiise elle-meme, meme elementaire.



246

b) Probleme communionnel

Les Orthodoxes ont re<;u cette demarche papale dans le sens suivant:
renoncer au territoire du Patriarcat de Rome signifie gffirmer /'universalite
territorialement. Rome affirme une lois de plus et desormais definitivement sa
juridiction territoriale universelle et continue, va continuer & instaurer des
dioceses latins ou, pire encore, rituels sur les terres des autres Eglises, y compris
les Eglises etablies localement orthodoxes, comme autrefois & Jerusalem (1099 et
1847), a Antioche (1100), & Chypre (1191), & Constantinople (1204) et en Europe
orientale avec la creation de VUniatisme culturel (& partir de 1596). Mais, a notre
sens, cette Operation ne laisse pas beaucoup de place aux autres Eglises et
notamnient aux Eglises locales-territoriales (etablies localement), et surtout ne
permet pas vraiment & la realisation de I’Eglise locale catholique comme icone de
la Communaute eschalologique. Desormais, il n’y a plus qu'un "seul troupeau”, et
un “seul pasteur”, et une "Eglise universelle” proprement dite. Non pas “Eglise
une a travers tout 1'univers" mais "une seule Eglise, car universelle”, 11 est certain
que cela va creer encore des problemes dans I’espace social — dont I’'Europe sera
I'epicentre et notamment dans I'espace communionnel ecclesial. Dans I’espace
social, cette nouvelle conception va creer ou plutdt va faire continuer et augmenter
des frictions communautaires. Mais il appartient & la sociologie de s'en occuper de
ccs consequences. Ici, cependant, c'est le céte communionnel ecclesiologique et
canonique qui nous interessc. De ce point de vue, ce nouveau choix cree la notion
anti-ecclesiologique de I'*“£glise parallele”, de I'*“Eglise multiple” en Situation
parallele, qui aneantit par definition VEglise locale catholique. C'est un tres grave
et mauvais paradigme, qui ne sera pas sans imitation chez les Protestants et chez
les Orthodoxes. Le danger immediat pour I'etre de I'Eglise du Christ provient,
proviendra desormais de la part des Eglises plurielles universelles.

Cet exemple choisi pour la circonstance, qui met en evidence les rapports
presents et notamment futurs entre les Catholiques romains et les Orthodoxes
surtout en Europe mais egaiement ailleurs, devoile aussi le sens de ce phenomene
que nous verrions desormais en permanence dans nos milieux ecclesiaux, celui de
lI'universalistne ecclesiastique. Voila pour I'Eglise catholique romaine.ll.

Il. De I'Eglise confessio-universelleprotestante a l'universalisation de I'Eglise

L'Eglise confessio-universelle constitue, sans retour ni detour, le modele
caracteristique approprie des Eglises confessionnelles protestantes dans leurs
Orientations ou plutdt dans leurs formations recentes.

Un exemple recent est tres parlant pour la fermentation de Vuniversalisme
ecclesiastique produit ce demier temps dans le sein du Protestantisme. Le Service
de presse cccumenique international ENI (Ecumenical News International) ainsi
gue la Revue henikon nous informent pour une teile Orientation de plus en plus
constante et repandue. En effet, les infonnations nous disent que, en octobre 2006,
VEglise lutherienne de Norvege et I'Eglise lutherienne evangelique lihre de



247

Norvege ont negocie un accord de pleine reconnaissance et Cooperation qui doit
entrer en vigueur une fois qu'il sera approuve par les Synodes de deux Eglises.
«Nous pouvons etre utiles I’'une & Pautre gréce aux experiences que nous avons
tirees de nos deux structures ecclesiales. [...]». L’Eglise lutherienne evangelique
libre de Norvege a ete fondee [i! y a 130 ans] en 1877 par des ministres et des
collaborateurs lai'cs qui avaient quitte alors VEglise lutherienne de Norvege, c’est-
a-dire PEglise d'Etat, et souhaitaient encourager une plus forte piete personnelle
ehez les fideles. Inlitule "Une foi: ensemhle en tont qu'Eglises lutheriennes en
Norvege”, l'accord a ete annonce par le Service d'information de PEglise de
Norvege le 27 octobre 2006. Il stipule que chacune des deux Eglises reconnait
Pautre pleinement, y compris pour ce qui est de leurs ministeres ordonnes. Les
Eglises resteront separees, partageant toutefois une meine base doctrinale. Les
deux Eglises (toujours de confession lutherienne) collaboreront au sein du Comite
national norvegien de la Federation Lutherienne Mondiale (FLM) depuis de
nombreuses annees. L'Egli.se lutherienne evangelique libre est devenue membre
associe de la FLM en 1997 et en est membre & part entiere depuis 2005. Elle
compte aujourd'hui environ 22.000 membres, repartis dans 80 paroisses. L'Egli.se
lutherienne de Norvege est I’'une des Eglises fondatrices de la FLM. Sur 4,6

millions d'habitants que compte le pays, environ 85 % appartiennent & VEgli.se
lutherienne de Norvegel

Tout d'abord, dans cet evenement precitel, le culturalisme (co-)confessionnel
est bien visible et surtout dominant et sine qua non, sous forme d“Eglise
plurielle”, et il prevaut sur la formation et sur la realisation meine de PEglise! Une
Serie de questions se pose alors.

Dans le domaine geo-ecclesiastique local

e Ces deux Eglises homonymes se diiclarent comme «deux structures
ecclesiales» differentes avee deux Synodes bien distinets sur le meine
territoire geo-ecclesiastique, qui est la Norvege. Pourquoi ne forment-elles
pas une seule Eglise lutherienne uniquel

e Si chacune des deux Eglises reconnait | 'autre pleinement (co-confessionalite),
pourquoi restent-elles "deux Eglises" sdparee.s avec "deux Synodes” distinets
sur le meine territoire? Si eiles partagent la "meine base doctrinale", pourquoi
restent-elles alors separees?

Cf. ENI, nr. 06-0431/F, 3 novembrc 2006 c( Irenikon. 70/4 (2006) 634.



248
Dans le domaine universel

¢ Quelle necessite dicte-elle ces Eglises lutheriennes de former une Federation
Lutherienne Mondiale (FLM), c’est-&-dire une “Entite ecclesiale mono-
confessionnelle universelle", qui integre d'une part toutes les Eglises homo-
confessionnelles lutheriennes sans etre “une Eglise lutherienne”, mais qui
cxclut d'autre part les autres dcnominations protestantes et, evidemment,
toutes les autres Eglises chretiennes?

« L’effort que Ton mene dans de tels actes est finalement de réunificr les
cullures homonymes ecclesiastiques sur une echelle universelle et non pas de
re-composer I’Eglise clle-meme.

I1l. De I'Eglise ethno-universelle orthodoxe d | universalisation de | Eglise

Les Orthodoxes ne sont pas epargnes de ce processus croissant de
T"universalisation de I'Eglise. lls se veulent tres lies & la Tradition de I’Eglise,
mais ils sont bien conformistes surtout aux derapages ecclesio-canoniques. C’est
ainsi que I'Eglise ethno-universelle constitue le modele caracteristique approprie
des Eglises nationales orthodoxes dans leurs Orientations ou plutdt lormations
tardives et recentes.

Ce n'est un secret pour personne que la realisation de I’Eglise tel qu’elle est
pratiquee de nosjours au sein de I'Eglise orthodoxe & travers tout i'univers cree de
tels dysfonctionnements qu'elle debauche purement et simplement sur I'anarchie.
L’invention recente (annee 2000) de la notion de “territoire canonique cultureF',
fondee sur I’ethnie et ainsi sur I'ethno-phyletisme, donne un droit expansionniste
d'action ecclesiastique universelle, invention qui fait pratiguement de chaque
Eglise nationale, une Eglise mondiale, universelle. Ceci etant, on annihile de
meme coup la territoriale ecclesiale eucharistique en instaurant pour chaque
patriarche etahli localement une sorte de pouvoir universel sur ses propres
nationaux ol gu'ils se trouvent de par le monde, et ce au mepris de la taxis fixee
par les canons ecclesiaux et de la praxis ecclesiastique diachronique.

Cette approche eccl&iologique augustinienne s’est egalement insinuee,
comme I'on a dit plus haut, dans la theologie de I'Orient orthodoxe. En effet, les
Orthodoxes courent precipitamment derriere et (cuvrent eux aussi, semple-t-il, &
leur tour, & cette perspective recemment ouverte qui relativise, & leur sens, de facto
le passe ecclesio-canoniquc “deja depasse" (!), perspective de Vuniversalisation
de I'Eglise. Malgre le fait que dans la praxis bimillenaire en Orient orthodoxe,
I’Eglise est articulee difforemment de celle de I'“Eglise universelle”, les Eglises
nationales orthodoxes de nos jours s'inspirent plus volontiers de cette nouvelle
perspective. Dans le cadre de I’unification europeenne et de la mondialisation, le
messianisme ethno-religieux d'autrefois a pris la forme de Vuniversalistne
ecclesiastigue, notamment aprcs la chute du mur de Berlin (1990), et fait



249

introduire un nouveau type d'Eglise, comme l'on a dit, inconnuc jusqu'ici:
PEglise ethno-universelle.

En effet, chez les Orthodoxes, la nationalisation de I’Eglise, en liaison avec
la mondialisation de la societe, a amene fatalement & une tendance tres constante
et assez repandue, celle de Vuniversalisation de PEglise. C’est pratiquement une
tendance du repli national pour affronter [I'unification europeenne et Ila
mondialisation croissantes et, a leurs yeux, menacentes. Ce qui semble I'amhition
principale des Eglises nationales orthodoxes aujourd’hui est de faire reconnaitre
leurs independances nationales et leurs traditions propres dans un monde qui a
connu PEvangile, mais qui I’a oublie et bafoue. C'eux qui recherchent PEvangile
et qui s’adressent & PEglise orthodoxe, sont par la suite dd<;us, car ces Eglises ne
cherchent qu'a se delivrer de leur chape de plomb. On a I’impression que les
Eglises nationales orthodoxes presentes notamment en Occident n'imaginent pas
avoir d'autre tache que d'eneadrer leur emigration homo-ethnique et rien d’autre.

Si nous prenions la peine de mediter un peu ce grand mystere de la presence
des Orthodoxes en Europe occidentale et au sein du Patriarcat de Rome, ainsi que
leur mode de presence dans ces territoires, c'est-a-dire le mode de “co-territorialite
non-exterieure", peut-elre finirions-nous par comprendre que notre réle n’est pas
de vouloir substituer, sur son propre terrain, PEglise d’Occident. Ce n’est pas cela
notre réle, si nous souhaitons etre vraiment en conformite avec la position ou
plutdt le choix de PEglise orthodoxe apres la “rupture de la communion” (1054)
jusqu’a aujourd’hui (2007). Notre role est de nous convertir toujours davantage
nous-memes & notre propre Orthodoxie ecclesiale, de la rendre consciente, vivante,
feconde, comme une invitation & Pinitial conciliaire, et d'aider ainsi, par un
temoignage desinteresse, les Chretiens d’Occident (toutes tendances confondues)
a relrouver, & revivifier leurs propres racines de VEglise ecclesiale du ler
millenaire.

D’un point de vue ecclesiologique et canonique, la caricature de PEglise
universelle chez les Catholiques romains, au lieu de la minimiser au prolit de la
stabilite de PEglise locale et, par extension, de la communion, gagne de plus de
terrain , comme d’ailleurs chez les Orthodoxes, sauf que, chez ces demiers, la
caracteristique sera la multitude des Eglises (ethno)universelles; on va en avoir
plusieurs. La Situation va teleologiquement s'aggraver encore et encore et la
proliferation atypique de ce type d'Eglise va completer Pepoque posl-ecclesiale de
nos jours en plein developpement. Toutefois, il y a un evenement qui demeure
foncidrement elonnant: Nous parlons de Precumenisme entre les Eglises, mais ces
nouvelles initiatives et donnees eccldsiales aneantissent tout demarche en ce sens,
et, & plus forte raison, dans le sens de la communion. Car, on peut effectivement
avoir de la communion entre les Eglises locales, tout simplement parce que
PEglise locale catholique est necessairement a la fois locale [= alterite] et
conciliaire [= communion], alors qu’on ne peut avoir de communion entre des
Eglises universelles, tout simplement aussi parce que PEglise universelle n’est ni
locale, ni conciliaire — revendiquant P“unique"” et, par extension, ni catholique.*

* Cf. I'eneyclique papalc ricente Subsistit il (juin 2007).



250

Malgre I’exageration que cela puisse paraitre, c’est une Eglise caricaturale,
fantoche, sans aucun sens ecclesial et surtout pas eschatologique.

Toutes les Eglises contemporaines, sans exception, independamment de leur
dogme, sont tombees dans le grave peche d’identifier le Christianisme avec leur
propre culture dechue et ephemere (culluralisme chretien). Ainsi, il existe
aujourd'hui autant de Christs que d’Eglises ! Le Christ russe, par exemple, differe
radicalement du Christ grec et la croyanee qui predomine en Russie est que celui
qui n’est pas ne sur la sainte terre de Russie ne peut etre sauve, car seuls les
autochtones ont le droit et la capacite d’etre de vrais orthodoxes. C’est pour cette
raison aussi que cette terre est reservee uniquement pour les orthodoxes et que les
“autres” n’ont pas le droit d’y penetrer. Mernes les Juifs ont accepte des proselytes
d’autres nations et leur ont donne I’espoir du salut. Ceci, cependant, est
inconcevable pour les chretiens nationalistes et culluralistes.

C’est de considerer le Christianisme comme facteur de la culture et de
I’identitE culturelle d’un peuple qui est & 1'origine de Vheresie ethno-phyletique 1
L’idee que Dieu favorise ou aide une nation contre toutes les autres avilit la divine
innocence & un degre blasphematoire. Ce & quoi il laut particulierement prendre
garde est que, dans nos pays, s’est developpe, en raison, il est vrai, des liittes
menees par certains membres de I’Eglise pour I’'independance de la nation, un
esprit servile qui associe, strictement et unilateralement, I’Orthodoxie & la Nation.
L’ideologie du « Christianisme ethnique culturel» appartient au domaine de la
propagande socio-politique et est incompatible avec I’esprit de I’Eglise du Christ.
Meine la faveur divine envers Israel a 6te, comme I’atteste la Bible, limitee
temporellement et accordee sous certaines conditions dont la transgression a fait
tomber de graves chétiments sur la tete des Hebreux, & chaque fois qu’ils s’en
montraient indignes.

Enfin, tant que I’Eglise orthodoxe ne cree pas de dioceses de plein exercice
sur le territoire du Patriarcat de Rome - celui-ci faisant exactement le contraire au
sein des autres Patriarcats et des Eglises autocephales - et qu’elle ne convoque pas
de Concile cecumenique qui lui soit interne, la vision de 'Tunion des tous” reste
toujours vivante. Dans la meine perspective, I’'Eglise orthodoxe refuse de voir
i’Eglise, son soi-meme, comme une "confession chretienne™.

L’ecclesiologie ecclesiale exclut deux comportements malheureusement
aujourd’hui fort repandus: le culluralisme ecclesiastique (rituel, confessionnel et
ethno-phyletique) dans I’Eglise et Vuniversalisation de I’Eglise. Le culluralisme
ecclesiastique est responsable d’une multitude de dechirures que I'(Kcumenisme
s’est montre jusqu’ici impuissant & raccommoder. Si les Chretiens sont desunis,
c’est bien parce gqu’ils ont abandonne I'ecclesialite au profit du culluralisme de
leur choix ou de leur racine, et ils ont introduit la division dans I’Eglise en la
faisant cullurellement multiple. Et ce culluralisme chretien, cette heresie
ecclesiologique du T millenaire, parait s’etre prolonge dans la societel

1(T. Concile pan-orlhodoxc de Conslanlinople de 1872.



251

consequemment dechristianisee avec la theorie contemporaine de la co-existence
ecclesiale {sic) toujours possible et du pluralisme ecclesiastique, ce qui detruit
I'Eglise ecclesiale. Si la coexistencc fraternelle inter-Eglises est en elle-meme une
acquisition fructueuse, il ne s'agit cependant pas d’ecclesiologie en communion.

Comme je suis invite aujourd’hui & parier aussi dans une “perspective
orthodoxe”, il faut rappeier que c’est I'hnonneur et la grandeur de I’Orthodoxie
d’avoir maintenu dans son Credo conciliaire, non point seulement raffirmation
gue le Saint Esprit procede du Pere seul et non pas aussi du Fils, mais encore
raffirmation que les Orthodoxes croient en I'Eglise, alors que dans la tradition
latine, depuis Pierre Chrysologue jusqu'au Cardinal de Lubac, en passant par
Paschase Radbert et Karl Barth, on considere qu'on ne peut croire qu'en Dieu
seul. Dire que nous croyons en I'Eglise, c'est affirmer qu’elle n'est pas pour nous
quelque chose mais quelqu 'un. Pas cho.se (p.ex. institulion, comme I’Universite ou
le Palais de justice, etc.) mais corps, corps vivant. Affirmer, dans le Credo, notre
foi en I'Eglise une, c'est dire que nous croyons en eile comme Epouse du Christ
ne faisant qu'une seule chair ressuseitee avec Lui. Or, I'Eglise est notre Mere
(Maler Ecclesia). On croit en une mere, on ne croit pas en une institulion. Or
I’Eglise n’est autre que le C'orps du Christ, eile est Christ! 1l n'y a qu’un Christ, le
lotus Christus. On ne peut pas diviser le Christ en deux, trois ou quatre Christs.
De la tneme fafon, il ne peut y avoir qu’une Eglise sur le meine territoire
eucharistique. On ne peut pas non plus diviser VEglise en deux, trois ou quatre
Eglises dans le memc endroit et sur le meme territoire. Neanmoins, c’est
exactement ce que nous realisons aujourd’hui: pas d’Eglise une - foin de cela! -,
mais des Eglises multiples, rituelles, confessionnelles ou nationales, des Eglises
plurielles et, dorenavant, universelles. Et I'Eglise, bien loin de se reduire & n’etre
qu’une institution, une realite du monde spatio-temporel, un phenomene culturel,
sociologique et juridique, I’Eglise est un mystere divino-humain qui se situe bien
au-dela de ce que nous voyons, disons et comprenons. En tout cas, dans I’Eglise
teile que la comprenncnt la Bible et les Peres, la realite culturaliste que nous
vivons par choix conscient et volontairement de nos jours, ce qui nous divise, est
inexistante.

«L'Eglise n’existe pas pour que nous restions divises en y venanl, mais bien
pour que nos divisions soient eteintes.»!"

Voila ce que veut dire “croire en I'Eglise” - et non seulement & son Dieu.
Mais, ici encore, les Chretiens ne sont credibles que s’ils consentent & tirer toutcs
les consequences ecclesiologiques et canoniques de leur conception culturaliste
contemporaine de I’Eglise.

C’est pour cetle raison-la que je suis profondement etonne, pas tellement par
les Catholigues romains et les Protestants, mais surtout par les Orthodoxes. En
Occident, la liquidation confessionnelle & couleur catholique ou protestante de
I’Eglise me parait plus naturelle, vue I'approche qu’on a la pour I’Eglise. Celle-ci10

10 St. Jean Chrysostome, Homelic sur | Cor., 10, 17.



252

est unc Institution (Catholiques romains) ou, a la limite, une association
(Protestanis), comme beaucoup d’autres dans la societe. Or la co-exislence
ecclesiale peut etre en plus fortuite pour la societe, car on voit cette co-exislence -
qui est, & mon sens, tolalemenl anti-ecclesiologique et anti-canonique — comnie
pluralisme religieux. Mais les Orthodoxes, chaque dimanche et chaque jour,
declarent qu’«on croit en I’Eglise une et catholique». Partir dans le fleau de
I‘universalisation de I'Eglise veut dire que, finalement, on ne La croit pas, malgre
les declarations! A cote de cet heritage lourd diachronique, on a condamne aussi le
culturalisme, en [I'occurrence ethno-phyletique, en 1872, comme heresie
ecclesiologique, ce que nos freres Occidentaux n’ont pas eu le courage
theologique, meme jusqu’a nosjours, de le faire. Aujourd'hui cependant, ol que la
presence orthodoxe se manifeste, nous liquidons culturellement I'Eglise, alignes &
I’heresie que nous-memes, nous avons condamnee. C'est justement cela qui est
terrible avec les Orthodoxes. C’est ainsi que, nous, nous sommes deboussoies,
empetres dans nos contradictions. Mais qu'il est difficile, qu'il est onereux d’etre
ce que Fon dit, de faire ce que Fon ccril!

Quant & Funiversalisation de I'Eglise, il faut etre realistes: c’est un fait bien
etabli que la decision catholique papale est le fruit de cette realite etablie pas la
cause, et que la propcnsion des Eglises (ethno)universelles pour les orthodoxes est
de nous montrer ce que les Peres ont appele une unite ontologique perdue. Cette
constatation nous invite a revendiquer, & exiger, au besoin par la contrainte, ce qui
nous est du. Mais, je pense gu’il s’agit desormais d'une affaire — humainement
parlant — perdue et irreversible.

Il faut neanmoins nous efforcer de remonter le courant de I'histoire et
atteindre ensemble le tronc commun ecclesiologique precedant nos divisions et
contlits survenus & cause de la domination du culturalisme ecclesiologique et, tout
recemment, de Vuniversalisme ecclesiastique. C’est ainsi que peuvent etre touches
les problemes ecclesiologiques les plus desesperes, enlre autres, le culturalisme
ecclesiastique, I’Eglise universelle, la primaute universelle romaine, Fautorite
dans I'Eglise, Funiatisme, la "diaspora”, toute cette theologie ecclesiale defaillante
a cause du fait qu’elle est soumise aux exigences ambitieuses de la politique geo-
ecclesiastique, etc. On s’est perdu dans les meandres du dialogue cecumenique
sans aucun resultat ecclesiologique concret. Dans ce cas-la, notre dialogue
(Ecumenique devient aleatoire.IV.

IV. Conclusion

Nous devons dorenavant nous interrogcr sur la place demesuree que les deux
problemes ecclesio-canoniques majeurs, le culturalisme dans [I'Eglise et
Vuniversalisation de I'Eglise, ont prise dans la vie ecclesiale. Dans notre colloque
precedent & Urbino (2005), nous avions evoque le culturalisme ecclesiastique
ritualiste (c), corfessionnel (p) et ethno-phyletique (0). Aujourd'hui, nous
examinons cet autre probl&me ecclesiologique et canonique majeur, lie
directement aussi au processus de I’unification europeenne, probleme qui est en



253

plein developpement ei qui enveloppe aujourd’hui bcaucoup d’Eglises:
universalisation de I'Eglise c’est son nom, le probleme ecclesiologique du 3C
millenaire, qui ne fait que commencer a apparaitre de fa?on systematique et
largement repandue et qui va nous troubler encore et encore. Le Christianisme de
nos jours demeurc artisan de divisions d’une teile faon que personne d'autre n’est
capable (“theologiquement”) d’imaginer. Et nous, nous voulons aujourd’hui et
nous pretendons encore placer ce Christianisme dans la societe et la Constitution
europeennes? Les hommes sont et vivent deja disperses, & cause de la chute
humaine. Les Eglises culturelles post-ecdesiales ajoutent aujourd'hui des raisons
supplementaires dans cette dispersion: rites (c), confessions (p), origines ethniques
(0). Et cela tout au cours du 2C millenaire. Et cela n’est pas fini!

Durant le 2C millenaire et jusqu’en 2006. I'Eglise catholique romaine
comme les autres Eglises d’ailleurs - privilegiait I’universalisme culturellemenl. A
partir de 2006, c’est-a-dire & partir du moment ol le Pape s’est devetu de la dignite
du patriarche d’Occident, eile privilegie l'universalisme territorialement. En
d'aulres termes, jusqu’en 2006, I’Eglise catholique romaine etait culturellemenl
universelle. A partir de 2006. eile est territorialement universelle. C’est justement
cela qui marque la difference de cette nouvelle phase ol nous sommes & peine
entres, celle de I'universalisation territoriale de | 'Eglise.

Plus precisement encore, I’annee 1099, & travers la pratique de la co-
territorialite culturelle, fait alors entrer I’Eglise dans une nouvelle epoque, celle
du culturalisme ecclesiastique, qui couvre I’ensemble du 2° millenaire. L’annee
2006 fait entrer I'Eglise encore dans une autre nouvelle epoque, celle de
Vuniversalisation culturelle territoriale de I’Eglise, suite & la decision officielle
papale qui inaugure les Orientations et la politique ec-clesiastiques du 3C
millenaire. Ce sont les deux periodes qui marquent les etapes de la post-ec-
clesiologie et Vepoque post-ecdesiale. L’initiateur pour les deux inaugurations, et
pardonncz-moi de le signaler fralemellement et sans polemique, demeurc I'Eglise
catholique romaine qui, suite & la decision papale de renoncer a tout appui a la
localite ecclesiale plaidoyant pour un universalisme ecclesiastique a la dimension
de [I'univers, veut s’inspirer plutdt du cul-turalisme ecclesiastique que de
Vecclesialite eucharistique territoriale du 1” millenaire. C’est ainsi que I’Eglise
latine adopte une nouvelle Orientation aussi bien de sa Constitution en tant
qu'Eglise que de formation de nouveiles Eglises etablies localement dans le
monde entier.

Les consequences sont evidentes pour la suite qui s’ouvre devant cette
orientation. L’Eglise latine reserve ses pleins droits maintenant et desormais -
canoniques pour fonder ol eile veut des Eglises, comme eile faisait d’ailleurs
auparavant (culturalisme ecclesiastique dominant) durant le 2° millenaire, sauf
que dorenavant eile n’encourt pas la peine de nullite de ces fondations anti-
ecclesiologiques, qui dorenavant “ne sont plus" des fondations extraterritoriales et
empietinantes (sur les autres Patriarcats), comme I’Ecclesiologie ecclesiale les
qualifient. Son action desormais ne peut plus etre qualifiee d'anti-ccclesiologique
et d’anti-canonique, justement parce que son “territoire canonique” n'est plus le
territoire du "Patriarcat de Rome" ou du "Patriarcat d’Occidenl”, mais le territoire



254

de toute la terre, le territoire de tout I’'univers, ce qui donne un contenu territorial
ree! au qualificatif “[Eglise] universelle”, alors que ee meme qualificatifjusqu’en
2006 avait seulement un contenu culturaliste-ritualiste plus ou moins superflu.

En conformite avec cette nouvelle “Ecclesiologie”, il faut signaler les
consequences: les autres Eglises territoriales orthodoxes ou protestantes n’existent
evidemment plus dans cette realite ecclesiale universaliste. En 2006, on a refuse la
territoriahte ecclesiastique d’un locus corame obsolete et depuis longtemps
depassee par les circonstances geopoliliques nouvelles, et Fon a acquis la
territorialite ecclesiastique autrement, de faon singuliere, unilaterale et exclusive,
heno-confessionnelle, sur un plan universel.

Enfin, une remarque est aussi necessaire pour la comprehension de ce
Probleme si complique sans solution vraiment palpable et visible. Historiquement
parlant, le culturalisme ecclesiastique commenga a etre visible deux siecles plus
tard de son apparition. Combien de temps faudra-l-il pour que Vuniversalisme
ecclesiastique puisse devenir visible et palpable? Meme s’il est encore tres
premature de tirer toutes les consequences que cela impose, toutefois on peut pour
Finstant signaler qu’un tel acte legitime Vabsorption ecclesiastique, condamnee
deja conciliairement par le IV* Concile mcumenique de Chalcedoine (451) - le
meme Concile qui a institue FEglise de Rome comme Patriarcat, et c’est
maintenant que Fon peut comprendre pourquoi on a conciliairement et
retroactivement institue Valterite territoriale ecclesiastique patriarcale. C’est ce
Concile recumenique qui a eonfirme la pratique ecclesiale de quatre siecles
prccedents, & savoir V«alterite geo-ecclesiastique» comme condition prealable de
la «communion ecclesiale», et vice-versa. Ce nivellement des alterites ecclesiales,
inaugure par la decision papale de 2006, ne connait aucun precedent analogue
dans FHistoire bimillenaire de FEglise. Et, dans Fecclesiologie ecclesiale
diachronique, le dilemme demeure desormais inexorable devant nous: ignorer
cette Eglise pretendue anti-ecclesiologiquement “universelle” et continuer a vivre
sans attcndre rien de sa part pour la re-union ecclesiale, continuant ainsi a vivre et
a s’organiser autrement, ou agir theologiquement et conciliairement? La reponse a
ce dilemme nous depasse, et il appartient aux Eglises de repondre comment eiles
vont agir devant cette absorption ecclesiale, deja universeUement commencee et
surtout territorialement realisee.



255

Bilan schematique Revolution ecclesiologique trimillenaire

ler millenaire _ 2" millenaire 3C millenaire
Ecclesialite Culturalisme Universalisme
territoriale ecclesiastique ecclesiastique
i i i
Mono-territorialite Co-territorialite Mono-territorialite
eucharistigne cultwelle ¥ universelle
| i i
Territoire o Territoire
. Territoire )
canor.uq.ue canonique culturel * canpmque
eucharistigne universel
1 i i
Eglise ecclesiale _ Eglises plurielles _ Eglisgs plurielles
culturelles universelles
1 i i
Eglise locale Eglise rituelle Eglise rituelle
multiple universelle
Eglise Eglise
confessionelle confessionelle
multiple universelle
Eglise nationale Eglise nationale
multiple universelle
i 1 |
Eglise territoriale Eglise territoriale Eglise territoriale
ecclesiale o eulturelle unvierseile
i i 1
Eglise ctablie Eglise etablie Eglise etablie
localement —* localement —> localement
ecclesiale eulturelle universelle

En voie de conseyuence, dans l'avcnir proche ou lointain, nous aurons
fatalement plusieurs Eglises universelle,s et, cellc fois-ci, paralleles et
superposees. Et c’est ainsi que la deformation et, par extension, la destruction de
I'Egiise ecclesiale par le culturalisme chritien sera universellemenl aclievee.



256
Bibliographie

A. Borrely. L’Eglise n’est-elle gu’une Institution?, Toulon-Marseille 1994; idem, Les
exigences de I’Orthodoxie (Trois Exposes & la Rencontre de la Fraternite orthodoxe de
I’Ouest-Bretagne [5-6 mai 2007J), in: wwvv.orthodoxie.com (mis & jour en juillet 2007); Y.
M. .I. Congar. Titres donnes au pape, in: Concilium 108 (1975) 55-64; idem. Le Pape
comme patriarche d’Occident. Approche d’une realite trop negligee, in: Istina 28/4 (1983)
374-390; idem, Eglise et papaute. Regards historiques (coli. “Cogitatio fidei”, nr. 184),
Paris 1994; L’abandon du titre «patriarche d’Occident», in: Istina 51/1 (2006) 3-51; G.
Papathomas, Au temps de la Post-Ecclesialite (La naissance de la modernde post-
ecclesiologique), in: Kanon 19 (2006) 3-21, Istina 51/1 (2006) 64-84, et Irenikon 79/4
(2006) 491-522; The Messenger [London] nr. 1 (2/2007) 26-47 (en anglais); idem,
Questions ecclesiologico-canoniques (Essais d’Economie canonique) (Bibiiotheque
nomocanonique nr. 19), Thessalonique-Katcrini 2006, ch. 1V, 145-173 (en grec), et in Usk
ja Elu 3 (1/2007) 31-56 (en estonien); V. Phidas, Le Primat et la conciliarite de I’Eglise
dans la tradition orthodoxe, in: Episkepsis nr. 671 (28-2-2007) 36-42; K. G. Pitsakis, La
territorialite entre I’Orient et I’Occident, vue par un historien du droit de tradition
orthodoxe: La canonicite impossible et ses problemes insolubles ou une esperance de
I’union a I'etat latent?”” (Section: Spazio europeo e strutture ecclesiali territoriali e personali
- “F.urolandia” (Europe) and territorial and personal ecclesial structures), in: Territoriality
and Personality in Canon Law and Ecclesiastical Law. Canon Law faces the Third
Millennium (Coilcctif). Budapest 2002, 862-901; J. Zizioulas, Questions ecclesiologiques
(cours polycopies pour les etudiants), Thessalonique 1991 (en grec).



257

THE AUTONOMY OF RELIGIOUS DENOMINATIONS IN ROMANIA:
CANONICAL ISSUES, CONSTITUTIONAL AND LEGAL FRAMEWORK,
AND THE APPLICATION OF PRINCIPLES IN SOME REGENT GASES

Radu C a r p, Bucarest

The idea of the autonomy of religious denominations is derived from the
Separation between state and church, neither being allowed to interfere in the
other’s sphere of activity. In the case of religious denominations, the lerm
“autonomy” refers to the capacity to legislate and rule according to their own
norms, conceming everything which represents their own nature.

The principle of the autonomy of religious cults from the state is found in
many of the constitutions of European States, and it has also been asserted by the
European Court of Human Rights. Thus, it has been stated that the autonomous
existence of religious communities is indispensable in a democratic society and it
is a central point in the protection of religious frecdom granted through art. 9 of
the European Convention of Human Rights.! One of the most important aspects of
this autonomy, namely the right ofreligious cults to have their own jurisdictional
bodies and to apply sanctions to their own personnel, which cannot be adjudicated
in civil courts, was also asserted by the European Court of Human Rights. The
Court initially had a more nuanced position, holding that ecclesiastical procedures
which lead to the application of disciplinary sanctions cannot trigger penal
charges, in line with art. 6, paragraph | of the Convention. Only in the case of
sanctions leading to the loss of some civil rights, can the decisions of ecclesiastical
judicial bodies be scrutinised by the courts of civil law. In this case, the Court had
moved on to analyse the essence of the Situation and decided that the judicial
bodies of the Anglican Church - the consistories — fulfil the conditions for
independence and impartiality imposed by the art. 6 ofthe Convention2. In another
case however, the European Commission of Human Rights, which has the right of
appraisal on the Submission of cases to the Court for solution, has been more
definite in affirming this side of cults’ autonomy. The fact that a priest of the
Evangelical Church of Swedcn had not been allowed to run for a higher position
within this denomination was determined to be a legitimate restriction of his
rightss.

In the case of Romania, the principle of cults’ autonomy was noted for the
first time in an act with normative value by the 1869 Organic Statute of the
Romanian Greek Orthodox Church of Hungary and Transylvania. According to
art. |, “The Oriental Greek Church of Hungary- and Transylvania, as an
autonomous Church, has its canonical right [..,] to regulate, administer and lead

' llasan and Ceau$ v. Bulgaria, Case no. 30985/96.
2 Tyler v. lhe United Kingdom, Case no. 10901/84.
* Jan Ake Karlsson v. Sweden. Case no. 12356/86.



258

independently its Church, and the educational and fundational affairs in all its
parts and constituent factors, according to the representative form.!* THhe
significance granted to autonomy is very extensive in this case, references being
made not only to the internal Organisation of the Church, but also to confessional
education.

In the case ofother Churches during the 19Ih Century, the language of internal
norms frequently borrows I'rom the political language. Thus, according to an
explanation given by Richard Potz, Church autonomy is proclaimed in the name
of long-sought national autonomy, offen being considered as a first step in
obtaining it\ This is also an explanation for the fact that the term "autonomy” is
found in the aforementioned Statute. This was applied until the unification of
Transylvania with Romania at the end of World War |, and guaranteed in this way
the Romanian Orthodox Church (ROC)’s autonomy from the Austro-Hungarian
state, a tradition that did not continue after 1918 in relations with the Romanian
state. The term “autonomy” was not found in either the 1923 Constitution, in the
1928 Law on the general regime of rcligions, or in the Statute of the Romanian
Orthodox Church of 1925.

The reasons why the cults’ autonomy from the state in this period was not
requested remain unclear. When reviewing the existing explanations, we find only
one saying that the term autonomy "was not included either in the Constitution, or
in a law, in order to grant a meaning not inconsistent with the national unity ofthe
state”6 and another of a govemment representative on the occasion ofa discussion
ofthe 1923 Constitution; a reaction following an address in parliament requesting
the introduction of the principle of cults’ autonomy from the state: “it is not
necessary, the word is not there, but its content is™.

The period of the communist regime marked the same absence of Church
autonomy from the state in the texts with normative value, both those of the
Church and of the state. Neverthcless, in this period we deal with one of the first
attempts to define the autonomy of the Church from the state by the theoiogian
Liviu Stau: the natural right of the Church to establish alone, independently from
the state, doctrinal, clerical and judicial norms specific to its nature and to seif
govemment though these, independently from the state .

Only with the 1991 Constitution did the autonomy ofreligious cults from the
state become a constitutional principle. Thus, according to article 29, paragraph 5:

"The religious denominations are autonomous from the state and enjoy its
support, including through facilitating religious assistance in the armed
I'orces, in hospitals, in prisons, in shelter homes and in orphanages.”

4 The Organic Statute of the Romanian Greek Oriental Church from Hungary and Transylvania,
in: fNTFR. Romanian Review for Theologieal and Religious Studies 1-2 (2007) 273-301.

' Cf. the paper of R. POTZ, 12-20.

4 1. MATIilU, Politica bisericeasca a statului roménesc [The Church polities of the Romanian
state],Sibiu 1931, II1.

* L. STAN, Statutul Bisericii Ortodoxe Romane [The Statute of the Romanian Orthodox
Church|. Theologieal Studies, H"! series 7-8 (1949) 643.



259

This concepl has been inlcrprcied in different ways. The constilutional law
handbooks or the comments on the Constitution fail to give this concept any
definition, with one exception. In its comment on the Constitution, loan Stanomir
expresses the view that

"the relation between the state and the cults is conducted on the basis of
article 29 (5), by the principle that cults have an autonomous existence in
relation to the state. The state is a neutral entity front the confessional point
ofview [...] The nature ofstate [...] separated from the Church (protected in
the Romanian case since 1866) is not however a constitutional obstacle
towards acquiring institutional Support in offering religious assistance in the
army, hospitals, prisons, shelter homes and orphanagcs”8.*

Attcmpts to define this type of autonomy can also be found in other authors.
Patriciu Vlaicu, for example, States that "autonomy imposes a clear Separation of
competencies, as the State recognises the right of religions to organise according
to thcir own norms, within the limits oflaw, while abstaining from participating in
matlers of the state,” this being, according to the author, ‘“the double scnse of
autonomy" which is guaranteed by the Constitution”.

In another opinion, a definition of the autonomy of religious cults from the
state is not given, but the observation is only niade that the precise configuration
of the state-church relationship is not entirely determined from a constitutional
perspective.10 We consider that it is not necessary for this concept to be defined in
the Constitution - it is the role of the doctrine, jurisprudence and laws to define
clearly what autonomy ofthe cults from the state means.

The most complete interpretation of the concept of autonomy belongs to
lonu( Corduneanu. According to this author, autonomy “is defined through the
natural right of the Church to establish alone, independent of the state, the
doctrinal, clerical and judicial norms specific to its nature and to Selfgovernment
though thesc, independently from the state”. lonut Corduneanu offers his own
interpretation of this concept, starting from a model suggested in the interwar
period by two authors".

* |. STANOMIR, Conslitulionalism $i postcomunism, 1Jn comcntariu al Constitu|ici Romaniei

[Constitutionalism and poslcommunism. A comment on the Constitution of Romania|, Rucure$ti
;2007. 52.

g I*. VLAICU. Principiul autonomiei in relatia Stat Culte |The principle of autonomy in
relations between State and denominations], in: A. LEMHNI  Florin FRUNZA - V. DIMA (ed.),
Libertatea rcligioasa in conlexl roménesc  european |The religious freedom in the Romanian and
European contc\t|, Bucharcst 2005. 135.

10 B. IANCU. State. Speech, and Religion in Romania: The contpounded troubles of ovemight
transition. in: A. SAJO (cd.). Censorial Sensitivities: free speech and rcligion in a fundamentalist
world, Utrecht 2007,209.

" L. IAC'OB. Rcgimul general al cultelor in Romania intregitd |The general regime of the
denominations in Romania as a unitary state], Craiova 1931; N. Gr, POPESCU PRAHOVA,
Raporturile dintre stat $i Biserica |Relations between State and Church], Chi%inau 1936.



260

According to this model, (in the form agreed by lonu( Corduneanu and
revised by the author at the time his book was released. before the entry into force
of Law 489/2006 concerning the freedom of religions and the general regime of
cults12;* we present this model with the appropriate adaptations due to the
appearance of this law), autonomy is the result of assuming certain rights by the
state, concurrent with the recognition of religious denominalions as distinct
bodies. These rights are grouped in three categories:

a) jus reformandi: represents the right of the state to recognise or not a
religious denomination on its territory. Based on this right, the state may
adopt a legal System which makes certain distinctions between different
denominations, or one in which all the denominations benelit fforn the
same legal Status.

b) jus inspiciendi et cavendi: the right of supervision and control on the side
of the state over all the cults. This right is exercised by the authorised
public adniinistration on a central level (currently the State Secretariat for
Religions within the Ministry of Culture, Religions and National Heritage

MCRNH). This right has been acknowledged in Romania by the
1925Law for Religious Denominations (article 25: “the state has the right
of supervision and control over all denominations. which is exercised
through the Ministry of Religions™”) and through the Statutes of the
different religious cults (the 1948 ROC Statute stipulates the right of
control on the side of the Ministry; the current ROC Statute" strenghtens
its autonomy from the state in the sense that it affirms that ROC “is
administered in autonomous way through own representative bodies”; the
autonomy from the state is confirmed in that ROC “administers itself
autonomously through its own representative bodies, constituted ot
clerics and believers” — article 3, paragraph 2 — and ““is autonomous from
the state and from other institutions" - article 4, paragraph 1. 1t also
stipulates the “relations of dialogue and Cooperation with the state" -
article 4, paragraph 2).

This right consists ofthe following:

e recognition by the state of the Statutes and canonical codes. According to
article 49, paragraph 2 of Law no. 489/2006, all 18 religious cults
recognised by the state must submit to MCRNH their Statutes and
canonical codes for recognition. This recognition cannot take place if
these acts harm ““the public security, order, health and public morality, or
fundamental human rights and freedoms™ (article 17, paragraph 2), which

12 Monitorul Oficial (Oflicial Journal - OJ) 11 ofJanuary 8, 2007.
" Recognised through Government Decision no. 53/2008, OJ 50 ofJanuary 22, 2008.



261

is an acceptable limitation of the cults’ autonomy from the stale. Any
amendment of or Supplement to the Statutes or canonical codes is senl for
recognition to MCRNH (artiele 22, paragraph 1), The condition imposed
by artiele 49, paragraph 2 of Law no 489/2006 has been respected; hence

currently there are 15 Government Decisions which recognise the Statutes
and the canonical codes of all the 18 cultsl4. If in respect to the

recognition of the Statutes and canonical codes it can be said without
reservations that the autonomy of the cults is not breached, the Situation
becomes different in the case of religious associations which seek
recognition as cults. To be recognised as such, these must submit a
request to MCRNH. This request must be composed of the applicant’s
“own confession of faith, its Organization and functioning Statute [...] its
central and local organisational structure; the mode of rule,
administration and control; [...] the Statute of its own personnel.” The
European Commission for Democracy through Law (Venice
Commission) has stated its opinion on the draft law regarding religious
freedom and the general regime of religions that these provisions “can be
viewed as questionable state interferences, whose necessity in a

14 Government Decision 53/2008 coneeming the recognition of the Stanite for organising and
functioning of the Romanian Orthodox Churcli (OJ 50 of January 22, 2008); Government Decision
1218/2008 coneeming the recognition ofthe Canonic Law Code ofthe Romanian Catholic Church and
of the Code of Canons of the Oriental Churehcs (OJ 798 of September 27, 2008); Government
Decision 56/2008 regarding the recognition of the Organic and administrative Statute of the
Archdiocesc of the Armenian Church of Romania (OJ 57 ofJanuary 24, 2008); Government Decision
398/2008 regarding the Statute of the Russian Orthodox Church of Aneient Rite of Romania (OJ 365
of May 13, 2008); Government Decision 186/2008 regarding the recognition of the Statute of the
Rcformed Church of Romania (OJ 171 of March 5, 2008); Government Decision 898/2008 regarding
the recognition of the Statute of the Evangelical Church A.C. of Romania (OJ 67 of September 4,
2008); Government Decision 400/2008 regarding the recognition of the Statute of the Evangelical-
Lutheran Church of Romania (OJ 296 of April 16, 2008); Government Decision 58/2008 regarding the
recognition of the Statute of Organisation and functioning of the Christian Baptist denomination - the
Union of Christian Baptist Churehcs ol Romania (OJ 59 ofJanuary 25, 2008); Government Decision
897/2008 regarding the recognition ofthe Statute of Organisation and functioning of the Evangelical
Christian Church of Romania - the Union of Evangelical Christian Churehcs of Romania (OJ 638 of
September 4, 2008); Government Decision 629/2008 regarding the recognition of the Statute of the
Romanian Evangelical Church (OJ 462 of June 20, 2008); Government Decision 189/2008 regarding
the recognition ofthe Statute ofthe Pcntecostal Christian denomination - (he Apostolic Church of God
of Romania (OJ 214 of March 20,2008); Government Decision 399/2008 regarding the recognition of
the Statute of Organisation and functioning ofthe Christian Sevcnth-day Adventist Church of Romania
(OJ 324 of April 24, 2008); Government Decision 999/2008 regarding the recognition ofthe Statute of
the Federation of the Jewish Communities of Romania Mosaic denomination (OJ 670 of September
29, 2008); Government Decision 628/2008 regarding the recognition of the Statute of the Muslim
denomination (OJ 469 ofJune 25, 2008); Government Decision 658/2008 regarding the recognition of
the Statute of Organisation and ftinctioning of the religious Organization "Jehovah’s Witnesses" (OJ
470 of June 25, 2008). The texts of these Statutes and canonical codes are part of a volume edited by
the Ministry of Culture and Religious Denominations; The law regarding religious freedom and
general regime ofdenominations. Statutes ofreligious denominations of Romania. Bucharest 2008.



262

democratic society is not established.”h The Venice Commission does
not speak about breacliing the cult’s autonomy in respect to the state in
this Situation, which gives birth to a legitimate question: does the
principle of autonomy refer only to cults recognised by the state, or to
any form ofreligious structure with legal personality? According to the
Constitution of Romania, autonomy from the state is be granted only to
religious cults.

« the right of the state to control the funds received by religious cults from
the state budget or the local budgets and to control the proper use of
goods received, belonging or in use, by the local or central authorities.
This right is guaranteed by article 12 ofthe Law no. 489/2006;

- state Cooperation in the establishment and the change of Status of church
dioceses. This does no longer exists, after the entry into force of Law no.
489/2006, which States that the component parts of religious
denominations are also legal persons, as stated in their Statutes or
canonical codes (article 8, paragraph 2). According the the ROC Statute,
the Holy Synod “approves, with a two-thirds majority of the members
present, the establishment, dissolution. territorial modification and the
change oftitle of the dioceses and Metropolia belonging to the Romanian
Patriarchate (article 14, letterj);

e choosing higher clergy and the confirmation of bishops' by the state;
this component continued until the entry into force of Law no.
489/2006.

c) jus advocatiae: This was defined as the right to the protection ofthe state
which consists of “acknowledging the character of public law"l" of
religious denominations. As we showed, according to article 8, paragraph
1 of Law no. 489/2006, religious denominations are legal persons of
public Utility.

This right is composed of:

e support from the state for the remuneration of the clerical and non-
clerical personnel of religious denominations. This support is not granted
automatically, but only upon request, in the conditions provided for under
article 10, paragraph 4 of Law no. 489/2006, “the state supports, upon
request, through contributions, proportional to the number of believingl5

15 European Commission for Dcmocracy through l.aw (Venice Commission), Opinion on the
drafl law rcgarding the religious freedom and the general regime of religions. CDI.-AD (2005) 037. 4
November 2005.

““ IACOB,op. eil., II.



263

Romanian citizens and the real subsistence and activity needs, the
remuneration of clerical and non-clerical personnel belonging to

recognised religious denominations”. The support of ihe state for the
remuneration of clerical personnel is regulatcd by Law no. 142/19991

and Law no. 132/2008,18 which modifies the former, According to the

latter, clergy keep the Status of employee of their respeclive religious
denomination and benefit from a monthly allowance given by the state
(in the case of managing personnel in religious denominations,
assimilated to the public servants) or of monthly support additional to
their salary for other categories of clergy, the sums received from the
state also covering the contribution to the public social security, health
insurance and unemployment. These specifications are important in order
for clergy not to be assimilated under every circumstance to public
servants. Nevertheless. this conclusion emerged even before the adoption
of this nonnative framework, from the decision of the Constitutional
Court no. 43/19931*: “granting a financial contribution from the state
budget for the remuneration of the personnel of religious denomination
units does not signify that such personnel is included under the category
of employees paid by the public budget, because the religious
denomination units do not thus become budgetary units, and their
personnel do not receive the Status of civil servant. The contributions
simply represent aid to which the religious denominations are entitled
according to article 29, paragraph 5 of the Constitution, stating that
religious denominations are autonomous from the state and enjoy its
support.” For the remuneration of non-clergy personnel of religious
denominations, according to Government Ordinance no. 82/20012",
approved with modiflcations by Law no. 125/200221, the state also
ensures support upon request through local budgets (17,500
contributions) and the state budget (330 contributions);

- the support ofthe state by facilitating religious assistance in the armed
forces, hospitals, prisons, shelters and orphanages (article 29,
paragraph 5 ofthe Constitution);

« acknowledgement of the special nature of the sacrcd goods which can
only be given away "under statutory conditions specific to each
religious denomination” (article 27, paragraph 2 of Law no. 489/2006);
from here is derived also that the inheritance of hierarchs and hermils
is governed by norms derogaling from the civil law (according to the
ROC Statute: “dioceses have vocation over all the succesoral goods of

12 Ofticial Journal no. 361 of29 June 1999.

18 Official Journal no. 522 of 10 July 2008.
"'Ofticial Journal no. 175 of23 July 1993,

20 Ofticial Journal no. 543 of | September 2001.
21 Official Journal no. 198 of25 March 2002.



264

tlieir hierarchs" — arlicle 192; “property which monks and nuns brought
with them or donated to the monastery when entering into
monasticism, as well as what is acquired in any way during life in the
monastery, remains entirely in the possession of the monastery where
it belongs and cannot be subject to subsequest Claims — article 193),

e bringing to trial hierarchs by the state for problems which do not
belong to the application of the canon law. According to article 26,
Paragraph 3 of Law no. 489/2006, the existence oftheir own religious
judicial bodies for problems of internal discipline "do not eliminate the
application of the legislation conceming minor crimes and crimes in
the jurisdictional System”. Article 29, point 1, letter e) ofthe Criminal
Procedural Code States that judging hierarchs for criminal acts is
performed firslly by the High Court of Cassation and Justice.

The latter aspect of autonomy appears in the canon law of ROC - its Statute
of Organisation and functioning - in the form ofthe right ofthe Church to have its
own jurisdictional System for matters concerning internal discipline through
jurisdictional bodies whose decisions cannot be challenged in civil law courts
(article 156, paragraph 6). Apart from this sense of autonomy, we find in canon
law two olhcr meanings: autonomy from the state (article 3, paragraph 2; article 4,
paragraph ), presented above, and internal autonomy within the Church -
autonomy of each of the constitutive units of the Church - parish, monastery,
deaneries, diocese, metropolia - from all the others (article 40, paragraphs ! and

2).

According to the same article 26 of Law 489/2006, "religious denominations
can have their own jurisdictional bodies for problems conceming internal
discipline, concurrent with their own Statutes and regulations™ (paragraph 1); “for
Problems of disciplinary substance exclusive statutory and canon provisions are
aplicable” (paragraph 2). The connection between canonical jurisdiction and that
of civil law results not only from the analysis ofthese specific provisions, but also
from the way Law 489/2006 deals with the relationship between the two Orders ot
law. Therefore, according to article 8, paragraph 3 “denominations tunction with
respect to the legal provisions according to their own Statutes or canonical codes,
the provisions of which are applicable to their believers.” In other words, the
autonomy of the cults is manifested through their own Statutes, the provisions ot
which do not affect everyone, but only those beionging to the respective religious
denomination, and not those beionging to other denominations or those who have
no religious affiliation. Those who become members of a religious denomination
accept implicitly the limitation of certain rights and submit to the jurisdiction of22

2 |. C'ORDUNtIANU, Biserica $i statul - doua studii (Church and State - two studies],
Bucharcst 2006, 52-82.



265

thc respeclive denomination. Ali 18 denominations recognised by the state have in
their Statutes provisions regarding the existence of bodies competent to resolve
cases regarding the violation of internal discipline, as well as regarding thc way in
whieh these cases are judged. All thcse Statutes, with a single cxception in the case

ofthe Reformed Church, do not forsee a method of challenging in civil law courts
any intemally applied disciplinary sanctions.2'

Guaranteeing the jurisdictional autonomy of religious denominations by the
state was subject to numerous interpretations by courts and the Constitutional
Court. The first interpretation in this matter was made by the civil section of the
Supreme Court of Justice (whose name was changed after 2003 to the High Court
of Cassation and Justice). By Decision no. 3070/2000, the existence was accepted
of “ajurisdictional canonical system distinct from the jurisdictional System of the
civil law [...] 1t is true that article 21 ofthe Constitution of Romania ensures the
right of free access tojustice, but according to article 49 ofthe same Constitution,
exercising certain rights or freedoins can be restricted by law. Through the
canonical norms to which it has been rcfered and which have the force of law in
what concems Church affairs, a partial limitation of free access to justice by
members ofthe Church has been established. This partial limitation of free access
to justice has been accepted by the plaintiffat the moment he decided to become a
priest; this does not harm in any way his right to rcfer to the courts for solving
matters of civil law". Subsequently the courts have refused to pronounce on the
challenge of disciplinary sanctions, applied to personnel within a religious
denomination.

The Constitutional Court had occasion twice in 2008 to express an opinion
on the autonomy of religious denominations in what concems the application of
canon law. Its first decision refers to an exception of unconstitutionality noted
before the Court of Appeal of Constanta by an imam ofa Muslim denomination,
under disciplinary sanction from his denomination, who contested the penalty
imposed on him before a court of civil law. The cxception referred to article 26
from Law no. 489/2006, compared to article 21 of the Constitution, regarding free
access to justice, but also to articles 4 and 16, regarding non-discrimination and
the equality of citi7.ens' rights. The Constitutional Court rejected this exception,
reasoning that

"this particular case it is not about an administrative body, but about a
religious denomination, autonomous from the state [...] The legislator [...]
used the notion of the religious denomination's own jurisdictional bodies to

Sec G. C. FRENTIU, Compelenta solutionarii ac|iunilor promovate impotriva sanc|iunilor
disciplinare aplicate personalului cuilelor rcligioase [Compclencc of resolving aclions taken againsl
disciplinary sanclions applied upon thc personnel of religious denominations], in: Dreptul 10 (2008)
56-77.



266

specify the legal nature of bodies for religious jurisdiction which aim only at
re-establishing the internal discipline of the denomination and not the
modification ofthe legal order established by norms of general regulation.”

In another case, the Constitutional Court was informed by the Court of
Appeal of Oradea which was called upon to resolve a dispute between a cleric and
a unit ofa denomination to which the cleric belonged — the Reformed Eparchy of
Piatra Craiului. In this case the motivation was based on the same considerations
as the first case, the unconstitutionality of article 26 from Law no. 489/2006 being
invoked by refering to article 21 of the Constitution. In this sense the Court of
Appeal of Oradea considered that complaints formulated against the disciplinary
measures applied over the clergy are beyond the material competence of civil law
courts, which would represent a breach of the free access to justice. Through
Decision no. 797/2008 the Constitutional Court decided that “civil law courts are
not competent to exercise the function of carrying out justice within religious
denominations for acts of violation of internal discipline, because the legal
responsibility in that matter is not regulated by the norms of civil law, but by the
proper legal norms of these denominations.” Therefore, the principle of the
jurisdictional autonomy of the denominations in the case of the clergy was once
again affirmed.

The autonomy of religious denominations from the state contains not only
the right to legislate through the promulgation of certain norms of canon law and
the right of seif-govemment through bodies established by these norms, but also
the right to impose internal sanctions. The idea of autonomy, regardless of the
religious confession to which it reters, is shaped in such a way as to mirror — or at
least offer, in an ideal variant — a reflection in the canon law ofthe way in which
the Separation and balance of the three powers - legislative, executive and
judiciary — are conveived in constitutional law, and whose Intervention is equally
limited in what concems the Organisation ofreligious denominations.



267

L'ABBAZIA "NULLIUS DKECESIS” FD IL MONASTERO
“STAUROPEGIACO”
COMPARA7.IUNF, STORICO-GIURIDICA

Peter S z a b 6, Budapest

In primo luogo vorrei ringraziare gli organizzatori per avermi invitato a
questo Congresso che si occupa di uno degli aspetti pit caratleristici della
canonislica orientale, e cioe delle diverse forme organizzative dell’autonomia di
govemo. Sono lieto di poter partecipare di nuovo ad un Convegno dedicato al
diritto canonico orientale qui a Venezia, cittd storicamente collegata in modo
strctto all’'Est levantino.

Introduzione

Come risulta dal titolo assegnatomi, I’oggetto del mio Studio sard una
presenlazione comparativistica, di dimensione storica, di due istituti: I'abbazia
«nullius» occidentale, da una parte, e lo “stauropegion”, pil precisamente il
monastero stauropegiaco, lenomeno lipico della disciplina bizantina, daH'altra.! Si
tratta di due unitd autonome, ambedue sbocciate dal mondo della vita monastica.
Nonostante ci6, il nostro argomento rientra in realtd nel campo del diritto
costituzionale, come non di rneno anche la tematica generale della presente sinassi
scientifica.

Lo Studio che qui segue sara diviso in tre parti: nella prima tappa cercherd di
dare una esposizione sintetica dello sviluppo storico-giuridico delle due figure in
esamc (L); nel passo susseguente verrd individuato e confrontato il nécciolo
giuridico-tecnico delle medesime, con speciale riguardo, ovviamentc, all’essenza,
per quanto la loro autonomia costituzionale (IL); ed infine vorrei fare qualche
osservazione anche sulla normativa attuale circa I'“esarcato territoriale” (lll.),
ovvero circa I’abbazia e/o prelatura “nullius”, per cosi dire, del diritto canonico
orientale cattolico. Lo scopo di questo percorso sarda quindi di fare una breve
panoramica della genesi e dello sviluppo delle due figure, c di rilevare le forme in
cui esse si inseriscono nella struttura gerarchica della Chiesa. Pil concretamente ci
si chiede: a quali unitd govemative si rapporta la loro autonomia, in che cosa essa
consiste, quali sono le loro somiglianze, e soprattutto, qual e tra di loro, sempre in
chiave costituzionale, la differenza fondamentale?

Vorrei precisare sin dall’inizio che I'intenzione di questa riflessione non e
tanto quella di raggiungere nuove scoperte finora sconosciute, bensi di dare solo
una sinlesi di alcuni saggi salienti della letteratura relativa: questo approccio
sembra suggerito anche dal carattere alquanto generale del titolo stesso che mi e

| Lo stalo (o "privilegio") stauropegiaco pud essere concesso a diversi istituti ecclesiastici tra
loro assai differcnti: cosi a chiese, monasteri, orfanic. ospedali. confratemita. istituti di studi superiori,
ecc. (cf. CCEOc. 90 e c. 486. § 1).



268

stato proposto. Cosi la mia relazione si limitera ad abbozzare in grandi linee un
quadro sintetico dei punti essenziali delle due configurazioni autonome, in modo
da offrire un contributo, seppur modesto, alla ricca elaborazione prodotta in questi
giomi.

Solo neM’ultimo punto, in occasione della riflessione sugli “esarcati
territoriali", tenter6 di sviluppare qualche considerazione personale. Inoltre,
tenendo conto che dopo il mio intervento Sua Eccellenza Kyrillos parleréd proprio
della situazione contemporanea deH’autonomia dei diversi centri monastici
delPOrtodossia, per quanto concerne il monastero stauropegiaco mi posso
solamente limitare all’aspetto storico e ad un breve riassunto comparativistico
dello ins vigens delle Chiese orientali cattoliche.

I. Abbazia «nullius» e monastero «stauropegiaco» sintesi giuridico-storiche
1. Abbazia “nullius”: genesi storica e sviluppo della figura canonica

Le abbazie dotatc di una giurisdizione episcopale su un territorio loro proprio
sono nate dal fenomeno della “exemptio”.” Nell’antichitd tutti i monasteri erano
sottoposti alla giurisdizione dei vescovi locali.’ Nella visione di alcuni autori
I'origine lontana delle abbazie “exfraterritoriali” e da cercarsi nell’insicurezza
pubblica dell’alto medioevo e quindi nel reciproco bisogno verificatosi tra il
monastero e le abitazioni vicine, destinate ai servitori dei medesimo.4 Questi
personaggi progressivamente si misero sotto la protezione dei monastero, mentre
nei momenti di difficoltd si prestavano per la sua difesa. L’abate gradualmente
estese la sua giurisdizione, oltre che ai monaci ed al personale laico, anche sulle
chiese dipendcnti dal monastero e sul popolo nelle vicinanze. In questo modo la
sfera d'influenza dei monastero venne man mano allargandosi, generando l'istituto
dell’abbazia nullius dicecesis (= di “nessuna diocesi”); infatti, su questo territorio e
sugli abitanti di esso I'abate stesso aveva acquistato una giurisdizione
«episcopale» esclusiva nei confronti dei vescovo locale.'

Questa trasformazione delle abbazie inizié nel VI secolo, quando certi
monasteri, sotto la protezione dei longobardi e dei franchi, “cominciarono ad
incorporare fondi, territori, e villaggi, e gradualmente si accrebbe la [loro] potesta
di giurisdizione”, prima in temporalibus ma ben presto anche in spiritualihus™ 1 **** 6

Per una presentazione storica cd analisi deU’istituto vedasi: F. WERNZ P. VIDAL, lus
canonicum [Codicis normam exactum], tom. Il, De personis, Roma; 1923, n. 565, 593-595; 3-
BAUCIILR, Abbaye “nullius” in: Dictionnaire de droit canonique, R. NAZ(par), |, Paris 1935, 16-29;
M. BF.NKO, The Abbot “Nullius" (Canon Law Studies 173), Washington 1943; L. MULLER, La
notion canonique d’Abbaye “nullius”, in: Revue de droit canonique 6 (1956) 115-144; A. V1ANA.
Derecho candnico territorial. Historia y doctrina dei tenitorio diocesano, Pamplona 2002, 87-130.

1 Cf. cc. 4 e 8 dei Concilio di Calcedonia, in Conciliorum CEcumenicorum decreta, a cura di G.
ALBERIGO [et al.], Bologna :2002 |in scguito: COD], 89,91.

4 A. PUGLIESE. Abbazia "nullius", in: Dizionario degli Istituti di Perl'ezione, G. PELLICCIA -
G. ROCCA (dir.), I, Roma 1974,48 [in scguito: DIP).

' PUGLIESE, Abbazia "nullius", 48.

6G. LOB1NA, Le abbazie ,nullius”. Note giuridico-pastorali, in: Benedictina 24 (1977) 2-17, 7.



269

Il processo pian piano cambid volto: i monasteri, dotati di una stabilita
economica e insigni privilegi, oltre a difendersi dalle ingerenze dei vescovi neila
loro vita interna, cominciarono ad esercitare anche delle prerogative
giurisdizionali «ad extra», concorrenti con quelle dell'autorité episcopale.

L'espressione “sub nullius juris dictione” in una carta imperiale rilasciata al
monastero di Lerins appare gia alla metd del VIl secolo.7*Le prime “abbazie
nullius dicecesis” propriamente dette sono perd nate solo a partire dal IX e X
secolo. Non sembra esserci un accordo pacifico sul dilemma di quando e quéle sia
stato il primo monastero ad acquistare questo stato privilegiato.* Ascanio
Tamburini neila sua celebre opera intitolata De iure abbatum et aliorum
prcelatorum [...], basandosi su una decisione della Sacra Rota del 1627, riteneva
che fosse stato il monastero benedettino di Monte Cassino, per primo, ad
acquistare questo stato. Oggi sappiamo perd, che il fondamento della decisione
rotale in questione, una lettera attribuita papa Zaccharia (741-752), e un
documento spurio.9 20clinl2it8rcatori identificano la prima traccia di “un territorio
completamente separato da una diocesi” nell’Abbazia di Einsiedeln (cantone di
Svitto) fondata nel 934." Tra le pil antiche abbazie indipendenti si annovera
anche il “Mons Sacer Pannonite”, ovvero il Monte di San Martino, l'attuale
abbazia territoriale di Pannonhalma, eretta dal re S. Stefano nel 996. In
quesl’ultimo caso si trattava di una abbazia ab ovo “nullius”, in quanto e stata
eretta in un luogo che non faceva parte, secondo la visione del fondatore, di
nessuna diocesi." All’inizio del Xl secolo anche I'abbazia di Cluny rispecchiava
le caratteristiche di una abbazia «vere nullius» come risulta dalla stesura di una
lettera di Benedetto VI11.17

Nel secolo XII le abbazie “nullius” erano ancora rare, cosi non sorprende che
anche nelle decretali troviamo relativamente pochi riferimenti ad esse.l, L'epoca
dello scisma d’Occidente fu un periodo di proliferazione dei privilegi aposlolici,
una parte notevole dei quali fu perd revocata da Martino V nel Concilio di

! Cf. MULLER, La notion, 116ss.

* Nel segunele riassunto storico mi baso prima di tutto sulle seguenti unita bibliograliche:
WERNZ-VIDAL, lus Canonicum, n. 565,593-595 ¢ BENKO, The Abboi, 9-21.

9 Sacra: Rota; Romante Decisionum recenliorum, Partes Varia:, Roma: 1645-1703, pars V, tom.
1, dec. X1.V; cf. BENKO, The Abbot. 9-10.

10 BENKO, The Abbot. 11. Per privilegio concesso da Ottone I, il monastero venne direttamente
sottomesso aH'imperatore romano-tedcsco; cf J. SALZGEBER, Einsiedeln, in: DIP 3, 1075. (Neila
lista de\VAnnuario Pontificio i indicata Saint-Maurice di Vallese come I'abbazia territoriale di originc
piu antica. All'epoca della sua erezionc (515) perd. come abbiamo visto, non esisteva neanche ancora
I'idea dcll'abbazia nullius dicecesis', di consegucnza sarebbe forse anacronistico considerarla come la
prima abbazia completamente separata; cf. ("Abbazie territoriali") in: Annuario Pontificio 2009, 1056.)

11 BENKO, The Abbot. Il. Giova perd notare che nel 1703 la Rota Romana ha considerato
contradittorio e infondato questo titolo (I’’excmptio nativa”), tra I'altro perche tale fondamento dello
stato “nullius dicecesis” non 6 previsto nei canoni della Chiesa; cf. VIANA, Derecho, 109. (Per la storia
dcll'Abbazia di San Martino vedasi: A Pannohalmi Szent-Bcnedek Rend tiirtenete, L. ERDELY1 P.
SOROS [szerk.l. 12 vols., Budapest 1902-1906.)

12 Cf. BENKO. The Abbot, 12.

13 Annuario Pontificio 2009, 1871.



270

Costanza.l4 Nella const. Regimini, Leone X inaspri l'ordine della concessione
delle nuove esenzioni.l

La riforma tridentina si occup6 piuttosto delle esenzioni passive, mentre
sull'abbazia nullius dicecesis detté solo poche norme.l16 * E49 tottrina circa
quest’ultima e staia approfondita a partire dall'inizio del XVIII secolo, in seguito
ad alcune decisioni della Rola e di altri organi curiali. Una delle controversie pii
celebri circa quesio istituto sorse Ira il vescovo di Wirzburg e I’abbate di Fulda.
Nel corso di essa si e chiarito, tra I’altro, che sono solo due le vie per
l'acquisizione dello stato “nullius dicecesis", e cioe: uno specifico privilegio
concesso dalla Sede Apostolica, ovvero una consuetudine immemorabile “clarc et
oculariter" provata, dalla quale sorge una presunzione circa la concessione del
privilegio apostolico appena menzionato.! Questc controversie, alla fine, in niolti
luoghi portarono alla soppressionc dei privilegi degli abati extraterritoriali. Cosi,
per esempio, in Francia, per mezzo della disposizione della costituzione Qui
Christi Domini, emanata da papa Pio VII (1801), e per mezzo del concordato
Irancese del 1817 tutti i territori esenti furono soppressi e quindi reintegrati nelle
diocesi circostanti.l' Un simile riordinamento fu effettuato in Spagna da Pio IX
(1873), in seguito al quale, con poche eccezioni, anche qui scomparsero le
giurisdizioni "nullius dicecesis".11

Durante i lavori del Concilio Vaticano | nacque una proposta che suggeri
addirittura la completa soppressione della stessa figura canonica." Nonostante cio,
la prima meta del Novecento rivela una qualche rinascita dell’istituto. In questo
periodo, infatti. furono erette nuove abbazie «nullius», pii delle volte in
corrispondenza con I’ardore missionario.2l

Un apporto di prima importanza alla storia del ‘“‘territorio separato cum
qualitate nullius” viene dal CIC 1917, in cui le prelature e le abbazie “nullius
dicecesis” entrarono a far parte del diritto comune, e quindi non furono pilu
considerate come categorie privilegiate. di diritto speciale, e quindi come tali
quasi difformi dallo “Standard".22 *Inoltre, i relativi canoni sembravano essere

aperti anche verso la possibilita dell’ordinazione episcopale di questi prelati, o
comunque il loro tenore non suggeriva pili, come lo facevano le fonti precedenti,
che tale ipotesi fosse una possibiltd solo rara cd eccezionale.?'

I WERNZ-VIDAL., lusCanonicum. 594.

15 WF.RNZ- VIDAL. lus Canonicum, 594.

16 Cf. C’oncilium Tridentinum, sess. XXIV. de re/. c. 9; sess. XXIII. de re/, c. 10. in COD 748.
764-765.

BENKO. The Abbot. 17-18; per ulteriori dettagli vedasi: VIAN'A. Derecho, 106-108.

"* Vedasi: MULLER, La notion, 142.

19 Cf, WERNZ-VIDAL, lus Canonicum, 594-595; BENKO, The Abbot, 19-21.

It WERNZ - VIDAL, lus Canonicum, 595.

31 Cf. BAUCI1FR. Abbayc, 28-29.

— VIANA. Derecho. 125; MUI.I.FR, La notion. 144.

31 Vedasi: CIC 1917 c. 323, § 2, c. 325; cf. VIANA, Derecho, 127.



271

C'on il mp. Catholica Ecclesia (1976) Paolo VI ha dichiarato che nel futuro,
come regola. non sarebbero state da erigere nuove “abbazie territoriali”.24 2526 27

consonanza alle precisazioni del dccr. Christus Dominus circa I'estcnsione ideale
e quindi la composizione della Chiesa particolare.2' il motu proprio — nell'intento

di eliminare la discontinuita giurisdizionale, sorta dalle disperse *“isole
parrocchiali" delle abbazie2” — prevede la ridefinizione pil idonea del territorio di

gueste abbazie, e anzi anche la loro totale trasformazione in altre circoscrizioni
ecclesiastiche.” Dal tenore di questa norma sembrerebbe che I'abbazia “nullius”

(o abbazia territoriale) abbia compiuto la sua missione come circoscrizione
governativa destinata aU’attivila pastorale. Non mancano pcré autori che neanche

oggi vedono alcuna incompalibilité tra vita monastica ed attivita pastorale fuori le
mura del monastero.28 Comunque e significativo che il riconoscimento da parte

del mp. Catholica Ecclesia della possibilita di situazioni particolarissime,
circostanze che anche nel futuro potrebbero giustilicare I’erezione delle nuove
abbazie territoriali,2! sia stato considerato sufficiente perche anche il CIC 1983

conservasse l'istituto tra le forme Standard (di diritto comune) delle Chiese
particolari.™

2. La flgura canonica del “monastero stauropegiaco”

Nella letteratura troviamo saggi eccellenti anche sul tema del “stauropegion”
che ci permettono di dare un quadro riassuntivo delle sue vicissitudine storiche.3l

24 11 terminc “abbazia territoriale”, come sappiamo. e il nhuovo nome altribuito atl'antica ligura
canonica dell’abbazia “nullius diocccsis" dalla legislazione postconciliarc (cf. CIC 1917c. 319ss. / CIC
1983 c. 370).

25CD 22.

26€er. p.e. LOBINA, Lc abbazie. 14.

27 PAULUS VI, mp. Catholica ecclesia [de abbatianun nullius diocescos innovatione), 23. X.
1976. in AAS 68 (1976) 694-696; cf. J. I. ARRLETA, Chiese particolari e circoscrizioni ecclesiastiche,
in: lus Ecclesia: 6 (1994) 16-17. In csccuzione di questa normaliva non poche abbazie "terrilorialmente
separate” sono state trasformate in altre cireoscrizioni ecclesiastiche, o comunque sono state
ridimensionate. Inlatti. nell'arco di mezzo secolo il loro numero c stato ulteriormente ridotto da 21
unitd a 11; cf. BAUCHER. Abbayc. 25-29 in confronto al Annuario Pontificio 2009, 1055-1057.
(Giova notare che nella noslra epoca anche listituto dcll- “exemptio” religioso e stato assai
radiealmente riveduto sia nella sua Hsionontia che nel suo ruolo; cf. p.e. (). MANZO, l.’esenzione al
Concilio Vaticano Il tra inccrtczzc e desiderio di rinnovamento. in: Commcnlarium pro religiosis ct
missionariis 87 [2006] 3-4. 393-422; J. IIUEL.S, The Demise of Rcligious Excmption. in: The Jurist 54
[1994! 40-55.)

" Cosi p.c. .OBINA. Le abbazie, 4-5; ed anche L. LORUSSO, Monastcri c autorita patriarcale.
in; An”~elicum 85 (2008) 1187. 1196.

1’ “Abbatia- nullius diccceseos in posterum ne erigantur. nisi peculiarissima adiuncta in bonunt
animarum cedentia aliter suadeant". mp. Catholica ecclesia; vedasi: nt. 27.

MVIANA, Derecho, 129.

" C. KOROLEVSKD. Studio di diritto comparato suH'odiema legislazione “De Patriarchis".
Ter/a parte dello Studio “De Patriarchis" (SACRA CONGREGAZIONE PER LA CHIESA
ORIENTALE [CODIFICAZIONF. CANONICA ORIENTALE, Prot. N. 88/31]), Cittd del Vaticano
1936, 351-371; P. DE MEESTER, De monachico statu iuxla disciplinam bzyantinam, statuta selectis
fontibus et commentariis instructa [SACRA CONGREGAZIONE PER LA CHIESA ORIENTALE
CODIFICAZIONE CANONICA ORIENTALE. Fonti. ser. Il. lase. XJ, Cittd del Vaticano 1942,



272

L’erezione di un monastero lino al V. secolo non era regolato da norme
speeifiche. Solo il concilio di Calcedonia li ha inlegrati nell’ordinamento
giuridico, precisando tra l'altro che la costruzione di un monastero e legata al
consenso del vescovo locale.? La sottomissione del monastero al vescovo locale

si esprimeva in diversi modi: egli vigilava sulla situazione morale ed economica
del monastero, doveva essere commemorato nclla liturgia, era I’'unico competente
ad impartire Pordinazione per i monaci, costituiva la prima istanza giudiziale,
confermava I’elezione dell’egumeno, ed il monastero gli pagava un tipo di tributo

(kuvoviksv).  Questo regime calcedonese recepito dal diritto imperiale tu infine
accolto dal Nomocanone di XIV titoli.34

In seguito ai frequenti conflitti tra il monastero ed i vescovi locali, dovuti alle
ingerenze eccessive degli Ultimi, i fondatori cercarono man mano di sottomettere il
loro monastero direttamente al patriarca ecumenico o alPamministrazione

imperiale, dando luogo ai monasteri patriarcali ed imperiali, quest’ultimi chiamati
a volte anche “autodespoti”. ’s

Non contando analoghi tentativi da parte dci Metropoliti nelle loro eparchie
suffraganee36 *& i casi eccezionali in cui un monastero e subordinato ad un
Sinodo,3' la sottrazione (ecclesiastica) degli istituti dalla giurisdizione del vescovo

locale e un diritto tipicamente patriarcale.

122ecc.; G. OSTERLE, De monasterio stauropegico, in: 11 dirillo ecclesiastico 64 (1953) 450-460; I.
TPS2IANOE, Kiivoviku Sucaidipcrra ’eitl naipiapyiKuv XTauportqyiaKii>v Moviirv, in: KENTPO
UTOPIAI HIILAAOMIKIIX TOY AHMOY ©EIEAAON1KHI, AytoicAac EkSooeu; AP. 17 KH'
Aimiixpia, T ErnnmpoviKO luprtdoio, ©eaoaXoviioi 1995, 115-124; W. HECKET SOULE. The
Slauropegical Monaslery, in: Oricntalia Chrisliana Pcriodica 66 (2000) 147-167; cf. ancora: N.
MILLASCH, Das Kirclienrechl der morgcnlandischen Kirche: nach den allgemeinen
Kirchenrechisqucllen und nach den in den aulokephalen Kirchen gellenden Spezialgesetzen, Mostar
21905, 670-673; C. PUJOL, La vita religiosa orientale. Commento al Codice del diritto canonico
orientale (Canoni 410-572), Roma 1994, 146-151. (Quesli studi sono ampiamente dotati di riferimenti
preeisi alle edizioni delle rispeltive fonti. Di seguito, per semplificarc il nostro testo, preferiamo citare
solo questa letteratura comprcnsiva appena indicaia, invitando il lettore a consultare la medesima per le
indicazioni delle relative fonti storico-giuridiche.)

12 Concilio di Calcedonia, can. 4, in COD 89.

> H.-G. BECK, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich (Handbuch der
Altertumswissensschaft Abt. XII, Byzantinisches Handbuch, Teil 11,1), Minchen 1959, 129.

M E. HF.RMAN, Ricerche sulle istituzioni monastiche bizantine Typika ktetorika, caristicari e
monasteri “liberi”, in: Orienlalia Christiana Periodica 6 (1940) 295-375, 355.

3 Cf S. DESLANDES, Une question de droit canonique: De quelle autorite relevcnt les
monastAres orientaux, in: Echos d’Orient t. XXI (1922) 308-323, 309-315; HERMAN, Ricerche, 348-
355. Quest'ultimi erano elencati in una lisla eonservata negli archivi della “basilike sakelle",
HF.RMAN, Ricerche, 349, 352 e 361 ss. (Cf “Ideo hanc autodespotiam et immunitatem obtinuerunt
canobia ab Imperatoribus, ab llierarchis, a laicis condita. Respicit autem non tantummodo
exemptionem a iurisdictione in loro ecclesiatico, verum etiam in foro civili et dispensationem a
vectigalibus aliisque oneribus erga rempublicam. Huius totalis immunitatis atque proprio arbitrario de
se ipso statuendi iura tribuuntur, anno 1179, ab Imperatore Nicephoro Botaneiata monastero S. loannis
Baptiste in Strobelo [,..] Eadem privilegia absolute independentia; et omnimodas exemptionis
conceduntur ab Alexio I Comneno comobio S. loannis Theologi in insula Patmo chrysobullo anno
1088 edicto”, OSTERI.E, De monasterio, 453-454.)

“ Cf BECK, Kirche, 129, OSTF.RLE, De monasterio. 453.

> Cf. p.e. DESLANDES, Une question, 318.



273

Il nome greco (da crraupdc = croce e 7niyvuvai = piantare) allude ail’atto
simbolico della piantagione di una croce che si compie nella fondazione di un tale
istituto. La ceremonia comprende diversi significati come la destinazione sacra del
luogo e la dipendenza giuridica del medesimo daU'autorita che manda la croce.
L'atto giuridico dell’erezione di un monastero stauropegiaco consiste invece nella
concessione di un sigillion, ossia un decreto da parte del patriarca.38

Llistituto dello «stauropegio» non si trova nei "sacri canones”. Come rivela
Teodore Balsamone, la sua origine risale ad una consuetudine immemorabile.
Nella Chiesa assira gia alla fine del VI secolo esistevano monasteri simili (Bar
Quaiti, Bdthe),/ll ma la concessione di questo ,privilegio” di solito viene
considerata come istituto tipico del diritto canonico bizantino.

Nella prassi della Grande Chiesa le prime tracce ambigue dello
"stauropegio” risalgono alfinizio del VIIIl. secolo.414MNe troviamo invece un
riferimento chiaro neWEisagoge Ill, 10 (cc. 884/886). Questa norma afferma in
modo esplicito il privilegio del patriarca ecumenico di concedere stauropegio
anche nel territorio degli altri troni, pur se solo in quei monasteri in cui la chiesa
non era ancora stata consacrata4: In un’affermazione sintetica Accacius Coussa

riassume cosi I'arco di sviluppo dell'istituto:

“Lo stauropegio fiori dal secolo IX in poi, e raggiunse il massimo sviluppo
alla fine del sec. XIlII e fino alla caduta di Costantinopoli (1453)."43

Vediamo ora alcuni episodi di questa storia. Le prime notizie chiare
emergono a partire dal X secolo.44 ‘Cisi, ad esempio, sappiamo che nella prima

metd del secolo esistevano diversi monasteri stauropegiaci nelle vicinanze di
Efeso.l> Nel 964 il patriarca Polieucto eleva allo slato stauropegiaco il monastero

di S. Maria presso Dimizzana, nel Peloponneso.4"

Nei secoli posteriori, con la proliferazione della sottrazione stauropegiaca, si
moltiplicarono anche le proteste e resistenze dei vescovi svantaggiati da questa
prassi. Fu cosi discusso se il privilegio stauropegiaco potesse anche essere
ottenuto in modo "retroattivo”, e cioe dopo l'erezione canonica del monastero.
Come sappiamo, un esempio di tale fenomcno fu il famoso monastero di S.
Giovanni il Teologo (Patmos), dichiarato stauropegiaco nel 1133, circa mczzo

““ COUSSA. Stauropegio. in: linciclopcdia cattolica. vol. 1X. Citta del Vatieano 1953, 1289-
1290; cf. anche: KOROLEVSKIJ, Studio, 351-352.

KOROLEVSKW]. Studio, 353-354; cf il commcntario di Balsamone al canonc 31 degli
Apostoli: PG 137, 97b. Secondo Nikodim Mila&d questa competenza del patriarcale e derivahile dai cc.
9 ¢ 17 del Concilio calcedonese; MILASCH. Das Kirchenrecht. 327, cf. COD 91,95.

40J. REZAC. Stauropegio. in DIP 9.221.

41 Cf KOROLEVSKIJ, Studio. 356; RECKETSOULE. The Stauropcgical Monastery, 147-148.
12 BECKET SOULE,The Stauropegical Monastery. 148; KOROLEVSKIJ, Studio. 354.

43 COUSSA, Stauropegio. 1290.

4 HERMAN. Ricerche, 354-355; BECKET SOUI.E, The Stauropegical Monastery. 149ss.

43 HERMAN, Ricerche, 354.

46 KOROLEVSKIJ, Studio, 356.



274

secolo dopo la sua fondazione imperiale (1088).47 Col tempo “divenne regola che
anche i monasteri e le Chiese erette con stauropegio vescovile potevano in seguito
essere dichiarate patriarchali.”4* Infine, Antonio IV introdusse una distinzione
chiara tra monasteri “patriarcali” e "stauropegiaci”’, facendo rienlrare in
quest’ultima categoria solo quelli che erano sottratti dalla giurisdizione episcopale
al momento della loro erezione canonica.4"

Le controversie Sorte dagli abusi, condussero ad una pil precisa
identificazione della natura e dei limiti dello “stauropegio” e, di conseguenza, a
cercare di eliminame le relative anomalie.bll * MEdlti monasteri stauropegiaci
avevano terre e chiese in diverse eparchie. Un problema serio sorse dal fatto che i
rettori di quest’ultime spesso si consideravano esenti dalla giurisdizione del
vescovo locale, e quindi rifiutavano la sua commemorazione liturgica ed il
pagamento del kanonikon. Alla fine del XII secolo Gregorio Xiphilinos (1191-
1198) affrontd la questione in due riprese. Prima con un decreto del 1191,
favorendo i diritti dei vescovi locali, dando risposta negativa sul dilemma se le
dipendenze partecipino alla posizione privilegiata del monastero stauropegiaco,
ripristinando, di conseguenza, ai vescovi le loro prerogative originali circa
I'impartizione dell’ordine sacro, la commemorazione liturgica ed il kanonikon.
Poi, fu stabilito che le immunité sorte dal privilegio patriarcale spettassero solo ed
esclusivamente a quei luoghi in cui la croce patriarcale fosse stata efiettivamente
piantata. Un altro documento, emanato su richiesta del vescovo di Limna, e di
tenore simile.52

Una decisione di Gcrmanos Il (1222-1240) del 1235 rispecchia
I'orientamento di Gregorio. Gli istituti eretti con stauropegio patriarcale
rientrarono nella giurisdizione esclusiva del patriarca, e quindi con essi I'esercizio
dei diritti annessi a questo privilegio spettarono al suo esarca. Nei luoghi, invece,
in cui gli istituti non furono sottratti con tale atto formale, rimase integra la
giurisdizione del vescovo locale.5' Inoltre il medesimo patriarca fissé in modo
definitivo, dal punto di vista giuridico, i contenuti di questo privilegio
patriarcale.54 Lo stauropegio, dal giorno della lissazione della croce, oltre a
sottrarre il monastero dalla giurisdizione del vescovo, trasferisce al patriarca anche
le prerogative episcopali. come il diritto dell'impartizione degli ordini sacri, la
benedizione dell’egumeno, la correzione degli errori spirituali, I'infiizione delle

*7 BECKET SOULE, The Stauropegical Monastery, 149; vedasi anche; HERMAN, Ricerche,
370.

Js HERMAN, Ricerche, 354.

1” BECKET SOULE, The Stauropegical Monasiery, 155.

Vedasi: E. HERMAN, Das bischoéfliche Abgabenwesen im Patriarchat von Konstantinopel
vom XIl. bis zur Mitte des XIX. Jahrhunderts, in; Orientalia Christiana Periodiea 5 (1939) 434-513;
449ss; BECKET SOULE, The Stauropegical Monastcry, 150-151.

51 HERMAN, Das bischofliche Abgabenwesen. 450-451.

52 Cf. PUJOL, La vita, 149-150; BECKET SOULE, The Stauropegical Monastcry. 153.

51 HERMAN. Das bischofliche Abgabenwesen, 451. Ma cf. anche: "Il monastero essendo
slavropegiaco, tune lesue dipendenze sonn slavropegiache, in qualunque luogo si trovino e di qualsiasi
natura siano”, KOROLEVSKIJ, Studio, 359 (corsivo ncll’originale).

54 DESLANDES, Une question, 315.



275

pene canoniche, la visitazione canonica, la commemorazione liturgica ed il
pagamento dei tribuli. Lo stauropegio, oltre ai monasteri, pud essere conccsso
anche a Chiese ed ai oratori."

Nonostante tali impegni dei patriarehi nei deflnire meglio la prassi dello
«stauropegio» e quindi eliminame le relative anomalie, Pimperatore Michele
Paleologos — come sappiamo motivato anche dalla sua avversione verso Giovanni
Beceos - con la sua Novella "De stauropegiis" nell’anno 1279 tolse questa facolta
in quanto abuso senza fondamento canonico. In seguito perd i patriarehi
cominciarono di nuovo a eoneedere questo privilegio.56 *

Come un interessante fenomeno atipico, ricordiamo che nella C'ittd imperiale
furono dichiarati stauropegiaci anche quei tre monasteri che servivano come
residenza provvisoria ai patriarehi (greco-ortodossi) delle sedi di Alessandria,
Antiochia e Gerusalemme.

Negli Ultimi secoli dell'lmpero, il patriarca ecumenico fece sentirc sempre di
pit la sua crescente influenza di fronte al potere civile anche in questo campo, e
quindi i monasteri imperiali furono man mano sottoposti all'autorita patriareale.58
Come esempio emblematico di questo processo, alla fine dei XIV secolo anche i
monasteri dei Monte Athos subirono questa Sorte.™

Le controversie sul privilegio stauropegiaco non si placarono neanche nei
secoli posteriori. Basti qui ricordare le relative tendenze limitative espresse nei
commcntari dei llgéaXiov, ovvero della veemente opposizione a questo istituto da
patte di Andrei(u) $aguna."™ Nonostante ci6. lo "stauropegio" a partire dal IX
secolo fa parte integrante delle eompetenze dei patriarca ecumenico. Non c’e
dubbio che esso non si basi su un'esplicita affermazione testuale nei “sacri
canones". Tuttavia tale diritto e derivabile dai pit eelebri canoni ecumenici, i quali
investirono i titolari di queste sedi eminenti con una vera giurisdizionc superiore
su lutlo il territorio patriarcale/’l Non e a caso che l’istituto, malgrado le riserve

suindicate, sia tuttora un elemento stabile dei patrimonio giuridico delle Chiese
ortodosse.62

Cf. IIl.LKMAN. Ricerche, 353; DESI.ANDES, Unc question, 315; PUJOL, La vita. 149. (Per
un clenco pili dettagliato e completo sugli effctli dei privilegio stauropegiaco vedasi: OSTF.RLE. De
monasterio, 455-456.)

PUJOL, La vita, 149; BUCKET SOIJLL, The Stauropegical Monastery, 154.

>> KOROI.EVSKIJ, Studio. 357.

* HERMAN, Ricerche. 355, 370ss. Ne 6 un segno che dal XIII. secolo I'epiteto «patriareale» tu
spesso aggiunto al titolo dei monasteri imperiali. anzi talvolta il primo addirittura sostituisce I'altro;
HERMAN. Ricerche, 355.

HERMAN, Ricerche, 371; cf. anche: J. GRIBOMONT, Athos, in: DIP, 1.961-973.963.

““ A. SCHAGUNA, Coinpendium des kanonischen Rechtes der einen, heiligen, allgemeinen und
apostolischen Kirche, Hermannstudl 1868, §§ 238-241. p. 199-203.

61 Cf. COUSSA. Stauropegio. 1289.

Cf. DESLANDES, Unc question, 317-318; BECKET SOULE. The Stauropegical Monastery,
155-156.



276

L’istituto dello “stauropegio”, per mezzo delle codificazioni moderne del XX
secolo, e stato pienamente ripristinato anehe nelle C'hiese orientali cattoliche.6l *a

sua configurazione attuale, seguendo le orme della su riferita prassi e approfondita
nell’epoca tardo-bizantina, rispeechia un sano equilibrio, tra I’altro sollecitato gia
da Korolevskij. Infatti, mentre la decisione patriarcale circa I’erezione canonica di
un monastero stauropegiaco 6 libera dal "placet” del vescovo interessato, essa e
invece sottoposta al controllo del Sinodo permanente.64 Infme e da tener presente
che lo stato giuridico in questione si concede sempre «non in malum sed in
bonum» e di conseguenza pud subire anche delle limitazioni.65

Il. L 'identificazione tecnico-giuridica dellafigura dell 'abbazia «nullius»
ed il monastero «stauropegiaco»

1. L’abbazia “nullius dioecesis”

La vera realta giuridica dell'abbazia nullius dicecesis si rivela nel suo

confronto con i vari tipi e gradi dell’idea deH**exemptio”. Com'e noto, riguardo
alla posizione dei “prelati inferiori*,66 630sFF come suH’immunitad religiosa nei

confronti della giurisdizione episcopale, la dottrina tradizionale di solito distingue
tre gradi di autonomia:6

(1) Il grado pil basso riguarda i prelati di quei luoghi che godono solo di una
“exemptio passiva". In forza di qucsta immunitd, il superiore relativo dal punto di
vista giurisdizionale viene separato dal vescovo locale, ed egli stesso gode di una
giurisdizione quasi-episcopale, ma solo sopra un gruppo ben determinato e solo
entro le mura di una certa chiesa, di un monastero o convento. Questa
giurisdizione non si estende oltre al luogo esentato, e dunque non comporta
giurisdizione «ad extra» sopra una certa porzione di clero e popolo. Inoltre, il
rispetlivo luogo rimane parte integra della diocesi, sebbene I’istituto stesso come

61 Per un quadro generale sulla presenza degli istituti stauropegiaci nelle Chiese orientali
cattoliche vedasi: DESLANDF.S, Une question, 319-322; KOROLEVSKIJ, Studio, 361ss; BECKET
SOULE, The Stauropegical Monastery, 158ss.

64 CCEO e. 486, § 1; KOROLEVSKIJ, Studio, 369-370,

6’ Per un elenco dettagliato sulle tradizionali competcnze patriarcali, riportale dal inp. Postquam
apostolicis (1954), e non di meno sulle ragioni per le loro limitazioni, vedasi: C. PUJOL, De religiosis
orientalibus ad normam vigentis iuris, Roma 1957,432ss.

““ Secondo la dottrina elassiea “el conccpto gcndrico de prelado tenia como principal
earacteristica la jurisdiccion: prelado era el clerigo con juridiccion ordinaria cn cl fttcro externo, con
indipendencia del concreto oficio que pudiera ejcrccr’, VIANA, Derccho, 94. Cf. anche: BENKO, The
Abhot, 1-9; e piu in generale: I. PALAZZIMI, Prelati, in: Dictionarium morale et canonicum [in
seguilo: DMC], P. PALAZZINL1 (cd.), 111, Roma 1966, 735-738.

67 Cf. p. e. WERNZ-VIDAL, lus Canonicum, n. 563, 591-592; VIANA, Derecho, 94-97. Noto
invece che riguardo al preciso contenuto giuridico di questc tre categoric, alle rispettive
denominazioni, alle distinzioni tra di loro ed agli esempi elencati per i singoli tipi, nella letteratura si
verificano alcune divergenze; cf. ancora: MULLER, La notion, 122ss; BENKO, The Abbot, 6-8;
BAUCHER, Abbaye, 16;S. KUNEK, Egyhéazjog, Budapest 71894, 286-288.



277

tale non nc Caccia parte.'s (Godono di una lalc «exemptio passiva», per esempio, i
superiori maggiori di un ordinc religioso clericale, la potesta dei quali si limita alle
persone appartenenti alle loro case.)

(2) Nel secondo grado il prelato gode di una certa "exemptio acliva", in forza
della quale la sua giurisdizione si estende anche «ad extra», e quindi sul clero e il
popolo di una certa regione situata enlro la diocesi. La giurisdizione attiva in
guesta ipotesi perd ancora non comporta il completo smembramento di questa
«sua» regione dal territorio della diocesi. Essa invece ne rimane parte integra,
come un’«enclave» interna. Come si vede. in quest’ipotesi si pud parlare di un
territorio «proprio» del prelato inferiore solo in senso lato ed impreciso.M (Questa
configurazione nella dottrina a volte venne riferita anche con il termine "exemptio
scm/*-activa”. °©)

(3) Nel caso del grado pii elcvato di autonomia invece, oltre alla
giurisdizione "ad extra" in clero el populo del prelato. estesa a certi territori piti 0
meno vicini, questi medesimi vengono staccati da quello della diocesi in cui
I'abbazia si trova. Quindi la carattcristica distintiva di questa terza configurazione
rispetto alle altre due precedcnti sta nella sua perfetta "e.c//6territorialita" nei
confronti della diocesi stessa. Cosi il territorio di una tale abbazia costituisce una
“vere nullius diaecesis™: b quindi non solo "esente", libero eine (entro certi limiti)
dalla giurisdizione del vescovo locale, bensi un "territorium separatum". Il
vescovo nei suoi confronti e ormai solo un prelato vicino. e non e pil un'autorita
superiore. Come Prospcro Fagnani scrisse:

"constituilur locus nullius dia-cesis non per simplicem exemptionem a
jurisdictione dicecesani. sei! per dismembrationem territorii, cum omnimoda
jurisdictione inferioris pradati in cleruni et populum, excluso episcopo.”

Giova notare che spesso a questa figura viene applicato il termine
deH"exemptio activa".7" Tuttavia, come evidenzia anche il brano appena citato

del "Doctor Caicus Oculatissimus", in questa relazione e pil corretto evitare

fll Cf. "locus in dioxesi sed non de dia-ccsi".

** Cf. lcrTitorio "intra dicecesim, nun extra diccccsim”. (Mcntre alcuni qualificano questa
giurisdizione semplicemente esclusiva nei confronti del Vescovo locale, altri rilengono il contrario; cf.
BENKO, The Abbot, 6-7, vs. VIANA, Derecho, 96.)

BENKO, The Abbot. 7; cf. MULLER, La notion, 125.

71 P. FAGNANI, Commcnlaria in libros Decretalium. Venctiis 1696, cap. Ciravc, de officio
Ordinarii. n. 10; citato da BAUCIIER, Abbayc, 17.

" “Pncterea, exemptio localis dicitur passiva. si locus manct quidem in alieno territorio sed
spiritualitcr ab eo subtrahitur. ut fit v. gr. in lure Intcrnationali quoad priviiegia quie dicuntur
cxtraterritorialitatis. Dicitur autem activa si exemptio sit perfecta, ita ul physiee locus a quacumque
dioiecesi separctur et territorium nullius cfficiatur.”; A. PUGLIESE, Privilegium exemplionis, in
DMC, Ill, 797 (il corsivo e nell'originale); cf. ancora M. CON | E A CORONATA. Institutioncs iuris
canonici ad usum utriusque cleri et scholarum, vol. |, Taurini ;1939, 823.



278

I'applicazione del termine “exemptio”. Quest’ultimo, infalti, si riferisce piuttosto
alla correlazione potestativa, e quindi, nei due casi sopracitati, al grado (o meglio
alla misura) della dipendenza o della concorrenza giurisdizionale dcl prelato
minore riguardo al vescovo.

Nel caso di un'abate vere nullius, invcce, semplicemente non c’e pil questa
correlazione. Nei confronti della relativa dioeesi (ormai solo limitrofa) egli non e
semplicemente immune dalla giurisdizione del vescovo locale, ovvero concorrente
ad essa in una certa misura, bensi e pienamente “evtraterritoriale”.7” Certo, per
guanto riguarda la sua origine storica, la figura dell’abbazia «nullius dicecesis»
risale all“‘exemptio”. Nella sua forma definitiva pero essa dev'essere qualificata
non per via di queslo momento negativo (esenzione dalla potesta episcopale),
bensi in base agli elementi positivi come il territorio separate e la giurisdizione
propria. Infatti, mentre P*“exemptio”, per quanto la sua essenza consiste nel
sottomettere in qualche misura i soggetti interessati direttamente al romano
pontefice, la qualita nullius, invece, trasferisce un territorio da un ordinario locale
ad un altro [ordinario locale].14 Al contrario di quest’ultimo stato perfettamente
“ex/rflterritoriale”, i prelati delle prime due categorie suindicate (siano essi
regolari o secolari), sono in qualche modo w/ra-diocesani.

In forza di questa sua posizione l’abate “di nessuna dioeesi” 6 un vero
“Ordinarius locS\ un “semi-episcopus”, un prelato investito con tutta la
giurisdizione episcopale di un territorio esclusivamente suo.

2. 1l monastero ““stauropegiaco”

Alla fine vorrei far vedere come I’altro oggetto del nostro percorso, e cioe i!

monastero stauropegiaco, si inserisca nella struttura gerarchica della Chiesa. La
sua essenza giuridica e espressa dalle seguenti caratteristiche.” Secondo la

definizione di Climent Pujol

“Stauropegium esl forma typice orientalis exemptionis, qua iurisdictio in
monasterium vel ecclesiam, qu<e secundum normas ordinarias iuris Epicopo* * * *

>* Cf. “Il s’ensuil que, & parier rigoureusement, on ne peut pas dirc d’un lieu nullius qu'il se
irouve dans un diocese. Au contraire, s'il s'agit d’un lieu simplement exempt, ec lieu est vraiment dans
un diocese, et c’cst avec raison qu’on le dit.”, BAUCHER, Abbaye. 17.

MULLER, La notion, 126. Nel processo di sistematizzazione la classificazione dello stato
nullius sotto la categoria deH"exemptio” [activaj I'u operata da lldcphon.se Clemente de Arostegui. “Le
nullius resta de ce lait inclus dans le genre d’exemption: degre de liberte eminente (plenaria,
plensissima, activa) qui garde cet aspect unilateral et negatifde I'alTranchisscment. D’ol aujourd'hui
encore la qualite nullius est regardee commc un privilege particulier, rare et enviable”, MULLER. La
notion, 125-126. Benche nella prassi della Rota romana (XVIII sec.) siano stati evidenziati anche gli
aspetti positivi (come territorio perfettamente separato, giurisdizione propria), la ligura dell’abbazta
nullius dicecesis e definitivamente passata da una categoria di privilegio particolare ad un istiluto del
diritto comune solo per via della codificazione pio-benedettina; cf. MULLER, La notion, 137, 144.

15 Come ho precisato ncH’introduzione, in questa parle sistematica dello Studio mi limito alla
disciplina delle Chiese orientali cailoliche.



279

loci competeret, ad Patriarcham transfertur, cum plena exclusionc episcopalis
iurisdictionis.””’6

L'atto dell'erezione di un monastero stauropegiaco da parte dcl patriarca,
comporta la piena sottrazione dcll’istituto all’autoritd del vescovo locale. |l
monastero insignito di qucsto privilegio non solo viene esonerato dalla
giurisdizione del vcscovo deH'eparchia suffraganea in cui e situato, in piii il suo
territorio viene smembrato dall'eparchia.

Come si vede da questo punto di vista lo “stauropegion” monastico
assomiglia all’abbazia "nullius dicecesis": Il rispettivo territorio, in ambo i casi, e
un “terrilorium Separation”, cioc completamente disgiunto dalla diocesi
(dall’eparchia) di origine.

Tuttavia, tra Ic due figure giuridichc vi sono anche alcune differcnze salienti.
Nel caso dell’abbazia “nullius dicecesis”, come abbiamo visto, il territorio scparato
diventa indipendente, da considerarsi alla stessa strcgua di una Chiesa particolarc,
in cui i dirilti episcopali rientrano nella competenza del medesimo abate che fa
capo aH’abbézia.77 Nella figura di qucsto prclato sono quindi uniti due uffici:
quello di superiore rcligioso autonomo e quello di capo di una Chiesa particolare.

Il monastero stauropegiaco invece, nonostante sia perfettamente separato
dall’eparchia in cui e ubicato, non t un’unitd «nullius», o per lo meno non lo e
riguardo al suo governo estemo. Infatti, in questo caso - contrariamente all’abale
nullius — I’egumcno del monastero rispettivo non e "gerarca del luogo" ai sensi del
can. 984, § 2 del CC’EO. Questa funzione spetta al patriarca, anche se i relativi
diritti c compiti possono esscre svolti da un suo delegato (“csarca”).K Se invece ci
si intcrroga suilo slato «nullius» del monastero stauropegiaco dal punto di vista
dell’appartenenza eparchiale del territorio smembrato, si deve dire che, nel senso
stretto della parola, esso e veramente un luogo “nullius dimcesis™. Infatti, il
territorio del monastero stauropegiaco non fa parte "di nessuna eparchia”. Mentre,
da una parte, non appartiene pii all’eparchia di origine in cui e fisicamente
ubicato, dall’altra, la sua sottomissione alla diretta ed esclusiva potesta
governativa del patriarca non comporta - come scmbra suggerire qualche
dicitura’0 — al contempo la sua annessione al territorio dcll'eparchia patriarcale,
come fosse una qualche sua enclave lontana. Sembra trattarsi, invece, di una
"isola" (un’enclave), collegata al suo gerarca del luogo non in virtll del far parte76 * * *

76 PUJOL, De religiosis, 429.

"Cf. CIC 1917, c. 215, § 2 (CIC 1983, c. 381, § 2).

n Cf. MILASCH, Das Kirchenrecht. 672-673,

7 Cf. il patriarca esimc quei monasteri |.stauropcgiaci| dall’autoritéa del vescovo del luogo,
e li sottomettc alla sua piena. immediata cd eslusiva giurisdizione. rendendoli esenti. non soltanto
personalmente, ma anche localmente, quasifacendoli entrare afar parte della eparchia patriarcale”,
in: J. RL/.AC. Diritto e vita religiosa presso gli orientali uniti, in: DIP 3 (1976) 677 (il corsivo e mio).
Da questo punto di vista e pill esatta invece un'altra osservazionc del medesimo autore — nella sua
prima parte rievocata anche durante la denua recognitia del rispettivo Schema del SC1CO - secondo il
quéle il monastero stauropegiaco e ,una specie di abbazia nullius, con la differenza pero che il

superiore dcl monastero stauropegiaco non diventa Ordinario del luogo. cosa che avviene solo nci
monasteri esarchici”, tEZAC, Stauropegio, 221; cf. Nunlia 16 (1983) 60.



280

della sua cparchia (patriarcale), bensi solo per via della sostituzione della potesta
governativa esteriore del vescovo locale con quella del patriarca in qualita di
gerarca del luogo. Questo cambiamento della sottomissione giurisdizionale non

coraporta tuttavia, secondo l'opinione comune, l’incorporazione del territorio
separato all’eparchia patriarcale M

In sintesi, possiamo dunque riaffermare che tra i’abbazia «nullius» ed il
monastero stauropegiaco — malgrado abbiano un elemento di rilievo in comune,
rappresentato dalla loro “ex/raterritorialita” - vi e una differenza essenziale.
Conseguentemenle all’equiparazione dell’abate al vescovo diocesano, I'abbazia
“nullius dicecesis” e una vera Chiesa particolare, mentre il monastero
stauropegiaco come tale non lo e.

//l. Breviosservazionicirca gli “Esarcati territoriali"
I. La figura canonica nel C'CEO

Comc sappiamo, anche il diritto orientale conosce, invece, la figura canonica
del “monastero esarchico” (ovvero, con un nome forse pil univoco, I’”esarcato
territoriale®), che corrisponde sostanzialmente, per lo mono quello orientale
catlolico, all’abbazia “nullius diceecesis”.

Queste circoscrizioni hanno un territorio distaccato dalle eparchie limitrofe, e

sono rette da un gerarca proprio, chiamato abate-esarca, con poteri [quasi-]
episcopali.sl Nella Chiesa cattolica attualmente c’e un solo esarcato territoriale:

I’antico monastero di Grottaferrata, elevato a questo rango nel 1937, da Papa Pio
XI1.80 81

80 In modo indiretto anche la stcsura del c. 101 (CCEO) scmbra confermare quesla visione.
Infalti esso rimanda come a Ire categorie dislinte aN’eparchia patriarcale, ai monasteri stauropegiaci e
agli altri luoghi della Chiesa palriarcale dove non c crctla ne un‘eparchia ne un esarcato.

81 J. Bli/.AC, Esarchici, monasteri, in: DIP 3, 1271.

82 PIUS XI, const. ap. Pervetustum CriptaderraUe Ccenobium, 26. IX. 1937, in: AAS 30 (1938)
183-186; ef. S. PARENT1, Il monastero esarchico di Grottaferrata e la Chiesa italo-albanese, in:
Apollinaris 73 (2000) 1-4, 644-645; cf, anche: N. BORGIA, La badia di Grottaferrata nel diritto
ecclesiastico bizantino, Grottaferrata 1968; N. LODA, Il nuovo Typikondn del monastero esarchico di
S. Maria di Grottaferrata. in: Commentarium pro religiosis et missionariis 83 (2002) 1-2, 41-66. Questo
monastero, come sappiamo, da qualche tempo aspira allo stato di Chiesa sui iuris (cf. PARENT]I, 660-
661). Sc tale rango gli fosse ufficialmente riconosciuto, saremmo di fronte ad una figura canonica assai
simile a quella dell’antico monastero arcivescovile di S. Caterina al Monte Sinai. Qucst’ultimo, infatti,
dal 1575 viene annoverato tra le Chiese autonome del mondo ortodosso. Esso, di conseguen/a, non e
un semplice "monastero esarchico”, e cioc luogo monastico separato dalle eparchie limitrofe, bensi
formalmente (o piuttosto teoricamente) rientra nella struttura intermedia, di livello sovraepiscopale,
della Chiesa. Da quest’ultimo punto di vista si tratta perd piuttosto solo di un rango onorifico, in
quanto la comunita in questione, data la sua scarsa realta sociologica c struttura governativa, non c in
grado di corrispondere alle esigenze deH'autogovemo di livello intermedio, realtd contrassegnata in
Oriente da una sinodalitd episcopale. (Per la storia del monastero vedasi: DE MEESTER, De
monachico statu, 188-189; M. I.ACKO, Il Monastero di S. Catemia al Monte Sinai, in: Oriente
Cristiano 6 [1966] 4, 55-81.)



281

Nella descrizione del mp. Cleri scmctitati la figura dell’esarcato territoriale
era pralicamente identica a quella dell’abbazia “nullius direcesis”. Questo fatto fa
sorgere la domanda se, in modo analogo alle abbazie teritoriali,85 anche questi
esarcati debbano essere considerati oggi come ligure ormai ““fuori moda”,
circoscrizioni sfavorite per il pastorale futuro? Cerco di rispondere a questa
domanda in due tappe.

(1) Secondo il CCEO I’esarca governa la sua Chiesa particolare o a nome
proprio, o a nome di colui dal quéle e stato nominato. La quaiificazione della sua
potesta deve essere precisata nel documento dell’erezione del relativo esarcato.84
Dalla stesura attuale di questa norma codiciale sembra risultare che, oltre alla Sede
Apostolica, anche il patriarca (o 'arcivescovo maggiore) sia oggi autorizzato ad
erigere un esarcato in cui I’esarca funga “ad instar episcopi”, e cioe goda di una
potesta ordinaria propria.

Quest’ultima figura nella nomenclatura vecchia del mp. Cleri sanctitati si
chiamava «esarcato territoriale», o esarcato con territorio (e popolo) proprio,85 e
coincideva con una Chiesa particolare nata attomo ad un monastero separato dalle
eparchie limitrofe. La sua configurazione, quindi, nel regime precedente
corrispondeva perfettamente e necessariamente alle abbazie “nullius dioecesis”.86
Sia l'erezione di un tale esarcato ehe la nomina del rispettvo esarca era riservata
alla Sede Apostolica.$

Invecc nella fonnulazione dello ius vigens orientale non c’e segno che tale
identificazione sia anche oggi perfetla e obbligatoria. Anzi, un’osservazione
attenta della codificazione orientale mette in rilievo come I'esarca «ad instar
episcopi» possa oggi seguire anche la fisionomia dell'altra configurazione «nullius
dicecesis», attualmente denominata nel diritto latino prelatura territoriale,88 e,
conseguentemente, non solo quella dell'abbazia territoriale, come risultava dalla
sucitata stesura del mp. Cleri sanctitati.

Senza dubbio, il brano appena citato insiste sul carattere «fortemente
eccezionale» della figura dell’esarca di potestd propria. Tuttavia, ci si potrebbe
chiedere se questa riaffermazione non sia forse dovuta al fatto che la vecchia
figura dell’esarcato territoriale nel Cleri sanctitati fu esplicitamente identificata* 17

81 Cf. mp. Catholica F.cclesia, nt. 2').

M CCEOc. 312.

’5 Cf. CS cc. 362-365,

““CSc. 362, § 2; cf. V. POSP1SHII, Code ofOriental Canon Law. The Law on Persons: Riles -
Persons in General - Clergy and Hierarchy - Monks and Religious Laity |English Translation and
Differential Commenlary], Ford City 1960. 166.

17CSc. 362, 8 I.c. 363, § I.

““ "In hoc titulo recogniti sunt canones 362-391 M. p. «Cleri sanctitati», in quibus de tribus
speciebus Exarchorunt normte traduntur, scilicet a) de Exarchis cum territorio proprio; b) de F.xarchis
Apostolici; c) de Exarchis patriarchalibus. [...] Imprimis de exarchia agitur quam Exarehus regit
nomine non proprio sed illius qui cum nominavit (Sedis Apotolicte, vel Patriarchte). Secundo tarnen
loco, forte ut exceptio qutedam, nominatur exarchia (can. 283, § 2), cum proprio populo, qute
assimilatur, technicis Latinte Ecclesia; vocibus adhibitis, 'prtclatura: aut abbatia; nullius’ [...]", in:
Nuntia 19(1984) 19.



282

con Vabbazia indipendente, figura — come abbiamo visto - proprio poco tempo
prima sconsigliata dal mp. Catholica ecclesia come organizzazione adatta per
I’attivitd pastorale.89 D9konseguenza si potrebbe supporre che la sfavorevole presa
di posizione appena citata della codificazone orientale riguardi piuttosto solo
I’esarcato territoriale che sarebbe eretto attorno ad un monastero, e non invece la
figura che e analoga alla prelatura territoriale.

(2) La seconda osservazione e di carattere pratico. Nelle Chiese sui iuris
“maggiori” non risultano conseguenze del fatto che un esarcato sia di carattere
vicariale piuttosto che un esarcato “territoriale”, guidato cioe da un prelato con
potesta propria. In una Chiesa metropolitana, invece, la differenza potrebbe avere
qualche conseguenza giuridica. Infatti, nel caso di una Chiesa metropolitana una
circoscrizione govemativa di carattere vicariale non pud essere altro che un
esarcato aposlolico, in quanlo il metropolita sui iuris - diversamente dal patriarca
e dall'arcivescovo maggiore — non e autorizzato ad erigere delle Chiese
particolari. Un esarcato apostolico come tale, salvo forse rare eccezioni, e
immedialamente soggetto alla Sede Apostolica, e di conseguenza «sfugge», in
qualche modo, alla superiore potesta di governo della rispettiva Chiesa. Cosi nel
caso, per esempio, dei ricorsi gerarchici, mentre contro un decreto di un vescovo
suffraganeo, ovvero di un esarca territoriale “ad instar episcopi” il ricorso
dovrebbe essere indirizzato al metropolita sui iuris,"" nel caso in cui il decreto
fosse emanato da un esarca apostolico, il ricorso dovrebbe essere indirizzato
direttemante alla Congregazione orientale.

In breve, I'esarcato territoriale «ad instar eparchias» — istituto parallelo alle
attuali abbazie e prelature territoriali — per lo meno nelle Chiese metropolitane, e
una figura giuridica pit confacente rispctto all’esarcato apostolico, per quanto
conceme le esigenze interne di autonomia e di compattezza ecclesiologica della
relativa Chiesa sui iuris. Certo, oggi I’esarcato territoriale (ovvero I’esarcato “ad
instar eparchite") anche nelle Chiese metropolitane seguirebbe piuttosto la figura
analoga della prelatura territoriale,” o per lo meno sarebbe servito
preferibilmente da un clero secolare. Tuttavia, ci sono alcuni elementi che
nell’ambito orientale permetterebbero di rivolgersi forse con pil facilita alla figura
dell'esarcato territoriale eretta intorno ad un monastero, di quanto non sia previsto
dallo ins vigens latino.

a) Nel caso dell’erezione di un esarcato orientale, come ci dimostra anche la
prassi recente della Sede Apostolica, si insiste di meno sulla presenza di

Cf. lant. 29.

w Cf P. SZABO, Analisi della competenza giuridica del Metropolita "sui iuris”, in: Harare viatn
Domino. Commemorative Studies on the Occasion of Rt. Rcv. Polikérp F. Zakar OCist 75lh Birthday.
A. SZUKOMI (ed.), Budapest 2005, 169; cf. CCEO can. 997. § I.

91 Benche sia una soluzionc di per sc provvisoria e in se rara, la prelatura territoriale oggi non si
considera piU una figura canonica sl'avorita. ma piuttosto un instituto dcH'ordinamento canonico
generale; cf VIANA, Derecho, 129.



283

tutti gli elementi sociologici ed islituzionali che sono condizioni di una
vera e completa ecclesialitd.92

b) Nel diritto orientale - contrariamente all’innovazione degli ordini

monastici del diritto latino - I'ufflcio dell’igumeno tuttora pud essere
conferito "ad tempus indeterminatum? 93

c) Neanche il diritto orientale esclude che in un esarcato territoriale
monastico siano incardinati anche dei chierici secolari.%

2. La figura dei “monasteri esarchici’’ nel diritto greco-ortodosso

Sembra invece richiedere un ulteriore approfondimento la questione sc anche
i cosiddetti “monasteri esarchici” (povaanipvn efapxuc&) dclla Chiesa di
Costanlinopoli possano essere considerati come vere Chie.se, e quindi pienamente

equiparati alla categoria dell'esarcato territoriale e dell'abbazia “nullius
diocecesis”.95 * *

Salvi errori, sembrano orientarsi in questa direzione, per esempio, alcune
osscrvazioni di Jan Re/i6.“6 Questa breve voce di dizionario, appena citala, segue

uno scritto di Placide de Meester. Quest’ultimo, perd, paria piuttosto della

comparabilila tra le figure del “monastero esarchico” e dell'abbazia “nullius
dicccesis™.9, E vero che una lettera di papa Innocenzo Xl applica expressix verhis

n Cf. I’ SZABO, Stato altuale e prospettive della convivenza dellc Chiesc eattoliche ‘sui iuris',
in: CONSOCIATK) INTERNATIONALIS STUDIO IURIS CANONICI PROMOVHNDO SOC'IETA
PF.R IL DIRITTO DELLE CHIESE ORIENTALL Terrilorialitd e personalitd nel diritto canonico e
ecclcsiaslico 1l diritto canonico di fronte al Terzo Millennio. Atti del Congrcsso Internazionale,
Universita Catlolica Paxméany Peter. Budapest 2-7 setlembre 2001, P. F.RDO P. S/ABO (a eura di).
Budapest 2002, 239-247.

CCEO c. 444, § 1; cf. PUJOL, La vita, 178-179. (Negli orientamenti su indicati del mp.
Catholica eeelesia, come scrive Giuseppe Lobina, avra influilo anche la tendenza ad eliminare dalle
costituzioni degli Ordini monastici la norma riguardante I'clezione «ad vitam» dell'abate; LOBINA. Le
abbazie, 14.)

M Per easi analoghi dellc abbazie «nullius dicecesis» con elero prcvalentemente secolarc vedasi:
LOBINA. Le abbazie, 10; ed ancora: BENKO. The Abbol, 3,8.

55 Questa tematica ei porta al di |a degli stretti limiti del mio argomento, nia ne e collegato, in
quanto la ligura del monastero esarchico £ affine a quell» stauropegiaco. Con quest’ultima ridessione
comparativistica la mia intenzione si limita semplicementc a mettere a fuoco una questione nelTintento
di aiutare a eapire meglio un istitulo ortodosso da parle caltolica. Le mie proposizioni partiranno dalle
categorie del diritto canonico cattolico, e faeilmente indicheranno segni di una scarsa conoscenza della
rispettiva diseiplina ortodossa. Per questo Ein dall'inizio saré grato agli esperti del settore per le
evcntuali correzioni e osscrvazioni critiche.

“'Esarchici. monasteri’ Equivalgono alle «ahhatie nullius» nel diritto latino: sono territori
distaecati da una dioeesi e rette da un prelato proprio con poteri quasi-episeopali come Ordinario”. Il
nostro autore classilica, tra I'altro, anche il monastero di S. Giovanni Teologo dell’isola di Patmos
come esempio di questa categoria (...] poi alla fine concludc: ,da tali monasteri [esarchieij
assomigliano molto i monasteri stauropegiaci che si potrebbero anche chiamare esarchie patriarcah”,
RE7AC. Esarchici, 1271 (il corsivo e mio); cf anche la line della nt. 79.

"Monasteria illa exarchica seu exarehialia comparari possuni Abbatiis nullius, quarum
instituto viget apud monachos occidentales”, DE MEESTER, De monachico statu. 189.



284

questa categoria giuridica occidentale al monastero di Patmos.”™ Tuttavia,
traltandosi di un documento cattolico che risale, inoltre, ad una epoca precedente
alla standardizzazione della figura canonica in questione, avvenuta solo con la
codificazione, ne deriva che neanche da questo brano sembra essere corretto
arrivare a conclusioni precipitate.

Senz’altro anche questi esarchi sono muniti di tanti incarichi e facoltaw che
sembrerebbero equipararli agli abali “nullius dioecesis™ ed agli esarchi territoriali
(cattolici) su indicati. Tuttavia, se il vero vescovo dei monasteri esarchici
(ortodossi) non e resarca-egumeno, bensi il patriarca (ecumenico), come si
afferma nel caso del monastero di Patmos, allora rimane qualche perplessita.
Infatti, proprio per questa ragione sembra che il ‘“monastero esarchico” in
guestione non possa in se costituire una Chiesa particolare, ma sia un'istituzione
che rientri piuttosto nella categoria del monastero stauropegiaco, o comunque se
ne avvicini. E evidente che benchd il suo egumeno sia munito di facolta stabili,
queste ultime perd, salvi errori, hon equiparono l'esarca-egumeno alla figura del
vescovo eparchiale. (L™equiparazione®“ in questo contesto significa
un'identificazione di due figure canoniche a tutti gli efTetti giuridici.) Da questo
fatto sembra derivare che la comunita affidata alla sua cura, come tale, non formi
una vera Chiesa locale, malgrado il “monastero esarchico” in questione abbia un
territorio con popolo proprio. L'ufficio delPesarca-egumeno in questa ipotesi — in
armonia dunque con la sua origine, ma contrariamente all'abate di un esarcato
territoriale cattolico, ufficio oggi equiparato a quello del vescovo eparchiale®8 ¥01
sarebbe tuttora piuttosto solo di carattere pratico-ispettivo. (L’esarca-egumeno di
Patmos viene qualificato dalle fonti anche come vicario patriarcale."" Alla luce
delle osservazioni finora falte, anche questo titolo sembra rifcrirsi ad una funzione
puramente sostitutiva e non invece ad una vera “capitalitd” nei confronti di una
comunitd ecclesiastica.l02 Giova notare che la figura del vicario patriarcale e
conosciuta anche nelle Chiese orientali cattoliche. Questo titolo perd, ignorato dal
CCEO, anche qui fa riferimento ad uffici tra loro diversi. Comunque, questi Ultimi
ora dovrebbero essere ben distinti dall’ufficio degli esarchi patriarcali. Infatti
mentre i primi sostituiscono il patriarca in competenze piu o ineno parziali e

98 "Sub hoc latinorum conceptu autonomiam dicecesanam Palniorum monachorum agnovil pap;!
Innocentius XI. Nam, dum litlcris 28 martii anni 1661 sub pccna cxcommunicationis iubcl ul latini
principcs restituant monaslerio bona ci rapla, hsc scribil: Nupcr siquidcm pro partc dilcctorum
liliorum abbalis cl conventus monaslerii S. loannis Evangclista: insula.* Patmos, ordinis S. Basilii (*’jn
nullius direcesis. provincix Constanlinopohtame, nobis expositum full, quod nonnulli iniquitatis filu
|... f. DL MEESTER, De monachico statu. 189.

”? Cf. DE MEESTER, De monachico slatu, 189-190.

lw) CCEO c. 313.

101 DE MEESTER. De monachico statu, 189.

10’ Questa ,capitalitd" nuclco di una Chiesa particolare, consistc  ul minimum - nell'integra
capacitéd giuridica del govemo locale, rapprcscntata dalla triplice polesla govemativa, garantita
quest'uhima appunto per via dell'equiparazione dei capi dolle Chiese particolari meno perlene con il
vescovo eparchiale. Qucsla capitalitd, di conscguenza, nel suo senso minimale, non e incompatibile ne
con la mancanza del caraltere episcopale, ne con il carattere vicariale nella natura della potesta
esercitata.



285

tassative,103 gli Ultimi nel CCEO appaiono comc capi autonomi di una Chiesa
particolare, anche se esercitano il loro potere govemativo in nome del patriarea.)

In sintesi, la ligura dell’igumeno-csarca di un "monastero esarchico” non e
standardizzata sul livello dello ius commune e. di conseguenze, le sue competenze
devono essere indentificatc da documcnti singolari. Essi sono “vicari palriarcali”,
e quindi rappresentanli pii o meno stabili dcl patriarea, ma non sono di tatto
equiparati ai vescovi eparchiali. condizione, quest'ultima, necessaria e sufficiente
per godere dell’integrita della potesta governativa che, dal punto di vista giuridico,
costituisce il nucleo creativo di una “Ecclesia”.

Se la differenza appena esposta e corretta, allora non sembra essere
opportuno l'uso indistinto del termine “monastero esarchico” per far riferimento
sia agli esarcati territoriali cattolici che ai govaonipia djapxuca."l4

IV. Conclusioni

1. Ambedue le figure giuridiche trattate nel presente percorso I'abbazia
“nullius diceecesis" ed il monastero stauropegiaco - sono “forme” locali di
autonomia costituzionale. Bisogna perd notare che I'espressione "autonomia“ nei
loro riguardi si riferisce piuttosto alVindipendenza, questa volta dalla giurisdizione
episcopale. e non tanto ad una dinamica particolare nelEautogovemo, elemento
non di meno essenziale del fenomeno deU’autonomia.

Nella visione di alcuni autori le due istituzioni qui esaminate, sono, in fin dei
conti, non solo equiparabili ma addirittura afftni. A ben guardare pero le loro
caratteristiche essenziali, in verita sembrano essere assai diverse. Lo
“stauropegion” monastico senz'altro assomiglia all'abbazia "nullius dioecesis™, in
quanto il rispettivo territorio, in ambo i casi, e un "territorium separatum”, eioe
completamente disgiunto dall’eparchia di origine. Tuttavia, tra le due figure
giuridiche vi sono anche alcune differenze salienti. Cosi nel caso delfabbazia
“nullius ditceesis” — contrariamente alla ftgura del monastero stauropegiaco - il
territorio separato diventa indipendente. da considerarsi alla stessa stregua di una
Chiesa particolare, in cui i diritti episcopali rientrano nella competenza del
medesimo abate che fa eapo all’abbazia. Di conseguenza l'abbazia «nullius
diceecesis», nella sua forma codificata, e una vera Chiesa particolare. Il monastero
stauropegiaco e, invece, solo una enclave sottratta al territorio dell'eparchia in cui
e ubicato. Si tratta di un luogo “collegato” all'eparchia patriarcale solo a titolo di
un’unione personale, e cid e dovuto al fatto che ambedue le unitd sono sotto la
giurisdizione della medesima autorita.!™

La vera natura dei povacnf|pia e*apxucd sembra richiedere, invece, ulteriori
sfumature, per poter alla fine stabilire in quali delle due categorie appena
menzioinate debbano essere collocati: “Chiesa” oppure “enclave". Comunque, il

""" M. BRCK:it, Osservazioni sui Vicari Palriarcali, in: Anlonianum 52 (1977) 165-176.
,M Cf. la citazionc riportala nella nt. 96.
Comc abbiamo visto sopra non sembra essere esalto, invece. considerare il luogo del
monastero stauropegiaco comc unita terntorialmcnte incorporala neH'eparchia patriarcale: cf. nt. 80.



286

fatto che il superiore di questi monasteri (“I’cgumeno-esarca”) non sia equiparato
alla figura del vescovo eparchiale, sembra essere un argomento considerevole per
la seconda optione.

2. La storia millenaria del monastero stauropegiaco e contrassegnata da
controversie e vicissiludini. Nonostante ci®, e un istituto stabile e caratteristico del
diritto orientale. Invece di essere una realtd anticanonica, si tratta piuttosto di una
“eccczione”, prevista peraltro dallo stesso ““ius commune”. Nel diritto codificato
delle Chiese orientali cattoliche, tramite chiare condizioni e un controllo sinodale,
guesto istituto ha trovato un conveniente equilibrio.3

3. L'abbazia “nullius dicecesis" nella sua configurazione codificata ha subito
una considerevole trasformazione. Da una “eccezione” 6 divenuta una figura dello
“ijus commune”, in quanto la sua essenza non e pil concepita in base ad un
elemento negativo quéle e F“exemptio”. Ciononostante, I’abbazia territoriale e
attualmente la Variante forse meno favorita delle Chiese particolari. La situazione
di alcune Chiese orientali cattoliche minori, per le loro mancanze strutturali, e
perd ab ovo specialissima. Alla luce di questo fatto, I’istituto dell’*“esarcato
territoriale” nella vita di queste Chiese potrebbc avere un ruolo assai pil rilevante
rispetto a qucllo attualmente ad esse attribuito.



287
HEUTIGE FORMEN MONASTISCHER AUTONOMIE

t KyrillosK atcre!los, Athen

/. Einleitung

Im Rahmen eines Kongresses, auf welchem die Formen der Autonomie in
den Strukturen der Ostkirchen untersucht werden, ist es logisch danach zu fragen,
inwieweit die Autonomie auch die Organisation des monastischen Lebens in den
orthodoxen Kirchen, d.h. also diejenigen Kldster betrifft, die Uber die Moglichkeit
der Selbstverwaltung ihrer Angelegenheiten verfiigen.

Es ist vor allem die Funktion und die Organisation jener Kldster zu
untersuchen, die nicht der Jurisdiktion der lokalen Bischofe unterstellt sind,
genauer: das AusmafRl der Autonomie und Selbstverwaltung der sogenannten
ITai>po7rtjyia. Die Bezeichnung S/raupOQ7tflyia geht bekanntlich auf die seitens des
Okumenischen Patriarchen entsandte Delegation mit dem ,ehrwirdigen Kreuz*
zurick, welche vor Beginn der Bauarbeiten das ,ehrwirdige Kreuz* in den
Fundamenten des zu errichtenden Klosters verankerte. Die Entsendung der
Delegation des Kreuzes bedgutete die kirchenrechtliche Unterstellung des Klosters
unter die Jurisdiktion des Okumenischen Patriarchen anstelle jener des lokalen
Bischofsl.2

Im Rahmen dieses Beitrags werden die Zxaupojniyia im griechischen
Sprachraum vorgestellt, genauer, die Kloster auf der Athos-Halbinsel, das Sinai-
Kloster, sowie einige der sonstigen Exaupojnjyia des Okumenischen Patriarchats
in Griechenland wie das Kloster Vlatadon in Thessaloniki, das Kloster des
Heiligen Johannes des Theologen auf der Insel Patmos zusammen mit dem
Exarchal von Patmos, und schlief3lich die iToupOTnjyia der autokephalen Kirche
von Zypern, wie das Kloster von Kikkos, das Kloster Neophytos und das Kloster
Macheras. Gemeinsames Merkmal aller untersuchten Kloster ist es, dass alle, oder
richtiger gesagt, fast alle Kléster — auller Exaupojtflyia - auch ,koniglich*
genannt werden", da die Initiative zu ihrer Grindung von einem byzantinischen
Kaiser ausging, welcher sich um das Kloster kimmerte und es beginstigte, indem
er es — unter anderem - mit Privilegien ausstattete, die das Kloster vor vielen
Eingriffen der staatlichen Gewalt (in vermégensrechtlichen Angelegenheiten, bei
der Steuererhebung und vielen anderen Fragen) schitzten.

Wichtige Kriterien, die heute das AusmafR der Autonomie und der
Selbstverwaltung bestimmen, sind vor allem der Wahlmodus der
Verwaltungsorgane eines jeden Klosters, sowie die Art und Weise, nach welcher

1 Vgl. den Kommentar von Baisamon zum 31. Kanon der HI. Apostel: «Meid tr|v tolu napdvrog
Kttvdvo® tppnveiav, eie Aovov i'XOibv pi.rd nvaiv apziepecov, yoyyuf6vri)V fila td narpuip/ikd
otaupoirriyia. wg 6r)0rv UKavovioTc»; anooicXAopeva ec; rac tvopia; andw. Miti:vorjno 8ncaiu)C Kai
Kavovnaoi; talira yivcotlai, Kai pdn|v to»c eyxtoplou; tmoKonoiK; (if|ig>r.a0ai njv iottuiv noiiimv».
(RHALLIS-POTLIS.il, 41).

2Vgl. N. MILASCH. Das Kirchenrecht (zit. Nach der gr. Obers, von M. Apostolopoulos). Athen
1906, 958-959.



288

sein Vermodgen an Grundeigentum verwaltet wird. Die jeweiligen Unterschiede,
welche die einzelnen liai)p07tf|Yta in diesen Fragen untereinander aufweisen,
bestimmen auch das Ausmalf ihrer jeweiligen Autonomie, sofern wir Uberhaupt
von Autonomie sprechen kdnnen. Das werden wir sehen. Das ist zu untersuchen:
Istjedes Ixaupojrflyiov ein selbstverwaltetes Kloster?

Gemal obigen Ausfiuihrungen ist dieser Beitrag in funf Abschnitte unterteilt,
die jeweils eine Einheit bilden. Der erste Abschnitt betrifft die Klodster der
Monchsrepublik Athos, der zweite das dem Heiligen Johannes dem Theologen
geweihte Kloster auf der Insel Patmos und das Exarchat von Patmos, der dritte
Abschnitt zwei der iTctupomjyia des Okumenischen Patriarchats in Griechenland,
namlich das Kloster Vlatadon in Thessaloniki und das der Heiligen Anastasia
geweihte Kloster auf der Halbinsel C'halkidiki, der vierte betrifft das der Heiligen
Katharina geweihte Kloster von Sinai und der fiinfte Abschnitt schlie3lich die
Kldster der Kirche Zyperns. In einem abschlieBenden Abschnitt werden die
notwendigen Vergleiche vorgenommen und die sich daraus ergebenden
Schlussfolgerungen gezogen. Hauptziel dieses Beitrags ist es, die Autonomie von
ItaupoTnjyta zu prifen, ob bzw. in welchem Fallen und in welchem Ausmaf diese
Uberhaupt vorhanden ist.

1. Die Kloster der Mdnchsrepublik ,,Heiliger Berg Athos*

Einen der bekanntesten und charakteristischsten Félle von Selbstverwaltung
im orthodoxen Ménchtum sieht der kirchenrechtliche und gesetzliche Rahmen lur
das eigentimliche Verwaltungssystem der Halbinsel des ,Heiligen Berges Athos*
vor. Die interne Selbstverwaltung der Kloster, wie sie heutzutage auf der
Grundlage der griechischen Verfassung, der Verfassungsurkunde des Heiligen
Berges und ihrer internen Statuten besteht, hat sich als Resultat ihrer elf
Jahrhunderte  langen  Geschichte  herausgebildet. Dieses gegenwartige
Verwaltungssystem wurde durch die Akte der byzantinischen Kaiser
(Chrysoboulla), die Akte der Patriarchen von Konstantinopel (Sigillia), die
Dekrete der Sultane, die Statuten der Kldster (Typika) und die institutionalisierten
Sitten und Gebrauche des Heiligen Berges gestaltet'.

Der Text der Charta (1924) wurde durch die aufRerordentliche zweifache
Zusammenkunft (Synaxis) der Vertreter der 20 Heiligen Kloster gebilligt und
nachdem die griechische Regierung ihn zur Beurteilung einer Sonderkommission
des AuflRenministeriums vorgelegt hatte, wurde er mit einigen Abanderungen und
nachdem er inzwischen auch durch das Okumenische Patriarchat gebilligt worden
war, per Gesetzesdekret in Kraft gesetztl* 4

1 Vgl. S. TROIANOS, 'EiocXnciacTiKOv Aiicaiov, Athen 2003.645 f.
4 Vgl. E. KARAKOUI.AKES. Atoiioi<n) Kai Opytivtuai) tol Ayiov X)poi>y lujiipiova gf- so
Karaoiiitik® X&pn) Kai té NogoOitruco Aidtayga 10/16.9.1926, Ayiov XJpog 2007, 223-254.



289

Gemall Art. 105 der Verfassung bildet die Halbinsel Athos in
Ubereinstimmung mit ihrem seit alters her bestehenden privilegierten Status einen
selbstvervvalteten Bestandteil des griechischen Staates, in dem jedoch dessen
Souveranitdt  unberithrt und  unangefochten  bestehen bleibt. Unter
kirchenrcchtlichem Aspekt untersteht der Heilige Berg der unmittelbaren
Jurisdiktion des Okumenischen Patriarchen. Die Verwaltung wird durch die
Vertreter der Kldster ausgelibt, welche die Heilige Gemeinschaft (lepci
KoivOTT|Ta) bilden. Eine Abanderung des geltenden Verwaltungssystems, die
Anzahl der Kloéster und deren hierarchische Gliederung und Position ist
unzulassig. Die gesamte Funktionsweise des ,hagioritischen”, d.h. den Heiligen
Berg betreffenden Verwaltungssystems wird detailliert in der von den 20 Kldstern
beschlossen Charta geregelt. Die Charta wird nach Abstimmung von den
Vertretern der Kldster angenommen, sowie vom Okumenischen Patriarchat und
dem griechischen Parlament ratifizie[t. Die genaue Einhaltung des hagioritischen
Status unterliegt der Aufsicht des Okumenischen Patriarchats im Hinblick auf
geistige Fragen und dem griechischen Staat, was seinen verwaltungsrechtlichen
Teil betrifft. Letzterem obliegt auch die ausschlieBliche Befugnis zur
Aufrechterhaltung der 6ffentlichen Ordnung. Oben genannte Gewalten des Staates
werden durch einen zivilen Gouverneur ausgeiibt, dessen Qualifikationen, Rechte
und Pflichten durch Gesetz geregelt sind.

GemalR Art. 9 der Charta verwalten sich die Kloster selbst, d.h. sie werden
geman ihren internen Statuten (Typika) verwaltet5. Die Aufsicht Uber die Kldster
in Bezug auf die Einhaltung der Typika wird von der Heiligen Gemeinschaft
ausgelibt, deren Beschlusse fir alle Kléster verbindlich sind (Art. 10).

Obwohl jedes Kloster seinen Grundbesitz selbst verwaltet, den es innerhalb
und aulRerhalb des Heiligen Bergs besitzt, hat die Heilige Gemginschaft im Falle,
dass die wirtschaftliche Situation eines Klosters sein kiinftiges Uberleben bedroht,
das Recht, in diese Angelegenheit einzugreifen und die entsprechenden
MafRnahmen zu ergreifen.

Irn Rahmen der autonomen Selbstverwaltung gemal Art. 43 der Charta ist
das hochste Gesetzgebungs- und Rechtsprechungsorgan die aus 20 Mitgliedern
bestehende ,Heilige Zusammenkunft“ (lepd Eovafju;). Sie wird von den
Vorstehern bzw. Abten der 20 Kléster gebildet, die von Amts wegen zwei Mal im
Jahr zur lera Synaxis Zusammenkommen. Sie erldsst Verwaltungsvorschriften
bzw. Reglementierungen (KavovianK&; biaxd~cn;), die natirlich nicht im
Gegensatz zur Verfassung der Ménchsrepublik sowie zu deren Ratifizierung als
Gesetzesdekret des griechischen Staates und der griechischen Verfassung stehen
dirfen. Sie werden dem zivilen Gouverneur des Heiligen Berges mitgeteilt und
dem AufRenminister Griechenlands zu ihrer Beglaubigung und Inkraftsetzung
vorgelegt. Der AuBenminister hat nicht das Recht, den |Inhalt der

' Charta Art. 9: «Ai itpai Movai >;iaiv ai>ro6ioiKT)ioi, SioucoOvtat 8f. OVPXUVOX; tu' taorrepiKrp
ai.mi'v Kavovtagw, tév 6ttolov yrignijouv aiitat Kai tyKpivei ij li;pa Kotvérris — pn Suvapevov v’
dvtiKEttai eit; mc, SiatajE«; tol itapdvto; KataatatiKoO Xapxou» (KARAK.OULAKES, ebenda, 375),



290

Reglementierungen zu modifizieren, da dies ein staatlicher Eingriff in die inneren
Angelegenheiten des Heiligen Berges wére6.

Wenn die Véater des Heiligen Berges mit ernsten Problemen konfrontiert
sind, so kdnnen sie nach ihrem Ermessen die Zahl der Mitglieder der Synaxis
entweder verdoppeln oder gar verdreifachen, so dass an dieser ein zweiter oder gar
dritter Vertreter der einzelnen Kldster teilnimmt. Dies ist jedoch in den
Verfassungsvorschriften und in der Charta nicht ausdriicklich vorgesehen.

Das Exekutivorgan fir die Beschliisse der Heiligen Gemeinschaft (lepd
Kotvoxriq) ist gemall Art. 20 der Charta die Heilige Aufsichtsbehérde (Ir.pcx
Ejnoraaia). Die 20 Kloster des Heiligen Bergs sind in fUnf Gruppen unterteilt,
denen gemal ihrer hierarchischen Rangordnung jeweils vier Kloster (Tetrada)
angehoren. Jede Vierergruppe bzw. Tetrada Ubt die Aufsicht ein Jahr lang aus. Die
Heilige Aufsichtsbehdrde hat dartber hinaus zusatzliche Kompetenzen, wie u. a.
folgende:

e Sie verwaltet die gemeinsame Kasse, durch die unter anderem das
Protaton, die alteste Kirche der Monchsrepublik, im Regierungs- und

Verwaltungssitz in Karies, und die Athoniada-Akademie unterhalten
werden.

e Sie Ubt polizeibehordliche (sie verbietet beispielsweise den Verkaufvon
Fleisch, Gliicksspielen etc.) und gemeindebehérdliche Zustandigkeiten
aus (sie Uberwacht die Einhaltung der Sauberkeit, Gbt die StralRenaufsicht
aus und ist zustandig far die Wartung der 6ffentlichen Beleuchtung).

Fir die Ausubung all dieser Zustandigkeiten ersucht sie, wenn sie dies Tir
erforderlich erachtet, um die Mitwirkung der griechischen Polizei, wahrend sie
richterliche Amtspflichten wahrnimmt, um Gber die von Mdnchen oder Laien im
Verwaltungsbezirk Karies begangenen Vergehen zu befinden.

Aufdem Heiligen Berg wird die Jurisdiktion von folgenden Rechtsorganen
ausgedibt:

a) durch Klostergerichte;

b) durch die Heilige Aufsicht (lepd Emotacna) in allen oben erwéahnten
Fallen;

c) durch den Okumenischen Patriarchen und die Synode des 6kumenischen
Patriarchats.

Das Okumenische Patriarchat kann die Zustandigkeit zur Ausiibung der
Rechtssprechung an ein Sondergericht (bertragen, das aus dem aus drei

" Ebenda, 264-265.



291

Mitgliedern bestehenden 6kumenischen Exarchat und der aus 20 Mitgliedern
bestehenden Synaxis gebildet wird.

Privatstreitigkeiten, Ordnungswidrigkeiten nach dem gemeinen Strafrecht
und Verstd3e von Ménchen gegen die Ordensregeln werden von diesen Gerichten
gemald der besonderen Vorschriften der Charta gerichtet, welche auch ihre
sachliche Zustandigkeit bestimmt.

Die Statuten der 20 Kloster bestimmen die Organe und den Rahmen der
Selbstverwaltung derselben. Alle Kloster, denen die Attribute heilig, ehrwiirdig,
souveran, koniglich und Iraiipomiyux zugeschrieben sind, folgen inzwischen der
koinobitischen Lebensweise, nachdem auch jene Kloster, die bis in die jingste
Vergangenheit (bis vor etwa 30 Jahren) einer idiorhythmischen Lebensweise
gefolgt waren, auf Beschluss der Synaxis der Abte und dem Erlass einer
diesbeziglichen patriarchalen Bulle die Weise ihres Zusammenlebens als
Klostergemeinschaft von der idiorhythmischen auf die koinobitische umgestellt
hatten.

Alle Kloster werden durch den Abt, die Altesten (repovtict) und die

Vorsteher (cjtiTpojiot) autonom verwaltet. Nur der Abt allein Ubt auch die
geistliche Autoritat aus. Ol:_).erste Verwaltungsbehorde eines Klosters ist der
Altestenrat, welcher aus den Altesten des Klosters und dem Abt gebildet wird. Als
Alteste gellen die an Jahren &ltesten und an Erfahrung reichsten Briider der
Klostergemeinschaft. Das Statut eines jeden Klosters setzt fest, wie die Altesten,
deren Zahl in den meisten Klostern 9 betragt, gewéahlt und bei ihrem Ausscheiden
ersetzt werden8. Der Altestenrat verwaltet zusammen mit dem Abt das Kloster in
allen Bereichen. Es fuhrt die Wahl des Abtes durch und kann diesen absetzen,
wenn er als unfahig erachtet wird, seine Pflichten wahrzunehmen. Er verwaltet das
Klostervermdégen, billigt den jahrlichen Haushalt und die Inventur und entscheidet
Uber jede Angelegenheit des Klosters, sofern diese Kompetenz mittels
Sondervorschrift im weiteren Rahmen der Selbstverwaltung nicht einem anderen
Organ aufgetragen wurde. Er entscheidet Uber den Abschluss von
Darlehensvertragen, den Tausch von Liegenschaften, die Tilgung von Schulden,
die Reparatur von Gebauden, generell Gber Vermietungen und Verkaufe, die
Errichtung neuer Gebaude, die Annahme von Novizen, die Tonsur der Monche
und deren Priesterweihe. Er Ubertrdgt den Ménchen auf Vorschlag des Abtes
bestimmte diakonische Aufgaben. Er befasst sich auch mit geistlichen und
kirchlichen Fragen allgemeiner Art.

Der Altestenrat wahlt aus seinen Reihen zwei Vorsteher, die zusammen mit
dem Abt seine Beschliisse ausfilhren und die laufenden Verwaltungsaufgaben
bewaltigen. AuBer den Strafen, die gemall Art. 47 der Charta nur der Abt
zusammen mit den Vorstehern verhangen kann, wird tGber die schwerwiegenderen* *

; Vgl. Ch. PAPASTATHIS, EcoiiEpiKoi Kavoviopoi Ayioxt Oponc, Athen 2004.

* Vgl. beispielsweise Art 2. des Statuts tf)<; iepai; Kat acRuapiac; KOtvof3taKrj? Movijc tod oniou
'iIHA0Of.0i) (PAPASTATHIS, ebenda. 257-258): «O KaOr]yotipi;vo; pero tt); Tepovtia® civai tj dviiiTarri
apxa Kai tj dioncTyntcf) t £tmaia rnO Tepol tjpdtv KotvoRiou, cruyKEipEvii Et; (9) iwea peXaiv Kai tot)
KaOiyyotipevou (10) 8eku».



292

kanonischen Verst6Re erstinstanzlich vom Abt und dem Altestenrat und in zweiter
Instanz von der lepéa Koivotr)Ta geurteilt.

Unter der Voraussetzung der UnVerauBerbarkeit von Territorien des Heiligen
Berges (Art. 105 § 2 der Charta) und dass allenfalls der Austausch von
Grundbesitz erlaubt ist (Art. 100 der Charta), ist der Verkauf von auf3erhalb des
Heiligen Berges gelegenem Grundbesitz erlaubt (Art. 90 der Charta). Der Heilige
Berg geniel3t zoll- und steuerrechtliche Privilegien und Befreiungen, die entweder
in der Charta oder spateren Gesetzesvorschriften vorgesehen sind.

Fir die Grindung von Mcroxict in Gebieten, die der kanonischen Jurisdiktion
der Kirche Griechenlands unterstehen, gilt das Verfahren des § 7 des Art. 39 der
Charta der autokcphalen Kirche Griechenlands'l. Es ist aus dem dort vorgesehenen
Verfahren ersichtlich, dass die Kloslerdependenzen nicht an der Autonomie
teilhaben, welche die souveranen Kldster genieRen, denen sie angehdren. Merbxia
kénnen auf Erlaubnis gegrindet werden, die durch den gemeinsamen
ministeriellen Beschluss des AuRenministers und des Kultusministers erteilt wird,
nachdem zuvor die Erlaubnis des lokalen Bischofs und die Erlaubnis der Heiligen
Synode erteilt wurde. Diese Metoxio unterstehen der Aufsicht der Heiligen
Synode, die durch den lokalen Bischof ausgeiibt wird, und es kommen in diesen
die Gesetzesvorschriften zur Anwendung, die fir die Klodster der griechischen
Kirche gelten.

2. Das dem Heiligen Johannes dem Theologen geweihte Kloster auf der Insel
Patmos und das Exarchat von Patmos

Das Exarchat von Patmos ist das heutzutage das einzige Exarchat des
okumenischen Patriarchats. GemaR der kirchengeschichtlichen und kanonischen
Bedeutung dieser Institution waren die Exarchen die ,Statthalter (Vikare) des
Patriarchen und wurden von diesem selbst entsandt zur ,Ausiibung der Rechte des
Patriarchen®, d.h. der ihnen vom Patriarchen Ubertragenen Befugnisse. Zu diesen
gehorte die Aufsicht Uber die Ixauporrfiyia des Patriarchats, die Austibung eines
bestimmten Auftrags (wie z.B. die Schlichtung des Streits zwischen zwei

Metropolien Uber Diozesan- bzw. Eparchialgrenzen), die Konzession von
Wohnungs- und Siedlungsrechten auflLebenszeit in Dependenzen, die nicht einem
lokalen Bischof unterstanden, einschlief3lich der Bestellung von Laien, welche die

geistliche Verwaltung bei den dort lebenden Christen ausibten und die kirchlichen
Einnahmen aus diesen Dependenzen verwalteten. ,Exarch® war auch ein
Ehrentitel, der denjenigen Metropoliten erteilt werden konnte, deren Metropobe9

9 G. 590/1977, Art. 39 § 7: Movwyv tt)c AvaroXitcr|i; OpOod0co» Ekkaiioioc. idv gEV
avfl[Kowv eie to KAipa trje EkKAiiaia” trj; E/./.diku;, IOpiiovtin rt] aSria tou imx<apiou ApxtEpEux; Ka'
AEiroupyollv Otto tf|v 7tveupatiKr|V tirojirsiav rot) oiKEiou M{TpOKoXiTOO, idv 8£ <ivf|Kouv eit; fepov
K/.ipu, iSpoovrat tr) «Sein tou Kpaiouc, rcapExopEvti 8ta Koivrj«; ajio<p6oEa><; r<i)V Tttoupyu'v
EMoiTEpiKtiv Kat EOVIKi]; Ilat8iiitic Kai OpT|aKeupéaia)v, EKS8taopt:vr]i; pmi auyKardOEaiv tof
eliixmpiou ApxiepEtai; Kai eytcpicriv xrjt; A.l.l. Kai XEttoupyoOv utté oiv ritinttEiav auit).;, 6aKoupivnv
8td tou rnixtapioo ApxiEpEws, ctpappo(opEvcov in’ amaiv ti.iv iaxvouadiv 8ta idu; ev rt] nspioxn tu?
EKKXtiaiat; rr]<; EJAd8oq Movdc Sioto”ecdv».



293

eine besondere historische Bedeutung besal3, oder die eine herausragende Stellung
unter den Bischofen des Patriarchats einnahment".

Das Kloster des Heiligen Johannes des Theologen auf der Insel Patmos
wurde kraft des Chrysobullon des Kaisers Alexios Komninos im Jahre 1088
gegrindet. Sowohl durch das Grindungsstatut als auch durch die dieses
erganzenden Urkunden gestaltete sich ein Status von Privilegien, kraft derer ihm
Selbstverwaltung und Steuerbefreiungen zugebilligt wurden, welche nicht nur das
Kloster selbst sondern die ganze Insel mit einschlossenll. Bedeutend fur die
Geschichte des Klosters ist der Synodalbriefdes Patriarchen loannis Agapetos aus
dem Jahr 1133 (44 Jahre nach der Klostergrindung), durch den das Heilige
Kloster zum XTcn>p07njyiov erklart wurdel2.*

Das erste schriftliche Zeugnis der Institutionalisierung eines patriarchalen
Exarchats auf Patmos ist der Synodalbrief des Okumenischen Patriarchen Kosmas
I1l. aus dem Jahr 1715. Nach einem althergebrachten Brauch wird die Verwaltung
und die Pflege des Exarchats dem jeweiligen Abt des Klosters von Patmos
Ubertragen!’.

Obwohl der Exarch zugleich auch der Abt des Klosters ist, entsteht bei der
Ausiibung dieser seiner beiden Amter keine Kompetenzverwirrung. Der Exarch
verwaltet allein den gesamten Bez"irk des Exarchats, und nur bei der Verwaltung
des Klosters arbeitet er mit dem Altestenrat (Synaxis) zusammen. Das Exarchat
Patmos bildet sich aus den Inseln und Inselchen, die geographisch zur Dodekanes
gehdoren, darunter als wichtigste die Insel Patmos, des weiteren die Inseln Leipsoi,
Arkioi, Agathonisi, Pharmakonisi und Levetha. Der Exarch ist das geistliche
Oberhaupt der Orthodoxen, die auf den Inseln des Exarchats leben. Er Gbt alle
geistlichen Gewalten und Befugnisse aus, die in den Heiligen Kanones vorgesehen
sind, wobei er sich mittels des Klerus (Pfarrer) der geistlichen und kirchlichen
Bedirfnisse der Bewohner seiner Jurisdiktion annimmt und fir diese Sorge tragt.
Er bestellt z.B. die Pfarrer und setzt diese ab, weiters auch die Kirchenrate der
Pfarreien. Er billigt die Errichtung von Kirchen. Am Jahresende legt er dem
Okumenischen Patriarchen einen Bericht Uber jedes das Exarchat betreffende
Thema vor. Er tbt in Fragen von Versté3en gegen das Kirchenrecht, entsprechend
der Gewalt des Bischofs in einem jeden anderen Bistum, auch die geistliche
Gewalt Uber die Kleriker und Mdnche des Exarchats aus.

Wichtig fur die Entwicklung der Institution des Exarchen in ihrer heutigen
Form war der Umstand, dass am 16,8.1951, nach der Ausdehnung des Gesetzes
,Uber die Heiligen Kirchen und die Pfarrer* (Gesetz 2.200/1940) auf die

Dodekanes zur effizienteren Verwaltung des Exarchats durch den damaligen Abt

Vgl. Archim. ANTIPAS (P. Nikelaras). riarpiapxncr| Ei;apxia Kai leptk Movi) lldTgou, Katerim

2005, 17-32.

" Vgl. S. APOSTOLAKES, Oi autoKpaTopiKfc; txoprxc nv'\v icpa Mim) llargo» Kai t) vogon)
Aljia twv «xpuodfRovAxov My«v». T6 iSioKrtgnakKO KaOecrax; tcpv 6«>prj0EvTo>v OKivrijtliiv Kura ri<;
xepidSou” roO BuavnvoO OOtogaviKoCi, 'lIraXiKoO Kai 'HXXiivikou AiKaiou. Katerini 2002,4*M>2

12 V. (IRUMEIL., Lcs regestes des actes du patriarchal de Constantinoptc. Les regestes de 715 &
1206, Paris 1*>89, N. 1005: ipiogvttpa (docunicnt). Acte patriarchal cn faveur du monistere de Patmos.

11 Vgl. ANTIPAS (P. Niketaras), llatpiupxiKtj 'Eljapxia, 69-70.



294

und Exarchen das vom Kloster unabhangige, besondere Sekretariat des Exarchats
eingerichtet wurde, auch wenn dies aus kirchenrechtlicher Sicht nicht von Belang
ist.

Was das Kloster betrifft, so wurde im Jahre 1970 unter dem Patriarchen
Athenagoras von der Synode des Okumenischen Patriarchats ,das Statut des
heiligen, koniglichen patriarchalen Klosters und LtaupoTtiiyiov des Heiligen
Johannes des Theologen und Evangelisten* gebilligtld. Aus Anlass der 900-Jahr-
Feier von Patmos (1088-1988) wurde 1988 eine besondere Enzyklika erlassen, in
welcher unter anderem noch einmal das Kloster als STaopo7tflyiov bestatigt
wurdel5. Der Abt des Klosters von Patmos in seiner Eigenschaft als Exarch des
Patriarchats ist nicht nur der Hirt der Mdnche, sondern auch aller Christen der
Inseln Patmos, Leipsoi, Agathonisi und Arkioi, indem er auch das bischofliche
Prestige genief3t und bischofliche Kompetenzen innehat. Das Kloster wird als frei,
keinem Herrn unterworfen, ununterjocht und unbezwingbar charakterisiert16.17

Das Kloster auf Patmos ist wie alle Kléster in Griechenland eine juristische
Person des Offentlichen Rechts. Der Abt wird von der Bruderschaft gewahlt, seine
Wahl wird vom Okumenischen Patriarchat bestétigt und beglaubigt. Er ist das
geistige Oberhaupt der Klosterbrider und Uberwacht die Einhaltung der
Kirchenordnung und des Gottesdienstrituals (,, Typikon*). Er beruft die ordentliche
und aulBerordentliche Versammlung des Rats der Klostervorsteher und der
Bruderschaft der Mdnche ein und er ist der Vorsitzende dieser Versammlung. Er
vertritt gerichtlich und aulRergerichtlich das Kloster gegentiber Dritten. Er arbeitet
mit dem Rat der Klostervorsteher in allen, das Kloster betreffenden Fragen der
Verwaltung und Geschéaftsfiihrung zusammen. Er unterzeichnet die Schriftstiicke
und setzt unter seine Unterschrift den Stempel mit der Aufschrift: ,,Der Vorsteher
von Patmos und die Meinen“.

Der Exarch, der die Amtswirde und die Zusténdigkeit eines Bischofs besitzt,
tragt einen (bischéflichen) Hirtenstab und steht an bestimmten Tagen und Festen
des Kirchenjahres dem Gottesdienst auf dem Nebenthron oder dem Thron sitzend
vor. Im Rahmen seiner Vorrechte als Exarch kann er auch Kirchen einweihenl. Er
ist beim Gottesdienst der Erste in der Rangordnung der Offizien ausiibenden
Kleriker und Abte unter der Jurisdiktion des Okumenischen Patriarchen, wobei er
in der Rangordnung selbst dem Obersekretar der Heiligen Synode vorausgeht

14 Protokollnummer 145, KataataTiKO; Opyavtapdi; ttl<; iv llargoi iEpa; BactXiKT]S
Hatpiapzucr® Kai £tauponriyi‘‘Krj<; Movfji; tou Aytou 'lwawou tou Avion Icoawou tou ©eoXoyou Kat
EtiayytAioTOU (17.10.1970). .

's Protokollnummer 845. flaTpiapyiKOv oiytXXu6Sei; yp&gga ek8o0£v napa tou navayttoxatot»
OtKOuptviKoO riuTptdpym) k. At)pr|Tpiou A" lrcep Xi); rv rtaxpip icpé&; Movfji; tou Aytou Icndvvon
too ©EoXdyou kn' KUKaipia Tr); £EweaKO(TIi£TT)pi50; tt) ; iSpuaeor; alirrj; ind toli ociou Kai Oeocpspou
XpiatoSouXot) toll Aarpt)voo (26.9.1988). B L

Protokollnummer 845. natptapxtKOv atytU.KOOr;; ypdppa ..., 2! «.... t/xudfpav Kai
aotonotov, aSouXtotbv te Kai UKataKdrt|Tov, uvevoxatitov Kai aKaia/.rirrirov xapa ttavto;
npootintou, Xatkou rj £KKXrlaiaoTiKou. pt|8e ituiv apytepfoiv t*aipoupfvojv ...».

17 Protokollnummer 845. rtuTpiapyiKOv otytXXii)8&; ypdppa (26.9.1988): «... adriav txovra in
(KKXi|oiu; pavouav (poptiv Kai pdBSov noipavtiKtj epepetv ... Kai vaoui; KaOtepouv Kai Katvitetv Kai
ifn; Katd oupRdv oaXi;iiOi;iou; iEpd; Tpurtetai; anoKaOiotavat,..».

1# Vgl. Archim. ANT1PAS (P. Niketaras), lluipiapyiKij Heapyiu, 109.



295

Er wird in den Heiligen Gottesdiensten zusammen mit dem Okumenischen
Patriarchen namentlich erwahnt, dem er in allen das Exarchat und das Kloster
betreffenden Fragen Bericht erstattet.

GemaR der Enzyklika von 1988 nimmt der Exarch von Patmos an den
Zusammenkinften (,Synaxen*) der Metropoliten der Dodekanes teil, in welchen
er als Statthalter des Patriarchen den Vorsitz fuhrt, wobei seine Stimme in den
disputierten Themen die Stimmen der anderen Metropoliten ,aufwiegt”, d.h. sie
ist diesen ,,gleichwertig und besitzt das gleiche Gewicht, die gleiche Position und
die gleiche Autoritat® wie diejenige der anderen Metropoliten. AufRer der
Priesterweihe kann er alle Befugnisse ausuben, die ein Bischofausubt!".

Der Verkauf des Grundbesitzes des Klosters oder der Pfarreien auf Patmos
ist ohne die Erlaubnis des Patriarchen verboten20. Was das Kloster im speziellen
betrifft, so legt er dem Patriarchen den jahrlichen Finanzhaushalt und das Inventar
zur Billigung vor. GemalR Art. 18 § 8 der griechischen Verfassung kann das
landwirtschaftliche Grundeigentum des Klosters nicht verau3ert werden. Dieser
Schutz erstreckt sich nicht aufandere Besitztimer des Klosters.

Kann man behaupten, dass das Kloster Autonomie bzw. Selbstverwaltung
geniel3t? Ich meine nicht.

3. Das Katharinenkloster am Sinai

Bis zur Zeit der Kreuzzige unterstand das Sinaikloster der Jurisdiktion des
Patriarchats von Jerusalem. Nach dieser Periode allerdings galt der Abt als
Bischof des Patriarchats von Alexandrien. Da das Kloster an der Grenze der
Patriarchate von Jerusalem und Alexandrien lag, stellte sich oft die Frage, welcher
Jurisdiktion der jeweiligen Patriarchate es unterstellt sei. Die letzte bzwl
endgiilltige Regelung der Frage wurde durch den Okumenischen Patriarchen
Meletios Metaxakis am 5.11.1932 getroffen, wonach der Erzbischof von Sinai
seine Bischofsweihe durch den Patriarchen von Jerusalem erhalt2l.

Der Erzbischof von Sinai tragt heute aus historischen Grinden den Titel
-Erzbischof von Sinai, Pharan und Raitho22*“. Er wird gemaR dem Statut der

~.grundlegenden religidsen Vorschriften des heiligen, koéniglichen und
autokephalen Klosters des von Gott besuchten Berges Sinai“ von 197! nur durch* 10

Prolokollnummecr 845. riatpiapxiKOv aiyiXAusOEe ypappa (26.9.1988): «E£6v 6t adiai tw
Efapxuap otaw xpwpmp, Kai ev Tai? twv nXijoioxwpuv Icpapxaiv nie AwSEKavgaou auvo”™tcn
npOEOpEikiv Kai yt)<pov iaobuvapov Kai iaonpov Kai (aoaianiov Kai iocucupov toie (Kf.iviuv EK(p£pEiv
Kai, ivi V>y<p, nparreiv 6aa ekeivoi itXr|v ta>v Xij apxieptuouvii mpoodvttov, mr. otepoupdvip ai>hj; ».

10Protokollnummer 845. llutpiapxiKOv otytXXiwSee ypappa (26.9.1988): «dipopawrES 8e Ete ra
KnATiKO Kai ti|lV koH’ 6Xt|v Siaxsipioiv, yvoiotov eotco pg t"Eivai laoXeiv ti taiv «Kivr|t(ev ... dveu
eiSfioEtoe Kai tiuveuoec»; rou llutpidpxou ...».

21 S. N. TZ1RAKIS, liva. Movq, in: OHE 11 (1967) 176.

“S. K. PAPAMK IIALOPOL'L.OS, H li.|xi Mo\t] toO Opotu; livd. K&'ipov 1932. 136-137.



296

die Bruderschaft der Ménche gewé&hlt2l. Diese Wahl bedarf keinerlei externer

Bestédtigung, sondern sie wird dem Patriarchen von Jerusalem einfach nur
mitgeteilt. Die Vollversammlung der Monchsbruderschatt ist auch befugt, den
Erzbischof aus schwerwiegenden Griinden, die in Art. 12 des Statuts festgelegt
werden, zur Niederlegung seines Amtes zu zwingen oder ihn seines Amtes zu
entheben. Sofort nach seiner Wahl zum Abt des Klosters unterschreibt dieser
einen Vertrag zwischen ihm und der Bruderschaft, der die Rechte und Pflichten
der Vertragsparteien regelt (Art. 26). Dieser Vertrag ist in der patriarchalen und
synodalen Urkunde enthalten, die vom Patriarchen von Jerusalem erlassen wird,
der auch den fur das Amt des Abtes und des Erzbischofs kandidierenden Anwaérter
in sein Amt einfuhrt. Die nach der Wahl und Weihe von Damianos zum derzeit
letzten Erzbischofvon Sinai ausgestellte Patriarchal- und Synodalurkunde, welche
die zwischen ihm und den sinaitischen Vétern getroffenen Vereinbarungen
beglaubigt, wurde vom damaligen Patriarchen von Jerusalem, Benediktus, am 11-
Dezember 1973 erlassen und unterzeichnet28 Ohne etwas Neues hinzuzufugen,
betonen diese Vereinbarungen besonders die Notwendigkeit der Zusammenarbeit
des Abtes mit der Versammlung (Synaxis) der Véter des Klosters25. Es versteht
sich von selbst, dass im Statut dem Patriarchen von Jerusalem die Gerichtsbarkeit
im Falle eines VerstoRBes gegen das kanonische Recht, welche die Strafe der
Absetzung nach sich zieht, zuerkannt wird.

Es ist auch zu vermerken, dass der heutige Erzbischof von Sinai an der
vorletzten Wahl des Patriarchen von Jerusalem tcilgenommen und abgestimmt hat,
bei welcher der Erzbischof Eirenaios zum Patriarchen gewéahlt wurde, obwohl er
nicht an den ordentlichen Sitzungen der Synode des Patriarchats von Jerusalem
teilnimmt.

Auf der Grundlage einer alteren Tradition bestimmen die grundlegenden
Vorschriften des Statuts heute die Vollversammlung der sinaitischen Bruderschaft
zum obersten Verwaltungsorgan, das die Zustandigkeit besitzt, in allen das Kloster
betreffenden Fragen zu entscheiden. Gemafl Art. 14 des Statuts entscheidet die
Vollversammlung der Véter in allen Fragen, welche die geistlichen Aktivitaten
des Klosters und sein philanthropisches Werk betreffen. Sie regelt und kontrolliert
alle Aktivitdten des Klosters und erstellt seinen Haushaltsplan. Sie beschlief3t den
Kauf und Verkauf von Grundbesitz, sie kann auch einen Kommissar fur die
wirtschaftliche Kontrolle ernennen, wenn dies fur erforderlich erachtet wird. Die

23 OepeXeuoSeu; Kavoviopoi tXXilvopOo8t>4ou iEpa<; Ram>.ncr|$ Kai aOTOKCipdXou Movrj?
OEoRafiicnou 6pooq liva vom 12. Juli 1971, Art. 18: «O ApxietriaKottOi; tou livaiou 'Opouc,
autdvogoc ci>v, i k/jWeioi eXeuOepok; xal 8i6 guamr); \pn<po<popiai; Kura nXr.ioipippiav vné Tf|S Icpwc
iivairiKT)c A8i:Xipotr|TO' (<v rEvncf] LuveXeuoei rmvEpxopEvty;) Karii ta EKJtaXai KExopr|ynp£va aorr|
Apovopia Kai XEipoiovEitat iutd rou rtatpidpxou IEpoaoXiipotv, itpoi;6v e”ei Kai tf|V avaipopav».

24 Protokollnummer 1000, To fiti rr] EKXoyr) Kat XEipOTOvia tol veou ApyiEirtrsKonou Eiva,
tpaptiv Kai PaiOt)) k.k. Aapiavod ekooOev |larptapxiKov Kai luvo8ikév EtytXXuitSei; Tpappa, to
Kupodv isc gEta®d anoti  Kai 16'v Ltvaitiov llaTEptov yEvopEvaq auiwpaiviac vom 11. Dezember
1973.

2% «T6 eiti rr] EKXoyi'i Kai x>'ipotovia ... StyiXXiaiSE* Tpappa, 106: tiri ttiiv trji; aoptpotviai;
8’6poiv ... eyicupouc autou”. rv Ayiip llvEugart &ne<pilv&g£Sa ... opOf|v 8e Kai XuaneXf| KoRiipvtiaiv
aiio’j aatpaXitovrai;».



297

Exekutivgewalt zur Durchfilhrung der Beschliisse der Versammlung hat der
Erzbischof von Sinai als Abt des Klosters inne, aber nicht allein, sondern
zusammen mit der ,Heiligen Synaxis®, einer Korperschaft, die aus wenigen
Mitgliedern besteht (Art. 17). GemaR dem Statut des Klosters setzt sich die
Synaxis aus dem Erzbischofund drei standigen Mitgliedern zusammen (Art. 39):

a. Dem Dikaios, der den Erzbischof in dessen Abwesenheit versetzt. Er ist
der Stellvertretende Vorsitzende der Synaxis und der Vollversammlung der
Bruderschaft ,'Art. 40).

. Dem Sakristan oder Kuster, der sich um die lkonen, die heiligen
Geratschaften kimmert.

y. Dem Okonomen, der sich um all das kimmert, was fiir den
Lebensunterhalt der Monche und die Erhaltung des Klosters erforderlich ist.

Der Erzbischof von Sinai kann zusammen mit der Synaxis Mitgliedern der
Bruderschaft bei kanonischen Vergehen und einer mangelhaften Ausiibung ihrer
Pflichten Kirchenstrafen auferlegen. GemaR Art. 13 des Statuts besitzt nur die
Vollversammlung aller Vater das Recht, eines ihrer Mitglieder aus der sinaitischen
Bruderschaft zu verstol3en

Gemal Art. 61 ist fir den Abschluss eines Darlehensvertrags, den Verkauf
und die Ubereignung von Grundeigentum des Klosters der schriftliche Beschluss
des Erzbischofs und der Synaxis der Vater erforderlich, dem der schriftliche
Beschluss der Vollversammlung aller Vater gemald dem oben erwahnten Art. 14
des Statuts vorausgehen muss. Dieser Artikel ist wichtig, da gemaR Abs. 3
desselben bedeutende Kompetenzen der Bruderschaft, wie der Verkauf und
Ankaufvon Grundeigentum entweder ganz oder teilweise dem Erzbischofund der
aus wenigen Mitgliedern bestehenden Synaxis der Vater Gbertragen werden kann.

GemaR Art. 28 des Statuts des Klosters ist es Kardinalpflicht des Abtes, die
Unabhangigkeit, Ununterjochbarkeit und Autokephalie des Klosters gegen jeden

fremden Eingriff zu schiutzen und all das zu bewahren, was die langjéhrige
Ordnung und Sitte etabliert haben27.26

26 Art. 27 der HgirAiuirtcic Kavoviopoi «...O AppExioKoitoq tos Eivaiou '‘Opouc vité tflv xot>
iniakOnou Kai ijyougEvou iipa iviotrii« ... EniRaXXei iroivaq EKKArimatTTiKaq 8t’ aitiokoytipEvuiv Kai
trti pi)iu>v Kavovoiv i] tKKXnrnaatiKdiv 6iaiaEEorv, cti|piqoliEVU)V ajuxpaoEiov dq iov Jiepineadvra eiq
upapnipu du; spog ra KaOrjKovta autoc. AiKaiuipa OpuK nXiipouc axoKomjq ek rflc StvairiKi]c
(tSEAipoTHToq exei pévov i) Pev. liivAXEiKjig. m>p<p(bv(oc tip 4pOprp 13(.<»,

" Art. 27 der ©Epr.Xiiiidciqg Kavovicpoi « ... va i'Jii:paaniO] 8f 6Xaiv Ai'toO ni'v SuvapEoiv ro
nvEcdpTiitov.aSoiiXiorov Kai ainokihpaXov n|C lepac Movqg tot' Xiva aitd rtacny; tjsviKriq
i HEpRaoEOK Kai vo ti|pr] jravtV 0aa JtoXuEtr|q taNiq Kai at>vilOEia KaOiEpwaav Kai llatpiapxiKO Kai
XuvoSiks myiXXia rirEictipaioav Vgl. K. AMANTOS. Xiivxogoq iotopia itjq iEpiig Movijg Xiva,
Thessaloniki 1953.



298

Es besteht kein Zweifel, dass das Kloster von Sinai einen Fall vollstandiger
Selbstverwaltung ohne die Mdglichkeit aullerer Einmischungen in die internen
Angelegenheiten des Klosters darstellt. GemaR Art. 18 § 8 der griechischen
Verfassung kann das Grundeigentum des Klosters von Sinai, das sich in
Griechenland befindet, nicht verauert werden. Und gemaR § 8 des Art. 39 G.
590/1977 sind die Merd/ia des Klosters von Sinai in Griechenland von der
Aufsicht des lokalen Bischofs ausgenommen und unterstehen ausschlie3lich der
geistlichen Herrschaft und Verwaltung des Erzbischofs von Sinai.

Genieldt das Kloster von Sinai Autonomie? Offensichtlich ja.

4. Exaupojrf|Yta des Okumenischen Patriarchats in Griechenland

GemaR § 8 des Art. 39 der Charta der griechischen Kirche (G. 590/1977)
gehéren die £t«upoaflyia von Vlatadon und der HI. Anastasia samt ihrem
Eigentum an Immobilien und mobilen Giitern dem Okumenischen Patriarchat und
sie unterstehen direkt dessen geistlicher Jurisdiktion und Verwaltung, wobei bei
allen Heiligen Gottesdiensten der Namens des Okumenischen Patriarchen
kommemoriert wird?28.

Das letzte Statut?9 bzw. die Hausordnung, die durch das Okumenische

Patriarchat erlassen wurde und das Kloster Vlatadon betrifft, stammt vom 10.
Oktober 1940. GemaR diesem Statut hangt das Kloster Vlatadon
verwaltungsrechtlich direkt vom Okumenischen Patriarchat und der Synode ab,
die auch den Abt des Klosters ernennen. Der Abt verwaltet das Vermdgen des
Klosters, auRer dessen Grundeigentum, das von einer Kommission verwaltet wird,
die von dem Okumenischen Patriarchen bestellt wird und deren Vorsitz der
Metropolit von Thessaloniki innehat. Diese Vorschrift gilt jedoch heute nicht
mehr. Heute gilt Gbrigens auch nicht mehr die erwahnte interne Hausordnung, da
es kein internes Statut mehr gibt, das den Verwaltungsbetrieb des Klosters regelt.
Dies w'ird durch den Brief vom 18. Februar 1993 der Metropoliten von Pergis,
Evangelos, und von (damals) llioupolis und Theiron, Athanasios, an den
Okumenischen Patriarchen Bartholomaios bestétigt. Beide hatten den Auftrag
erhalten, die Wirtschaftsprifung im Kloster vorzunehmen. Das unter anderem
bestatigt auch ein Briefdes Vorstehers und Metropoliten von Tiroloi, Panteleimon
Rodopoulos an den Okumenischen Patriarchen (26.9. 1993)°. Laut der
schriftlichen Bestatigung des Metropoliten galt wahrend der letzten Jahrzehnte zu

28Vgl. S. TROIANOS, Kavovuca SucaubpaTa int itaTptapxucwv arauporcriyiakaiv povwy, in: KH'’
Aillir|Tpia, Z' EmornuoviKO Lupndoto. Xpiorumtcfi ©eooaXoviKt). £raopomiyiaK6; Kai EvopiaKa
Movcg, Thessaloniki 1995,115-124.
Vgl. G. STOGIOGLOU, H rv OsooaAoviKt) FlatpiapxiKri Movr) téiv BXatdScov, Thessaloniki
1971,360-361.
50 OiKoupcviKOv llarpiapxaov. itpd BaoiXiKrj, |lmpiapyiiai kai itaupomiytaki] Movii uvv
BXaia8iav Oi:oaaljiviKi|c, Protokollnummer 70.



299

keiner Zeit irgendeine innere Regelung, wobei zu bericksichtigen ist, dass in
dieser Zeit nur eine Person im Kloster lebte, namlich ihr Abt.

Die wirtschaftlichen, vermégensrechtlichen und die das Gebaude
betreffenden Angelegenheiten des Klosters werden heute unter dem Vorsitz der
vorstehenden geschéftsfiihrenden Kommission verwaltet, deren Mitglieder durch
den Patriarchen bestellt werden, dem gegeniber sie vermittels des Abtes auch zur
Rechenschaft verpflichtet sind. Es gibt keinen Verwaltungsrat wie in anderen
Klostern. Der Vorsitzende der Kommission erstattet dieser Bericht tber jede
MaRnahme zur Verbesserung der Geschaftsfihrung und die Vermehrung des
Vermdgens des Klosters. Ein Verkauf von Grundbesitz ist ohne die vorherige
Genehmigung des Okumenischen Patriarchats nicht mdoglich. Die Kommission
reicht durch ihren Vorstpher alljahrlich einen Bericht tber den Vermégensstand
des Klosters beim Okumenischen Patriarchat ein, das alljahrlich den
Haushaltsplan des Klosters billigt.

Die Angelegenheiten, die das Kloster der Heiligen Anastasia auf der
Chalkidiki betreffen, werden detaillierter schriftlich geregelt. Am 23. Februar
1973 hat das Okumenische Patriarchat ein Statut iber die Regelung des inneren
Betriebs erlassen hat, aufdessen Grundlage das Kloster bis heute verwaltet wird’l.
Der Abt und die beiden Mitglieder des vorstehenden Rats werden durch den
Okumenischen Patriarchen bestellt. Der Abt bt seine Pflichten namens und im
Auftrag des Okumenischen Patriarchen aus (Art. 2). Er ist auf Lebenszeit bestellt,
kann aber kraft Beschluss der Synode des Patriarchats ersetzt werden. Die Tonsur
und die Aufnahme eines Mdnches in die Bruderschaft der Mdnche des Klosters
erfolgt nach Billigung des Patriarchen.

Die Geschaftsfilhrung und die Verwaltung des Klostervermégens erfolgt
nicht nur durch den Abt, oder durch den Abt und den Rat der Vorsteher, sondern
durch einen Rat aus fanf Mitgliedern, an dem auR3er dem Abt und den Vorstehern
noch drei Laien als Mitglieder mitwirken. Diese drei Laienmitglieder werden
durch das Okumenische Patriarchat bestellt. Sie gewahren ihre Dienstleistungen
unentgeltlich; ihre Funktionsperiode betrégt zwei Jahre.

Die bedeutenderen Akte des fir die gesamte Geschaftsfiihrung und
Verwaltung des Klosters zustandigen funikdpfigen Gremiums bedirfen ihrerseits
der Billigung seitens des Patriarchats. Die gilt u. a. fir Vermietung, Verkauf und
Ankauf von Liegenschaften sowie die Grindung einer jeglichen kirchlichen
Anstalt oder Stiftung. Auch der vom Rat erstellte Jahreshaushalt und das Inventar
des Klosterbetriebs bedirfen der Billigung des Okumenischen Patriarchats. Die
Selbsttatigkeit des Rats beschrankt sich somit auf die Einstellung des lGr den
Betrieb des Klosters erforderlichen Angestellten- und Arbeitspersonals (Art. 15).
Das Statut des Klosters kann nur auf Beschluss des Patriarchen und der Synode
abgeandert werden (letzter Art.).11

I Kavoviojitc tilc cv XuXkisikT] Igpac luTpianxiKi” icai Movi]c ti]c Aytat;
Avamaaia; ti|i «tHippaKO/.ViTpiac vom 23 Februar 1973. Zur Geschichte des Klosters vgl. Ap.
GIL.ARINAS, To Movrimripi nje Ayio? Avaotaoia”™ n]c <!>apliaKoXutpia>;. Thessaloniki 1983.



300

Die Charakterisierung der Kléster Vlatadon und Heilige Anastasia als
ETOupoJtrjyia und Patriarchalkloster durch die griechische Verfassung ist nicht
einfach nur deklaratorisch, sondern bedeutet, dass die griechische Verfassung
selbst die Bewahrung des besonderen Status dieser Kldster auferlegt. Dies
bedeutet dartiber hinaus, dass eine eventuelle Unterordnung dieser Kloster unter
eine andere kirchliche Jurisdiktion, unabhangig von den kirchenrechtlichen oder
anderen Problemen, die sich daraus ergeben konnten, einen Verfassungsbruch
darstellen wirde.

Die griechische Verfassung (Art. 18 § 8) schitzt das landwirtschaftliche
Eigentum der Kloster, sowohl dasjenige, das sie in der Vergangenheit erworben
haben als auch dasjenige, das sie in der Zukunft erwerben werden, als
unveraul3erlich. Dies bedeutet selbstredend nicht, dass das Eigentum der Kloster
an stadtischen Liegenschaften auch als unverduRRerlich geschiitzt ist. Die Metoxtct
der Kloster sind vom verfassungsrechtlichen Schutz ausgenommen '

GenielRen diese Kldster eine Autonomie? Offensichtlich ist die Frage negativ
zu beantworten.

5. XxuupOQ7if|Yia der Kirche von Zypern

GemanR Art. 88 der Verfassung der Kirche von Zypern werden die Kldster in
Eiaupomjyia einerseits und in pfarrliche Kloster andererseits unterschieden’ .
Wahrend letztere der Jurisdiktion derjenigen Bischéfe unterliegen, in deren
geographischen Bezirk sie sich befinden, genieBen die EtaupoTnjyia gemaR Art.
89 der Verfassungscharta das Vorrecht der Autonomie in allen Fragen ihrer
internen Verwaltung. Die Ausiibung des Vorrechts der Autonomie darf nicht den
heiligen Kanones und der Verfassungscharta zuwiderlaufcn, und sie wird
diesbeziglich durch den Erzbischof von Zypern, dessen geistlicher Jurisdiktion
und Aufsicht sie unterstehen, kontrolliert. Xtaopoirfiyia auf Zypern sind die
Mannerkldster von Kikkos, Macheras und St. Neophytos34.

Die Bruderschaft eines jeden dieser Kldster hat das Recht, das innere Statut
Uber seinen internen Betrieb selbst zu verfassen und dartuber abzustimmen. Dieses
Statut betrifft die Verwaltung des Klosters und sie wird vom Erzbischof gebilligt-
An der Spitze der Bruderschaft eines jeden Klosters steht der Abt, der in geheimer
Abstimmung von der ganzen Bruderschaft gewahlt wird. Ausgenommen sind
diejenigen Monche, denen strafweise das Wabhlrecht entzogen wurde.* 11

® Vgl. Ch. PAPASTATHIS, T6 6vanaXAotpiwto i'nep t<itv 7tpi:aRiiyEV(i>v aarpiapxeiov.
LugRoAi) <itr| (icXett) toi' UpOp. 1888 t0O Euvtaypato;. In: Xapunciov Eepaipeip. Tica, Thessaloniki
1984, 515-530; L. VENIZEI.OS, Oi o/cauc Kptmnx; Kai EKK/.iJaiac, Thessaloniki 2000, 97-103; S-
TROIANOS, T6 vopiKo Kadr.mrix; TTj!; iep6i; Movfj; BXatadwv, in: A' AiurijTpia, npoucrncé
F.7tKm|poviKou lovsSpiou, Thessaloniki 2005, 108-118.

" O Katuotatucog Xaptiy; ti]c ayuot&Tirc EkkAhoiui; ti)c Kuitpou, Nikosia 1979.49.

11 Vgl. BASILEIOS, Xo»pr.itioKo)t(>c TpipuOouvto”, Oi tpCiC Rraoi/ike€g Kai otaupomiyiakXC
povec titfo Kunpou. OpuoKEUTIKoi kai eOviKoi nékoi, in: AiaJx6:u; AatkOu llavraiotripiou, B. 17,
Oepata Opt|<TKF.imKO - EKK?.TiaiaaxiKé, lokdipdc Kai Pfiya?. E/.Ailvoto\)pKiKi;c oyeoEi”, Nikosia 2004,
15-30.



301

Bei der Verwaltung des Klosters und bei der Geschaftsfiihrung das
Klostervermdgen betreffend stehen dem Abt beratende Modnche zur Seite. Es sind
dies der Zahl nach vier, wenn im Kloster mehr als zehn Monche leben, und zwei,
wenn es weniger sind. Mindestens einmal im Jahr (Art. 97) beruft der Abt die
Vollversammlung der Bruderschaft ein, aufwelcher er Giber die Geschéftsfiihrung
durch ihn und die beratenden Monche schriftlich Bericht erstattet, sowie Uber die
geistliche und ethische Reife der Ménche informiert und Uber die gebotenen
MafRnahmen referiert.

Der Verkauf von Immobilieneigentum des Klosters ist nur dann zulassig,
wenn dieses durch andere ertragsreichere oder in der Geschaftsfihrung leichter zu
handhabende Immobilien ersetzt werden kann oder wenn dringende
wirtschaftliche Not droht, die aus den Einklinften des Klosters nicht abgewendet
werden kann. Zum Verkauf von Immobilieneigentum oder zur Aufnahme einer
Hypothek ist jedoch die Zustimmung der Heiligen Synode erforderlich.

Die Kontrolle der Vermdgensverwaltung der STaupomjyia tbt pflichtgeman
die Rechnungsabteilung aus, die sich aus Rechnungsprifern zusammensetzt, die
sich durch ihre buchhalterischen Fahigkeiten ausgezeichnet haben. Sie untersteht
der Aufsicht der Heiligen Synode (Art. 125). Im Falle von Misswirtschaft ist die
Heilige Synode zustandig, Beschliisse zu fassen (Art. 120).

Die Abte der Itaupomijyia legen jedes Jahr auch einer anderen, von der
Verfassungs-Charta vorgesehenen, Einrichtung, dem kirchenwirtschaftlichen Rat,
einen Bericht Gber die wirtschaftliche Lage ihrer Kléster und die Verwaltung ihres
Vermoégens vor. Diese Einrichtung untersucht und referiert Uber jede ergiebige
Weise der Verwertung des Vermogens (Art. 132). lhre Beschliisse und Referate
sind zwar nur Meinungen von Sachverstandigen, sie werden jedoch verbindlich,
wenn sie von der Heiligen Synode angenommen werden (Art. 137).

Uber den Jahreshaushalt der Kléster wird von der Bruderschaft abgestimmt
(Art. 97), eine Kopie desselben wird an die Rechnungsabteilung geschickt, wo,
wie bereits erw'ahnt, die Kontrolle Gber die Vermdgensverwaltung ausgeiibt wird.
Alle Ausgaben der Kldster sind im ordentlichen Haushaltsplan oder im
aulRerordentlichen Ergdnzungshaushalt auszuweisen.

Die Zustimmung der Heiligen Synode ist nicht nur fur den Verkauf des
kirchlichen Immobilieneigentums sondern auch fir die AbschlieBung von
Darlehensvertragen erforderlich, wobei die Heilige Synode die oberste Grenze des
Darlehensbetrags festlegt (Art. 209). Fir die Kostenaufwendungen zum Erwerb
eines Grundstiicks, sow'ie fiir jede Ausgabe zur Errichtung von Gebauden und
deren Instandhaltung, d.h. fir alle die stadtischen Liegenschaften betreffenden
Fragen ist die Zustimmung der Rechnungsabteilung erforderlich (Art. 212 und
213).

Die disziplinare und judizielle Gewalt des Abtes und Vorstehers des Rates
der Ménche und der Bruderschaft Uber die einzelnen Mé&nche wird durch das
Statut eines jeden Klosters geregelt. Der Erzbischof richtet in zweiter Instanz in
allen Fallen, in denen ein verurteilter Ménch Berufung eingelegt hat.



302

Beispielhalber sei hier erwadhnt, dass gemaR dem Statut des Klosters
Neophytos" (Art. 64) der Abt allein Uber leichtere Ubertretungen richtet, wobei er
mittels Mahnungen, Vermerken und Ermunterungen auf die Besserung der
Monche abzielt. Er kann auch die Suspension eines Ménches von jeder heiligen
Handlung auferlegen, wobei er jedoch verpflichtet ist, die Ubertretung dem
Erzbischof mitzuteilen.

Der Rat der M6nche kann einen Ménch von der Stellung suspendieren, fir
welche er ihn berufen hat (z.B. von der Stelle des Kassenwarts, des Kantors, des
Sekretars, usw.) oder fur die Dauer von drei Monaten den Geldzuschlag streichen,
den das Kloster monatlich jedem Moénch erteilt.

Die gesamte Bruderschaft kann im Falle der Verirrung eines Ménches den
ublichen monatlichen Geldzuschlag beliebig kiirzen, ihn von seiner diakonischen
Stellung suspendieren, oder ihm sein passives und aktives Wahlrecht entziehen,
jedoch nur lGr einen aufzwei Jahre befristeten Zeitraum.

Der durch den Abt oder den Rat der Mdnche Bestrafte kann vermittels des
Abtes bei der Bruderschaft Berufung gegen die Strafe einlegen. Im Falle seiner
schriftichen Reuebekundung wird die Bruderschaft zugunsten des Verurteilten
entscheiden.

Die in den Hausordnungen der anderen Kloster Kikkos und Macheras
vorgesehenen Regelungen Uber das Klosterleben sind ahnlich.

///. Schlussfolgerungen

Nach dieser kurzen Vorstellung der autonomen internen Verwaltung der
liaupOTnjyta im griechischsprachigen Raum ist es sinnvoll, schlussfolgernd auf
folgende Beobachtungen hinsichtlich ihrer Besonderheiten zu verweisen.

a) Was den Heiligen Berg betrifft, so ergibt sich klar, dass die Halbinsel
Alhos kein autonomes Staatswesen im Sinne des Volkerrechts ist. Sie ist ein
selbstverwalteter Teil des griechischen Staates, lUber den die Souveranitat des
Staates unberiihrt und intakt bleibt™. Aus Art. 105 der griechischen Verfassung
ergibt sich klar die Absicht des Verfassungsgesetzgebers, wie in allen
griechischen Verfassungen nach 1926, den ,hagioritischen* Status der
Selbstverwaltung, wie dieser sich aus den kaiserlichen Chrysobulla, den Sigillia
der Patriarchen, den Dekreten der Sultane, den Statuten (, Typika‘) der einzelnen
Kldster, sowie den monastischen Regeln und Sitten und Gebrauche herausgebildet
hat, zu beschiitzen. Alle oben dargestellten, sich auf den hagioritischen Status
beziehenden Gesetzesvorschriften genieBen also, unabhéngig von der Weise ihres
Zustandekommens und insofern sie sich aufdie Verwaltung der Athos beziehen,
verfassungsrechtlichen Schutz. Der verfassungsrechtlichen Schutz durch Art. 105* 36

" O t'ouiiEptK»; Kavovuijliot; kpcu; RaotAoaic Kai oraupomirraHte Movrj? Keixputou. Nikosia
1980,20-21.
36 Vgl. St. PAPADATOS, Tl Jtol.iraaKii Ofensrod Ayiou 6poo?, Athen 1965, 125-126.



303

gilt jedoch nicht fir diejenigen Gesetzesvorschriften, die bei der urspriinglichen
Einfihrung dieses Schutzes (1926) keine Geltung hatten, namlich diejenigen
Gesetzesvorschriften, die nicht Fragen der Selbstverwaltung betrafen bzw.
inhaltlich ausdriicklich zu den Vorschriften des Art. 105 im Widerspruch standen.

b) Was das Kloster des Heiligen Johannes des Theologen auf Patmos
betrifft, so ist es klar, dass der interne Betrieb dieses Klosters durch das interne
Statut geregelt wird, das der Zustimmung des Okumenischen Patriarchats bedarf.
Im Rahmen dieses Statuts genief3t das Kloster das Privileg der Selbstverwaltung,
wobei jedoch die wichtigsten Handlungen, wie z.B. die Bestatigung der Wahl des
Abtes, der nur von der Bruderschaft gewahlt wird, die Billigung des
Jahreshaushalts und der Inventur des Klosters, der Verkauf von Grundeigentum
usw. der Zustimmung des Okumenischen Patriarchats bedirfen. In gleicher Weise
Uibt der Exarch von Patmos jede Art von Tatigkeit im Rahmen seines Mandats als
Vorsteher des Exarchats aus, wobei er jederzeit der Person des Okumenischen
Patriarchen und der patriarchalischen Synode gegeniiber zur Rechenschaft
verpflichtet ist.

c) Einer strengen patriarchalen Kontrolle ist auch die Verwaltung der
beiden Patriarchalkléster in Griechenland - das Kloster Vlatadon in Thessaloniki
und das Kloster der Heiligen Anastasia auf der Chalkidiki - unterworfen. In
beiden Kldstern wird der Abt durch Beschluss der Patriarchalsynode berufen und
die Verwaltung der Kldster durch ein Gremium ausgeibt, das ebenfalls von der
Patriarchalsynode eingesetzt wird. Fast alle Handlungen dieses Gremiums, in
welchem der Abt den Vorsitz hat, werden durch die Patriarchalsynode kontrolliert,
welche auch den Jahreshaushalt und die Inventur der Kldster billigt. Die
Mdoglichkeiten der Selbstverwaltung durch dieses Gremium sind auf ein
Mindestmal beschrankt.

d) Die Moglichkeit einer vollen Selbstverwaltung, die derjenigen der
Kloster des Heiligen Berges &ahnlich ist, ohne indessen in den Genuss der
Verfassungsgarantien zu kommen, die letztere auch aufgrund des Umstandes
genielRen, dass sie sich innerhalb des griechischen Staatsgebiets befinden, besitzt
das Sinaikloster. Sein Statut, das den Betrieb des Klosters regelt, bestimmt in Art.
19 seiner grundlegenden Vorschriften in klarer Weise das Verhaltnis des
Erzbischofs von Sinai zum Patriarchen von Jerusalem: ,Das kanonische
Verhéltnis des Erzbischofs von Sinai zum Patriarchen von Jerusalem besteht nur
in folgenden drei Fragen: a) dass er seine Bischofsweihe durch den Patriarchen
erfahrt; b) dass er des Patriarchen in den Gottesdiensten namentlich gedenkt: und
c) dass er durch den Patriarchen gerichtet wird, falls er durch die sinaitische
Bruderschaft fur Verfehlen bei der Ausiibung seines Amtes angeklagt wird." Die
erste Verpflichtung, die der zuletzt gewahlte Abt und Erzbischof von Sinai
Damianos gegeniber der sinaitischen Bruderschaft schriftlich Gbernahm, besteht
darin, dass er mit allen seinen Kraften ,die Unabhangigkeit, Ununtcrjochbarkeit
und Autokcphalie des Klosters von Sinai vorjedem fremden Eingriff schitzt" und



304

dass er all das bewahrt, was die langjéhrige Ordnung und Sitte etabliert haben und
die patriarchalen und synodalen Bullen besiegelt haben37.

e) Im Gegensatz zur vollig freien Selbstverwaltung, die das Sinaikloster
genieldt, steht der interne Betrieb der drei XTaupomjyia auf Zypern unter der
Aufsicht des Erzbischofs und der Heiligen Synode der Kirche von Zypern gemanl
den Vorschriften der Charta der zypriotischen Kirche und den Statuten der
einzelnen Kloster. Die Tatsache des Erfordernisses der Billigung der Statuten aller
Lxauponi'iyia durch den Erzbischof voraussetzend weist Art. 89 des Verfassungs-
Charta auf das Privileg der Autonomie der Kldster bei der internen Verwaltung
und Geschéftsfihrung in ihren Angelegenheiten hin. Dieses Privileg ist jedoch
beschankt, vor allem in der die vermdgensrechtlichen Angelegenheiten der Kléster
betreffenden Geschéftsfihrung. Diesbeziglich ist fur die wichtigsten Ent-
scheidungen die Billigung der Synode der Kirche von Zypern erforderlich.

Kurz gesagt, folgt aus obigen Ausfilhrungen, dass von einer wesentlichen
und vollstandigen oder fast vollstandigen Selbstverwaltung nur beim Kloster von
Sinai und bei den Kldstern der Ménchsrepublik ,Heiliger Berg Athos* die Rede
sein kann. Die anderen Kloster unterliegen der Aufsicht bzw. Kontrolle entweder
der Synode des Okumenischen Patriarchats oder der Synode der Kirche von
Zypern.

Dass ein Kloster als liaupojniyiov bezeichnet wird und aus diesem Grund
der Zustandigkeit des lokalen Bischof nicht unterstellt ist, hei3t nicht unbedingt,
dass es Autonomie oder Selbstverwaltung genief3t.

** «T6 iiri Ti] fK>.0yi] Kai yEtpoiovia ... XiyiXXuaSE” Ipappa .... 109:» TeOtoxiorai yap i] pf-v
or.Raopta Baoil.itcr] MovT) 6taTr.Xfiv eaari, Kata ta avwOev aonj Kai «PX'K SayiXeuOevia
Hpovopta, aéodXonov aal5otot;, UKatanurriToi; Kai navrr] iXsuOepa, nrjre rtarptapyua], piire
fnioKoniKii ttvi AfOTOTfia imoKeiptvi], Ttj Koivt] 6e RouXtj Kai yviopt] xol 'Hymijtfvou rt; Kai
Apxir.maKOtiot) Kai ttj? tiitv llan'.ptnv Ixivi*mic, Sioikounhevti Kai 8taKuREpv(iipi-vi] ...»,



JURIOICAL DISCIPLINEOF PERSONAL PRELATURES IN
LATIN CANON LAW

Pablo G ¢ fa e 11, Rome

/. Introduction

My paper could perhaps seern to be out of the general topic of this volume,
for | am goir.g to speak ofa Latin Institution, unknown to the eastem tradition and
especially to that of the orthodox churches. Hopefully, you will find in it some
interesting information and even a few ideas to take into account when looking for
canonical Solutions to some issues ofthe modern oriental discipline.

Many have written on personal prelalures, and among lhem there are
renowned authors from whom 1 may only learnl. Of course, all that | say here is

my personal opinion as a canon lawyer, not the opinion of the personal prelature
to which | belong.

1 don't pretend to put forward stunning novelties on this issue. 1 will try to
give a general overview of this Institution and 6fter some reflections expedient to
the aim of this Symposium.

I know the title of the paper is too broad: So, | will focus on autonomy-
communion, being the general topie of this congress, but | thought it neeessary to
offer also some information on the general juridica! discipline of personal
prelalures, since it is not very known in the eastem canonical circles, especially
for the orthodox participants in this meeting.* 40

| For example, cf. A. VIANA, Introduccion al estudio de las prelaluras, Pamplona 2006; J.
ECHF.VARRIa, The exerciso of the Power of (iovemancc in Personal Prelalures, in: Romana, 21, No.
40 (January-June 2005. English edition) 87-100; C. TA.MMARO, l.a posi/ionc giuridica dei fcdeli laici
nelle prelature personali. Roma 2004; F. OCARIZ, Episcopado, Igicsia particular y prelatura personal,
in: J. R. VILLAR (ed.), Iglesia, Ministerio episcopal y Ministerio pctrino. Madrid 2004, 179-190; J.
HF.RVADA, Commentarics Under Title IV, Personal Prelatures and ec. 294-297. in: E. CAPARROS el
al. (ed.), Exegetical Commentary on lhe Code of Canon Law, (Gratianus Series), Montreal-Chicago
2004. Vol. Il, 413-435; 1. I. ARRIETA. Le prelature personali c le loro relazioni con le strutture
territoriali, in: Il Diritto Ecclcsiastico 112/1 (2001) 22-49; E. BAURA. Le attuali riflessioni della
canonistica sulle prelature personali. in: S. GHERRO (ed.), Le prelature personali nella nonnativa e
nella vila della Chiesa (Venezia, Scuola Grande di San Rocco. 25-26 giugno 2001), Padua 2002, 15-
53; G. COMOTTI, Somiglianzc e diversitd tra le Prelature personali ed e_l_ltre circoscrizioni
ecclesiastiche, in: GHERRO, l.e Prelature personali nella normaliva, 81-114; V. GOMEZ-1GLESIA -
A. VIANA J. MIRAS. EIl Opus Dei Prelatura Personal: La Constitucion apostolica ‘Ut sif, Pamplona
2000: G. l.o Castro. Le prelature personali: prolili giuridici, 2nd edition, Milano 1999; J. L.
GUTIERREZ. Le prelature personali, in: lus Ecclesiac | (1989) 467-491; J. E. Fox, The Personal
Prelature of the Second Vatican Council: An Historical Canonical Study, JCD diss., Ponlifical
Univcersily of St. Thomas in the City, Rome 1987; P. RODRIGUEZ, Particular Churches and Personal
Prelatures: A Theological Study ofa New Canonical Institution, Dublin 1986; A. de FUENMAYOR,
Escritos sobre Prelaturas personales, Pamplona 1992; J. FORNES, El perfil juridico de las prelaturas
personales: Un comenlario a la Constitucion Apostolica “Ut sit”, in: Monitor Ecelesiasticus 108 (1983)
436-472; etc.



306

In this respect, | will offer some hints on personal prelatures in rclation to
Oriental Canon Law, with the purpose of stimulaling our discussion.

Il. Briefpresentation ofpersonal prelatures

The Second Vatican Council ofthe Catholic Church envisaged this new kind
ofdevelopment of the ecclesiastical Organization, the main feature of which is its
complementary role with respect to the common and general pastoral activity
given by particular Churches.

The conciliar Decree Presbyterorum ordinis (PO) no. 10b2 ‘mentions for the

first time personal prelatures among other new institutions (like international

seminaries and special dioeeses). The Motu Proprio Ecclesiae Sanetae, Part 1, no.
41, implemented that conciliar directive establishing the canonical ffamework of

personal prelatures. Afterwards, the Apostolic Constitution Regimini Fxclesiae
universae4 *art. 49, 1, put personal prelatures under the competence of the

Congregation for Bishops: continuing to the present in the Ap. Const. Pastor
Bonus' art. 80.

C1C cc. 294-297 codified the previous norms, though not without
difficulties6. Notably, at the very final stage of the codification process, the canons

on personal prelatures were removed from the pari of the Code dealing with the
hierarchical Constitution of the Church (book Il pari Il of CIC) and placed in that
pertaining to the Christian faithful, for fear that future personal prelatures could be
misunderstood as being “parallel Churches"'.

2 "In addition, presenl norms of incardination and excardination should bc so revised that, while
this ancienl Institution still remains intact, they will beiter correspond to today's pastoral needs. Where
a real apostolic spirit requires it, not only should a betler distribution ol'priests be niade easier but there
should also bc favored such special pastoral enterprises for the benefit of different social groups
(peculiaria opera pasloralia pro diversis coctibus socialibus) in any rcgion or nation anywhere on earth.
To accomplish this purpose there should be sei up international seminaries, special dioeeses or
personal prelatures, and so forth, by means of which, according to their particular Statutes and always
saving the rights of local Ordinarius, priests may be assigned or ineardinated for the common good ol
the whole Church" (Second Vatican Council, Decree Presbyterorum Ordinis, no. 10b). F.nglish
translation is from www.vatican.va with corrcctions of mine.

’ "Furthermore, in order to carry out special pastoral or missionary enterprises for various
regions or social groups requiring special assistance, the Apostolic See may establish prelatures
consisting of secular clcrgy suitably trained and under the rule of a prelate of their own and governed
by Statutes of their own” (PAUL VI, Motu Proprio Ecclesiae Sanetae, 6 august 1966, pars I, no. 4, in:
AAS 58 19661 757-787 [here: 760-761]; English translation by RODRIGUEZ, Particular Churches
and Personal Prelatures, 33).

" PAUL VI, Ap. Const. Regimini Ecclesiae Universae, 15 August 1967, in: AAS 59 (1967) 885-
928, n. 49.

s JOHN PAUL I, Ap. Const. Pastor Bonus, 28 June 1988, in: AAS 80 (1988) 841-924.

6 Cf. BAURA, Le attuali riflessioni, 25-35.

7 In response to those lears, Michael O'Reillly, O.M.1., wrote: “the prelature is not by any means
a Church within a Church" (M. O’REALL.Y, Personal prelatures and Ecclesial Communion, in: Studia
Canonica 18 [1984] 439-456 [here: 454]). Recently. the Prelate of Opus Dei, Bishop Javier Echevarria,
writes: "in my judgment, the singularity of the figure and the unccrtain use of ccclesiological
categories, together with others of a technical and canonical nature, provoked some doubts in a


http://www.vatican.va

307

Nevertheless, already in PO no. 10 and in M, Pr. Ecclesiae Sanctae personal
prclatures were logically placed within the realm of the hicrarchical structure of
the Church. The Ap. Const. Ut sits erecting the first personal prclature. the
Declaration Praelaturae Personales9 of the Congregation for Bishops, and some
speeches ofJohn Paul 11 on the subjectl”, all were in the same direction.

Nowadays, nearly twenty five years after the promulgation of the C1C. the
continuous and univocal praxis of the Apostolic See has helped to clarify
misunderstandings: for example, the Concordats and Agreements between the

Holy See and States include personal prelatures in the hierarchical Organization of
the Church". The Annuario Pontificio is also clear in this respectl2.

The challenges of the new evangelization have led the reflection of the
Catholic Church’s self-organization on these and other structures of personal
character. For example, Militar)" Vicariates were in existence long before the
Second Vatican Council, and other pastoral needs demanded an adequate setting
in the ecclesiastical Organization. Personal prelatures were regarded by Vatican
documents as being appropriate for the specific pastoral care of some social
groups (like military, sailors, migrants, nomads), or for a peculiar kind of pastoral
approach (like Opus Dei).

We can say briefly that a personal prelature is an ecclesiastical

circumscription erected by the Apostolic See in order to offer specialized pastoral
Services in favor of several local Churcheslj. That is, pastoral Services that cannot

be adequately looked after by common structures.* 8 9 10 11

Consultor jusl prior to the promulgation of the Code, during the final writing of the texl. And this
resulted in a questionable systematic insertion of personal prelatures that, even though it had a very
restrieted interpretive and substantial releyance, eertainly did not further, at least initially, a correet
understanding ofthis figure" (ECHEVARRIA, The exercise, 90).

8 JOHN PAUL II, Ap. Const. Ut sit, 28 November 1982. in: AAS 75 (1983)423-425.

9 CONGREGATION FOR B1SIIOPS, Declaration Prelaturae Personales, 23 August 1982. in:
AAS 75 (1983) 464-468. For its English translation see: Origins Vol. 12. No. 30 (January 1983) 511-
521.

10 "This hierarchical nature of Opus Dei. established in the Apostolic Constitution by which !
erected the Prelature |...J, offers a starting point for pastoral considerations full of practical
applications” (John Paul Il. Address of March 17. 2001 to the participants in the Workshop on ‘Novo
millennio inncunte’ organized by the Prelature of Opus Dei, in: L’Osservatore Romano, Italian edition,
March 18,2001,6. English translation in F, Caparros. The Juridical Mind. Appendix 1l. 59-63).

11 For example: Agreement on juridical questions between the lloly See and the Republic of
Croatia of 19 December 1996. art. 5, in: AAS 89 (1997) 277-287 (cf. J. T. MARIIJN DE AGAR.
Raccolta di concordati 1950-1999, Vatican City 2000, 155); Concordat of 28 July 1993 between the
Holy See and the Republic of Poland, art. 6 § 1, in: AAS 90 (1998) 310-329 (cf. MARTIN DE AGAR.
Raccolta, 685); Agreement with the Republic of l.ithuania of 5 May 2000, art. 5 § 1. in: AAS 92
(2000) 783-816 (cf. J.T. MARTIN DE AGAR, | concordati dcl 2000, Vatican City 2001, 25). Cf. also
ECHEVARRIA, The exercise. 90-91.

L For many years now. the Annuario Pontificio, has been plaeing personal prelatures in the
section dealing with the Catholic hierarchy ("La Gcrarchia Cattolica"): in the last issue, for example,

they appear after military Ordinariates and before apostolic vicariates (cf. Annuario Pontificio 2009,
1071).

I! Cf. E. CAPARROS, The juridical mind of Saint Josemaria Escriva: A briefhistory of the
canonical path of Opus Dei. Montreal 22007, 65-67.



308

The personal prelature is a very flexible Institution: not all prelatures that
may he created in the future must be like the first onc, the Prelature of Opus Dei.

"The norms ofthe Code do not necessarily find a univocal application in the
configuring of personal prelatures, since some ofthese norms (...) are in fact
optional. For example, the incardination of its own clergy envisioned by
canon 295 § 1 [...] is not necessarily an essential element [...]. The same
could be said with respect to having its own seminary, the geographical
ambit of the prelature's activity, etc. The very incorporation of faithful to the
prelature by means of the convenlion indicated in canon 296 [...] isjust one

possibility, and it might eventually be replaced by other forms of
incorporation’’14.15

Ill. Theological nature: a structure ofthe universal Church at the Service of
particular Churches

1. The personal prelature is not a particular Church, understood from a strictly
theological point ofviewls

As we all know, the particular Church is a portion of the People of God
enjoying all the richness of the Church of Christ: that is, it has the task ofoffering
the common pastoral activity, for every kind of faithful and providing all the
means of salvation. The personal prelature instcad has a specialized pastoral
activity: so, it is not exactly a perfect “image of the universal Church”, because it
is not open to all kinds of faithful, or because it could offer only some specific
means oOf salvation. Moreover, the personal prelature addresses to faithful who
bclong primarily to their respective particular Churches. Therefore, the personal
prelature is a “cumulative” or "complementary” structure. By divine Institution,
the responsibility for the pastoral care of faithful is given primarily to the diocesan
Bishop. But there can be some other pastors entrusted with responsibility for some
special pastoral tasks, secondarily or complementarily with that primary pastoral
care.

2. The personal prelature is a “complementary’’16 pastoral structure

This “complcmentarity” is better understood as the result of communion in
variely, as the letter Communionis Notio (CN) reads:

14 ECHEVARRJA. The cxercise, 92.

15 Cf. P. RODRIGUEZ A. DE FUENMAYOR, Sobrc la naturaleza de las prelaturas personales
y su inscrcion dentro de la estruclura de la Iglcsia. in: lus Canonicum 24 (1984) 11-49 [hcre: 46-47];
W. STETSON 1 HERVADA. Personal Prelatures from Vatican Il lo the New Code: An
Hcrmceneutical Study ol'Canons 294-297, in: The Jurist 45 (1985) 379-418 (hcre: 393].

16 For the usc of this term, see J. HERVADA. Diritto costitu/.ionale canonico, Milan 1989. 308-
309.



309

“For a more complete vision ofthis aspect of ecclesial communion -unity in
diversity - one needs to bear in mind that there are inslitutions and
communities established by the Apostolic Authority for specific pastoral
tasks. They belong as such to the universal Church, though their members
are also members of the particular Churches where they live and work. The
manner of belonging to the particular Churches, with its own particular
flexibility, takes different juridical forms. But it does not erode the unity of
the particular Church founded on the Bishop; rather, it helps endow this unity

with the interior diversilication which is a feature of communion” (CN no.
16)17.

It is undeniabie that the foundational will of Christ establishes that the
Church should exist in and from the particular Churches. But, leaving intact the
nucleus of divine Law, the Church can also self-organize her hierarchical structure
in the way She judges best for achieving her divine mission, in answer to changing
pastoral needs. Of course, those structures of pure human Law cannot hinder the
essential characteristics of the Church. So, any “cumulative” jurisdiction
necessarily presupposcs the preexistence of another primary ecclesiastical
jurisdiction to which it overlaps or “cumulates”. And this is not to be seen as an
unfitting intrusion in a Bishop’s diocese, but as the concretization of the power-
service (exousia-diakonia) of the College of Bishops in relation to all the
Churches, i.e. their “sollicitudo omnium ecclesiarum” (2 Cor 11:28)*. The
synodality ofthe Eastem Churches has a lot ofexperience in this regard.

In fact, the theological nature of those “cumulative” structures can be made
clear if we consider them as being a “determination of the mission of the entire
College of Bishops™'9, or, in other words, “structures that belong theologically to
the universal Church" ". They are pastoral structures that the Supreme authority of

the Church does not impose but rather offers as a Service to the particular
Churches21.

3.71lie structure ofthe personal prelature

Personal prelatures have the typical structure of the ecclesiastical
circumscripttons, that is: a Head, a presbyterate, a Hock or community, all ofthem
bound together with a special ecclesiastical communion.

I! GONGRHCIATION FOR THF, DOCTRINE OF THE FAITH, Letter Communionis Nolio, 28
May 1992, in: AAS 85 (1993) 838-850 [here 848],

"* Cf. F.. BAURA, Le dimensioni comunionali delle giurisdizioni personali cumulative. in: P.
ERDO P. SZABO (ed,), Territorialita e personalitd ncl Dirilto Canonico ed Ecclesiastico: Il Diritto
Canonico di fronte al terzo millennio (Atli dclFXI Congresso Internazionale di Diritto Canonico e del
XV Congresso Internazionale della Socicta per il Dirilto delle Chiese Oricnlali), Budapest 2002. 430.

1l BAURA, Le dimensioni comunionali, 428.

ECHEVARRI1A, The exercise, 95; cf. 11ERVADA, Diritto costituzionale canonico, 308.

" Cf. A. DE FUENMAYOR CHAMPIN, Primatial Power and Personal Prelatures, in: AA.VV.,
The New Code ofCanon Law (Proceedings of the 5th International Congrcss of Canon Law, Faculty
ofCanon Law Saint Paul University), Otawa 1986. 59.



310

a) Prelate

According to CIC can. 295, the Prelate ofa personal prelature has ordinary
and proper power of govemment. His power is "proper”, that is, exercised in the
name of the Prelate himself (his is not a "vicar” power, exercised in the name of
another). Nevertheless, according with many authors, the power of a personal
Prelate is shared “a iure” front that of the supreme authority of the Church22, and
this power is different in its origin front the strictly sacramental Episcopal
headship, which belongs only to the diocesan Bishop in his particular Church.
Nevertheless, the ecclesiastical mission ofthe Prelate and the power to carry it out
are of an episcopal nature (i.e. leading a presbyterium to take pastoral care of a
flock). The personal Prelate is not necessarily a bishop, but

“since personal prelatures belong to the ecclesiastical jurisdictions through
which the Church organizes itself hierarchically as the People of God. this
entails that the power of the one who is in Charge of them, the Prelate, is
necessarily of an episcopal nature, similar from this point of view to that of
any other pastor who Iinds himself in Charge of an ecclesiastical
circumscription, whether a bishop or not”"5.

In most cascs, then, it would be fitting that the Prelate be ordained a bishop24.

And, in this case, being the center of the special communion in the prelature, it is
normal that he be commemorated by his clergy in the celebration of the Holy
Eucharist, always - ofcourse - together with the local Bishop.

The participation of the Prelate in the Episcopal Conference would be
suitable in order to strenglhen the communion with local bishops, and this will be
easy when the prelature is only limited to a nation. But in the case of international
prelatures one could suggest the possibility that the prelature be represented in
each Episcopal Conference by the Prelate’s Vicar competent for the corresponding
region. The participation of the Prelate in the Synods of Bishops (of the universal
Church) is also helpful to reinforce that communion2533 34 35

33 For Ihc general concepl ofjurisdietional power shared “a iure" from lhal of the Supreme
authority, cf. IERVADA. Diritto Costituzionale canonico, 246. And for the specific power of the
personal Prelate, cf. STETSON - HERVADA. Personal Prelatures from Vatican Il. 394; VIANA.
Introduccion al estudio, 55.

ECHEVARRIA, The exercise, 93.

34 Cf. OCARIZz, Episcopado; V. De PAOLIS, Nota sul titolo di consaerazione episcopale. in: lus
Ecclesiae 14 (2002) 59-79; JOHN PAUL I, Bull ofappointment as Bishop of Msgr. Javier Echevarria.
in: Romana 11 (1995) 15.

35 Cf. VIANA, Introduccion al estudio, 56-57.



311

b) The presbyterium

The special pastoral care of the Prelate is carried out with the collaboration
ofthe pastoral ministry ofthe clergy ofthe personal prelature (C1C can. 294). The
personal prelature shall have only secular clergy. This is a requirement already
established in the M. Pr. Ecclesiae Sanctae, 1, no. 4. Presbyters and deacons can be
incardinated in the prelature (CIC cc. 266 § 1,267 — CCEO cc. 359, 364) or make
a Convention for serving in it while keeping their incardination in another
ecclesiastical circumscription (CIC can. 271 § 2 - CCEO cc. 360 § 1 e 362 § 2f'\

This clergy is subject to the jurisdiction ofthe personal Prelate, in the same way as
the diocesan clergy is under its Ordinary?2'.

The priests of a personal prelature form its presbyterium together with the
Prelate, and so it could have its own presbyterial council, even if every priest can
also collaborate and take part in the presbyterial council of the diocese of his own

domicile, because in a theological scnse he also belongs to the presbyterium ofthe
territorial diocese in which he operates2K.

c) The flock

Any prelature has always a flock. The flock is part of the prelature2'. The
involvement of lay faithfi.il can vary depending on Statutes:

“the jurisdiction ofthe Prelate, especially over the lay faithful, can be very
diverse, and therefore this should be clearly specifted in the Statutes™'0.

One could think ofa flock who receives in a passive way the pastoral care of
the prelature, although it would be contrary to the ideal ofthe co-responsibility of
every faithful in the mission of the Church. And there could be also faithful who
are actively involved in the pastoral care, with partial or complete dedication.
It is absolutely mistaken to say that only the clergy mentioned in canon 294,
belong to the personal prelature, while lay faithful (can. 296) do not lully belong26 27 28

26 Cf. J. I. ARRIETA, Govemance Structures within the Catholic Church, Montreal 2007, 183.

21 Cf. J. HERVADA, Cormnentary to CIC can. 295, in: CAPARROS, Exegetical Commentary,
426; J. MIRAS, Notas sobre la naturaleza de las prelaturas personales. A proposito de un discurso de
Juan Pabilo II, in: lus Canonicum 42 (2002) 363-388 [hore: 369).

28 Cf. J. HERVADA, Commentary to CIC can. 294, in: CAPARROS, Exegetical Commentary,
423; A. VIANA, Introduccion al estudio, 60.

In CIC can. 294 there was no need to name expressly the laity because its presence is obvious

in the prelature, since the pastoral vwork ofthe presbiterate is always aimed to a group of lay faithful.
This is as obvious as the necessity of a Prelate. who nevcrtheless is also omitted by the mentioned

canon: cf. TAMMARO, La posi/.ione giuridica dei fedeli laici. 118.
50 ECHEVARRIA, The exercise, 96.



312

to it, but are only associated as somc form ofauxiliaries’l. This is in the same way
that

“one cannot say that diocesan priests belong to the diocesan Church more
fully than the lay faithful do, in spite of the fact that the bond of
incardination represents a relationship of hierarchical subjection which is

much more intense and extensive than that which links the lay faithful to his
own bishop by the baptismal relationship through the rules ofdomicile”32.

In the case ofthe Prelature of Opus Dei the Pope himself wanted to make it
clear that lay faithful are incorporated in the prelature:

“You are here representing the components by which the Prelature is
organically structured, that is, priests and lay faithful, men and women,
headcd by their own Prelate. [...] First ofall, | wish to emphasize that the
membership of the lay faithful in their own particular Churches and in the
Prelature, into which they are incorporated, enables the special mission ofthe
Prelature to converge with the evangelizing efforts of each particular Church,
as envisaged by the Second Vatican Council in desiring the figurc of
personal prelatures"”.

4. The mission ofa personal prelature

The pastoral task of personal prelatures can be “special” in two senses: 1)
special for the peculiar mission fostered (that is, integrative to ordinary pastoral
care); or 2) special for the persons to whom it is addressed (or, accumulative to
ordinary pastoral care).

Ifthe mission ofa given prelature is “special" because it promotes a peculiar
message, then probably there will be no conflicts with die local hierarchy, because

the content of the pastoral action will be integrative Irom that given by the local
Church.11

If the mission is “special” due to the people involved (migrants, nomads,
sailors...), then the content of the pastoral care given by the prelature could
accumulate with that of the local jurisdiction, and a clear coordination should bell 12 * *

1l Cf. <i. GHIRLANDA, Natura delle prelature personali e posizione dei laici, in: Gregorianum
69(1988) 299-314.

12 ECHEVARRIA. The cxcrcisc. 98-99.

““ JOHN PAUL Il. Address of March 17. 2001 to the participants in the Workshop on ‘Novo
millennio inncunte' oreanized by the Prelature ol'Opus Dei. in: L'Osservalore Romano. Italian edition,
(March 18. 2001) 6. F.nglish translation in CAPARROS, The Juridical Mind, Appendix 11, 59-63.

11 In the case of the Prelature of Opus Dei (and it could happen also in other prelatures), the
specialty rcside in the way of giving sonte means of Salvation to promote among ordinary faithful the
vocation to holiness (and this is done mainly through preaching and spiritual direction). Here there will
be probably no conflicts with the local hierarchy, because the pastoral ofthe prelature doesn't comprise
the administration of the sacramcnts of baptism. chrismation and matrimony, that otherwisc could
cause complications in the registry and in the sphere ofjurisdiction.



313

attained, always taking into account that the particular Church will have the
primary pastoral responsibility, evcn ifthe person can in every case choo.se one or
the other for the pastoral care5\ We will delve deeper into this problem in the
next section.

Some say that, even ifit is indicated in the normative texts, the goal ofthe
personal prelature cannot be only the "better distribution of clergy" (PO 10b, CIC
can. 294), because that distribution should have also an objective, that is, a
pastoral ministry in favor ofa flock's.

Moreover, the other possible aim of performing “special [...] missionary
enterprises* (Ecclesiae Sanctae, 1, no. 4) is referred to what the conciliar Decree
Ad Gentes says in no. 20, note 4’ and repeats in no. 27, note 13, but | think it can
be included into the group of those prelatures with special mission due to the
people addressed.

IVV. The personellprelature doesn 't conf3ict with the principle: "one Bishop, one
particular Church ”

1. The problem ofpersonal jurisdictions with regard to the local Church

Although Vatican 1l gave a definition of particular Churches without any
reference to territorial factors (cf. Decree Christus Dominus [CD], no. 11), some
authors still maintain that territory assumes a theologica! meaning in the structure
of the particular Church, because - they say - the sacramentality of the Church
requires that its unity should be visible, even socially and organizationally, in the
uniqueness ofa particular Church in a given territory. Following this approach, the
other (personal) organizationa! Solutions (acknowledged by CD, no. 23) are ratherl5

15 "It seents rcasonable to foresee that the pastoral needs which. in the future, might suggest the
erection ofnew personal prelatures. will usually bring with them the need to delineate a ecrlain sharing
in the ordinary pastoral care ofthe faithfttl involved. Rcflccting for example, on the eventual need to
resolvc, by means of personal prelatures, Problems of pastoral attention to eertain categories of
reftigees. of nomads, of gypsies or of emigres (above all in cases of transitory emigration to places
without adcquale pastoral structures), it is logical to eonsider an adequatc jurisdiction by the prelate as
necessary [...]. Certainly, it should always be a matter of a cumulative jurisdiction with the diocesan
bishop ofthe place, sinee a common characleristic ofall the so-called complemcntary eircuinscriptions
- personal prelatures and military Ordinariates follow the same discipline on this point is that the
faithful belong simultaneously to the personal jurisdiction and to the diocesan territorial jurisdiction”
(ECHEVARRI1A, The exercise, 97).

11 "Msgr. Secretary and the Relator also point out that in the case ofthe personal prelature [...] a
eertain people composed of faithful ‘speciali quadam ratione devincti’ will always be necessary":
Cominunicationes 12 (1980) 279 |English translation is mine). Cf. also MIRAS. Notas, 383.

Ad Gentes no. 20: "But ifperchance in eertain regions, groups ofmen arc to be lound who are
kept away from embraeing the Catholic Kaith because they cannot adapt thcmselves to the peculiar
form which the Church has taken in there. it is hoped that this condition will be provided for in a
special way (foonote 4: Cf. Decree on Pricstly Ministry and Life, no. 10, where in Order to render
particular pastoral labors easier for various social groups, Provision is ntade for the establishment of
personal prelatures, insofar as needs of the apostolate demand it). until such time as all Christians can
gather together in one community”. [English translation front www.vatican.va, with my own small
eorreetions).


http://www.vatican.va

314

seen as exceptions for the sake of “salus animarum”, in order to respect the
cultural, linguistic, social and mainly spiritual and religious conditions of sorne
groups of faithful3R. Nevcrtheless, it seems that the conciliar Decree Orientalium
Ecclesiarum no. 4 doesn’t just tolerate but even favors the Constitution of oriental
hierarchies even when the territory is already covered by Latin jurisdictions, as the
praxis ofthe ensuing years shows39.

We cannot deny that the existence of many particular Churches overlapping
the same territory is a challcnge for avoiding conflicts ofjurisdiction. In the case
of personal prelatures — even ofthose with accumulative mission - these conflicts
should not exist, as long as the personal prelature doesn't claim (wrongly) the
primary common and ordinary pastoral care ofthe faithful.

2. The lay faithful of the personal prelature are also members of the dioceses were
they have domicile.

Actually, the lay faithful of a personal prelature are also members of the
dioceses where they have domicile or quasi-domicile, and they are subject to the
jurisdiction of the diocesan Bishop as are any other lay faithful. So, their
belonging to a personal prelature doesn't hinder the principle of the uniqueness of
the | lead ofthe particular Church.

As we have seen, the praxis of establishing horizontal concourse of
jurisdiction is a logical consequence of the Calholic doctrine on sacramentality
and collegiality ofthe episcopate; “nevertheless — as Arrieta points out — collegial
collaboration [...] cannot ignore the prerogatives belonging to the Episcopal
authority to whom the keeping of ecclesiastical discipline in a given territory is
primarily entrusted"40.

V. The aulonomy ofpersonal prelatures

As we have seen, in every personal prelature the power of the Prelate is
8limited to that vvhich refers to the specific finality of the prelature”. In some
cases (like in Opus Dei), this power differs, “by reason of the matter involved.
front the jurisdiction of the diocesan bishops in the ordinary spiritual care of the
faithful”4'.* 11

M Cf. BRIX), La coesistenza, 925-926.

y> Cf. P. SZABO, Statu attualc ¢ prospettive della convivenza delle Chiese catloliche sui iuris,
in: LRDO - SZABO, Tcrritorialita e personalita, 228-231.

J0 “La collaborazione collegialc che serve a superare il concorso orizzontale di giurisdizioni non
pud tuttavia ignorarc le prerogative che corrispondono all’aulontd episcopate a cui primariamente e
deferita la custodia della disciplina ecclesiale in un detg.rminato te_‘rritorio". J. I. ARRIIITA. Fattori
territoriali e personal! di aggregazionc ecclesiale, in: ERDO - SZABO, Territorialité e personalita, 421.

11 “Relate ad Praelati potestatem: a) ipsa est potestas ordinaria regiminis seu iurisdictionis, ad id
circumscripta quod tinem respicit f'raelaturae proprium, et ratione materiae substantialiter differt a
iurisdictionc quac, in ordinaria cura pastorali fidelium, Episcopis compctit" (CONGRF.GATION FOR
BISHOPS, Deel. Prelaturae Personales, 11, 466).



315

On the mattere specific to its mission, the Preiate enjoys the typical threefold
power of govemment: legislative, executive and judicial. Firstly, in fact, it is
worth noting that some norms given by the personal Preiate are "laws” in the strict
sense. Aboul his executive power, we can underline the following aspects:

The Preiate is qualified as an “Ordinary” (Hierarch), and one could say that
in regard to his clergy, he is also the “Ordinary of the place of incardination".
Bishop Echevam'a so affirms:

“the personal nature ofthese jurisdictions does not mean that in these cases
some type of territorial jurisdiction is not possible. [...) Indeed, it seems
difficult to reject canonically some ambit of territorial jurisdiction for the
personal pastor, for example in the church established as the prelatic church,
in the seat of its curia, in its own seminary, etc. [...] [Taking into account]

those specific places in which the prelature has a territory [...] his
qualilication as Ordinary ofthe place [is clearj’42 43

The Preiate is appointed by the Roman Pontiff. Like in other cases of
appointment of the head of an ecclesiastical circumscription, the Preiate can be
presented or elected by a College, but it always requires the decisive intervention
of the Roman Pontiff, who is the only competent authority for conferral of the
office to the candidate. As other heads of ecclesiastical circumscriptions, the
Preiate must present a quinquennial report to the Roman Pontiff through the
Congregation of Bishops4s.

The Preiate can erect a Seminary (or not) and call candidates to priesthood.
Even when he is not a bishop he can give the dimissorial letters to a bishop for the
ordination of the candidates, and if he is a bishop, he can ordain and incardinate
them into the prelature. The Preiate has autonomy for making appointments to
Offices and pastoral tasks within the Prelature. For the appointments he will follow
the procedurc established in the Statutes.

Finally, his Judicial power is normally implemented, as in other
circumscriptions, through the tribunal of the Prelature. This tribunal can judge
causes of every kind (matrimonial, patrimonial, causes of canonization44, etc.),
whenever the preiate have any title of competence. For example, as Llobell points
out,

“in penal cases, the competence ofthe tribunal extends to all the faithful of
the prelature (priests and lay people), in concurrence with that of the
tribunals of the place in which the crime was committed (cf. can. 1412) and
of the domicile or quasi-domicile of the respondent (cf. can. 1408). The

42 ECHEVARRIA, The exercise, 96.

43 CT. Ap. Const. Ul sit, art. VI.

44 Cf. J. LLOBELL, The competence of personal prelatures in causes of canonization, in: 1*
HAYWARL) (trans. & ed.), Studies on the Prelature of Opus Dei. Montreal, 2009, 199-218; C.
TAMMARO, Brevi cenni circa la competenza dei pastori delle circoscrizioni personali ad istruire le
cause dei santi, in: 11 Diritto Ecclesiastico 115/1 (2004) 73-94.



316

tribunal will be also competent over [catholic] faithful not belonging to the
prelature (cfr. can. 13 § 2, 2°), for example, in the factispecies of the heretic
intervention ofa non-subdit person inside a premise in which the prelate has
jurisdiction (v.g. a University directed by the prelature), or in that other of
the abort accomplished (effectu secuto: can. 1398) in a hospital over which

the prelate has jurisdiction, even if the medical doctor, the patient and the
necessary collaborators ofthe crime don't belong to the prelature45.

Of course, this competence should be carefully harmonized with that of the
local bishop, especially in cases of priests of a personal prelature who are working
in a premise ofthe local diocese (a parish, etc.).

VI. Coordinathm ofpersonal prelatures with territorialjurisdictions

Some norms for the coordination of personal prelatures with territorial
jurisdictions are established by the common law, while other details will be
specified in the Statutes ofeach prelature. In the Code, it is foreseen firstly that the
Episcopal Conference must be consultcd before a personal prelature is established
in a country (CIC can. 294). Secondly, in order to exercise its pastoral work, the
prelature needs the consent ofthe diocesan bishop (CIC can. 297).

Statutes establish more specifically the relationship with the Ordinary of the

place. In the case ofthe Prelature of Opus Dei, the Ordinary ofthe Prelature erects
each centre aller having obtained the permission of the Ordinary of the place46.*

Moreover, in addition to the Prelate, the diocesan Bishop also oversees the
fulfillment of the ecclesiastical discipline regarding churches and oratories of the
eentcrs of the Prelaturel. The laculties for Hearing confessions of members of

4' "In ambito pcnale la competenza del Iribunalc riguardera tutti i fedcli dclla prclalura (sacerdoli
e laici), concorrentemente con quella dei tribunali del luogo in cui il deliUo sia slalo commcsso (cfr.
can. 1412) c¢ del domicilio o quasi-dotnicilio dcll'accusato (cfr. can. 1408). Sui non ledeli della
prelalura, il (ribunale sard anchc competenle (cfr. can. 13 t 2, 2°), ad cs., nella fatlispccic
dcH'inlcrvenlo eretico di un non suddito prcsso una sede su cui il prelato ha giurisdizione (vgr. una
IIniversila dirctla dalla prelalura), o in quell'altra dcll’aborto realizzato (effectu secuto: can. 1398)
presso un ospedale sul quéle il prelato abbia giurisdizione, anche se il medico, il paziente e i
collaboratori necessari del delitto non appartengono alla prelatura” (J. LLOBF.L.1., | tribunali delle
circoscrizioni personali latine, in: Il Dirilto ecclesiastico 113 [2002] 147-176 [here: 170-171]). English
translation is mine.

46 "Art. 177. § 1. Ut labor apostolicus Praclaturae in aliqua dioecesi incipiat, mediante canonica
erectione prirni Centri, cx quo exerceri possit apostolatus collectivus, debet prius informari loci
Ordinarius, cuius venia requiiitur, melius scripto data. § 2. Quoties laboris progressus aliorum
Centrorum ereclioncm in dioecesi suadeat, procedcndum semper est ad norman paragraphi
praecedentis". (Codex iuris particularis Operis Dei, in: AGP sezione giuridica. V111/15660. art. 177 8§
1-2. It can be more easily consulted in: A. DE FUENMAYOR - V. GOMEZ-IGI.ESIAS - J. L.
1LLANES, l.'itinerario eiuridico dell'Opus Dei: Storia e difesa di un carisma, Milan 1991, 875-914
[here: 911]).

41 "Art. 179. Episcopus dioecesanus ius habet visitandi singula Centra Praclaturae canonice
erecta (cfr. n. 177) in iis quac ad ccclesiam, sacrarium et sedem ad sacramentum Paenitentiae
pertinent” (Ibid. 912).



317

Opus Dei are given by the Prelate, and being he for his clergy the “Ordinary ofthe
place of their incardination”, those faculties are also extended to every faithful in
the world (GIC can. 967 § 2). In any case, the authorities of the prelature inform
the local Ordinary of every new' priest ofthe Prelature working in his territory.

It is logical that personal prelatures have unity of intent with local
jurisdictions. Normally the fruits of the pastoral work of the prelature remain
within the local Church. They are in fact at the service of local Churches. In this
sense the words of Cardinal Ruini (conccming the Prelature of Opus Dei, but in
pari valid to all this kind ofcircumscriptions) can be enlightening:

“some of the faithful in a diocese are also faithful of Opus Dei, and this
characteristic does not weaken their membership of their own diocese |...].
Their quest for sanctity in daily life and their apostolate are always within the
local Church to which they belong, and the fruits always remain in the local
Church where they live and carry out their activity. [...] In many dioceses,
including Rome, priests incardinated in the Prelature carry out — with the
consent of their proper Ordinary - diocesan tasks [...]. Nonetheless, their
more particular and more direct pastoral service to the dioceses is
accomplished through the fulfillment ofthe mission ofthe Prelature. It is for
this purpose, and not to tili diocesan vaeuums, that the Prelature was
established by the supreme authority. [...] Responsibility for the manner in
which such service is rendered, in communion with the diocesan bishops,
pertains to the Prelate, who has received the mission of governing this
instrument “so that it may be apt and effective”. [...] We can conclude that
the activity of Opus Dei in the dioceses in which it operates is something
“interior” to them, and helps provide each diocese with the internal diversity
that characterizes communion. [...] Within the vision of the Church as
communion, in which different institutions of the universal Church cooperate
in the common mission, it is possible to understand the convergence and
importance ofthis ecclesial service ofthe Prelature of Opus Dei"4S.

VII. Personal Prelatures and Eastern legal System
1. Some kinds ofpersonal prelature should not be limited to the Latin rite alone

Some years ago | wrote that, in my opinion, there are some ecclesiastical

structures that ought not to be limited by the ritual criterion, because their finality
has no relation with any specific ritual patrimony4". Among these, there could

exist some personal prelature that fosters a specific pastoral work “beyond rites™.* 49

J* C. RUINI, The service ofthe Prelature of Opus Dei to the dioceses, in: HAYWARD, Studies
on the Prelature, 146-151.

49 Cf. P. GEFAELL. Enti e Circoscrizioni meta-rituali nell'organizzazionc ecclesiastica. in: H.
I'APP  A. WEISS St. KORTA (cd). lus canonicum in Oriente et occidente: Festschrift Ihr Carl
Gerold Furst zum 70. Geburtstag (Adnotationes in lus Canonicum 25), Frankfurt/M. 2003,493-508.



318

as — I'm sure - is the case of the Prelalure of Opus Dei. In fact, Opus Dei’s
mission is to spread all over the world the call to holiness through Professional
work and through the fulfillment of the ordinary duties of the Christian life. To
present this mission as if it were something only “Latin” would be to ghettoize this
Institution, distorting its Charisma.

1 realize that opening an ecclesiastical structure to all rites is no simple task,
but | think it is a duty.

2. In CCEO there are no canons on personal prelatures. Can they be considered
“personal apostolic exarchates”?

| have always maintained " that Latin personal prelatures could be translated
in Lastern discipline as "personal apostolic exarchates”, because the structure
proposed in CCEO can. 311 and following, seemed to me wide enough to include
that Institution also in the East.

In fact, | thought that the "specialia adiuncta" (special circumstances) -
which are the raison d'etre for erecting an exarchate — could be of not only
provisional but also permanent nature, and include the objectives mentioned in
C1C can. 294 for erecting a personal prelature (these being the better distribution
ofclergy and peculiar pastoral or missionary work).

Furthermore, exarchates seemed to me wide enough to include every
hierarchical structure not erected as an eparchy ("quae ... ul eparchia non est
erecta”), be it "territorialiter vel alia ratione circumscripta ", that is: territorially
circumscribed (i.e. what in Latin discipline we know as apostolic prefectures,
territorial prelatures, apostolic vicariates, apostolic administrations stably erected,
and territorial Abbeys) or even with other kinds of limits (i. e. personal limits).
The latter would be the case of Latin personal prelatures, military Ordinariates,
Ordinariates for Eastem faithful without proper hierarchy, personal apostolic
administrations, and so on.

As we know, an exarchate can be “patriarchal” or "apostolic”’, depending on
its erecting authority (cfr. CCEO can. 311 § 2), and the exarch has power of
governance that can be vicarial or proper, depending on whether he governs in the
name of the one who appointed him or in his own name (CCEO can. 312). Latin
personal prelatures are always erected by the Apostolic See (CIC can. 294), and
personal prelates have proper power of governance (CIC can. 295 § 1). So, ifwe
would want to define that Institution in eastem terminology, it would be named as
an apostolic personal exarchate with an exarch enjoying proper power of
governance.

That is what | have thought until now about the equivalence between
personal prelatures and apostolic personal exarchates. But now | should rethink it
with more accuracy, because someone has pointed out to me that CCEO can. 311
says that the exarchate is a "populi Dei portio ... quae ... Exarcho pascenda
concreditur": a portion of the People of God enlrusted to an exarch for being*

% cf. GEFAELL, Enti e Circoscrizioni, 507.



319

pastored. Consequently, at first glance it could seem that he who has the prime
responsibility for the common pastoral care of those faithful is the Exarch. If it
were so, any exarchate would be always a real “particular Church". Mainly ifthe
expression "portio populi Dei” is taken in its usual theological context, meaning
the flock of a particular Church, in contrast with the wider term “coetus
Christifidelium" (community of laithful) used for personal prelatures and other
such ecclesiastical circumscriptions. But, 1 think, we cannot take the term "portio
populi Dei” as having a rigid dogmatic interpretation: it is rather a quite recent
expression, open to diverse and possibly changing meaning.

Maybe I’'m wrong, but it seems that the wording of CCEO can. 311 doesn’t
close the possibility of an exarchate in which the pastoral care ofthe Exarch were
only of a complementary nature, leaving to the Hierarch ofthe local Church the
primary responsibility for the common pastoral care ofthose faithful.

Time will come when also in the East will be feit the need of a hierarchical
structure (call it exarchate or whatever) offering a peculiar pastoral work,
integrative or accumulative with that of the local Church to which the faithful
belong. That structure would then be the equivalent ofa personal prclature.

3. It would not be fitting to include personal prelatures among the eastern
“associations with privilege ofincardinating”

One might think that cc. 357 § 1| and 579 of the CCEO were devised for
including in them the phenomenon of personal prelatures. But personal prelatures
are not associative entities. Many authors have already made this clear5', in spite
of misunderstandings to the contrary””.

The authority of the President of an association emanates front the private
autonomy of the associates. Such is not the case with personal prelatures, whose
Prelate has a jurisdictional power that is a participation in the power of the
Supreme Authority of the Church in order to take pastoral care of a flock. As
Antoni Stankiewicz says:

“no association has a proper presbyterium, just because the clerics of an
association - if they exist have not been ordained in order to fulftll
ministerially the pastoral care ofthe members ofthe association, nor to fulfill51 52

5 Cf. For example. A. STANKIEWICZ, Le prelature personali e i fenomeni associalivi, in:
GHERRO, Le prelature personali nella normativa, 139-163; C. J. ERRAZUR1Z, La dislinzione Ira
I’'ambito della Chiesa in quanto tale e 1'ambito associativo. c le sue conseguenze sulla territorialité o
personaliti dei soggelti ecclcsiali trans personali, in: ERDO-SZABO, Territorialita ¢ personalita, 157-
167.

52 Cf. W. AYMANS, Der strukturelle Aulbau des Gottesvolkes: Anregungen zur Neugestaltung
der Systematik des kuinftigen CIC unter besonderer Berucksichtigung des zweiten Buches, in: Archiv
fur Katholisches Kirchenrecht 148 (1979) 21-47.



320

a pastoral mission that associations haven't, instead vice versa this is what
priests in the prelature do”5’.

It is true that there are entities of associative nature enjoying capacity of
incardinating (e.g. religious clerical institutes), and in them the Superiors have
jurisdiction over the clerics incardinated. But — developing the reasoning of the
former quotation- we must realize that religious Superiors don’t enjoy any power
on the exercise of the ministry performed by the religious priests, because

religious Superiors - in themselves - are not entrusted with any mission in favor
ofa specific portion ofthe Christian people58

4. Are sui iuris Churches comparable to the complementary structures?

| would go so far as to suggest the analogy between sui iuris Churches and
complementary structures, at least in some way. Of course, they cannot be
considered personal prelatures, but they have some points in common. In fact:

e A sui iuris Church exists to provide pastoral care for a special group of
faithful and with a special patrimony (what CCEO can. 28 calls “rite").

e Faithful of the sui iuris Church belong to it wherever they are, even if
entrusted to the primary care ofthe Hierarch of another Church sui iuris
(CCEO can. 38; cf. can. 40 ij 3).

e Faithful belonging to a sui iuris Church belong also to the local Church
where they have lawful canonical domicile: even ofanother rite ifthere is
no proper local hierarchy in the place (CCEO can, 916 § 5).

e It is true that within its proper territory the sui iuris Church has also some
kind of common and ordinary pastoral mission (cf. CCEO can. 147), but
outside the territory it functions more like a complementary structure,
especially when its faithful are in a place without proper hierarchy.

For example, in the case of CCEO can. 916 § 5, Oriental faithful having
domicile in a Latin diocese belong to the flock of that diocese and the local Latin
bishop has the primary responsibility for the pastoral care of those Oriental
faithful. But, in addition, as those faithful belong also to their sui iuris Church,

53 “Diversamentc, ncssuna associazione ha un presbiterio proprio pcrchc i chicrici
dcll'associazione. se ci sono, non sono stati ordinati per eseguire ministerialmente la cura pastorale dci
membiri dcll'associazione ne una missione pastorale che non hanno Ic associazioni. mentre viceversa
cid 6 quanto fanno 1 saccrdoti dclla prelatura” (STANCKIEWICZ, Prelature personali e fenomcni
associativi, 154).

M ““...ma non godono di potesta sull'esercizio del ministcro svolto dai saccrdoti. in quanto non
hanno. di per se. nessuna missione a favore di una detenninata por/.ione del popolo cristiano"
(BAURA, Le dimensioni comunionali, 433).



321

they are entitlcd to receivc a special pastoral care. That is why CCEO can. 193
States that in these cases the local diocesan bishop is bound to foster relalions with
the higher authority ofthe sui iuris Church ofthose faithful, in order to provide for
their spiritual needs through clergy ofthe same Church ".

VIIl. Conclusion

Being only complementary slructures, personal prelalures should not be
regarded as being in competition with the ordinary pastoral circumscriptions, but
at their Service. Carlos Jose Errédzuriz, when speaking about the Prelature of Opus
Dei, says:

“[It] is an ecclesial reality that in no way intends to supplanl the dioceses but
rather to live and operate within them, with a lawful autonomy whose
exclusive purpose is to serve them and the whole Church. It never wishes to

become a local Church, since its own charism leads it to confirm its faithful
as faithful ofthe local Churches to which they belong’56.

1 hope that these lines can help the experts of Catholic oriental canon law to
open the research in the Held of complementary structures within the Eastern
ecclesial Organization. Finally, and without any pretension or intention to interfere
in their own affairs, perhaps thinking on some aspects of these existing personal
structures could help also the Orthodox Churches to lind new Solutions for the
pastoral difficullies and challenges caused by their overlapping jurisdictions (this
happens mainly in the “Diaspora”, but not only).

CCIiO can. 193: “tj I. The eparchial bishop to whom the care of Christian faithful of another
Church sui iuris are conunitted is bound by the serious Obligation of providing all die things in order
that these Christian faithful rctain the rite oftheir own Church, cultivate and observc it as mueh as they
can; he should foster relations with the higher authority of that Church. § 2. The eparehial bishop is to
provide for the spiritual needs ofthose Christian faithful, it it is possible, through presbyters or pastors
ofthe same Church sui iuris as the Christian faithful or even through a synccllus constitutcd for the
care ofthese Christian faithful, §3. liparchial bishops, who appoint such presbyters, pastors or syncelli
for the care of Christian faithful of patriarchal Churches, are to formulate plans of action with the
patriarchs who are concemed in the matter and, ifthey are in agreement, act by their own authority and
notify the Apostolic See as soon as possible; if the patriarchs. for any reason whatever, disagree, the
matter is to be referred to the Apostolic See".
" C.J. ERRAZURIZ. Why is Opus Dei a personal prelature?, in: HAYWARD, Studios on the
Prelature, 171-172.



WG: 13;12 ISBN-978-3-86577-131 -5



