Kirchen-
verfassungen

Kovar



KANON



HERAUSGEBER
FUR DIE GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN
CARLG. FURST, RICHARD POTZ

REDAKTION
RICHARD POTZ
BRIGITTE SCHINKELE
EVA SYNEK

. Gefordert durch
das Bundesministcrium fur Bildung, Wissenschaft und Kultur



KANON XIX

Yearbook ot'the SOCIETY FOR THE LAW OF THE LASTERN
CHURCHES

Annuaire de la societe du droit des eglises orientales

THE CONSTITUTIONS OF THE
CHURCHES

Edition Roman Kovar + Egling 2006



Bibliografische Information Der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
Uber http://dnb.ddb.de abrufbar

©.by Roman Kovar Verlag, 84682 Egling an der Paar

Umschlaggestaltung: Wolfgang Wicshaider

Auslieferung: Verlag Roman Kovar, Hauptstr. 13, 86492 Egling an der Paar
Druckvorlage: Institut fur Rechtsphilosophie, Religions- und Kulturrecht an der
Rechtswissenschaftlichen Fakultat der Universitat Wien

Druck: tHB, Tschechische Republik

1. Auflage 2006. Alle Rechte Vorbehalten.

ISBN 3-86577-102-5


http://dnb.ddb.de

KANON XIX

Jahrbuch der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

KIRCHENVERFASSUNGEN

Edition Roman Kovar ' Egling 2006



Empty Page






Empty Page



Inhalt

Eva M. Synek, Wien
Der XVII. Kongress der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen..................... XI

Er6ffnungsansprache des Prasidenten der Gesellschaft
Univ. Prof. Dr. Dr. he. SPYrOS TrOIANOS. .......cuoiiiuiiiiaee et a e X1V

Address of His Beatitudc Christodoulos, Archbishop of Athens and Primate ofthe
Orthodox Church of Grecce to the participants ofthe Conference................... XVI

Message pour le XVII Congres International de la Sociétd de Droit des Egliscs
Orientales
Cardinal Ignacc Moussa DaoUd.............coooiiiiiiiiiiiiiiiie e XIX

Vittorio Parlala, Urbino
Introduction aux travauX du CONQGIES........ccuiuiiiriaaiiiiieiee e a e e e XXI

Orthodoxe Kirchen

Grigorios D. Papathomas, Tallin-Paris
Au temps de 1a poSt-eCCICSIAlItO.........couiiiiiiiii e 3

Panajiotis E. Christinakis, Athen
Die heutige Verfassung des Patriarchats von Jerusalem...........cccccoccooveeiiiiinnenn. 22

Alexej Klutschewsky, Wien - Thomas Nemeth, Wien/Wiirzburg - Eva M. Synek,
Wien
Das Statut der Russischen Orthodoxen Kirche..........occoocoiiiiiiee 41

Ljiljana Pantovic, Wien
Die Verfassung der Serbisch-Orthodoxen Kirche...........cccccooviiiiiiiniiiieee e, 73

Sr. Maria Mihaela Stau, Clocociov-Wien
Die Rumaénisch-Orthodoxe Kirchenverfassung und ihre ekklcsiologischcn
(€140 gTe | F=To 1= o OSSPSR 95



Spyros N. Troianos, Athen
Die Verfassung der Orthodoxen Kirche in Griechenland..............ccccccoiiiiienn. 111

Katholische Ostkirchen

Cyril Vasi'l, Rom
Orientalische Kirchen in der Ekklesiologie und im Kirchenrecht der Katholischen
Kirche: der Weg zum CCEO.......coi it 125

Sr. Maria-lonela Cristescu, Bucharest-Rom

“Unitas " and “varietas ecclesiarum " a vital and resplendent force,

safeguarded in CCEO by the Relation “ius commune" - “ius

PAICUIAIE ™ ... ..ttt e ettt e e et e e e e e s nre e e e e e e anees 160

Lorenzo Lorusso, Bari-Rom
Le Statut juridiqgue de [I’Eglise Italo-Albanaise et son projet de droit
[0 1= T ([T | 1= ST 208

Raffaele Coppola, Bari
Ministern de Pierre et son exerciccdans ladoctrinc et dans la vic de I’Eglise
(@211 gTe] [ [U [ o3P PP PP UPRP TR 233

In niemoriam Ivan Zuzek

NBCRIIUT. ... e 253
Kanonistischc Verotffentlichungen vonlvan Zuz.ek...........cccooiiiiiinine. 256



Xl

DER XVII. KONGRESS DER GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER
OSTKIRCHEN

Von Eva M. S yn e k, Wien

Nach der 2003 in Armenien abgchaltcncn Tagung zu den Kaukasischen
Kirchen (Verdéffentlichung der Akten in Kanon 17) durften wir auf Einladung
eines Grundungsmitgliedes der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen, Vittorio
Parlato, dem Dekan der juristischen Fakultat von Urbino vom 12. - 17. September
2005 wieder einmal in Italien zu Gast sein. Nach den Kongressen in Ravenna
(1975) und Bari (1991, gemeinsam mit der ,Consociatio Internationalis Studio
luris Canonici Promovendo*) war diese unter dem Generalthema
sKirchenverfassung und Ekklesiologie”“ in der kleinen mittelitalicnischcn
Universitatsstadt Urbino abgchaltene Tagung bereits die dritte in Italien. Frihere
Schwerpunktsetzungen wie Synoden (siehe Kanon 2), ,Autokcphalic und
Autonomie® (Kanon 4 u. 5), Laienrcchtc (Kanon 3), ,der Bischof und seine
Eparchie” (Kanon 7) sowie ,der ,Prolos’ und seine Jurisdiktion”“ (Kanon 9)
weiterfihrend, stand nunmehr die systematische Rechtsvcrgleichung von
Kirchenverfassungen im Zentrum der Veranstaltung.

Den Festvortrag héatte eigentlich Ivan ZuZck halten sollen. Bald nach dem
ersten Vorbereitungstreffen in Wien erreichte uns allerdings die traurige Nachricht
vom Tod dieses unserer Gesellschaft aufs engste verbundenen
Grundungsmitgliedes. Die Herausgeber des Kanon haben umgehend beschlossen,
die Publikation der Akten von Urbio in besonderer Weise seinem Andenken zu
widmen. Vorliegender Band enthalt daher auch einen von Carl Gerold First
verfal3ten Nachrufund eine Bibliographie des publizierten kanonistischen Oeuvres
von lvan 2uzek.

Den Einleitungsvortrag am Montag Abend zur Entwicklung der Bewertung
der katholischen Ostkirchen hat trotz eines angespannten Terminkalenders, der ihn
daran hinderte, am ganzen Kongrel3 teilzunehmen, dankenswerterweise sein
Schiler Cyril VasiP Ubernommen. Aus katholischer Perspektive sprachen am
Dienstag weiters Sr. Maria loncla Cristescu zum Verhéltnis von ius commune und
ius universale und Lorenzo Lorusso uber die Rechtsstellung der italo-albanischen
Kirche; Mittwoch in der Frih erganzte Peter E. Picler einen historischen Beitrag
zu Grundsatzfragen fruhkirchlicher Rechtsentwicklung von den Anféangen bis
Justinian.

An sich waren Mittwoch und Freitag aber dem Orthodoxen Kirchcnrccht
gewidmet. Archimandrit Grigorios Papathomas sprach zur besonders aktuellen
Frage der Diasporajurisdiktion. Die weiteren in diesem Band dokumentierten



X1l

orthodoxen Hauptreferate betrafen die Statuten der Kirche von Griechenland
(Spyros Troianos), des Patriarchats von Jerusalem (Panajotis Christinakis) sowie
des Serbischen (Lilly Pantovic) und des Rumaénischen (Sr. Mihaela Stan)
Patriarchats. Es fehlte leider der geplante Uberblick zum Patriarchat von
Alexandrien - der als Referent in Aussicht genommene Patriarch Pctros VII. ist
im  September 2004 gemeinsam mit seiner Entourage bei einem
Hubschrauberabsturz in Griechenland auftragische Weise ums Leben gekommen.
Das Referat zur Russischen Kirchenverfassung hatte Bischof Hilarion (Alfeyev)
z.ugesagt, dieser mufite allerdings aufgrund von Tcrminkollisioncn knapp vor dem
Kongrel3 absagen. Dankenswerterweise ist Lidia Chakovskaya eingesprungen, cs
war ihr jedoch nicht méglich, auch eine Publikationsfassung ihres Vortrags
fristgerecht fcrtigzustellen. Die so entstandene Lucke versucht ein als
Gemeinschaftsprodukt (Alexej Klutschewsky, Thomas M. Ncmeth, Eva Synek)
kurzfristig am Wiener Institut erganzter Beitrag zu schlieRen.

Am letzten Kongref3tag war reichlich Platz fur kleinere Interventionen; sic
hatten eher den Charakter von Diskussionsbeitragen und gingen z.T. weit Uber das
Rahmenthema hinaus. Daher wurden sie mit Ausnahme der etwas langeren
Intervention von Raffaele Coppola zum Petrusamt nicht in die Acta
aufgenommen. Wie bereits in Armenien, so war auch in Urbino insgesamt wieder
hinreichend Zeit fur spannende Diskussionen sowie die Vorstellung aktueller
Forschungsprojekte vorgesehen. Alberto Fabbri, der mafigebliche fur die
gelungene technische Abwicklung der Tagung in Urbino verantwortlich zeichnet,
plant eine systematische Evaluierung der bisherigen Kongresse unserer
Gesellschaft. Thomas Ncmeth konnte von maf3geblichen Fortschritten im bereits
in Armenien présentierten Wiener Projekt zu orthodoxen Kanonisten und
Politikern der Donaumonarchie berichten. Die Publikation wichtiger Ergebnisse
soll im Laufe der néchsten Monate in Form eines Kanonbandes erfolgen. Patrizia
Piccolo untersucht Archivalien zu Jurisdiktionsfragen und Personalstatut von
Lateinern und Orthodoxen in Otranto.

In besonders schdner Erinnerung wird vielen sicher die Besichtigung des
hiubschen Ortskerns von Urbino mit seinen zahlreichen Kunstschitzen am
Dienstagnachmittag und nicht zuletzt der traditionelle Ausflug am Donnerstag
bleiben. Aufden Besuch in S. Leo folgten Mittagessen und Spaziergang durch S.
Marino; den krénenden Abschlul3 des Tages boten die Besichtigung der in der
Néahe von Urbino gelegenen, rcchtshistorisch besonders interessanten Kirche der
Abtei San Tommaso in Apsella und ein frugales Abendessen. Dazwischen boten
langere Busfahrten die Mdglichkeit, neue Kontakte zu knupfen oder auch in Ruhe
im Laufe der bisherigen Tagung aufgebrochene Fragen weiter zu diskutieren.

An dieser Stelle sei Vittorio Parlato, Alberto Fabbri und ihren
Mitarbeiterinnen fur alles Engagement bei der durch kurzfristig entstandene
finanzielle Probleme zusatzlich erschwerten Vorbereitung der Tagung aufs



Xl

herzlichste gedankt. Alle, die an ihr teilgenommen haben, konnten sich eines
konstruktiven Gesprachklimas und einer generell guten Atmosphére erfreuen, zu
der neben der landschaftlich besonders schénen Lage der Tagungsraume sicher die
kostliche italienische Kiche, mit der wir verwohnt wurden, einen nicht
unmalf3geblichen Beitrag geleistet hat. Besonderer Dank gilt weiters dem
bewahrten, von Barbel Simons-Fischer koordinierten Team von
Dolmetscherinnen, das uns auch diesmal wieder professionell durch die Tagung
begleitet hat.



XV

Er6ffnungsansprache des Prasidenten der Gesellschaft
Univ. Prof. Dr.Dr.h.c. Spyridon Troianos

Magnifizenz,

Exzellenz,

sehr geehrter Herr Erzpriester, Vertreter seiner Eminenz des Metropoliten von
Italien,

sehr geehrter Herr Préafekt,

sehr geehrter Herr Burgermeister,

Verehrte Vertreter der Zivil- und Militarbehérden,

hochwvvirdigc Herren,

meine sehr verehrten Damen und Herren,

liebe Kolleginnen und Kollegen!

Es ist mir eine ganz besonders grof3e Freude und Ehre, den 17. Kongrel3
unserer Gesellschaft fur eroffnet zu erklaren. Meine Freude ist umso groRRer, als
unsere Zusammenkunft in Italien stattfindet. Es ist zwar nicht der erste Kongrel3
unserer Gesellschaft auf italienischem Boden; dennoch hat dieser Kongref3 etwas
Einmaliges an sich. Einerseits wurde er von einem Mitglied unserer Gesellschaft
organisiert, wahrend der KongreR in Ravenna im Jahre 1975 von der
ortskirchlichen Behorde vorbereitet wurde, und andererseits handelt es sich hier
ausschlie8lich um einen Kongre3 unserer Gesellschaft, wahrend wir im Jahre
1991 in Bari zusammen mit der ,Consociatio internationalis iuris canonici
promovendo* getagt haben. Es ist also unter einem gewissen Gesichtspunkt ein
~erster Kongref3*.

Das Thema unseres Kongresses lautet ,Die Kirchenverfassungen und ihre
ekklesiologischen Grundlagen*. Die Grundlage, und zwar nicht nur die ekklesio-
logische, der Kirchenverfassung — jeder Kirchenverfassung — stellt aber das
synodale System dar. In Wirklichkeit befaf3t sich unsere Gesellschaft nicht zum
ersten Mal mit den Synoden. Dies war der Gegenstand unseres Treffens vor 32
Jahren auf Kreta im Kloster von Gonia. Damals ging cs aber um die Synoden von
allen moglichen Seiten betrachtet, wahrend wir uns in diesem Jahr mit der
wichtigsten Funktion der Synoden beschéftigen wollen, namlich mit der Synode
als Grundlage der Verfassung in der Kirche Uberhaupt so wie in jeder einzelnen
Kirche des Ostens. Mit anderen Worten: Der Kongrel3 in Urbino ist ein ,erster
Kongref3*“ auch in einer anderen Beziehung.

Lieber Herr Kollege Vittorio Parlato! Haben Sie ganz herzlichen Dank, dafl}
Sie diesen in doppeltem Sinne ,ersten Kongref3* méglich gemacht haben. Unser
herzlichster Dank gilt auch allen jenen, die die Vorbereitungsarbeit mitgetragen
haben — ganz besonders Herrn Doktor Arberto Fabbri — und nicht zuletzt auch
denjenigen, die die Finanzierung gewahrleistet haben.



XV

In der Freude dieses Abends gibt cs freilich auch einen Wehrmutstropfen.
Nicht alle, die heute gerne bei uns gewesen waren, konnten auch tatséchlich
kommen. Von den vielen Mitgliedern unserer Gesellschaft, die dem Kongrel ihre
Gluck- und Segenswinsche mit auf dem Weg gegeben haben, seien hier
insbesondere benannt:

Seine Allheiligkcit, der Okumenische Patriarch Bartholomaios, ein Griind-
ungsmitglied unserer Gesellschaft, konnte zwar aus verstandlichen Griunden nicht
kommen, begleitet den Kongrel3 aber mit seinen besten Winschen.

Seine Seligkeit, der Erzbischof Christodoulos von Athen und ganz Griechen-
land, muf3te aus ebenfalls verstandlichen Griinden fernbleiben. Seine GruBadresse
wird lhnen anschlieBend Herr Doktor Anastasios Marinos, als offizieller Delegat
der Kirche Griechenlands, vorlesen.

Unser Ehrenpréasident, Seine Eminenz Metropolit Pantelcimon Rodopulos
befindet sich zwar nach einer schwierigen Operation aufdem Weg der Genesung,
war aber doch nicht in der Lage die anstrengende Reise anzutreten; er hat mich
beauftragt, seine besten Wiinsche zu tUbermitteln.



XVI

t o xpxienicKorroc ashncdn
kxi NXcHC exAXAOC

XpiCTTOA OYXOC

Prolocol S[EDTTV 3S75 /2005 Athens, 12th August 2005

ADDRESS
ofPlis Beatitude CHRISTODOULOS, Axchbishop ofAthens
and Primate ofdie Orthodox Church of Greece
to the pariicipants ofthe Conference summoned by tiie Law Society of Eastern Churches

“for our conversarion is in
heaven; from wheoee also we
took for the Saviour, ibe Lord
iesus Christ”

(Phit. 3:20)

Dear Conference,

Itis with greatjoy that we address the pariicipants of this Conference, summoned by the Law
Society' of Eastem Churches, a Society ofwhich we have been personally a member since its
foundation. The general theme ofthis Conference, i.e. “The Ecclesiojogy bases ofdie Church
Rufe” attempts to render the age-long tradioon and tnrst of the Orthodox Church in the
synodal institution, as the core, not alone of the Church adininistration but also of the vexy

existence and course of the imagery Vessel.the Ark of salvation, namcly, the Orthodox

Church.

Conciiiar gatherings have been a sacred and approved adininistration System of the Church
world-wide since the apostolic times; it has been in use for two millennia and will still bc in
use by the All-Holy Church until the end ofthe worU The canons which deal with Conciiiar

issues are numerous, whether tiiey refer to Ecumenicai, local or regional Councils, annuai or

biannual Episcopal ones.

May we recall the Sacred Councils summoned by our predecessors such as that of 52/48 AD
in ferusalem (Apostolic Council, mentioned in Acts 15:6-29) during which die sacred
expression ‘it seemed good to the Holy Spiritarid to us- was first promulgated. May we also
look- back into the history of the Orthodox Church’s Sacred Councils and appreejate their

varions cornpositions ,iurl forms. of which we ohtain sorne knowledge and guidance, since the



XVl

knowledge of history creates a broad framewotk enablir.g us 10 (a) look back in ibc pasl. (b)

lakc deeisions in ihe presem wiih regard (o witat is lo bc done and wh.it to bc avoidcd and (c!

ahn at thc I'titurc.

It is common knowledge ihat thc synodal System Stands at thc roots ofthe Orthodox Church
administration strucUtre. Ihe Council of Bishops is the 'supreme judge for every Church
aflatr 177."- Kuler. p. 120) As a resnlt, all tlte bishops on active pastorate have to participate
ut thc administration ofthc Church in Order to dealjointiy wich every-day problems and share
thc responsibility ofdecision making. Thus, by panicipating in thc Council, the bishops fulfill
a basic duty towards both the Church and tlieir conscience. The pontifical System of one-
man's administration nevei prcvailed in Orthodo.xy: liencc, there was not a single instance a
Patriarch, an Archbishop, a Bishop aione. would ever think of violating tliis basic principle
witieb has beeil phrased by the Fathers as thus: ‘'the Bishops shottld acknowledge thc First
among tlienT and Tet the vote of the majority prevaiF <6a' Canon ofibe Council of Nicaeaj.
Within the ftamework of these adamant principlcs, everv Bishop. undenaking his personal
respojisibility for the course of the Church Vessel takes. is obligcd, within the framework of
conciliarity, to study, sock, bc anxious and decisive with regard to issuer- of utmost
tmportance for the iife of the Church as well as obev to the decision of the majority. in
accordance with the Ecclesiastical clhos. lltis very ethos suggests to all of us the need for a
vigilant conscience and a standing responsibilitv with regard to ihe smooth course of the
Church: it also suggests the undertaking ofappropriate reaction towards any deviation, be it
smaller or greater. Titis very ethos forbids, in advance. anv lack of measure or use of

tt'discieiion; such actions arc notjustified even as last means of prevention.

The synodal System, however. isnot covered by fragmemed mcasurcs of dubious duration but

ratber it entirelv reaffirms its eonstitutional ptinciples. fite conciliar conscience of the
Bishops works at basis level ttpon which the inslitutions rest: the fruit of fcoth is ihe perfect

and hamioiiious co-operation ofeverybody in solving omirring ecclesiastical issues. Bishops

have nevei been figureheads. Rather. beeause of their spiritual nature iltey woukl alwavs

mterveiic cliastically lo die ecclesiastical aflairs as principal bearers of godly giaee and ofits

cmanatjon. i.e. spiritual power.

e. 'ien.ue for the Church is nt htswric importadce todav. ‘'lhe Clittreb needs >n plirase a

Word of >il:tlif;. atu) promise. st' as to ha\c ;u iively pressr.ee in soiitempomr. worid. Our



XV

times dt-mand that die Church should take daring decisions. based upon Tradition and respect
of !ts core essence, in order lo bring a desirable transfomiation and a necessary restoration.
These last two oblige us todav. bring in a Century of globalization and post-modemity, in a
posl-inciustrial era ofdigitized Information, to abandon our vam inrroversion and discuss witb

the worid in a Creative and daring way, so as to persuade thetn ofour message's eredibiiity.

The responsibility of seeking new wnvs to cope witli the rapid developments rests mainly with
the body of Bishops; the Church should alwavs stay in advance ofsolving the spiritual and
social Issues of our people, using the power of the reliablc cccicsiastical word and cxcrcisina
some concrete and determinative acts. Thus, it is ofimperative priority to Upgrade the role of

the body of Bishops wilhin the whole administrative System of the Church. Effectiveness is
based upon conciliarity. The synodal System of administration apart from offering
possibilities of putting every effort in use and ensuring the dcmocratic ffamework upon which
the Church Rule rests, it also prevents ariy kind of dominance ofthe one over the others, The
synodal System guarantees the sound ofjudgemem in Jesus Christ and presupposes the Co-
operation of the I’aracletc in decision taking. After all, conciliarity' offers the ground Toi the
cultivation of collectivity, which, in tum, is the fruit ofresponsibilily and the achievement of
liberty. The Church mav not function autlientically, nor may It deliver messages, guide souls,
inspire the youth, ifit is not for the body of Bishops, primarily, and for every- other living

facuity io coordinate themselves under the banner of conciliarity, so as to point - for the sakc

ofthe congregation - at the centre of sanctification and rejuvenation.
Resuming our thoughts, we extend a warm greeting to this Conference and wish for the

proliferation of iis proceedings, so that the entire Orthodox Church may benefit froni your

dieses, become aware of its Tradition and re-affirm Jts salvatorv course in the 21st Century,

Archbishop of Alhens and Primaie ofrhe Orthodox Church offircccc



CONCRKGAT10

Vro ecclesiis orientai.ibus

Message pour le
XVII Congres International de la Societe de Droit des Eglises Orientales
Universite de Urbino, 12-18 septembre 2005

Monsieur Ic President de la Societe de Droit des Eglises Orientales,

Prof. Spyridon Troianos,

Monsieur le President du Comite d'Organisation du XVII Congres
International de la Societe de Droitdes Eglises Orientales,

Prof. Vittorio Pablo,
et distingues congressistes et eminents canonistes.

Je remcrcie cordialemenl Monsieur le prof. Palato pour son invitation &
parliciper a Votre Congres. Malheureusement mes engageinents a la Congregation ne

me permettent pas de pouvoir intervenir personncllement, rnais j’ai Charge le Pere
Dimitrios Salachas, membre de votre Societe et consulteur de ee Dicastere, de me

representer ainsi que la Congregation. Un salut particulierement cordial & S.E.Mons.
Francesco Marinelli. Archeveque d' Urbino-Urbania-Sant’Angelo in Vado pour avoir

accuilli et soutenu votre Congres.

Vos rencontrcs entre juristes eminents de differentes Eglises et cultures
eommcncees juste apres le Concile Vatican Il ont contribue & I'ceuvre cecumenique,
et, en lant que tellcs, elles constitucnt un moment de vrai dialogue oecumeniquc et
permettent des comparaisons entre des realites ecclesiales differentes, en vue d’un
rapprochement toujours plus important des differentes Eglises.

Sans doute, la connaissance et Petude de la realite ecclcsiale en Europe
Orientale ei au Proche-Orient. ont eu une importance capitale et ont ete
particulierement necessaires et efficaces ces demieres annees. A co6te des dialogues
officiels, votre dialogue canonique scientifigue dans vos Congres manifeste la
volonte de nos Eglises de poursuivre un mouvement irreversible pour le
retablissement de la pleine communion entre toutes les Eglises. Je suivrai vos travaux
non seulement avec un interet scientifique, mais surtout par une priere personnelle.

Le theme de votre Congres sur les Constitutions ecclesiales et leurs fondements
ecclesiologiques depasse i’interct canonique, car les realites ecclesiales chretiennes
surtout au Proche-Orient sont aujourd’hui, plus que par le passe, des facteurs de la
politique internationale en ces regions. Je suis convaincu que en cette semainc de
septembre 2005 la ville hisiorique de Urbino et son Universite vont sc trouver au

XIX



XX

CONCRECATIO
PRO KCCLESIISORIENTAMBUS

ccnlre d’un dialogue cecumenique de tres haul niveau, mais aussi au centrc d’une

confronlation politique internationale.

J’ai parcouru attentivement !le Programme de votre Congres, et j’ai constate
qu’il embrasse une tres vaste problematique historique et canonique conccrnant les
Statuts juridiques des differentes Eglises orientales, orthodoxes et catholiques. Entre
ces Statuts il y a naturellement des similitudes et des differences, mais tous sont
inspires par la preoccupation pastorale, & savoir de la Suprema lex, qui est la salm

animarum.

Cette perspective scientifique mais surtout pastorale n'est pas sans implications
cccumeniques. Une saine conlrontation des differents systemes de constitutions
ccclesialcs permettra I’effort de resoudre des problemes des rapports entre les
differentes Eglises, catholiques et orthodoxes sur place.

Je vous souhaite plein succes & vos travaux et je vous assurc quejei-iaint Siege
sera huureux de connaltre et etudier attentivement les Actes de votre Gongres.
WA
Cardinal Ignace Moussa Daoud

Prefet de la Congregation pour les Eglises Orientales
Pafriarche emerite d’Antioche des Syriens catholiques



XXI

INTRODUCTION AUX TRAVAUX DU CONGRES

Vittorio Parlato, Urbino

Le Ihemc de cc Congresl! est Los constitutions ecclésiales et leurs fondements
ccclesiologiqucs. Pour le juriste la terminologie juridique rcflechit les realites
institutionnelles gu’expriment selon une logiquc propre de chaquc ordre
constitutionnel. Si I’on doit souligner la difficulte de la terminologie juridique du
droit de I’Etat pour presenter les institutions canoniqucs de 1'tSglise latinc; il y a
pareillcment une grandc difficulte dans I'utilisation de cette meme terminologie
pour presenter les institutions et les situations juridiques relatives aussi bien au
droit canoniquc des eglises orientales catholiques qu’au droit des toutes eglises
appartenant & la communion des Eglises orthodoxes ou a celle des anciennes
cgliscs orientales. Je pensc aux conccpts de I’6glise particulierc sui iuris, d’eglisc
autonome, de patriarcat, d’archevcche, de juridiction metropolitaine ou ultra-
mctropolitainc, de synode; le fait est que chaque cglise donnc & ces locutions
juridigues un contenu different, certainemcnt semblable, mais different. En
particulier je voudrai souligner ces trois points:

/. La differente signiRcation attribuee aux termesjuridiques

La differente signification que bcaucoup de termes juridiques ont assume
dans les diverses oOglises a ete determinee par une multiplicite de situations

juridiques qui sc sont realisccs dans le temps, mais aussi par une tradition different
ou langage juridique lai'quc appligue & la Situation ccclesialc, par excmple le

conceptjuridique de autonomie qui exprime une pluralitc des realites juridiques.
Dans le droit de I’Etat autonomie, rapportee & les organisations territoriales,
se configure comme autonomie normative qui se concrctise dans pouvoir rcconnu

! C'est la troisieme fois que depuis la Constitution de notre Societe du droit des Eglises
orientales, cn 1971, que le Congris a lieu cn llalie; en 1975 il fut Organist par I'Archidiocese de
Ravenna, mais sans la participation d’aucun Athenee; en 1991 un grand Congres fiat realisE par la
ohaire de Droit ccclesiastique de I’'Université de Bari, mais & cette occasion il y eut I' adhdsion aussi
tuen des studieux de la Consociatio internalionalis iuris canonici promovendo, que de notre Societe.
>-a rencontre actuellc ne conccme que les sp&ialistes du droit des Eglises orientales. Ces rcncontrcs
entrejuristes de dilTercntes cultures (renconlres nees au lendemain du Concile Vatican Il) se proposent

contnbuer & l'action cecumdnique et comme telles clles sont une occasion de dialogue, de
comparaison et rapprochement entre les realites eccl6siales differentes en vue d'une toujours plus
Puissante approche entre les Eglises. Personne n’ignore que la connaissance et I'etude de la vic et
Organisation des Eglises de I’Europe orientale et du Prochc Oriente pendant ces demieres annecs soient
de grand interet; des Etats caractcrises par une forte et typique importance donnee aux structures
eedesiastiques sont déja membres (Grece, Estonie) ou seront membres dans un futur plus ou moyen
otntain (Bulgarie, Roumanie, Ukraine et d’autres encoro) de I'Union Europeennc. Les Eglises dans le
loche Orient, aujourtl’hui plus qu’autrefois, sont des lactcurs dans la politique internationale de ces
lerntoires.



XXl

ou attribuc & sujets non souvcrains de produire normes juridiques assimilccs & les
normes de I’Etat et intcgrativcs de celles-ci, mais entre les principes gencraux de
I'ordre juridique de I’Etat ou prcscnts dans les lois relatives & le pouvoir norniatif
propre de ces organisations. Titulaires de ccttc autonomie sont, par exemple, en
llalie, les regions.

Dans le Decret Oricntalium Ecclesiarum de Vatican Il (n. 9, 3) on lit que les
Patriarches avcc leurs synodes constituent l'instancc superieurc pour toutes les
pratiques du patriarcat, et on ajoute, encore, que (n.10) & norme du droit ec que
I'on a dit pour les Patriarches vaut aussi pour les.

Archeveques Majcurs, qui President & toute unc eglise particulicrc ou rite.
Ces affirmations ont fait penser que & ces egliscs fut rcconnue unc autonomie dans
le domaine legislatif, administratif, judiciaire, moi, pcrsonnclicment, je ne me
prononce pas sur l’utilisation de cc terme pour indiquer le pouvoir de
autogouvernement que le c.c.c.o. prccisera cn suite, il s’agit d’un pouvoir de
différents contenus rcconnu aux patriarcats, aux archcveches majcurs, aux 6gliscs
mctropolitaincs sui iuris et aux autres eglises sui iuris.

Dans la Communion des eglises orthodoxes nous avons des eglises
autocephales et des eglises autonomes. Pour comprcndre le concept d’dglisc
autonome il faut prcciscr cclui d’autocephalic. Les dgliscs autocephales ont rejoint
unc pleine indcpendancc et n’admettent pas d'ingcrcnccs d’une autre eglise dans
leur affaires intericurs. On considere qu’unc eglise soit canoniqucmcent
autocephalc quand eile est considcree capable de sc gouverner, et surtout en vertu
d’ un principe classiquc de I'orthodoxie ccttc eglise sc configurc commc eglise
d’Etat independant - eglise nationale — qui ne peut pas ctre sujette & unc autorite
rcligicusc extdrieure, commc sc configurc aussi le patriarchc cccumeniquc, qui
rosidait dans I’Empire Ottomane ct par la suite rcsidc dans la Rcpublique Turque,
ou le patriarche de Moscou.

Ces eglises considcrcnt comme autorite supreme dans I’eglise universelle le
concile (Ecumeniquc ainsi qu’il a etc constituc dans les actes du concile de Nicee
de 787; eiles reconnaisscnt un primat d'honneur au patriarchc cccumeniquc de
Constantinoplc - primaute etablic auc. 3 du concile de Constantinople du 381 -
considere commc primus inter parcs, stimulateur ct coordinatcur des activites
inter-orthodoxes?.

Les eglises autonomes sont, au contraire, les dglises qui ne sont pas encore
considcrccs capables de sc gouverner, mais pour raisons historiques ou politiques,
commc eglises de Etats independants - egliscs nationales -, qui ne veulent pas

2 Sur ies patriarches orthodoxes: P. MENEVISSOGLOU, l.a significalion canonique et
cccRsiologiquc des titres ipiscopaux dans I’eglise orthodoxe, in: Kanon 7 (1985) 74 f; A.A.
BESTAWROS, The Concept of Protos ,Patriarch” in the Coptique Orthodox Church, in: Kanon 9
(1989) 131 f.; N.V. DURA, The Protos in the Romanian Orthodox Church According to its Modem
Legislation, in: Kanon 9 (1989) 139 f; M. MUTAFYAN, An Amicnian Protos in the Fifteenth Century,
in: Kanon 9 (1989) 163 ff; G. TSETSIS, Le patriarchc cccumdnique en tant que 'protos' dans I'Eglise
orthodoxe, in: Kanon 9 (1989) 197 IT.



XX

etre sujctte en tout & une autoritd religieuse cxterieure, obtienncnt un auto-
gouvernement avec des limites etablis par !e tome qui donne le Statut d’autonomie.

11 faut dire que l'autonomie permettc aux eglises d’clire ses eveques en
maintenant toutefois un lien avec l'eglise mere qui comporte entre autre la
confirmation de I’election de I’eveque primat’. Tout ccla determinc une grande
difficultc pour exprimer un concept qui puissc comprendrc situations juridiques
semblables.

//. L'absence de un dessin unitaire dans I'Organisation ultra metropolitaine de
I'Eglise

Commc j’ai deja dit le theme de ce Congrcs est Les constitutions ecclésiales
ct leurs fondements ecclesiologiqucs. Toute Eglise oriental a les Canons Sacres
commc lois fondamentalcs dans lesquelles on a repris ou adapte le droit ancicn des
Oglises orientales, c’cst-a-dire le droit du premier millcnaire dofini par les synodes
®cumeniqucs ou particulieres et sur tout codifio par le concile in Trullo4.

Il faudrait rappelcr que les Canons Sacres sont typiques de la tradition
juridique byzantine, meme si inseres dans la Compilation des fonts canoniqucs
orientales par P. P. Joannou, dans le fasciculc IX, sous le nome de Disciplinc
generale antique; Coussab Ocrivait que «non omnes [...] communcs sunt fontes
singulis Ritibus seu Communitatibus », quelques uns sont propres de une tradition
juridique, quelques autre de une autre. Mais il faut relever que deja le synode in
Trullo, qui a etc indiqud implicitement comme cccumenique par la Constitution du
pape Jean Paul Il Sacri Canoncs avec la quelle le Code des canons des Eglises
Orientales est promulgud, auc. 2 il avait confirme comme fonte normative
commune les Canons Sacres avec l’indication precise des fontes synodales et
patristiques de reference"; le concile avait aussi sanctionnc leur autorite et avait
defendu leur modification ou falsification?.

J Cf. aussi E. EID, Authority and Autonomy, in: R. COPPOIL.A (ed.), Incontro fra canoni
«m'Oriente e dWoccidcnlc, vol. |, Bari 1994, 429.

On appclic sacri canoncs les Canons des Apdtres, ainsi nomntes parce que ils sont attrilniCs
®ux Apotres, les canons des prentiers septe conciles acumeniques, compris les canons du Concile in
1rullo (canons rapportables au cinquieme sixieme concile cccumenique), les canons de quelques Peres
«le I'eglise, tous ont ete indiquds au 11““““ concile de Nicec, & cux on ajoute les canons de trois conciles:
«le Constantinoplc de 861, de Constantinoplc de 869-70, considdre par I'Eglise calholiquc comme
«X'umenique; de Constantinople de 879-880 (qui est considere par quelque orthodoxe comme
«ccumceniquc); sur ce point en particulier cf. 1). SALACHAS, 11 diritto canonico dclic Chiese orientali
nel primo millennio. Confronti con il diritto canonico attuale delle Chiese orientali cattoliche: CCEO,
Bologna 1997,20, note 22.

s G. A. COUSSA, Epitome praelcctionum de iure ecclcsiastico orientali, 1, Grottafcrrata 1948,
1>5, &crit a propos des canons du concile in Trullo: ,Hane Synodum, Orientalium ii tantum recipiunt
<l«'i Ritui Byzantino sunt adscripti”.

6 G SALACHAS, Il diritto, 14 f.

7 lbid., 15.



XXIV

Ccttc normative commune, comprise aussi la normative postdrieure au 691,
fut rcconnuc dofinitivement par le synode cecuméniquc de Nicoc de 787,c. 2. Lcs
lois constitutionnelles qui rcglent la vie de PEglisc, et surtout l'organisation
cccldsiastiquc du premicr millenaire, ne constituent pas la choix, I'ouvre, d'un
l6gislatcur souverain ou d'une assemblee Constituante, promulguccs dans un
certain momcnt historique, eiles representent la praxis, qui allait sc rdaliscr,
acccptcc et dccidcc dans le tcmps par des concilcs oecumeniques ou meme
particulicrs, ou bien elles constituent la solution de spccifiqucs situations,
plusicurs fois locales, faitc par des synodes particulieres ou par des roponscs de
Saints Pdres; ccs Solutions ont ete refues dans les autres egliscs locales avcc des
actcs de communion ccclesiastique.

Comme exemplc typique de rcception d'une praxis instaurcc on peut
rappclcr lec. 6 du Concilc de Nicee (de 325) qui affirmc:

« Antiqua consuctudo servetur per Aegyptum, Lybiam et Pcntapolim ita ut
Alcxandrinus cpiscopus horum omnium habeat potestatem, quia et urbis
Romac cpiscopo parilis mos est. Similiter autem et apud Antiochiam
ceterasquc provincias sua privilegia serventur ccclcsiis ».

A Nicoc lcs Peres prennent acte et acceptent, donc, que aucunes o6glises
avaient joui de tout tcmps d’un prestige particulier, soit en raison de leur originc
apostolique, soit cn raison de un chef prestigieux, soit en fin pour l'importance
civile de la villcx L’eveque d’Alexandrie si voit confirmcr un pouvoir
cxceptionnel ( i“ouqiu) sur les provinces du diocese civil d’Egyptc, avce plus de
provinccs et de mctropolites’; le concilc de Nicee ne prdcisc pas le contcnu du
pouvoir supéricure de lI'eveque d’Antiochc™ et ce fait aussi est la preuve de la
prisc de conscicncc et de la possibilite de sanctionner unc Situation juridique
proexistante, le contcnu de la quelle n’est ni connu ni procisé. Ccs sieges, comme
Rome et par la suite Constantinople et Jerusalem prendront le titre de sidges
patriarcaux. L’cxistence de une differancc de pouvoirs entre lIcs 06vcques
d’Alcxandric et de Antioche et la prise d’aete de cette difformitc, sans I’indication
de la cause, rosultc dans les deliberations du concile de Constantinople di 381, l&
aussi lec. 2 otablit:

« Qui sunt super diocesim episcopi, hequaquam ad ecclesias quae sunt extra
terminos sibi praefixos, accedant nec eas hac praesumptione confundant. Sed

“ Cf. V. I'ARI.ATO, L'urficio patriarcale nelle chicse orienlali dal IV al X sccolo, Comribulo
allo sludio della scommunio’, Padova 1969, 11 f.

* L'ivdque d'Alexandrie ordonne tous les eveques et les metropolites de son territoire et
intervient a défense de I'orthodoxie avec la convocation de synodes, envoyanl des lettres, deponam des
<v4qucs, riglant un dilTcrend, promulguant norme communes. Cf. PARLATO, L'ultlcio, 13, notc 12.
La comparaison avcc Ics pouvoirs de I’eveque de Rome doit etre entenduc naturclicment pour cc que
sc rdfoérc aux pouvoirs sur-6piscopaox. Cf. ibid., note 11.

10 Antioche ctait consideree la principale metropole ecclesiastiquc de rOricntc. L'dvfiquc
d'Antiochc ddja cn 252 prisidc les conciles regionaux. Cf. PARLATO, l.'uflicio. 13, note 13.



XXV

iuxta canoncs Alexandrinus antistcs quae sun in Aegypto regat solummodo.
Et Orientis episcopi Orienten! tantum gubernent scrvatis privilegiis, quae
nicacnis canonibus ecclcsiae Antiochenae tributa sunt ».

Tandis que l'eveque d'Alexandric de nouveau se voit confirmer un droit de
gcstion ou de survcillance plus qu’une juridiction veritable sur I'Egypte, cn Orient
sont les eveques qui ont l'autoritd primatiale, saufs les pouvoirs que Nicdc avait
reconnus & I'cglise d’Antioche". L’absence de un dcssin unitaire cst de toute
evidencc, Le meme accord intervcnu entre I’eveque de Antioche et celui de
«Jerusalem, approuve par Ic Concile de Chalcedoine de 451, avec 1c quel on a etabli
une cinquieme juridiction superieurc, a etc fait pour satisfairc le desir de un
evequc, Juvenal de Jerusalem, ou d’une eglisc locale celle de Jerusalem, et non
pour rcaliser un dcssin generale relatif & une mcillcurc Organisation ecclesiastiquc
regionale.

//1. Lefondement des speciales prerogatives de quelques eveques

Mais on peut adjoindre d’autrcs considcrations lides & la vic de I'Eglise. La
justification et la Icgitimitc des speciales prerogatives cxercces par le patriarche de
Constantinoplc, qui se sont etendues dans Ic temps, ont originc dans lec. 28 du
concile de Chalcodoine du 451 et dans lec. 36 de concile in Trullo du 691, oli on a
rive aussi la primaute d’honneur & ce Siege, sccond seulcment & I’'anciennc Rome;
Ja on a etabli que I’evequc primat 6tait compctant pour consacrer (et donc pour
contrdler leur nomination) les eveques des territoirc plus voisins au dcliors de
'Empire (Pays barbares); Constantinople consacrera ainsi les 6vequcs voisins &
«cs provinces de Thrace, du Pont et de I’Asief,18'unc maniere analogue le
patriarche d’Antiochc ordonncra, comme le primat plus voisin, les eveques de la
Mesopotamie ct de la Perse.

Lc processus de centralisation, fait par Constantinople d6ja depuis Ic 1Xi“
siede ct I’extcnsion progressive de ses prerogatives meme sur les autres
Patriarcats'3, dcchirds par les schismcs et les heresies, soumis & la domination
islamiquc et le rolc du Patriarche oecumdnique dans I’Empirc Ottoman ont
doétermind l'interpretation extensive des pouvoirs du patriarcat byzantin dans tous
les territoires occidentaux pour sauvegarder la eure pastorale meme de ces fideles
de I’orthodoxie qui habilcnt cn Occident, dans un patriarcat — celui du Pape — qui
desormais etait tout & fait sopare des autres patriarcats orientaux. De |4 vient la

Ibid., 14 fetbibl. cit.
12 Cf. C. VOGEL, Unitd de I'Eglise et pluralitS des formes historiques d'Organisation
ecclesiastiquc du Ill au V siede, in: L'episcopat et I’eglise universelle, Paris 1962, 620 ff.
13 Sur le proccs de centralisation fait par Constantinoplc, cf. V. PARLATO, Le Chiese d’Oriente

ra storia e diritto. Saggi, Torino 2003, 13-20; J. DARROUZES, Documents inidits d’Ecclcsiologic
byzantine, Paris 1966,78.



XXVI

dcpendance actucllc de Constantinople de plusicurs eparchics existantes dans les
Etats de I'Europe occidentaie, de I’Ameriquc, et de I’Australie.

La meme Situation juridique de eglise autocephalc cst normale pour
I'ccclesiologic du V' siecle, alors & Calcedoine (451) I’eglise fut diviscc cn cing
grandes circonscriptions ultra- metropolitaines, les cing patriarcats Rome,
Constantinople, Alcxandrie, Antiochc et Jerusalem, auxquels s' ajoutc I'cglise de
Chyprel", cettc Situation a 6te rcconnuc & des autres egliscs avec modalites
diverses et cn gdneral cctte rcconnaissance a sanctionncc unc Situation de fait
prcexistantc.

Les principes revendiques par I'eglisc byzantine depuis 1c Verne siecle pour
cxcrecer un primat sur les egliscs du mondc grccque et sur tout I’Oricnt, principes
qui consistcnt dans le principe d’accommodcment en raison duqucl 'organisation
territoriale civile conditionne l'organisation ccclesiastique et I'importancc civile
d'une villc determine le rang ccclesiastique plus eleve de I'cvcque y resident.

Cctte theorie a son fondement dans Icc. 34 des Canons des Apdtrcs qui
prevoit expressement que tous les eveques d’une meme nation puissent sc grouper
dans un organisme unitairc et compact sous le guidc d’un eveque primat,
librement clu par cux.

Auproés des motifs de prestige et indcpendance qui ont caracterise I’oblention
de I'autocephalic de I'eglise russc, on rcncontrc le desir de chaquc nation, qui
avait obtenu la liberation de la subjcction Ottomane, de constitucr sa propre eglise
nationale libre des interferenccs cxtericurcs, celui-ci a etc le motif inspirateur et
conducteur de la crcation des autres egliscs autocephalcs, un desir qui & son
fondement dans l'ecclesiologie orthodoxe qui voit les egliscs liccs aux propres
Etats et qui considerc i'importance rcligieuse du siege cpiscopal conncxe &
I’importance civile de la villel.

Chaquc eglise est I'cxpression de la tradition, de la culturc et de la rcligiosite
de toutc nation et donc de chaquc Etat national independant; cettc these -
philcthismc - comme principe a ctd rcprouvcc par le patriarchc oicumcnique,
depuis 1872, cn se referant implicitcmcnt & I’autoccphalie revendiqucc par I'eglise
bulgare, mais de fait, aprds, eile fut acccptoc meme & Constantinoplell 11 faut
remarquer que la concession de I’autocOphalic ou de I'autonomie & unc dglise
n’est pas liee & des regles, mais se presente comme solution de controvcrscs et
situations de fait existant.

J'osc esperer que ces breves observations contribucront & faire comprendrc la
complcxitc des themes que les illustrcs rapporteurs traitcront au cours de ces
journdes et que la discussion et le debat, qui suivront les exposds, aideront &
clarificr la realite ccclesiale dans sa complcxitc.

1J L’autocophalic Tut justilio au IVt siecle parce que cetle eglise trouve son originc chcz
I’ap6tre Barnabe, cf, A. PALMIERI, Chypre (Eglise de), en Dictionnaire de Thoologie catholique, 11,2,
Paris 1923,2424-2472.

15 Cf. PARLATO, L’ufficio, 19.

16 Cf. E. MORINL1, Gli ortodossi, L'oricntc dcll'Occidentc, Bologna 2002, 42.



ORTHODOXE KIRCHEN



Empty Page



AU TF.MPS DE LA POST-ECCLESIALITE
(LA NA1SSANCE DE LA MODERNITE POST-ECCLESIOLOG1QUE:
DE LA DISPERSION DE L’EGLISE A L'ANEANTISSEMENT
DU CORPS DU CHRIST)

Grigorios D. Papathomas, Tallin-Paris

Le I6C siccle ouvre une periode nouvclle dans I'Histoirc et la Theologie de
I’Eglisc et du Christianisme. Une periode que nous pourrions littcralcment qua-
lificr de ,post-ccclesiologiquc” pour les raisons que nous cxamincrons plus bas.
Le dobut de cettc pdriode cst marque par la Reforme (1517), quoique des signes

prccurscurs soient bien sir apparus beaucoup plus tot, notamment dans | Eccldsio-
logic nee au temps des Croisadcs (1095-1204).

Les cing sicclcs qui ont suivi (16¢-20c¢ siccles) nous livrent suffisamment
d'ddnents historiques et de donnces thcologiqucs pour bien ccrncr cettc epoque
nouvclle, cettc innovation ecclésiologiquc de crcation rccente — par rapport & une
Pratiquc cccldsiologique antcricurc totalcment differente - mais aussi un nouveau
conccpt inconnu jusqu'alors, qui marque la fin de I’Eccldsiologic que I’Eglisc
avait vocuc et cxprimcc des sa fondation et au cours des quinze premiers sicclcs.

Aprcs cettc deviation cccldsiologique constatec et son entree dans les faits, et
non pas cn raison de quclque Evolution ccclesiologiquc, dans cettc epoque ,post-
ccclésiologique”, il cst naturcl qu’aient vu Ic jour des cccldsiologics nouvellcs et
variees, tclles que des ccclcsiologies confcssionnclles (Protcstants), des ccclesio-
‘°gies ritualistes! (Catholiques) et des ecclesiologics cthno-phylctiques (Orthodo-
Xes), ou micux, pour rcspccter leur ordre d’apparition historique, des eccldsiolo-
8'es ritualistcs, ﬁuis confcssionnclles puis cthno-phyletiqucs. 1l s'agit en tait
d'ccclosiologies hetcro-collcctives, qui se sont constituces sclon des principcs
engagds/militants et substituds, qui, dominantes depuis lors, non seulcmcnt

caractiiriscnt toute la vie ecclesialc, mais aussi dictcnt les textes statutaircs roglant
rcxistcnece et le fonctionnemcnt des Eglises de Lcnscmblc de cette epoque et

d’aujourd’hui.

~ De nos jours, puisque nous sommes dans une Situation historico-thcologique
9ni peut nous permettre de prendre un certain rccul vis-a-vis les evenements du

PassC- historique eccldsiastiquc et de reviser les causes qui ont provoque les diver-
gences cccliisiologiques, nous proposons maintenant d’examiner, dans un esprit
Purcnicnt dialcctique et critiquc, depourvu de toute tentation polcmique, ccs trois
ecclesiologics qui, differentes quant & leur originc et leur perspective, presentent
ncannioins un dcnominatcur commun et, finalemcnt, sc rcsscmblent, sc cotoicnt et

c . Par rilualisme, nous entendons les diflerenls nies (les ancicnnes Iradilions lilurgiques) qui
ou (jinUCn* <*c co~ex's,er au se‘n 'lc I’'Uglise calholique romaine el qui insliluenl des groupes religieux
es cn'ités cccl6sialcs cn principe paralleles, superposes et universels.



4

co-existent, sans toutefois communier ni s’unifier. Le denominateur commun
rdside dans le terme et dans Ic fait de la co-territorialitd, qui pose un probleme
ecclesiologique des plus graves, s’inscrivant dans tout Ic deuxieme millenaire, ce
millenaire qui a 6tc confrontc & diverses questions insolubles, d’ordre exclusi-
vement ecclesiologique, contraircment au premier millenaire qui avait pose des
questions christologiques, resolues pour la plupart. En d'autres termes, lorsque sc
posait un probleme christologique, I’Eglise du premier millenaire a su intervenir
conciliairement et la rcsoudre, ce qui, ainsi qu’on I'a vu par la suite, n’a pas etc le
cas au deuxieme millenaire. Ces trois ccclesiologies sont donc les suivantes:

1. L’Ecclcsiologic des Croisades (13c siecle)
2. L’Ecclcsiologie de la Reforme (16c siecle)
3. L’Ecclesiologie de I’Ethno-phyletisme (19c siecle)

Examinons & prdsent plus en detail cette trilogic ecclesiologique jumclle
tripare, nouvellement apparue et totalement hetero-centriquc.

1. L’Ecclcsiologic des Croisades (13C siecle)

En tant que fait ecclesiologique, la rupture de communion ccciesiale de 1054
ne concernait que deux Patriarcats de I’Eglise, le Patriarcat de Rome et Ic
Patriarcat de Constantinople. Toutefois, cette rupture s’etcndit de fait aux autres
Patriarcats d’Oricnt, apres que les Croises eurent qualific la rupture de schisme. 1l
s’est en effet revdld a posteriori que I’'usage de ce terme renvoyait & une Situation
radicalement nouvclle qui, d’un point de vue eccldsiologiquc et canonique,
pouvait legitimer la fondation & nouveau d’Eglises homonymes sur les territoires
des Patriarcats et Eglises d’Orient preexistants, dtant donnd qu’a eile seule, la
rupture de communion ne pouvait rien legitimer de tcl.

En effet, Ic mouvement politique des Croisades confera une autre portee & la
rupture de communion de 1054. En proclamant Ic schisme, entendons un fait
canonique qui considcre une partie du corps ecclosial comme detache de
I’ensemblc du corps et, par consequent, inexistant pour un lieu donne, imprima
une autre dircction au nouvel ordre des choses ecclesiologique qu'il instaurait. Se
sont ainsi formdes deux categories d’Eglises a4 cotc des anciens Patriarcats
d’Orient. Des Patriarcats homonymes latins se constitucnt en Orient (le Patriarcat
latin de Jerusalem [dont la formation remontc & la fin de la Premiere Croisade-
1099], suivi immddiatement par le Patriarcat latin d’Antioche [1100], puis I’Eglisc
catholique non-autocdphale? de Chypre [1191], etc.), et ce fait, en lui-meme - si
Fon admet qu’il s’agit d’une rupture de communion et non d’un schisme-
engendre implicitement, mais officiellement au sein de FEglise le probleme
ecclesiologique de la co-territorialite (1099). Cependant, l'apparition de cette

! Voir notre article inlitulc ,l."'epoque de la Xenocraiic & Chypre (1191-1960)-Note historico-
canonique”, in: Hydor ek Petras [Crete] 12-16 (2000) 205-209.



5

innovation qu’est le conccpt de ,co-territorialite” n’en reste pas la. A cotd de ccs
entites ecclesiastiques latines se constituent des Patriarcats ritualistes latins et des
Egliscs catholiqucs orientales (Patriarcats maronite, melchite, Syrien catholique,
etc.), placds sous la juridiction transfrontiere (hyperoria) et hierarchiguement
isocclc (Aquivalente) du Patriarcat et du Pape de Rome, et cela, sur un seul et
meme territoire.

La juridiction devenait ainsi transfrontiere (hyperoria) -toujours dans 1c cas
d'unc rupturc de communion - parce que de nouveaux Patriarcats de rite latin et
ritualistes ,orientaux” etaient ainsi crees sur le territoire canonique d'unc Eglisc
d Orient, mais eile devenait aussi isocele, en ce sens que, meme si ces Patriarcats
etaient egaux entre cux, ils etaient cependant tous subordonncs et places dans unc
Situation de commune dependance & I'egard du Patriarcat de Rome. Cctte aber-
ration ccclesiologiquc, nouvelle eile aussi, s’est maintenue jusqu’ad nos jours (cf.
I'existencc de deux differents types d’Eglises sur le meme territoire, mais aussi de
deux Codes de Droit canonique totalement independants et non communiquants
| un de l'autrc). (C’est egalement I’epoque oli apparalt une nouvelle Version de la
Primautc du Patriarche et Pape de Rome et asscz differente par rapport & I’cxpe-
rience ccclesiologiquc du premier millenaire. On peut considcrcr que Patriarche et
Eapc de Rome cst de fait un ,Primus intcr inferiores” [Primautd mono-
juridictionnelic], alors que, dans I’Ecclesiologic et la praxis de I’Eglise du premier
millénaire, le Premier Patriarche (le President) de la communion ccclesialc de cinq
Patriarcats (Pentarchie conciliaire) issus du IVC Concilc cecumeniquc de Chal-
cedoine (451), 6tait un ,Primus inter parcs” (Primautd synodale communionncllie).
Une structure de type pyramidal vient se substituer & une structurc de type
constcllation. Mais & c’est une autre question qui debordc la perspective du
prosent texte).

A partir du 13c sicclc, I’ecclesiologie de I'Eglisc catholique de cette poque
introduit, pour la premiere fois dans I’histoirc, une forme ecclesiologiquc (fon-
dation d'unc Eglise en un lieu) de double co-territorialite: d’un c6td, co-tcrritoria-
litc avec des Patriarcats avcc Icsqucls eile se trouve ou non cn rupturc de com-
munion et, de l'autre, co-territorialite avec d’autrcs Egliscs auto-constituécs et de
titus different. Ccs dernieres, cependant, se trouvent en totale communion ou,
commc on le dit couramment, rattachees ou unies &8 Rome, mais, toutes cnscmble,
dies cocxistent cn tant que corps et entites ecclesiastiques sur un seul et meme
lieu. C’cst ainsi que nous en arrivons, des la fin du Moycn Agc, & avoir des
Egliscs catholiques de rite different sur un seul et meme territoire. Telle cst cc
gu'on pourrait appelcr la co-territorialite d’origine intericure (ad intra). Cepen-
dant, il sc trouve egalement un Patriarcat latin catholique avec d'autrcs Patriarcats
ritualistes catholiqucs romains, |& ol existe deja un Patriarcat — rappelons, par
cxemplc, le cas — de Jerusalem. Voil& la co-territorialite d’origine exterieurc (ad
extra), et donc toutes les deux simultanement.



Cettc double co-territorialitc, qui rcsultait de la Situation politique creee par
les Croisadcs, s’imposa et se perpetua avcc cette structure homogene jusqu’a la
Rcformc. En d’autres termes, du 13* au 16¢ sicclc, nous avons, d’une part, mono-
territorialitd et mono-juridiclion ecclesiastique en Europc occidcntale, sur Ic
territoire du Patriarcat de Rome, cependant que, d'autre part, simultanement ce
meme Patriarcat encouragc & la co-tcrritorialite ecclesiastique et, par suite, &
I’exercice d'unc (multi)juridiction transfronticre (hyperoria) sur les territoires des
autres Egliscs d’Oricnt, sur lesqucls s’instaurc desormais unc co-territorialitc & la
fois extcricurc (cxtra-communionnclic) et interieurc (intra-communionnclic). Dans
ces idiomes ccclcsiologiqgues nouvcllement nds, on pouvait depister aussi les
premices d’unc cccldsiologic universaliste developpcc ulterieurement -et
notamment justc apres la Reformc.

Toutefois, en depit des pressions politiques de cette epoque, une autre Posi-
tion persistc au cours de ces siecles dans Ic monde chrctien Occidental, une Posi-
tion theologiquc, animee par Ic souhait d'un retablisscmecnt de la communion
ccclesialc et du recglement du problemc ccclesiologique. Les deux Concilcs, p. ex.
de Lyon (1274) et de Ferrare-Florencc (1438-39), qui rasscmbldent des eveques -
notons que, durant ces Concilcs, ils s’appclaient mutuclicment freres — qui sc
trouvaient cn Situation de rupture de communion ct non de schisme (autrement, il
n’y aurait cu aucunc raison de convoquer de tcls Concilcs), mais aussi Ic fait que
des moines d'Occident continucrcnt & s’installcr au Mont Athos jusqu’aux debuts
du 14e sieclc, montrent claircmcnt qu’une solution ccclcsiologique & la rupture de
communion Otaient encore vivement desiree, malgrc tous les comportcmcents de
co-territorialitc qui etaient dictes par la politique, mais qui alors pouvaient cncore
ctre affrontes.

2. L’Ecclesiologic de la Rcformc (16C siccle)

C’est la Rcforme qui fit apparaitre Ic problcme ccclcsiologique de la co-
territorialitc sur ic territoire du Patriarcat ct de I’Eglise de Rome. En effet, au 16¢
siede, cettc alienation ecclesiologiquc qu’cst la co-territorialitc se transmet pour la
premiere fois cn Europc centrale et occidcntale ct fragmentc Ic Patriarcat de Rome
interieurement ct tcrritorialcment, exactement de la meme fafon que les autres
Patriarcats d’Orient avaient etd auparavant fragmentees intdrieurement. Il vaut la
pcine de rappclcr* & ce propos que, cette fois, la co-tcrritorialite a emerge sous une
forme confcssionnclle ct a largement contribue & l'aggravation de cc problcmc

’ Voir notre article intilule ,La rclation oppositionnclle de I'Lgli.se locale el de la “‘Diaspora’
cccl&iastique (L’unité cccldsiologiquc l'acc & la ‘co-terrilorialilC el a la ’inulli-juridiction’)”, in:
Synaxie 90 (4-6/2004) 28-44 (en gree). De meme, La relation d’opposilion entre Eglise elablie
localement el “Diaspora’ ccclcsialc (L‘unité cccle.siologique facc & la ’co-tcrntorialite’ et la ‘muilti-
juridiction’), in: L'Annec canoniquc 46 (2004) 77-99; in: Conlacls 57, n° 210 (4-6/2005) 96-132; in:
AST. ARGYRIOU (Textes reunis par), Chemins de la Christologie orthodoxe (coli. Jesus et Jdsus-
Christ, n° 91), Paris. 2005, 349-379, ct in G.D. PAPATIIOMAS, Essais de Droit canonique orthodoxe
(coli. ,Seminario di Storia delle istituzioni religiose e relazioni tra Stato ¢ Chiesa-Reprint Series", n°
38), Florence 2005, chap. Il, 25-50.



ecclesiologiquc. C’est alors qu’on vit apparaitre le terme ,,denomination” dans le
domaine de I’ecclesiologie.

L’expericnce ecclesiologique du premier millcnaire etait que, dans un lieu
donnd, l'uniquc critere canonique permettant la fondation et Pexislencc d’une
Eglisc ,locale” ou ,6tablic localement” etait la territorialitc exclusive et la mono-
juridiction ecclesiologique. Or la Rdformc, cn raison de son eloignemcnt de
I'Eglise occidentalc, dont eile ,etait issue”, non lant du point de vuc spatial que
surtout du point de vue de son mode d’existence, introduit par definition une nou-
velle donnec determinante pour la fondation d'une Eglisc, clcment inconcevable
jusqu’alors du point de vue ecclesiologique et canonique. En effet, les Com-
munautds ecclcsialcs nouvellcment nécs, qui sc formérent & cctte epoque et dont
I'existence etait purement autonomisee, avaient besoin, en raison de leur diffe-
nincc confcssionnellc, d’une hypostase ecclesiologique, qui, toutefois, ne pouvait
etre fondee ni sur I'cxperiencc ecclesiologique de I’Eglise, teile qu'ellc etait vccue
jusqu’alors, ni sur la structure institutionnelle de I’Eglise localc-diocese. La raison
en cst simple: ces Communautes commencerent & se former ct & co-exister sur un
territoire ol existait deja une Eglise, qui plus cst une Eglise possddant une identite
territoriale ecclesiologique (Eglise cn un lieu-Ecclesia in loco: Eglisc ’qui cst &
Rome’).

Il etait ccpendant imperatif de trouver un moyen, d'une part, de faire de ces
Communautes une Eglise, ce qui etait d’ailleurs I'objet de la Reforme, et, d’autre
Part, un element permettant de les differencier d’avec I’Eglise existante, avec
iaquelle ellcs ne voulaient justement plus etre identifiees. L’adoption d’une
designation locale quelconque aurait seme la confusion, d’autant plus qu’il aurait
ete noccssairc d’adoptcr les memes structures institutionnclles (eveque, dioccse et
nom de licu). On ne pouvait donc plus procedcr commc l'avaient fait les
Croisades, puisque celles-ci avaient a priori ouvertement proclamc le schisme
(sie), qui permettait legitimement de reprendre, telles quelles, les structures ct les
designations territoriales des Patriarcats et Eglises d’Orient.

En ce qui conccrnec la Reforme, de meme qu’ellc n'avait pas proclamé de
schisme avec I’Eglise d’Occident, dont eile etait ,issue", de meme eile ne
s’engagea pas dans un proccssus ecclesiologiquc de rupture de communion ni rien
d’approchant. La Reforme visait & I’acquisition d’un fondement ecclesiastique,
mais, en tant que Reforme, tenait aussi absolument & se distinguer de I’Eglise
existante. Dans le Lutherianismc et le Calvinisme, c’est-a-dire dans le
Protcstantismc principalemcnt traditionnel, oli prevaut le dogme, on observc une
dependancc de I’Eglise, exelusivement par rapport & la Confession de Foi
(Confessio Fidei [cf. Confession d’Augsbourg-1530]). C’est pourquoi la Reforme
ehoisit, fatalcment mais aussi neccssaircment, de se designer par une epithdte, un
determinant adjectival provenant de la confession de chaque chef Protestant, ce
lui dvitait I’cmploi d’une designation locale. C’est ainsi que naquit le besoin du
confcssionalismus au sein de [I’Ecclosiologic, tout d’abord dans I’espace
Protestant, puis au-deld. En bref, la scission de I’unitd ecclesiologiquc cn Occidcnt
donna naissance au confcssionalismc et determina la designation des Eglises



naissantcs, laquelle n’ctait plus territoriale, mais confessionnelle. Non pas unc
rcfcrcnce locale donc, mais une determination de confcssion et de determinant
adjectival (p. ex., Eglise luthtérienne, Eglise calviniste, Eglise methodiste, Eglise
evangelique, etc.).

Pour recapituler, la Rdforme, meme si ec n’etait pas son objet principal,
elargit et systematisa la co-territorialite commc forme d’existence ecclesiologique,
mais, par la suite, son auto-fragmentation en plusicurs et diverses Eglises
confessionnclics conduisit au meme Symptome d’alienation de I’Ecclesiologic.
D’unc maniere etonnamment semblable, eile produisit & son tour ce meme
Symptome ecclesiologique de la double co-territorialite: co-territorialite externe
(extra-communionnclle) en raison de la coexistence de toutes les Eglises
protestantes confessionnelles & cotc de I’Eglise catholiquc dont eile est issue, mais
aussi co-territorialite interne (intra-communionnelle) vu que plusieurs Eglises
protestantes cocxistcnt sur un meme licu et dans la meme villc, sans qu’ellcs
parviennent & la pldnitude de communion du corps ccclcsial sc trouvant en un licu
donnd, cettc communion - ideal qui nous ctait cepcndant bien propose par
I’Ecclcsiologic paulinienne du Nouveau Testament, fondement exclusif de
I’ecclesiologie protestante (sola scriptura et fondamentum fidei). Ainsi, bien que
le protestantisme sc fonde sur I’Ecclesiologic paulinienne et la proclamc vigourcu-
sement seulc verite neo-testamentaire, non sculement il portc en son sein I’cccld-
siologie confessionnelle de la co-territorialite, ce qui effacc toutc trace de la vision
paulinienne et neo-testamentaire relativemcnt & la fondation d’unc Eglise en un
lieu donne, mais de plus il relativise la position repetee, et pourtant soulignee avcc
persistance & maintes reprises, de la sola scriptura.

3. L’Ecclesiologic de I’Ethno-phyletisme (19C siccle)

Pour les Orthodoxes, la Situation est cncorc plus complcxe et nous pourrions
nous y arrctcr un long moment. Nous nous limitcrons cepcndant & deux aspects: a)
I'existence d’une co-territorialite intdricurc (intra-communionnelle) dans
I’ecclesiologic orthodoxe, & laquelle s’ajoute une dcuxieme caracteristique
ecclesiologique negative, la multi-juridiction, mais aussi b) la non-cxistence d'unc
co-territorialite extdrieure (extra-communionnclle). Commcngons par la seconde,
VU que, en pratique, lc choix de cctte position ecclesiologique est historiquement
antcricur.

Avant tout, malgre les points de vue contradictoires qui divisent aujourd’hui
les Orthodoxes, I'annee 1054, pour I'Eglisc orthodoxe, ne fut pas qualifiee de
~schismc", mais d’une ,rupture de communion”. Jamais I’Eglisc orthodoxe ne
proclama de schismc tout au long du dcuxieme millcnairc. Parce que, en dehors du
fait que «Tout schisme durable devient une hdresie » (Jean Chrysostome) et que,
par consequent, Ic detachemcnt devient total d’avec le corps eccldsial, I’Eglisc
orthodoxe, s’il y avait eu schisme, aurait di suivre Ic meme processus
ecclesiologique que I’Egiise de Rome apres les Croisadcs, et constituer un
~Patriarcat orthodoxe de Rome", ce que, absolument conscqucnte avcc clle-mcmc.



eile n’a pas fait pendant un millenairc et que, heureusement, eile refusc toujours
energiquement de le faire. Par aillcurs, pour la meme raison, eile n’aurait pas di
acccpter que se tiennent les trois Conciles communs du deuxiemc millenairc et,

encorc moins, d'y participer (Lyon [1274]-Fcrrarc-Florcnce [1438/39]-Brcst-
Litovsk [1596]). (11 se trouve, d’ailleurs, que le troisiemc Concile, cclui de Brcst-

Litovsk (1596), a etc convoquc au meme sicclc que le debut de la Reforme.
Toutcfois, & partir du 17c siede, le bouleverscmcnt des donnccs ecclesiologiques
au sein de I’Eglise catholique, conjointement aux guerres de rcligion cn Occidcnt,
engendra d’autres prioritds et les choses prirent une autre tournure, cc qui est
claircment apparu lors de Vatican 1l [1962-64]).

Par conscquent, cn employant le terme de ,schismc pour caracteriscr 1054,
les Orthodoxes commcttent une erreur ecclcsiologique. C est encorc & une
caracteristiquc de la « captivite babyloniennc de la Theologie orthodoxe » (G.
Florovsky). En consequcncc, le refus de I'Eglisc orthodoxe de declarcr la ,rupturc
de communion de 1054” commc un ,schismc”, ainsi que le refus conscquent, par
extension, de constitucr un ,Patriarcat orthodoxe de Rome”, prouvent qu’ellc a
longtcmps vccu et vit toujours dans I’'cspoir tcnace du rctablissement de la
communion et que, pour cette seulc et unique raison, eile ne pratique pas de co-
territoriaiite cxtericurc. Nous devons donc rcconnattre ici que, sur cette question,
I'Ecclcsiologic paulinienne, de meme que I’Ecclcsiologic conciliaire et patristique
»d’unc seulc Eglisc cn un licu” sont rcstecs intactcs dans I'Eglisc orthodoxe et son
ecclcsiologic.

Ccpendant, il n'cn va pas de meme de la co-territorialitc intcricure chcz les
Orthodoxes. Nous devons meme ajouter qu'a cel egard, les Orthodoxes ont
surpassc les Catholiqucs et les Protestants pour cc qui est des ddviations ccclcsio-
logiqucs, car, outre la co-territorialitc, ils cxcrcent aussi une multi-juridiction de
fait multilatcraliste et hyperoria. (Nous pretendons etre cn communion, sans tou-
tefois qu’il existe de communion reelle, puisque, commc nous en verrons la
raison, chaque Eglise ethnique, avcc un soin et une vigilancc extreme, privilegie
i’aequis ethno-phyletiquc et non la communion ccclésiologiquc). C'cst justement
& que I'on peut constatcr, dans Fecclesiologie orthodoxe contcmporaine, qu’il
s’agit d'unc ccclesiologic non depourvue de stratifications et de deviations
symetriques. Ccci apparait non sculement dans la pratique ecclcsiologique
orthodoxe repandue dans le mondc d’aujourd’hui, mais ccla va meine jusqu’a
s’inscrirc cxplicitement et juridiguement dans la praxis statutaire des Egliscs
nationales orthodoxes, ainsi que nous allons le voir dans un instant. Un double
cxeniplc de dispositions statutaircs de contcnu non ecclcsiologique suffira & Iui
seul & mettre cn rclicf le problemc ccclesiologiquc dans toutc sa grandeur. Con-
tentons-nous ici de rappcler de nouveau un article des Chartcs statutaircs d'une
Eglise hclicnophonc et d’unc Eglisc slavophonc, en I’occurrcncc la Charte

statutaire de I’Eglise de Chypre et cclle de I'Eglisc de Russic, afin de les placer
dans la perspective de notre rechcrchc ecclcsiologique.



10

e « Les mcmbres de I’Eglise orthodoxe de Chypre sont:

— tous les Chypriotes chretiens orthodoxes, qui sont entres dans Ic sein de
leur Eglisc orthodoxe par le bapteme, residant cn pcrmancnccl & Chypre,
ainsi que

- tous ccux qui, d’origine chypriote#lGesident & ec jour & I’ctranger » (Article
2, Charte statutaire de I’Eglise de Chypre-1980)".

e « Lajuridiction de I’Eglise orthodoxe russe cst ctcnduc:

— aux personnes de confession orthodoxe residant cn URSS [1988]; residant
sur le territoire canonique de I’Eglise orthodoxe russe [2000], ainsi que

— aux personnesi qui resident & I’etranger et qui acccptcnt volontaircment sa
juridiction » (Article |, § 3, Charte statutaire de I'Eglise de Russic-1988 et
2000)*.

Les articlcs cn question sont representatifs de Chartcs statutaircs partageant
trois principalcs caractdristiques non ccclcsiologiqucs:

a) La juridiction de ccs Egliscs s’cxercc sciemment et avant tout sur des
personnes

-comme dans l'eccldsiologie de la Rcformc. — et non exelusivement sur un
territoire. Autrement dit, il est possiblc d’affirmcr sans plus d'analyse que
I’excrcice d’unc juridiction ccclcsialc sur des personnes signific tout
simplcment que ce fait statutaire donnc, & lui scul et par definition, & ces
Egliscs le droit de pendtrer dans les fronticrcs canoniques des autres Eglises
dtablies localement. Alors que nous savons tous que I’autocephalic, en
conformite avcc I'ccclesiologic paulinienne, est octroyec & un lieu donnd, &
un territoire qui a des limites concrctcs observant des critcrcs geographiques
-et de nos jours principalcmecnt geo-etatiques— et non & unc nation. Or Ic
contenu de [l'autocephalie est ainsi csscntiellcment celui du Nouveau
Testament, oppose & I’Ancien dans la mesure ol ce dernicr identifiait le
pcuple elu avec la Nation. Par consequent, la juridiction d’une Eglise
autocephale etablic localement s’epuisc sur un territoire concrct et jamais &
I’cnsemble d’une nation, & plus forte raison & des personnes eparpillees et

4 C'cst lejussoli.

1 C’cst lejus sanguinis.

6 Article 2 de la Charte statutaire de I’Eglise de Chypre. Voir le texte de I'edition primeur dans
la Revue Apostolos Barnabas, 3c Periode, t. 40, n° 11 (11/1979) 407-512 (cn gree). De memc, en
franMais, dans G.D. PAPA IIIOMAS, L’tglisc autocephale de Chypre dans I’Europc unie (Approche
nomocanonique) (coli. Bibliotheque nomocanoniquc, n° 2), Thessalonique-Katerini 1998, 229;
souligne par nous.

7 I’'robablement, il fait refercnce aux lidclcs orthodoxes.

* Souligni par nous.



11

dispersces. Sur des ,pcrsonncs” donc, et non sur un territoire canoniquc
gu’ellcs invoqucnt ccrtes, mais uniqgucment cn Situation de defense co
des ,intrus” qui, conformemcnt & leur Charte statutairc, s app E{
un cg-terri org)alitc ,externehgransfrqnticrc-h Per riaz sur ,

cela, dans Ic¢ but d'€émpecher, sur leur propre temto.re une mtcrvent.on
ecclcsiastiquc extcrieurc justifidc par une autre («<
~=dcnomination’”) cn vertu des niemes pnncipcs, a q.

pratiqucnt statutaircmcnt un tel interventionn.sme ecclésiastiquc

territorialitc sur le territoire canonique des autrcs Eg ises.

ndmettrc de li-

ccclesiologique.

hors de
c) Plus important eneore, ces Eglises. parlant “~p‘*goivcnt a I’'exterieur de
Icurs frontieres, scicmmecnt et cn tout et.it _ diaspora”, sans g feesRraiire
‘cur territoire canoniquc quc des «/f,ne* ioc.,|ement — cependant tout aussi
I'cxistcnce canonique d'autrcs Eglises cta ,cs cc statutairc & des pcrsonncs
legitimes ou canoniqucs qu'clics. Par suite, a re territoircs canoniques” et
ancantit la distinction canonique elcmentair cnt  dcfinition de la co-
.tcrritoires de Diaspora”, crdant de cc fall non statutairc - mais aussi un
territorialitd intcricurc - fondcc cctte tois-ci cthno-cccldsiastiquc univcer-
autrc phenomcenc anti-ccclcsiologiquc, uncjuiic con,,nc d'aillcurs cela s'cst
seile. Cet idiomc cccldsiologique nouvclicmeni ri ,

ncc & fonder une
and aves I'Ggfise galngligue du Moyen Ag

> C cmdans cc meme espn, qucJe Patri.rc«dc *=>>"

faulerneni accorde les promesses
rtcenics dans lous le sens (Europc occ,dentale

horl.fronnircs"\ i P«ur une

. AT SU L Ire
ptgusc rosse ..hors-tronuc: <
Pnnarcal de Russie ei 1

_““uliAc mic les responsables aemusut

cxplquc cc, cta, .1 «P"
{sic) aulonomie" eccl6sias,iquc. Un cvEneme;

»hl-umems on, ¢ic renuus. puuUnNy», -*

l\)%cguflgc se’,fore- Flonﬁlgrc 4 abandonnen, «ous I%s gpneU| guJ pa
cou. [,-qg. echange de sa reconnaissance de fajun

..hors-fronlieres” oblienl ..par souci d econom/c

riarcnl de Mascou, t ***<<
Pcrmeuant de continuer ii e.xisler en mm

d—aulo-administratton . lut

pnrticuliere dans les differentes
* lructures diocisaines du Palrmrca! de
Parties du monde ou eile est impltmtee. ParalMement fluxi

(7_g/2005) 21-22; souligne parnous.
Moscou deja cxisiantes surces memes terriloires » (NU



12

ecclesiologic universalistc mais forlcmcnt rcstrcintc @& un nivcau nalional(ist)e
cctte fois-ci, ou, mieux cncore, provoquc la naissance de plusieurs ccclcsiologics
universalistes nationales et la compdtition entre ellcs.

Malgrc la contradiction qu'cn ressort, les Chartes statutaircs des Eglises de
Chypre et de Russie introduisent un double Systeme ecclcsiologico-canonique
d’exercice de leur juridiction ecclcsiastique, dualitc inadmissible du point de vue
ecclesiologiquc. Car du point de vue ecclesiologiquc, dies privilegient Ic
sterritoire canonique”, c’cst-a-dire la territorialite et la mono-juridiction &
I’intcricur des frontiercs du corps de I’Eglise ctablic localement.

Mais du point de vue statutairc, ellcs revendiquent unc .juridiction
transfrontiere (hyperoria)”, c’cst-a-dirc la co-territorialite et la multi-juridiction &
i'cxtbrieur des frontiercs du corps de I’Eglise etablic localement.

Ce fait & lui seul constitue par definition unc alteration et une alibnation de
I’Ecclesiologic de I’Eglise et engendre, cn dcux mots, si Fon peul sc permettre
I’cxprcssion, un bricolage (bric-&-brac) ecclesiologiquc. L'Ecclesiologic de I’E-
glisc du Nouveau Testament, des Canons et des Peres n’a, & ce sujet, rien de rien &
voir avec les Chartes statutaircs en question, et inversement.

«Les temps sont accomplis»” et il nous faut prendrc conscicncc que Feccle-
siologie statutairc des Eglises nationales orthodoxes cst profondement probltS-
matique. La dcficicnce des Chartes statutaircs est moins sensible & I’intcricur d'un
pays, mais Finnovation canonique d'un ,territoire canonique” ethno-culturcl -
rappelant Ic principe juridique international du jus soli- laisse prévoir un bon
nombre de desordres dans les pays situcs cn dchors des frontiercs et que nous
appclons, & tort, la ,diaspora™. La deficiencc de ces Chartes rcsidc aussi cn cc
qu’clles presentent des 6lbments non pas seulemcnt ethno-phylétiques, mais aussi
confcssionncls, juridiques, et surtout, non-canoniques et non-ccclcsiologiques.
Ellcs ressemblcnt, par la perspective qu’clics adoptent, aux pages d’un manifeste
cthno-ctatique plus qu’ellcs ne rcfletent FEcclesiologie et la Theologie de I’Eglise.
Ces textes statutaircs officiels du 20e siede temoignent cncore unc fois de la* 11

"’Cf.Gal. 4.4,

11 Lc lerme de ,diaspora” (sic) est errone pour d&igncr des territoires dont IT-glisc voulait qu'ils
soient et constituent des Eglises locales. Jusqu'a atijourd’hui, eela resle un probleme ecclesiologiquc
que nous avons quelque peu abordc dans unc preccdcnte publication (voir notre arliclc, op. cit.). Il
scrait bon d’y ajoutcr quelque chose. Quand I'Uglise acccpte, du point de vue ecclesiologique, le tenne
ctrangc & sa nature de ,diaspora" - et maintcnanl incontestablement acceptc par tous - pour designer le
Corps du Christ, son propre Corps, c’est conime si eile donnait priorite, non pas a la raison
eschatologique de 1’existencc de I'Eglise du Christ, mais au cenlre ecclcsiastique national d'un peuple,
et donc a I’Etat national qui le rcprEsentc. Et ce phdnomene a pris son originc & 1’d'poque oll nous avons
commencc & avoir des Eglises nationales, et non de I'epoquc des Villes-Patriarcats. Autrement dit,
tout corps ccclesial qui donne priorite au centre etatique national d'un peuple, et non & sa Vision
eschatologique commet une errcur theologiquc. Et pour I’Eglise, il n'existe pas d'autrcs ccntres que
I’autcl de chaque Eglise locale & travers Ic monde.



13

i.captivitc babyloniennc” dans laquclic se trouve la Theologie de | Hglise
orthodoxe, prisonnierc ccttc fois, du nationalismc etatique et de l'id6ologie
nationale dominante. lls temoignent cgalcment de sa metamorphosc cn unc ethno-
theologic que [I’Eglise a cllc-mcme cngendric et qui a abouti & I'ethno-
ccclesiologic, caracteristiquc principalc de I'cpoque post-ecclesialc pour les
Orthodoxes. Bien entendu, cc n’est pas un simple conccptjuridique qui caractcrise
I’cpoque, cc sont les realites que ce terme rcflctc, ol I’on peut depister quelque
chose de plus profond: de [I’ethno-culturalisme (cthnoculturalismus)
cccldsiastiquc.

Actcurs du ,multilateralismc"” (multilatcralismus), pour des raisons qui, au-
jourd'hui, nous sont connues, claircs et evidentes, les Orthodoxes de notre epoque
bldment les Croisadcs des Chréticns d'Occident, mais ils sont incapablcs de
comprendre que leur position ccclcsiologiquc les place, statutaircnicnt et institu-
tionncllcment, dans la suite des Croisadcs et de I'ccclcsiologic qui cn cst issuc. Un
rcgard cccldsiologique - et non cthno-phyletiquc — sur les cas de co-territorialite,
Par cxcmplc, en Estonic, cn Moldavic ou dans I'cx-Rcpublique yougoslavc de
Macddoinc (fyrom), suffit & montrer la confusion ccclcsiologico-canonique qui
rrgnc dans les cspaccs gcoeccldsiastiqucs orthodoxes d'aujourd hui.

Pour completer cctte analysc, examinons unc question de meme type, cette
fois cn rapport avec I'esprit que ropandent de tclles dispositions statutaircs de
contenu cthno-phyletique et de perspective cthno-culturaiistc.

«Par esscnce, I’Eglisc a toujours cte cucharistique et, cn cc qui concernc un
licu, territoriale. La determination geographique d'unc Eglisc, ,locale" ou
~Ctablie localcmcnt”, conimc les termes cux-mcmes I’'indiqucnt, cst I'unique
catdgorie de I’ecclcsiologic conciliaire paulinienne, mais aussi de I'cnsemble
de I'cccldsiologic patristique qui lui a succcdc. Le critere permettant de
definir unc communaute ecclesialc, un corps ccclcsial ou une circonscription
ccclesiastique a toujours ctd Ic licu, et jamais une catcgoric raciale,
culturcllc, ritualistc, nationale ou confessionnellc. L'cspace cst cn effet la
catcgoric la plus inclusive de nos vics quotidienncs. Nous avions et nous
avons encore unc Eglisc dans un licu, & savoir unc Eglise locale ou ctablie
localcment (p. ex. Eglisc qui cst & Corinthcl?, Eglise de Galatic!’, Patriarcat
de Jerusalem, Patriarcat de Rome, Eglisc de Russic, etc.), mais nous n’avons
jamais cu, comme aujourd'hui, d’Eglisc suivic d’un adjectif qualificatif ou
unc Eglisc epithetique (p. ex. Eglise corinthicnnc, Eglise galaticnnc, Eglisc
jerusalomite, Eglisc romaine, Eglisc russc, etc.). Et ccla, parcc que, dans Ic
Premier cas, il s'agit toujours de la meme Eglise, mais incamcc cn differents
licux (Eglise sc situant & Corinthe, en Galatic, & Jerusalem, & Rome, en
Russic, etc.), tandis que, dans Ic second cas, il n’apparait pas clairement qu’il1l

21Corl,2;2Cor1,1.
11 Gal 1,2.



14

s’agisse de la memc figlise, puisqu’il est necessairc de lui adjoindre un
adjcctif (representant des categories ethno-phyletiqucs ou confcssionnclics)
pour la definir et la distingucr d’unc autre: nous disons ainsi Eglise serbe,
Eglise grccque, Eglise russe, exactcmcnt de la meme maniere que nous
disons Eglise evangelique, Eglise catholique, Eglise anglicanc ou Eglise
luthericnnc. Et de memc que, par exemple, I’Eglise lutherienne initialement,
ayant perdu son assisc locale ,canoniquc”, pour des raisons confcssionnclics
et relatives & son expression identitairc, a cu recours & d’autrcs formes
d’auto-definition, de memc, dans I’espacc de la ,diaspora orthodoxe”, alors
gu'il est absolument impossible de dire ,Eglise de Scrbie de France” ou
.Eglise de Scrbie en France”, ce qui scrait inadmissiblc du point de vue
ecclesiologique — parce que nous provoquons et nous sommes en pleinc
confusion des Egliscs mais nous pouvons, pour des raisons purement
ethno-phyletiqucs relatives & son expression ou d’cxcrcice de sa juridiction
cthno-ccclcsiastique hyperoria, aisement dire — commc nous le disons non
seuiement oralcment, mais aussi institutionnellemcnt et statutairement -
~Eglise serbe en France”»l4.

La conclusion que nous pouvons tircr de cette breve analysc de la qualifi-
cation ecclesiologique attributive est que nous avons une sculc et unique Eglise &
Corinthc, une sculc et unique Eglise en Galatie, une scule et unique Eglise &
Jerusalem. Ccpcndant, il ne s'agit pas de trois Eglises, mais d’une seulc Eglise, la
seulc et unique Eglisc-Corps du Christ, qui sc trouve & Corinthe, en Galatie et &
Jerusalem. En cc sens, il n’existc pas et ne peut exister d’**Egliscs sosurs”, car il
n’y a pas dcux corps distingucs, mais une Eglise qui est et s’incarnc en differents
licux. Dans cc contcxte ecclesiologique, Ilc mot ,sceur” est totalcmcent infondc, car
il implique dcux corps |4 ol, sans aucunc discussion possible, il n'y en a qu’un.
Cette designation n’cxistc pas dans I’Eglisc du premier millenairc. L’cmploi de cc
terme suppose, et surtout sous-tend, des influcnces et des projections culturclics
implicites dans le Corps un et indivisible de 1’Eglise. En cc sens egalcmcnt, nous
n’avons pas une Eglise russe, une Eglise bulgare, une Eglise jerusaldmite; ces
Eglises seraient ainsi au nombre de trois. Par contrc, nous avons une Eglise, une
seule et unique Eglise-Corps du Christ, qui sc trouve en Russic, en Bulgarie et &
Jerusalem. Ainsi s’cxpliquc pourquoi les Chartcs statutaircs cthno-ecclesiastiques
se dirigent, par leur position et par leur definition initiales, vers des perspectives
divergentes - et non vers la communion des Eglises locales, commc c’6tait le cas
pour les canons des Egliscs qui ctaient univcrscllicment communs et les memes
pour tous.

14 Exlrail de notre article op. cit., in Synaxie, vol. 90 (4-6/2004), 32-33, in : L'Annic canoniquc
[Paris), 1. 46 (2004), 81-82, in: Contacts, t. 57, n° 210 (4-6/2005), 102-103, et in G. D.
PAPATHOMAS, Essais de Droit canonique orthodoxe, cliap. Il, p. 29-30.



15

Comparant les principcs qui régissent nos trois eccldsiologies, nous consta-
tons qu’clics prescntent ccrtains dlcments cxtérieurs ctonnammcnt communs.
Chez les Catholiques, par exemplc, c’cst du rite que provient I'cpithetc dcsignant
I’Eglise locale, & savoir ,maronitc”, ,melkitc", ,catholiquc grecquc ou ,uniate
etc. Chez les Protcstants aussi, c’est de la confession que provient I'epithete
dcsignant chacunc des ,dd6nominations”, & savoir ,luthdricnne’ ou ,calviniste”,
etc. Pareillement et par analogic, ceci advient aussi dans I'Eglise nationale
orthodoxe, ol Ic messianismc de la Nation, autre forme de confession de foi, est,
conscicmment ou inconscicmment, accentue plus que tout autre aspcct, et ol, en
meme temps, on observc une relation et une dependancc affectives et meine
lascives de I'Eglise par rapport & la Nation et & I'ideologie nationale dominante. 1
est, des lors, naturcl que cc soit de cctte relation de dependancc reciproquc par
rapport & la Nation etatique que proviennel'dpithcte dcsignant les Egliscs locales,
4 savoir Eglise serbc, Eglise roumainc ou Eglise russe.

Ce phenomene d'innovation ccclesiologique attributive reccmment ne
s’expliquc desormais sans grandc difficultc, du fait que inconscicmment, depuis
que le centre de gravitc ccclesiologique, de territorial qu'il etait, est devenu
confessionnel, nous avons remplacé la dosignation locale par une cpithetc
determinante qui correspond & des cxperienccs ccclcsiologiques divergentes. Si
nous utilisons des catcgorics d'cpithetes, c’est parcc que nous sommes mus
precisemcnt par ce meme besoin d’auto-dcsignation qui impose ! cmploi de
categorics d'cpithetes confessionncls. Toutefois, pour I'Ecclesiologie, il n existe
ni Eglise ritualiste ni Eglise confcssionncllc, ni Eglise cthnico-cthnophylctiquc
respectivemcent.

Meme s’il peut parattre equivalcnt (isomorphique) de parier par exemplc
d’Eglise de Roumanic ou d'Eglisc roumainc, et bien que la diffcrcnce de
tcrminologic scmble bien superficicllc, nous devons constatcr, d'aprcs cc que I'on
a vu plus haut, gu'elle est rcellemcnt significativc entre l'usagc d un nom de lieu
ct 'usagc & la legere d'un attributif distinctif, car les intentions, soit eccldsiolo-
giques, soit divergentes ct hetero-centriqucs renvoient & deux conccptions
differentes de I'Eglise. L'Eglise est communion ct non divergcncc. Le fosse qui

separe ccs deux conccptions est large, aussi large que cclui qui existe entre
' "ccclesiologique” ct le ,non ecclésiologiquc™.

Ccs trois ccclesiologics divergentes, qui sc sont ddvcloppees tout au long des
huit derniers siccles du deuxieme millcnaire (13c-20t siliclcs), ont cn fait ouvert
pour I’Eglise I'cpoquc de la post-ccclesiologic. Telle est I'epoquc que nous
‘raversons, une epoque ol l'on tente de donncr des Solutions supcrficicllcs, soit
Par des concilcs tcls que Vatican Il qui a prcconise I'6largissemcent de I'a-cume-
nisme, soit par une tentative accrue de fcdcralisation des Egliscs protestantes, soit
Par la luttc infructucuse pour convoqucr un Concilc panorthodoxe, prcparc, sans
rcsultat, depuis bientdt un demi-sicclc. 1l est certain que la solution ne pourra etre



16

ni ritualiste ni cecunfoniste, eile ne sera ni confessionnelle ni foderative et
surement pas ethno-phyletique et multi-juridictionnclic; eile ne pourra qu’etre
ecclesiologique et canoniquc, et c'est peut-etre pourquoi eile paraTt tres lointaine,
sinon utopique, & I'epoque post-ecclesiale que nous traversons et qui s’est instau-
ree comme l'epoque du Christianisme modemistc, un Christianisme qui demeure
tragiguement multilatcraliste et nullement ecclesiologique.

Dans cettc approche comparatiste de la question, nous pourrions ajouter que
I’emergence de la Réforme a impose une Situation de facto de co-territorialite et
gue, 1a ou cxistait une Eglise (Patriarcat) d’Occidcnt, a 6te cfoe, apres les guerres
de religion et, beaucoup plus tard, & la naissancc de I'cccumenisme, l'evident et
incontestable acquis - [I’evidcnce irreversible - de la co-territorialite de
I’ecclesiologie contemporaine. Depuis lors, la co-territorialite se transforme
exclusivement cn Situation ecclesiologique de facto pour tous et en donndc
eccfosiologique pdrenne, acceptees & I’unanimite, au point de devenir finalement
un element constitutif de I’expression territoriale de toute Eglise et Confession
chretiennes etablies localcment. C'est ainsi qu’aujourd’hui, eile constitue la
caracteristiquc commune et fondamentale de toutcs les ecclesiologies des Eglises
chretiennes:

Pour I’Eglise catholiquc, citons un cxemple: & Jerusalem, cing Patriarcats
catholiques co-existcnt, gouvemes par deux Codes de Droit canonique unilatc-
rauxl. Dans le meine contcxte que celui sous-tendant Ic problcme ecclesiologique
de la co-territorialifd s’inscrit egalcment I’emcrgcncc de I’Uniatisme, ainsi que la
volonte tenacc de Rome d'en prescrver I'existence. Les Eglises protestantes se
multiplient en un memc lieu et & travers le mondc, et tcntcnt de resoudre Ic
Probleme par des fodcralisations. Pour les Eglises orthodoxes etablies localement,
citons aussi un exemplc: & Paris, six eveques orthodoxes co-existent, dont les
juridictions ecclesiastiqucs equivalentes ou synonymes - et memc parfois
homonymes- se chcvauchent (malgrc P’interdiction explicitc cdictee par le ler

15 La palhologic de 1'Ecclisiologie de I’Eglisc catholiquc sc manifeste dans I'existence de deux
Codes de Droit canoniquc, le Code lalin et le Code oriental, qui admettent la co-territorialite ritualiste
et cuhurelle (du Statutpersonnel) comme un a priori ecclesiologique dans la fondation d'une Eglise ou
d'une Communautc ccclcsialc, independamment de la prEexistence d'une autre Eglise, non seulement
d'une autre confession, mais aussi de la mente confession ou du memc rite. A notre avis, la coexistcnce
de deux Codes, indfpendants I'un de l'autre (cf. mariage des pretres, interdit par I’un et acceptS par
I'autre selon un critere purement gdoculturcl, etc ), corrcspond pleinement a I’esprit de I'epoque post-
ccclesiologiquc. Il etait inconcevablc pour tout Concile de 1'Eglise, iccumcnique ou local, de formuler
deux catdgories de dogmes ou deux calegories de canons, destinds a deux categories ditfdrentes de
personnes, selon des critircs culturels, ritualistes ou confessionnels, ainsi qu’il est advenu lors de
Vatican Il. En ce sens, Vatican |, qui a public un Code, etait plus progressiste que Vatican Il qui en a
public deux, qui en plus sollt divergents. Or ici il ne s'agit pas d'inculturation, mais d’un traitement
discriminatoire des lideles et des peuples. Ncanmoins, il est vrai que Vatican Il a fait de nontbreux
efforts, et parmi eux, de grands eflorts positifs, pour se sortir de la Situation desastreuse que I'dpoque
post-ecclesiologique a imposd-c et impose encore ineluctablement. L’adoption de deux Codes, qui de
plus sont unilateraux et indépendants Tun de lI'autre, montre qu'il restc cncore beaucoup de chemin a
parcourir pour que I'Hglise catholique resolve le problcme ecclesiologique de la co-territorialite,
d’abord en son sein puis au-dela. par une Cooperation cecuminiquc avcc les autres Eglises.



17

Concilc cccuménique de Nicec [325]“ et Ic IV* Concile occumcniquc de
ChalctSdoinc [451]"), ct les Egliscs ctablies localement presentent aussi toutes les
donndcs statutaircs de co-tcrritorialite mentionnces plus haut.

A ccs quelques exemplcs representatifs, on pourrait ajouter | ccclésiologic du
Conseil CEcumcnique des Eglises (COE), pour lequcl la cocxistcncc pluralistc
constituc un critcrc ecclesiologique esscnticl, sans parier, bien sir, de la commu-
nion des Egliscs anglicancs, des Egliscs armenicnncs et de | Eglisc Catholiquc Or-
thodoxe de France (ECOF), mais aussi dans les 17 Egliscs differentes des Vieux
Calcndaristes cn Grece, qui presentent, & un degre etonnamment clcvc, cc meme
Symptome caractcristiquc de la double co-tcrritorialite (cxterieurc. par rapport &
|’Egusc orthodoxe de Grece, mais aussi intcricurc, par rapport aux 17 ,Vrais (sic)
Egliscs Orthodoxes de Grece” homonymes ct autoproclamees), sans oublicr
I’Eglisc russc hors-frontieres avcc unc juridiction ccclcsiastique universelle ct un
comportement par definition de co-territorialitd.

Par consiSqucnt, pour les Egliscs, Ic problcmc n’cst pas ritualiste, confes-
sionncl ou cthno-phyletiquc, mais conccrne avant tout | Ecclesiologic ct la
communion ontologique des Egliscs cn Christ.

Remarques-Conclusions

Jamais, dans FHistoirc dcux fois millcnairc du Christianisme, rEcclesiologie
dc I’Eglisc n’a connu d’alicnation aussi generale ct d'unc teile portec, qu'au cours
des huit derniers siecles (13C-20C sicclcs), cn ccttc epoque que nous pouvons
qualificr comme ,post-eccldsiologiquc”. Nous cn portons tous la responsabilite,
Catholiqucs, Protcstants et Orthodoxes. L’organisation sclon un codc dc droit
canonique, un rite, unc confcssion ou des Statuts nationaux des Egliscs a,
systematiquement et conscicmment, ignore ct ignorc cncorc totalement la tradition
ecclesiologique canonique, issuc dc la praxis ccclcsiastique vitale dc I’Eglisc du
Christ, du Nouveau Testament, des Conciles cecumcniqucs ct locaux ct des Peres.
Elle s’inspirc & tort de donnccs ct dc conditions propres & Pepoquc donistique

»post-ccclcsiologique”, sans laisscr la moindre possibilite, ni manifester la

sttoindre volontd de trouver Ic chemin du retour vers «d'oli nous sommes
tombds»1*,

Au terme dc cette analysc, s’il cn cst vraiment ainsi, pour nous rdsumer, nous
eonstatons que les Croisadcs ont cffectivement crec une nouvclic Situation
ecclesiastiquc dc facto qui, depuis, a influence - pour ne pas dirc imposc - I’Ec-

6C. 8/1": qu'il N’y ait point deiix iveques dans une meine Villen ; souligne par nous.
C. 12/1VV". «Nous avons appris que certains, agissam en Opposition avec les inslilutions dc
“-glisc, s’adrcssent aux pouvoirs publics pour faire diviscr une province en deux par des teures
Pragmatiques imperiales, si bien qu'a partirde ce momcnt-1a, on peul voirdeux melropoliles coexisler
“ns une meme province ecclisiastique. Le saint concilc dccrcte qu'a I'avcnir aucun evcque ne devra

oseragirainsi, et que s'il le fait, ce sera & ses propres risques. [...]»; souligne par nous.
"Ap. 2.5.



18

clesiologic et son sens. La Rcformc a aggrave le probleme de la co-territorialite
ecclesiologiquc, qui avait pris naissance des les Croisadcs (lcrc Croisade-1099).
Le trait principal de cette nouvelle Organisation ecclesiologiquc etait la fondation
d’Egliscs non plus territoriales, mais co-tcrritoriales. D'ou le probleme
ecclesiologiquc de la co-territorialite. En d’autrcs tcrmes, des Eglises non plus en
plenitudc de communion mais en coexistchce avec d’autres Eglises. Des Eglises
dont le fondement n’cst plus occlésiologiquo, mais ritualiste, confossionncl ou
ethno-phyletique. Un fondement ritualiste, confessionnel ou ethnn-phyletique
cepcndant, qui determine et dicte les Codes de Droit eanonique, les textes oftlcicls
des Confcssions protestanics, les Chartes stalulaires, mais aussi I'ccclosiologie
gu’ils sous-tendcnl, Tout ccla constitue I’imagc ct les caracteristiqucs de I'cpoque
spost-ccclclsiologiquc” qui, & I'hcurc actuellc, culmine ct prospcrc.

De ccttc breve rechcrche, il rcssort que, dans les Tcmps Modernes,
I'ecclcsiologic orthodoxe a etc davantagc influcncce par t’ccclesiologie protes-
tante lorsqu'clic s’cst definie ct affirmec que par I’ccclesiologie catholique, du fait
que cette derniere presente une structurc ecclesiastiquc unidimcnsionnclic &
I’echellc mondiale, suite & la rupture de communion survenue en 1054 et au deve-
loppcment eccldsiologiquc ultcricur sc fondant sur I’existcnce d’un scul Patriarcat-
Eglise pour le mondc entier. C'cst pcut-ctrc ccla qui explique aussi la coexistcnce
facilc des Orthodoxes et des Protcstants au Conseil CEcumcniquc des Eglises
(COE), qui peut etre considcre commc le couronnemcnt de I'cpoque post-
ecclesiologique.



19

*1 serait possiblc de representer cctte epoque dans le tablcau suivant:

L ‘Ecclesiologie & |'epoque post-ecciesiologique

kglisc cuiholique: Co-territorialite:

Exterieure: Fondation d’litlises sur 1c territoire d'iiulrcs BgHses

Interieure: Egliscs sous forme de rite, acccptation de ['Unialisme et
rccouvrement territorial mutuel en un mfme licu.

Eglises protestantes: Co-territorialite:

Exterieure. Bondation d'figliscs sur le territoire d'autrcs Egliscs dos le jour
de leur naissance confcssionnclic.

Interieure: Egliscs sous forme de multiplication informelle des
Communautcs et rccouvremcent territorial mutuel cn un mente licu.

Eglises orthodoxes etablies iocalement: Co-territorialite:

Exterieure: O

Interieure: Egliscs et juridictions ecclesiastiqucs sous forme de multi-
juridiction ethno-phylctique et culturclle et rccouvrcment territorial mutuel
cn un meme licu.* »

Voila le puz/le illustrant le sens, les caracteristiques et les perspectives de
+ epoque ,post-cccldsiologiquc”.

Encorc une remarque. De ccs trois ccclesiologies I’Eglisc catholiquc n’a jamais

condamne rccclcsiologic ritualistc (qui est nee au 13c sicclc) commc deviante par
raPport & [I’Ecclcsiologic de [I’Eglise. Bien au contraire, le Ritualisme

ceclcsiologiquc continue & inspirer les Egliscs catholiqucs de rites divers et &
determiner leur naissance.

Les Protestants non plus n‘ont jamais condamne Fcccldsiologic confesston-
nauste (qui est nee au 16¢ sicclc) commc deviante par rapport a I'Ecclesiologie
Paulinicnnc. Bien au contraire, le Confessionnalismc cccldsiologiquc continue &
inspirer les Eglises protestantes et & determiner leur naissance.

C’est donc & I'abscncc de condamnation de toutc Sorte (conciliaire ou autre)

que ccs Eglises, quoiqu’elles ne se justifient pas thcologiqucmcent, doivent en
guelguc Sorte de ne porter aucunc rcsponsabilitc.

Les Orthodoxes, pour leur part, lorsque l'eccldsiologic ethno-phylctique a

c’mmecnce & fleurir et prosporer (eile est néc au _19c sidcle, des I’6mergence des
Nations-Etats), ont immediatement convoquc un Concilc panorthodoxe aConstan-

tinople et ont condamne 1'Ethno-phyletisme ecclcsiologique contme hcrcsie
0872). De tous les Chrcticns, sculs les Orthodoxes ont cu le couragc theologiquc



20

de se mobiliscr synodalcmcent et de condamner comme her@sie une teile forme de
dCviance ecclCsiologique, ce qui montre [’acuitii de la sensibilite ecclesiologiquc
qui les animait, tout du moins & cc momcnt-la. Toutefois, depuis cc Concilc, la
quasi-totalitC des Egliscs nationales orthodoxes n'ont rien d’autrc & montrer,
statutairement et canoniqucment, qu’une ecclCsiologie cthno-phyletique, c’est-a-
dirc, statutairement parlant, I’hercsie qu’elles avaient peu auparavant condamnee
conciliaircment. Ainsi, de nos jours, tous se comportent de maniere ethno-phy-
Ictique, agissent de maniere cthno-phyletique, organisent leur ,diaspora cthno-cc-
clesiastique” (sic) et, jusqu'a aujourd’hui (20c siede), s'organisent de maniere
cthno-phyletique.

C’cst pourquoi, contrairemecnt aux Catholiqucs et aux Protcstants, les Ortho-
doxes seronl inexcusables d’avoir aujourd’hui adopte un comportcmcnt anti-
ccclesiastique, malgre les decisions et recommandations conciliaircs ad hoc, con-
tribuant ainsi & la fragmentation du corps ccclcsial partout ol cclui-ci cst invite &
ctre constitud sur la terrc.

Voila justement cc qui atteste claircment que I’epoquc que nous traversons
cst de toute cvidence post-ecclesiologique. Et s'il en cst vraiment ainsi, & une
epoque ol tous (Catholiqucs, Protcstants et Orthodoxes) parlent d'unc Eccl6-
siologie eucharistiquc, une question sc posc: & I’epoquc ol I’Ecclesiologic n’cst
pas correcte, & qucl point I'Eucharistic est-cllc possiblc? En tout cas, pour les
Peres de I’Eglisc, lorsque la foi n'etait pas correcte, I’Eucharistie ctait impossiblc!
Qu’en cst-il donc de I’Ecclesiologic?

En fin de compte, la pathologic des trois ccclcsiologies que nous avons exa-
mindes cst commune, malgre quelques diffcrences dans la theologic ou la
confession ou cncore dans I’Eglisc, si bien que, ce qui cst dit de la pathologie de
I'ccclesiologic d’une Eglisc est, d'unc maniere generale, cgalemcnt valable pour
I'ccclcsiologic des autres Eglises, avec tout cc qui en dicoulc, toutes proportions
garddcs sauf le respect des particularitds spccillqucs des unes et des autres. Par
conscqucnt, il s’agit de trois ecclcsiologics-“sccurs” (par analogie avec les Egliscs-
“sceurs”), dont les caractcristiques sc croisent et sc repondent, et non pas
d’ecclcsiologies en communion, parce que tout simplemcnt ces caractcristiques
sont reparties de part et d’autrc. Trois ccclcsiologies ,sccurs” donc, mais qui n’ont
rien a voir avec I’Ecclcsiologic de I’Eglise. Il faudrait reecrire Ic Nouveau
Testament pour pouvoir justificr th<$ologiqguemcnt les ccclcsiologies chrctiennes
contemporaincs.

Aujourd’hui, dans notre societe multiculturclle, les revcndications culturelles
s’cntcndent davantagc que les réponscs ontologiques tres faibles des Eglises. Les
Egliscs devront choisir, & I’avcnir, si ellcs conscrvcront 1’Ecclcsiologic
paulinienne neo-testamentaire qui ? guide I’Eglisc durant quinzc siccles ou si ellcs
cederont aux revcndications confessionnclles, ritualistcs, culturelles ou ethniques



21

de I’6poquc post-ecclésiologique, qui ont etc incontestablement consacrocs

comme ecclesiologic — ayons le courage de le dire — du passe ct, selon toute
apparcncc, du futur. Dans le sccond cas, I’Eglisc du Christ deviendra la cinquicmc

rouc du carrossc dans la tragique marche eonistique des pcuples - et ccla, par la
faute des Eglises - et non pas le leader sur la voic deja tracee par la Rcsurrection

de leur chcmincmcent eschatologique™*.

Lc votc de la France ct de la Hollande lors du referendum curopcen (29-5 et
31-5-2005 rcspectivement) nous a demontre que des pcuples, qui sc sont libercs
du nationalismc ct d’un etatisme inflexible, des peuples tenant un réle de leader
dans le devenir curopeen et I'idee curopccnnc, des pcuples qui ont combattu
sinccrcment Ic passe nationaliste en Europe, ne sont finalement pas parvenus & lui
echapper. Commcnt donc y scraient parvenus ct y parviendraient ceux qui ne s’cn
sont jamais libercs. Et que non seulcment les Europeens ne s’cn sont pas Oberes,
[fiais, jusqu’@ cet instant, ils surencherisscnt, par un moyen ecclcsiastique
institutionnel ou un autre, cn affirmant que c’cst l'idee de la Nation-I-.tat, autre-
ment dit Ic nationalismc d’Etat ou micux Ic nationalismc phyletique, qui
determine I'cccldsiologie de I'3glisc ct le rcglement canonique de toute qucstion
ecclcsiologique. En ce cas, la voix des canons de I'Eglisc et de son Ecclesiologie

est tres faible face au puissant 6cho des Chartcs statutaires cthno-phyletistes ortho-
doxes actuelles. C’est pourquoi ccttc voix n’cst pas cntenduc dans Ic tumulte

gu’emct, cn eeltc epoque post-ccclcsiologique, I’ccho deforme de rEeclesiologie.

AP- 22, 20.



DIE HEUTIGE VERFASSUNG
DES PATRIARCHATS VON JERUSALEM

Von Panajiotis E. Christinakis, Athen

1. Historische Einleitung

Jesus Christus, der Stifter der Christlichen Kirche, hat selbst die
Vcrfassungsgrundlage fir die christlichen Kirchen geschaffen. Auf dieser Grundlage
haben die Apostel zuerst in Jerusalem und spater in anderen Gegenden christliche
Gemeinden gegrindet. So ist die Kirche von Jerusalem die erste christliche Kirche der
Welt und die Mutter der anderen christlichen Kirchen auf3erhalb Jerusalems; denn
Uberall dort, wo die Apostel das Christentum lehrten, griindeten sic christliche
Gemeinden. In den ersten drei Jahrhunderten haben die Bischofe als Nachfolger der
Apostel das Christentum weiterverbreitet. Den so gegrindeten Kirchen dieser Zeit
fehlte noch die notwendige &uRere Freiheit, um ihre Verfassung systematisch mit
Lheiligen Kanones* zu regeln. Das wurde erst spéater durch die Kanones der Sieben
Okumenischen Konzilien méglich.

Die Kirche von Jerusalem als partikulare Kirche weist einige Besonderheiten auf:

a) Sic wurde direkt von Jesus Christus gegrindet, der auch der Stifter der ganzen
christlichen Kirche ist. Im (spéateren) Jurisdiktionsgebiet des Patriarchates von
Jerusalem wurde Jesus Christus geboren. Dort hat er seine Apostel gewdihlt, dort hat er
seine Lehre verkindigt, dort ist er gekreuzigt und begraben worden und auferstanden,
von dort hat er seine Apostel ausgesandt, damit sic den Menschen aller ,Nationen*
sein Evangelium o6ffentlich verkindigen. Von dort ist er auch in den Himmel
aufgefahren. Dort hat er schlief3lich zu Pfingsten den Paraklctcn vom Himmel gesandt,
und so begann die Organisation der Kirche.

b) In Jerusalem wurde Matthias, an Stelle von Judas, gewéhlt. In Jerusalem begann die
Verfolgung der Christen mit dem Protomértyrer Stephanus. Dort wurde auch der
Apostel Jakobus getdtet. Dort haben wir den ersten Bischof, den Herrenbruder
Jakobus. Dort haben wir nach Jakobus als zweiten Bischof von Jerusalem einen
weiteren ,Bruder” von Jesus Christus, Symcon, der wahrend der Verfolgung Traians
(ca. 117) zum Martyrer wurde. Dort sind auch die ,Heiligen Statten*, die von Christus
selbst geheiligt worden sind.



23

c) Das wichtigste Ereignis fur die Verfassung der Alten Kirche von Jerusalem und
Uberhaupt fur die gesamte friihe christliche Kirche ist wohl das sogenannte
-.Apostelkonzil“ in Jerusalem (ca. 50 n.C.) gewesen, das als Vorlaufer der
Okumenischen Konzilien gilt. Jerusalem wurde zweimal, einmal von Titus (ca 70
n-C.), und einmal von Hadrian (ca. 135 n.C.), zerst6rt. So wurde Jerusalem eine kleine
Stadt, deren Bischof dem Bischof von Caesarea in Palastina unterstand. Erst mit dem
7- Kanon des 1. Okumenischen Konzils von Nikaia (325) wurde der Bischof von
Jerusalem wieder unabhangig, durch das 4. 6kumenische Konzil von Chalkcdon (451)
wurde Jerusalem als Patriarchat anerkannt. Seither war es einer der finf | hronc der
-Pentarchic*, die ihre kanonische Begrindung im 36. Kanon des sogenannten
--Quinisextums* (,,I1kvOektiii;"), das fur die Orthodoxen als Fortsetzung des sechsten
Okumenischen Konzils gilt, findet. In diesem Kanon stellt das Patriarchat von
Jerusalem an fiinfter Stelle nach Rom, Konstantinopel, Alexandrien und Antiochien.
Seit dem Schisma von 1054 steht cs bis heute an vierter Stelle.

Im Jahre 638 gelangte das Orthodoxe Patriarchat von Jerusalem unter arabische
Herrschaft. Die Araber besiegten unter der Fihrung von Omar Hatap die Byzantiner

und besetzten Palédstina und Jerusalem. Damals war Sophromus Patriarch von
Jerusalem. Er und Omar Hatap einigten sich, Sophronius bergab Jerusalem an Omar
Und letzterer erkannte den Orthodoxen Patriarchen als religiosen Fihrer der
Orthodoxen an Die Heiligen Stéatten®, insbesondere die Wallfahrtsorte, blieben in
dcn Handen orthodoxer Griechen, das hei3t unter der Verwaltung des Griechisch-
Orthodoxen Patriarchats von Jerusalem. Die Araber hatten von 638-1099 die
Herrschaft tiber Palastina und tiber das Patriarchat von Jerusalem mnc.

am Jahre 1099 kamen Kreuzritter nach Paldstina und blieben dort bis 1291. Sie
versuchten, den ,Status quo® des Patriarchats zugunsten der Lateinischen Kirche zu
~randern und das Patriarchat lateinischer Verwaltung zu unterwerfen Im Jahre 1291
kam Palastina unter die Herrschaft der Mamlukcn (1291-1517) und im Jahre 1517
Un<« osmamschc Herrschaft (1517-1917). 1856 und 1878 wurde der damalige ,Status

?Uo" in Paris b/.w. Berlin international anerkannt und durch die Vereinten Nationen
'947-1950) bestatigt.

Bis 1950 hatte das Patriarchat von Jerusalem kein Verfassungsgesetz im
~entliehen Sinn. Verfassung und Verwaltung hatten ihre Grundlage allein in den
heiligen Kanoncs und der Allgemeinen Heiligen Tradition der Orthodoxen Kirche.

<,c Verwaltung wurde vom Patriarchen und der Heiligen Synode wahrgenommen.
“er Patriarch fungierte auch als Abt der monastischcn Bruderschaft. Manchmal
Optierte er in der Praxis die kanonischen Regelungen des Okumenischen



24

Patriarchats von Konstantinopell. Zum ersten Mal erliel3 Patriarch Dositheos (1669-
1707) einige kanonische Vorschriften, die als jus internum des Patriarchats galten.
Diese Regelungen wurden in einer Handschrift im Patriarchatsarchiv tradiert. Sic
wurden 1909 von Klcopas veréffentlicht2.

Am 1. Marz 1871 wurde die Verfassung des Griechischen Patriarchats von
Jerusalem («Kavoviop6q tot) PcopaiKol !laxpiapxciou IcpoooXupcov») durch ein
Gesetz des Sultans auf Tirkisch promulgiert. Die griechische Ubersetzung des
tirkischen Textes dieser Verfassung ist von Sp. Antiochos (1901) und Archim.
Kallistos (1928) vero6ffentlicht worden. Die wichtigsten Regelungen dieser Verfassung
betreffen die Wahl des Patriarchen von Jerusalem und die Verwaltung des
Patriarchats, In dieser aus 17 Artikeln bestehenden Verfassung wird das Patriarchat
ausdriicklich als «PwgaiKO-ypauciKOv», das heiRt, als ,Romisch-Griechisch,
bezeichnet. Die Artikel 1-3 beschreiben die Pflichten des Patriarchen und der Heiligen
Synode, die sich aus dem Patriarchen als dem Vorsitzenden und einigen Bischéfen
und Archimandriten zusammensetzte. Die Artikel 4-14 regelten die Voraussetzungen
und die Qualifikationen fir die Wahl zum Patriarchen. Die Wahl des Patriarchen
erfolgte in drei Stadien, In den ersten beiden Phasen - Erstellung der Kandidatenliste
und eines Drcicrvorschlags — beteiligten sich auch arabische Orthodoxe. Aus dem
Dreiervorschlag musste dann von der Heiligen Synode der Patriarch gewéhlt werden.
Die Wahl von Patriarch Hierothcos erfolgte auf Basis dieser Artikel.

Diese Verfassung wurde 1882 durch eine Weisung des Veziers und ein wenig
spéter durch einen die Erbfolge der Mdnche betreffenden Erlass erganzt3.

Am 15. Janner 1882 wurde vom Patriarchat Jerusalem eine neue Satzung
(,Kanonismos*) in Kraft gesetzt, die ausfuhrliche Regelungen in 571 Artikeln
beinhaltete. Die Grundlage dieser Satzung waren die Heiligen Kanoncs, die Orthodoxe
Uberlieferung, die langjahrige Praxis und die Gesetze des Staates. Fast alle
Angelegenheiten des Patriarchats von Jerusalem wurden in dieser Satzung geregelt.

Zwanzig Jahre spéter, im Jahre 1902, wurde diese Verfassung auf 176 Artikel
gekirzt. Inzwischen gab cs im Jahre 1897 im Berat (Bepdétttov) viele Regelungen Uber
die Wahl des Patriarchen Damianos (1897-1931), viele Regelungen Uber die Person,
die Rechte und die Pflichten des Patriarchen, Uber die Wahl der Metropoliten und der

1 Metropolit Barnabas (TZORTZATOS), Ot RaotKOi Ocopoi SiotKtjaeo); to>v 'OpOo56E0>V
riaxpiapxEuov, Athen 1972, 142.

2 vgl. N. EI£IN O’ (1909) 255-267.

’ Der Text dieser Ergédnzung wurde vom Patriarchat von Jerusalem in den Titionna ’ Eyypaipa (*
Offiziellen Dokumenten) 1944, 19-24, veréffentlicht.



25

Bischofe, Uber die Kirchen und die Kldster, Uber das kirchliche Eigentum und dessen
Verwaltung usw.

Im Jahre 1910 wurde ein tirkisches Gesetz erlassen, das Vviele
Verfassungsanderungen mit sich brachte: Zum Beispiel: Die Grindung und die

Anerkennung der Réate («ZupRouXia»), die Neubearbeitung der Satzung aufgrund der
Regeln des Patriarchats von Konstantinopel, die Griindung eines Gemischten Rates, in
dem 2/3 der Mitglieder Laien sein missen. Vorsitzender war der Patriarch. Bei der
Wahl des Patriarchen gab cs nun eine grof3ere Beteiligung der orthodoxen Bewohner

der Jurisdiktion des Patriarchats. Das Patriarchat als Kloster erhielt weitere Privilegien
bestatigt usw.

Im Jahre 1941 hat die Britische Verwaltung von Paléstina das ,Gesetz des
Orthodoxen Patriarchats von Jerusalem Nummer 32/1941" erlassen, In diesem Gesetz
8>bt cs keine wesentlichen Veranderungen.

Il. Das heute geltende Verfassungsgrundgesetz des Patriarchats von Jerusalem
(Das Jordanische Gesetz 27/1958)

Der Rechtstext, der heute als Verfassungsgrundgesetz des Patriarchats von
Jerusalem qilt, ist das bekannte G 27/1958 des Jordanischen Staates. Dieses Gesetz

Wurdc offiziell in der Zeitung der Regierung des Haschcmitischcn Koénigreiches von
Jordanien in arabischer Sprache publiziert4d. Georg Said hat dieses Gesetz aus dem

Arabischen ins Griechische (ibersetzt. Diese Ubersetzung wurde vom Patriarchat von

Jerusalem anerkannt und 1958 in seiner offiziellen wissenschaftlichen Ze.tschr.fi
»NBA ZIfiN” veroffentlicht.

.. . In diesem Gesetz heilt es (nach unserer wortlichen Ubersetzung aus dem
Oricchischcn):  \WIR, HUSSEI I, KONIG DES HASCI1IEM1!ISCHEN

KONIGREICHES VON JORDANIEN” bestitigen gemaR dem Artikel 31 des
Grundgesetzes und aufgrund der Entscheidungen des Senats und des Parlaments das
mlgcnde Gesetz und befehlen seine offizielle Verotffentlichung im Einklang mit den
Gesetzen des Staates“. Den Text des Gesetzes beschlieRen die Namen und die
Unterschriften von Konig Hussein, des Premierministers und der Minister, die dieses
Gesetz unterschrieben haben. So hat das Patriarchat von Jerusalem eine
K'rchenverfassung, die Gesetz des Jordanischen Staates ist, aber aufgrund von Art. 43

”’cs Vertrages von ilaag (vom Jahr 1907) auch in Israel und Palastina gultig ist, d.h. in
Gebieten, die heute nicht mehr dem Jordanischen Staat angeboren, sondern einen sui

* Nummer 1385/14 Zil Kadc 1377/1 Juni 1958,556-564.



26

gcneris Status quo haben. Dieses Gesetz eines nicht orthodoxen Staates gilt auch als
Verfassungsgrundgesetz eines Orthodoxen Patriarchats innerhalb der Grenzen eines
anderen nicht orthodoxen Staates!

Ill. Der Inhalt das Gesetzes 27/1958

Das G 27/1958 umfasst 35 Artikel. Art. | betrifft die Uberschrift des Gesetzes
und sein Inkrafttreten. Die nachfolgenden Artikel 2-35 gliedern sich in neun Teile.

Der erste Teil (Art. 2) umfasst einige Worter und Phrasen, die in diesem Gesetz
einen besonderen Sinn als ,termini tcchnici“ haben. Damm hat dieser Teil den Titel
«ripoEiooyajyikOv», d.h., er ist ein Teil der Einleitung. Der zweite Teil (Art. 3) unter
dem Titel «KaOgKovra tos riarptctpxou», d.h. ,Pflichten des Patriarchen”, bestimmt
die Pflichten des Patriarchen von Jerusalem (Artikel 4-9). Der dritte Teil unter dem
Titel «Tr.pit Elvoooi;» (die Heilige Synode) umfasst verschiedene Bestimmungen uber
die Heilige Synode des Patriarchats. Der vierte Teil (Art. 10-15) unter dem Titel
«Miktov EupRolXiov», d.h., ,Gemischter Rat“, umfasst Bestimmungen uber den
Gemischten Rat, d.h. einen Rat, der sich aus Klerikern und Laien des Patriarchats
zusammensetzt. Der funfte Teil (Art. 16-17) unter dem Titel «Kotvotued Tomm
EupRotXia», d.h. ,Die lokalen (6rtlichen) Gemeinderate", umfasst Bestimmungen
Uber die Ré&te der Ortsgemcindcn. Der sechste Teil (Art. 18-26) umfasst
Bestimmungen Uber die Wahl und die Einsetzung des Patriarchen, der Metropoliten
und der Bischéfe, die die geistlichen Hirten der Orthodoxen Christen eines bestimmten
Gebietes des Patriarchats sind. Der siebte Teil (Art. 27) unter dem Titel ,Halou;
lIdTpiapxou Kai TotroTtiprycot flaxptapxou® (wdrtlich: ,Absetzung des Patriarchen
und des Stellvertreters des Patriarchen*) bestimmt die Absetzung des Patriarchen oder
seines Stellvertreters. Der achte Teil (Art. 28) unter dem Titel ,A6cXipoxqq”
(Bruderschaft) umfasst einige Bestimmungen uber die Bruderschaft der Ménche des
Patriarchats. Der neunte und letzte Teil (Art. 29-35) umfasst einige wirtschaftliche und
andere Bestimmungen. Am Ende enthdlt das Gesetz das Datum seiner
Veroffentlichung (26-3-1958) und, wie bereits erwéhnt, die Unterschriften des Konigs,
des Ministerprasidenten und jener Minister, die das Gesetz unterschrieben haben.

IV. Der Titel und das Inkrafttreten des Verfassungsgesetzes des Patriarchats

Art. | des G 27/1958 lautet: ,Dieses Gesetz heilt .Gesetz des Griechisch-
Orthodoxen Patriarchats von Jerusalem des Jahres 1958' und tritt einen Monat nach



27

seiner Veroffentlichung in der offiziellen Zeitung (der Regierung) in Kraft". Nach
dieser Bestimmung ist die offizielle Bezeichnung des Verfassungsgrundgesetzes des

Patriarchats: ,,Gesetz des Griechisch-Orthodoxen Patriarchats von Jerusalem des
Jahres 1958". So bezeichnet man diesen Text einfach als ,Gesetz*, obwohl es kein
gewdhnliches Gesetz ist, sondern ein Gesetz, das als Kodex verdffentlicht und vom
jordanischen Kénig, dem Ministerprésidenten und den Mitgliedern des Ministerrates

unterschrieben wurde. Das zeigt, dass dieses Gesetz sehr wichtig ist.

V. Termini technici des Verfassungsgesetzes des Patriarchats (Art. 2)

Die folgenden W@drter und Ausdricke werden in diesem Gesetz als termini
technici verwendet, sofern diese, in dessen Kontext keine andere Bedeutung haben:

a. Das Wort «riaxpiapxeTov» bedeutet das Patriarchat, das unter folgenden Namen
bekannt ist: als ,Griechisch-Orthodoxes (Rum Orthodoxes) Patriarchat von

Jerusalem®, als «Movctoxripiov ('lepév Koivov) xo0 lictvctyiou Tdtpou», d.h. ,Kloster
oder als ,Heilige Gemeinschaft des Allheiligstcn Grabes“ (arabisch: De Kampcr
Moukadas), bzw. auch als «Aytoxatptxucij ASeXtpoxrig» (Bruderschaft des Heiligen
Grabes), als «nctvAytoq Taipog» (Allhciligstes Grab), oder als «'EMxivopOdSo”™ov
Movctcrnjpiov», d.h. Griechisch-Orthodoxes Kloster.

Das Patriarchat ist eine Juristische Person des Privaten Rechts und wird den
Bestimmungen des G 27/1958 gemafl vom Patriarchen von Jerusalem vertreten.

b. Das Wort «naxpiapxn?» (Patriarch) bezieht sich auf den Griechisch-Orthodoxen
Patriarchen von Jerusalem, und, wenn cs einen solchen nicht gibt, oder er abwesend

st, auch aufseinen Stellvertreter.

c. Der Ausdruck «1 luxptapxti? ev SuveSSw» (wortlich: der Patriarch in Synode) bezieht
sich aufden Patriarchen unter der Mitwirkung der Heiligen Synode.

d- Der Ausdruck «flaxpigpxr|<; tv EupfRoiAkp» (wortlich: der Patriarch im Rate)
bedeutet den Patriarchen unter Mitwirkung des Gemischten Rates.



28

VI. Die Pflichten des Patriarchen (Art. 3)

Der Patriarch ist das Oberhaupt der Orthodoxen Kirche des Patriarchalen Throns
von Jerusalem und ihr Vertreter sowie der Vorsitzende der Heiligen Synode und des
Gemischten Rates. Er ist auch das Verbindungsglied zwischen der Jerusalemer Kirche
und den anderen autokephalcn Orthodoxen Kirchen. Er verfugt tber alle tblichen
Rechte und Privilegien eines orthodoxen Patriarchen und Ubt die Jurisdiktion tber alle
zum Thron von Jerusalem gehdrenden Kldster, Kirchen, Schulen, Kérperschaften (des
Privaten Rechtes), Verbande (Vereine, Kollegien), lokale orthodoxe Gemeinden und
karitative Anstalten sowohl ,im Land* als auch ,im Ausland“ aus. Der Ausdruck ,,im
Land“ bedeutete im Jahr 1958: ,im Haschcmitischcn Reich von Jordanien®. Heute
bezieht ersieh auch auf Israel und die Paldstinensischen Autonomicgcbictc.

Zu den Zustandigkeiten des Patriarchen gehdren: a) die angemessene
Durchfiihrung aller religiosen Feiern zu den entsprechenden Zeiten in den Kirchen und
Wallfahrtsorten, die dem Patriarchat und anderen orthodoxen Kirchengcmcindcn
angehdren und b) die Er6ffnung einer Theologischen Fakultat in Jerusalem, wenn dies
in Zukunft im Rahmen der finanziellen Mdglichkeiten des Patriarchats liegen sollte.
Bis dahin kann der Patriarch unter Mitwirkung der Synode Mitglieder der Arabisch-
Orthodoxen Gemeinschaft von Jordanien an Orthodoxe Theologische Schulen im
Ausland senden, damit sie dort eine theologische Ausbildung absolvieren.

Der Patriarch ist a) das Oberhaupt aller orthodoxen Metropoliten, Bischéfe,
Priester und Ménche, die dem Patriarchalen Thron von Jerusalem angchdrcn und (bt
b) die geistliche Gewalt Uber alle orthodoxen Christen, Laien wie Kleriker jeden
Grades aus, die in den Gebieten des Patriarchats von Jerusalem wohnen, c) Ohne die
Genehmigung des Patriarchen kann keine orthodoxe Person in den Gebieten des
Patriarchats von Jerusalem eine Kirche, noch einen «einertjpiov olkov», d.h. eine
Kapelle oder kleine Kirche oder ein Kloster usw. errichten.

Der Patriarch muss a) die gewohnlichen religidsen Feiern in den genannten
Kirchen und Wallfahrtsorten «7tpOO)IK&vT()9>, d.h. in gebuhrender Weise und zu den
bestimmten Zeiten feiern, b) Er muss versuchen, genug Schlafstéattcn zu organisieren,
damit die orthodoxen Besucher der Wallfahrtsorte, die aus dem Ausland kommen,
wahrend ihres Aufenthalts im Gebiet eines Wallfahrtsortes provisorisch eine
Unterkunft bekommen, c) Er muss die Mitglieder seiner geistlichen orthodoxen Herde
schitzen und ihren orthodoxen christlichen Glauben starken, d) Er muss dafir sorgen,
dass seine geistlichen Hirten eine gute padagogische Ausbildung und wirtschaftliche
Unterstitzung bekommen, entsprechend den Bestimmungen des Gesetzes, e) Er ist



29

berechtigt, die Orthodoxe Gemeinde in allen ihren Angelegenheiten vor der Regierung
zu vertreten.

VII. Die Heilige Synode (Art. 4-9)

Nach dem Art. 4. des G 27/1958 besteht die Heilige Synode des Patriarchats von
Jerusalem: a) aus dem Patriarchen, der Vorsitzender dieser Synode ist, b) aus den

Metropoliten und den Bischéfen, die eine eigenen Ditzese haben und verwalten, c)
aus den Titularbischofcn, die vom Patriarchen von Jerusalem als Mitglieder der
Heiligen Synode bestimmt werden, d) aus den Archimandritcn, die vom ,Patriarchen
‘n Synode* als Mitglieder der Heiligen Synode bestimmt werden. Die Gesamtzahl der
Mitglieder der Heiligen Synode, der Patriarch miteingeschlossen, darf nicht mehr als
>8 betragen, mit einer in Art. 26 des G 27/1958 bestimmten Ausnahme. Nach dieser
Bestimmung kann die Heilige Synode auch 20 Mitglieder haben, wenn zwei davon
arabische Bischofe sind.

Die vor dem G 27/1958 existierende HI. Synode wurde in Art. 4 gesetzlich

anerkannt. Der Patriarch kann in Verbindung mit der Synode ein Mitglied der Heiligen
Synode ersetzen, wenn er der Meinung ist, dass diese Ersetzung fur das Patriarchat

gunstig sei. Das kanonische, also gesetzliche Quorum fur die Beschlussfahigkeit der
Heiligen Synode betragt 2/3 ihrer Mitglieder plus eins.

Die Heilige Synode ist das Verwaltungsorgan des Patriarchats und_hat das Recht,
bewegliche Guter (Mobilien) und unbewegliche Guter (Immobilien) zu besitzen,

Schenkungen (Scopefiq) und Widmungen ((uptcpwor.tq) anzunehmen und zu verwalten.
°cr Patriarch hat das Recht, als Vertreter und Verwahrer (©epaxoipiiXaKaq) des
Patriarchats in seinem eigenen Namen vor Gericht zu gehen, um das Patriarchat in
a"en Prozessen zu vertreten und alles, was aus seiner Gewalt oder seinen Pflichten
fe'gl, zu tun.

Nach Art. 5 hat der Patriarch in Zusammenarbeit mit der Synode (,Patriarch in
Synode*) folgende Rechte:

a) Er hat das Recht, alle geistlichen Angelegenheiten der orthodoxen Wallfahrtsorte,
der Kirchen und Kldster des Patriarchats von Jerusalem zu verwalten.

b) Er hat das Recht, die kirchlichen Amter der Orthodoxen Kleriker, die dem
Patriarchat angehéren, bzw. die Personen, die in ihm diakonisch tétig sind, und deren



30

Helfer zu bestimmen. Er hat weiters das Recht, die Pflichten der Geistlichen und Laien
des Patriarchats naher zu bestimmen.

c) Er hat das Recht, die Orthodoxen Stiftungen wie auch die Schulen, die
Krankenhduser und die karitativen Anstalten zu verwalten, die unmittelbar dem
.Patriarchen in Synode* angchdren.

d) Er hat das Recht der allgemeinen und wirtschaftlichen Verwaltung der Besitztimer,
die dem ,Patriarchen in Synode* unmittelbar angehéren. Der ,Patriarch in Synode“
Ubt diese Verwaltung nach den Bestimmungen des G 27/1958 und den schriftlichen
Bedingungen der Widmungen aus.

c) Er hat die Pflicht, eine Geldsumme (nicht mehr als 2200 Dinare aus dem
Einkommen des Patriarchats) zur Verfugung des Gemeindepartikularrates zu stellen.
Dieser Rat wurde nach den Bestimmungen des G 27/1958 begriindet und hat (auch)
die Pflicht, die genannte Geldsumme gemaf Art. 7 a desselben Gesetzes zu verwalten.

Der Patriarch ist der Vorsitzende der Heiligen Synode. Wenn er aber auf Grund
einer Krankheit oder wegen eines anderen Grundes nicht an der Synode teilnchmcn
kann, hat er das Recht, einen Metropoliten, einen Bischof oder ein anderes
Synodalmitglied fur die Zeit seiner Abwesenheit als Vorsitzenden der Synode zu
bestimmen.

In den Sitzungen des ,Patriarchen in Synode* missen die 2/3 +1 der Mitglieder
der Heiligen Synode anwesend sein, damit der ,Patriarch in Synode* mit den Stimmen
der Mehrzahl der Anwesenden rechtsgultig entscheiden kann. Bei Stimmengleichheit
entscheidet die Stimme des Patriarchen.

Nach Art. 7 muss die Heilige Synode bei der Erstellung des Jahresbudgets
folgende Bestimmungen bertcksichtigen:

a) Sic muss eine Geldsumme von 2200 Dinaren zur Verfiigung des Gcmcindc-
partikularrates von Jerusalem stellen, damit dieser Rat armen Einzelpersonen oder
Familien finanziell oder in anderer Form unterstitzen kann. Sollte von dieser
Geldsumme etwas Ubrig bleiben, kann der Rat diesen Betrag fur ahnliche Zwecke
nutzen.



31

b) Von dem nach Abzug der genannten Geldsumme verbleibenden allgemeinen
Einkommen muss die Synode 1/3 dem Gemischten Rat fur die folgenden Zwecke zur
Verfugung stellen:

a fur die Grindung und den Erhalt orthodoxer Schulen,
- Zur Hilfe fur arme Angehdorige der Orthodoxen Gemeinde, wenn dies maglich ist,
* fur die Erhaltung, die Reparaturen und das Dekorieren der Kirchen des Patriarchats.

Die verbleibende Geldsumme des Allgemeinen Einkommens des Patriarchats
bleibt zur Verfigung des ,Patriarchen in Synode“, um seinen Aufgaben und

Verpflichtungen mit Erfolg nachkommen zu kénnen und die Gehalter (xoliq ptaOobg,
den Lohn) und Pensionen der Priester, der Angestellten der Eparchien, des Patriarchats
und anderer Personen wie auch der Witwen der verstorbenen Priester zu bezahlen.
Von derselben Geldsumme missten auch die Kosten der in Art. 3 vorgesehenen
Theologischen Schule aufgebracht werden. Weiters wéren davon die Kosten fir den
Bau neuer Kirchen und Kldster zu tragen. Alle diese Ausgaben missen aus dem
jahrlichen Budget (rbv npolinoXoytopd) des Patriarchats gedeckt werden.

_Der Ausdruck ,Allgemeines Einkommen* bezieht sich auf die Einkommen des
Patriarchats und seiner Korperschaften und Anstalten aus jeglicher Einkommens-

quelle. Als Oberhaupt und Besitzer des Vermdégens des Patriarchats muss der Patriarch
d'c Steuern und andere von Seiten der Regierung oder der lokalen Behoérden
geforderten Abgaben entrichten (die Steuern, die Mieten und die Geldsumme, die der
"Patriarch in Synode* dem Gcmcindcpartikularrat zur Verfigung stellen muss).

Zum ,Allgemeinen Einkommen®“ gehdren nicht die Einkommen durch
Schenkungen (Gtopeeq), die dem Patriarchat fur bestimmte Zwecke oder die den

heiligen Kirchen oder Wohlfahrtsortcn gegeben werden. Diese missen separat zu
Gunsten dieser Heiligen Kirchen oder dieser Wallfahrtsorte gewidmet werden.

Der ,Patriarch in Synode" kann im Rahmen des G 27/1958 Anordnungen in
folgenden Fragen erlassen:

a) Anordnungen fir die innere Organisation der Bruderschaft des Allerhciligstcn
Grabes, die im Art. 28.1 des G 27/1958 beschrieben wird.

b) Anordnungen ;- gie Dauer der Sitzungen der Heiligen Synode und fir das
Verfahren bei ihn  vversammlungen und fiir inre Werke.



32

c) Den Rechtsstaus der Kleriker, die dem Patriarchat angehdren, betreffende
Anordnungen (bezuglich ihrer Pflichten, das Verfahren ihrer Einstellung, ihres Amtes,
ihrer Einsetzung und ihrer Bestrafung).

VIII. ,,Der Gemischte Rat" (Art. 10-15)

Der vierte Teil des G 27/1958 hat den Titel «Muorév LugRoiXiov», d.h. «Der
Gemischte Rat» und umfasst die Artikel 10-15. Nach Art. 10 wird ein Gemischter Rat
gegrundet, dessen Mitglieder sich wie folgt zusammensetzen:

a) der Patriarch, als Vorsitzender. Wenn der Patriarch abwesend ist, kann er seinen
Vertreter, als provisorischen Vorsitzenden, fcstlegen. Dieser Vertreter muss einer der
Kleriker des Gemischten Rates sein;

b) der stellvertretende Vorsitzende des Gemischten Rates, ein Laie, der von den
weltlichen Mitgliedern dieses Rates gewahlt wird;

c) funf Kleriker-Mitglieder aus Jordanien (heute: Israel), die von der Heiligen Synode
bestimmt werden;

d) acht Laien-Mitglieder, die Bewohner des Staates von Jordanien (Heute: Israel) sind
und deren Auswahl gemaf} den Bestimmungen des G 27/1958 erfolgt.

Nach Art. 10. kann der Gemischte Rat nur dann kanonisch entscheiden, wenn bei
seiner Sitzung mindestens zwei Drittel seiner Mitglieder anwesend sind, und nur mit
der Mehrheit der anwesenden Mitglieder.

Nach Art. Il des G 27/1958 hat der ,Patriarch in Rat* («6 niiTpuipx'K ev
SupRRouMcp») die folgenden Rechte und Pflichten:

a) Er hat das Recht der Verwaltung aller Immobilienangclcgcnheiten, die unter der
Gewalt des ,Patriarchen in Rat“ stehen. Diese Verwaltung muss gemafR den
Bestimmungen des G 27/1958 erfolgen.

b) Er muss die Budgets der Lokalen Gemeinderate bestatigen und in das
Gesamtbudget des Patriarchats miteinbeziehen.



33

c) Er fuhrt die Aufsicht Uber Lehre und Ausbildung in den orthodoxen Schulen ftr
Laien und kimmert sich um die Einsetzung des Leiters und des Lehrpersonals wie
auch um die Ausgaben dieser Orthodoxen Schulen.

d) Er setzt alle Personen fest, die unter der Leitung des Gemischten Rates stehen.

Nach Art. 12 ist ,,Der Patriarch in Rat" eine juristische Person. Das Gesetz sagt
nichts ausdriicklich dartiber, ob er eine juristische Person des Privaten oder des
Offentlichen Rechts ist. Aber es gibt keinen Zweifel, dass hier von einer juristischen

Person des Privaten Rechts die Rede ist, es gibt weder in diesem noch in einem
anderen Gesetz irgendeinen Hinweis darauf, dass eine Person Offentlichen Rechts
geschaffen werden sollte. .

Als juristische Person des Privaten Rechts kann der ,,Patrlarch in Rat
bewegliche Sachen (Mobilien) und Unbewegliche Sachen (Immobil.cn) besitzen,
erwerben und spenden. Er hat auch das Recht, Schenkungen und Stiftungen

anzunehmen und diese zu verwalten. Die Verwaltung muss gemafR den Zwecken, den
Befugnissen und den Pflichten des ,Patriarchen in Rat“ erfolgen. Angesichts dieser

Zwecke kann er den Gemischte Rat vor Gericht vertreten und im Rahmen seiner
Gewalt alle Tatigkeiten ausuben.

Nach Art. 13 hat der Patriarch oder sei Vertreter Aigt Pficka)lallddBesthltiasehd@s
»Patriarchen in Rat*“ in die Praxis umzusetz .8 G 27/1958 eine Satzung

Rat*“ mit der Genehmigung des besser auszutiben.
(Kanonismos) erlassen, um seine eigenen Bctug
Diese Befugnis hat er insbesondere in folgenden Fragen:

a) hinsichtlich der Wahl der weltlichen Mitglieder (Laien) des Gemischten Rates;

b) beziglich der Grindung der Gemeinderdte und Verfahren ihrer Wahl, ihrer
Befugnisse und Pflichten;

c) in allen Fragen der Verwaltung und
des Gemeinderats, die in Verbindung mit dem ,, *

Tbv tOtcov Kai x0v ipdxov» Art. 14).

Nach Art. 15 hat der ,Patriarch in Rat* das Recht, einem Gemeinderat die
Ausubung einer Befugnis wie auch das nétige Geld zur besseren Erledigung einer

Angelegenheit der Orthodoxen Gemeinden zu geben.



34
IX. Die lokalen Gemeinderate (Art. 16-17)

Nach Art. 16 § | hat der ,Patriarch in Rat*“ das Recht, in den Gebieten, in denen
cs notig ist, lokale Gemeinderate (xa «Koivoxiklx Tonira XupfRol/aa») aufzustclicn.
Nach Art. 16 § 2 istjeder Gemeinderat eine juristische Person des Privaten Rechts, mit
dem Titel des lokalen Gemeinderates des Gebiets, in dem er aufgestellt wurde. Jeder
Gemeinderat hat das Recht, Mobil- und Immobilienbesitz zu haben und zu spenden,
Stiftungen anzunehmen und sie zu verwalten, um einen beliebigen Zweck im Bereich
seiner Kompetenzen und Pflichten zu realisieren.

Nach Art. 17 hatjeder Gemeinderat die folgenden Kompetenzen und Aufgaben:

a) die Ausiibung jener Kompetenzen und Pflichten, die ihm vom ,Patriarchen in Rat"
im Rahmen des Gesetzes Ubertragen worden ist;

b) die Verwaltung des Geldes, das vom ,Patriarchen in Rat“ oder von anderer Person
zur Verfiigung gestellt wurde.

X. Wald und Berufung des Patriarchen, der Metropoliten und der
Gemeindebischdfe (Art. 18-26)

Der sechste Teil des G 27/1958 umfasst die Art. 18-26 und hat den Titel
«’Ekaoyu Kat Sioptapoq flaxpiapxou, MrixpojtoXixwv Kat Jtoipaivévxcov EniakOncov»,
d.h. ,Wahl und (Festsetzung) Berufung des Patriarchen, der Metropoliten und der
Gemeindebischofc™.

1. Der Stellvertreter des Patriarchen und seine Befugnisse

Nach dem Art. 18 § | kommt bei Vakanz des Patriarchalen Throns von
Jerusalem die Heilige Synode zusammen und wahlt einen Metropoliten oder Bischof,
der zum Patriarchat von Jerusalem gehoért als locum tenens (xojtoxr]pT|xr|5,
Stellvertreter). Diese Person muss die erforderlichen theologischen Voraussetzungen
haben. Der so gewahlte locum tenens teilt seine Wahl sofort durch den Innenminister
dem Ministerprasidenten mit. Der Ministerprasident beruft den Ministerrat ein, der
diese Wahl bestétigt.

Sobald dem locum tenens die offizielle Anerkennung mitgctcilt wurde, kann er
auch offiziell den Titel eines Stellvertreters des Patriarchalen Throns tragen und als



35

solcher seine Rechte und Pflichten ausiben. Der Ministerprésident tc.lt dem
Stellvertreter des Patriarchalen Throns die offizielle Anerkennung des M.nistcrrates
mit und der Stellvertreter des Patriarchalen Thrones muss sofort alle Orthodoxen
Metropoliten und Bischéfe, die keine Mitglieder der Heiligen Synode sind, einladen,
um sich an der Nominierung von Kandidaten zu beteiligen. In derselben Einladung
muf} der locum tenens ihnen mitteilcn, dass dazu eine Ratsversammlung im Saal des
Patriarchats von Jerusalem stattfinden wird. Der Termin darf nicht spater als 21 Tage
nach dem Tag der Absendung der Einladungen sein. Als Kandidaten fur den
Patriarchalen Thron werden nur Personen vorgeschlagen, die Uber die erforderlichen
theologischen und kanonischen Voraussetzungen verfiigen, um sich als Patriarch
wahlen zu lassen.

Der locum tenens hat auch das Recht und die Pflicht, Rundschreiben an die
lokalen Gemcinderatc zu senden. Diese Ratversammlungen werden vom Gemischten

Rat einberufen. Der gemischte Rat ist angehalten, einen lokalen verheirateten Priester
Zu wahlen. Dieser Priester hat das Recht und die Pflicht, als Vertreter an der
Ratsvcrsammlung zur Benennung der Kandidaten tcilzunchmen. Zuséatzlich wéhlt der
‘okalc Gemcinderat von Jerusalem zum selben Zweck zwei verheiratete Pfarrer
Allerdings darr die Anzahl der so gewahlten verheirateten Priester nicht groR3er als 12
Se'n. Das Gesetz sicht aber nicht vor, was zu geschehen ist, wenn die Anzahl der

gewdhlten verheirateten Priester mehr als 12 betragt. Offensichtlich muss in so einem
Fall der Gemischte Rat entscheiden.

2- Das weitere Procedere in der Patriarchenwahl

Die Ratsversammlung fur die Benennung der Kandidaten fir den Patriarchalen
Thron des Patriarchates von Jerusalem besteht, wie bereits gesagt, aus: a) der Heiligen

Synode, b) den cingcladcncn Metropoliten, Bischéfen und verheirateten Priestern.

Damit eine Person zum Orthodoxen Patriarchen von Jerusalem gewahlt werden
*ann, muss er folgende Bedingungen erfullen:

* Fr muss die jordanische Staatsangehdrigkeit haben;
' alter als 40 Jahre sein; :

c'n orthodoxer Monch und gleichzeitig ein Metropolit oder Bischof oder
Archimandrit des Patriarchalen Throns von Jerusalem sein;

* die arabische Sprache gut sprechen und schreiben kénnen.



36

Nattrlich sind dies nur die gesetzlich geforderten Qualifikationen. Das Gesetz 27/1958
interessiert sich nicht fur die kanonischen Bedingungen. Das ist ein internes Thema
des Orthodoxen Patriarchats von Jerusalem.

Art. 20 des Gesetzes 27/1058 bestimmt:

a) Jedes anwesende Mitglied des Rates zur Nominierung von Kandidaten hat das
Recht, einen der Metropoliten, der Bischofe oder der Archimandriten vorzuschlagen.
Jeder Kandidat muss dem Patriarchat angchéren und alle die oben beschriebenen
Voraussetzungen erfillen, um zum Patriarchen gewahlt werden zu kénnen.

b) Die Namen der sogenannten Kandidaten missen wahrend der Sitzung des Rates zu
einem sog. ,Kodex* geschrieben werden. Dieser Kodex muss vom Stellvertreter des
Patriarchalen Throns und allen anwesenden Mitgliedern der Ratsversammlung
unterschrieben werden. Dann Ubermittelt der Stellvertreter des Patriarchats von
Jerusalem sofort dem Ministerprasidenten die Liste der vorgeschlagenen Personen.

c) Der Ministerprasident bestétigt diese Liste und bringt dem Stellvertreter seine
Entscheidung zur Kenntnis.

Sobald der Stellvertreter des Patriarchats von Jerusalem die Entscheidung des
Ministerprasidenten erhalten hat, muss er den Generalrat einberufen. Dieser besteht
aus: a) der Heiligen Synode, b) den Archimandriten und den Protosynkellen, die den
Kldstern von Jerusalem angchéren, c) den verheirateten Priestern, die Mitglieder des
Rates fur die Nominierung der Kandidaten waren.

Dieser Generalrat wahlt gern. Art. 21 drei von jenen Personen, deren Namen in
der oben genannten Liste erfasst sind. Die Heilige Synode wéhlt als Patriarchen des
Throns von Jerusalem eine Person aus dem nach Art. 21 vom Generalrat erstellen
Dreiervorschlag. Diese Wahl des Patriarchen muss geheim und geméaR der geltenden
Gewohnheit durchgefuihrt werden. Derjenige ist als Patriarch gewahlt, der in der
Synode Stimmenmehrheit erhalten hat. Bei Stimmengleichheit entscheidet die Stimme
des locum tenens, dessen Votum in diesem Fall offensichtlich veroffentlich werden
muss.

Nach der Wahl muss der Stellvertreter des Patriarchalen Throns von Jerusalem
dem Ministerprasidenten den Namen des Gewahlten Ubermitteln, damit dieser eine
Verordnung erldsst, mit der er die Wahl und die alten Rechte und Vorrechte
(Privilegien) des Patriarchalen Throns bestatigt (Art. 23).



37

3- Die Wahl von Metropoliten und Bischofen (Art. 24)

Voraussetzungen fur die Wahl zum Metropoliten oder Bischof des Patriarchats
von Jerusalem sind:

1 die Jordanische Staatsangehdérigkeit:

* Zugehorigkeit zum Monchsstand und aktive Mitgliedschaft in der Bruderschaft des
Heiligen Grabes;

* tadelloses Betragen und tadelloser Charakter;

* Butc Beherrschung der arabischen Sprache in Wort und Schritt;

* Kenntnis der Kanones und des kanonischen Verfahrens der Orthodoxen Kirche
sowie Erfahrung in deren praktischen Anwendung.

Wenn der Thron eines Metropoliten oder Bischofs in einer Provinz unbesetzt ist,
hat der «Patriarch in Synode» das Recht, einen Metropoliten oder Bischof fur diesen

Thron zu nominieren (Art. 25). Nach Art. 26 muss der ,Patriarch in Synode" innerhalb
dr'i Jahren unter Anwendung des G 27/1958 zwei Araber jordanischer
Staatsbirgerschaft zu Metropoliten oder Bischéfen weihen, als zusatzliche Mitglieder
d«r Heiligen Synode. Nach dieser Ergdnzung umfasst die Heiligen Synode zwanzig
Mitglieder.

XL Die Absetzung des Patriarchen und seines Stellvertreters (Art. 27)

Die Amtszeit des Patriarchen dauert gemaR den Kanones der Orthodoxen Kirche
grundsatzlich lebenslang. Trotzdem kann der Patriarch in den folgenden Féllen
ab8csetzt werden:

a) Mangelnde Sorge um die Dogmen des Orthodoxen Glaubens und mangelndes
ntercssc an diesen. -

b) Vorliegen einer kdrperlichen bzw. psychischen Krankheit, die ihn daran hindert,
Sc'ne religiésen und kirchlichen Pflichten zu erfillen.

Die Absetzung (und Entlassung) des Patriarchen muss von 2/3 der Mitglieder der
"*cil'Ben Synode sowie 2/3 der verheirateten Priester, die das Recht haben, sich an der
Wahl des Patriarchen zu beteiligen, genehmigt werden. Diese miissen an einer Sitzung

te'Inchmen, zu der sie cingcladen werden, um uUber die Absetzung zu entscheiden.



38

Diese Entscheidung ist dem Ministerprasidenten und dem Innenminister mitzutcilen
und vom Ministerrat zu genehmigen und vom Konig von Jordanien zu bestétigen.

Wahrend der Zeit, die nétig fur die Absetzung eines Patriarchen ist, muss die
Heilige Synode einen aus drei ihrer Mitglieder bestehenden Ausschuss bestimmen.
Dieser hat das Recht und die Pflicht, die Agenden des Patriarchats zu erledigen.

Nach der endglltigen Absetzung eines Patriarchen muss die Heilige Synode
dafir Sorge tragen, dass denn abgesetzten Patriarchen eine seiner Stellung
entsprechende Unterkunft gewahrt wird und dass er mit den nétigen Lebensmitteln
versorgt wird.

Der Stellvertreter des Patriarchen kann ggf. aus denselben Griinden wie der
Patriarch mit der Entscheidung von 2/3 der Mitglieder der Heiligen Synode abgesetzt
werden. Die Entscheidung der Heiligen Synode Uber die Absetzung des Stellvertreters
des Patriarchen muss dem Ministerprasidenten sofort durch den Innenminister dem
Ministerprasidenten mitgeteilt werden, damit diese Absetzung vom Ministerrat
bestétigt wird. Bis zur Genehmigung der Absetzung des Stellvertreters des Patriarchen
und bis zur Wahl eines neuen Stellvertreters des Patriarchen muss die Heilige Synode
einen dreikdpfigen Ausschuss aus den Mitgliedern der Heiligen Synode zur Ausiibung
der Agenden des Patriarchats bestimmen.

XIl. Die Bruderschaft des Heiligen Grabes (Art. 28)

Im Patriarchat von Jerusalem gibt es eine Briiderschaft, die «AyioracpmKif]
AveZtpoxrig» heil’t, das ist eine Bruderschaft des Heiligen Grabes. Nach Art. 28 des
Gesetzes ist in dieser Bruderschaft zunachst der geltende Status quo zu erhalten, aber
in Zukunft niemand mehr als Mitglied aufzunehmen, der nicht die jordanische
Staatsangehdrigkeit hat bzw. diese erhalten wird. Es ist bestimmt, dass der ,Patriarch
in Synode“ eine Zahl von qualifizierten Personen aus der Arabisch-Orthodoxen
Gemeinschaft in die Bruderschaft aufnehmen muss.

Mit diesem Gesetz wird das Patriarchat von Jerusalem als einziger Erbe der
verstorbenen Mitglieder der Bruderschaft des Heiligen Grabs anerkannt. Nach ihrem
Tod erbt ausschlieBlich das Patriarchat von Jerusalem all ihren Mobil- und
Immobilienbesitz. Kein Mitglied der Bruderschaft kann unabhéngig von seinem Rang,
Mobil- und Immobilienbesitz durch ein Testament oder eine Schenkung vererben.
Jedes entsprechende Testament bzw. jede Schenkung gilt als unguiltig.



39

Das Patriarchat haftet nicht fur die Schulden der Mitglieder der oben genannten
muderschaft ausgenommen im Todesfall und entsprechend der Hohe des Nachlasses.

XIlIl. Wirtschaftliche und andere Bestimmungen (Art. 29-35)

Das Patriarchat von Jerusalem kann nicht nur kanonisches, sondern auch

gesetzliches Vermdgen haben. Die Einkommen des Patriarchats stammen a) aus dci
Vermietung von Grundsticken (Landgut) des Patriarchats (Art. 29); b) aus lokalen

Schenkungen, Stiftungen und Abgaben (im Sinn des Art. 8); c) aus den Einkiinften

JO" ausléandischen Schenkungen und Stiftungen zu religidsen und Karitativen
Zwecken.

_Art. 30 bestimmt, dass der wirtschaftliche Voranschlag é,Ha_ushaltspIan ) des
Patriarchats vor seiner endglltigen Genehmigung dem Gemischten Rat zur

Information und Uberpriifung tbergeben werden muss. Wenn der Gemischte Rat
ugendeinen Einwand hat, was die gerechte Verteilung der zu seiner Verfiigung
stehenden Geldsumme betrifft, oder wenn dieser Rat diese Geldsumme tur
unzulanglich halt, muss ein Sachverstandiger vom Ministerrat eingesetzt werden.
Dieser Sachverstéandige untersucht die Angelegenheit und dann entscheidet der
1 'nisterrat endgultig dariber. _

n Der Gemischte Rat hat kein Recht, die Weise der Gcldverwaltung des
Patriarchats zu untersuchen, hat aber das Recht, die zur Verfigung dieses Rates

Gehende Geldsumme zu verwalten.

Der jahrliche wirtschaftliche Voranschlag jedes lokalen Gemcindcrats wird vom
atr'archcn in Synode* genehmigt.

Die Rechnungen des ,Patriarchen in Synode“ werden jahrlich von
Rechnungsprifern Kontrolliert, die von ihm selbst "(vom ,Patriarchen in Synode*)

«"gesetzt werden. Der von den Buchprifern erstellte Jahresbericht, der sowohl alle
-"kommen des Patriarchats als auch die Art und Weise der Ausgaben betrifft, wird

Cm Patriarchen erstattet.

p  Der gesamte Besitz an Mobil- und Immobilicnvermégen des Patriarchats ist dem

(atriarcglen vertraut und steht im Namen des Orthodoxen Patriarchats von Jerusalem
Art. 32).



40

Art. 33 regelte die Frage der Mitglieder des damaligen (1958) Gemischten Rates.

Art. 34 hob den osmanischen ,Kanonismos* des Griechischen (Rhomaischcn)
Patriarchats von Jerusalem auf, der 1871 veroffentlicht worden war, inklusive aller
palastinensischer Novellierungen dieses Gesetzes.

Nach Art. 35 verfugen der Ministerprésident und die anderen Minister Uber die
Gerichtsbarkeit hinsichtlich der praktischen Austibung der Normen dieses Gesetzes.



41
DAS STATUT DER RUSSISCHEN ORTHODOXEN KIRCHE

Alcxcj Klutschcwsky, Wien, Thomas M.Nemclh, Wien-Wiurzburg
und Eva M. Synck, Wien

/. Die verfassungsgeschichtliche Entwicklung bis zum Landeskonzil von 1917/18

11 Von der Taufe der Kicwcr Rus' bis zum Konzil von Ferrara-Florenz'

Als Griundungsjahr der Russischen1®rthodoxen Kirche (in der Folge: ROK),
auf das sich alle ostslawischcn Christen der byzantinischen Tradition beziehen,
gilt traditionell das Jahr 988, als der Kiewer Grof¥furst Vladimir |. die Taufe
empfing und die Taufe seiner Untertanen veranlasst«:'. Erstes kanonisches
Oberhaupt der neu gegriundeten Kiewer Kirche wurde 991 Metropolit Leon v.
Ochrid. Mit Theopcmt (Fcopemt: 1039 - ?), gleich seinem Vorganger ein Grieche,
residierte erstmals ein Metropolit in Kiew selbst.

Diejurisdiktionclic Anbindung der Kicwcr Mctropolic an das Patriarchat von
Konstantinopcl blieb grundséatzlich bis in die Mitte des 15. Jh. erhalten. Wie in
den slawisch-byzantinischen Kirchen des Balkans gab cs allerdings auch bei den
Ostslawen schon friih Bestrebungen nach Erlangung kirchlicher Selbststéandigkeit.
So wurde bereits im Jahre 1051 unter Grof3furst Jaroslav d. Weisen (1019-1054) —
ohne Abstimmung mit Konstantinopel - Illarion als erster Einheimischer
Metropolit in Kiew4. Im Jahre 1147 wahlten sechs Bischdfe auf Wunsch von
GrofR¥fiirst  Isjaslav unabhangig von Konstantinopel Kliment zum Kiewer
Metropoliten. Der dritte einheimische Metropolit Kirili 11l. (1249-1281) residierte
licht mehr im wéhrend des Mongolcnsturmcs zerstorten Kiew, sondern in
Vladimir an der Kljazma in Nordost-Russland, wo sich der spatere Moskauer

1 Vgl. an Uberblicksdarstellungen z.B. A. M. AMMANN, AbriR der oslslawischcn
Kirchengcschichle, Wien 1950; H.-D. DOPMANN, Die Russische Orthodoxe Kirche in Geschichte und
Gegenwart Wien 1977.

2 Das Adjektiv ..russkff" -  russisch* bezieht sich teils aufdie gegenwartigen (Gro3-)Russen im
ethnischen Sinne, teils aber auch — entsprechend der Etymologie des Wortes — aul das Wort ,Rus",
4 h- aufdie Gesamtheit der Ostslawen, wie im Namen der ROK (Russkija Pravoslavngja Cerkov).
Von der Landesbezeichnung ..Rossja" — ,Russland” wird im heutigen Sprachgebrauch das Adjektiv
 rossijskj“ abgeleitet, das deswegen oft als ..russlandisch* tbersetzt wird.

2 Anlasslich dieses Jubildums wurden zahlreiche Publikationen zur Geschichte der ROK
«'crausgebracht. Vgl. etwa K. Chr. FELMY u.a. (Hg), Tausend Jahre Christentum in RuBland. Zum
Millenium der Taufe der Kiewer Rus', Gottingen 1988; H. GOLTZ (Hg,), Tausend Jahre Taufe
RuBllands. Ruf3land in Europa, Berlin 1993; R.-D. KLUGE (Hg.), lausend Jahre russische Kirche:
'788-1988 Geschichte Wirkungen, Perspektiven, Tubingen 1989; A. STIRNEMANN - G.
WILFI.INGER (Hg), Tausend Jahre christliche Rus': zwischen Perestrojka und Ende der Sowjetunion
(Pro Oriente 15), Innsbruck 1993.

1 Nach seiner EheschlieBung mit einer byzantinischen Prinzessin (1051) und der Geburt des

Rcmeinsamen Sohnes Vscvolod (1053) lie3 er 1054 llarion allerdings wieder absetzen. Mit dem
Namen Marions wird die Zusammenstellung des Nomokanons des Fursten Jaroslav verbunden.



42

Staat hcrausbildete. Er grindete die Eparchie von Rostov Velikij und Saraj an der
Wolga, der Hauptstadt der tatarischen Goldenen Horde und passte somit die
Struktur der Kirche den neuen Machtverhéltnissen an. Obwohl er im norddstlichen
Percjaslavl' starb, wurde er als letzter Metropolit der Rus' in der Kicwer
Sophicnkathedrale beigesetzt.

Der wider gricchischstammigc Metropolit Maxim (1283-1305) verlegte seine
Residenz, nach Vladimir an der Kljazma. Er blieb weiterhin zwar Metropolit von
Kiew, fungierte jedoch gleichzeitig als Bischof von Vladimir. Wenig spéter
verlegt der aus Wolhynien stammende Metropolit Petr (1308-1326), der die
Moskauer Pirsten unterstiitzte, seine Residenz in das neue aufstrebende
Machtzentrum der Ostslawen. Die spatere Kanonisierung Pctrs durch das
Patriarchat von Konstantinopcl forderte Moskaus Entwicklung zu einem
gesamtrussischen Kirchenzentrum. Sein Nachfolger Thcognost (Feognost: 1328-
1353), nun wieder ein Grieche, bestétigte die Transferierung der Residenz der
Metropoliten nach Moskau; er und seine Nachfolger unterstitzten weiterhin
tatkraftig die Moskauer Firsten5.

2. Der Weg zur Autokephalic

Mit der Zeit der byzantinischen Unionsbemihungen am Vorabend der
tirkischen Eroberung Konstantinopels beginnt eine neue Etappe in der
verfassungsgcschichtlichen Epoche der ostslawischen Christenheit. Der damalige
Metropolit Isidor (f 1453), wie viele seiner Vorgénger griechischer Herkunft,
nahm nicht nur als Gefolgsmann des 6kumenischen Patriarchen Joseph Il. am
Konzil von Ferrara-Florenz teil und Unterzeichnete die Unionsaktc, er bemiihte
sich in der Folge auch besonders eifrig um die Umsetzung der Union. Als er nach
seiner Ernennung zum Kardinalpresbytcr und Apostolischen Legaten Fir die
Provinzen Litauen, Livonicn, ganz Ruthenien und Polen 1441 nach Russland
zurtckkehrte, erklarte ihn der der Union nicht gewogene GrofR¥first Vasilij
Vasil'eviC drei Tage nach seinem feierlichen Einzug in Moskau und der
Bekanntmachung der Kirchenunion zum Haretiker und lie3 ihn fcsthchmen6.

5 Bzw. seit 1328: GrofR¥fursten. Signifikant dir die besondere Nahe der Metropoliten von Kiew
und der ganzen Rus' zum Moskauer GrofR3fdrstenlum, das politisch keineswegs den ganzen
ostslawischen Raum kontrollierte, ist, wie der spater kanonisierte Metropolit Alcksij, ein Uojarensohn
aus Ccmigov, 1353 zum Vormund und 1358 zum offiziellen Regenten des minderjahrigen Moskauer
Fursten Dmitrij wurde. Die Einheit und Konkurrenz zwischen den zwei neuen llegemonialméchten im
ostslawischen Siedlungsgebiet — dem Moskauer Grof3furstentum und dem Litauischen Grof3fiirstentum
— kommt in der Biographie des bulgarischstammigcn Metropoliten Kiprian (1388-1406) zum
Ausdruck, der 1376 Kiewer und Litauischer Metropolit (mit einem Anrecht aufden gesamtrussischen
Titel nach dem Tode des Metropoliten Alcksij) wurde. 1380 verlor er den Kiewqr Sitz, blieb jedoch
Metropolit der ,Kleinen Rus' und Litauens". 1388 wurde er schlief3lich Metropolit von Kiew und der
ganzen Rus' und residierte als solcher seit 1390 in Moskau.

Isidor konnte fliehen, ging ins Exil und starb schlieBlich als lateinischer Patriarch von
Konstantinopcl.



43

Es war also die Unionsfragc, die den Ansto3 zur Herstellung der
Eigenstandigkeit der orthodoxen Kirche in den russischen Landern gab. Eine
russische Bischofssynode wahlte an Stelle Isidors 1448 lona von Rjazan' (1448-
*461) zum Metropoliten der ganzen Rus'. lona wurde 1448 ohne Bestéatigung aus
Konstantinopcl eingesetzt?.*th1@er Folge kam es zur 1459 definitiv gewordenen
Aufspaltung der orthodoxen Kirche in den ostslawischcn Landern in eine dstliche
(Moskauer) und eine westliche (Kicwer) Mctropolie. Wéhrend Kiew bis zum
Ende des 17. Jh. unter der Jurisdiktion des Okumenischen Patriarchats verblieb,
wurden die in Moskau residierenden russischen Metropoliten auch nach dem
Scheitern der Kirchenunion nur mehr von einem russischen Bischofskonzil
gewahlt und fuhren nicht mehr langer zur Bestitigung nach Konstantinopcl, das
sich inzwischen unter turkischer Herrschaft befand. lona war der letzte Metropolit
in Moskau, der noch den Titel ,Metropolit von Kiew und der ganzen Rus trug.
Sein Nachfolger Fcodosij (1461-1464) nannte sich bereits ,Metropolit von
Moskau und der ganzen Rus“. Er wurde als erster russischer Metropolit allein
durch den Moskauer Grof3flrsten bestatigt, der nicht zuletzt darin das Erbe der
griechischen Kaiser antrat.

Generell ging Hand in Hand mit der Emanzipation der Russischen Kirche
aus der Jurisdiktion des Okumenischen Patriarchats der wachsende politische
I'Uhrungsanspruch des Moskauer Grof¥firsten innerhalb der Orthodoxen Welt.
Dieser artikulierte sich u. a. in der Bezeichnung des Grof¥fiirsten als ,Zar . 1547
wurde bei Ivan IV. ,dem Schrecklichen* erstmals auch eine feierliche Krénung
vorgcnommcen'. Kirchcnrcchtlich ist von besonderem Interesse, dass unter Ivan
IV- 1551 (unter Beteiligung des Zaren und Mitgliedern der Bojaren-Duma ) das
berihmte Konzil der Hundert Kapitel (,,stoglavyj sobor") stattfand

7 Nach russischem Wunsch hatte er dieses Amt bereits 1431 antreten sollen, erhielt damals aber
4ic Bestatigung von Konstantinopcl nicht. Nun verachtete man ganz darauf, um diese in
Konstantinopcl nachzusuchen. Vgl. naherhin B. A. USPENSKU, Caf i Patriarch. Chanzrna vlasti v
Rossii (Vizantijskaja model’ i ec russkoe percosmyslenic), Moskau 1998, 211 ff.

* lvan IV. verwendete seit seiner Kronung als erster Moskauer Herrscher in innemissischen
Dokumenten den Titel eines Zaren (< Caesar). Sein Titel war nun ,Zar und GroR3furst der ganzen
Kus"\ Der Zarentitcl stand u.a. fur die uneingeschrankte innere und &uRere Souveranitat der russischen
Herrscher und den Schutz des wahren Glaubens. — — —

* Die Bestatigung aus Konstantinopcl wies insofern allerdings Schonheitsfehler auf, als cs sich
oei dem nach Moskau Ubermittelten Synodaltomos um eine offenkundige Falschung handelte. Nur die
Unterschrift des Patriarchen loasaph Il. war echt.

10 Die Duma beriet den Zaren und bildete gemeinsam mit dem Zaren die oberste
Kegiciungsgcvvalt; sie stand tUber den Volizugsbehdrdcn (eigentliche Verwaltung und Gerichtsbarkeit)
mil Ausnahme des Geheimen Amtes (Palastaml = Verwaltung des Zareneigentums).

" Das Konzil vereinheitlichte den Ritus, erklarte die Unantastbarkeit des Kircheneigcnlums und
oje Unzustandigkeit der weltlichen Verwaltung und Gerichtsbarkeit ihr Kleriker, beschrankte jedoch
gleichzeitig den Kirchenbcsitz in Stadten und die finanziellen Privilegien des Klerus. Spéter beriefen
s'eh vor allem die Altritualistcn aufdie Akten des Konzils, wahrend die ,Synodale Kirche* das Konzil
eher hcrabwirdigle.



44

Auch wenn die Ereignisse des Jahres 1448 grundsétzlich den Bruch mit dem
Okumenischen Patriarchat zur Folge hatten, so endeten damals doch keinesfalls
alle Kontakte zu den griechischen Patriarchaten. Die Anerkennung der
Autokephalie der russischen Kirche durch Konstantinopcl erfolgte schlief3lich
1589. Der sich aufeiner ,Betteltour* befindende Okumenische Patriarch Jeremias
Il. konnte die Heimreise aus Moskau erst nach Inthronisation und Bestéatigung des
Moskauer Erzbischofs lov als Patriarchen von Moskau und der ganzen Rus'
antreten. Die Entscheidung wurde 1590 auf einer Synode von drei Patriarchenl?
bestatigt, In der Rangordnung wurde dem Moskauer Patriarchen der funfte Platz
(nach Jerusalem) zugewiesen

Heilige Konzilien (Bischofssynoden) wurden seit der Errichtung des
Patriarchats seltener einberufen als zuvor. Das gro3e Konzil von 1667 erinnerte an
die kanonische Regel, wonach zweimal jahrlich eine Synode stattfindcn sollte.
Beim Moskauer Patriarchen entwickelte sich anders als in Konstantinopcl auch
keine Standige Synode. Am Sitz des Patriarchen wurden aber Amter gebildet, die
ursprunglich zwar nur fur die Angelegenheiten der Patriarchalen Eparchic
zustandig waren, dann jedoch ihre Kompetenzen auf das gesamte Gebiet der
Russischen Kirche ausweiteten!l. Dagegen entwickelten sich in der Russischen
Kirche keine Mctropolitansprcngcl. Die Metropoliten waren immer nur
Titularmetropoliten und in ihren Befugnissen einfache Eparchialbischofclb.

12 Konstantinopel, Antiochien und Jerusalem; der Stuhl von Alexandrien war zu diesem
Zeitpunkt verweist. Die alcxandrinischc Zustimmung erfolgte aufeiner weiteren Synode 1593.

11 Vgl. W. v. SCHELIHA, Russland und die orthodoxe Univcrsalkirchc in der
Patriarchatsperiode 1589-1721 (Forschungen zur osteuropaischen Geschichte 62), Wiesbaden 2004, 23
ff(mit wcilerluhrendcr Lil.).

14 Das Amt fur geistige Angelegenheiten war fur die Ernennung der vom Patriarchen geweihten
Kleriker zustandig, genehmigte den Hau von Kirchen und uUbte die kirchliche Gerichtsbarkeit,
insbesondere auch die Gerichtsbarkeit (lber Kleriker aus. Das Haushaltsamt kontrollierte die
Einnahmen des Patriarchats, das Palastamt war lilr den Haushalt des Patriarchen und die weltlichen
Beamten des Patriarchats zustandig.

15 Wéhrend des GroBen Moskauer Konzils 1667 stellten zwar die teilnehmenden Patriarchen des
Ostens und wahrend des Konzils 1682 auch Zar Fedor MichajloviC die Frage nach der Bildung von
Metropolitansprcngcln. Die russischen Bischofe baten in einem Gesuch aber Zar Fedor MichajloviC,
die Erzbischéfe und Bischoéfe nicht Metropoliten zu unterstellen, ,damit cs im Bischofsamt keine
kirchlichen Differenzen und untereinander keinen Zwist in der Rangordnung" gébe: vgl. V. CYPI1N,
Ccrkovnoe Pravo, Moskau 1994, 252 f. Erst das Landeskonzil von 1917-18 beschloss die Vereinigung
der Eparchicn des wiederhergestellten Patriarchats in selbstandige Kirchen (Mctropolitan)-Distrikte
(siehe dazu weiter unten Abschn. //./. und IV.).

*14



45
3- Die ,Synodale Periode*16

Das Gleichgewicht zwischen Zar und Patriarch kippte unter Zar Alckscj
Michajlovic (1645-1676) und Patriarch Nikon (1652-1667). Der fromme Zar stand
anfanglich unter starkem Einfluss des Patriarchen, der gleich wie der Zar als
‘»groRer Herrscher* tituliert wurde. Schlief3lich kam cs zum Machtkampfzwischen
dem Patriarchen und den staatlichen Institutionen. Die Bojaren konnten den Zaren
Uiberzeugen, dass Nikon eine Bedrohung darstclic. Im groBen Konzil von 1666-
'667 (unter Beteiligung anderer orthodoxer Patriarchen) wurden die Anhanger des
alten Ritusl? mit dem Bann belegt und Nikon, der zuvor zuriickgetreten war,
endgultig abgesetzt. Die Kirche war durch den Ritusstreit und den Konflikt um
Patriarch Nikon geschwécht und die Machtverhaltnissc verédnderten sich
zugunsten der staatlichen Macht.

1700 konnte der vakante Patriarchenthron nicht mehr nachbesetzt werden.
Das erste russische Kirchenstatut, das sog. ,Geistliche Reglement" (Duchovnyj
reglament)* steht in unmittelbarem Zusammenhang mit der formellen
Abschaffung des Patriarchats (1721) durch Peter d. Gro3en. Von dessen Berater,
Bischof Feofan (Prokopovi®) erarbeitet und am 25.1.1721 durch kaiserliches
Manifest erlassen, legte es vor allem die Kompetenzen des zunachst als
"Geistliches Kollegium* (Duchovnaja kollegija) benannten ,Heiligsten
Dirigierenden Synods* (SvjatejSij Pravitel'stvujusdij Sinod) fest. Der ,Heilige
Synod“, dessen Bezeichnung zeitweilig auch ,Geistlicher Synod*“ (Duchovnyj
Sinod) lautete, wurde 1723 vom Okumenischen Patriarchen Jeremias Ill. als ein
den vier damaligen orthodoxen Patriarchen gleichwertiges Leitungsorgan
anerkannt.

Gemal seiner Konzeption handelte cs sich beim Synod um ein kollegiales,
v°n staatlichen Direktiven abhangiges geistliches Lcitungsorgan, dessen
Mitglieder vom Zaren ernannt wurden und bei ihrem Amtsantritt einen Eid
ablegcn mussten. Als Kontrollorgan fungierte der vom Zaren direkt eingesetzte
Oberprokuror, der sukzessive vom Chef der Synodalkanzlei ,zu einem der
héchsten Beamten des Reiches*19 avancierte und im 19. Jh. die Kirche weitgehend

de ' ,vgl- erganzend zu den bereits zit. Uberblicksdarstcllungen z.B. 1. SMOL1TSCH, Geschichte

r russischen Kirche 1700-1917. Bd. | (Studien zur Geschichte Osteuropas 9), Leiden 1964; Bd. 2
PJOnhUn8en ZUr ostcuropaischen Geschichte 45), Berlin 1991; I\ KOSLOWSKI - W. F.
RuBBl ROW Is'I' Religionspolitik zwischen Céasaropapismus und Atheismus: Staat und Kirche in
1997 von 1825 bis zum Finde der Sowjetunion (Philosophie an der Jahrtausendwende 3), Minchen

Ljtj * v8> zuletzt P. 1IAUPMANN, RuBlands Altglaubige, Guttingen 2005 (mit weiterfuhrender

f'Ir Editionen und Ubersetzungen siehe R. STUPPER1CH, Die Russische Orthodoxe Kirche
STRir ‘Undc" ,lcr Kirchenreform Peters des GroRen (1700-1801), in: P. HAUPTMANN - G.
1I9XX m—IIR' D'c orthodoxe Kirche in Rufland. Dokumente ihrer Geschichte (860-1980), Gottingen
(in der Folge: Hauptmann - Stricker), 371-458, hier: 390; dt. Text auszugsweise ebd., 393 IT.
STUPPERICH, ebd., 373.



46

beherrschte. Die Zusammensetzung des Synods wurde wiederholt adaptiert,
ursprunglich vorgesehen war ein Zwdlferkollegium20.21 22

Trotz nicht unmalflgeblicher Veradnderungen (z.B. in der konkreten
Ausgestaltung des HI. Synods) und immer wieder aufkommender Kritik an der
Sistierung der Patriarchalvcrfassung blieb das in verschiedenen Sondergesetzen
erganzte ,Geistliche Reglement” bis zum Landeskonzil 1917/18 prinzipiell die
Grundlage der Vcrwaltungsorganisation der Russischen Orthodoxen Kirche. Auf
die sog. ,synodale Periode* der Russischen Kirche trifft insgesamt die von
Stupperich zunéchst einmal auf Bischof Feofan geminzte Charakterisierung: Es
verschmolzen im 18. und 19. Jh. ,theokratische Vorstellungen des Absolutismus
aus dem Zeitalter der Aufklarung [...] in protestantischer Ausprégung mit
byzantinischem Staatsverstandnis, nach dem der Herrscher oberster Beschitzer
der Kirche und Wabhrer ihrer Dogmen” ist“' . Die enge Verknupfung von Kirche
und Staat ging Hand in Hand mit der Wahrnehmung von Kirchenverantwortung
durch Laien: Der Oberprokuror des HI. Synods war von Gesetzes wegen Laie.

1. Die verfassungsgeschichtliche Entwicklung im politischen Kontext des 20. Jh.
1. Die Kirchenverfassung von 1917/18

Nach der ersten russischen Revolution kamen 1905 in der Kirche allmé&hlich
weit reichende Reformbestrebungen auf, die auf die Einberufung eines
Allrussischen Konzils und die Wahl eines Patriarchen abzieltcn. Das Konzil
wurde nach der Februarrevolution 1917 cinberufen, kurz danach wurde 1918 die
Trennung von Kirche und Staat in Russland vollzogen.

Als das in der politischen Umbruchszeit von 1917/18 abgehaltene
Landeskonzil23 das Patriarchat wieder herstellte24 und das episkopale Element in

20 Vgl. naherhin die detaillierte Darstellung von SMOLITSCH, Geschichte der russischen
Kirche, 13d. 1,99 ff; 160 ft; auch: N. MILASCH, Das Kirchcnrccht der morgenléndischen Kirche, Zara
1897, 307 ff; CYPIN, Cerkovnoe Piavo, 235 ff; A. S. BUJEWSKI, Brickenschlag in die Gegenwart.
Das kirchliche Reformwerk Peter |. unter kirchenrechtlichem Aspekt, in: Stimme der Orthodoxie 1986,
Nr. 1,29-35; 1986, Nr. 2,31-35.

21 Vgl. Art. 64 der Grundgesetzsammlung des Russischen Reiches, der den Zaren explizit als
,obersten Schutzer (zasaimik) und Erhalter (chranilel'd der Dogmen des herrschenden Glaubens ...*
bezeichnet (dt. Ubers, zit. n. O. LUCHTERHANDT, Der Sowjetstaat und die Russisch-Orthodoxe
Kirche: eine rechtshistorische und rechtssystematische Untersuchung [Abhandlungen des
Bundesinstituts fur Ostwissenschaftliche und Internationale Studien 30]), Kéln 1976, 15).

22 STUPPERICH, Kirchenreform Peters des Grof3en, in: HAUPTMANN - STRICKER, 372.

23 Die Zahl der Konzilsteilnehmer betrug 564 Personen, von diesen waren 80 Bischofe, 129
Priester, 10 Diakone, 20 Ménche, 26 Lektoren und 299 l.aien. Zum Vorsitzenden des Konzils wurde
der spatere Patriarch Metropolit Tichon (Belavin) von Moskau gewahlt. Zum Landeskonzil vgl. G.
SCHULZ, Das Landeskonzil der Orthodoxen Kirche in RuBlland 1917/18: ein unbekanntes
Reformpotential. Archivbestédnde und Editionen, Struktur und Arbeitsweise, Einberufung und Verlauf,
Verabschiedung der neuen Gecmcindeordnung (Kirche im Osten: Monographienreihe 23), Goéttingen
1995 (mit Literaluriibersicht); DERS., Begann fur die Russische Orthodoxe Kirche das dritte
Jahrtausend im Jahre 1917? Einige grundsatzliche Bemerkungen zum HI. Konzil der Russischen



47

der Kirchcnverwaltung zu stérkten suchte, blieb es prinzipiell einer kollegialen
Konzeption von Kirchenleitung unter Mitwirkung von Laien verpflichtet. Der
grundlegenden Revision der Kirchenverfassung von 1917/18 war eine lange
Vorbcrcitungszeit vorausgegangen, wobei entscheidende WcichensteUungen
durch den sog. Konzilsvorbcrcitungsausschuss bereits 1906 erfolgt waren . Erst
im Zuge der endgultigen Einberufung des Konzils im Sommer 1917 wurde
beschlossen, dass auch den Vertretern des Klerus und der Laien beschlieRendes
Stimmrecht zukommen sollte26.*Das Konzil selbst tagte in drei Sessionen , wobei
der grundlegende Beschluss zur Neuordnung der obersten Kirchcnverwaltung
bereits in der ersten Sitzungsperiode (4. November 1917) fiel.

Orthodoxen Kirche 1917/18, in: K. Chr. 'ELMY ma., Kirchen m.
Aufdem Weg ins drille Jahrtausend OOU'n»c" ’? <= oxe Kirchc in RuBland. Das |_andcskonz.il

C. RICHTER, Bolschewistische Herrschaft und j 6 bor pravoslavnoj Rossijskoj Cerkvi
1917/1918. Quellen und Analysen, Munster 2005; SvjaSce vyjib b _A A. PLETNEVA (u.a.),
1917-1918 gg. Obzor Dejanij. Pcrvtya sesstja. Hg- v. A O. KKA ! Moskau 2001;Tret'ja
Moskau 2002; Viorajascssija. Hg. v. AA. | 1-1-rNE\A O. ~ G SCHULZ, Das
sessija Hg. v. A. G. KRAVECKIJ - G. ,"mnugumliscine Lolgen fiur die russische
Landeskonzil der Orthodoxen Kirche R"R\?"dOjL,,7 443 (1999/2000) 11-28. DERS. - u.a.,
Geschichte und Kirchcngcschichte, in: Kirche "*'I. ©“Rland Das Undeskonz.il 1917/1918. Quellen
Bolschewistische Herrschaft und Orthodoxe Kirche in R Council of 1917-1918, Orthodox
und Analysen, Munster 2005; zusammenfassend auch L. . Sovic, Union (ab ud. 7: The
Church, in: Hre Modem Uncyclopedia of Religions m MHW Hg*““ P D. STEEVES.
Mtnlem lincyclupcdia of Religions in Russia and Euras,a/ " ® rr. i>|-RS (W. ZYPIN), Das
Bd. Gu.fHrc4 1995. 20-28; ferner: — —— da
Herz des Episkopats begann wieder zu schlagen. Kan S 4.11.47 f.

Profildes Landcskonzils 1917/1918, in: Stimme der Orthodoxie 198 . ... 1017 ,0,8

"* Vgl. nuherhin A. WUYTS, l|-e Patriarcat Russe au Concile de Moscou de 1917-1918
(Oricntalia Christiana Analecta 129), Rom 1941. — Zum Patriarchen (1917-1925) wurde der zuvor
ange in den USA lebende Metropolit Tichon (Belavin) gewahilt.

Vgl. |. SMOLITSCH, Der Konzilsvorbereitungsausschu’ des Jahres 1906. Zur Vorgeschichte
das Moskauer Landeskonzils 1917-1918, in: Kirche im Osten 7 (1964) 53-93; Beschlisse in: Zumaly i
li>°u'koly ““sedanij VysoCajac uCrezdennago Prcdsobornago Prisutstvija. 4 Bd., St. Petersburg 1906-
*9°9; auszugsweise dt. Ubersetzung: G. SIMON, Vom Oberprokuror Pobcdonoscev bis zum Ende der
“ynodalzcit (1880-1917). in: HAUPTMANN - STRICKER, 558-616, hier: 593 ff.

* Die Konzilsbeschlisse modifizierten dahingehend, dass sic die sog. Bischofsvcrsammlung -
Srundsétzlich ein integraler Bestandteil des Konzils — zum eigenen Organ mit Enlschcidungsgcwalt
au‘Werteten, das gegebenenfalls Beschlisse des Gcsamtkonzils zu verhindern mag: Legislative wie
auch andere Verfugungen grundséatzlicher Art kdnnen keine Gesetzeskraft erlangen, wenn sic von 3/4
der Stimmen der Bischofsvcrsammlung abgclchnt werden. Eine etwaige Ablehnung ist zu begriinden.
An der wiederholten Ablehnung seitens der Bischofsversammlung scheitert auch ein gegebenenfalls
Rptasster Beharrungsbcschluss des Konzils. Vgl. Ustav Pomestnago Sobora Pravoslavnoj Vserossijskoj
d'Hyi" °bafcija PoloZenija § 10, in: SvjadCennyj Sobor Pravoslavnoj Rossijskoj Cekvi. Dejanija (In
p *°lge: Dejanija) Bd. 1, Moskau/St. Petersburg 1918; Nachdmck: Dejanija SvjadCennogo Sobora
Pravoslavnoj Rossijskoj Cekvi 1917-1918 gg. Bd I/, Moskau 1994, 39. Vgl. auch: Sove&Canie
-Piskopoy § 66 f, in Dejanija 1/1,43; dt. Ubersetzung in: SCHULZ, Das Landeskonzil, 48; 52.

15. /26. August - 9722. Dezember 1917; 20. Janner/2. Februar - 7720. April 1918; 19.
unt//2 Juli - 7720. September 1918. — Elektronische Dokumentation: http//archiv.liveioumal.com/
~Nbjitni (18.5.2006).



48

.1. Die oberste gesetzgebende, administrative, richterliche und Kontroll-
gewalt in der Russischen Orthodoxen Kirche liegt beim Landeskonzil, das
periodisch in bestimmten Zeitabstdanden cinbcrufen wird und aus Bischéfen,
Klerikern und Laien besteht.

2. Das Patriarchat wird wiederhergestellt. An der Spitze der Kirchen-
verwaltung steht der Patriarch.

3. Der Patriarch ist der erste unter den ihm gleichen Bischofen.

4. Der Patriarch ist zusammen mit den Organen der Kirchenverwaltung dem
Konzil rechenschaftspflichtig*28.

Im weiteren Konzilsvcrlauf wurde die neue Kirchenverfassung durch eine
Reihe von Einzelverordnungcn (opredelenie) konkretisiert, wobei sich die
Normierung der obersten kirchlichen Organe (Landeskonzil, Patriarch, Heiliger
Synod und Oberster Kirchenrat) und ihrer Kompetenzbereiche auf mehrere
Dokumente verteilt. Auch die Patriarchenwahl wurde in einer eigenen Verordnung
geregelt29. Oberstes Kirchliches Organ sollte jedenfalls das aus Bischdfen,
Klerikern und Laien zusammengesetzte Landeskonzil sein (cinzuberufen bei
Bedarf, mindestens alle drei Jahre, und als Wahlgremium fur die Bestellung eines
neuen Patriarchen). Die Kirchcnleitung zwischen den Konzilstagungcn wurde dem
Patriarchen gemeinsam mit dem Heiligen Synod und dem Obersten Kirchenrat
Ubertragen. Alle drei Organe sollten dem Konzil rechenschaftspflichtig sein30.

Mit der Frage der kinftigen Einberufung von Konzilien befasst sich die
.Verodnung uber die Vollmachten der Mitglieder der Konzils 1917/18“ sowie die
in der Schlusssitzung verabschiedete ,Verordnung Uber die Einberufung des in
regelmafiger Abfolge stattfindenden Konzils und Uber die Vollmachten der
Mitglieder des Heiligen Synods und des Obersten Kirchenrates*. Einberufung wie
Vorsitz sollte dem Patriarchen obliegen, dessen Stellung naherhin in der
-verordnung uber die Rechte und Pflichten des Heiligsten Patriarchen von
Moskau und ganz Russland* im Detail geregelt wurde. Art. 2 dieser Verordnung
Ubertrug dem Patriarchen generell die Sorge ftir das innere und &uRere Wohl der
Kirche. Dazu z&hlen u.a. auch die Kontakte zu den anderen orthodoxen Kirchen
und die Représentation der Russischen Kirche gegenuber dem Staat und
disziplindre Befugnisse3l

31Zitn. HAUPTMANN - STRICKER, 642.

29 Vgl. die Ubersicht tber die Beschlisse und Verordnungen bei SCHULZ, Das Landeskonzil,
90 ff.

A vgl. Art. | u. 2 der ,Verordnung uUber den Heiligen Synod und den Obersten Kirchenrat", in:
SvjaaCennyj Sobor Pravoslavnoj Rossijskoj Cekvi. Sobranije Oprcdclcnij i Postanovlenij. Prilo2enie k
,Dejanijam* vtoroe, 4 Faszikel, Moskau 1918; Nachdruck: Sobranie Oprcdelenij i Postanovlenij
SvjasCennogo Sobora Pravoslavnoj Rossijskoj Cekvi 1917-1918 gg. (in der Folge: DSOP), |, Moskau
1994, 7 (Nr. 3); dt. Ubers, in: IAUPTMANN- STRICKER, 644.

31 Vgl. DSOP 1V, 9 (Nr. 3); IV, 10 (Nr. 4); 1,4 ff(Nr. 2).



49

Die Kompetenzaufteilung zwischen dem Heiligen Synod (zwolf Bischofe3"
Plus der Patriarch als Vorsitzender), dem Obersten Kirchenrat (gemischtes
Gremium mit Laienbeteiligung, 15 Mitglieder plus der Patriarch als Vorsitzender)
und einer gemeinsamen Versammlung beider Organe ist in der ,Verordnung Uber
die Angelegenheiten, die der Leitung der Organe der obersten kirchlichen
Verwaltung unterstehen* geregelt33. Die Zuordnung der Zusténdigkeiten zwischen
den beiden erstgenannten Organen erfolgte gemaR der Unterscheidung ,innerer
und ,aulRerer* kirchlicher Angelegenheiten. Dem Heiligen Synod wurden die im
engeren Sinn ,inneren Angelegenheiten* (Glaubenslehre, Gottesdienst, kirchliche
Ausbildung, kirchliche Verwaltung und Disziplin) zugewiesen, dem Obersten
Kirchenrat die ,aul3eren Angelegenheiten“ (Kirchliche Administration, Kirchliche
Okonomie, Schul- und Ausbiidungswcscn, Revision- und Kontrolle, Rcchts-

wesen). Der gemeinsamen Versammlung beider Organe wurden ,gemischte
Angelegenheiten” sowie sonstige Fragen besonderer Wichtigkeit Vorbehalten.
Grundsétzlich sollte jede Angelegenheit aufgrund ihrer Bedeutung oder um der
Entscheidung hohere Autoritdt zu verleihen, vom Patriarchen, dem Heiligen
Synod oder dem Obersten Kirchenrat an die gemeinsame Versammlung verwiesen

Werden kénnen.

_Weiters war die Vereinigung der Eparchien des wicderhergcstelltcn
Patriarchats in selbstandigen Kirchendistrikten34 ¥orgesehen.

2- Die Situation in der Zwischenkriegszeit'

. An die vom Konzil vorgesehene. Schaffun? von Metropolitandistrikten
knupfte die ,Bestimmung (PoStanovlenie) des Allerheiligsten Patriarchen, des

, L 52 Der Metropolit von Kiew als standiges Mitglied von Amts wegen; sechs vom Konzil fur drei
Jahre gewéahlte Erzbischofe und funf Bischofe, die aus der in All. 5 der VO angefihrten Liste.

Richer die Eparchien in funf Gruppen eingeteilt sind, nach einem Rolalionsprinz.p lhr je ein Jahr
berufen werden. Bei der Wahl bischoflicher Mitglieder des Heiligen Synods durch ein Gremium mit
und Kilcrikerbeteiligung handelt es sich sowohl im Vergleich mit anderen zeitgendssischen
orthodoxen KirchenVerfassungen als auch mit den spateren russischen Kirchenstaaten um cm
einzigartiges demokratisches Element der Verfassung von 1917/18.
33 Vgl. DSOIM, 12 ff(Nr. 1V).

Val. DSOP IV, 14 dazu Svjadiennyj_Sobor Pravoslavnoj Rossijskoj C.erkvi. Irclja sessija.
H8-v.KRAc\/ECKIJ-SCHULTZ,356§T; 371yJIT(De?anie 168%. ) Isko) . ! !

. ““ Vgl. zur kirchlichen Entwicklung in der Sowijetzeit ergédnzend zu den bereits benannten
Darstellungen aus der Fulle der einschlagigen Literatur z.B. V. CYP1N, Istonja Russkoj Ccrkvi 9 7-

997 (Istonja Russkoj Cerkvi 9), Moskau 1997; W. HELLER. Die Russische Orthodoxe Kirche 1917-

1
!:%‘v‘vred?ﬁio%hi-gﬁﬁéf*ﬂ?eﬁ%h’&éﬂur‘d%—.stTc%’chch ENUASE L uftha) Eurdik 2409 ViRelsian, Bo8s"
>4-46; O. f UCHTERHANDT, Der Sowjetstaat und die Russisch-Orthodoxe Kirche. Line

(ecinshistorische und rechtssystematische Untersuchung (Abhandlungen des Bundes.nstituts fur
~wissenschaftliche und Internationale Studien 30), Koln 1976; D. POSI 1EI.LOVSKY

1 DSPELG6VSKIJ], The Russian Chuich under die Sovict Regime 1917-1982.2 Bd., Crcstwo”/New YoA

1J84; S.p. RAMET %19.), Rclgjious Policy in the Soviet Union, Cam_bn%]]e 1993; G SIRIKKLR
ISTRICKER] (||g.), Russkaja Pravoslavnaja Cerkov' v sovetskoe vremja. Matcnaly i dokumenty po

<st°rii otnoSenij mcidu gosudarslvom i Cerkov'ju, 2 Bd., Moskau 1995.



50

Heiligen Synods und des Hochsten Kirchenrates Nr. 36236 8@rh 7./20.1 1.1920 an,
auf deren Basis die ,Oberste Kirchenvcrwaltung im Ausland” entstand. Aus dieser
ging die Russische Orthodoxe Kirche im Ausland (in der Folge: ROKA)3' hervor,
deren verfassungsrechtliche Entwicklung im Rahmen dieses Beitrag nicht néher
berucksichtigt werden kann'3. Es sei hier nur angemerkt, dass in der ROKA fur 15
Jahre lang bis nach dem Zweiten Weltkrieg Metropolitandistrikte bestanden. Auf
dem Territorium der UdSSR konnten die in den ersten Jahren nach dem Konzil
durchaus vorhandenen Ansatze zur Entstehung einer Metropolitanstruktur
dagegen nicht weiter verfolgt werden39.

Auch in den meisten anderen Aspekten blieb die 1917/18 beschlossene
Kirchenverfassung abgesehen von der Wiedereinfihrung des Patriarchats kaum
mehr als ein Konzept, das in Folge der politischen Entwicklungen faktisch nicht
umgesetzt werden konnte. Der Oberste Kirchenrat bestand nur bis 1921.

Vom Standpunkt der herrschenden Kommunisten stellte jegliche Religion
den Ausdruck einer reaktionaren, riickwértsgewandten Weltanschauung dar, die
mit der Zeit absterben wirde. Deswegen war ihre Politik auf eine Beschleunigung
dieser Entwicklung ausgerichtet. Hinzu kam das Bedtrfnis des neuen Staates, alle
Bereiche des gesellschaftlichen Lebens liickenlos zu kontrollieren. Die praktische
Politik gegenliber den Religionsgemeinschaften unterlag allerdings Schwan-
kungen. Als staatliches Aufsichtsorgan fur die Religionsgemeinschaften wurde im
Mai 1918 die 5. Abteilung des Volkskommissariats (Ministerium) fur Justiz
gebildet, die bezeichnenderweise inoffiziell ,Liquidationsabteilung” hiel. Die
Beschlagnahmung von Kirchcncigentum (bis zum Sommer 1920 wurde das
Hauptvermdgen der ROK nationalisiert), Kirchcnschlieungen und die Verfol-
gung des Klerus fand unter ihrer Anleitung statt10. 1924 wurde die 5. Abteilung

36 ,Falls eine Eparchie, sei es wegen Frontverschiebung, Veranderung der Staatsgrenze usw.
auBerhalb jeglicher Kommunikation mit der Obersten Kirchenvcrwaltung bleibt oder die Oberste
Kirchenverwaltung mit dem Allerheiligsten Patriarchen an der Spitze ihre Tatigkeit einstellt, nimmt
der Eparchialbischofsofort Beziehungen mit den Bischofen der benachbarten Eparchien, die sich unter
gleichen Bedingungen befinden, auf zwecks Organisierung einer oberen Kirchengewalt fur mehrere
Eparchien, die sich unter gleichen Bedingungen helinden (sei cs in Form einer Provisorischen
Kirchenregierung oder eines Metropolitandistriktes oder in einer anderen Form)" (eigene Ubers, aus
dem Russ. A. Klulscliewsky; siche auch: IAUPTMANN - STRICKER, 666.). Fur den russ. Text siehe
zuletzt die jungst von der ROKA hrsg. zweisprachige Quellensammlung Compendiurn of Regulations,
Statutes and Laws ofthe Russian Orthodox Church Outside of Russia, 0.0. 2006; online etwa aufder
Website der Wiener Eparchie der ROK hilp://orthodoxia.ori;/rus/iil/l y\ | tS.asnx (18.5.2006); engl.
Ubers, auf der Website der ROKA: hUi)://www.nissianorlhodoxchurch.ws/eimlish/pages/
history/uka/likhon.html (18.5.2006).

37 Zur Entstehung der ROKA vgl. etwa G. SEIDE, Geschichte der Russischen Orthodoxen
Kirche im Ausland von der Grundung bis in die Gegenwart (Veroffentlichungen des Osteuropa-
Institutes: Reihe Geschichte 51), Wiesbaden 1983; zu den aktuellen Wiedervereinigungsbemiihungen
von ROK und ROKA siche unten, Abschn. IV.

311 Vgl, diesbezuglich die in Anm. 36 zit. Quclicnsammlung.

39 Vgl. zu denjungsten Entwicklungen unten, Abschn. IV.

10 Mit dem Ergebnis, dass dii ROK 1938 in der UdSSR weniger als 100 Kirchen und kein
einziges Kloster mehr besaB}; in Freiheit befanden sich nur mehr vier Bischofe. Zu einer
Wiederbelebung des orthodoxen kirchlichen Lebens kam es nach dem Anschluss der baltischen


http://www.nissianorlhodo

51

zwar im Zuge der allgemeinen Liberalisierung im Rahmen der ,Neuen
Okonomischen Politik* aufgeldst, doch schon 1925 wurde seitens der staatlichen

crwaltung neuerlich die Forderung nach einer ,einheitlichen Behdrde, die die
‘tagen der Trennung der Kirche vom Staat leitet*“41, erhoben.

Im April 1929 erlieR das Zentrale Allunionscxekutivkomitee (Staats-
Présidium) und der Rat der Volkskommissare (Regierung) eine Verordnung
ypostanovlenie) Uber ,Religiése Vereinigungen“42, die in novellierter Fassung bis

. 0 als faktisches Religionsgesetz fungierte. Trager der religibsen Aktivitaten
mit Rechtsstatus waren in dieser Zeit nur die lokalen ,Religiosen Kultus-
Bereinigungen" (religiozno-kul'lovoe ob-edinenie) in der Form von ,Religiésen
Jesclischaftcn oder ,Religidsen Gruppen* (weniger als 20 Personen). Solche

Reinigungen bedurften der Registrierung durch die zentrale Aufsichtbehordc der
sowjetischen Regierung43.*Geb&dude und Raume werden vom Staat zur Verfugung
Restcllt . Die Vertretungsorgane der ,Religidsen Gesellschaften* (3 Personen)
Waren in offenen Versammlungen zu wahlen. Gewahlte konnten von den
rcgistriercnden Behérden abgclchnt werden. Inhaltlich beschrankte die Vcrord-
aung die Aktivitdten der Religionsgemeinschaften auf die Austibung des Kultes in

cbetshdusern. Versammlungen der Gemeinden durften nur mit Erlaubnis der
ohorden stattfinden, Wohltatigkeit, Bildung von Genossenschaften, Religions-
unterricht sowohl in Schulen wie in privaten Rdumen, Jugendarbeit, medizinische
chandlung, Griindung von Sanatorien usw. waren verboten. Tagungen oder

MnN'0"™ dcs westlichen Weilrusslands und der Bukowina - alle der 1941 funktionierenden Kloster
an. . Ui,d fast allc funktionierende Kirchen (3021) der ROK befanden sieh damals in den
I'nenr °SSenen Gebieten - und nach dem deutschen Uberfall auf die UdSSR. Vgl. D.V.
O ’ ' " OVSKIJ [POSPIELOVSKYJ, Russkaja Pravoslavtiaja Cerkov' v XX vekc, Moskau 1995, 35;
Pr- V, ilI'FVA - O. NEDUMOV, Vysaij organ cerkovnogo upravicnija. Rasskaz. o lom, kak
AhvenlaVnyc vcruju5Cic sootnosili svoi sudhy s istoricj gosudarstva, in: NG Religii, 23.08.2000.
nubar unter hitp://rcliuioii.ni:.ru/i)rintcd/oravoslav/2000-08-23/5 organ.html (18.5.2006).
kor r "o v- RUMANOVSKAJA, I'ravovye aspekty vzaimootnoacnij sovetskogo gosudarstva i
Pr-a °5Sij* 'n: Vcs,n'k Nizegorodskogo gosudarslvennogo universiteta im. N. 1 Lobaievskogo.
hlliw/Vye srcils,va ' nietody zaaiily zakonoposluanogo graZdanina v ekonomiCccskoj sferc; online:
tuuj4uffiatainn.ni/r,Is/l,oi)ks/slall I.litm (1.4.2006).
Uok s°branie uzakonenij i rasporjalcnij 1929, Nr. 35, Pos. 353; elektronisch abmlbar in der
(I "ytentensammlung zur Religionsfreiheit in Russland: htlo://www.r-komitel.ni/vera/22.hini
aus- °°6);-dL Ubcnf- in STIRNEMANN - WILFLINGER, Tausend Jahre christliche Rus\ 566-575;
IfArnSfvcisc aueh bei R. ROSSLER, Die Russische Orthodoxe Kirche im Sowjetstaat, in:
NIPIMANN - STRICKER, 735-738.

UdSSR*“ I*clz,cr Nanie der Behorde: ,Rat fur Angelegenheiten der Regierung beim Ministerrat der

Rrstv Einwohner (einer Ortschaft oder Gegend) einer Konfession waren berechtigt, den
1Int Crtra? Uber die Nutzung der Geb&ude und des Inventars mit zu unterschreiben, konnten ihre
Vc — Chnft aber jederzeit widerrufen. Fur die Austibung des Kultes erforderliches sowie gespendetes

Rdi,» n *a* a,s nationalisiert und wurde von den lokalen Verwaltungsorganen erfasst. Die
gionsgesellschaftcn waren verpflichtet, fur die Renovierung der Geb&aude aufzukommen.


http://www.r-komitel.ni/vera/22.hi

52

Konferenzen, also auch Konzile und Synoden, durften generell nur mit der
Erlaubnis staatlicher Stellen durchgefiihrt werden4s.

Bereits 1925, als Patriarch Tichon (Belavin) starb, konnte kein Wahlkonzil
mehr stattfinden; die Kirchenlcitung Gbernahm Metropolit Sergij (Stragorodskij)
als ,Stellvertretender Patriarchatsvcrwescr”, was jedoch von einer nicht geringen
Anzahl von Bischéfen und Gemeinden, die im Untergrund agierten, nicht
anerkannt wurde4s.

3. Das Statut von 1945

Erst 1943 liel3 Stalin Sergijs Wahl zum Patriarchen und die Bildung eines HlI.
Synods durch eine Bischofssynode zu, was weder der Kirchenverfassung von
1917/18, die die Wahl durch ein Landeskonzil vorsah, noch streng genommen
dem staatlichen Recht entsprach47. Von den 19 anwesenden Mitgliedern der
Bischofssynode kamen 16 aus Straflagern und der Verbannung.

Nach dem Ende der Synode begann die Arbeit an der Abfassung einer
LSatzung Uber die Verwaltung der Orthodoxen Russischen Kirche* (Polozenie po
upravleniju Pravoslavnoj Russkoj Cerkvi), um die Kirchenverfassung den realen
Gegebenheiten anzupassen. Einige Monate nach dem Tod von Patriarch Sergij (t
15. Mai 1944) konnte die Bischofssynode am 23. November 1944 die Einberufung
eines Landcskonzils zur Wahl des néchsten Patriarchen und zur Bestatigung der
L~Satzung* beschlieRen.

Das zweite Landeskonzil durfte somit erst wieder 1945 (31. Janncr-2.
Februar 1945) stattfinden48. Auf dem Konzil wurde der angesichts der
Unsicherheit, ob Uberhaupt eine Wahl wirde stattfinden kénnen, bereits von
Sergij in seinem Testament als Nachfolger designierte Alcksij (Simanski) als
Patriarch bestéatigt und am 31. Janner 1945 auch die ,Satzung Uber die Verwaltung
der Russischen Orthodoxen Kirched9* (Polozenie ob upravlenii Russkoj
Pravoslavnoj C.erkvi)5" verabschiedet. Das Konzil brachte eine gewisse
Konsolidierung der ROK in der UdSSR, nicht zuletzt deswegen, weil viele

““ Die Listen der auf ,Tagungen oder Konferenzen" gewahlten Représentanten mussten dem
Volkskommissariat fur Inneres vorgelegt werden. Die ,Tagungen oder Konferenzen" sowie die von
ihnen gebildeten Exckutivorganc bildeten keine Rechtspersonen und durften kein Geld einnchmen.
kein Eigentum besitzen oder pachten, keine Gebaude oder Rdume mieten, keine Vertrage schlieen
usw.

““Vgl. etwa L. REGEL'SON, Tragedija Russkoj Cerkvi. Paris 1977, Moskau '1996.

47 Vgl. LUCHTERHANDT, Der Sowjetstaat. 101.

44 Vgl, naherhin P. WALTERS, Council of 1945, Orthodox Church, in: MKRR, Bd. 6, 31 ff;
POSPIELOVSKY, The Russian Church. Bd. I, 209 IT.

(1.4.2006); dl. Obers, in IAUPTMANN - STRICKER,t767™73. " ™ d'Ks

1° Vgl. A. BOGOLEPOV, Pravovoc poloaenie Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi v SSSR, in:
Russkaja Pravoslavnaja Cerkovl v SSSR. Sbomik, Minchen 1962, 113-145; CYPIN, Ccrkovnoc
Pravo, 251 IV.



53

Untergrundgcmcinden, die Sergij als Patriarchen abgelehnt hatten, Patriarch
Aleksij I, nun anerkannten.

GemaR Art. 1 des Statuts von 1945 steht ,entsprechend can. 34 der hll.
Apostel [...] an der Spitze der Russischen Orthodoxen Kirche der Heiligste
Patriarch von Moskau und ganz Ruf3land, der sic gemeinsam mit dem HI. Synod
leitet51. Eine Ruckbindung des Patriarchen an das Bischofskollcgium fehlt im
Unterschied zu Art. 3 der ,Verordnung Uuber die Oberste Verwaltung der
Russischen Orthodoxen Kirche* von 1917. Bezuglich des Landcskonzils
wiederholt ein den einzelnen Artikeln des neuen Statuts prédambclartig
vorangcstclltcr Passus zwar die Grundnorm von 1917, es erfolgen dann aber kaum
mehr Prazisierungen: So fehlen Bestimmungen beziiglich der Auswahl der
Teilnehmer (mit Ausnahme der Bischdofe, die von Amts wegen dem Landeskonzil
angehoren). Unklar bleibt auch, wann das Landeskonzil cinzubcrufcn ist, explizit
geregelt ist nur der Fall der Patriarchenwahl. Was uberhaupt normiert wird, steht
systematisch unter Kapitel | ,Der Patriarch". Gemall Art. 7 geschieht die
Einberufung einer Bischofssynode zur Entscheidung wichtiger kirchlicher Fragen
durch den Patriarchen mit Genehmigung der Regierung. Ein Landeskonzil ist
cinzuberufen, wenn auch ,die Stimme des Klerus und der Laien gehort werden
mui3*“52. Von einer periodischen Einberufung ist - mit Ausnahme der ,Praambel”
- keine Rede mehr, sic liegt allein im Ermessen des Patriarchen, bzw. real, der
Staatsmacht. Ausdricklich wird die Konzilscinbcrufung von ,auf3eren Mdoglich-
keiten* abhéngig gemacht. Was darunter zu verstehen ist, macht Art. 1l
hinreichend deutlich:

».In Angelegenheiten, die einer Entscheidung durch die Regierung der
UdSSR bedurfen, tritt der Patriarch mit dem Rat fur die religisen
Angelegenheiten der Russischen Orthodoxen Kirche beim Rat der
Volkskommissare der UdSSR in Verbindung“53.

Ins Auge sticht auch die Streichung der Kontrollgcwalt des Landcskonzils,
wie sie 1917/18 vorgesehen war: Diese lag nun defacto beim ,Rat fur religiose
Angelegenheiten*“. Wie die Bestimmungen zu Patriarchen- und Bischofsamt
verdeutlichen, brachte das neue Statut eine deutliche Akzentverschiebung von
einem demokratisch akzentuierten synodalen Konzept von Kirchcnlcitung hin zu
einer straffen hierarchischen Organisation54 unter staatlicher Lenkung und

51 Zil. n. IIAUIFTMANN' - STRICKER. 767.
>KEbd., 768. Zu den rechtlichen Grundlagen «».tlrchen

LUCHTERIIANDT. Der Sowjetstaat. 146. nahcrh.n zum ..Rat fur rehgiésc Angclcg -~ Co ™", F
The Council for Rcligious AlTairs, in: RAMET. Rcl.gious Pohey. 55-82. J. ANDERSON, 1 ounett ot

S tF£Z= = von ..«5 nicht mehr auf epaah.aler Ebene

zu wéahlen, sondern vom Patriarchen zu ernennen.



54

Kontrolle, wobei diese im markanten Unterschied zum staatskirchlichen System
der zaristischen Zeit durch ein atheistisch deklariertes Regime ausgetbt wurde.
Die bewusst liickenhaft verbliebene Regelung des Kirchenstatus ist Ausdruck der
Abhangigkeit des Landeskonzils von den Direktiven des ,Rates* und reflektiert
seine faktische Ausschaltung als entscheidungsbefugtes kirchliches Kollegial-
organ. Zwischen 1945 und 1988 wurde dann auch nur ein einziges Landeskonzil
(1971) einberufen, und zwar anlasslich der Wahl von Patriarch Pimen (I1zvekov)55.
In der generell hierarchischen Umorienticrung der geschriebenen Kirchen-
verfassung spiegelt sich gleichfalls die reale Situation der Kirche, in der die
staatlichen Machthaber an einem moglichst einfach z,u kontrollierenden kirchlich-
en Apparat interessiert waren, und die Kirchenfihrung ihren Aktionsradius zu
erweitern hoffte56.

Der zweite Abschnitt des Status war der Tétigkeit des HI. Synods gewidmet,
der dritte der Tatigkeit der Bparchien und der vierte den Pfarrgemeinden. Aufdem
Konzil war cs zu Diskussionen Uber die Rolle der Gemeindepfarrer gekommen.
BischofSergij von Kirovograd wies daraufhin, dass es

~Kirchenvorstehcr [gibt], die der Meinung sind, dal? zu ihren Obliegenheiten
nur Gottesdienst und Predigt gehdren, und sich von wirtschaftlicher
Verwaltungstatigkeit distanzieren. Dies ist ein Irrtum [.. ,]“57.

Die endgultige Formulierung vom Art. 35 der ,Satzung* lautete dann:

LAn der Spitze jeder Gemeinde von Glaubigen steht der Vorsteher der
Kirche (= Hauptgeistlichc), der vom Eparchialbischof zur geistlichen
Fuhrung der Glaubigen und zur Leitung des Kirchenpersonals und der
Pfarrei eingesetzt wird*58.

4. Die Gemcindcordnung von 1961

Die Regelung der innerkirchlichen Verhdltnisse und das staatliche
Entgegenkommen wahrend des Zweiten Weltkriegs war vor allem dadurch
bedingt, dass sich die sowjetische Staatsfiihrung angesichts der Herausfor-
derungen des Krieges der Unterstitzung durch die Religionsgemeinschaften
bediente. Nach Stalins Tod besann sich die Fihrung unter Nikita Chruacev wieder
auf die atheistische Zielsetzung der marxistisch-leninistischen Ideologie und

5 LUCHTERHANDT, Der Sowijetstaat, 149, verweist auf schriftiche Umfrageverfahren unter
den Bischofen als Ersatz fur Konferenzen. Zum Landeskonzil von 1971 vgl. P. D. STEEVES, Council
of 1971, Orthodox Church, in: MERR Bd. 6, 43-47.

56 Vgl. .UCIITERHANDT, Der Sowijetstaat, 104 ff.

57 Zit. n. HAUPTMANN - STRICKER, 773; vgl. auch: VASIL'EVA, Vysaéij organ cerkovnogo
upravicnija: hlip://religion.ng.ni/nrinted/nravoslav/2000-08-23/5 organ.html fl .4.20061.

58 Zit. n. HAUPTMANN - STRICKER, 770.



55

leitete eine ,Kirchenreform* ein, die vor allem darauf abzicltc, die Geistlichen aus
der Verwaltung der Gemeinden zu Gunsten staatlich kontrollierter Gemeinde-
Icitungen auszugrenzen, kirchliche Wohltatigkeit und Sozialarbcit zu unterbinden
und Kinder nach Mdglichkeit vom Einfluss der Religion fcrnzuhaltcn. Kleriker
wurden stcucrrechtlich genauso diskriminierend behandelt wie Einzeluntemehmer
und nach festen Satzen bezahlt, um ihre Aktivitat zu senken, kirchlich angestellten
Laien wurden staatliche Soziallcistungcn verweigert.

Die Gemeindereform sollte nach den Vorstellungen der Parteifiihrung durch
die staatlich kontrollierte Kirchenfihrung selbst durchgefiihrt werden, In einem
Beschluss des HI. Synods vom 18. April 1961 wurde der Gemeindeklerus von den
wirtschaftlich-finanziellen Agenden entbunden und auf die geistliche Leitung der
Pfarre und die liturgischen Aspekte beschrankt. Die Bischofssynode von 1961
bestatigte diesen Beschluss und entschied fur eine Novellierung von Abschn.
decr ,Satzung“ der ROK uber die Pfarrgemcindcn5". Damit hatte die verénderte
Gerncindcordnung den Pfarrer in deutlicher Abkehr von den Zentrali-
sierungstendenzen von 1945 zu einem bloRen ,Kultdiener* in Abh&ngigkeit von
c>nem zwanzigkopfigen Laiengremium degradiert. Diesem - in der Praxis nicht
selten von Personen, die offenkundig gegen kirchliche Interessen agierten,
unterwanderten — Organ kam sowohl die Wahl des Geistlichen als auch die
Genicindclcitung zu60.

5. Das Statut von 1988

Als sich der Aktionsradius der Kirchenfihrung unter Président Gorbaccv
mafgeblich verbesserte6l, artikulierte sich ein dringendes Bedirfnis nach Revision
sowohl des Statuts von 1945 als auch der Gcmcindeordnung von 1961. Im
Kontext der Feiern zum tausendjahrigen Jubildum der Taufe der Rus wurde cs
maglich, fur 6.-9. Juni 1988 ein Landeskonzil cinzubcrufen, das ein neues Statut

verabschiedete, was Erzbischof Kirill von Smolensk und Vjasma damit
begrundete, dass

50 Val. iMV 1961. Nr. 8, 15-17; dt. Ubers, in HAI1IPTMANN - STRICKER, 824-827.
Beschlossen wurde auRerdem der Beitritt zum Wcllkirc enjj’* j h-Ortliodoxen Kirche. 18. Juli 1961,

““ Vgl. nuherhin C. PATOCK. Bischofssynode der Kuss,.

,n: entkirchliche Studien 11 (1962) 27-42. hier: 3 ; in; F- B. SH1RLEY Jr. - M.
61 Vgl. etwa S. I>. RAMET, Gorbachev's Reform* and “shington 1989, 279-295.
ROWE (Hg). Candle in the Wind. Religionin *=Sov.etUn Cerkvi*“ (Moskau 1989);
e Veroffentlicht als ,Ustav_ob upravlienn RusskJ Matcrla?y> Moskau 1990 24-49,
~gedruckt in: Pomestnyj Sobor Russkoj MustDSaJdlim (15.1.2006). Fur etne
elektronisch abrufbar; httn://ortho-nis n|/I||Ic.s4ustory.’\. urtho(iox Church, in MF.RR Bd. 6,
vollstandige engl. Ubers siehe P.l). STEEVES. Counc.] «——= —#F 235-241, abgedruckte Text
41-7S, hier. 51-74. Der in STRICKER, Ru*skaja Iravosavnaj C ofRuss. 11g. v. Kirchcnam.
'vie auch die dt. Ubers, in: Celebration ol Ute Millennium o chlichcs AuRcnamt). Hannover 1988
ucr Evangelischen Kirche in Deutschland. Hauptabteilung ( berucksichtigen nicht die

<= Informationen aus der Orthodoxen Kirche, Sondernummer uj,
letzten Anderungen durch das Konzil.



56

~die unter Verhéltnissen der Kriegszeit eilig verfasste, .Satzung’ (angenom-
men 31. Jéanner 1945) nicht in ausreichendem Ausmald die in der Orthodoxie
allgemein ublichen Gesetze enthélt, welche das System der Kirchcnleitung
regeln, und weil sic keine klare Vorstellung von den Rechten, Pflichten und
der Verantwortung sowohl der obersten Hierarchie, als auch des einfachen
Klerus und der Laien gibt. Diese .Satzung’ wurde wegen ihres fragmen-
tarischen Charakters und wegen ihrer Unvollstandigkeit stets als vorlaufig
betrachtet*63.

Die Formulierung des neuen - vom Rat fur religibse Angelegenheiten vorweg
abgcscgncten - Statuts erfolgte

»~auf Grundlage der kanonischen Regeln, in kontinuierlicher Anbindung an
die Gesetzgebungs-Akte des Konzils von 1917/18, unter Beriicksichtigung
der in unserer Kirche ausgelibten Praxis und der Rcchtsgcwohnhciten, in
grundsatzlicher Ubereinstimmung mit den Statuten anderer orthodoxer
Kirchen und den geltenden staatlichen Gesetzen entsprechend*64.

Die Konzilsrcdc von Erzbischof Kirill stellt das Bemiihen um ein neuerliches
AnknUpfen an das Landeskonzil von 1917/18 heraus: Die ,gesamte Struktur der
Leitung der orthodoxen Kirche soll von oben bis unten auf dem Prinzip der
Konziliaritdt aufgebaut sein, denn in der Orthodoxie gibt cs keinen anderen
Grundsatz zur Strukturbcstimmung®65, wenngleich der Erzbischof cinrdumt, dass
der ,vorliegende Entwurfnoch fern davon ist, vollkommen zu sein“66.

Die ,Allgemeinen Bestimmungen* des Statuts von 1988 beschreiben die
erneuerte Kirchenstruktur in ihren Grundzugen: Landeskonzil, Bischofskonzil und
Heiliger Synod mit dem Patriarchen als Haupt bilden die ,obersten Organe der
kirchlichen Gewalt und Verwaltung“ (Art. 5). Eine Rickbesinnung auf das
Softor/KM/-Prinzip zeigt sich in den Bestimmungen zum Landeskonzil. Dieses
nach Bedarf, zumindest aber einmal in funf Jahren67 einzuberufende68, aus

Eparchial- und Vikarbischdéfen sowie gewahlten Vertretern von Klerus,

41 Erzbischof KYRILL v. Smolensk und Wjasma [Gundjaev], Statut der russisch-orthodoxen
Kirche [= Konzilsrcde anlasslich der Vorstellung des Entwurfs des neuen Statuts], in: STIRNEMANN
- WILFLINGER, Tausend Jahre Christliche Rus’, 432-437; hier: 432; russ. Text der Rede in:
Pomestnyj Sobor Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, Moskau 1990, 377-381.

M Erzbischof KYRILL v. Smolensk und Wjasma [GundjaevV], Statut, 437; vgl. zum neuen Staut
auch CYPIN, Cerkovnoc Pravo, 255 (T.

45 Erzbischof KYRILL v. Smolensk und Wjasma, Statut. 437.

44 Ebd.

47 Im Statutenentwurf war zunachst noch von einer Einberufung mindestens alle 10 Jahre die
Rede.

4" Das Zivilstalut der Russischen Orthodoxen Kirche von 1991 sieht auch die Einberufung durch
das Bischofskonzil vor. Faktisch hat seit 1988 freilich nur mehr einmal — anléasslich der am 7. Juni
1990 erfolgten Wahl von Aleksij (Ridiger) zum Patriarchen — ein Landeskonzil stattgelunden.



57

Moénchtum und Laien zusammengesetzte Organ ist ,die hochste Autoritat im
Bereich der Glaubenslehre, der kirchlichen Verwaltung und der kirchlichen
Gerichtsbarkeit — gesetzgebende, vollziehende und gerichtliche Gewalt
(Abschn. 1, Art. 4, 5, 8, Abschn. Il, Art. 1, 5, 6, 7). Damit weist das Statut von
1988 vor allem Parallelen mit den Kirchenverfassungen der Bulgarischen und der
Polnischen Orthodoxen Kirche sowie der Orthodoxen Kirche der Bohmischen
Lander und der Slowakei auf. In allen diesen Kirchen ist ein oberstes Organ mit
Laienbeteiligung vorgesehen, dem grundsatzlich auch in kanonischen Belangen
und Glaubensfragen Entscheidungsgewalt zukommt.

In der Periode zwischen den Landeskonzilien liegt nach dem Statut von 1988
die legislative, vollziehende und judiziclle Gewalt beim Bischofskonzil (gebildet
aus den Eparchialbischdfen und jenen Vikarbischéfen, die synodalen Institutionen
oder geistlichen Schulen vorstchen), in Intcrimspcrioden zwischen Landes- und
Bischofskonzilien70 beim Heiligen Syndd (bestehend aus funf stdndigen®und finf
alternierenden Mitgliedern plus dem Patriarchen als Vorsitzenden ). Dem
Landeskonzil steht aberjeweils die abschlielende Bestatigung und gegebenenfalls
Abéanderung von Beschliissen zu.

_Die Position des Patriarchen im Episkopat wurde als Ehrenvonang
bestimmt, er ist sowohl dem Landes- und Bischofskonzil rechenschaftspflichtig.
Insbesondere stehen ihm Einberufung und Vorsitz sowohl hinsichtlich des
Bischofs- und des Landeskonzils als auch hinsichtlich der Sitzungen des Heiligen
Synods zu.

Die kirchlichen Organe auf Eparchialcbene sind der amtierende Bischof mit
der Eparchialversammlung und dem Eparchialrat, auf Gecmcindeebene schliel3lich
der Vorsteher mit der Gemeindeversammlung und dem Gemeinderat. Die Abkehr

ven der staatlich oktroyierten Gemeindcordnung von 1961 ist deutlich.

b- Ergdnzungen und Modifikationen des Statuts von 1988

Wie aus der Konzilsrcdc von Metropolit Kirill deutlich wurde, war man sich
ei der Erarbeitung des Statuts von 1988 durchaus im Klaren, dass zum gegebenen

Heil Die Trager der kirchlichen Gerichtsbarkeit sind nach Art. 8 Landeskonzil, Bischofskonzil,
e”ger Synod und Lparchialrate.

j Das Bischofskonzil ist vom Patriarchen und dem Heiligen Synod mindestens einmal in /

..hren einzuberulen, als auBerordentliches Konzil auch auf Verlangen des Patriarchen und des
~Higen Synods sowie von 1/3 der Mitglieder. Wie beim Landcskonz.'wurden a=——~ er h*'nS‘uhIl,C™

dcr Frequenz noch im letzten Moment Korrekturen am Statutenentwurf der nur ein
mflindestens funfjahriges Zusammentreten des Bischofskonz,Is beinhaltete ~«hrend 1917/18 «ne
m-Synode der Hierarchie" nur fur eine beschrankte Anzahl von Féllen *"gesehen war und d“ “‘m Statut
v°n 1945 vorgesehene Bischofskonzil in der Zeit bis 1988 nur zweimal tagte.st es nur.als ein
'fgclméanig tagendes Organ mit vergleichsweise weit reichenden Kompetenzen konzipiert, auch

cm Landeskonzil die Letztentscheidung Vorbehalten wurde. als cerhsies

~ Durch die Exarchatsordnung von 1990 zu Gunsten des Metropoliten .
mMandiges Mitglied modifiziert; aus Grunden der (vom Statut von 2000 wieder aufgegebetacn) Ptintal

«hielt der Heilige Synod auBerdem ein weiteres alternierendes Mitglied aus dem Kreis der
'-Parchialbischéfc.



58

Zeitpunkt noch nicht alle Fragen optimal gelést werden konnten. Hand in Hand
mit der politischen Neuordnung der (ehemaligen) Sowjetunion ging der Erlass
einer als eigener Abschn. in das Statut eingefligten Exarchatsordnung’” (1990) und
eines Zivilstatuts (1991), mit dem die Kirche auf das sowjetische Rcligionsgcsetz
von 1990 reagierte’3, welches die Registrierung kirchlicher Einrichtungen als
juristische Personen ermoglichte’4 * *

1994 erganzte schlie3lich das Bischofskonzil der ROK Kap. VIII des Statuts

von 1988 um einen Passus bezlglich des Status der kirchlichen Bruder- und
Schwesternschaften (Art. 8a'5, entspricht fast wortlich Art. 11, Abschn. XI des

Statuts vom August 2000).

Am i 1. April 2000 wurde die ROK entsprechend dem neuen Rcligionsgcsetz
von 1997'6 an Hand des Uberarbeiteten zivilen Statuts neu registriert77.

I11. Das (interne) Statut von 2000

Das aktuelle (interne) Statut der ROK (Moskauer Patriarchat)78 wurde
gemeinsam mit einer Erklarung zur Okumenischen Standortbestimmung
(,Okumenekonzeption*)79 und der sog. ,Sozialkonzeption“80 im Zuge des

‘12.MP 1990, Nr. 5, 9; 12; engl, in der Parallelausgabe: The Journal ofthe Moscow Patriarchate
1990, Nr. 5, 9; 12; in dt. Sprache vollstandig veroffentlicht in: Stimme der Orthodoxie 1990, Nr. 5, 6-8.
Die WeiRRrussische Orthodoxe Kirche hatte schon 1989, also vor Annahme dieser Bestimmungen
tpolozenie), den Status eines Exarchats erhalten.

** Vedomosti Verchovnogo Soveta SSR 1990, Nr. 41, Pos. 831. Vgl. O. LUCHTERIIANDT,
Das sowjetische Rcligionsgcsetz vom 1. Oktober 1990, in: Osterreichisches Archiv fur Kirchenrecht 39
(1990) 309-341 (dt. Ubers, des Gesetzes: 328-341).

7 ZMP 1991, Nr. 10, 11-13; engl, in der Parallelausgabc: The Journal of the Moscow
Patriarchate, 7-15.

> Vgl. 2.MP 1995, Nr. 12,5 (Pkt. 17).

71 Russ. Text des Gesetzes in: Sobranie zakonodatel'stva Rossijskoj Federacii Nr. 39, 29.9.1997,
7666-7678, dt. Ubeis. in: Osteuropa. Zeitschrift fur Gegenwartsfragen des Ostens 48 (1998) A 274 - A
286. Art. 11 verlangt ftir die Registrierung einer religiosen Organisafton die Vorlage ihres Statuts im
Rahmen der zivilen Gesetzgebung. Diese Aufgabe erfillt das zivile Statut.

77 Obwohl vor der ROK schon uber 50 religibse Organisationen entsprechend dem
Religionsgesetz von 1997 registriert waren, Uberreichte der Justizministcr Patriarch Alexij 11. die ftir
die ROK reservierte Urkunde Nr. 1.

78 Ustav Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, vcroffentlieht in: Informacionnyj Bjulleten'. Otdel
vncéanich cerkovnych svjazej Moskovskogo Patriarchata 2000, Nr. 8, Special'nyj vypusk, [Ustav
Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi), 5-51 bzw. Jubilcjnyj Archicrcjskij Sobor Russkoj Pravoslavnoj C'erkvi
Materialy; Moskau 2001, 411-450; abrufbar auch von der offiziellen Website des Moskauer
Patriarchats: http://www.mospat.ru/index.i)lm?mid=88&Int;ml (27.2.2006); hier auch in der offiziellen
engl. Ubers.: http://www.mosnal.ru/indcx.i)hp?tnid 88 (27.2.2006V

11 Woértlich: ,,Grundlagen der Prinzipien zwischen der Russischen Orthodoxen Kirche und den
Andersglaubigen [i.S. v. ,Christen anderer Konfessionen"]"; russische Fassung: 2MP 2000, Nr. 10,
22-30; online: http:/Avww.mosnal.ru/indcx.nhi)?mid=91&Ing=0: offizielle engl. Ubers.:
http://www.mosnai.iu'indcx.php?mid 91 (27.2.2006); auszugsweise dt. Ubers.: Orthodoxie aktuell
2000, Nr. 9, 6-15 (N. THON) und G2W 29 (2001), Nr.l, 14-19 (G. STRICKER). — Vgl. Th. M.
NEMETH, Eine Kirche nach der Wende. Die Ukrainische Griechisch-Katholische Kirche im Spiegel

ihrer synodalen Tatigkeit (Kirche und Recht 24), Freistadt 2005, 168 ff; J. OELDEMANN, An der


http://www.m
http://www.mosnal.ru/indcx.i)hp?tnid_88
http://www.mosnai.iu'ind

59

Jubildumsbischofskonzils (13.-16. Oktober 2000) beschlossen. Zunéachst noch als
Landeskonzil geplant, wurde dieses relativ kurzfristig zur ,Bischofssynode
.heruntergestuft’“®t. Wie Nikolaus Thon betont, lagen die Grinde

-einmal im organisatorischen und finanziellen Bereich, aber auch wohl darin,
dass man in der Kirchenlcitung gewisse Probleme eher in der mit rund 150
Teilnehmern Uberschaubareren Versammlung allein der Bischofe fur losbar
hielt als in dem deutlich grél3eren und durch die Vertreter von Klerus,
Laienschaft und Kldstern auch weniger homogenen Gremium eines

Landeskonzils“g2. * * *

Damit konnte die Annahme des neuen Statuts auch nur vorbehaltlich seiner
Bestatigung durch ein nachfolgendes Landeskonzil erfolgen. Das Statut des
Jubilaumskonzils ist aber nach Bestimmung (opredetenie) des ,Geheiligten
Bischofskonzils* bereits mit der Annahme durch dasselbe als in Geltung
befindlich zu betrachten (1)83. Es wurde weiters bestimmt, das ,Zivilstatut der

und alle zivilen und inneren Statuten ihrer kanonischen Einheiten mit
diesem Statut in Entsprechung zu bringen* (2), das neue Statut durch Versendung
und Publikation in der kirchlichen Presse hinreichend bekanntzumachen und an
den geistlichen Schulen der ROK in der Lehre zu berucksichtigen (3). Schlief3lich
Wurdc dem HI. Synod die Ausarbeitung der im Statut vorgesehenen neuen

Schwelle zu einem vertieften Dialog. Eine Stellungnahme zur Okumene-Erklarung der
B'schol'ssynodc der Russischen Orthodoxen Kirche vom August 2000, in: 6kumenische Rundschau 50
(2001) 178-190. .. ,

Russische Fassung: Inlbrmacionnyj BjulletenV Otdel vncSn ch cerkovnych svjazej
~oskovskogo l'atriarchata 2000, Nr. 8, Spccial'nvj vypusk. [Osnovy social noj konccpcii Russkoj
~voslavnoj Cerkvi], 5-105; Jubilcjnyj Archierejskij Sobor Russkoj PravosUvnoj terkv, Matcnaly,
«mMIO. online: http://www inospal T'ir"™*' rhp’mid"90&Ing-0; pfr.z.elle engt tftrers
~Oyww.mosnal.ni/index.nhp?mid~90 (27.2.2006); kommentierte dt. Ubers: J. "1ESINO - R
BERTZ (Hg). Resskaja Pravoslasnaja CerkoV Die Gnmdlagen der Soz.aWok.nn der Russisch-
°rthodoxcn Kirche: dt. Ubersetzung mit Einfuhrung und Kommentar, Sankt Augustin -001 Der hur
verwendete Begriff ..Sozialdoktrin® wurde allerdings (insbes. von Vertretern des Okumenischen
Matriarchats) kritisch kommentiert, da nicht eine einzelne orthodoxe Kirche allein Uber doktrinéare
'rgen entscheiden kénne. Dt. Ubers, auch in: Stimme der Orthodoxie -000. Nr. 4, 14--6 -001. Nr.
?°-37; 20Cl, Nr. 2. 23-39; 2001, Nr. 3, 13-24; sowie auszugsweise in: Orthodoxie aktuell -O0O0 Nr. ),
16-J<> - Vgl. den Vortrag des Metropoliten Kirill von Smolensk bei der Tagung uUber die Grundlagen
** Sozi.lkonzep.ion der Russischen Orthodoxen Kirche (Wien. OstcrrcchJ”™0.9 03) cumpaica -6
(November 3, 2003) hUnV/orth.xloxcumoc oru/pauc-'14;26.a.sii (10.3-006). J. WASMUIIL
Sozialethik in der Russisch Orthodoxen Kirche der Gegenwart (- Vortrag fur. Junges |onim

Orthodoxie, 7.-9. Juni -002).
14 207,104/search’.,g=cache:OwAKUCcIIIFMOJ:vsww.j4ryl.dIXiu*V3002_ wasmulh _1?>Vj.Kjh

+-""_deid<(»K pdl * | andcskon/il * Russische - kireheAU. Si£&AI .u.'ut,sIn.-sy... + (J 1 gl

s " N. TIHON, Die wichtigsten Beschlisse der Jubllaums—Blschofssynode der Russischen

-'rthodoxen Kirche: hiin://kokid.de/nachrichtcn/2000/a00I 1-01.htm (10.3.2006).

Die Bestimmung ist im Volltext abrufbar von der offiziellen Website der orthodoxen
*"zyklopudic: hHp://www.pr:ivpsinvie.m/ncwVsobor/I9.htm (18.5.2006).


http://www_inospal

60

Satzungen (Polozenie) Ubertragen - die Satzung lber das Kirchcngcricht84, die
Satzung Uber Kldster und Ménche und die Satzung tber Kirchliches Eigentum (4).

Materiell handelt es sich beim Statut des Jubildumskonzils in weiten Teilen
um eine Adaption des Statuts von 1988, allerdings mit deutlichen Akzent-
verschiebungen in der zu Grunde liegenden Gesamtkonzeption von Kirchcn-
leitung. Der augenfélligste Unterschied zwischen den beiden Statuten liegt in der
Starkung des hierarchischen Elements. Es kam zur maf3geblichen Verlagerung von
Kompetenzen vom Landekonzil aufs Bischofskonzil und zu einer vollstandigen
Umorganisation der Gerichtsbarkeit (Kap. VII), in deren Folge nunmehr Laien
nicht mehr an der judiziellen Gewalt partizipieren. Auch auf eparchialer Ebene
kdénnen nur Kleriker als Richter berufen werden.

Eine weitere deutliche Veranderung gegeniiber dem Statut von 1988 ergab
sich durch die Gewahrung von Autonomicrcchtcn an die Ukrainische (1990),
Lettische, Estnische und Moldawische Orthodoxe Kirche (1992) im Zuge der
politischen Ausdifferenzierung der ehemaligen UdSSR. Damit wurde ein eigener
Abschnitt (Kap. VIII) uber die ,Selbstverwalteten Kirchen* notwendig.

1. Aufbau
Das neue Staut gliedert sich wie folgt in 17 Hauptkapitcl:
l. Allgemeine Bestimmungen

Il. Das Landeskonzil (engl. ,, The Local Council)
1. Das Bischofskonzil

V. Der Patriarch von Moskau und ganz Russland
V. Der Heilige Synod
VI. Die Moskauer Patriarchie und die synodalen Abteilungen
VII. Das Kirchliche Gericht
VIII. Die Selbstvcrwalteten Kirchen
IX. Die Exarchate
X. Die Eparchicn
1. Der Eparchialbischof
2. Die Eparchialversammlung
3. Der Eparchialrat
4. Die Eparchia!Verwaltung und andere cparchialc Abteilungen
5. Die Dekanate
XI. Die Gemeinden
1. Der Vorsteher
2. Der Klerus
3. Die Gemeinde

M Vgl, zum Stand der Implementierung der Bestimmungen Uber die kirchliche Gerichtsbarkeit
Abschn. I1l. 6.



61

4. Die Gemeindeversammlung
5. Der Gemeinderat
6. Die Revisionskommission
XII. Die Kloster
X, Die geistlichen Lehranstalten

XIV. Kirchliche Einrichtungen im ferneren Ausland

XV.  vermégen und Geldmittel
XVIL. Uber die Pensionsversorgung
XVII.  Uber Anderungen des vorliegenden Statuts

2- Allgemeine Bestimmungen

Die in Art. | der ,LAllgemeinen Bestimmungen“ vorgenommene
Umschreibung der Russischen Orthodoxen Kirche als ,aus n d'
bestehende autokcphale Landeskirche, d.c m.t den Ubngen orthodoxen
Landeskirchen in der Einheit der Glaubenslehre, der *"d

kanonischen Gemeinschaft steht*, ist aus dem Statut von 1988

2 erweitert die Aufz&hlung der kirchlichen Abteilungen und E'nr,chtun8«" * pd'e
Bruder- und Schwesternschaften, Ausbildungsdauer, u'd ,OK
Achtungen. Art. 3 benennt die Staaten, die als kanonisches Territorium der ROK

auch die Maoglichkeit des — <o a2
Propste,en, Pfarrgemeindcn, Klostern usw. aullerhalb d~ kanon'Schen

Territoriums der ROK vor. lhre Aktivitaten werden von dersynodalen Abte.hing
ftr kirchliche AufRenbeziehungen geleitet (vgl. Kap. XV ) J?. (

handelt es sich offensichtlich um Eparchicn in Territorien, die nicht as
kanonisches Territorium einer anderen orthodoxen Landeskirche angesehen
werdeng?.

Die Aufzéhlung der rechtlich relevanten Grundlagen fir das Wirken der
JOK (Schrift, Uberlieferung, Kanoncs und Regeln der Apostelmcmsche

Konzile und Lokalsynodcn, Kirchenvéater, Landcskonzile, Statut) in Art. 4 wurde

*I Auch im Sinne von multiethnisch zu verstehen.

Russland, Ukraine, WeiRrussland, Moldawien, Aserbaidschan, Kasachstan, K|rg|3|en
Neuland Litauen, Tadschikistan, Turkmenistan, Usbekistan und Estland; zur viel diskutierten Prége
es »kanonischen'rerritoriums" vgl. aus russischer Sicht z.B. BischofHilarion (ALPEYEV), La notion
u territoire canonique dans la tradition orthodoxe, in: Europaica 59 (2005), abrulbar unter
~Maahodoxeurone ore/naee/14/59.aspx (6.3.2006); DERS., One City - onc Bishop - one: Church.
tie Principle ofCanonical Territory and the Appearance of ,Parallel Hicrarchics", a.a.0. 84 (2006):
j-BRI"orthodoxeumne.nrg/nrinl/14/84.aspx#S (6.3.2006); fortgesetzt unter dem Titel ,The Canon.cal
‘erritories of the Local Orthodox Churches”, a.a.0. 85 (2006): hitp://orthydoxeurope org/pnnt
NS _asixff3 (6.3.2006); fortgesetzt unter dem Titel ,The Practical Application of the Principle ot

Lanonical Territory", a.a.0. 87 (2006): liitn://onhodoxeurone.ora/|innt/14/87.aspx. (6.3.2006).

7 Unbericksichtigt bleibt der generelle Anspruch des Okumenischen Patriarchats auf die
Orthodoxe Diaspora.



62

um Beschlisse der Bischofskonzile, des Heiligen Synods sowie patriarchale
Verfugungen erweitert. Die Klausel ,unter Achtung und Einhaltung der im
jeweiligen Land bestehenden Gesetze* wurde an den Anfang geschoben.

Normen, die sich mit der staatlichen und o6ffentlichen Stellung der ROK
befassen, wurden in Art. 5, 9 und 10 erganzt. Art. 5 verweist darauf, dass die ROK
als juristische Person in Form einer ,zentralisierten religiésen Organisation
gemal dem Religionsgesctz von 1997ss registriert ist. Die Moskauer Patriarchie8d

und andere ,kanonische Einheiten* (russ. kanonideskie podrazdelenija; engl.
units) werden in der Russischen Fdderation als zentrale bzw. lokale religiose
Organisationen90 registriert, wahrend die kanonischen Einheiten in anderen
Staaten in Ubereinstimmung mit den Gesetzen der jeweiligen Staaten als
juristische Personen registriert werden.

Nach Art. 9 kdnnen sich kirchliche Amtstrdger und Bedienstete hinsichtlich
Fragen des inneren Lebens der Kirche weder an Organe der weltlichen Macht
noch an zivile Gerichte wenden. Art. 10 untersagt kirchlichen Einrichtungen
politische Tétigkeiten sowie das Uberlassen von R&umlichkeiten zu politischen
Zwecken.

Art. 6-8 der ,Allgemeinen Bestimmungen“ umschreiben die zentralen
innerkirchlichen Organe: Wie im Statut 1988 gelten auch nach Art. 7 des neuen
Statuts das Landeskonzil, das Bischofskonzil und der Heilige Synod mit dem
Patriarchen an der Spitze als ,oberste Organe der kirchlichen Gewalt und
Verwaltung®. Allerdings fallen bereits hier beachtliche Anderungen ins Auge,
insbesondere die explizite Charakterisierung der ROK als ,hierarchisch*
hinsichtlich ihrer Verwaltungsstruktur (Art. 6).

** Als ,Religidse Organisation* wird eine freiwillige Vereinigung von Burgern der Russischen
Foderation oder anderer Personen anerkannt, die stdndig und legal aufdem Territorium der Russischen
Foderation leben und zwecks gemeinsamen Bekennens und Verbreitens ihres Glaubens in der
gesetzlich festgelegten Weise als juristische Person registriert wurden (Art, 8, Abs. | des Gesetzes Uber
Gewissensfreiheit und religidse Vereinigungen); als ,Zentralisierte religibse Organisation” gilt eine
religiose Organisation, die entsprechend ihrem Statut aus nicht weniger als drei lokalen religiosen
Organisationen besteht (Art. 8, Abs. 4). ,Zentralisierte religiose Organisationen®, die aus ,Lokalen
religiésen Organisationen" in zwei oder mehr ,Subjekten der Foderation* bestehen, werden durch die
foderalen Justizbehdérden registriert (Art. 11, Abs. 3).

M Der russische Originaltext unterscheidet zwischen Patriarchat " und ,, Patriarchija ™ (hier mit
,Patriarchie" wieder gegeben, gemeint ist der Verwaltungsapparat des Moskauer Patriarchats); in der
offiziellen engl. Ubers, wird diese Differenzierung nicht durchgehalten; es wird einheitlich
,Patriarchate* verwendet.

90 Als ,Lokale religiose Organisation* wird eine ,Religidse Organisation* anerkannt, die aus
nicht weniger als zehn Mitgliedern besteht, die &lter als 18 Jahre sind und in der gleichen Gegend oder
standig in einer stadtischen oder landlichen Siedlung leben (Art. s, Abs. 3 des Gesetzes Uber
Gewissensfreiheit und religiose Vereinigungen). ,Religidse Organisationen* kdnnen auch von
LZentralisierten religiosen Organisationen® gegrindet werden (Art. 8, Abs. e).



63
3- Kompetcnzverlagerungcn vom Landes- zum Bischofskonzil

Die Umschreibung des Landcskonzils als ,die hdchste Autoritat im Bereich
de Glaubenslehre und der kanonischen Ordnung“ (Kap. Il, Art. 1) ohne
Festlegung einer Mindestfrequenz evoziert Erinnerungen an das Statut von 1945
Von allen Verdnderungen am Statut von 1988 fallt am meisten ins Auge, dass die
gerade erst eingefuhrte Funfjahresfrist, in der das Konzil mindestens einzuberufen
'st, ersatzlos gestrichen wurde. Unabdingbar erscheint eine Einberufung wieder
nur als Wahlsynode fiir einen neuen Patriarchen (vgl. Kap. 11, Art. 5, lit. O.
Faktisch wurde seit der in Folge des Todes von Patriarch Pimcn notwendig
gewordenen Wahlsynode auch kein weiteres Landeskonzil mehr einberufen,
sodass eine entsprechende Bestétigung des aktuellen Statuts ausstcht.

Hinsichtlich strittiger Entscheidungen wurde ihre Ablehnung durch den
Episkopat deutlich vereinfacht: Die Zuriickweisung soll nun bereits durch
einfache Mehrheit der Bischofe (1988: 2/3) erfolgen kdnnen. Von der Vereinigung
der klassischen Gewaltentrias beim Landeskonzil wurde abgegangen. Die in Kap.

Art. 5 angefiihrten Kompetenzen des Konzils beschrédnken sich auf
Gesetzgebung und Verwaltung. Im Unterschied zu allen bisherigen Statuten
wurde dem Landeskonzil92 keinerlei gerichtliche Kompetenz mehr eingeraumt .

An das Bischofskonzil fielen folgende - vom Statut 1988 noch dem
Landeskonzil zugewiesene — Kompetenzen (Kap. Ill, Art. 4):

e Die Errichtung und Aufhebung von Organen der kirchlichen Verwaltung
(lit. q)

 Die Festlegung der Verfahrensordnung fur alle kirchlichen Gerichte (lit.
r

- Die Bestatigung kirchlicher Auszeichnungen (lit. t)

Die Bestimmung des Status von 1988, wonach dem Landeskonzil die
Erlassung prinzipieller Beschlisse zu Fragen des Verhéltnisses mit anderen
orthodoxen Kirchen und nichtorthodoxen Konfessionen zukommt, fehlt im neuen
Statut. Die Aufrechtcrhaltung der Beziehungen zu den anderen orthodoxen
Kirchen steht neben dem Heiligen Synod nunmehr auch dem Bischofskonzil zu

(lit. i).

" D>» d. Einbcnifim, hrf— =——=
kan|> es auch vom Patriarchen (dem Locum tenens) und dem H o

>2 Wie auch dem HI. Synod. vorgesehen: Das Eparchialgericht, das
Als. neue Igenchtllche Instanzen sind nun b Mo Ilchkelt eines abschlleBenden
Resamtkirehliche Gericht und das Gericht des Blschofskon2| . Bischofskonz.il vorgelcgt

Kleinlichen Urteils des Landeskonzils Uber Angelegenheiten, die vom
wurden, besteht nicht mehr.



64
Neu hinzugekommen sind folgende Kompetenzen des Bischofskonzils:

« Die Bestimmung der Art der Beziehungen zu staatlichen Organen (lit. h)
e Die Bestatigung der Ordnung des Besitzes und der Nutzung des
Vermégens der ROK und der Verfuigung uber dieses (lit. 1)

e Die Errichtung, Reorganisation und Auflésung von Selbstvcrwaltetcn
Kirchen und Exarchaten% (lit. j)

Weiters steht dem Bischofskonzil nunmehr auch das Urteil ber dogmatische
und kanonische Vergehen des Patriarchen zu (Kap. IlI, Art. 5).

Eine ausdrickliche Rechenschaftspflicht des Bischofskonzils gegentiber dem
Landeskonzil ist entfallen. Wahrend 1988 dem Landeskonzil noch generell die
Bestéatigung der Entscheidungen des Bischofskonzils zukam, ist nunmehr nur die
abschlieBende Genehmigung von Fragen der Glaubenslehre und des kanonischen
Aufbaus betreffenden Entscheidungen des Bischofskonzils dem Landeskonzil
verblieben (Kap. Il, Art. 5, lit. d). Auch der Heilige Synod ist nur mehr dem
Bischofskonzil gegenuber verantwortlich (Kap. V, Art. 2). Damit wurde das
nunmehr mindestens alle vier Jahre (nach dem Statut von 1988: alle zwei Jahre)
einzuberufende Bischofskonzil auf allen Ebenen deutlich aufgewertet, im
judizicllen Bereich als letztinstanzliches Gericht wie auch als einziges fur
Gerichtsverfahren gegen den Patriarchen zustdndiges Gericht, aber auch
hinsichtlich seiner legislativen Kompetenzen. Es ist jetzt insbesondere auch
zustandig fur die Verabschiedung des Statuts (Kap. 11, Art. 4, lit. b).

Diese massive Kompctcnzvcrlagcrung ist wohl nicht einfach monokausal zu
interpretieren: Bei der Aufgabe der Forderung nach mindestens funfjahriger
Abhaltung von Landeskonzilien und der Umorganisation der Kompetenzen haben
sicher nicht nur ckklesiologische Erwégungen wie das Bemiihen um eine starkere
RUckbindung an die episkopale Ausrichtung der alten kanonischen Tradition95,
sondern genauso lebenspraktischc Erfahrungen mit dem enormen organi-
satorischen wie auch finanziellen Aufwand, den ein Landeskonzil darstcllt, eine
Rolle gespielt. Dennoch erscheint cs auf dem Hintergrund des Statuts von 1988
beachtlich, dass man es bislang offensichtlich nicht einmal fur notwendig erachtet
hat, dessen gravierende Veranderungen durch ein neuerliches Landeskonzil
absegnen zu lassen. Kirchenintern wurde durchaus Kritik am neuen Statut laut. So
sah etwa der kurzlich verstorbene Londoner Erzpricstcr Sergej Hackel (f
9.2.2005) in der Abwertung des Landcskonzils wie auch in der Verringerung der
Mindestfrequenz fur Bischofskonzile eine Starkung der Macht des Synods: Es* S.

** Siehe naherhin weiter unten, Abschn. 111.4.

n Im Vorfeld des Jubililumskonzils wurden Stimmen laut, die darauf hindcutcn, dass die
Kirchenleitung der ROK mit der Begriindung, die 6kumenischen Konzilien hétten nur bischéfliche
Teilnehmer gekannt, sogar die vollige Abschaffung des Landeskonzils in Erwagung gezogen hat. Vgl.
S. GAKKEL' [HACKEL], Patriarchalnye porjadky v Kusskoj Pravoslavnoj Ccrky, in: Vcstnik
russkogo christianskogo dviacnnja 2000, Nr. 18 I/111, 240-254, hier: 250 f.



65

zeige sich hier eine Steigerung der bereits im Statut von 1988 vorhandenen
autoritaren Tendenzen und ein weiteres Abricken vom Sobornost-Prinzip des
Landcskonzils von 1917/18%.

LDas alles kann zur Verzerrung der wirklichen kirchlich Hoffnungen fuhren.
Eine autoritdre Struktur, oder, noch schlimmer, ein autoritarer Geist
erniedrigen die Wurde des Volkes Gottes, wo es auch sein mag. Wéhrend die
bislang kaum bemerkbare Konziliaritdt (sobornost’) diese Wiuirde nur
verteidigen, vertiefen und stitzen kdnnte. Weil es diese Unterstitzung nicht
gibt, wurden viele Suchende, die zur Kirche kamen, enttauscht, legten ihre
nominelle Orthodoxie ab und fithren ihre Suche auf3erhalb dieser fort

4- Selbstverwaltete Kirchen und Exarchate

Kap. VIII des Statuts ist den mit Autonomicrcchten ausgestatteten Kirchen in
den Staaten der ehemaligen UdSSR gewidmet98,*die die ROK als ihr ,kanonisches
Territorium* betrachtet. Die entsprechenden Kirchen werden als , Sclbstverwaltete
Kirchen* (russ. samoupravljaemye Cerkvy, engl. Self-governing Churches)
bezeichnet. Einen entsprechenden Status besitzen derzeit die Ukrainische
Orthodoxe Kirche, die Lettische Orthodoxe Kirche, die Estnische Orthodoxe
Kirche und die Orthodoxe Kirche von Moldova.

Die ausdruckliche Bezeichnung als ,,autonome Kirche blieb bislang
Kirchen auf3erhalb des kanonischen Territoriums der ROK reserviert . Abgesehen
ven der gesamtorthodox als autonom anerkannten, an Konstantinopcl
angcbundenen Finnischen Orthodoxen Kirche und der alten Kirche des Sinai ist
d,es nach den Diptychen der ROK derzeit die Autonome Orthodoxe Kirche von
Japanl00 mit drei Bischofen. Die personell vollig ausgcblutete, bischéflich vom
Moskauer Patriarchen betreute Autonome Chinesische Orthodoxe Kirche wird

derzeit zu reorganisieren versuchtl0l. Weder die Autonome Japanische noch die
Chinesische Kirchen werden im Statut erwahnt.

p. ' Vgl. ebd.; zur Diskussion der Bedeutung von ..sobornost " siehe auch I. ADEL GIl:IM,
uogmat o Cerkvi v kanonach i pratike, Pskow 2000: hiip://doumal.iconajWw (22.5.2006) und die darauf
,0‘'gende Replik von V. CYPIN, K voprosu o sobomosti i soborach: hiti*ww”ILv~ruavaryal/cypin/
EiBitLhIni (22.5.2006).
HACKEL, Patriarchal'nyc porjadky, 251 f(Ubers. A. Ktutschewsky).

w Mit Ausnahme Georgiens, wo eine autokephalc Kirche besteht.

»,Vgl. hier und in Folgenden CYPIN, Cerkovnoc Pravo, 209.

— Offizielle Website: httn://mwww2.uol com?isers.M)ci/lheOrth.xloxChurchinJapan.him (1.4.

p. Augenblicklich gibt es praktisch keinen Klerus, doch wird neuerdings versucht,
“nesteranuskandidaten an russischen Seminaren auszubilden. Vgl. néherhin hitp://wwW orthodt>xwfki
Ay JiLlrch of Chmn (1.4.2006), httn://www prnvoslinvie.ru/ci-i-bin/svkon/clienl/ display.pl. sid*"H34



66

Selbstverwaltete Kirchen wirken auf Grundlage eines in Ubereinstimmung
mit den Beschlissen eines Landes- oder Bischofskonzils erlassenen
Patriarchaltomos, auf dessen Grundlage das Konzil der Kirche ein Statut zu
verabschieden hat. Die Entscheidung uber Errichtung oder Auflésung wie auch
die Festlegung ihrer territorialen Grenzen bleibt dem Bischofskonzil Vorbehalten.
Eine Einbindung des Okumenischen Patriarchats respektive der Gesamtorthodoxie
in die Gewéahrung des Autonomiestatus ist nicht vorgesehen. Die von Moskauer
Seite zuerkannte Selbstverwaltung wird somit auch gesamtorthodox nicht als
Autonomie im engeren Sinn anerkannt102.

Autonomierechte konnen in unterschiedlichem Ausmaf erteilt werden; von
den derzeit an das Moskauer Patriarchat angebundenen Kirchen mit einem
Autonomiestatus wurden der Ukrainischen Orthodoxen Kirchel(3 weiter reichende
Rechte gewahrt als in Kap. VIII, Art. 4, 8 u. 9 des Statuts von 2000 generell
vorgesehenl04.* Laut Bestimmung des Bischofskonzils vom 25.-27. Oktober
1990los und dem Statut ,Uber die Verwaltung der Ukrainischen Orthodoxen
Kirche des Moskauer Patriarchats*“106 (in der Folge: UOK-MP) besitzt diese als
Teil des Moskauer Patriarchats ,Unabhéngigkeit und Selbsténdigkeit ihrer
Verwaltung*. Die UOK-MP wird deswegen im Statut von 2000 auch als
~Sclbstverwaltet mit weiten Autonomierechten“ bezeichnet (Kap. VIII, Art. 17).
Warum dennoch die explizite Bezeichnung als ,autonom* vermieden wurdel07, ist
nicht ganz klar. Mdoglicher Weise spiegeln sich in der Terminologie interne
Unstimmigkeiten Uber den Status der UOK-MP (als einer ,autonomen* Kirche
innerhalb des kanonischen Territoriums der ROK) wider; nahe liegend erscheint
aber auch, dass man versuchte, Auseinandersetzungen mit dem Okumenischen
Patriarchat Giber die Grindung einer Autonomen Kirche hintan zu halten.

Nur in der UOK-MP erfolgt die Wahl des Ersthierarchen (der sténdiges
zweites Mitglied des Synods des ROK, dem auch der Metropolit von Sankt
Petersburg, der Weil3russische Exarch und der Moldawische Metropolit standig

us Einen Sonderléll bildet die Estnische Orthodoxe Kirche, der sowohl Konstantinopcl die
Autonomie als auch Moskau den Status einer Selbstverwalleten Kirche zugesteht. De facto handelt cs
sich hier aber um zwei unterschiedliche Kirchen, die jetzt nebeneinander bestehen. Kompliziert ist
auch die Situation in Moldawien, wo mit der vom Moskauer Patriarchat mit Autonomierechten
ausgestattelen Selbstverwalleten Orthodoxen Kirche von Moklowa die an das Patriarchat von Bukarest
angebundene, rumanisch orientierte Metropolitane Kirche von Bessarabien konkurriert. Vgl. E. M-
SYNEK, 13. 12. 2001 (Metropolitane Kirche von Bessarabien u a /. MD) 45701/99, in:
Osterreichisches Archiv fur Recht und Religion 50 (2003) 156-171.

10J Diskussionen uber die form der Selbststandigkeit der orthodoxen Kirche in der Ukraine gab
¢s schon wahrend des Landcskonzils 1917-1918. Vgl. SvjadCcnnyj Sobor Pravoslavnoj Rossijskoj
Cerkvi 1917-1918. Tretja Sessija, 322-349.

104 Verfugungen des 111. Jubilaums-Bischofskonzils der Russischen Orthodoxen Kirche Uber die
Ukrainische Orthodoxe Kirche, Pkt. 4, in: ZMP 2000, Nr. 10, 20.

IUS Vgl. die offizielle Website der UOK: http://orthotlox.oru.ua/paae-239.html (15.1.2006); dt-
Ubers, in: Stimme der Orthodoxie 1991, Nr. 2, 2 f.

Elektronisch abrulbar unter: http://ranok.Kiew.ua/nravoslav2.htm (1.4.2006).
7 Vgl. auch CYP1N, Cerkovnoe Pravo, 209.


http://orthotlox.oru.ua/paae-239.html
http://ranok.Kiew.ua/nravoslav2.htm

67

angehdren, ist), die Errichtung oder Aufhebung von Eparchien und die Vornahme
von Bischofswahlcn ohne Mitwirkung des Heiligen Synods des Patriarchats. In
zwischcenkirchlichcn Beziehungen tritt die UOK-MP allerdings nicht eigenstandig

auf, ihre Vertreter gehdren bei Konferenzen den Delegationen des Moskauer
Patriarchats an'09.

Vom Status der Autonomen und der Selbstverwaltctcn Kirchen

unterschieden bleibt jener des noch stérker an die Mutterkirche riickgebundenen
Exarchais, das Kap. 1X, Art. 1 als Vereinigungen von Eparchien der KOK aut
Grundlage des nationalen und regionalen Prinzips definiert. Derzeit kommt dieser
In Kap. IX naher normierte Status nur der Kirche auf dem Icrritorium der
Republik Belarus (Weil3russischc Orthodoxe Kirche - Weillrussisches Exarchat
des Moskauer Patriarchats"0) zu. Defacto ist in Hinblick auf GroR3e, Einfluss und
Selbstbewusstsein die Bedeutung der WeiRrussischcn Orthodoxen Kirche
allerdings groRer als jene aller Selbstverwaltctcn Kirchen mit Ausnahme der
UOK-MP.
, Gegeniber der Exarchatsordnung von 1990 enthélt das deutlich an die in
Kap. VII! vorgegebene Rahmenordnung fur Sclbstverwaltctc Kirchen ange ehntc
Kap. IX des Statuts von 2000 entschieden weniger Detailrcgelungen . Inhaltliche
Abweichungen von der Ordnung von 1990 ergaben sich vor allem aus der
generellen Kompetenzminderung des Landcskonzils: Entscheidungen (ber
Errichtung, Aufldsung, Bezeichnung oder Grenzénderungen von Exarchaten sind
nunmehr Sache des Bischofskonzils.

Die Organe der kirchlichen Gewalt und Leitung der Sclbstvcrwaltetcn
Kirchen sind das Konzil und der Synod mit dem Ersthicrarchcn der Autonomen
Kirche im Rang eines Metropoliten oder Erzbischofs als Vorsitzendem. Dieser ist
(auRer in der UOK-MP) grundsétzlich vom Konzil aus jenen Kandidaten zu
Waéhlen, die vom Patriarchen von Moskau und ganz Russland und dem Heiligen
Synod bestatigt wurden und bedarf fir den Amtsantritt der Bestétigung des
Patriarchen. Sein Name wird nach dem Namen des Patriarchen kommemoricrt.

Die oberste Kirchcngcwalt im Exarchat liegt beim Synod des Exarchats unter
deni Vorsitz des Exarchen. Der Synod des Exarchats verabschiedet ein vom

Das Bischofskonzil von 1990 bestimmt diesbezuglich in Art. 3: ,Der Vorsteher der
'kra.nischen Orthodoxen Kirche wird vom ukrainischen Episkopal gew&hlt und vom hochheiligen
atnarchen von Moskau und ganz Russland gesegnet" bzw. in Art. 7: ,Der Synod der Ukrainischen
““rthodoxen Kirche wahlt und setzt die Didzesanbischéfe und die Vikarbischdle ein er grindet in den
grenzen der Ukraine Bistumer und Iést sie auf. Dt. Ubers, zit. n. Stimme der Orthodoxie 1991, Nr. 2,

|I\|/\(l) Persdnlicher Hinweis von V CYPIN (26.4.2006) R /niai(mr,/oiitll)32/PaceOU38.

Statut elektronisch abrutbar: hnp:6ww\v.cmircli.t>yre._i_.ge

WWerden beispielsweise Rechte und Flichten des Exarchen nicht feigerm angum,

~c Konkretisierung bleibt somit demjeweiligen Exarchatstatul uberlassen, vgl. diesbeziiglich Kap.
AU. 20 des Statuts der WeiBrussischen Orthodoxen Kirche.



68

Heiligen Synod zu genehmigendes (russ. odobrenie; engl, approved) und vom
Patriarchen zu bestétigendes (russ. utverzdenie; engl, confirmed) Verwal-
tungsstatut. Auch die Sitzungsprotokolle des Exarchatssynods sind dem Heiligen
Synod vorzulegen und durch den Patriarchen zu bestétigen. Nahere Regelungen
hinsichtlich des Exarchatssynods befinden sind nun nur mehr im jeweiligen
Vcrwaltungsstatut. Der Exarch selbst wird vom Heiligen Synod gewéhlt und
durch einen Ukaz des Patriarchen ernannt, sein Name ist nach dem Namen des
Patriarchen zu kommcmoricrcn.

Entscheidungen (ber die Bildung, Auflésung oder Grenzanderung von
Eparchien einer Sclbstvcrwaltcten Kirche bzw. eines Exarchats bleiben (mit
Ausnahme der UOK-MP) dem Patriarchen und dem Heiligen Synod Vorbehalten,
dem Synod der Sclbstvcrwaltcten Kirche bzw. des Exarchats kommt ein
Vorschlagsrccht zu. Bischofe Sclbstverwaltcter Kirchen werden durch den Synod
der Kirche aus denjenigen Kandidaten gewahlt, die vom Patriarchen und dem
Heiligen Synod bestétigt wurden; Bischoéfe eines Exarchats werden dagegen vom
Heiligen Synod aufVorschlag des Exarchatssynods gewéhlt und ernannt.

Sowohl die Bischéfe einer Sclbstvcrwaltcten Kirche als auch eines Exarchats
sind Mitglieder des Bischofs- und Landcskonzils; deren Beschliisse bleiben
sowohl fur Exarchate als fur Sclbstverwaltctc Kirchen bindend. Ebenso sind das
gesamtkirchliche Gericht und das Gericht des Bischofskonzils letztinstanzliche
Gerichte sowohl fur Exarchate als auch fur Sclbstverwaltete Kirchen. Diese
erhalten auch das HI. Myron vom Patriarchen von Moskau und der ganzen Rus'".

5. Kirchliches Vermdgen

Seit der Annahme des sowjetischen ,Gesetzes Uber Gewissensfreiheit und
religiose Organisationen”“ vom 1. Oktober 1990112 konnten Religionsgemein-
schaften wieder juristische Personen bilden (Art. 13 f) und Eigentum erwerben
(Art. 18). Zuvor galt entsprechend dem als Religionsgcsctz fungier-endem,
mehrmals novellierten ,Beschluss Uber religibse Vereinigungen* von 1929 (siehe
oben, Abschn. //. 2) sowohl das den Religionsgemeinschaften ,zur Verfiigung
gestellte* Vermdgen (Kirchengebdude und Inventar), wie von ihnen erworbenes
oder diesen geschenktes Eigentum als nationalisiert (Art. 25). Das geltende
russische Gesetz ,uber Gewissensfreiheit und religiose Vereinigungen* vom 26.113

13 Vgl. oben, Anm. 73. Das russische Gesetz ,Uber die Freiheit des Glaubensbekenntnisses",
Vcdomosti Verchovnogo Soveta RSFR 1990, Nr. 21, Pos. 240, wurde am 25. 10. 1990 verlautbart-
Vgl. O. LUCHTERIIANDT, Neue Rcligionsgesctze RuBllands und der Sowjetunion, in: G2W 19
(1991), Nr. 2, 23-32 (mit auszugsweiser dt. Ubers, der Gesetze); vollst. dt. Ubers, beider Gesetze in
STIRNEMANN - WILFIL.INGER, Tausend Jahre christliche Rus-, 576-597; dt. Ubers, des russ-
Gesetzes von 1990 auch in H. MARRE - D. SCIUMMELFEDER (Hg.), Die Neuordnung des
Verhaltnisses von Staat und Kirche in Mittel- und Osteuropa (Essener Gesprache zum Thema Staat und
Kirche 29), Munster 1995, 257-266.



69

September 1997113 sieht auch das Eigentumsrecht religioser Organisationen vor
(Art. 21). Art. 20 verweist darauf, dass im Statut der religidsen Organisation die
Verfigungsordnung Uber Vermdégen nach der Beendigung ihrer Tatigkeit
festgelcgt wird.

Das gesamte Vermdgen der ,kanonischen Einheiten” der ROK gilt nach dem
Statut von 2000 einheitlich als Vermdgen der ROK. Kap. XV normiert:

»Vermoégen, das den kanonischen Einheiten der Russischen Orthodoxen
Kirche gehdrt [...] ist Vermdgen der Russischen Orthodoxen Kirche*  (Art.

Ahnlich, wie jegliches einer religibsen Vereinigung gespendetes usw.
Vermogen entsprechend dem Beschluss von 1929 automatisch als nationalisiert
galt, soll demnach also jegliches einer ,kanonischen Einheit* der ROK zur
Verfiigung gestelltes Vermodgen in das hierarchisch verwaltete Vermdgen der

gesamten ROK ubergehen. Entsprechend der hierarchischen Struktur der ROK
gehort

»das Verfugungsrecht Uber das Vermdgen der Russischen Orthodoxen
Kirche dem HI. Synod. Besitz und Nutzung des besagten Vermdgens
vollziehen die kanonischen Einheiten auf der Grundlage der kanonischen,
juristischen und materiellen Rechenschaftspflicht gegenuber der hoher-
stehenden kanonischen Einheit der Russischen Orthodoxen Kirche* (Art. 7).

Ansonsten liegt das Verfugungsrecht dber das Vermdgen der
Pfar"gemeinden beim Vorsitzenden des {Pfarr)gemeindcratcs (Art. 22), der der

Gemeindeversammlung und ihrem Vorsitzenden, dem Gemeindepfarrer rechen-
schaftspflichtig ist. Das Verfugungsrecht Uber das Eparchialvermdgcn hegt beim
Eparchialbischof, das Verfligungsrecht Uber das Vermdgen der Patriarchie hegt
heim Patriarchen. Das Vermégen aufgeltster ,kanonischer Einheiten geht aul die
hoher stehenden ,kanonischen Einheiten* tiber (Art. 19, 20, 27-30).

Besonders in den ersten Jahren nach der Herstellung der Religionsfreiheit
harn es vor, dass orthodoxe Ortsgemeinden ihre jurisdikiionellc Zugehorigkeit
Wechselten und dabei auch die Kirchcngcbaudc und das Vermdgen der Pfarren
Mithahmen. Das moéchte das Statut unterbinden, In Kap. Xl ,Uber die Pfarr-
genieinden* wird explizit festgelegt:

»Falls die Gemeindeversammlung den Beschluss Uber den Austritt aus der
hierarchischen Struktur und Jurisdiktion der Russischen Orthodoxen Kirche

w0.1997 MGl Ao0RMMePe OBHRRGVeH ' Ger  Datenbank
htliv7\vbase dum:! Uiw ni/ntc/vdoe.asD'.'kI=3850 (1.4.2006).

1.4 Ubers, aus dem Kuss, hier und im Folgenden A. Klutscliewsky.



70

fasst, verliert die Pfarrgcmcinde die Bestatigung Uber die Zugehorigkeit zur
Russischen Orthodoxen Kirche, was zur Beendigung der Tatigkeit der
Pfarrgcmcinde als einer religisen Organisation der Russischen Orthodoxen
Kirche fuhrt und ihr das Recht auf Vermogen, das der Pfarrgcmcinde dank
Eigentumsrecht, Nutzungsrecht oder auf einer anderen legalen Grundlage
gehdrte, nimmt* (Art. 8).

Entsprechende Regelungen gibt cs fir alle ,kanonischen Einheiten*“ der
ROK. In Bezug auf Sclbstvcrwaltctc Kirchen, Exarchatc und ausléndische
Einrichtungen der ROK verweist das Statut auf die Verordnung tber Kirchcn-
cigentum (Polozenie o cerkovnom inmiccstvc) (Art. 9, 34)

6. Implementierung des Statuts

Nicht alle Bestimmungen des Statuts von 2000 sind bislang voll
implementiert. Abgesehen von Vermdgensfragen betrifft dies insbesondere den
Aufbau einer kirchlichen Gerichtsbarkeit. Die Aufgaben der Kirchcngcerichtc
wurden bzw. werden bislang von den Eparchialcn Réaten erfullt, die u.a. Schei-
dungsurteile féllen. Die provisorische Satzung fir die kirchliche Gerichtsbarkeit
auf cparchialer Ebene wurde vom HI. Synod am 1.10.2004 verabschiedetl15. Die
ersten Kirchengerichte wurden in den Eparchien Smolensk und Kaluga gebildet,
im Oktober 2004 wurde beschlossen, weitere Kirchengerichtc cinzurichtcn. Diese
Gerichte sollen im Unterschied zum vorrevolutionaren Russland, wo die
Kirchcngcrichtc dem System der sog. Geistlichen Konsistorien angchértcn, eine
eigenstandige Institution bilden. Aus technischen Grinden und wegen des
Pricstcrmangcls werden nicht alle Eparchien Kirchengerichtc erhaltenl16.

IV. Zur Fortschreibung des Statuts von 2000

Das Landeskonzil von 1917/18 hatte erstmals in der Geschichte der ROK die
Errichtung einer echten Metropolitanstruktur beschlossen. Wie die meisten
strukturellen Vorgaben dieses Konzils konnte allerdings auch die Metropolitan-
glicdcrung in der Folge nicht unmittelbar implementiert werden"7, die neueren

1s Vgl. 2.MP 2004, Nr. 10, 7; liiin://www.scdmilza-ru/indcx InmI?did=17630 (24.5.2006);
hllp://c'l.h.sc(ImiUa.m/index.himl',di(l;;274 (22.5.2006); Kommentar von V. CYP1N, () proektc
,Polozenija o cerkovnom sude": hlliv'/www.scdmit7a.rti/fiiidcx.htmr’did=1763X (22.5.2006).

116 Vgl. die Mitteilung der Nachrichtenagentur RIA-Novosti vom 8. Oktober 2004; h(ip;//consl-
info.narod.ni/nc\v_s/OO?l.htm; Mitteilung des orthodoxen Intemetportals ,Radonci* vom 30.10.2004:
wwwijjKjony/h ni/jin/gazeta . 1[)<™~7 (15.1.2005).

'Vgl. den Vortrag von A. SVETO/ARSKY ,The 1917-18 Council of the Russian Orthodox
Clturch" auf der Eparchialkonferenz von Sourozh 2003; htln://www.tlioceseiiilii.prp/hnck
groundinlbrmation / Svetozaiskv.htm (16.5.2006). Die Konzilsentscheidung war allerdings wichtig in
Hinblick auf die Entstehung der ROKA (siehe oben, Abscim. 11.2) und halte kurzfristig auch eine


http://www.scdmil7a-ru/indcx
http://www.scdmit7a.rti/iiidcx.htmr%E2%80%99did=l763X
http://www.tlioceseiii

71

tatuten der ROK einschlie3lich des Statuts von 2000 haben dann wieder
u erhaupt keine Metropolitangliedcrung mehr vorgesehen.
Dennoch ist in den letzten Jahren die Errichtung sog. ,,Metropolitandistriktc*
Zw- -.Metropolitankreise* mehrfach vorgeschlagen worden. Avisiert ist offenbar
C.Ine maf3gcschncidcrte Form von Selbstverwaltung, die die klassische Autonomie,
as Exarchat und den im Statut von 2000 vorgesehenen Status der ,Sclbstver-
p3 toten Kirche* (siche oben, Abschn. Ill. 4) ergdnzen soll. Insbesondere schlug
atriarch Alcksij Il. in einem Offenen Brief (,Botschaft“) vom 1. April 2003 an
le ..orthodoxen Bischéfe und Gemeinden der russischen Tradition* in West-
europa der ROK, ROKA und des russischen Erzbistums des Okumenischen
a narchats in Westeuropa die Bildung eines sclbstvcrwalteten westeuropéischen
etropolitandistriktes im Rahmen der ROK unter der (vorlaufigen) Leitung des
‘gesehenen Metropoliten Antonij (Bloom) vor"8; in einer zweiten Stufe wurde in
esem Schreiben auch bereits die Einbeziehung der russischen Diaspora
entraleuropas angedacht.
20mE"-Ckt'V gegriindet wurde mit Beschluss des Synods der ROK vom 7. Mai
,, 1 ein aus drei Eparchien bestehender sog. ,Metropolitandistrikt” fur
a8achstanll9. Eine ndhere Regelung der Tatigkeit von Metropolitandistrikten
t allerdings bislang aus. 2004 hat das Bischofskonzil jedenfalls den HI. Synod
cauftragt, Empfehlungen fur Erganzungen des Statuts um einen Abschnitt

erc‘nigungcn von Eparchien* auszuarbeitenl20.

”

o, Der A&uRerst kontrovers diskutierte Vorschlag ,Metropolitandistrikt
ZaCj'leuroPa‘ wurde nach dem Tod von Metropolit Antonij (f 5.8.2003) nur relativ
“gnaft weiter verfolgtl2l. Mit dem vom Moskauer Patriarchat verworfenen

Kon, s® Bedeutung in den sudrussischen Eparchien und in Sibirien, solange diese Gebiete unter
ii®  WeiBrussischen Armee standen, im Untergrund sowie spéater in Nordamerika.

srland- i"'® ensl- Fassung des Briefes dokumentiert die Website der ROK in GroRbritannien und

Has ' bmv/'www.souni/li.ont/Atehivc/'Palriareh re metroiiolia.html (09.05.2006); fur die russ.

ng siehe die Homepage von Metropolit Antonij: lit(p://www.mctropolit-
0403.htm  (9,5.2006)._ Einc kritisch kommentierte dt. Ubers, bietet G.
Ale,: ,, R. Die Russisch-OrtHodoxe Kirche uiid Weésteuropa. Zum OITcnen Bricl des Patriarchen

mntern + V°’m 1 APril 2003- Ein Kommentar, in: INFORMATIONEN THEOLOGIAE EUROPAE.
kon(roallona,cs .6kumenisches Jahrbuch fur Theologie 12 (2003) 93-103, hier: 94-97; vgl. zur
latri Vfrscn Diskussion auch DERS., Metropolitankreis Westeuropa? Der offene Briefdes Moskauer
ns* A*.eksij Il., in: Der christliche Osten 58 (2003) 257-262.
ww,, Vgl. 2MP 2003, Nr. 5, 15 bzw. die Website des Metropolitandistriktes von Kasachstan:
~~~~~ ~Mx»jUalarticle.php? razd=5&IDR=1 (9.5.2006).
Text,1 Dsvjaadennyj archierejskij sobor Russkoj Pravoslavoj Cerkvi 2004 goda. Moskva. 2005. Der
®jjBestimmung Ist abrulbar unter http://scdmica.orthodoxv.rn/I68-09-10-04.nho#0 (9.5.2006).
[Fri,n. . Dezidiert befirwortet wird das Projekt von Erzbischof Innokentii v. Korsun (Vasil'ev)
Unj Jeici>. im Zuge derjungsten Entwicklungen als Administrator der Eparchie von Sourozh bestellt]
rtiSse,/®”" am 31.3.2004 gegrindeten ,Association pour 1‘Orthodoxie locale de tradition
Eftbi T Ovement ,or E°ca’ Orthodoxy of the Russian Tradition in Western Europe”. Vgl.
S|”™*=O INNOKENTII (v. Korsun), The Unification of the Russian Diaspora in Western Europe.
fowards the Creation of a Ixrcal Church, in: Sourozh (Nov. 2005); online:
-~ ~SidlPceseinfo.orit/backitround infonnation/ InnokenliiDiasoora.htm (16.5.2006); auch: S.


http://www.souni/
http://scdmica.orthodoxv.rn/l68-09-l0-04.nho%230

72

jungsten Versuch seines Nachfolgers, des (inzwischen seiner Verpflichtungen als
Administrator der Eparchie von Sourozh enthobenen) Bischof Basil (Osbome)122,
die Einigung der Orthodoxie in England als ,local Orthodox Churchin
Anbindung an das Patriarchat von Konstantinopcl voranzutreiben, scheint eine
Realisierung in naher Zukunft &uf3erst unwahrscheinlich.

Weit fortgeschritten sind hingegen die Vereinigungsverhandlungcn zwischen
der ROK und der ROKA®42Der als Ergebnis der Verhandlungen uber die
Herstellung der Einheit zwischen der ROK und der ROKA im Rahmen des
Moskauer Patriarchats ausgearbeitete ,,Akt Uber die kanonische Einheit*“125 sieht
fur die ROKA den Status eines sclbstverwalteten Teiles der ROK, &hnlich den
anderen Selbstvcrwaltctcn Kirchen des Moskauer Patriarchats, vor. Der Status
einer sclbstverwalteten, jedoch nicht autonomen Kirche sensu stricto wird damit
argumentiert, dass die ROKA zwar uber eine eigene Geschichte und Tradition,
aber Uber kein eigenes Territorium im eigentlichen Sinne verfige und uberall
neben den Eparchicn und Gemeinden der ROKA Parallclgcmcinden und
Eparchien der ROK bestehen. Insbesondere bereiten dem Moskauer Patriarchat
die Eparchien1?6 und Gemeinden der ROKA innerhalb des ,kanonischen
Territoriums* der ROK Schwierigkeiten. So hat erst jungst Erzpriestcr Viadimir
Cypin diese Parallcljurisdiktioncn zwar als grundséatzlich ,vollig inakzeptabel”
bezeichnet, zugleich aber eingerdumt, dass im Geiste der Oikonomia auch fir
ROKA-Gemcindcn auf dem kanonischen Territorium der ROK ein vortber-
gehender Sonderstatus mit direkter Unterstellung unter den Moskauer Patriarchen
bzw. den Kicwcr Metropoliten moéglich warel27. Am 18. Mai 2006 hat im
Bischofskonzil der ROK die Diskussion uber den , Akt Uber die kanonische
Gemeinschaft* begonnen.

REBINDER, The I'roposed Mctropolia  Can il Deal the Divisions of the Russian Diaspora?, in:
Sourozh (Aug. 2005); online; http://www.<lioceseinfo. org/backgroundjnfonnation/rebindcr.htm
(16.5.2006).

122 Fur die Vorgeschichte, das entsprechende Dekret und die Reaktion von Bischof Basil (Rekurs
an den Okumenischen Patriarchen) vgl. die Website der Eparchie von Sourozh (respektive nunmehr:
von BischofBasil): http://www.dioccscinfo.org/ (16.5.2006).

125 So die Formulierung von Bischof Basil in seinem Schreiben vom 24.3.2006 an den
Patriarchen v. Moskau, in dem er um seine Entlassung aus dem Moskauer Patriarchat nachsucht
(dokumentiert im engl. Originaltext: httn://www.dioccscinfo.ori‘/I etters Bli/Patriarcli240406.pdf
16.5.2006).

124 Zum aktuellen Stand vgl. inshes. die gemeinsame Website von ROK und ROKA:
http://www-pravps.org (1S.5.2006): weiters z.B. auch die Website der Reprasentation der ROK bei den
Europaischen Institutionen (http://orthodoxcuronc.Org/section/9.asnx) bzw. die Website der ROKA
(http://www-russianorthodoxchurch.ws/svmKIl/cngdocuments/matcnals.html: 18.5.2006).

15 Vgl. die gemeinsame Website von ROK und ROKA: www.nrvos.org/doi~s/dni; |tsss.hflP
(18.5.2006).

126 Die Eparchie von Ischim und Sibirien sowie die Eparchie von Odessa.

127 Vgl. das Interview 2006 mit Erzpriester V. CYPIN fiur die gemeinsame Website der ROK

und ROKA vom 22.03.: liun:/Avww.nravos.org/docs/doc226.Inin (9.5.2006).


http://www.%3Clioceseinfo
http://www.dioccscinfo.org/
http://www-pravps.org
http://orthodoxcuronc.Org/section/9.asnx

73
DIE VERFASSUNG DER SERBISCH-ORTHODOXEN KIRCHE

Ljilana Pantovic, Wien

I. Einleitung

~Das 13. und 14. Jh. werden als die Goldenen Zeitalter* der serbischen
Kirchenkultur bezeichnetl. Unter dem : -
von den Serben als Nationalheiligen

“rehrten Sava (1175-1236) wurde gin zutokeptrates serbisches- - E¥zbistam
errichtet, das im Jahre 1346 von Stefan Dusan, dem Zar der Serben und Griechen,

ZUm autokcphalen Patriarchat erhoben wurde. Nachdem erst 137 die
Anerkennung durch das Patriarchat von Konstantinopel erfolgte wurde das
serbische Patriarchat mit der endgiltigen Eroberung Serbiens durch die Osmanen
aufgehoben und der Jurisdiktion Ohrids unterstellt. Dem im Jahre 1357 unter dem
GroRvezir Mehmed Pascha Sokolovic errichteten zweiten serbischen Pa riarchat
Wurde die Anerkennung durch Konstantinopel verweigert, bis es am 11.9.1766
von den Osmanen aufgehoben und dem Patriarchat von Konstantinopel unterstellt
wurdc\ Damit wurdc die kanonische Einheit der Serbisch Orthodoxen Kirche
Vorschlagen und die Zeit der serbischen Teilkirchen eingclcitct.

, Mit der Erlangung der staatlichen Autonomie unter osmantscher Oberhoheit
Rc™ng cs dem serbischen Fursten MiloS ObrcnoviC im September 831 zuné&chst

"Ur die kirchliche Autonomie vom Patriarchat von Konstantinopel”® zu eilangen.
Diesem Akt folgte im Jahre 1879 die Zuerkennung der Autokephalie .

. Mit dem Ende der Donaumonarchie stellte sich dje Frage nach der
~Ordnung der serbisch-orthodoxen Kirchenstruktur. Nach der Proklamation des

Jaates Jugoslawien erfolgte in den Jahren 1919 und 1920 die Vereinigung der bis
dah,n bestehenden serbischen Teilkirchen zu einer Serbisch Orthodoxen Kiiche.
D'e Bischofe aller Teilkirchen versammelten sich erstmals im Dezember 1918 in
Karlowitz und beschlossen dort die Wiedervereinigung . Sie einigten sich darauf,

Cincn vorlaufigen Ausschuss einzuberufen, der bis zur endgultigen W.cderver-
Cln'gung die Entscheidungen der Bischofsversammlung ausfuhren sollte -Bei der
*Niten Versammlung der Bischéfe in Belgrad im Mai 1919 wurde schlie3lich die

"nerc Organisation der kiunftigen vereinten autokcphalen Serbisch Orthodoxen
K,rche beschlossen. Neben dem Patriarchen und der Bischofsvcrsammlung sollte

"7>2n ff Geschich,e (lcr Serbisch-6nhodoxcn Kirche vgl. D. PERIC, Crkvcno Pravo. Beograd
! PERIC, 220.

4 Vgl. a.a.0.,223 f.
O'Uiodn 8* aa © > 225’ auc,l; T. BREMER, Ekklcsiale Straklur und Ekklesiologie in der Serbischen
s *®n Kirche im 19. und 20. Jahrhundert, Wiirzburg 1992, 107 ff.
Patrija ...Vsj- R- L. VESELINOVIC, Ujcdinjenjc pokrajinskinh erkava i vasposlavljanje srpske
aje, in: Spomenica SPC 1920-1970, Beograd 1971, 13 ff.



74

ein Bischofssynod als Exekutivorgan der Bischofsversammlung, welcher
legislative Befugnisse zukommen sollte, konstituiert werden'.

154 Jahre nach Aufhebung des zweiten serbischen Patriarchats wurde mit
koniglichem Ukas vom 12.9.1920 das dritte serbische Patriarchat mit Sitz in
Belgrad errichtet, das letztlich 1922 seitens des Okumenischen Patriarchats aner-
kannt wurde.

Heute ist die Serbisch Orthodoxe Kirche autokephal und hat den Rang eines
Patriarchats, deren Oberhaupt den Titel Erzbischof von Pec, Metropolit von
Belgrad und Karlovci und Patriarch von Serbien tragt. lhre Entwicklung war ein
langer und beschwerlicher Weg. Die geschilderten historischen Ereignisse waren
auch fur den serbischen Staat von wesentlicher und pragender Bedeutung, sodass
die Entwicklung der Serbisch Orthodoxen Kirche mit dem historischen Schicksal
des serbischen Staates eng, wenn auch nicht immer harmonisch, verbunden war.

Il. Zur Entwicklung der Kirchenverfassung

Die ersten gesetzlichen Bestimmungen Uber den inneren Aufbau der
serbischen Kirche kamen von staatlicher Seite7. Die Wahl des Patriarchen wurde
von einer Wahlversammlung durchgefiihrt, welcher nicht nur Bischodfe, sondern
auch andere kirchliche und staatliche Wdurdentrager angchértcn. Aus einem
Dreiervorschlag der Bischofsversammlung wurde schlie3lich am 12.11.1920 der
Belgrader Metropolit Dimitrijc zum ersten serbischen Patriarchen nach der
Wiedervereinigung der Serbisch Orthodoxen Kirche gewahlt. Der serbische Koénig
hatte im gesamten Geschehen um die Wiedererrichtung des Patriarchats und die
darauf folgende Schaffung gesetzlicher Grundlagen fiur die Serbisch Orthodoxe
Kirche eine wesentliche Rolle, die er auch nach auRfen hin deutlich sichtbar
werden lieR, als er im Rahmen der feierlichen Inthronisicrung den neuen
Patriarchen aufden Thron am alten Sitz des serbischen Patriarchats in Pco fuhrte.

Nach der Wiedererrichtung des serbischen Patriarchats im Jahre 1920 ergab
sich die Notwendigkeit der Ausarbeitung einer Kirchenverfassung, die als
juristisches Fundament fur die weitere kirchliche Gesetzgebung dienen sollte. Es
gab mehrere Entwirfe, die zwischen Kirche und Staat heftig diskutiert wurden.
Ziel der Regierung war cs, ein Maximum an staatlicher Einflussnahme in
kirchlichen Belangen zu erhalten, wobei das Osterreichische Modell des Staats-
kirchenrcchts kopiert* und in einem eigenen Gesetz Uber die Serbisch Orthodoxe
Kirche aufgenommen werden sollte.

Mit kdniglichem Ukas vom 8.11.1929 trat das neue Gesetz Uber die Serbisch
Orthodoxe Kirche in Kraft', worin nicht nur die Stellung der Kirche zum Staat

*Vgl. a.a.0., 28.

7Vgl. BREMER, 109.

“Vgl. ’ERIC, 232.

* ZAKON O SRPSKOJ PRAVOSLAVNOJ CRKVI, Sluzbene Novine, Nr. 269 - CXI vom
16.11.1929; siche dazu auch PERIC, 232.



75

festgelcgt wurde, sondern auch bereits inncrkirchhchc Grundséatze der
Kirchenvcrfassung ihren Niederschlag fanden. Artikel 24 des Gesetzes bestimmte,
dass die Kirchenverfassung von der Bischofsvcrsammlung auszuarbeitcn und dem
Justizminister zur Genehmigung vorzulegen ist. Uber die Er assung des Gesetzes-
entwurfes hat der Kénig zu entscheidenl0. Erst am 16.11.1931 wurde die neue
Kirchenverfassung als eigenes Gesetz" verabschiedet, nachdem zuvor mehrere
Vorschldge von staatlicher Seite abgelehnt worden waren. Ein wesentliche
Streitpunkt, Gber den lange Zeit keine Einigung erzielt werden konnte war d

Fragc der Beteiligung der Laien an der Kirchcnvcrwaltung. Die letztlich in Kraft
getretene Verfassung war stark episkopal ausgerichtet mit einigen wenigen
Ausnahmen. Die Patriarchenwahl sollte so erfolgen wie die Wahl von Dimitrijc,
also durch ein gemischtes Wahlgrcmium, das sich aus héherem und niederem
Klerus sowie Laien zusammensetzte, wahrend die Bischofe durch dlc ®'““h°

Versammlung gewéhlt wurden, deren Wahl wie jene des Patriarchen vom Konig
bestatigt werden musste'2. Das Bischofskonz.l war als hochstes Organ der
Serbisch Orthodoxen Kirche konstituiert worden , wahrend der B.schofssynod
dessen Exekutivorgan war. Eine Beteiligung der Laien fand sich nur im
Patriarchatsrat, der fur Angelegenheiten der materiell-finanziellen kirchlichen

> MEEn m—i>< rmaMumwa,Mng=, «. iah.

kommunistischen Jugoslawiens unter Tito fuhrten, proklamierte dieser d.esofor-

l,ge Trennung von Staat und Kirche. Das fuhrte dazu, dass die Kirchenverfassung
193> Uberarbeitet werden musste. Die neue Verfassung wurde am 19.5.1947 -

erstmals ohne formelle staatliche Mitwirkung - verdffentlicht. Materiell gesehen
ontsprach sic weiterhin der urspriinglichen Kirchenverfassung aus dem Jahre
193> nur wurde ihre Rechtsgrundlage dahingehend geandert, dass mit dem L d
der Monarchie die staatliche Einflussnahme in kirchlichen Belangen weggcfallcn
warlb

Ift_ Die aktuelle Fassung stammt aus dem Jahr 195717. Im Zeitraum von 1957 bis
1975 sowie im Jahre 85 wurden weitere Novellen zur Kirchenverfassung
erlassen. Die wichtigsten Novellen stammen vom 15.9.1967 , vom 19.5.1970
sowie vom 26.11.198520.

SrPske pV® ' PERI<X 233; Artikel 24 des Gesetzes lautel: ,Crkvcni Uslav o celokupnoj uredenju

Prodi,,» r\v;s‘avne Crkve i sviju erkvenih samoupravnih viasli donefie Sveti Arhijercjski Sabor, i
'j» Minis,ru pravde, koji Ce ga, poéto ga usvoji, podneti Kralju na ozakonjenje*.

24-11.103|STAV SRPSKF- PRAVOSLAVNB CRKVE, Slu/bene Novinc, Nr. 275 - LXXXVI, vom

"Vgl. BREMER.1I0.

u Xs ' Art. 8 und 57 der Verfassung der Serbisch Orthodoxen Kirche (VcrfSOK).
s Vgl Art. 81 VerfSOK.
Se,bisci, f!,mal'8° Verlautbarung der Verfassung vom s. (19.) Mai 1947 in: Glasnik, Amtsblatt der
« Orthodoxen Kirche, 1.8. (19.7.) 1947, Nr. 7-8.
i» Y*V v' POSPISCIILL, Der Patriarch in der Serbisch Orthodoxen Kirche, Wien 1965, 58.
lsgor/ USI AV SRI'SKE PRAVOSLAVNB CRKVE, 2. Ausgabe der HI. Bischofssynode, Sin.Nr.
w*«> o (12-v,/30-V-1947), Belgrad 1957.
ASNr. 51/Zap. 8.



76
I11. Zur grundsétzlichen Ausrichtung der aktuellen Kirchenverfassung

Zwei Grundsatze sind cs, die die Struktur der Serbisch Orthodoxen Kirche
bestimmen: Autokephalic und Synodalprinzip. So bestimmt Art. | der VerfSOK:
.Die Serbisch Orthodoxe Kirche ist eins, unteilbar und autokephal“2*. Das HI.
Bischofskonzil erklarte im Amtsblatt der Serbisch Orthodoxen Kirche, dass das
~Synodalprinzip das Grundprinzip der Struktur der Kirche ist“29 20 21

Die Serbisch Orthodoxe Kirche hat zwei Synodalgrcmicn, die parallel
nebeneinander bestehen, das Hi Bischofskonzil (Sveti Arhijerejski Sabor) als
hochstes Organ der Serbisch Orthodoxen Kirche, in dem alle Eparchialbischéfe
mit Sitz und Stimme vertreten sind23, und den HI. Bischofssynod (Sveti
Arhijerejski Sinod)24 als Exekutivorgan des Bischofskonzils, der aus dem
Patriarchen als Vorsitzenden und vier Eparchialbischéfen besteht und vom HI.
Bischofskonzil gewéhlt wird (Art. 58 VerfSOK). In Art. 8 der VerfSOK heil3t es:

.Die Verfassung der Serbisch Orthodoxen Kirche ist hierarchisch und
autonom. Die geistige, disziplinare und richterliche Gewalt kommt gemaf
den Kanones und der Verfassung der Serbisch Orthodoxen Kirche nur der
Hierarchie zu. Diese Gewalt Ubt die Hierarchie Uber ihre hierarchischen
Vertreter und Organe aus*.

Im Laufe der Entwicklung der serbischen Kirchenverfassung verringerte sich
- vorwiegend bedingt durch politische Veranderungen - die Beteiligung der Laien
an der Kirchenverwaltung. Tatsachlich wird die Serbisch Orthodoxe Kirche heute
ausschlief3lich durch die Hierarchie ohne Beteiligung des niederen Klerus und der
Laien regiert, ganz anders als ihre Schwesterkirchen in Griechenland, Bulgarien
und Ruménien25.2®ieses doppelte Synodalsystem unter Beteiligung samtlicher
Bischofe wurde in Art. 12 der VerfSOK ausdriicklich normiert, indem es heif3t:
,.Die Serbisch Orthodoxe Kirche ist episkopal™’.

Dieser Grundsatz wurde durch die Novelle 1967 auch auf die Patriar-
chenwahl Ubertragen, die gemall dem geltenden Art. 42f nunmehr allein dem um
die Vikarbischofc erweiterten Bischofskonzil obliegt, wahrend Art. 44 VerfSOK
idF 1947 noch eine relativ breite Partizipation von Laien in der Patriarchenwahl

19 ASNr. 31/Zap. 51.

20SinNr. 2642/Zap. 1010.

21 ,Srpska Pravoslavna Crkva je jedna, nedeljiva i autokefalna“.

22 Glasnik 1923,274.

25 Vgl. Art. 56 und 57 VerfSOK.

21 Vgl. An. 59 VerfSOK.

25Vgl. S. TROIANOS, Die Synode der Hierarchie als hochstes Verwaltungsorgan der einzelnen
autokephalen orthodoxen Kirchen, in: Kanon 2 (1974) 192-216, hier: 215; POSP1SCHIL, 79.

26 ,,Srpska Pravoslavna Crkvajo cpiskopalna®.



77

vorgesehen hatte27. Nunmehr wéhlen nur noch die Bischéfe den Patriarchen aus
ihrer Mitte.

Die geltende serbische Kirchenverfassung sieht eine Laienbeteiligung nur
mehr vereinzelt vor, Uberwiegend in Gremien, welche fur wirtschaftliche Belange
der Serbisch Orthodoxen Kirche zustandig sind. So normiert Art. 828 eine
gemeinsame Kompetenz zwischen Episkopat sowie Geistlichen und Laien hin-
sichtlich finanzieller und wirtschaftlicher Angelegenheiten. Eine aktive Betei-
ligung von Laien an der Kirchenleitung bzw. -Verwaltung sieht die serbische
Kirchenverfassung nicht vor.

IV. Die Verwaltungsorganisation der Serbisch-Orthodoxen Kirche

Die serbische Kirchenverfassung umfasst 269 Artikel und zeichnet sich
durch eine sehr hohe Rcgelungsdichte aus. Die Verfassung unterscheidet zwischen
den kirchlich-hierarchischen und den kirchlich-autonomen Korperschaften und
Organen29. Zu den kirchlich-hierarchischen z&hlen der Patriarch, das
Bischofskonzil, der Bischofssynod, das Grol3e Kirchengcricht, der
Eparchialbischof, das Eparchialkirchengericht, der Vikarbischof, der bischofliche
Stellvertreter, der Pfarrer, der Klostervorsteher und die Klosterbriiderschaft,
wéhrend zu den kirchlich-autonomen der Palriarchatsrat, der Eparchialrat, der
Kirchengemeinderat und der Kirchengemeindeverwaltungsausschuss gehoren.

V. Die Zentralverwaltung
LDer Patriarch

In der Verfassung wird der Patriarch an mehreren Stellen als ,hdchstes
Oberhaupt* der Serbisch Orthodoxen Kirche30 bezeichnet, wobei ausdricklich

unterschieden wird, in welcher Eigenschaft ihm dieser Titel eines
Kirchenoberhauptes zugcbilligt wird, nédmlich als Haupt der Kirche und als

Vorsitzender der Synoden.7

7 Die Patriarchenwahl wild seit der Novelle 1967 in den neuen Artikeln 42 und 43 geregelt,

wahrend die An. 44 bis 50 und Art. 52 Abs. | aulRer Kraft getreten sind.
~Episkopska vlasl u zajednici sa sveatenstvom i narodom preko svojih samoupravnih

Pretslavnika i organa, ureduje i upravlja poslovima imovinskom, zaduldibinskim (zakladnim),
Jondovskim, kao i drugim poslovima koji se ovim Ustavom predvidaju. Imovinsko-pravne interese
Lrkve pred drzavnim vlastima i pred drugim licama zastupaju oni erkveni organi koji su odredeni ovim
Ustavom".

““ Art. 10 VcrfSOK; vgl. auch PERIC, 236.

30 Art 13; 53; 55 VerfSOK.



78

Die Patriarchen wurden nach der Wiedererrichtung des serbischen
Patriarchats durch ein Wahlgrcmium gewahlt: 1920, 1930, 1938, 1950 und 1958.
Nach der Wahl von Bischof German zum Patriarchen beschloss das
Bischofskonzil, den Wahimodus zu &ndern und die breite Laienbeteiligung im
Wahlorgan fur die Patriarchenwahl zu beseitigen". Dagegen war bei der Wahl
anderer Bischofe niemals eine Laienbeteiligung vorgesehen. Diese erfolgt geméan
Art. 105 der Verfassung (VerfSOK) allein durch das Bischofskonzil.

Spétestens innerhalb einer dreimonatigen Sedisvakanz ruft der Bischofs-
synod das um die Hilfsbischofe erweiterte Bischofskonzil zur Wahl eines neuen
Patriarchen zusammen, wobei die Anwesenheit von 2/3 der regierenden Bischofe
verpflichtend vorgeschricbcn ist. Vorsitzender des Wahlorgans ist der nach der
Bischofsweihe &lteste Bischof, wahrend der nach der Bischofsweihe jlungste
Bischof zum Sekretdr bestimmt wird. Passiv wahlberechtigt sind amtierende
Bischéfe mit einer Amtszeit als Eparchialbischofvon mindestens funfJahren. Von
ihnen werden drei Kandidaten ausgewahlt, die in die engere Wahl kommen. lhre
Namen werden jeweils aufein Papier geschrieben, in ein Kuvert gesteckt und in
die Patriarchatskapelle getragen, wo eine Liturgie abgehaltcn wird. Ein
Mdnchsgeistlicher, welcher sich mit Fasten und Gebet vorbereitet hat, zieht eines
der drei Kuverts und Uberreicht dieses dem Vorsitzenden des Wahlgrcmiums, der
den neu gewahlten Patriarchen verkiindet. Am nachsten Tag wird in einer
feierlichen heiligen bischoéflichen Liturgie in der Patriarchatskathedrale in Belgrad
der Patriarch inthronisiert. Damit tritt er in alle Rechte und Pflichten, die ihm
durch die Kanoncs und die Verfassung ubertragen wurden.

Eine Aufzdhlung seiner Rechte und Pflichten normiert Art. 55, wobei ihm
das Recht auf Ehre, Weihe, Représentation und Verwaltung zustehen.

Die Ehrenrechte des Patriarchen umfassen das Tragen bestimmter Insignien.
Als einziger Hierarch der Serbisch Orthodoxen Kirche trégt er eine weiRe
Panakamilavka mit Kreuz und eine Panagia aller serbischen Heiligen. Diese
Panagia wurde 1924 dem damaligen serbischen Patriarchen Dimitrije anlasslich
seiner Inthronisation vom serbischen Kdnig Uberreicht. Seither wird sie auf die
nachfolgenden Patriarchen Ubertragen32. AuRerdem fuhrt der Patriarch den
Ehrentitel ,Eure Heiligkeit“33. Die Kommemoration im Gottesdienst ist verpflich-
tend. Der Patriarch ist Vorsitzender des Bischofskonzils, des Bischofs-synods, des
Patriarchatsrates und des Patriarchatsvcrwaltungsausschusscs, er leitet deren
Sitzungen, bei Stimmengleichheit ist seine Stimme ausschlaggebend. Er verleiht
Auszeichnungen und nimmt Ernennungen vor.

Représentationsrechte: Danach vertritt der Patriarch die Serbisch Orthodoxe
Kirche vor den anderen autokephalcn orthodoxen Kirchen sowie vor dem51

51 Vgl. Art 42-50 VerfSOK idl- 1947. Mit der Novelle 1967 wurde der Wahlmodus geéndert.
,2 Vgl. PERIC, 236; POSPISCHIL, 161.

>> A.a.O., 237: ,Svjatjcjai* oder ,Vaaa Svetosti".



79

serbischen Staat und vor dem Ausland. Er reprasentiert die Kirche bei kirchlichen
und staatlichen Feierlichkeiten.

Weihegewalt: Er nimmt die Weihe der Bischéfe und des Myron vor.

Verwaltungsrechte: Er unterhdlt die Einheit der Kirche verwaltet" die
Kirchen in der Diaspora, wo keine serbische Eparchic eingerichtet wurde. Er
genehmigt die Abwesenheit der Bischoéfe von ihrem Sitz_ Er ernennt die
Mitglieder des Patriarchatsrates auf Vorschlag des Bischofssynods und des
Patriarchatsverwaltungsausschusscs und beruft diese Organe ein.

Der Patriarch unterschreibt alle kirchenrechtlichcn Akten mit griner Farbe.
Unter seiner Kontrolle stehen das Kabinett Seiner Heiligkeit, der Sekretar des
Bischofssynods, der Direktor des Patriarchatsvcrwaltungsausschusses de
Verwalter des Patriarchats und andere Kanzleien, welche mi iirci i ¢ i
dem Patriarchen verantwortlich sind' .

Bei Abwesenheit des Patriarchen wird dieser gemaR Art. 61 vorlaufig durch
den ordinationsaltesten Metropoliten oder, falls kein Metropolit anwesend ist
durch den ordinationséltesten Bischof der serbischen Kirche vertreten _Be
langerer Verhinderung des Patriarchen (das war baspieUweise der FaU bei
Erkrankung von Patriarch German von Juni 1989 bis Dezember 1990) tbernimmt
Bei Abwesenheit des Patriarchen wird dieser gemaR Art. 6 vorlaufig durch den
°I'dinationséltesten Metropoliten oder, falls kein Mctropo it anwesen 15>
den ordinationsaltesten Bischof der serbischen Kirche vertreten Bei lang. c
Verhinderung des Patriarchen (das war beispielsweise der Fall bei du Erk.anki g
von Patriarch German von Juni 1989 bis Dezember 1990) abernimmt geman Art.
62 der Bischofssynod seine Aufgaben, welcher die Bischéfe dartber zu
informieren hat Das Bischofskonzil kann in Abwesenheit des Patriarchen keine
Gesetze, Verordnungen und  Grundsatzentscheidungen _erlassen nur
ausnahmsweise in dringenden Fallen, die aber der nachtraglichen Zustimmung des
Patriarchen bcdirfcn3S.gcmal Art. 62 der Bischofssynod seine Aufgaben, welcher
die Bischofe dartber zu informieren hat. Das Bischofskonzil kann in Abwesenheit
des Patriarchen keine Gesetze, Verordnungen und Gmndsatzcntsche d ngen
erlassen, nur ausnahmsweise in dringenden Féllen, die abci der nachtraglichen
Zustimmung dos Patriarchen bedirfen * 16

> Vgl. PERIC, 239.

An. 63 VcrtSOK; siehe auch PERIC, 238.
16 Art. 63 VerfSOK; siehe auch PERIC, 238.



80

2. Das Heilige Bischofskonzil (Sveti arhijerejski sabor)

Das Heilige Bischofskonzil ist gemdR der Verfassung (Art 8 und 57
VcrlSOK) die hdchste Autoritat in der Serbisch Orthodoxen Kirche37. Ihr gehéren
der Patriarch als Vorsitzender sowie alle amtierenden Bischéfe an.

Der Bischofssynod beruft das Bischofskonzil zur ordentlichen oder
aulRerordentlichen Sitzung ein und erstellt die Tagesordnung38. Die Einberufung
einer aufRerordentlichen Sitzung ist dann verpflichtend vorzunehmen, wenn die
Halfte der Eparchialbischofe dies schriftlich verlangt. GemaRy Art. 60 VcrfSOK ist
das Bischofskonzil bei Anwesenheit von mehr als der Halfte der Eparchial-
bischéfe beschlussfahig, bei der Patriarchenwahl und bei Bischofswahlcn miissen
hingegen 2/3 der regierenden Bischofe anwesend sein. Die Beschliisse werden mit
absoluter Stimmenmehrheit gefasst, bei Stimmengleichheit entscheidet die Stim-
me des Vorsitzenden. Die Abstimmungen sind in der Regel dffentlich, nur die
Wahl des Patriarchen und der Bischofe sind geheim.

Dem Konzil gehdren folgende Ausschisse an, welche die Arbeit des
Bischofskonzils vorbcrciten und durchfihren: Ausschuss fur die Tagesordnung,
Ausschuss fur die Durchsicht der Berichte des Bischofssynods, Rechtsausschuss,
administrativer-finanziellcr Ausschuss und Missionsausschuss. Jeder Ausschuss
hat einen Vorsitzenden und einen Referenten.

Der Aufgabenbereich des Bischofskonzils umfasst3o:

Gesetzgebung'. Das Bischofskonzil ist das oberste Legislativorgan der
serbischen Kirche. Es erlasst und andert die Kirchenverfassung, ist fur die
verbindliche Auslegung der orthodoxen kirchlichen Lehre zustandig, ordnet die
innere und auRere Mission der Kirche, erldsst den Lehrplan und das Programm fir
den Religionsunterricht, regelt die Qualifikationserfordernisse fur kirchliche
Dienstposten, kanonisiert Heilige und bestimmt den Tag fur ihre Feier, erlasst
kanonisch-kirchliche Vorschriften, gibt die Prozessordnungen fir die Kirchen-
gerichte heraus, erlasst chcrechtliche Vorschriften, gibt Bestimmungen fiur das
Leben der M6nche und Nonnen heraus, regelt die Beziehungen zum Staat sowie
zu anderen Konfessionen und Religionen. Das Konzil erlasst die eigene Ge-
schaftsordnung, genehmigt die Geschéftsordnungen anderer Organe und
entscheidet hinsichtlich Bestand, Organisation und Umfang von Eparchien.
AuRerdem hat cs die Aufsicht Uber den Bischofssynod und andere kirchliche
Einrichtungen, wahlt den Patriarchen und die Bischdfe und ernennt weitere
Mitglieder kirchlicher Organe (wie z.B den Sekretér des Bischofssynods).

37 Vgl. zum Bischofskonzil a.a.O., 238 ff.
38 Die ordentlichen Sitzungen linden ein Mal jahrlich statt, vgl. a.a.O., 238.
3L Vgl. Art. 69 VcrlISOK.



81

S i~aasaaBsss'SaH:

Uber kanonische Vergehen des Patriarchen. Als lelz, 1\ = =—""~

Bericht entscheidet es in allen Angelegenheiten, die vom ' Konipetenz.
Instanz entschieden wurden. Das Bisehofskonz.|
Streitigkeiten zwischen Kkirchlich-hierarchischen und e beerliindeten

Behorden. Zudem kann es auf Antrag des *<<*"<< —~_T"—= <<

Vorschlag des zustdndigen Eparch.albischofs vom GrofRen Kirchcnger.cht
hangte Strafen nachlasscn.

GemalR Art. 69 Z. 29 VcrfSOK kommt der Aufzahlung”cr Aufgaben des
Bischofskonzils kein ausschlieRlicher Charakter zu, s Bestimmungen
konzi, auch andere, sich aus der Verfassung

ergebende Kompetenzen wahrnehmen. Im Fa“« <*'mcn Frajen bedurfcn  die
fassung sowie in bestimmten finanziell bed - j  Bischofs-

Beschliisse des Bischofskonzils zur Rechtskraft der Zustlmmung des B.schots
synods.
3- Der Heilige Bischofssynod (Sveti arhijerejski sinod)

Der Bischofssynod is, das hoéchste ~MNgs~AnNndTgcoc

Aufsichtsorgan sowie Gerichtsbehorde im eigenen W k b Bcschlissc dcs
Synode der Serbisch Orthodoxen Kirche hat cs in Cl=™~ , * Eparchial-
Bischofskonzils auszufiihren. Ihm gehoéren an: der Periode von
bischtfe, von denen je zwei jahrlich vom B.whofckonz.l fur eine Per.ode”von
zwei Jahren gewahlt werden. Mit der Novelle 197  vturc Ibisehofe iahr-
des Bischofssynods dahingehend verandert, dass a ¢ vI® .d ( Jahre

lieh vom Bischofskonzil fur eine Periode von einem Jahr zu vvah en sindr.m ===
>984 beschloss das Bischofskonzil den urepriinglichben WaM”~us flr die
Eparchialbischofe wiedereinzufilhren«. Die Beschlisse im BM"nShtidct die
mit absoluter Stimmenmehrheit gefasst, bei Stimmengleichheit entscheide.

Stimme des Vorsitzenden. Patriarchen der Sekretar des
In administrativer Hinsicht hat nach dem L o
Bischofssynods eine wichtige Schlisselrolle. enn richtigen Zeit auf
engagierte, organisierte, gut informierte Person handelt, d b bereits ein

Geschehnisse in Kirche und Staat richtig und schnell
roRBer Teil der Arbeit des Bischofssynods getan. also

ynods ist fur die Arbeit und das W.rkcn der Serbisch Orthodoxen Kirche
v°n grofRer Bedeutung ist.41

41 ~rl- 59 VerfSOK; vgl. zum Bischofssynod: PERIC, 239f.
4) ASNr. 32/Zap. 38 vom 19.5.1970.
ASNr. 43/Zap. 47 vom 16./3.Mai 1984.



82

Art. 70 normiert den Kompetenzbereich des Bischofssynods; der Bischofs-
synod hat keine gesetzgebenden Befugnisse.

Verwaltung: Der Bischofssynod unterhélt die dogmatische und kanonische
Einheit, ist im steten Kontakt mit den dbrigen orthodoxen Kirchen und kiimmert
sich um gute Beziehungen zum Staat. Es kommt ihm die Wahrung der Glaubcns-
und Sittenlehre zu, er sorgt fur die Verbreitung des orthodoxen Glaubens und
leitet die Arbeit der inneren und &ufReren Mission der Kirche. Im Rahmen seiner
Aufsichtsrechte Uberwacht er die Tatigkeit des Klerus einschlieBlich der
Eparchialbischofe, der Kléster, der Ausbildungscinrichtungen, der kirchlichen
Vereinigungen, Anstalten, Fonds und Stiftungen. Er beaufsichtigt den Kult sowie
die Publikation kirchlicher Blcher, ist Herausgeber des Amtsblattes der Serbisch
Orthodoxen Kirche ,GLASNIK®, leitet die Arbeiten im Zusammenhang mit der
Ubersetzung und Herausgabe der HI. Schrift, der Werke der Kirchenvéter sowie
der Beschlisse der 6kumenischen und partikularen Konzilien. Er stellt die eigenen
Bediensteten sowie jene des GroRen Kirchengerichtes an, bestellt Verwalter fur
verwaiste Eparchicn. Trifft Vorbereitungen fur das Bischofskonzil, beruft die
ordentlichen und aufRerordentlichen Sitzungen des Konzils ein und fihrt die
Beschliisse des Bischofskonzils aus. Auch der Bischofssynod bildet Ausschisse,
die die Arbeit des Synods und des Konzils vorbereiten.

Rechtsprechung: Als Gerichtsorgan entscheidet der Bischofssynod als erste
Instanz Uber Streitigkeiten zwischen Bischéfen und deren kanonische Vergehen.
Er urteilt als Disziplinargericht Uber seine Organe sowie als letzte Instanz Uber die
Disziplinarvergehen des Lehrpersonals geistlicher Schulen. Sofern die Verfassung
es nicht anders vorsieht, entscheidet der Bischofssynod auch tber Kompetenz-
streitigkeiten zwischen kirchlich-hierarchischen Behdrden und pruft den Bericht
des GroRen Kirchengerichts vor der Ubermittlung an das Bischofskonzil43,

Man koénnte den HI. Bischofssynod in der Serbisch Orthodoxen Kirche mit
der Regierung im Staat vergleichen. Die Mitglieder des Bischofssynods miissen
sich in &hnlicher Weise verantworten wie die Minister in der Regierung.

4. Das GrofR3e Kirchcngcricht (Veliki erkveni sud)

Das Bischofskonzil als hdchste richterliche Gewalt in der Serbisch Ortho-
doxen Kirche bt aus praktischen Uberlegungen einen Teil seiner richterlichen
Kompetenzen durch den Bischofssynod einerseits und durch das Grof3e Kirchen-
gericht als eigenes Gerichtsorgan andererseits aus. Nur gewisse richterliche
Kompetenzen hat sich das Bischofskonzil Vorbehalten.

Das GrofRe Kirchengericht als oberstes Kirchengericht urteilt Gber Vergehen
von Geistlichen, M6nchen und Laien und entscheidet in Streitfallen, die kirchliche
Ehen sowie die innere kirchliche Verwaltung betreffen, die nicht in die

“* Art. 70 Z. 29, 31,35 VerfSOK.



83

Zustandigkeit des Bischofskonzils und des Bischofssynods fallen. Der Sitz des
Gerichts ist im Patriarchat in Belgrad. |

Es setzt sich aus drei Bischdfen zusammen, dle Mltglleder des Bischofs-
synods sein missen, wobei einer vom Bischofssynod zum Vorsitzenden bestimmt
w>rd, zwei Wecltgcistlichcn und deren zwei Stellvertretern, die ebenfalls vom
Bischofssynod gewahlt werden, und einem Geistlichen als Berichterstatte. Der
Patriarch selbst ist nicht Mitglied des GroRen Kirchcngerichtcs. Hinsichtlich der
erforderlichen Qualifikation der Mitglieder verlangt die Verfassung eine hohere
theologische Ausbildung, nach Madoglichkeit ein abgeschlossenes Rechtstudium,
Un_d eine mindestens zehnjahrige kirchengerichtliche oder administrative oder eine
mindestens flinfzehnjahrige Praxis in einer Pfarre oder Kirchcngcmcinde.

Als Berufungsinstanz gegen die Endentscheidungen der Eparchialkirchcn-
gcrichte entscheidet das GrofRe Kirchengericht von Amts wegen oder aufgrund
e'ner eingebrachten Berufung.

Von Amts wegen urteilt cs nur bei

1. Entscheidungen auf Nichtigerkl&rung der Ehe

2. Entscheidungen, die auf Verschulden der Geistlichkeit beider Sténde
lauten und

. Verlust des Dienstpostens bzw. des Standes

. lebenslanges Verbot der Verrichtung geistlicher Tatigkeiten

. Aberkennung der Zuerkennung zum geistlichen Stand

. Aberkennung der Zuerkennung zum geistlichen Stand mit

Ausschluss aus der kirchlichen Gemeinschaft nach sich ziehen,

3. Entscheidungen auf endgiltigen Ausschluss eines Laien aus der
kirchlichen Gemeinschaft

4. Entscheidungen, die vom zustandigen Bischofvorgelegt werden.

Alle ubrigen Entscheidungen der Eparchialkirchengerichte Uberprift das
GroRRe Kirchengericht als Berufungsgericht nur aufgrund eines eingebrachten
Antrags. Das Grof3e Kirchcngcricht fallt seine Entscheidungen” Stimmenmehr-
”e>t, wobei dasjungste Mitglied mit der Stimmabgabe beginnt

5- Der Patriarchatsrat (Patrijarsiski savet)

Der Patriarchatsrat ist gemalR Art. 81 VerfSOK das hdchste zur Erlassung
~°n VO berechtigte Organ in Angelegenheiten der &ueren (materiell-finanziellen)
kirchlichen Verwaltung.

Dem Patriarchatsrat gehdren an: der Patriarch, vier Mitglieder des
Bischofssynods sowie deren Vertreter, die vom Bischofssynod bestellt werden,
der Dekan der Theologischen Fakultét, die Vizeprasidenten der Eparchialrate,
wei Vertreter der Kloster und ein Rektor der Seminaricn, die auf Vorschlag des

ischofssynods vom Bischofskonzil ernannt werden. Weiters werden je ein

“ Art. 71-80 VerlSOK.



84

Geistlicher aus jeder Eparchie auf Vorschlag der Eparchialbischéfe vom
Bischofskonzil sowie zehn Laien, die auf Vorschlag des Bischofssynods und des
Patriarchatsverwaltungsausschusses vom Patriarchen bestimmt werden, bestellt.

Sowohl der Vizeprésident als auch zwei von vier Sekretaren sind von
Gesetzes wegen Laien4. Das Mandat des Patriarchatsrates dauert sechs Jahre. Der
Rat tritt alle zwei Jahre zusammen, meist in der Zeit der ordentlichen Sitzungen
des Bischofskonzils. Nur in zwei Fallen tritt er auRerordentlich zusammen: 1.)
Wenn dieses vom Patriarchen mit dem Bischofssynod und dem Patriarchats-
verwaltungsausschuss beschlossen wird und 2.) wenn die Halfte der Mitglieder
des Rates eine Einberufung schriftlich beim Vorsitzenden beantragen und den
Gegenstand bezeichnen, Gber den entschieden werden soll.

Art. 87 VerfSOK gibt dem Bischofssynod eine Einflussméglichkeit auf die
Entscheidungen des Patriarchatsrates im Falle, dass Verfiugungen des Rates als
den kirchlichen Normen oder den Grundsatzen der orthodoxen Kirchen
widersprechend erachtet wurden, In diesem Fall verschiebt der Patriarch die
Ausfuhrung und Ubermittelt dem Rat die Angelegenheit zur neuerlichen Ent-
scheidung. Halt der Rat an der Entscheidung fest, wird die Sache vor das
Bischofskonzil gebracht, das die Verfigung des Rates fur nichtig erklaren kann.

Art. 90 VerfSOK zahlt die Kompetenzen des Patriarchatsrates auf. Dazu
gehoren die Erlassung von Normen fir die Finanz- und Vermdgensgebarung in
der gesamten Kirche sowie die Kontrolle einer solchen Téatigkeit bei allen anderen
Organen, insbesondere die Uberprifung des Haushaltsplans des Patriarchats.
Dabei wird zwischen den autonomen Aufgaben und jenen, die unter Mitwirkung
des Bischofskonzils erledigt werden4® unterschieden, wie die Entscheidungen
Uber finanzielle Verpflichtungen, die Sorge um finanzielle Mittel fur die Kirche,
die administrative und finanzielle Organisation der Dienststellen kirchlicher
Behdrden, Kontrollrechte Uber kirchliches Vermégen, die Mitwirkung mit dem
Bischofskonzil bei der Anderung der Kirchenverfassung, die Grindung von
Instituten und Anstalten, die Entscheidung Uber Verschuldung und VeraufRerung
von unbeweglichem Kirchenvermdgen sowie die Genehmigung von Ab-
rechnungen. Art. 90 Z. 12 VerfSOK normiert als Generalklausel die Zusténdigkeit
des Patriarchatsrates fur andere Angelegenheiten der allgemeinen kirchlichen
Verwaltung, sofern sie nicht in die Zustandigkeit anderer Organe fallen.

Mit der Novelle 196247 wurde die Verfassung dahingehend abgeéandert, dass
das Bischofskonzil vorlaufig die Arbeit des Patriarchatsrates Ubernimmt. Diese
vorlaufige Ubernahme durch das Bischofskonzil dauert nur bereits sehr lange an;
de facto existiert der Patriarchatsrat nicht mehr.

45 Art. 85 VerfSOK.

46 Art. 90 Z. 1, 3,5, 9, 10und 11 VerlSOK.

47 ASNr. 23/Zap. 12 vom 8. Juni 1962: betrifft Art. 81 bis 90: ,Sveti Arhijerejski Sabor
privremeno preuzima na sebe vraenje poslova PatrijarSkog saveta". Vgl. auch PERIC, 249, Fn. 579.



85

6- Der Patriarchatsverwaltungsausschuss (Patrijarsiski upravni odbor)

Der Ausschuss ist gemal Art. 91 VcrfSOK die hochste Exekutiv-,
Verwaltungs- und Aufsichtsbehérde fur die kirchlich-autonomen Organe sowie

Exekutivorgan des Patriarchatsrates. Somit Ubernimmt der Patriarchatsvcr-
waltungsausschuss im Gegensatz zum Patriarchatsrat, dem eher eine normative
Rolle zukommt, als ausfiihrendes Organ des Patriarchatsrates eine bedeutende
Rolle in der Vermoégensverwaltung48. Er setzt sich aus dem Patriarchen als
Vorsitzenden, zwei Mitgliedern des Bischofssynods, einem Klostervcrtreter, drei
Geistlichen und sieben Laien zusammen. Jedes Mitglied hat einen Vertreter,
Wobei der Bischofssynod aus seinen Reihen zwei Vertreter bestimmt, wahrend die
Trigen Vertretungen vom Bischofskonzil, vormalig vom Patriarchatsrat, be-
stimmt werden. Der Patriarchatsverwaltungsausschuss wird fur eine Periode von
sechs Jahren gewahlt. Den Vizeprasidenten bestimmt der Ausschuss selbst, er
muss von Gesetzes wegen ein Laie sein.49. Die ordentlichen Tagungen finden
zweimal jahrlich statt, im Frihling und im Herbst, aul3erordentliche Sitzungen nur
nach Bedarf60.

~Zur Erleichterung der Arbeit gibt cs einen Engeren Ausschuss des
Ratriarchatsverwaltungsausschusscs, zu welchem der Vorsitzende, zwei Geistliche

und drei Laien gehéren, die nach Méglichkeit ihren Wohnsitz in der Néhe des
Patriarchats haben. Dringende Angelegenheiten werden entweder im Engeren
Ausschuss oder préasidial, durch den Vorsitzenden ohne den Engeren Ausschuss,
entschieden. In diesen Féllen mussen die Entscheidungen dem Patriarchatsverwal-
tungsausschuss zur nachtraglichen Genehmigung vorgclegt werden. Weiters gibt

¢s im Rahmen des Patriarchatsvcrwaltungsausschusses den Rechtsausschuss des
Patriarchats, dem Sachverstandige aus dem rechtswissenschaftlichen Bereich

(Professoren, Anwaélte, Richter) angehéren und die juristische Arbeit der Serbisch
Orthodoxen Kirche unterstutzen.
~ Die Beschlussfassung im _Ausschuss erfolgt mit Stimmenmehrheit, bei
Stimmengleichheit entscheidet die Stimme des Vorsitzenden. Ist der Patriarch mit
Entscheidungen des Ausschusses aufgrund ihrer Unvereinbarkeit mit kirchlichen
formen oder Grundsétzen der Orthodoxen Kirche nicht einverstanden, geht die
Angelegenheit gemafl Art. 97 VcrfSOK nach einer neuerlichen Verhandlung an
den Patriarchatsrat bzw. an das Bischofskonzil, das letztlich endgultig entscheidet.
Art. 101 VcrfSOK normiert den Kompetenzbereich des Patriarchatsvcrwal-
’ungsausschusses, wobei zwischen den Vollzugs-, Kontroll- und Verwaltungs-
Achten unterschieden wird. Im Wesentlichen umfassen die Kompetenzen die

. Vgl. POSPISCHIL, 87.

Art. 94 VcrfSOK.
'Vgl. PERIC, 251.



86

oberste Leitung und Kontrolle der Finanzgebarung und der Finanzvervvaltung der
Kirche und ihrer Organe5L

7. Kanzleien und Ausschiisse

Fir die Ausfertigung aller Beschlisse und Verfiigungen der obersten Zen-
tralorgane der Kirche wurden Kanzleien eingerichtet. Dazu z&hlen 1.) die
Patriarchatskanzlei, die unter der unmittelbaren Aufsicht des Patriarchen steht und
die Kanzleigeschafte des Bischofskonzils, des Bischofssynods sowie die persén-
liche Kanzlei des Patriarchen umfasst5?; 2.) die Kanzlei des Patriarchatsverwal-
tungsausschusscs und 3.) die Kanzlei des GroRRen Kirchengerichtes.

Daneben gibt es die bereits erwahnten Ausschisse, die zur Unterstiitzung der
obersten Zentralorgane der Kirche eingerichtet wurden, um deren Sitzungen
vorzubereiten sowie deren Beschlusse auszufiihren.

8. Die Eparchialverwaltung

Die Serbisch Orthodoxe Kirche ist in 40 Eparchien untergliedert53, wobei
jeder Eparchie ein Eparchialbischof vorsteht, dem die volle Jurisdiktionsgewalt in
Angelegenheiten des Glaubens und der Sitten, des Gottesdienstes sowie der
Pastoralen Sorge in seiner Eparchie zukommt. Die kirchlich-hierarchische Gewalt
Ubt er selbst aus, wahrend er die autonomen Angelegenheiten gemeinsam mit dem
Eparchialrat, der mit dem Patriarchatsrat auf gesamtkirchlichcr Ebene vergleich-
bar ist, leitet und verwaltet54. Der Eparchialvcrwaltungsausschuss als Exekutiv-,
Vcerwaltungs- und Aufsichtsorgan in  Angelegenheiten der Eparchialselbst-
verwaltung Fihrt die Beschliusse und Verfigungen des Eparchialrates aus.

Art. 107 VerfSOK normiert, dass alle kirchlichen Organe und Amter in der
Eparchie dem Eparchialbischof unterstehen. Als Vorsitzender des Eparchialrates,
des Eparchialverwaltungsausschusses sowie des Eparchialkirchengerichtcs ist er
unmittelbares Oberhaupt und Reprasentant seiner Eparchie.

Zwecks Erleichterung bzw. Unterstitzung in der Verwaltung der Eparchie
kann der Eparchialbischof einen Stellvertreter (Arhijerejski zamenik) bestellen5s,
worlber er den Bischofssynod informiert. Zu bischdéflichen Stellvertretern kénnen
sowohl Welt- als auch Mdnchsgeistliche, aber auch Diakone bestellt werden,
sofern sie eine mittlere theologische Schule abgeschlossen haben und eine
zehnjahrige Praxis im Kirchendienst vorweisen kdnnens6.

51 Zu den einzelnen Aufgaben siehe Art. 101 VerfSOK. Art. 101 Z. 18 VerfSOK sieht eine
Gencralklausel vor. nach welcher der Ausschuss nach Bedarfauch andere Angelegenheiten materieller
Art erledigen kann, sofern diese nicht in die Zustandigkeit anderer Organe fallen.

52 Art. 67 VerfSOK.

53 Vgl. PERIC, 237.

34 Art. 13 VerfSOK.

55 Art. 109 VerfSOK.

56 Art. 1 10iVm. 118 VerfSOK; vgl. auch PERIC, 247.



87

Im Gegensatz zu den bischdéflichen Vertretern werden Vikarbischofc, die
ebenfalls zur Unterstiitzung des Eparchialbischofs in der Verwaltung der Eparchie
eingesetzt werden, durch das Bischofskonzil im Einvernehmen mit dem
Patriarchatsrat bestellt57,* &lso nicht durch den Eparchialbischof selbst Fir die
Vikarbischofe gelten dieselben Bestimmungen wie fur Eparchialbischofe (Art.
104ff VerfSOK), schon deshalb, weil sich jeder Bischof fir einige Zeit als
Vikarbischof aufdie kiinftige Ubernahme einer Eparchie vorbereiten muss.

In kirchlich-administrativer Hinsicht wird eine Eparchie von Kirchenge-
meinden, Pfarren und Kldstern gebildet. Die einzelnen Kirchcngemcmden werden
durch den Kirchcngcmeindcrat bzw. den Kirchcngecmcindevcrwaltungsausschuss,
welcher die Beschliisse des Kirchcngcmeindcratcs sowie die Anordnungen der
Kirchcnbchdrden ausfihrt, verwaltet , wobei die Pfarrer aufgrund ihrer dienstli-
chen Stellung verpflichtend Mitglieder beider autonomer Organe sein mussen .
Somit kommen diesen kirchlich-autonomen Organen aufPfarrgcmeindccbenc die-
selben Kompetenzen zu wie den Organen auf Eparchialcbcne - vorwiegend die
Verwaltung des Kirchenvermogens.

Wenn eine Eparchie wegen Ablebens des Eparchlalblschofs oder aus einem
anderen Grund verwaist ist, kann keine Angelegenheit, die die l.parchial-
Organisation betrifft, erledigt werden, noch kénnen wichtige Veradnderungen
durchgefuhrt werden, die wahrend der Amtszeit des letzten Eparchialbischofs
begonnen wurden, In diesem Falle bestellt der Bischofssynod einen Administrator
zur vorlaufigen Verwaltung der Eparchie, bis ein neuer Eparchialbischof bestellt
wird. Das Eparchialgcricht formiert dazu eine Kommission aus drei Mitgliedern
deren Aufgabe es ist, das gesamte Vermdgen der Eparchie zu inventarisieren und
dem Administrator bzw. dem Bischofssynod mitzuteilen, um eine geordnete
Ubergabe der Eparchie aufden neuen Eparchialbischof sichcrzustellen.

Gemall Art 105 VerfSOK werden Eparchialbischéfe vom Bischotskonzil
gewahlt, wenn zwei Drittel der Mitglieder des Bischofskonzils anwesend sind. Im
kirchlichen Alltag wird eine unkanonische Methode bei Sedisvakanz eines
Bischofsstuhls praktizierté0, namlich den anwesenden Bischéfen ohne vorher-
gehende Wahl die frei gewordene Eparchie wahrend der Tagung des Bischofs-
k°nzils anzubicten. Wenn keiner der Anwesenden die verwaiste Eparchie
Ubernehmen will, dann wird gewuihlt, Ublicherweise am letzten lag der
Zusammenkunft des Bischofskonzils. Als gewéhlt gilt jener Kandidat, der die
feisten Stimmen auf sich vereinen konnte. Sehr selten kommt es vor, dass der
gewdhlte die Wahl ausschlagt. Im 20. Jh ist dies jedoch zweimal geschehen: Der
Archimandrit Justin  Popovi3, einer der bekanntesten serbischen Theologen,

.. Art. 16 VcrISOK.
Art. 201 Z. 3 VcrISOK; vgl. PKRIC, 254.
Siehe Art. 182 und 194 VerfSOK.
Vgl. PERIC. 243.



88

bedankte sich fiir die Wahl und lehnte ab. Im Jahre 1987 wies ein Mdnchspriester
aus dem Kloster Studenica die Wahl zum Eparchialbischof ebenfalls ab6l.

VI. Der Klerus
1. Die Stufen der Geistlichkeit

Die orthodoxe Kirche wird durch die Bischoéfe, Geistlichen und Glaubigen
gebildet. Durch die HI. Taufe werden Glaubige Teil dieser Kirche, genauso wie
die Ordination bzw. Tonsur der einzige Weg ist, Geistlicher zu werden. Das
orthodoxe Kirchenrecht verbietet nach der Ordination bzw. Tonsur die Ehe-
schlieBung. Auch verlangt die Weihe zum Bischof die Ehelosigkeit des
Kandidaten.

Es gibt drei Stufen der Geistlichkeit: Diakon, Priester/Presbyter, Bischof. Mit
der Weihe, die durch den Bischof vorgenommen wird, gelangen die Kandidaten
vom Diakon in die jeweils néchste héhere Stufe der Geistlichkeit. Innerhalb dieser
drei Stufen gibt es weitere Untcrglicdcrungcn, wobei es sich dabei um Titel bzw.
Ehrenzeichen handelt, die bei der Frage des Vorranges entscheidend sind. So hat
etwa der Mdnchspriester den Vortritt vor dem Wocltpriester, ausgenommen dieser
hatte einen héheren Titel. Alle Titel und Wirden werden vom Eparchialbischof
verliehen, mit Ausnahme der Wiirde eines Archimandriten sowie das Recht, ein
goldenes Brustkreuz zu tragen. Diese beiden Auszeichnungen werden aus-
schlie3lich vom Bischofssynod auf Vorschlag des Eparchialbischofs verliehen62:
Der Titel ist nur in erster Linie fur die Frage des Vorrangs mafigeblich, wahrend
als zweites Kriterium die theologische Ausbildung und erst als drittes Kriterium
das Weihalter ausschlaggebend sind. Somit hétte ein jungerer Erzpriestcr
(Protojcrcj) mit Hochschulabschluss den Vorrang vor einem (dicnst)altercn
Erzpriestcr mit geringerer Ausbildung6l.

Diakone konnen chelos oder verheiratet sein. Sind sie Ménche, dann werden
sie in der serbischen kirchcnrechtlichcn Terminologie als ,,Jerodjakon®, sind sie
verheiratet als ,,Djakon* bezeichnet. Spéater wurde zwischen Protodiakon und
Archidiakon unterschieden. Beide Bezeichnungen sind Ehrentitel. Wé&hrend der
Protodiakon sowohl ein Jcrodiakon als auch Diakon sein kann, konnte zum
Archidiakon nur ein Ménch ernannt werden. Die gangige Praxis in den auto-
kcphalcn Kirchen zeigt, dass cs meist nur einen Archidiakon in der Eparchic gibt,
woriiber der Bischofssynod auf Vorschlag des Eparchialbischofs entscheidet.6

6' Aus kanonischer Sicht ist die Versetzung eines Eparchialbischofs von einer Eparchic in eine
andere grundsatzlich nicht moéglich. Vgl. M. PETROVIC, Nomokanonski Propisi o popunjavanju
upraZnjenih eparhija (episkopija) u prcmeStanju arhijereja, in: Pravoslavna Misao 18 (1975) 13-22-
Aus kanonischer Sicht ist die Versetzung eines Eparchialbischofs von einer Eparchic in eine andere

grundsatzlich nicht mdglich.
M Art. 70 Z. 22; vgl. POSPISCHIL, 174; PERIC, 86.

n Vgl, PERIC, 99.



89

Diakonc stehen in der kirchlichen Hierarchie unter den Presbytern, dennoch
genieBen sic durch ihren Einsatz und ihren Dienst bis in die oberste Kirchcn-
verwaltung ein hohes Ansehen64.

Bei den Presbytern gibt cs die grundsétzliche Unterscheidung zwischen den
Presbytern oder Jerej und den Protopresbytem oder Protojerej (oder Erzpriestcr),
welche die altesten Priester einer Kirchengemeinde sind. Daneben gibt es noch
den ,,Protojerej-Stavrofor, welcher als Auszeichnung das Recht erhélt, das
goldene Brustkreuz zu tragen, weshalb er auch in manchen Gegenden als ,Kreuz
eragender Erzpriestcr bezeichnet wird.

Bei den Presbytern, welche dem Mdnchsstand angehdren, wird weiters
zwischen dem Sindjel. Protosindjel, Iguman und Archimandrit unterschieden. Der
Sindjcl lebt und arbeitet als rechte Hand des Bischofs, weshalb er auch einen
grolRen Einfluss und Ansehen in der Kirche geniel3t. Das Wort Sindjcl geht darauf
zuriick, dass diese Monche in der benachbarten Djelia (Klosterzelle) des
Eparchialbischofs leben und dadurch sehr viel vom Leben des Bischofs
mitbekommen. Daher wird oft der Sindjcl des verstorbenen Eparchialbischofs
zum neuen Eparchialbischof gewéhlt. Das beriihmteste Beispiel in der serbischen
Kirchcngeschichtc ist wohl der Sindjel des HI. Sava, Arsenijc Srcmac, der 1233
dic Nachfolge des HI. Sava antrat6b.

Gibt cs mehrere Sindjeli, dann bestimmt der Eparchialbischof den Angese-
hensten unter ihnen zum Protosindjel.

Als Iguman wird der Vorsteher eines Klosters bezeichnet. Leben weniger als
v'cr Monche bzw. Nonnen in einem Kloster, dann wird der Klostcrvorstchcr vom
Eparchialbischof selbst bestimmt und auch ernannt. Sind es mehr als vier, dic in

Kloster leben, dann ernennt der Eparchialbischof den Vorsteher auf Vor-
schlag des Klosters66.

Der Archimandrit ist ebenfalls Vorsteher eines Klosters. Er ist jedoch alter
als der Iguman und genief3t eine hohere Auszeichnung. Auflerdem hat er das
Rccht, das goldene Brustkreuz zu tragen, wortiber der Bischofssynod auf Vor-
schlag des Eparchialbischofs entscheidet. Dic Zahl der Archimandritcn ist in der
Serbisch Orthodoxen Kirche relativ gering, meist zéhlen sic zum engeren Kreis

Cr Kandidaten ftur Bischofswahlcn.

Die letzte Stufe der Geistlichkeit ist der Bischof. Es gibt den Eparchial-

mschof, den Vikarbischof und den Metropoliten. Wahrend der Eparchialbischof

volle Jurisdiktionsgewalt in seiner Eparchie hat, ist der Vikarbischof, von dem

jCits die Rede war, nur im Rahmen seines Vikariats bevollmachtigt. Sein
cbensunterhalt wird vonjener Eparchie bestritten, welcher er angehért.

Heute kennt dic Serbisch Orthodoxe Kirche sechs Metropoliten , die
aufgrund dieser Auszeichnung bzw. dieses Titels einen Vorrang vor den ubrigen

Pta v« a.a.0. 85; 1. MIRKOVIC, Pravoslavna Lilurgika ili mala nauka o bogosluZcnju
osJavne trkve, Beograd '1965, 70.
wVg|. PERIC, 86.
»AN. 211 VerlSOK.
Vgl. PERIC, 88; Art. 15 Z. 41 VerlSOK.



90

Eparchialbischéfcn haben. Mangels des Bestehens eigener Metropolien in der
Serbisch Orthodoxen Kirche steht ihnen zwar die Wirde des Metropoliten zu, eine
eigene Jurisdiktionsgewalt haben sic aber nicht.

2. Pflichten und Privilegien des Klerus

Der orthodoxe Klerus unterliegt in der Ausiibung seiner beruflichen Téatigkeit
einigen rechtlichen Einschrankungen bzw. Pflichten, zu deren Einhaltung er
verpflichtet ist. Daraus ergeben sich wiederum Rechte und Privilegien68. Zu den
wichtigsten Pflichten der Kleriker und Mdnche gehoéren das Unterlassen von
Handlungen, die mit der Austibung der beruflicher Tatigkeit unvereinbar sind, wie
z.B. UberméaRiges Glucksspiel und Alkoholgcnuss, Wucher, Handel, Rauferei,
Mord, Militardienst; weiters die Erflllung aller pastoralen Pflichten, regelmaRiges
Fasten, Halten des Religionsunterrichtes, auch fur nur einen Zuhérer, Bewahren
der orthodoxen Lehre, Gehorsam gegenuber der Kirchenobrigkeit etc. Zudem gibt
es vermdgensrechtliche und erbrechtliche Einschrankungen fir Personen des
Moénchsstandes als Folge des Armutsgcliibdes. Auch ist die Verehelichung nach
erfolgter Ordination bzw. Tonsur unzulassig.

Auf der anderen Seite kommen die Kleriker mit dem Zeitpunkt der
Ordination bzw. Tonsur in den Genuss bestimmter Privilegien. Nach dem
privilegium immunitatis sind Geistliche vom Militardienst sowie von allen
anderen die Amtsausibung behindernden Verpflichtungen befreit, und sie haben
das Recht, die Aussage im Zivil- und Strafverfahren zu verweigern. Zum
privilegium honoris gehéren bestimmte Ehrenrechte bzw. Anreden. So werden
Diakonc und Priester mit ,Oce*, die Eparchialbischéfc mit ,,Vase
Preosvestenstvo* und die Metropoliten mit ,,Vase Visokopreosvestenstvo" angere-
det. In der Liturgie nennen Priester und Diakone den Namen des zusténdigen
Eparchialbischofs, die Eparchialbischéfe kommcmoricrcn den Patriarchen und der
Patriarch nennt alle Patriarchen der autokcphalen Kirchen69.

VII. Das monastische Leben

Die Serbisch Orthodoxe Kirche zahlt ca. 300 Kloéster mit etwa 230 Mdnchen
und 1.000 Nonnen70. Die Kloster unterstehen der Jurisdiktion des Ortlich zu-

m N. MILAS, I‘ravoslavno Crkveno Provo, Mostar 1902, 393-408; S. TROICKI, Crkveno
Pravo, |ll, Beograd 1938, 43-49; PERIC, 97-99.

m Vgl. PERIC, 98; POSPISCHIL, 157.
1 Vgl. http:/Avww.kosovo.ooni/delault5.html (offizielle Seite der serbisch-orthodoxen Eparchie
Radka und Prizrcn) und hlto://www.orthodoxlrat.dc/scite69.hIrn#SER (offizieller l.ink der serbisch:

orthodoxen Eparchie lur West- und Mitteleuropa; 24.8.2005); naherhin zum serbischen Ménchstum: J.
POPOV10, MonaSki zivol po Sv. ocima, Beograd 1981; V. MARKOVIC, Pravoslavno monaatvo i

manastiri u srednjevekovnoj Srbiji, Sremski Karlovci 1920; S. MILEUSNIC, The Monastcrics of
Serbia, Belgrad 2002.


http://www.orthodoxlrat.dc/scite69.hlrn%23SER

91

sténdigen Eparchialbischofs7l. Die Klostervorstchcr werden entweder direkt vom
Eparchialbischof oder auf VVorschlag des jeweiligen Klosters ernannt. GemaR Art.
30 VerfSOK erfolgt die Grindung neuer Kloster wie auch die Vereinigung
bestehender Kldster durch den Eparchialbischof nach vorheriger Verstandigung
des Bischofssynods, der endgultig dariber entscheidet72. Auch unterstehen alle
Personen des Moénchsstandes der richterlichen Zusténdigkeit des Eparchial-
kirchengerichtcs73. Die Leitung des Klosters obliegt dem Klostervorstcher (Abt
bzw. Abtissin), der das Kloster nach den einschlagigen Bestimmungen der
Kirchenverfassung und der Klostcrstatutcn, die vom Bischofskonz.il hcrausge-
geben werden, verwaltet74.

Drei Gelibde missen verpflichtend abgelegt werden: Ehelosigkeit,
Gehorsam und Armut. Das Geliibde des Gehorsams verpflichtet Personen des
Moénchsstandes nichts gegen, aber auch nichts ohne den Willen des Kloster-
vorstehers zu tun. Die priestcrlichcn Aufgaben im Kloster Ubernimmt jener alteste
Monchspriestcr, der vom Eparchialbischof dazu bestimmt wurde.

Durch das Armutsgeliibdc sollen Ménche/Nonnen frei von allen materiellen
Lasten sein. Sic bleiben auch nach der Tonsur, die bei der Ubernahme des Kleinen
Habit vorgenommen wird, rechts-, geschéfts- und testierfahig, jedoch werden sie
in ihrer Erwerbsfahigkeit dahingehend beschrankt, dass sic alles, was sie
erwerben, fur das Kloster, dem sic als Bruder bzw. Schwester angehdren, erwer-
ben75. Dagegen normiert Art. 37 VerfSOK fur Bischofe, dass sic volles Erwerbs-,
Eigentums- lind Vertugungsrccht besitzen. Bezlglich ihrer Testierfahigkeit
unterliegen sic jedoch einer Beschrankung. Hinsichtlich eines Drittels kénnen sie
frei verfugen, der Rest kommt der Eparchie bzw. der Kirche zugute.

VIII. Die kirchliche Gerichtsbarkeit

In der Serbisch Orthodoxen Kirche stehen folgenden Organen richterliche
Befugnisse zu: dem Eparchialbischof, dem Eparchialkirchengcricht, dem GroRR3en
Kirchengcricht, dem Bischofssynod und letztlich dem Bischofskonzil?”. Die
Kirchenverfassung regelt detailliert die Zustandigkeit dieser Organe hinsichtlich
der kirchlichen Gerichtsbarkeit. Zustandig ist jener Eparchialbischof bzw. jenes
Eparchialkirchcngericht, dessen Jurisdiktion der Betreffende untersteht. Jenes
Kirchengcricht, das sich fur das jeweilige Verfahren fur zustandig erklart hat,
behélt diese bis zum Abschluss des Verfahrens?’’. Die kirchcngerichtlichcn
Verfahren werden schriftlich und in kyrillischer Schrift gefuhrt.

71 Art. 208 VerlSOK.

72 Art. 70 Z. 33 VerlSOK.

72 Art. 134 lit. a Z. 1 VerlSOK.

74 Art. 213 VerlSOK.

75 Art. 36 VerlSOK, vgl. PERIC, 94.

76 VVgl. zur kirchlichen Gerichtsbarkeit PERIC, 104 11.
77 An. 133 VerlSOK.



92

Es gibt einige Unterschiede zwischen den staatlichen und den kirchlichen
Gerichten. Wenn ein Beschuldigter der Ladung des Kirchengcrichtcs nicht Folge
leistet oder die Zustellung von gerichtlichen Beschliissen bzw. Entscheidungen
verweigert, dann entscheidet das Kirchengericht auch ohne Teilnahme des
Beschuldigten. Zudem trifft die Beweislast den Beschuldigten.7. Im kirchcngc-
richtlichcn Verfahren gibt cs weder eine Anwaltspflicht noch ein Recht der
Teilnahme und Mitwirkung eines Anwalts bei mindlichen Verhandlungen.
Schriftliche Eingaben kénnen durch einen Anwalt cingcbracht werden79.

Die Eparchialkirchcngerichte urteilen in erster Instanz bei Vergehen der
Geistlichkeit beider Stéande, bei Vergehen von Glaubigen, die den Ausschluss aus
der Kirchcngcmeinschaft nach sich ziehen sowie in Féllen der Nichtigerklarung
von Ehen80. Das Kirchengcricht setzt sich zusammen aus dem Eparchialbischof
als Vorsitzenden (oder seinem Stellvertreter), zwei Priestern, die Stellvertreter
haben, und dem Sekretér, der die Aufgabe des Berichterstatters hat. Die Urteile
werden mit Stimmenmehrheit gefasst. Entscheidungen, die ohne den Vorsitz des
Eparchialbischofs getroffen wurden, miissen ihm zwecks Zustimmung vorgclegt
werden. Ist der Bischof nicht einverstanden, weist er die Entscheidung zur
neuerlichen Verhandlung an das Kirchengcricht zurtick. Bleibt das Kirchengcricht
bei seiner Entscheidung, dann legt der Bischof die Angelegenheit dem GrofRen
Kirchengcricht vor, das endgultig entscheidet8l. In der Praxis ist das jedoch noch
nie vorgekommeng2,

In zweiter Instanz entscheidet Uber Berufungen gegen die Urteile der
Eparchialkirchcngerichte das GroRRe Kirchengcricht . Das Bischofskonzil kann
aber vom Grof3en Kirchengcricht verhéngte Strafen nachlassen.

Das Bischofskonzil hat bereits im Jahre 1933 Bestimmungen betreffend das
Gerichtsverfahren in der Serbisch Orthodoxen Kirche erlassen” . Darin findet sich
die einzige Normierung aller Kirchengerichtsverfahren in der Serbisch
Orthodoxen Kirche. Diese Verfahrensbestimmungen aus dem Jahre 1933 blieben
bis zur Erlassung der Strafrechtlichen Bestimmungen in der Serbisch Orthodoxen
Kirche durch das Bischofskonzil im Jahre 1961 in Kraft8s. Im Jahre 1962 erliel
das Bischofskonzil ein neuerliches Regelwerk mit dem Titel Verfahrensbe-

> Vgl. PERIC, 105.

>> Im kirchlichen Gerichtsverfahren der ehemaligen Karlowilzer Mctropolie konnten Anwalte
am gesamten Verfahren teilnehmcn, vgl. PERI<5, 105.

""Art. 134 VerlSOK.

" Art. 128 VerlSOK.

Vgl. PERIC, 245.

** Art. 79 VcrfSOK.

M ZAP1SNICI SASa, ASNr./Zap. 196 vom 4/21. Oktober 1933, verlautbart im Glasnik der
Serbisch Orthodoxen Kirche Nr. 44 und 45, 705-745; vgl. weiters D. PERIC, Ustrojstvo, organizaeija i
rad na zakonodavstvu SPC u prvoj polovini XX veka (1901-1950); Dissertation an der Theologischen
Fakultat in Beograd 1991,257-260.

KRIVICNA PRAVILA SPC, verlautbart in: Glasnik der Serbisch Orthodoxen Kirche, Nr. 6,
Beograd 1961, 148-157.



93

Stimmungen fiir die Kirchengerichte der Serbisch Orthodoxen Kirche , das auch

heute noch in Kraft ist und fur die kirchengerichtlichen Verfahren angewendet
wird.

IX. Kirchliche Vermdgensrechte

Die Serbisch Orthodoxe Kirche befriedigt inre materiellen Bedurfnisse durch
die Ertriige aus kirchlichem Vermogen aller Art, aus Wertpapieren und Veranla-
gungen, Kirchensteuern, freiwilligen Beitragen, Spenden und Vermé&chtnissen
sowie aus Ertragen kirchlicher Anstalten und Fonds

X. Die Ekklesiologie der Serbisch-Orthodoxen Kirche aus der Sicht
zeitgendssischer Theologen

Die Ekklesiologie der serbischen Kirche kann nicht losgelost von ihrer
geschichtlichen Entwicklung betrachtet werden. Die Jahrhunderte lange Unter-
driickung durch die Tirken, die dadurch bedingte Isolation der serbischen Kirche
sowie die aus historischen Umstdnden und politischen Griinden erfolgte
Aufteilung der Kirche in mehrere Jurisdiktionen haben dazu beigetragen, sich auf
die eigene Geschichte und Tradition zu berufen, um die eigene ldentitat zu
bewahren. In keiner anderen orthodoxen Kirche spielt der Bezug zur
vergangenhcit eine so bedeutende Rolle wie in der Ekklesiologie der serbischen.
D'e Kirchcnvcrfassungen nach der Wiedervereinigung im Jahre 1920 waren bzw.
sind alle sehr hierarchiebetont. Die Laienbewegung, auch Bogomoljcenbcwegung
genannt, wird zwar von der Uberwiegenden Zahl der 1 heologen im Sinne einer
geistlichen Wiedergeburt des Volkes gesehen, jedoch ohne einen Niederschlag in
der serbischen Ekklesiologie gefunden zu haben.

Zwei Schwerpunkte finden sich in der serbischen Theologie vom
Verstandnis der Kirche.

1. Die besondere Betonung der Geschichte des serbischen Volkes, die mit
dem Schlagwort Svetosavlje umschrieben wird, d.h. die besondere Bedeutung der
Person des ersten serbischen Erzbischofs Sava und damit zusammenhangende
Verehrung des HI. Sava.

2. Das Verstandnis der Kirche als der mystischen Fortdauer des Erl6sers
Jesus Christus aufErden, ein christozentrischer Ansatz, der sich an der Lehre der
patristik orientiert*9,

,6 PRAVILA | POSTUPAK ZA CRKVENE SUDOVE SRPSKk PRMVOSLAVNr. CRKV E.
veriautbart in: Glasnik der Serbisch Orthodoxen Kirche, Nr. 7 und 8, Bee g

" = #F— «ll &= r Serbisch Onhodoxcn Kirche sieche BREMER (= Anm. 4).

>>Vgl. a.a.0. 278.



94

Die Ekklesiologie der serbischen Kirche weist somit zwei grundlegende
Besonderheiten auf, bleibtjedoch im Allgemeinen der Ekklesiologie der dstlichen
Tradition absolut treu. Das gilt auch fur jene (wenigen) zeitgendssischen
Theologen die wie z.B. Atanasijc Jcvtic (Metropolit von Montenegro) und
Amfilohijc Radovic (Bischof des Banat) - beide Professoren an der Belgrader
Theologischen Fakultat - nach dem Krieg, vorwiegend unter dem Milosevic-
Regime, in englischer Sprache publiziert haben: Sie stehen ganz in der Tradition
der orthodoxen Ekklesiologie, allerdings unter der typischen Betonung des
serbischen Verstandnisses von der Kirche.



95

DIE RUMANISCH-ORTHODOXE KIRCHENVERFASSUNG UND IHRE
EKKLESIOLOG1SCHEN GRUNDLAGEN

Sr. Maria Mihaela S ta n, Clocociov-Wien

|- Terminologische Klarung mul kurze Geschichte des Statuts der Rumanisch-
Orthodoxen Kirche

Die Organisation der Orthodoxen Kirche wird grundsatzlich durch zwei
gesetzliche Kategorien bestimmt, durch kirchliche und durch staatliche Gesetze.
Die kirchlichen Gesetze bestehen gemaR ihrer geschichtlichen Erscheinung und

gemaR ihrer Gcltungskraft aus folgenden Elementen: den Kanones, organischen
Gesetzen bzw. Statuten, synodalen Gesetzen, Statuten, synodalen Entscheidungen
und Beschlissen, bischoéflichen Entscheidungen und Beschlissen, aus Rund-
schreiben und Anordnungenl.

Die &ltesten und wichtigsten kirchlichen Ggsetze smd die Kanones, die 86
Apostolischen Kanones, die Kanones der sieben Okumenischen Konzilien ‘und der
elf Partikularsynoden und die Kanones der Kirchenvater, die zusammen das
Corpus canonum der ganzen Orthodoxie darstellen. Die Kanones kann man mit
einer Verfassung im staatlichen Leben vergleichen. Keine andere Form der
kirchlichen Gesetze darf den Kanones widersprechen. Die Kanonizitat oder die
Ubereinstimmung mit den Kanones (nicht unbedingt buchstablich, weil das

Manchmal anachronistisch ist, sondern sinngemafR, geméaf der dogmatischen und
Moralischen Wahrheit der Kirche, die unveranderlich bleibt) ist die wichtigste und
die erste Bedingung fir die Gultigkeit und die Anwendung irgendeines anderen
kirchlichen Gesetzes2.

Die Kanones beruhen auf exklusivem Handeln der Kirche, wahrend” die
anderen kirchlichen Gesetze Formen der nomokanonischcn Tradition zeigen . Es
,st wichtig zu betonen, dass die Kanones grundsatzlich unveranderbar sind (bzw.
nur durch eine andere Synode der Gesamtkirche veréndert werden kodnnten),
Wéhrend die anderen kirchlichen Gesetze jede Tcilkirchc gemaR der Zeit und ihrer
Notwendigkeiten &ndern kann.

Mehr als die anderen kirchlichen Gesetze sind die Statuten spezifisch fur die
aktuelle Situation und Organisation der lokalen autonomen orthodoxen Kirchen.

Uie Statuten kann man als ,Gesetze, die von der Kirche geschaffen wurden [also

L' Vgl. L. STAN, Tradipa pravilmea a Bigspein ﬁ]semnatﬁféh «i folosul cunoaStcrii legilor dupa
Carc se conduce Biserica, in: Studu 1 eologice 12, nr. 5 6

2 STAN, Tradipa pravilnica a Bisencu, 349. Nom0| wurden in den kaiserlichen
5 Oie kirchlichen Kanones und die ,kalse ~~ Codex Constilutionum Justimans I.
Gesetzessammlungen wie dem Codex fheodosianus v''*")’ . { (g70) zusammengestellt. Der
(529), Leons l,,.\klogc (741), dem Prc"heiron Kaiser BaMicos =™~ in X1V Titeln
esFundamentalkodex* des orthodoxen Kirchcnrcchts ist der g
(883) des Patriarchen Photios.



96

grundsétzlich gemaR den Kanones] und die vom Staat, wie die Statuten anderer,
entweder religioser (die Kulte), oder weltlicher (die Gewerkschaften) autonomer
Organisationen akzeptiert oder gebilligt wurden*4 definieren.

Das Statut der Rumanisch-Orthodoxen Kirche wurde im Jahr 1948 von der
Synode promulgiert und 1949 von der Volksrepublik Rumaénien (durch die
Verordnung 233/23 Februar 1949) gebilligt. Nach 1989 wurde es mehrmals von
der Synode Uberarbeitet und novelliert. Die offizielle Bezeichnung ist: ,Der Statut
fur die Organisation und fur das Wirken der Ruménisch-Orthodoxen Kirche*. Die
letzte Publikation seitens des Rumanischen Patriarchats erfolgte im Jahr 20035.

Die Wurzeln des gegenwartigen Statuts reichen bis in die Mitte des 19.
Jahrhunderts zuriick, als die drei gro3en ruméanischen Furstentimer, Moldawien,
Walachei und Siebenbirgen/Transsilvanien noch nicht in einem Staat vereinigt
worden waren. Moldawien und die Walachei befanden sich seit dem
Spatmittelaltcr unter osmanischcr Herrschaft und wurden im Jahr 1859 unter dem
Namen ,Ruméanien“ zum ersten Mal politisch geeint. 1877 erlangten sie die
Unabhéngigkeit vom Osmanischen Reich. Siebenbirgen, das seit 1683
habsburgisch war und seit 1867 Teil der ungarischen Reichshalftc der
Doppelmonarchie war, vereinigte sich mit Ruménien im Jahr 1918. Seit diesem
Jahr existiert - mit manchen Anderungen wéhrend und nach dem 2. Weltkrieg -
der aktuelle ruménische Staat.

Die Kirche organisierte sich im 19. Jahrhundert gemaR der politischen
Verwaltung des Landes. Obwohl die Orthodoxe Kirche von Siebenbirgen einen
weit schlechteren Status als die Kirchen Moldawiens und der Walachei hatte — als
Mehrheilsbevdlkerung hatten die orthodoxen Ruménen lange Zeit keine
politischen Rechte im Furstentum genossen und die Orthodoxe Kirche war nur
toleriert — entstand in Siebenbirgen die moderne Struktur der Rumaénischen
Kirche. Der Grund dafir war die Notwendigkeit der Ruménen, sich gut zu
organisieren, um in einer Gesellschaft, die sie ab dem 16. Jahrhundert konsequent
marginalisiert hatte, zu Uberleben. Die jungeren Statuten der Ruméanischen Kirche
folgen strukturell dem Kirchenstatut Transsilvaniens. Es ist auch nicht ohne
Bedeutung, dass dieses erste Statut Ruckwirkungen auf mehrere jingere
Kirchenstatuten anderer Lander hatte6. Dieser Einfluss wurde und wird mehr oder
weniger explizit erkannt.

Der Schoépfer des ersten ruméanischen Organisationsstatuts war Bischof (seit
1864 Metropolit) Andrei $aguna. Er war von seiner Ausbildung Jurist und
Theologe, der erste moderne Kanonist der Geschichte Ruméniens. Auf Grund

4 Vgl. STAN, Traditia pravilnica a Bisericii, 350.

5 Statutul pentru organizarea $i funeponarea Bisericii Ortodoxe Romane, Editura Institutului
Biblic 8§i de misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucure$ti 2003; in der Folge einfach ,Statut”
gennant.

6 Vgl. L. STAN, Mircnii Tn biserica; importanta elenientului mirean in Biserica $i participarea lui
la exercitarea puterii bisericesti. Studiu canonic-istoric, Sibiu 1939, 207-235.



97

seiner breiten praktischen Erfahrungen auf allen Ebenen der Kirchenverwaltung
hat er systematisch und in einer fUr seine Zeit weit vorausschauenden Weise
Leitung und Organisation der Kirche umgeformt. Sein so genanntes ,,Organisches
Statut” wurde am 28. Mai 1869 von Kaiser Franz Joseph ratifiziert.

Der nachste wichtige Schritt in der Entwicklung der Organisation der
Rumanisch-Orthodoxen Kirche vor dem aktuellen Statut war - “™~ Konsequenz
der politischen Anderungen nach dem ersten Weltkrieg — das Gesetz das
Statut filr die kirchliche Organisation aus dem Jahr 1925.

/1. Die ekklesiologische Sichl Andrei 8agunas als Basis des ruménischen
kirchlichen Organisationssystems

Da die Kirchenverfassung Rumaniens grundsétzlich gleich mit dem
Organischen Statut vom 19. Jahrhundert ist, sind ihre ckklesiologischen
Grundlagen auch die gleichen wie damals. Dazu muss man betonen, dass die
Ekklesiologie $agunas uberaus aktuell fur Rumanien und fur die ganze
Orthodoxie ist.

Die Systematisierung der ckklesiologischen Sicht fjagunas findet man in
seinem wichtigsten kanonischen Werk, dem Compcndium des kanonischen
Rechtes der einen, heiligen, allgemeinen und apostolischen Kirche, das im Jahr
>868 verdffentlicht wurde?. Es war dies zugleich das erste komplexe kanonistische
Handbuch in ruménischer Sprache.

Das Handbuch besteht aus drei groRen Teilen: 1. Inneres kanonisches Recht;
u- AuReres kanonisches Recht; Ill. Gesetzgebung, Verwaltung und die kirchliche

Leitung. Am Anfang des ersten Teiles definiert 8aguna die Kirche
folgendermal3en:

»Die Kirche, betrachtet aus dem Gesichtspunkte des kanonischen Rechtes, ist
die Gemeinschaft jener Individuen, welche sich in dem einen Herrn Jesu
Christo, in einem Glauben, in einer Taufe und in einem Gott und Vater Aller
geeinigt haben (Ephcscr 4,5-6), um sich durch das Bekenntnis und die
Erfullung der Lehre und des neuen Testamentes Jesu (Hebrder 12,24) zu

erlésen von dem alten Testamente und die Kindschaft zu empfangen (Galater
4,4 5)8

Ond weiters:

~Dafd Christus das Haupt der Kirche und die Kirche der Leib Christi ist,
Uberzeugen wir uns aus der heiligen Schrift" * 9

A. V. SCHAGUNA, Compenilium des kanonischen Rechtes der einen, heiligen, allgemeinen
nd apostolischen Kirche, aus dem Romanischen ubersetzt von I)r. Alois Scnz, | lennannstadt 1868.
'‘A.a.O., 19.
9A.a.0., 21.



98

Die Kirche ist also der Leib, dessen Haupt Christus selbst ist. Zum Leib
gehoren alle Glaubigen, die ,einen Herr, einen Glauben, eine Taufe’’10 haben.

Dieser Teil des Handbuchs - inneres kanonisches Recht - umfasst die
Erklarungen Uber die dogmatischen, symbolischen, axiomatischcn, liturgischen
und rituellen Lehren der Kirche, Uber die heiligen Sakramentc/Mystericn sowie im
dritten Hauptstick ,uUber den Organismus und die Verfassung der Kirche*".
Saguna analysierte sowohl den mystischen Gesichtspunkt der Kirche, ihren
sakramentalen Aspekt, als den Grund des gesamten Kirchcnlcbens, als auch die
soziale Organisation der Kirche, ihren Organismus, denn:

~Wie die Existenz der Kirche und ihres Hauptes nicht geleugnet werden
kann, so kann auch die Existenz des kirchlichen Organismus nicht im
Zweifel gezogen werden*“12

Aus dem zweiten Gesichtspunkt der Kirche als sozialer Organismus oder
soziale Institution hat diese einen strikt menschlichen, sichtbaren Inhalt, namlich:
die personlichen Elemente und die sozialen Elemente.

.Die Pcrsonalbcstandtcilc des Kirchenorganismus beziehen sich auf alle
Glieder des Leibes der Kirche, ohne Unterschied der Stellung, welche sic in
der Kirche einnehmen*“13,

Alle orthodoxen Christen sind, in $agunas Verstandnis, Elemente des
Kirchenorganisrnus. Mit anderen Wodrtern, wer durch die Taufe und die anderen
Sakramente zum Corpus Christi gehort, gehort auch zur Kirche als sozialer
Institution. Wenn er in der Folge die unterschiedlichen Kategorien von
Kirchenmitglicdem beschreibt, unterscheidet $aguna nach geweihten und
ungeweihten Christen. Diese Kategorien sind: die Bischofe, die Priester, die
Diakonc, die M6nche/die Nonnen und die Laien!*.

»,Die Sozialbestandtcilc des Organismus der Kirche sind die Pfarren, Kldster,
Erzpricstcrtumer, Eparchicn, Mctropolicn und Patriarchate, in welche die
allgemeine Kirche geteilt ist, doch diese Teile, da sie mit einander verbunden
sind, in der natlrlichsten Harmonie erscheinen*15.

Bezuglich dieser Definitionen mdchte ich zwei Formulierungen hervorheben:
salle Glieder des Leibes der Kirche, ohne Unterschied der Stellung, welche sic in

! Vgl. Eph 4,5.
I SCIIAGUNA, Compondium. 86.
vy
® Aa.0.,87.
i‘s‘ Vgl. dazu a.a.0., 93-181.
A.aO ,88.



99

der Kirche cinnehmcn“16 und ,die universelle Kirche*, deren leile ,in der
natirlichsten Harmonie erscheinen*. Beide waren sehr wichtig fur die
ekklesiologischc Konzeption §agunas und sic sind heute noch wichtiger, sowohl

die rumanische Orthodoxie als auch fir eine positive Entwicklung der
orthodoxen Kirchenorganisation insgesamt.

Sie unterstreichen die Tatsache, dass Saguna offen war fur die Verankerung
der ruménischen Kirche in der Universalitat der orthodoxen Kirche war. Diese
Einstellung vertrat er im Jahr 1868, in einer Zeit, in welcher in den orthodoxen
Ortskirchen der bis zum Phyletismos uberhthte Nationalismus dominierte. Er
hatte seine Mctropolie, die vier Jahre zuvor reaktiviert war, als ein Stick der
gesamten Orthodoxie verstanden und sic gemaR diesem Verstandnis organisiert.
Er hat sich selbst als Oberhaupt einer autonomen Mctropolie in kanonischer
Verbindung mit und in einem untergeordneten Verhaltnis zur kirchlichen Autoritat
des serbischen Patriarchen verstanden, obwohl seine persdnliche Beziehungen mit
dem Serbischen Patriarchat lange Zeit angespannt waren, weil sich Saguna um die
Reaktivierung der alten orthodoxen Mctropolie | ranssilvaniens bemuihte

Entsprechend der Definition der Kirche als eines mystischen Leibes
einerseits, der hauptséchlich durch die heiligen Sakramente — die immer gleichen
Wert haben und unverédndert bleiben - definiert ist, und andererseits als eines
sozialen, sichtbaren und veranderlichen Organismus, teilte Saguna die Aufgaben
de> individuellen Mitglieder der Kirche in abstrakte und konkrete ein. Die
abstrakte Aufgabe jedes Mitglieds besteht aus der Erleuchtung und Erlésung der
e'genen Seele und der Seelen derer, fur die jeder verantwortlich ist. Die konkrete
Aufgabe besteht aus seiner spezifischen, katcgoricabhangigcn Verantwortung im
sozialen Organismus der Kirchelll

Aufgrund dieser ckklicsiologischen Anschauung deflnlerte Saguna seine
Z'elc als Bischof, der verantwortlich fur seine Glaubigen, fur die Gegenwart und
flir die Zukunft seiner Eparchie und der gesamten Kirche ist. In einer Denkschrift

*n den Kaiser beschrieb er seine Ditzese zu Beginn seiner Amtszeit in
fanssilvanicn folgendermafen:

Es ist zu betonen, dass Saguna in der ruménischen Ausgabe des Compcndiums vom
«.Unterschied der Stellung und der Nationalitat, welche sie in der Kirche einnchmen®, spricht. Siehe
42,1 A. de SAGUNA (SCHAGUNA), Compcndiu dreplulu canonicu alu unei séntei sobomicesci si
‘L‘JPOSt_oiesci biscrici, Sibiu. 1868, 90: ,fara deosebire de nationalitate si de pusetiune, care o ocupa in
'serica”.
R. . ”” Die Annahme der Union (in den Jahren 1697-1700) durch Metropolit Alanasie (Anghel), den
heH <f der am Ende des 16. Jahrhunderts gegriindeten Mctropolie von Alba lulia/Weissenburg
deutete einen schweren Einschnitt in die kirchliche Organisation der orthodoxen Ruménen in
janssilvanien. Zwischen 1783 und 1864 unterstanden die Orthodoxen Transsilvaniens der scibischen
“jUopohe von Karlowitz. Mit der 1864 durch Andrei Saguna durchgesetzten Wiedererrichtung einer

uhodoxen Mctropolie fur Transsilvanien (nunmehr mit Sitz in Sibiu/Hermannstadt) erlangten sie die
Aut°nomic wieder.

*Vgl SCHAGUNA, Compendium. 91.



100

.Die Geschichte der griechisch-orientalischen Kirche in Siebenbiirgen war
eine Reihe von Drangsalen und Leiden, das Bild einer Sklavin darstellend,
die in Fesseln geschlagen, nur von der Gnade der Duldung ihr Dasein
kiimmerlich fristet™19.

Gerade diese unorganisierte, arme Di6zese wurde von ihrem Bischof in nur
25 Jahren in die bestorganisiertc Metropolie der Donaumonarchie, aber auch der
ganzen Orthodoxie umgeformt. Der Schliissel der unerwarteten Revitalisierung
war den Versuch, alle Mitglieder der Kirche in die Mitverantwortung
einzubeziehen. 8aguna war davon uberzeugt, dass

»die aulere Lebenskraft der Kirche durch das ungehinderte Fungieren aller
Personal- und Sozialbcstandtcile der Kirche bedingt ist, dariber kann kein
Zweifel obwalten, denn in dem Leibe, in welchem die Lebensbestandteile
vernachlassigt und nicht ausgcbildet, und darum in ihren Funktionen
gehindert sind, in demselben ist auch das Leben des Leibes geschwacht und
krank, und cs kann sehr leicht in Gefahr kommen; aus diesem Grunde ist cs
erforderlich, dass die Bestandteile des Organismus der Kirche nicht nur von
keiner Seite gehindert, sondern alle frei werden in ihren Handlungen und
harmonisch Mittater sind an ihrer gegenseitigen Erhaltung, Ausbildung und
Gedeihen. Die Lebenskraft der Kirche seitens ihres Hauptes ist fur die
Ewigkeit garantiert. [...] Uber die duRere Lebenskraft der Kirche kann umso
mehr von der einen oder der anderen Seite gefédhrdet werden, als wir uns aus
der Betrachtung des auReren Bildes der Kirche mehr Uberzeugen, dal sie
heute einen vernachlassigten Weingarten und einen verstopften Brunnen
vorstcllt, welcher angesichts der Gute des Weinberges nicht viele Frucht
bringt und angesichts der reichen Quelle nicht genug Wasser gibt. Die
Ursache dieses Ubels ist der Absolutismus, welcher von dem politischen
Gebiete auf das kirchliche gepflanzt worden ist, und welcher mit eiserner
Hand die Lebenskraft der Bestandteile des Kirchenorganismus hindert und
dieselben jeder Wirksamkeit beraubt.“20

Wie aktuell sind diese letzten Worte 8agunas, mindestens im post-
kommunistischen Rumaénien!

Die (Rc)integration der Laien in alle kirchlichen Rate und Gremien, m.a.W.
die so genannte ,gemischte Synodalitat“ stellte $agunas wichtigste
Errungenschaft fur die Neustrukturicrung der Kirche dar. Er fuhrte einen starken
Kampf, einerseits gegen den hierarchischen Absolutismus in der Orthodoxen
Kirche, gegen die Verstockung als Folge der Marginalisicrung der Glaubigen inl

19,Gravamenul episcopului Saguna la Impéaratul contra ministiului, cerand inlrc alte
reinfiinpirea metropolici romanilor ortodoc$i”. Zit. n. Il. PUSCARIU, Mctropolia romanilor ortodoc?"
din Ungaria 8i Transilvania. Studiu istoric despre rcinfiintarca metropolici, dimpreuna cu o colectiunc

de acte, Sibiu 1900, colcclia de acte, 122.
20 SCHAGUNA, C ompendium. 88f..



101

sozialen Kirchcnlcben, und andererseits gegen die Mentalitdt und kirchlichen
Strémungen seiner Zeit. Es ist nicht zu vergessen, dass 8aguna in den gleichen
Jahren Tir die Synodalitat kAmpfte, als in der Westkirche das erste Vatikanische
Konzil vorbereitet wurde, das die neuen Dogmen der Unfehlbarkeit und des
Primats beschlossen hat. Die unmittelbare nachfolgende Kritik in der rémisch-
katholischen Kanonistik lasst sich zeitgeschichtlich also gut cinordncn. In diesem
kirchlichen Kontext wurde $agunas Werk von den Protestanten gewurdigt?,
wahrend manche Orthodoxe, die sein Verstédndnis der Synodalitat nicht teilten |,

w'c auch manche Katholiken23 meinten, dass $aguna mit seinem Kompendium
Urd Kirchenstatut ,protestantisierende” Tendenzen unterstitzte . Trotz dieser
Vorwurfe muss man betonen, dass es zwischen JJagunas orthodoxer Ekklesiologie

and der protestantischen Ekklesiologie gewaltige Unterschiede gibt (insbesondere

'n Hinblick auf das Verstandnis der heiligen Sakramente, die bei 8aguna das
Lcben/dic Seele der Kirche sind) und dass gerade die ckklcsiologischc Grundlage

die Basis der Organisation jeder Kirche darstclit.

Trotz aller Kritik gilt $aguna bis heute als einer der wichtigsten orthodoxen
Kampfer fur die Wiederherstellung einer urspriinglichen Institution der Kirche, so

w'c er selbst die Synodalitat definierte:

11 Siche dazu die Evangelische Kirchenzeitung (Berlin) IS (1869); vgl. auch I. LUPAS, Vicala $i
laP'«lc mitropolilului  Andrei.. $aguna, in: Mitropolitul Andren, baren de $aguna. Scncrc
wnicmorativad la serbarca ccnlenard a najlcrii lui, S.biiu 1909, 1-400 188: ,Dieses Opus
Kompendium] zeigt uns den Author, als einen Mann der edlen Freiheit und Gilte des Hebens der
"eben seiner Liebe fur die Uberkommenen Satzungen des christlichen Altertums, einen wachen Geist
1 Ir die Notwendigkeiten der Gegenwart und ein lebendiges Interesse 01r die bestandige Entwicklung
llcr Kirche zeige, da er das Prinzip der Synodalitat. die Verwendung der Muttersprache im Gottesdienst
“nd die Vervollkommnungder Kirche durch den Staat und des Staates duivh die Kirche vertrete .

11 Siehe dazu R. RADIC. Die Verfassung und Verwaltung der orthodox-katholischen Kirche bei
dc" Serben in Osterreich-Ungarn Bd. I.. Wcrsche.z 1877; E. RADIC, Die Verfassung der orthodox-
«'eibischcn und Orthodox-Rumaéanischen Partikular-Kirchcn in Osterreich-Ungarn. Serbien und
““utnanien, Prag 1880. Radoslaw, nach seiner Munchstonsur Emilijan von Radie war einer der
Scbérfste,, und heOigsten orthodoxen Kritiker 8agunas. Vgl. auch IT. BREMER EKk es.ale Stniktur
“J)Jd Ekklesiologie in der Serbischen Orthodoxen Kirche im 19. und 20. Jahrhundert, Wurzburg 1992,

““ Siehe dazu F.U. VERING, Lehrbuch «les katholischen, orientalischen und protestantischen
~fchenrechls, mit besonderer Riicksicht aufDeutschland und Osterreich, Freiburg in Breisgau « 1881.
“ic Tatsache, dass Vering in der eisten Auflage seines Lehrbuchs, als Czemowitzer Ordinarius, das
konipendium ohne wertende Anmerkungen anfuhrt (VERING. Lehrbuch. 1876 17) und erst in der
feiten Auflage 1881 (DERS., Lehrbuch, '1881, 22) als Prager Ordinarius die ,protestantischen
/"'nsehauungcn” ciniugt, lasst darauf schlieRen, dass er durch seine Bekanntschaft mit dem jungen
*erbischen Studenten Radoslaw von RadiC, der in Prag Jura studierte, zu dieser Wertung gelangte.
li< Vering war einer der bekanntesten deutschsprachigen katholischen Kanon.sten in der 2.
-Ulte des 19. Jh.s. Er war seit 1875 der erste Kanonist an der Czemowitzer | rancisco-Josephma, von
've. «r 1879 zum Ordinarius HI. Kanonisches Recht an die Prager Deutsche Universitat berufen wurde.
JIn Lehrbuch des katholischen, orientalischen und protestantischen Kirchcnrcchts, | reiburg 1876,
«K-bte drei Auflagen. Er war ausserdem Herausgeber des Archivs fur katholisches Kirchenrecht in
Ma,n*. in dem auch die Beschlisse orthodoxer Synoden publiziert wurden. Er schrieb in der 3. Aullage
rCInes Lehrbuchs von 1893. 24: ,Derselbe [Saguna] verfasste auch ein populéres, das orientalische

i]("ehﬁ:nrccht vielfach nach protestantlschen Anschauungen umgestaltcndcs tonlpendlum des ean.
ech,«™



102

»,Die Synoden nehmen ihren Ursprung von dem Erldser Jesus Christus selbst.
Dies kann kein Kanonist, mége er noch so spekulativ sein, bekampfen, denn
Christus selbst hat in einer synodalen Weise, das heif3t in Versammlungen
mit den Aposteln und dem Volke alle seine Handlungen ausgeuibt*25.

I11. Die Organisation der Ruménisch-Orthodoxen Kirche gemaf ihrem
Statut von 1948/1949

1. Die administrativen Teile der Kirche ($agunas ,soziale Elemente der Kirche*)

Gemal dem gegenwartigen Statut hat die Ruménisch-Orthodoxe Kirche die
folgenden kirchlich-administrativen Teile: das Patriarchat, die Metropolic, die
Eparchic, das Kloster, das Erzpriestertum/das Erzpriesteramt, die Pfarrei.

Das Rumanische Patriarchat umfasst gemall Art. | des Statuts ,alle
orthodoxen Glaubigen aus Rumaéanien und der ruménisch-orthodoxen Diaspora“.
Es ist anzumerken, dass der zweite Tcilsatz, namlich: ,und der rumanisch-
orthodoxen Diaspora“ eine Erneuerung darstellt, die erst im Jahr 1990 ins Statut
eingefiigt wurde*. Diese Einfligung war notwendig, um die orthodoxen Ruménen,
die im Ausland leben, nicht auRerhalb der Jurisdiktion der Mutterkirche (oder
Uberhaupt ohne Jurisdiktion) zu lassen und um eine schon lange faktische
Situation gesetzlich zu verankern2i. Allerdings steht in Frage, inwieweit diese
Anderung ganz kanonisch ist, und die orthodoxen Kanonisten werden in der
Zukunft eine echte, kanonische Antwort darauf finden missen.

Die Mctropolie28 als Kirchenprovinz umfasst mindestens zwei Bistumer.
Nach der Grindung vieler neuer Bistimer von Jahr 1990 bis heute umfasst jede
Metropolic in Ruménien mindestens vier Bistimer.

Ein Problem die Metropolicn betreffend besteht darin, dass im Statut nur
funf Metropolien erwéhnt werden, namlich jene, die sich innerhalb der
rumanischen Grenzen befindlichen; in Wirklichkeit gibt es aber noch drei weitere
Metropolien und ein Erzbistum aullerhalb der Grenzen, die nicht im Statut
erwahnt wurden29. Das ist sicher eine Konsequenz dessen, was bereits Uber die
rumanisch-orthodoxe Diaspora und ihre Kanonizitat gesagt wurde.* 2 22

2> SCHAGUNA, Compendium. 310.

2r Vgl. Statut, 9.

22 Siche auch Art. 6 Statut.

21 Art. 111 Statut.

* Als Information geben wir hier die Namen aller administrativen Teile der rumaénisch-
orthodoxen Diaspora: die autonome Metropolic von Bcssarabicn mit Sitz in Chi8in3u (Republik
Moldawien); die ruméanisch-orthodoxe Metropolic fur Deutschland, Central- und Nord Europa mit Sitz
in Nurnberg (Republik Deutschland); die ruméanisch-orthodoxe Mctropolie von West- und Sud-I.uropa
mit Sitz, in Paris (Republik Frankreich); das rumanisch-orthodoxe Erzbistum fur die Vereinigten
Staaten und Kanada mit Sitz Chicago, lllinois (USA).



103

Die Eparchie als Bistum oder Erzbistum30 mit den Erzpricstertimern, den
Pfarren und den Kldstern eines Territoriums stellt die regionale Organi-
sationseinheit der Kirche dar. Heute umfasst fast jeder Kreis Rumaniens ein
eigenes Bistum. Es gibt im Rumanischen Patriarchat innerhalb der Grenzen 10
Erzbistiumer und 17 Bistimer.

Das Erzpriestertum3l umfasst mehrere Pfarren desselben Bistums. Heute gibt
es in Rumanien 161 Erzpriestertimer32. Diese organisatorische Einheit in der
Rumaénischen Kirche lasst sich auf 8aguna zurickfuhren, ist aber heute nicht in
gleicher Form wie damals konzipiert33; auch sind $agunas Argumente fir diese
Untergliederung heute Uberholt34. Die Rezeption des Erzpricsteramtes im Statut
von 1949 hatte sehr wahrscheinlich ihren Grund in der damaligen politischen
Situation des Landes: die Bistumer waren sehr grof3 und es gab wenige Bischdofe.
Fir eine gute Verbindung zwischen den Pfarren und dem Bistum war noch eine
weitere Ebene, ndmlich das Erzpriestcramt, notig. Die heutige kirchliche Situation
ist freilich ganz anders als im Transsilvanien des 19. Jh.s bzw. im rumanischen
politischen Kontext von 1948. Da das Erzpriestcramt eigentlich nicht ohne
weiteres mit den Kanones und der Orthodoxen Tradition Ubereinstimmt, ware es
notig, die direkte Verbindung und Kommunikation zwischen dem Bistum und den
Pfarren als den wichtigsten Zellen der Kirche wiederherzustcllen.

Die Pfarreid5 ist der lokale Teil der Kirche, der alle orthodoxen Christen
eines Territoriums umfasst. Heute gibt es in Ruméanien etwa 11.000 Pfarren und
2.313 Filialen36 und weitere 300 Pfarren, Missionen und Filialen in der
ruméanischen Diaspora3’.

Das Kloster8 ist der lokale kirchliche Teil, der gemaR den monastischen
Regeln der Ostkirche organisiert ist. In den letzten Jahren wurden auch in der
Diaspora Kldster gegriindet: sieben in der Ruménischen Mctropolie fur West- und
Sideuropa, drei im Rumanischen Erzbistum fUr die Vereinigten Staaten und
Kanada, drei im Rumanischen Bistum von Ungarn und eines in der Rumanischen
Mctropolie fur Deutschland, Central- und Nord - Europa3d.

Jeder dieser Teile der Ruménisch-Orthodoxen Kirche genief3t den Status
einerjuristischen Person40.

30 An. 87-88 Statut

31 An. 71 Statut.

33 Vgl. auch lilinr/Avww.paliiarliia.ro/ (30.11.2005).

33 Vgl. dazu Kap. Il § 29 und § 30 von Statutul organic al Bisericii Grcco-Orientalc Romane din
Ungaria 8i Transilvania, Sibiu 1881,18.

34 Siehe SCUAGUNA, Compendium. 133-136.

35 Art. 41-46 Statut.

Vgl. auch littp://www.natriaihia.ro/.

31 VVgl. auch hltn://www.palrnirhia.ro/pag/comunitati/.

3* An. 74-86 Statut.

39 Vgl. auch http://www.patriarliia.ro/nag/comunitati/.

40 Siehe An. 186 Statut. Dieser Artikel war klarer im Statut von 1948, weil dort die juristische
Personlichkeit des oOffentlichen Rechtes explizit genannt wurde. Im Jahre 1998 wurde aber im
Syntagma die Beifugung ,des offentlichen Rechtes" durch Beschluss 3505/16. Juli 1998 der

Nationalkirchcnversammlung geldscht.


http://www.natriaihia.ro/
http://www.patriarliia.ro/nag/comunitati/

104

2. Die Leitung der Rumanischen Kirche

Alle administrativen Teile der Rumaénisch-Orthodoxen Kirche werden von
personalen und kollegialen Organen geleitet. Meistens gehdren zu den personalen
Organen Mitglieder des Klerus, also geweihte Personen. Die Ausnahmen stellen
ungeweihte Abte und die Abtissinnen dar. Die kollegialen Organe - Synoden,
Versammlungen oder Réte genannt — umfassen entweder nur geweihte Personen,
oder sie sind gemischte Organe, wo auch Laien mitwirken. Diese gemischten
Organe der Kirche, die aufjeder Ebene der Leitung geschafft wurden, lassen sich
in der gegenwartige Verfassung auf fjaguna zurtickfihren. Man spricht auch von
~gemischter Synodalitat*.

Sowohl aufder Ebene des Patriarchats als auch aufderjedes Bistums gibt es
noch weitere Strukturen, die der personalen oder kollegialen Leitung der Kirche
helfen, namlich: auf Patriarchatsebene die Patriarchatsvcrwaltungdl und die
Patriarchatskanzlci42, auf Bistumsebenc die Verwaltung und die cparchiale
Kanzlei43. Solche helfende Strukturen — Sekretariat und Kanzlei — in kleineren
Dimensionen gibt es auch hinsichtlich der Kloster, Erzpriestcrtimer und Pfarren.

Die personalen Lcitungsorganc der Kirche sind: der Patriarch44, die
Metropoliten45,48ie Bischofe , die Erzpriesterd?, die Pfarrerd8 und die Abte und
Abtissinnen49. Nicht geweiht kénnen nur die Abte und Abtissinnen sein.

Jeder von ihnen hat Rechte und Pflichten, die klar im Statut definiert sind.
Manche Befugnisse ergeben sich aus der eigenen Leitungsgewalt, sie haben aber
auch Befugnisse, die von den kollegialen Organen der Kirche abgeleitet sind. Der
einzige, der im aktuellen Statut keine Verbindung mit einem kollegialen Organ
hat, also nur eine personliche Verantwortung hat, ist der Erzpricster. Das ist ein
weiterer Grund fur die Aufhebung des Erzpriesteramtes.

Kollegiale Organe wurden aufjeder kirchlichen Ebene geschaffen. Es sind
auf der Ebene des Patriarchats: die Heilige Synode50, die permanente Synode5l,

die NationalkirchcnvcrsammlungS2,58er Nationalkirchenrat °, auf der Ebene der
Metropolie: die Metropolitansynode54 und auf eparchialcr Ebene: die Eparchial-
kirchenversammlung55, der Eparchialrat . Aufder Ebene des Erzpriestertum gibt

41 Art. 31-34 Stalut.
42 Art. 35-38 Statut.
45Art. 103-110 Statut.
44 Art. 28-30 Statut.
45 Art. 114 Statut.

46 Art. 89-90 Statut.
47 Art. 72-73 Statut.
48 Art. 47-51 Statut.
4" Art. 79-86 Statut.
50 Art. 9-15 Statut.

51 Art. 16-18 Statut.
52 Art. 19-24 Statut.

53 Art. 25-27 Statut.
54 Art. 112-114 Statut.
55 Art. 91-99 Statut.



105

cs, wie bereits festgehalten, keine kollegialen Organe. Auf Pfarrebenc bestehen
die Pfarrversammlung57 und der Pfarrrat , im Kloster: die Klosterversammlung,
der 6konomische Rat und der geistliche Rat59. Ein Teil dieser Organe umfasst nur
Bischofe: die Heilige Synode, die permanente Synode und die Metropoli-
tansynode. Alle anderen Lcitungsorgane sind gemischt und umfassen Geistliche
und Laien.

Die gemischten Leitungsorgane, die ihre Basis in $agunas Ekklesiologie
finden, haben nur 6konomische, kulturelle, administrative, aber keine dogma-
tischen oder sakramentalen Befugnisse.

3. Die konstitutiven Elemente der vertretenden Organe der Rumanisch-
Orthodoxen Kirche - Synodalitt als wichtigstes Prinzip der Orthodoxen Kirche
Ruméniens

In der aktuellen Organisationsform gibt es, wie bereits in $agunas
Organischem Statut, hinsichtlich der konstitutiven Elemente der vertretenden
Organe der Kirche zwei wesentliche Kategorien, die sich durch das Sakrament der
Weihe unterscheiden: den Klerus mit den 3 Stufen (Bischofe, Priester und
Diakone) und die Laien. Die Vertreter des Moénchtums wurden in der Zeit des
Kommunismus von den gemischten Organen ausgeschlossen.

,Das Monchtum kann man auch als einen zusatzlichen Zustand verstehen,
weil jede Kirche ohne dieses existieren kann, aber ohne Klerus und Laien
kann man die Existenz der Kirche nicht konzipieren*“60.

Auch wenn sich bereits Baisamon &ahnlich tber das Ménchtum geé&ul3ert hat,
so muss diese - leider auch noch heute aktuelle — Meinung Uber die Organisation
der Kirche und ihre konstitutiven Elemente doch vor allem aus dem damaligen
Politischen Kontext heraus verstanden werden. Bis 1989 war sie die ,normale*
Auffassung. Eine gewisse inhdrente Absurditat zeigt sich darin, dass in der
Orthodoxen Kirche schon lange nur Ménche zum Bischofsamt zugclassen
werden6l. Vom Bischof ist das ganze sakramentale Leben der Kirche, also die
Kirche selbst abhangig ist. Damit stellt sich logischer Weise die Frage: wie kann
die Kirche ohne das Monchtum existieren, wenn sic nicht ohne Bischofe
existieren kann, diese aber unbedingt aus dem Mdnchtum stammen missen?

Obwohl auch $aguna in seinem Statut die Monche nicht explizit als
konstitutives Element der Organe der Kirche anerkannt hatte, ist es im Kontext
seiner kanonischen Doktrin klar, dass er, der sich selbst schon sehr jung fur das* 51

““Art. 100-102 Statut.
51 Art. 52-59 Statut.
51 Art. 60-64 Statut.
M Art. 79 Statut.
““ STAN, Tradi(ia pravilnica a Biscricii, 350.
Vgl. c. 12 Trullanum und seine Rezeption in der Ostkirche.



106

monastische Leben entschieden hatte, selbstverstandlich andere Vorstellungen
vom Monchtum hatte als die Kommunisten. Der Grund, dass er die Monche in
Hinblick auf die Organe der Kirchenverwaltung nicht explizit genannt hat, liegt
wohl in dem Faktum, dass es damals in Transsilvanien fast keine Kldster gab. Seit
der Rcgierungszcit von Kaiserin Maria Theresia und General Anton von Bukow
war das Monchtum in Transsilvanien mehr eine historische Reminiszenz als eine
kirchliche Realitaté2. 8aguna selbst kam im Jahr 1846 als Vikar von Serbien nach
Transsilvanien, weil in Siebenbirgen selbst kein guter Kandidat gefunden
wurde63. Dagegen gibt es heute in Ruménien etwa 589 Kldster, in denen ungeféahr
8.000 Personen leben64, mehrere Kloster leisten auf dem pastoral-missionarischcn
Sektor GrofRartiges.

Ein anders Problem hinsichtlich der Organe der Kirche ist das Verstédndnis
der Begriffe ,Klerus* und ,Laien* gemaR Art. 3 des Statuts, worin es heil3t:

»,Die Rumaénisch-Orthodoxe Kirche hat eine hierarchisch-synodale Leitung,
[.,-] und sic verwaltet sich selbst durch die eigenen Verlrctungsorgane, die
aus dem Klerus und aus dem Volk gewahlt sind, durch das Votum der
Glaubigen*.

Obwohl der Begriff ,Klerus* gemaR den Kanones und der orthodoxen
Uberlieferung, nur auf die geweihten Manner abstellt, sollten theoretisch die
Begriffe ,Laien* (im Statut ,das Volk“) und ,Glaubige“ sowohl die ungeweihten
Manner und die Frauen umfassen. Praktisch aber ist das nicht so. Gemaf den Art.
52, 53, 60, 63 des Statuts sind nur Manner Teile der kirchlichen
Beratungsgremien. Nur sie grinden die Pfarrversammlung65, die praktisch der
erste Wahlkérper der Kirche ist, auf dem die néchsten kirchlichen gemischten
beratenden Organe aufbauen66: die Eparchialsynode, wo 20 Sitze fur Laien

reserviert sind6é', und die Nationalkirchcnversammlung, wo jeder Eparchie zwei
Sitze fur die Laien zustehen68. So ist ,das Votum der Glaubigen* eigentlich nur
,das Votum der Manner*

Der Ausschluss des Monchtums und der Frauen von den gemischten
beratenden Organen der Kirche zeigt zunachst ein unbedingt zu korrigierendes

62 Siehe dazu M. PACURARIU, Geschichte der Ruméanischen Orthodoxen Kirche (Oikonomia
33), Erlangen 1994. -

65 Siehe dazu STAATSARCHIV WIEN - Staalsratsaktcn 2173/1846 in T. IBUDOGAE, 100 de
ani de la venirea lui Saguna in Ardeal. Cum a ajuns §aguna vicar ?i episcop in Ardeal, Sibiu 1947, 30-
31.

64 Vgl. auch htto://www.natriarhia.ro/.

65 Art. 52 Statut: ,,Die Pfarrei hat als vertretendes Organ die Pfarrversammlung. Alle Manner,
die volljahrig, selbstandig, moralisch unbeanstandet sind, und den moralischen und materiellen
Verpflichtungen fur die Kirche und ihre Anstalten nachkommen, sind die Pfarrmitglieder und sie
bilden die Pfarrversammlung*.

““Vgl. Art. 53 Statut; Art. 63 § 2 Statut.

67 Vgl. Art. 92 Statut.

'BVgl. Art. 21 § | Statut.


http://www.natriarhia.ro/

107

Missverstéandnis respektive einen Missbrauch der Orthodoxen Ekklesiologie.
Wenn wir gemal jener Ekklesiologie, die Metropolit Andrei flaguna so schén
systematisierte, die Kirche als Corpus Christi und die Rumanisch-Orthodoxe
Kirche als einen lokalen Teil des sozialen Organismus der Kirche verstehen,
sollen wir akzeptieren, dass zu diesem Corpus jede Person gehoért, die in der
Rumaénisch-Orthodoxen Kirche getauft wurde und die weiter als orthodoxe/r
Ruméane/Ruméanin lebt und wirkt. Und alle Personen, die zum Corpus Christi
gehoéren, sind auch Mitglieder des sozialen Aspekts der Kirche, Elemente des
Kirchenorganismus.

Diese Missachtung der orthodoxen ekklcsiologischen Doktrin hinsichtlich
des kirchlichen Wahlrechts sind eine Konsequenz der politischen Situation
Rumaniens im Jahr 1948, als das aktuelle Statut geschaffen wurde: erst in diesem
Jahr wurde das politische Wahlrecht aller Frauen in Rumanien eingefuhrt69; der
Kommunismus, der gegen das Monchtum war, halte sich gerade erst durchgesetzt.
Dass der damalige politische Kontext der Hauptgrund ist, beweist auch die
Tatsache, dass in der ruméanischen Diaspora die statutarischen Bestimmungen
hinsichtlich der Pfarrvcrsammlung schon lange eine weite Interpretation erfahren:
alle Glaubigen, Mé&nner und Frauen, nehmen an deren Sitzungen teil, sie spielen
die gleiche Rolle im Pfarricbcn. Aber wegen der ,eingefrorenen* Bestimmungen
des Statuts hat bislang kein Diasporabistum eine Vertreterin fur die
Nationalkirchenvcrsammlung gewahlt.

Es ist allerdings verwunderlich, dass auch nach 1989 die aus $agunas Zeit
stammenden uralten sozial-politischen Standards, die das ruménisch-orthodoxe
Statut charakterisieren, weiter aufrecht gehalten wurden. Im sozial-politischen
Kontext des 19. Jh.s war die folgende Definition der Pfarrvcrsammlung die

bestmdgliche:

~An der Pfarrsynode nehmen alle jene Eingcpfarrten teil, die grossjahrig,
selbstandig, moralisch, unbeanstandet sind, und den Pfarrverpflichtungcn

nachkommen*70.

Aber heute ist cs vollig anachronistisch und diskriminierend, bei der
folgenden Bestimmung zu bleiben, die ohne kanonische Grundlage Frauen
ausschlief3t:

,»Alle Manner, die volljahrig, selbstédndig, moralisch, unbeanstandet sind, und
den moralischen und materiellen Verpflichtungen fir die Kirche und ihre
Anstalten nachkommen, sind die Pfarrmitglicder und sie bilden die
Pfarrversammlung“71.

69 Siehe dazu Alt. 18 der Verfassung Ruméniens von 1948.

7" An. | § 6 Statutul organic al Biscricii Greco-Orientale Romane din Ungaria $i Transilvatiia,
Sibiu 1881,10.

71 Art. 52 Statut.



In der heutigen rumdnischen Gesellschaft, die sich als européisch und
demokratisch versteht, und die allen Staatsbirgerinnen - Mé&nnern, Frauen,
Monchen, Nonnen usw. - die selben konstitutionellen Rechte garantiertr2, wére
eine Novellierung der kirchlichen Gesetzgebung dahingehend dringend geboten,
dass in den Kkirchlichen Repréasentativorganen wie Eparchial- und National-
kirchenversammlung sowohl das Monchtum (mittels von den Monchen und
Nonnen gewdhlten Vertreterinnen) als auch die Frauen ihren festen Platz haben.

Die selbe Orthodoxe Kirche, die vor 150 Jahren Dank der Mihen und
Kampfe eines ungewdhnlichen Metropoliten — Andrei $aguna - den orthodoxen
Rumaéanen Transsilvaniens Rechte gegeben hat, die von der feudalen Gesellschaft
nicht erkannt waren, erkennt heute einem wichtigen Teil ihrer Glaubigen (Uber
50%) viel weniger Wirde zu als der Staat. Der ruméanische Staat garantiert das
politische Wahlrecht der Frauen wie auch fur Angehérige des Ménchtums.

Die benannten kirchlich-organisatorischen Probleme sollten gemafR dem
Dogma, den Kanones und der Orthodoxen Uberlieferung auf eine der heutigen
Zeit angemessene Weise rasch behoben werden. Die Orthodoxie war
grundsatzlich nie im Konflikt mit dem ,Geist der Zeit*, sondern hat ihre
Institutionen immer so adaptiert, dass sie trotzt (oder gerade wegen!) ihrer
Spezifika immer aktuell und nutzlich fur die Gesellschaft, fur die Menschen war.

IV. Die Autonomie und die Autokephalie als Organisationsprinzipien der
Rumaénisch-Orthodoxen Kirche

Wie fast alle lokale Orthodoxe Kirchen der Gegenwart, so wurde auch die
rumanische Kirche gemal der Prinzipien der Autonomie und der Autokephalie
organisiert. Diese Prinzipien findet man in den Artikeln 2 und 3 des Statuts. Weil
Autokephalie und Autonomie bereits einmal Thema eines Kongresses dieser
Gesellschaft waren73, mochte ich in diesem Beitrag nur kurz daraufeingchcn.

Heuer (2005) hat das ruméanische Patriarchat 120 Jahre Autokephalie und 80
Jahre als Patriarchat gefeiert. Im Kontext dieser Feiern kommentierte ein junger
Historiker in der ruménischen Zeitung ,.Ziua*“ (Der Tag):

».Die Ruménisch-Orthodoxe Kirche, wie sie vor 120 Jahren angefangen hat,
folgte dem historischen Schicksal einer politischen Konstruktion, die
aufgrund der Nationalidce entstanden war und ihre Unabh&ngigkeit
gewonnen hat. Aber gerade hier fangt der Anachronismus an. Obwohl vor
127 Jahren das rumanische Volk bereit war, mit Blut die politische
Unabhéngigkeit seines Staates zu bezahlen, ist heute das gleiche Volk in
seiner Mehrheit bereit, mit dieser Unabh&ngigkeit, in Namen anderer
historischer Abenteuer, Schluss zu machen. Und, um ,die Autokephalie* 75

72 Siche Art. 1 (3) der Verfassung Rumaniens von 2003.
75 Siehe dazu Kanon V (1981).



109

nicht in der Art zu verstehen: ,Schauen Sie, wie wir uns nach dem .eigenen
Kopf gemacht haben!” (ein tragisches Beispiel in diesem Sinn ist der
Skandal der Nationalkirche Griechenlands), wére cs durchaus entsprechend,
die Einheit der Orthodoxen Kirche, nicht nur liturgisch, sondern auch
organisatorisch, im Rahmen der Europédischen Union wieder herzustellen.
Wie kann die lokale Kirche, auf einem Kontinent ohne Nationen, nur von
verschiedenen Kulturen und Sprachen, gegrindet, konzipiert sein? Wie wird
der orthodoxe Missionar der nachsten Jahrzehnte ausschaucn? ... Wie wird er
seinen Glauben in einem Meer der Orthodoxien definieren? ... Wie werden
die lokalen orthodoxen Kirchen ihre Stimmen im Larm der Bekenntnisse und
des Glaubens des alten Kontinentes zu Gehor bringen ,..? Es ware ein
Anfang des Wegs zur Uberwindung des Anachronismus, der die Orthodoxen
Kirchen sich in nationalen Inseln einschlieBen lasst: Die Anerkennung
mancher Formen der Einheit und Hierarchie in den Orthodoxen Kirchen
zumindest aufeiner symbolischen Ebene, die Anerkennung mancher lokaler
multinationaler Synoden. Dieser Ruf gilt gleichzeitig Fiir alle Nationalkirchen
des Balkans, aber die lokale Synode Rumaéniens kann einen guten Anfang
machen, bei der Gelegenheit der 120 Jahre der Autokcphalie .. ,“74.

Worauf der Autor dieses Artikels wartet, ist gerade das, was $aguna in
seinem Compendium schrieb:

.diese Teile [die autokephalen Kirchen], da sie mit einander verbunden sind,
in der naturlichsten Harmonie erscheinen*

Ob die Vorstellungen des jungen Historikers von den Synoden tUbernommen
wird, werden wir in der Zukunft sehen. Sicher ist aber, dass die sehr aktuelle
Aufgabe der Orthodoxen Kirche Rumaéniens, hinsichtlich ihres organisatorischen
Statuts darin bestellt, dass sie $agunas Ekklesiologie und Verstandnis der Rolle
der Kirche in der Welt in einer frischen, mutigen und gleichzeitig
verantwortlichen Weise weiterenwickclt. Diese Aufgabe kann sie gut im Rahmen
der folgenden Meinung erftllen:

Es ,mussen diese apostolischen Synoden als eine Richtschnur fur alle
Jahrhunderte in dogmatischen, administrativen, philantropischen und kirch-
lichen Angelegenheiten angesehen werden, wenn wir das Christentum in
seiner Originalitdt und urspringlichen Echtheit erhalten wollen. Denn
wirden wir anders handeln und vorgehen, so wirden wir das Christentum
entstellen, und, indem wir dasjenige, was in den Evangelien Christi und den
Taten und Schriften der Apostel enthalten ist, nicht beobachten, das positive75

71 P. GURAN, Anacronismul unei festivitati in Dcalul Patriarhici, in: ZIUA (Montag, 7. Marz
2005).
75 SCHAGUNA, Compendium, 88.



110

Christentum verlassen. Wir wirden uns dann lediglich aufdem dunkeln und

schadlichen Boden des spekulativen Rationalismus befinden, der den
Menschen als Menschen belasst, ihn aber nicht zum Christen macht*76.

Aufgrund des Verstandnisses der Orthodoxie in Verbindung mit dem Geist
der Zeit soll die Orthodoxe Kirche Rumaéniens alles, was mdglich ist, machen, um
eine neue kirchliche Organisation zu schaffen, die aber trotz ihrer Neugestaltung
den Dogmen, der Moral, den Kanones, der Orthodoxen Tradition und nicht zuletzt
dem Geist §agunas treu bleibt.7

7* SCHAGUNA, Compendium, 314.



DIE VERFASSUNG DER ORTHODOXEN KIRCHE IN GRIECHENLAND

Spyros N.T roianos, Athen

I. Einleitung

Die Autokephalie (d.h. die volle Selbstandigkeit) der Orthodoxen Kirche im
griechischen Staat wurde durch den kdniglichen Erlal3 (= Gesetz) vom 23. Juli/1.
August 1833 unter dem Titel ,Proklamation der Unabh&ngigkeit der griechischen
Kirche* verkindet'. Diese einseitige MalRnahme, n&mlich ohne die vorherige
Genehmigung des Patriarchats von Konstantinopel, wurde vom letzterem erst im
Jahre 1850 durch einen Patriarchal- und Synodaltomos - allerdings ex nunc -
anerkannt. Durch zwei weitere Synodalbeschl'iissc hat das Patriarchat in den
Jahren 1866 und 1882 zugunsten der griechischen Kirche aufseine Rechte aufdie
Bistumer dieser Gebiete, die mittlerweile an Griechenland angeschlossen worden
waren, verzichtet, (ndmlich die lonischen Inseln und ein Teil von Epiros und
Thessalien).

Dies ist bis heute noch das Territorium der autokephalen Kirche von
Griechenland. Dieses Gebiet deckt sich aber keineswegs mit dem griechischen
Staatsgebiet. Dieser Umstand erklart sich dadurch, daf} sich das Patriarchat von
Konstantinopel die Jurisdiktion der von Griechenland im 2. Jahrzehnt des 20.
Jahrhunderts (durch Besetzung und Annexion) erworbenen Gebiete Vorbehalten
hat, wobei es die autokephale Kirche Griechenlands durch den Synodalakt vom 4.
September 1928 mit der Verwaltung der Bistimer dieser Regionen beauftragt hat?.
In der kirchlichen Gesetzgebung Griechenlands bezeichnet man diese Metro-
policn, um sie von denen der autokephalen Kirche des Landes zu unterscheiden,
als Mctropolien der ,Neuen Lander*. Der Begriff, die griechische Kirche* umfaldt
also heutzutage die autokephale Kirche einschliel3lich der ,Neuen Lander.

Innerhalb des griechischen Staatsgebietes gibt es jedoch Metropolicn, die
weder zur Kirche von Griechenland noch zu den Neuen Landern gehdren. Es
handelt sich dabei um die halbautonome Kirche der Insel Kreta3, um die
Metropolicn der Dodekanes4 und um die sog. ,M6nchsrepublik” vom Athos5. Alle

'Vgl. S.N. TROIANOS, Die Kirchenpolitik des griechischen Staates im 19. Jahrhundert, in: G.
KASSIMATIS - M. STOLLEIS (Hg.), Verfassungsgeschichtc und Staatsrechtslehre. Griechisch-
deutsche Wechselwirkungen (lus commune. Sonderhefte. Studien zur europaischen Rechtsgeschichte,
140), Frankfurtam Main 2001, 151-168.

- 2 Vgl. AL A. ANCELOPOULOS, Die Kirchenrechtc in Griechenland heute. Die Rechte des
[Okumenischen] Patriarchats im Vergleich zu den Rechten der Kirche Griechenlands (auf. griech.),
Thessaloniki 2005.

3Vgl. K.G. PAPAGEORGIOU, Die Orthodoxe Kirche der Insel Kreta. lhre Institutionen und ihr
Aulbau gemafl dem Grundgesetz (Gesetz Nr. 4149 vom J. 1961) (auf griech.), Chania/Kreta 2001;
DERS., Die Rechtsquellen der Kirche von Kreta (aufgriech.), Katcrini 2004 (ersch. 2005).

" Vgl. A.K. VAVOUSKOS, Die Rechtsstellung der Kirche von Dodekanes (1912-2005) (auf
griech.), Athen-Thessaloniki 2005.



112

diese ,Kirchen* - im engsten Sinne des Wortes - sind in einem jeweils
verschiedenen AbhéangigkcitsVerhéaltnis dem Patriarchat von Konstantinopel
untergeordnet. Die Besonderheiten, die der Aufbau der Orthodoxen Kirche in
Griechenland aufweist, spiegeln sich im Art. 3 der griechischen Verfassung wider,
der die Beziehungen zwischen Staat und Kirche regelt:

».1. Herrschende Religion in Griechenland ist diejenige der Orthodoxen
Ostkirche Christi. Die Orthodoxe Kirche Griechenlands, die unsern Herrn
Jesus Christus als Haupt anerkennt, ist bezlglich des Dogmas untrennbar mit
der GroRen Kirche Konstantinopels sowie jeder anderen Kirche gleichen
Bekenntnisses verbunden und bewahrt unverriickbar, wie jene, die heiligen
apostolischen und die von den Konzilien aufgestcliten Kanones sowie die
heiligen Uberlieferungen. Sic ist autokcphal und wird geleitet von der
Heiligen Synode der amtierenden Bischdfe und der aus deren Mitte
hervorgehenden Standigen Heiligen Synode, die gemall der Grundordnung
der Kirche gebildet wird, unter Einhaltung der Bestimmungen des Patri-
archaltomos vom 29. Juni 1850 und des Synodalakts vom 4. September
1928.- 2. Die in einzelnen Landestcilen bestehende kirchliche Ordnung steht
nicht in Widerspruch zu Absatz 1.- 3. (...)*

Die orthodoxe Kirche wird also als die ,herrschende Religion“ in Griechen-
land bezeichnet. Wie dies zu verstehen ist, gehort nicht zum Gegenstand dieses
Beitrags6. Hier sei nur angemerkt, daR die besondere Rechtsstellung der ,herr-
schenden Religion* unter anderem auch die Tatsache umfalt, dal? die Kirche als
Ganzes, die Metropolicn, die Pfarrgemeindcn, die Kldster und die kirchlichen
Organisationen als Kdrperschaften des 6ffentlichen Rechts anerkannt sind.

Il. Die Zentralverwaltung der Kirche Griechenlands

Wie dem Text der Verfassung zu entnehmen ist, wird die autokephalc Kirche
Griechenlands von zwei Synodalgremicn geleitet, einerseits von samtlichen
amtierenden Metropoliten, mit anderen Worten von der Synode der Hierarchie,
und andererseits von einer Stéandigen (Permanenten) Synode.* 11

3 Vgl. S.N. TROIANOS - G.A. POULIS, Kirchenrecht (aurgriech.), Athen-Komotini '2003,
637-706. Die Statuten der einzelnen Athos-Kldster wurden von K. Ch. PAPASTATHIS, Athen 2004,
herausgegeben.

11 Vgl. S.N. TROIANOS, Der Begriff ,herrschende Religion* in der griechischen
Rechtsordnung, in: Osterreichisches Archiv lir Recht und Religion 50 (2003) (Heft 2-3 = Festschrift
ftir Richard Potz) 531-540; DERS., La Situation juridique de la“religion dominante* en Grece, in:
L’annec canonique 45 (2003, ersch. 2004) lIf"c partie : Les Cultes et I’Etat en Grece. Les identitds
religieuses dans la Republique hellenique. Quatrieme colloque sur la notion d’ « Fglises nationales »
(Thecssaloniquc, 9-10 novembre 2002) 127-132.



1. Die Synode der Hierarchie

Die Institution der Synode der Hierarchie als hoéchste Autoritat der
griechischen Kirche wurde erst im Jahre 1923 durch den GesetzeserlaRR ,Uber das
Grundgesetz der Heiligen Synode der Autokephalen Kirche von Griechenland“
eingefuhrt. Vor dieser Zeit war das oberste Verwaltungsorgan der Kirche sowohl
nach dem bereits erwahnten kdniglichen Erlal® von 1833 als auch nach dem Gesetz
Nr. 201 (ZA") vom 9./24. Juli 1852, dem ,Grundgesetz der Heiligen Synode der
Kirche von Griechenland*, eine (von den heiligen Kanones nicht vorgesehene)
Synode, die sich aus nur funf Mitgliedern zusammensetzte7. Allerdings blieb das
durch das Grundgesetz von 1923 eingefiihrte, den heiligen Kanones konforme
Verwaltungssystem nicht lange in Kraft. Zwei Jahre spater erfuhr es durch das
Gesetz vom 26. September 1925 eine weitreichende Anderung. Neben der Synode
der Hierarchie, die periodisch zusammentrat, wurde n&dmlich eine Standige Synode
als deren ,Vertreterin“ geschaffen. Sie setzte sich aus einer beschréankten, je nach
den jeweils einschlagigen Bestimmungen der kirchlichen Gesetzgebung vari-
ierenden Anzahl von Bischdéfen zusammen. Seither wird die Kirche
Griechenlands, wie bereits erwéhnt, von zwei Synodalgrcmicn verwaltet.

Dem Gesetz Nr. 590 vom Jahre 1977 - dem geltenden Grundgesetz der
Kirche8 — zufolge haben alle eine Metropolie leitenden Bischéfe das Recht zur
Teilnahme an den Sitzungen der Synode der Hierarchie. Unter dem Ausdruck alle
eine Metropolie leitenden Bischofe sind alle Metropoliten der autokephalen Kirche
Griechenlands bzw. der ,Neuen L&nder*“ zu verstehen, die nach den jeweils
geltenden kirchenrechtlichen Vorschriften in rechtméRiger Weise gewabhilt,
geweiht und durch den vorgeschriebenen Erlal vom Staat anerkannt wurden,
sofern sie nicht nachtréglich durch Absetzung aus dem geistlichen Stand
ausgeschlossen worden sind oder ihnen die Oberhirtengewalt durch das vom
Gesetz bzw. von den heiligen Kanones vorgesehene Verfahren (Abdankung,
Unfahigkeit wegen Krankheit zur Erfullung der Pflichten u.s.w.) entzogen worden
ist. AuBerdem durfen die auf bestimmte Zeit suspendierten Metropoliten, solange
inre Strafe bzw. die entsprechende VerwaltungsmalBnahmc andauert, an den
Sitzungen der Synode nicht teilnehmcn.

Obwohl Metropoliten, die sich aus beliebigem Grund (auch willkurlich, d.h,
ohne vorherige Genehmigung der zustdndigen kirchlichen Behdrde) aufRerhalb
ihrer Metropolie aufhaltcn, ihr Teilnahmerccht nicht verlieren, ist die Teilnahme
an den Synodalsitzungen nicht nur Recht, sondern auch Pflicht der dazu
einberufenen Mitglieder des Gremiums. Ausschliel3lich der Synode steht es zu,
einen Bischof von dieser Verpflichtung ganzlich oder teilweise zu entbinden,
wenn er am Erscheinen bei einer oder mehreren Sitzungen verhindert ist und einen
rechtméRigen Verhinderungsgrund nachweisen kann.* *

7 Vgl. A. TSANGARI, Die Geschichte und die Rechtsgrundlage der Permanenten Synode (auf

gricch.), Athen-Thessaloniki 2001,70 IT.
* Vgl. die franzésische Ubersetzung dieses Gesetzes bei G. PAPATHOMAS, 1.’Eglise de Grfece
dans I’Europe unie (Approehe nomokanonique), Katerini 1998, 589-653.



114

GemdalR dem bereits erwdhnten Grundgesetz (Art. 4) hat die Synode der
Hierarchie bestimmte Befugnisse, die als typische Erscheinungsformen der
kirchlichen Hirtcngcwalt folgendermalRen eingeteilt werden kdnnen:

a. Gesetzgebung: Die Synode entscheidet Uber alle Fragen, die sich auf die
dogmatische Lehre, die Sitten, den Kult, die heiligen Kanones und die heilige
Uberlieferung beziehen, sie erlaRt Organisationsverordnungen und sie bestimmt
die eigene Geschéftsordnung und diejenige der Stéandigen Synode.

b. Rechtsprechung: Die Synode der Hierarchie ist in den drei folgenden
Fallen richterlich tatig: aa) Sie spricht den personlichen Kirchenbann aus, durch
den ein Kirchenglied aus der Gemeinschaft der Glaubigen ausgestol3en wird.
Diese Jurisdiktionsgewalt der Synode erstreckt sich auch auf die Laien, bb) Sie
entscheidet im Revisionsverfahren tUber Endurteile der kirchlichen Gerichte, durch
die Presbyter, Diakone oder Monche verurteilt wurden. Allerdings steht das
Inkrafttreten dieser Vorschrift noch aus, bis die prozeRrechtlichen Voraus-
setzungen des in Frage kommenden Rechtsmittels durch das in Vorbereitung
befindliche Gesetz Uber die kirchlichen Gerichte genau geregelt werden, ec) lhr
obliegt die Untersuchung der Beschwerden gegen Erkenntnisse der Sténdigen
Synode in Bezug aufdie Aufstellung der Kandidatenliste fur die Bischofsweihe.

c. Verwaltung: Die Synode der Hierarchie sorgt fur die Aufrcchterhaltung
der Glaubenseinheit und der Kirchengemeinschaft mit dem Okumenischen Patri-
archat und den anderen orthodoxen Patriarchaten und autokephalen Kirchen und
bestimmt die Beziehungen der griechischen Kirche zu den anderen christlichen
Konfessionen; sie trifft die erforderlichen MalRnahmen hinsichtlich der Lebens-
fuhrung (,,zur Vollendung des Lebens*) der Geistlichkeit im Sinne der christlichen
Lehre. Die Synode der Hierarchie Ubt als héchste Autoritat der Kirche Griechen-
lands die Oberaufsicht und die Kontrolle Uber die Handlungen der Sténdigen
Synode, der Bischofe, der Verwaltungsorgane der Kirche sowie aller kirchlichen
Einrichtungen aus. Sie wéhlt den Erzbischofvon Athen, die Metropoliten und die
Titularbischofe. Sie grindet besondere Synodalausschisse und bestimmt ihre
Zusammensetzung und ihren Aufgabenkreis. Ferner nimmt sic alle ihr von den
heiligen Kanones und den anderen kirchlichen Vorschriften ihr eingerdumten
Rechte wahr, unter anderem die Anwendung der kirchlichen Oikonomia im
Einzelfall.

Unter den genannten Aufgaben kann man ausschlief3liche und konkur-
rierende Zustdndigkeiten unterscheiden. Unter erstere fallen alle jene Ent-
scheidungen, die das Grundgesetz der Kirche ausdrtcklich der Synode der Hierar-
chie Vorbehalten hat, ndmlich die Ausibung der richterlichen Téatigkeit, die An-
wendung der Oikonomia und die Wahl der Bischdfe im Allgemeinen. Unter
konkurrierender Zustandigkeit sind jene Félle zu verstehen, bei denen auch die



115

Standige Synode tatig werden darf, vorausgesetzt, dafl die Synode der Hierarchie
in der kritischen Zeit nicht tagt.

Die Synode der Herarchic tritt gemaR Art. 6 § | des kirchlichen
Grundgesetzes in ordentlichen und in auf3erordentlichen Versammlungen
zusammen. Die ordentlichen finden am 1. Oktoberjeden Jahres statt. Eine aul3er-
ordentliche Versammlung tritt zusammen:

a. Wenn der Vorsitzende die Hierarchie entweder aus eigener Initiative oder
nach einem entsprechenden BeschluR der Sténdigen Synode einberuft.

b. Wenn ein Drittel mindestens der regierenden Metropoliten die Einbe-
rufung beantragt hat. Im entsprechenden Antrag sollen die zu diskutierenden
Fragen genau bestimmt werden. Falls der Antrag von der Permanenten Synode
abgelchnt wurde und die Antragsteller ihr Anliegen erneut vorgebracht haben,
mul} der Vorsitzende dem Antrag Folge leisten und die Hierarchie innerhalb von
20 Tagen cinbcrufcn.

Die Synode der Hierarchie tagt unabh&angig davon, ob sie nach dem
ordentlichen oder dem auf3erordentlichen Verfahren zusammengetreten ist, solan-
ge, bis alle Fragen der Tagesordnung erdrtert worden sind, jedoch nicht langer als
einen Monat, cs sei denn, dall die Synode in concreto anders entschieden hat. Die
Beratungen der Synode der Hierarchie werden nach der Tagesordnung durchge-
fuhrt, die von der Standigen Synode aufgestclit wird.

Den Vorsitz in den Versammlungen der Synode der Hierarchie hat der
Erzbischof von Athen und ganz Griechenland, den der dienstéiteste aller
Metropoliten als Vizeprasident vertritt. Die Synode ist beschluR3fahig, wenn mehr
als die Halfte ihrer Mitglieder anwesend ist. Demzufolge werden die vakanten
Bischofssitze sowie die Bischéfe, die wegen einer kirchlichen Strafe nicht geladen
sind, nicht mitgerechnet. Den Sitzungen, die durch ein Gebet erdffnet werden, darf
auller den Teilnehmern und dem Sekretariatspersonal niemand beiwohnen. Die
einzige Ausnahme stellt die Wahl des Erzbischofs von Athen dar. Wahrend dieser
Sitzung darf der Kultusminister anwesend sein, um an Ort und Stelle Uber
Einwande in Bezug aufdie RechtmaRigkeit des Verfahrens zu entscheiden.

Wenn nach dem Abschlu3 der Beratungen Uber alle der Synode vorgelcgten
Fragen eine Beschlu3fassung ndétig ist, ist eine Abstimmung vorzunchmen, die
normalerweise 6ffentlich ist. Dagegen ist eine geheime Abstimmung nur gestattet,
wenn das Gesetz es ausdricklich anordnet oder die Synode auf einen ent-
sprechenden Vorschlag von mindestens funf Teilnehmern cingcgangen ist.
Abwesende, stimmberechtigte Mitglieder der Synode, die unter Nachweis der
Verhinderung rechtméaRig ferngcblicbcn sind, dirfen durch einen anderen
Teilnehmer bei einer 6ffentlichen Abstimmung vertreten werden.

Bei der Abstimmung entscheidet normaler Weise die absolute Mehrheit; bei
Stimmengleichheit ist die Stimme des Vorsitzenden oder seines Stellvertreters



116

ausschlaggebend. Selbstverstandlich gilt dieses Prinzip nur, wenn die Abstim-
mung Offentlich ist. Bei Fragen, die nach dem Ermessen der Synode von
grundlegender Bedeutung fur die Kirche sind, wie etwa bei der Auferlegung der
Strafe des personlichen Kirchenbannes und der Auslibung der kirchlichen
Oikonomia, ist ausnahmsweise eine qualifizierte Mehrheit und zwar zwei Drittel
der gesamten Anzahl der Synodalen erforderlich.

Die Verhandlungen werden unter der Aufsicht des Obersekretdrs vom dazu
bestimmten Synodalsekretar zu Protokoll genommen. Die Akten werden wéhrend
der néchsten Sitzung verlesen und bestétigt und von allen Metropoliten, die an der
betreffenden Sitzung tcilgenommen haben obligatorisch - unter Androhung
kanonischer Strafe — unterzeichnet.

Alle Teilnehmer unterliegen in Bezug auf die Verhandlungen der
Schweigepflicht. Jede diesbezugliche 6ffentliche Mitteilung erfolgt nur durch das
fur die Presse zustédndige Mitglied der Synode. Darlber hinaus kann die
Hierarchie, wenn sie es fur angebracht halt, die Akten, die wahrend der
Beratungen vorgebrachten Referate und ihre Beschlusse in der offiziellen
Zeitschrift der griechischen Kirche vero6ffentlichen lassen. Immerhin haben
Organisationsverordnungen, die die Synode aufgrund von Gesetzesermach-
tigungen erlassen hat, erst vom Zeitpunkt ihrer Verdffentlichung durch das
staatliche Amtsblatt an verpflichtende Kraft.

2. Die Standige Synode

Neben dieser nur periodisch zusammenkommenden Synode gibt es die
Standige Synode. Diese nimmt, wie wir bereits gesehen haben, zwischen den
Tagungen der Synode der Hierarchie deren Zustandigkeiten wahr, sofern sie
dieser nicht ausdriicklich Vorbehalten sind, und sorgt fur die Ausfuhrung der
Beschlisse derselben. Ferner arbeitet sie mit dem Staat hinsichtlich des
kirchlichen Schulwesens und der Fortbildung der Geistlichen zusammen,
Uberprift sie den dogmatischen Inhalt der fur den Religionsunterricht bestimmten
Lehrblcher und gibt die offiziellen Stellungnahmen der Kirche in Bezug auf in
das Parlament eingebrachte, kirchliche Fragen betreffende Gesetzentwurfe ab.

Die Zusammensetzung der Standigen Synode wird durch die drei im bereits
zitierten Art. 3 Abs. | der Verfassung genannten Rechtstexte bestimmt, namlich
den Patriarchaltomos von 1850, den Patriarchalakt von 1928 und das jeweils
geltende Grundgesetz der Kirche. Mit anderen Worten: Die Synodalen sind zwolf
gemal dem Grundgesetz, sie werden dem Patriarchaltomos von 1850 zufolge nach
ihrem Dienstalter als Bischofe berufen und kommen dem Patriarchalakt von 1928
zufolge zur Halfte von der Autokephalen Kirche Griechenlands und zur anderen
Halfte aus den ,Neuen Landern“. Vorsitzender der Stdndigen Synode ist der
Erzbischof. Die Amtsperiode der Synode fallt mit dem Kirchenjahr zusammen; sie9

9Vgl. TROIANOS - POULIS, (wie Anm. 5) 263-292.



117

beginnt nach alter byzantinischer Tradition am 1. September und endet am 31.
August des néchsten Jahresl0.

3. Kanzlei und Synodalausschisse

Die Kanzlei der beiden Synodalgrcmien umfaf3t das Obersekretariat und die
Blros der zwolf Standigen Synodalausschiissc. Diese Kanzlei wird vom Ober-
sekretdr geleitet, dem die Synodalsckretarc assistieren. Die Standigen Synodal-
ausschisse unterstiitzen beide Synodalgremien bei der Vorbereitung ihrer Sitz-
ungen bzw. bei der Ausfiihrung ihrer Beschliisse. Die geltende Gesetzgebung sieht
folgende Sténdige Ausschisse voraus: i) Ausschul3, der fiir die Angelegenheiten
des Obersekretariats zustandig ist, ii) Ausschufl fur kirchliche Kunst bzw. Musik,
iii) Ausschu3 fur das Dogma bzw. das Kirchenrecht betreffende Fragen, iv)
Ausschul3 fur Kultausiibung und pastoralc Betreuung, v) Ausschufd fur das mona-
stische Leben betreffende Fragen, vi) Ausschuf3 fur die christliche Erziehung der
Jugend, vii) Ausschu? fur die intcrorthodoxen bzw. interkonfessionellen
Beziehungen, viii) Ausschufl fur das kirchliche Schulwesen und die Fortbildung
der Kleriker in den Pfarrgcmeindcn, ix) Ausschuf3 fur Presse und
Offentlichkeitsarbeit, xX) AusschuB fur Haresie und Sekten betreffende Fragen, xi)
Ausschufy fur die karitativen Einrichtungen der Kirche, und xii) Ausschufd fur die
Finanzfragen der Kirche. Mit Ausnahme des Ausschusses fur das Obersekretariat,
welcher sich aus drei Metropoliten zusammensetzt, haben die anderen elf sieben
Mitglieder und bestehen aus je vier Geistlichen und drei Laien.

Daruber hinaus kann die Hierarchie Sonderausschiisse zur Erforschung
besonderer Themenbereiche grinden. So wurden seit 1998 elf Sonderausschisse
gegrundet, unter anderem fir européaische Angelegenheiten, fir Menschenrechte,
fur Ehe und Familie, fur christliche Denkmaler, fur Frauenfragen.

Il1. Die Regionalverwaltung

Die griechische Kirche besteht aus 80 Metropolien — 44 der Autokcphalcn
Kirche und 36 der «Neuen Lander» — und dem Erzbistum von Athen. Erzbistum
und Metropolien sind in Pfarrgemcindcn eingeteilt. Dasselbe gilt auch fir die
neun Eparchien von Kreta und die sechs Eparchien der Dodekanes, die, wie
bereits erwahnt, nicht der griechischen Kirche angehéren.

Jede Mctropolie (Dibzese) wird vom jeweiligen Metropoliten mit einem
Beirat geleitet. Im Beirat sitzen zwei Pfarrer und sechs Laien, Manner und Frauen,
darunter ein Jurist und ein Finanzbeamter — ein Ausdruck der staatlichen Aufsicht.
Durch ein Kollegialorgan aus vier Laien unter dem Vorsitz des Pfarrers werden
auch die einzelnen Gemeinden verwaltet. Diesen Beirdten steht sowohl auf der
Metropolitan- als auch auf der Pfarrgemcindeebene vor allem die Verwaltung des

Vgl. a.a.0., 293-326.



118

Kirchenvermégens zu. Seine ehcrcchtlichen Befugnisse (etwa die Ausstellung der
fur die kirchliehe Trauung nétigen Erlaubnis) Ubt jeder Metropolit durch die sog.
bischéflichen Prokuratoren (Pfarrepitropen, ap/ieparucol e7rrtpo7EOi) aus.

Im Falle der Vakanz eines Metropolitanstuhis tbernimmtdie Verwaltung der
in Frage stehenden Metropolie der nach der Bischofsweihe dienstélteste Metro-
polit einer benachbarten Metropolie als locum tenens. Der vakante Stuhl wird in
der Regel durch die Wahl eines neuen Metropoliten besetzt. Ausnahmsweise,
wenn die Hierarchie mit einer qualifizierten Mehrheit von 2/3 darliber entscheidet,
ist die Besetzung durch Versetzung zulassig. Ein Metropolit darf nur einmal
versetzt werden.

Die neuen Metropoliten werden aufgrund einer ,Liste der fur das
Bischofsamt wahlbaren Kandidaten* von der Synode der Hierarchie gewéahlt.
Diese Liste wird von der Standigen Synode jahrlich nach einem genau normierten
Verfahren auf Vorschlag der einzelnen Metropoliten bzw. des Obersekretariats in
sukzessiven Abschnitten hergcstellt und von der Synode der Hierarchie bestétigt".

IV. Der Klerus

Der orthodoxe Klerus umfafdt sowohl verheiratete als auch ehelose
Geistliche. Fir die Bischofsweihe ist die Ehelosigkeit Voraussetzung. Das heif3t
aber nicht, dall die unverheirateten Kleriker (n&mlich Ménche, die auch die
Priesterweihe erhalten haben) in jeder Hinsicht beglnstigt sind. Die Pfarrstellen
sind laut Gesetz in der Regel mit verheirateten Priestern zu besetzen. Nur in
Ausnahmefallen (tats&chlich jedoch nicht selten) darfein in Ehelosigkeit lebender
Kleriker eine Pfarrgemeinde tbernehmen.

Die Anzahl der Pfarrer in ganz Griechenland, also nicht nur in der
griechischen Kirche, ist aufca. 9.000 gestiegen. Sie beziehen ihr Gehalt vom Staat
und sind - je nach Ausbildungsstufe - in vier Gehaltsgruppen eingcteilt. Der
ersten Gruppe gehoéren die Theologen bzw. diejenigen an, die eine ho6here
kirchliche Schule besucht haben, der zweiten die Abiturienten eines
Kirchenlyzeums, der dritten die Absolventen eines Priesterseminars und der
vierten alle Ubrigen. Innerhalb jeder Gruppe unterscheidet man je nach Dicnstalter
mehrere Stufen. Da die Pfarrer den Staatsbeamten gehaltsméaRig generell
gleichgestellt sind, werden auch verschiedene Zulagen wie z.B. Familienzulagen
etc. gewdhrt. Diese Gleichstellung erfolgte vor einigen Jahren nach einer vom
Pfarrverein - der Interessensvertretung der Kleriker — lange erhobenen Forderung.
Fir die Kranken- und Altersversicherung der Pfarrer und anderer kirchlicher
Bediensteter kam bis zum Jahre 1992 eine spezielle Kasse auf. Seit dem 1. Janner
1993 ubernahm auch diese Verpflichtung der griechische Staat. Die Bischofe
beziehen ihr Gehalt ebenfalls vom Staat und sind je nach hierarchischem Rang
(Erzbischof, Metropolit, Hilfsbischof) in eigene Gehaltskategorien cingestuft.

Vgl. a.a.0., 351-458.



119

Wie sich von selbst versteht, genieBen Kleriker und Ménche der orthodoxen
Kirche Rechts- und Geschéftsfahigkeit. lhr Status (besonders derjenige der
Monche) hat jedoch eine Reihe von Besonderheiten sowohl in Form von
Einschrédnkungen als auch von Privilegienl2. Hier zunéchst eine kasuistische
Aufzahlung der wichtigsten rechtlichen Beschrankungen: So ist die Eheschlie3ung
(naturlich nur die kirchliche Trauung) nach der Ordination bzw. nach der Tonsur
unzuldssig. Es gibt Verbote im Bereich der wirtschaftlichen und beruflichen
Betatigung. Bestimmte Delikte (z.B. beim sog. Kanzelmi3brauch, bei Verbrechen
gegen die Sittlichkeit u.s.w.) obliegen einer strengeren strafrechtlichen Verfol-
gung. Dazu kommen - infolge des Armutsgelibdes - vermégensrechtliche Son-
derbestimmungen bei den Mdnchen. Aufder anderen Seite stehen u.a.: Befreiung
vom Militardienst und von anderen in der Amtsausibung behindernden
Verpflichtungen sowie das Recht auf Aussageverweigerung im Zivil- und im
Strafverfahren. Freiheitsstrafen bis zu einem Monat, die ein Strafgericht gegen
einen Geistlichen verhangt hat, durfen zu Hause oder in einem Kloster verbiif3t
werden.

V. Das monastische Leben

Im Erzbistum von Athen und in den 80 Metropolien der griechischen Kirche
gibt cs 465 Kldster (263 Frauen- und 202 Maéannerkldstcr), in welchen 3733
Monche und Nonnen leben (Stand: Juni 2004). Die Kldster sind der kanonischen
Aufsicht des Ortshischofs unterstelltl3. Eine Ausnahme stellen die sog.
Synodalkloster dar, bei denen die Aufsicht von der Synode ausgetibt wird. Nebst
den Kldstern, die Korperschaften des offentlichen Rechts sind, existieren als
Anstalten des privaten Rechts Klausen (rlauxaotf|pia)l4, die in ihrer
Uiberwiegenden Mehrheit von Frauen gegrindet wurden: 54 Nonncnklauscn stehen
nur sieben Mannerklausen gegeniiber. Der Hauptunterschied zwischen den
Kldstern im strengen Sinn und den Klausen liegt im vermdgenrechtlichen Status
ihrer Angehérigen. Wahrend die Ménche und die Nonnen bei den ersten durch die
Tonsur — die den heiligen Kanones zufolge dem Tod gleichgestellt wird — von
ihrem Kloster ,beerbt" werden, dirfen ihre Brider und Schwestern in den
Klausen ihr Vermdgen im Prinzip behalten.

Jedes Kloster wird, unabh&ngig davon, ob es sich um ein M&nner- oder
Frauenklostcr handelt, von einem Abt bzw. von einer Abtissin und einem Beirat
geleitet. Vorausgesetzt, daR im Kloster mindestens funf Mdnche bzw. Nonnen
leben, wird der Abt bzw. die Abtissin von diesen gewahlt; andernfalls wird cr/sic
vom Ortsbischof bestimmt. Die Klostcrvorstcher leiten das Kloster gemaf3 den

I? Vgl. a.a.0., 527-551.

> Vgl. G. APOSTOLAKIS, Das Verhaltnis zwischen dem Metropoliten und den Klostern in der
Kirche von Griechenland (aufgriech.), Athen-Trikala 2003.

14 Vgl. M. TATAG1A, Die Rechtsstellung der Klausen in der Kirche Griechenlands (auf
griech.), Athen-Thessaloniki 2005.



120

einschlagigen Vorschriften des Grundgesetzes der Kirche und der Klosterordnung.
Die Verwaltung der Klausen, wo es ebenfalls Abt bzw. Abtissin und Beirat gibt,
richtet sich im Einzelnen nach den Bestimmungen derjeweiligen Statuten.

VI. Die kirchliche Justiz

Zur Aufrechtcrhaltung der Disziplin in der Kirche haben die heiligen
Kanones die kirchliche Gerichtsbarkeit vorgesehenl5. Da das Recht zur Ausiibung
des Richteramtes in der Kirche den Bischofen zustcht, sind an erster Stelle die
Episkopalgerichtc fur die Ahndung der von Priestern, Diakonen und Mdnchen
begangenen Delikte zustandig. In jeder Melropolic gibt es ein Episkopalgericht,
das sich aus dem Ortsbischof und zwei Priestern zusammensetzt. L&Rt sich der
Metropolit von seinem Protosynkellos vetreten, so haben alle drei Mitglieder des
Gerichts entscheidende Stimme, fuhrt er aber persdnlich den Vorsitz, haben die
zwei Priester nur beratende Stimme. Die Episkopalgerichtc dirfen Kirchenstrafen
bis zu einer vom Gesetz genau bestimmten HoOhe aufcrlegen. Wenn aber das
begangene Delikt eine Strafe Uber diese Grenze hinaus (etwa Absetzung oder
langjéhrige AusschlieBung vom Amt) nach sich zieht, wird der Fall an die nachste
Instanz, namlich an das Synodalgcricht Gbergelcitct. Berufungen gegen das Urteil
des Synodalgerichts werden vom Synodalgericht zweiter Instanz entschieden.
Dartber hinaus wurde im Jahre 1977 durch das kirchliche Grundgesetz ein neues
Rechtsmittel zugunsten der Priester, Diakone und Ménche eingefiihrt: der Rekurs
an die Synode der Hierarchie.

Fur die Bischofe sieht das Gesetz Synodalgerichte erster und zweiter Instanz
vor, sowie ein Sondergericht zur Ahndung von Rechtsverletzungen, die die
Mitglieder der Standigen Synode bei der Ausiibung ihrer Aufgaben begangen
haben. Ein von den oben erwahnten Gerichten gefélltes Urteil, durch das die
Absetzung, Amtsenthebung oder Suspension eines Bischofs verhédngt wurde, kann
in letzter Instanz vor dem 6kumenischen Patriarchen angcfochtcn werdeni6.

Das geltende Gesetz uber die kirchlichen Gerichte und das entsprechende
Verfahren (Gesetz Nr. 5383) wurde im Jahre 1932 erlassen und ist in vielerlei
Hinsicht problematisch. Wiederholt haben Staat und Kirche den Versuch
unternommen, dieses Gesetz zu ersetzen, jedoch ohne Erfolg. Im Jahre 1983 hat
eine Kommission unter dem Vorsitz, des Metropoliten Barnabas von Kitros einen
vollstandigen Gesetzentwurf erarbeitet, doch wurde dieser leider nie ins Parlament
cingebracht. Nun hat das Kultusministerium vor wenigen Wochen einen neuen
Ausschul3 aus Fachleuten von Staat und Kirche gebildet, mit dem Auftrag, binnen
funf Monaten einen Entwurf zu prasentieren. Hoffentlich wird die griechische

15 Vgl. D.KIl. TSOURKAS, Die Sondcrgerichle (auf gricch.), Thessaloniki 1987, 31-149; A.K.
VAVOUSKOS, Grundsalze der ProzeRBordnung der Kirche Griechenlands. Das Prinzip der
Gewabhrleistung der Unabhangigkeit und der Unparteilichkeit der fur die kirchliche Rechtspflege
zustandigen Organe (aufgriech.), Thessaloniki 2003.

16 Vgl. TROIANOS - POULIS, (wie Anm.5) 591-635.



121

Kirche das langst fallige neue Gesetz Uber die kirchliche Gerichtsbarkeit bald
bekommen.



Empty Page



KATHOLISCHE OSTKIRCHEN



Empty Page



125

ORIENTALISCHE KIRCHEN IN DER EKKLESIOLOGIE UND IM
KIRCHEN RECHT DER KATHOLISCHEN KIRCHE:
DER WEG ZUM CCEO

Cyril Vasil, Rom

I. Einfihrung

Der im Titel verwendete Begriff ,orientalische katholische Kirchen* setzt
schon voraus und présentiert zugleich in sich eine gewisse Kenntnis oder eher eine
ekklesiologische und kanonische Position, die unsere aktuelle Weise
widcrspiegelt, wie wir Uber die Kirche im Allgemeinen, uber die katholische
Kirche und Uber das Phanomen der Existenz der orientalischen katholischen
Kirchen als wesentlichen Teilen der katholischen Kirche sprechen. Diese aktuelle
Weise des Verstehens des Phanomens der Kirche ist das Ergebnis einer langen
und komplexen Entwicklung, die im Laufe der Geschichte verschiedene Phasen
und Ausdruckweisen hatte.

In den vergangenen Phasen der Entwicklung der katholischen Ekklesiologie
wurden oft verschiedene Aspekte der geschichtlichen und meta-geschichtlichen,
spirituellen und materialen, nattrlichen und Ubernatirlichen Realitéat unterstrichen,
die wir Kirche nennen. Von allen diesen Aspekten war bei einer gro3en Zahl von
Theologen vor allem jener Aspekt beliebt, der den Charakter der Kirche als
Gesellschaft hervorhebt. Ausgehend von der Definition jeder Gesellschaft als
~-unio moralis et stabi/is plurium ad communem finem mediis communibus
consequendum®, schritt man fort zu einer Definition der Kirche Christi als
>societas religionem a Christo revelatam profitensoder zu der beriihmten
Definition Bellarmins ,societas, a Christo instituta, hominum viatorum, qui
eiusdem fidei professione et eorundem sacramentorum partecipatione, sub
Romani Pontificis auctoritate, coadunantur, ad gratiain et salutem obtinendam*“21

Obwohl solche Definitionen scharfsinnig und ihre Motive lobenswert waren,
bericksichtigte das erreichte Ergebnis oft nicht vollstandig die Komplexitat des
Phénomens der Kirche in ihrem geschichtlichen Kontext und ihrer hierarchischen,
rituellen, ethnischen usw. Komponente.

Wir wollen hier nicht die komplizierten ckklcsialen Ereignisse des ersten
Jahrtausends untersuchen. Wir konnen einfach das Faktum konstatieren, dass die
wesentliche Einheit der Kirche aus verschiedenen Griinden schon in der Zeit der
ersten 6kumenischen Konzilien zu zerfallen begann. In der Tat: jede doktrinelle
Erklarung in diesen feierlichen Versammlungen brachte - Uber eine dogmatische

1 A.-A. TANQUEREY, Synopsis (hcologiae fundamenlalis, Paris 241937, 412.
2 Ebd., 412; vgl. R. BELLARM1NUS, De Eccles,, 1 llI, c. 2.



126

Klarung hinaus - leider auch einen Bruch im Schold der Kirche mit sich. Das
Entstehen paralleler kirchlicher Strukturen vor allem in den Ostlichen Teilen des
Reiches' oder die Bildung hierarchisch und doktrinell unabh&ngiger Kirchen
aulRerhalb seiner Grenzen4,5 politische Einflisse, emotionale Indispositionen,
Sprachbarrieren, Identifizierung des Beitritts zur Orthodoxie mit politischer
Abhangigkeit vom konstantinopolitanischcn basileus usw. - alle diese Phdénomene
trugen bei zur Entstehung der neuen kirchlichen Entitaten in Abspaltung vom Leib
der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche.

Die Kirche setzte in dieser Periode fort, ihre wesentliche Einheit mehr durch
die Annahme der dogmatischen Definitionen der ersten Konzilien als durch
haufige und ausdrickliche Berufung aufden Aspekt der Jurisdiktion und die unter
direkter und unmittelbarer Leitung des RoOmischen Pontifex ausgelbte
hierarchische Einheit zu wahren . Das Bekenntnis des Patriarchats von
Konstantinopcl und mit ihm auch der Griechisch sprechenden Bevélkerung
anderer orientalischer Patriarchate zur Lehre der Okumenischen Konzilien des
ersten Jahrtausends gab dieser Kirche ein starkes Bewusstsein, dass sie -
abgesehen von der Rolle des Rémischen Pontifex und der Kirche von Rom -
Garantin und Huterin der Glaubcnsreinheit sei. Die politische und kirchliche
Vorherrschaft von Konstantinopel im dstlichen Teil des alten rdmischen Reiches
brachte dieses Neue Rom dazu, sich in einem gewissen Sinn auch als Garantin der
Einheit der Kirche und ihrer doktrinellen Orthodoxie zu fuhlen.

In den letzten zwei Jahrhunderten des ersten Jahrtausends sehen wir
hingegen eine drastische Verkleinerung des Territoriums des rdmisch-
byzantinischen Reiches im Osten. Im Westen fand damals in den sog.
Loarbarischen“ Reichen, die auf den Trimmern des westlichen Teiles des alten
romischen Reiches gewachsen waren, eine strukturellen Reorganisation und eine
fortschreitende Ausarbeitung des Projekts einer translatio imperii mit denselben
universalistischen Anspriichen statt. Dieses Kaiserreich entstand zu Weihnachten
im Jahre 800 mit dem Segen des Papstes und spater seiner Nachfolger, die der
translatio imperii eine notwendige auctoritas dadurch gewé&hrten und garantierten,
dass sie sie aus der eigenen spirituellen Autoritdt ablcitcten. Die allméhliche
politische und kulturelle Entfremdung dieser zwei gcopolitischcn Fronten - Osten
und Westen - konnte auch von den mehr oder weniger gliucklichen oder
weitsichtigen diplomatischen Versuchen der Pépste und der rdmischen Kurie nicht

1 Mit der Weihe von Jakob Baradai (533) beginnt die nicht-chalccdonensischc Hierarchie in
Syrien und seit 566 entsteht die koptische Hierarchie in Agypten mit dem ersten Patriarchen
Anastasius.

4 Die Persische Kirche wies aufder Synode von Seleukia (486) definitiv das Konzil von Ephesus
zuruck, die armenische Kirche hingegen das von Chalccdon aufden Synoden von VagharSapat (506)
und von Dvin (525-527).

5 Offenkundig gab cs selbst in dieser Periode zahlreiche Fulle, die eine Austibung des Primats
des ROmischen Pontifex auch im administrativen und gerichtlichen Bereich bestatigen. Die
Handbucher der dogmatischen Theologie fuhren dazu viele Beispiele an.



127

mehr gestoppt werden, obwohl dieser seit Jahrhunderten die Funktion des
Zungleins an der Waage zwischen der imperialen Politik Konstantinopels und den
neuen geopolitischen und auch kirchlichen Realitdten, die sich im westlichen,
zentralen und nérdlichen Teil Europas gebildet hatten, zugekommen war. In
diesem Sinne repréasentieren die bekannten und schicksalhaften Ereignisse des
Jahres 1054 eher nur den Abschluss eines langen Weges, den Gipfel eines
Eisberges oder den sprichwortlichen letzten Tropfen, der das Gefal? uUbergehen
l&sst.

Tatsachlich sah seit der Mitte des ! I. Jahrhunderts die Kirche von Rom, dass
sich nunmehr - ganz abgesehen von den aus den Spaltungen, die den ersten
Konzilien folgten, entstandenen und einfach als haereticae sectae minores
(,minderwertige haretische Sekten*)” betrachteten Gruppen - auch der Osten, der
bislang ein treuer Geféhrte bei der Suche nach Einheit und Glaubcnsreinheit
gewesen war, in einer Opposition befand, die Uber die bloRRe liturgische
Verschiedenheit hinaus vor allem die Ekklesiologie betraf und praktisch auf eine
hierarchische Trennung hinauslief.

Der Osten hingegen, stolz und eiferstichtig aufseine Orthodoxie, begann, um
den Bruch mit der Kirche von Rom zu rechtfertigen, gegen diese ubertriebene
Anklagen eines doktrinellen Verrats zu erheben, indem er den Schwerpunkt des
Streites aus dem juristisch-administrativen in das dogmatische Feld verschob und
so den wirklichen Charakter des Problems verdunkelte.

In dieser Situation bedeutete allerdings jeder Versuch der Anndherung
zwischen den zwei Polen des Christentums - des westlichen und des 0stlichen -
die Notwendigkeit einer gemeinsamen und wechselseitigen Uberpriifung und einer
-Neudefinition* des ekklesiologischen und kanonischen Selbstbewusstseins der
Kirche. Die Kirche fuhlt sich noch ,eins, heilig, katholisch und apostolisch*, aber
zugleich wurde sie sich sowohl im Osten als auch im Westen immer mehr der
Unterschiede zwischen den kirchlichen Realitaten bewusst.

//. Erste Versuche der Wiederherstellung der Einheit der Kirche und deren
ekklesiologische und kanonische Merkmale: von der Epoche der Kreuzziige bis
zum Konzil von Trient

Vor einigen Jahren fasste |. 2uzck die kirchliche Situation der ersten Hélfte
des zweiten Jahrtausends folgendermaf3en zusammen:

~Seit dem Schisma von 1054 bis zum Konzil von Trient (11. Dez 1545 - 4.

Dez. 1563) war die Katholische Kirche nur die lateinische, abgesehen von
der wenig bekannten maronitischen Kirche, die unter der Leitung des6

6 TANQUERKY, Synopsis theologiae fundamentalis, 398.



128

Patriarchen und einiger Titularbischdfe nach Art einer einzigen Eparchie
strukturiert war, von einigen Gruppen von Chaldaern, die gegen Ende dieser
Periode in Union mit Rom getreten waren, von einigen Kommunitédten von
Griechen, die nach der Eroberung von Konstantinopel durch die Turken nach
Italien geflohen waren, und vor allem denen der Albaner, die nach Italien
kamen, als nach dem Tod des berihmten Gjergj Kastriota Skandcrbeg
(+1468) ihr Vaterland unter turkische Herrschaft gefallen war“7.

Wie C. Korolevskij beobachtete, wurde bis zum Schisma das Band der
Einheit, die Anerkennung des universalen Primats des Romischen Pontifex und
die Ausiibung seiner obersten Autoritat gesichert durch:

- den Austausch der Synodalbriefc und der professio fidei bei jeder neuen Wahl
eines Patriarchen,

- die Eintragung der Neugcwaébhltcn in die Diptychen,

- die Vertretung des Romischen Pontifex am Kaiserhofvon Konstanlinopel durch
Apokrisiare,

- die auRRerordentlichen Legationen und die Botschaften zwischen dem Papst und
dem byzantinischen Kaiser,

- Besuche von verschiedenen Pépsten in Konstantinopcl und ihre Intervention in
allen schwierigen Angelegenheiten, speziell auf den 6kumenischen Konzilien,
und schlieB3lich

- durch die Austibung des Appellationsrechtess.

Zwar hatten die Papste auch im ersten Jahrtausend manchmal ihre volle
Autoritat ausgeubt, sei es durch die Absetzung von Patriarchen, sei es dadurch,
dass sie ihre Delegaten beauftragten, fur die Besetzung der Bischofssitze in
denjenigen Patriarchaten zu sorgen, die die communio aufgrund der doktrinellen
Spaltungen unterbrochen hatten9, aber im allgemeinen hielten es die P&apste weder* *

71. 2II2EK, Incidenza del Codex Canonum Ecclesiaram Orientalium nella sioria modema della
Chiesa universale, in: Undcrstanding the Easlcm Code (Kanonika 8), Rom 1997, 275.
Merkwirdigerweise erwahnt 2uZck nicht die Union der Armenier, die 1198 erfolgte und bis 1375
dauerte. In jedem Fall: seine Absicht war, die fortschreitende ldentifikation zwischen Latinitat und
Katholizitat der Kirche zu zeigen.

* Vgl. C. KOROLEVSKIJ, Studio sul can. 271: De Patriarchis, Codificazionc Canonica
Orientale, Greci, Prot. N. 88/31, Cittad del Vaticano 1931, 4-5; vgl. auch: L. BREIHER, Avant le
schisme du XIC siede: les rclations normales entre Rome et les F.gliscs d'Orient, in: Documcntation
catholique XI1X (1928) 387-404.

*Vgl. KOROLEVSKIJ, Studio sul can. 271, 5-6. Korolevskij fuhrt das Beispiel der Absetzung
des Patriarchen von Konstantinopel Antimos |. (536) und die von Papst Martin 1. um 650 drei
palestinensischen Bischofen anvertraute Mission an, die vakanten Sitze der Patriarchate von
Antiochien und Jerusalem mit orthodoxen Hirten zu versorgen. Andere Falle zitiert Guglielmo (=
Wilhelm) DE VRI1ES, la S. Scdc cd i patriarchi cattolici d’Orientc, in: Orientalin Christiana Pcriodica
27(1961)324-325.



129

fur zweckmafig noch fur notwendig, die umfangreichen patriarchalen Rechte der
Patriarchen des Ostens einzuschranken. Der Osten nahm bezuglich Rom folgende
Position ein:

.Precellence de la foi de I’Eglise romaine, autonomie canonique de I’Orient,
necessite pour I’Orient d’etre en communion avcc I’Eglise romaine, ces trois
articlcs sont ceux sur lesquels se reglent les rapports pacifiqucs de I’Orient et
de Rome, fattitude de I’Orient en face de la primaute romaine*““10.

1. Wiederaufnahme der Kontakte zwischen Westen und Osten in der Epoche der
Kreuzzige: der neue politische und ckklesiologische Ansatz

Waéhrend wir fur den Zeitraum vor dem Bruch der Beziehungen zwischen
Rom und Konstantinopel beklagen kénnen, dass ein Teil der Ursachen dieses
Bruches der Mangel an Kontakten war, ist der folgende Zeitraum durch haufigere
Kontakte charakterisiert, aber in einem vollig geédnderten Kontext. Die Epoche der
Kreuzzige brachte eine Begegnung, eine Konfrontation und schlief3lich einen
Konflikt zwischen den beiden Kirchenbildern, den Konzepten von Jurisdiktion
und kirchlicher Gemeinschaft. Die Gelegenheit zur Anndherung erwies sich
schlief3lich als Stein des AnstoR3es.

Die Trennung zwischen der Kirche von Rom und der Kirche von
Konstantinopel (und in weiterer Folge, besonders wegen der unglicklichen Politik
der Kreuzfahrer im Osten, auch anderen orthodoxen Patriarchaten) ereignete sich
in einem geschichtlichen Zeitraum, in dem das Papsttum die Initiative Ubernahm
und im Investiturstreit die Uberhand gewann in seinem Kampf um die
Unabhangigkeit von jeder zivilen Gewalt, als cs immer mehr Gewicht auf den
juristischen Ausdruck seines Primats in der Gesamtkirche zu legen begann, als es
sich aufdem Gipfelpunkt seiner zeitlichen Macht befand.

a. Lateinische Hierarchen auforientalischen Sitzen

Die von den Kreuzfahrern in die lateinischen Gebiete im Osten gebrachte
Mentalitat und feudale Struktur betraf nicht nur den Bereich des zivilen, sondern
auch den des kirchlichen Lebens. Die lateinische Kirche richtete Uberall im Osten
eine lateinische Hierarchie ein. VVor allem der unglickliche IV. Kreuzzug mit der
Okkupation Konstantinopeis und der Nominierung eines lateinischen Patriarchen
besiegelte den definitiven politischen und psychologischen Bruch zwischen dem
Westen und dem Osten, dessen indirekte Folgen wir bis heute spiren. Die
Neubesetzung von orthodoxen Patriarchaten mit residierenden lateinischen
Patriarchen in Konstantinopel (1205-1261), Antiochien (1143-1268) und

° p. BATIFFOL, Cathedra Petri, Paris 1938, 75.



130

Jerusalem (1099-1191) - nur das Patriarchat von Alexandrien wurde nie mit
einem residierenden lateinischen Patriarchen besetzt — diente einer Unterordnung
der betreffenden lokalen Kirchen von griechischem bzw. semitischem ethnischen
Charakter unter die neuen Herren. Der orientalische Ritus wurde nur vorsichtig
und provisorisch toleriert, da man die Orthodoxen nur fur de-facto-Katholiken
hielt, die dazu bestimmt waren, zu einem unbestimmten Zeitpunkt zum
lateinischen Ritus Uberzutreten. Griechen wurden auf die Bischofsitze nur
zugclasscn unter der Bedingung einen Treueid abzulegen und die Weihe im
lateinischen Ritus zu empfangen, weil der griechische Ritus die Salbungen nicht
beinhalte”.

Die orientalische Hierarchie reagierte auf den neuen Sachverhalt in
unterschiedlicher Weise. Einerseits gibt es durchaus Beispiele fur die Anpassung
an die neue Situation und die Annahme der neuen Dimension der Beziehung mit
der Kirche von Rom. Andererseits ist es Tatsache, dass nach der Okkupation
Konstantinopels die tibergroBe Mehrheit des byzantinischen Episkopats Zuflucht
im Exil beim basileus Teodoras Laskaris und dem Patriarchen suchte, die nach
Nizaa geflohen waren.

Im Kontext der zwischen den orientalischen Kirchen und dem Heiligen Stuhl
eingefuhrten Brauche und der kirchenrechtlichcn Normen ist die Entwicklung der
Verleihung des Palliums an die orientalischen Bischdfe von besonderem Interesse.
Noch 853 bedankte sich Papst Leo IV. bei Ignatius, dem Patriarchen von
Konstantinopel, der ihm unter anderen Geschenken auch ein Omoforion geschickt
hatte. Er lehnte aber das Omoforion mit folgendem Argument ab:

»[---] non est mos istius Ecclesiac, cum magistra et caput omnium vidcatur
Ecclesiarum existerc, aliunde pallium crogatum accipere, sed per totam
Europam ad quod delegatum est tradere*“12.13

So sehen wir, dass in der Mitte des 9. Jahrhunderts Papste bezeugen, dass sie
das Pallium den Bischéfen und den Metropoliten nur ,per totam Europam*
verliehen. Aber zwei Jahrhunderte spater begannen sic, das Pallium auch den
Héauptern der orientalischen Kirchen zu verleihen. Tatsdchlich begannen die
Armenier von Kilikien, die ersten Orientalen, die nach dem Schisma von 1054 in
Beziehung mit dem heiligen Stuhl traten, schon 1065 beim Romischen Pontifex
um die Gewahrung des Palliums zu bitten'3, was ein Geschehen ohne

* Vgl. R. FOREVILLE, Storia dei Concili Ecumenici, vol. VI., Lateranense I, IlI, Il e
Lateranensc IV, Vatikan 2001,243-244.

12 Ph. JAFFE, Regesta pontiticum Romanorum ab condita Ecclesia ad annum post Christum
natum MCXCVIII, 1, Leipzig 1885, 337 n. 2647.

13 Krikor Il. Vkajaser erbat cs von Gregor VIl mittels seines Priesters Hovhanncs (MIGNF., PL
148, 571-574), Papst Lucius Ill verlieh cs 1184 Krikor IV. Dgha (die Bulle ist publiziert in: Bessarione
setl-ott [1902] 191), Hovhannes VI. (VII.) erbat von Innoccnz Ill, den Ring, die Mitra und das Pallium
(PL214, 1012-1014), und auch Konstantin I. von Partzerpert erhielt es von diesem Papst (PL 215, 692-



131

Prazedenzfalle war. Diese Situation setzte sich auch nach der formalen
Erneuerung der Union der Armenier im Jahre | 198 fort.

Auch die Kirche der Maroniten war in dieser Periode in formalen Kontakt
mit dem Heiligen Stuhl getreten, In der Zeit der Existenz der in Antiochien
residierenden lateinischen Patriarchen war es nun dieser lateinische Patriarch, der
dem maronitischen Patriarchen das Pallium verlieh. Das erste Zeugnis dieses
Geschehens sehen wir in der Bcstatigungsbullc fur den Patriarchen Jeremia al-
Amsiti, Quia divinae sapientiae, die am 4. Janner 1215 von Innozenz 1L
ausgestellt worden warl4. *

Wenn wir uns fragen, welche ckklesiologische Auffassung sich hinter dieser
Geste findet, kdnnen wir sehen, dass das maronitische Patriarchat als eine
einfache, der Jurisdiktion des lateinischen Patriarchen von Antiochien unter-
geordnete Provinz betrachtet wurde. Im Ubrigen hatten die lateinischen Patriarchen
von Antiochien auch versucht, eine &hnliche Vorgangswcisc gegenuber dem
armenischen Patriarchat durchzusetzen; dies allerdings vergeblich.

In diesem Zeitraum stolRen wir in papstlichen Dokumenten von Papst
Colestin I11. (1191-1198) auch auf eine erste ldentifizierung zwischen einer
orientalischen Kirche und einem Ritusl3. Den massivsten Ausdruck dieser an sich
geféhrlichen und manchmal wirren ldentifizierung, die jedoch in kurzer Zeit einen
groRen Erfolg erreicht hatte, sehen wir in den Kanones des IV. Laterankonzils.

b. Das IV. Latcrankonzil (1215)

Das IV. Laterankonzil fand in einer Situation statt, als alle orthodoxen
orientalischen Patriarchalsitze mit lateinischen Bischodfen besetzt waren und der
Heilige Stuhl nur diese Bischéfe als wirkliche Patriarchen anerkannte. lhnen
gegenuber wurde dieselbe Regelung angewendet, die auch gegeniber einigen
anderen wichtigen Sitzen im Westen bestand. Die Anwesenheit der den
orientalischen patriarchalen Sitzen aufgedrangten lateinischen Hierarchie
bedeutete in dieser Zeit in den Augen der Orientalen das grof3te Hindernis fur eine

693), usw. Vgl. C. KOROLEVSKI.l, Sludio di diritto comparato su l'odicrna legislazione «De
Patriarchis». Terza parle dello Studio «Do Patriarchis», Codificazione Canonica Orientale, Prot. N.
88/31, Vatikan 1931, 126; 168.

1J Codificazione Canonica Orientale, Konti, scries Ill, vol. Il, Rom 1944, 458-461. Noch im
Jahre 1642 merkte die Congregazioneparticolare ftir die Korrektur des griechischen Euehologions, als
sie die Frage des Palliums prufte, an: ,Innocentius 111 ... decrevit, ul patriarcha Maronilarum, qui habet
suam provinciam in districtu Patriarchae Antiocheni, pallium rccipiat a Patriarcha Antiochcno, et cum
Antiochenus Patriarchatus post ammissionem Terrae Sanctae inciderit in manus schismaticorum,
praedictus Patriarcha Maronilarum unilus semper pallium petit a Romano Pontifice". APF, Atti dcl
1642, foll. 97-102; vgl. KOROLEVSK1.l, Studio di diritto comparato, 54-55.

13 Vgl. E. 1-IERMAN, De «ritu» in jure canonico, in: Oricntalia Christiana 1933, 109 unter
Verweis aufJ. HERGENROTHER, Die Rechtsverhaltnisse der verschiedenen Riten innerhalb der
Katholischen Kirche, in: Archiv fur kalh. Kirchenrecht7 (1862) 171.



132

Union, wahrend sie in den Augen der Lateiner schon als die Realisierung der
Union verstanden wurdels.

Die erwédhnten Patriarchen nahmen am Konzil entweder persénlich (der
Patriarch von Konstantinopcl und der von Jerusalem) oder durch einen Prokurator
teil (der Patriarch von Antiochien). Die Anwesenheit von anderen Patriarchen der
orientalischen Kirchen beschrankte sich auf den maronitischen Patriarchen bzw.
nach einigen Chronisten auch auf den jakobitischen Patriarchen und auf einen
Reprasentanten des mclchitischen Patriarchen von Antiochien; die letzten zwei
figurieren allerdings nicht auf der offiziellen Liste der Konzilsvéater. Der bekannte
c. 5 Uber der Wirde der Patriarchen ist aufdiesem Hintergrund zu lesen:

JAntiqua patriarchalium sedium privilegia renovantes, sacra universali
synodo approbantc sancimus, ut post Romanam ecclesiam, quac disponente
Domino super omnes alias ordinariac potestatis obtinct principatum, utpote
mater universorum Christi fidelium et magistra, Constantinopolitana
primum, Alexandrina secundum, Antiochcna tertium, Hicrosolymitana
quartum locum obtineant servata cuilibet propria dignitate, ita quod
poslguam eorum antistites a Romano Pontefice reccperint pallium, quod est
plenitudinis officii pontificalis insigne, prestito sibi fidelitatis et oboedientiae
iuramento, libenter et ipsi suis suffragancis pallium largiantur, recipientes
pro se professionem canonicam et pro Romana ecclesia sponsionem
oboedientiae ab cisdem*“17.

Uber die schon angesprochene Frage des Palliums hinaus sehen wir in
diesem Kanon auch eine andere Neuheit - ndmlich den Treueid gegeniiber dem
Romischen Pontifex. Diese Art des Treueides war nach dem Jahr 752 fir die
Bischofe der Lombardei eingefuhrt worden, um ihre Allianz mit den
lombardischen Flrsten, die im Streit mit den Romischen Pontifices standen, zu
vermeidenl8. Dieser Eid hatte in seinen Wurzeln mehr einen politischen als einen
kirchlichen Charakter; er wurde spater im Westen abverlangt, seit dem 9.
Jahrhundert von Metropoliten, seit dem 13. Jahrhundert von allen Bischofen.
Seine Einfuhrung im Osten ist ein weiterer Beweis fur das totale Unverstdndnis
bezlglich der Gewohnheiten und der Mentalitat der Orientalen; denn die
Orientalen lehnten, wie bereits |. Zuzekl9 dokumentierte, wegen des Gewissens
und im Gehorsam gegeniber dem Gebot des Herrn nicht zu schworen, die
Ablegung einer jeden Art des Eides ab. In seiner Studie Uber dieses Thema

16 Vgl. FOREVILLE, Storia dei Concili Ecumenici, 244.

17 Conciliorum Oecumenicoram Decrela (in der Folge: COD), Bologna 1996, 236.

18 Vgl. KOROLEVSKIJ, Studio di diritto comparato, 133.

9 Vgl. I. 2UZEK, La «professio fidei» e il Codex Canonuni Ecclesiarum Orientalium, in: H.
ZAPP - A. WEISS - S. KORTA (Hg.), lus canonicum in Oriente et Occidente. Festschrift Ihr Carl
Gerold Furst zum 70. Geburtstag (Adnotationes in ius canonicum 25), Frankfurt/ Main 2003, 651 -660.



133

erwahnt Zuzek auch einen interessanten Fall aus dem Jahre 1295. In diesem sehen
wir Bonifaz VIII. Gefangnisstrafen und eine Intervention der weltlichen Macht
gegen die griechischen Kleriker von Zypern der Eparchie von Lachafara
empfehlen, die im Gewissen ablehnten, einen vom lateinischen Metropoliten von
Nikosia, einem Dominikaner namens Berardo, verlangten Eid abzulegcn. Dieser
Fall ist eine viel sagende Antwort auf die Frage nach der ,Sensibilitat* der
rémischen Kurie gegeniiber den Gebrauchen der Orientalen. Wie C. Korolevskij
betont:

.Die Spaltung zwischen den zwei Kirchen vermehrt betrachtlich die
Ignoranz der gegenseitigen Institutionen: die rémische Kurie ist nicht mehr
auf dem Laufenden bezlglich der Institutionen des Ostens und beginnt, auf
sic eine vollig lateinische Disziplin anzuwenden*20.

Einer der gegenwartigen Aspekte der Existenz der orientalischen Kirchen ist
ihnre parallele und gleichzeitige Existenz mit der lateinischen Kirche an den
gleichen Orten, sowohl im Osten als auch im Westen. Das IV. Laterankonzil
hingegen betont ein ganz anderes Prinzip - cs sieht die Existenz einer doppelten
Hierarchie mit einer personalen Jurisdiktion an einem Ort nicht nur nicht vor,
sondern cs verbietet diese sogar und besteht auf den exklusiven Aspekt der
Territorialitat. In c. 9 lesen wir:

~Quoniam in plerisque partibus intra candem civitatem atque dioeccsim
permixti sunt populi diversarum linguarum, habentes sub una fide varios
ritus et mores, districte praccipimus ut pontifices huiusmodi civitatum, sive
dioecesum, provideant viros idoncos, qui secundum diversitates rituum et
linguarum divina officia illis cclcbrent et ecclesiastica sacramcnta ministrent,
instruendo cos verbo pariter et exemplo. Prohibemus autem omnino, ne una
cademquc civitas sive dioecesis diversos pontifices habeat, tanquam unurn
corpus diversa capita, quasi monstrum; sed si propter praedictas causas
urgens necessitas postulaverit, pontifex loci catholicum pracsulcm,
nationibus illis conformem, provida dcliberatione constituat sibi vicarium in
pracdictis, qui ei per omnia sit obediens et subiectus, undc si quis aliter sc
ingesserit, excommunciatonis se noverit mucrone percussum, ct si nec sic
resipucrit, ab omni ecclesiastico ministerio deponatur, adibito, si ncccsse
fucrit, bracchio saeculari ad tantam insolentiam compescendam*2L.

Es scheint mehr als offenkundig, dass der zitierte Kanon speziell fir die
Territorien des Ostens erlassen wurde, wo sich zu dieser Zeit die Situation einer
Préasenz mehrerer Riten oder Nationen am gleichen Ort zeigt. In anderen Teilen

21 KOKOLEVSKIJ, Studio sul can. 271,6.
21 COD, 239.



134

der Christenheit, wo man dem lateinischem Ritus folgte, gab es weder dieses
Problem der Riten und noch weniger das der Sprache der Zelcbration der
Gottesdienste; auch kannte damals das mittelalterliche Europa noch nicht die
Frage der Nationalismen im heutigen ethnischen Sinn. Nun, der Kanon bezeugt
beredt das uUberwiegende Denken in der katholischen Kirche in jener Zeit
beziglich der Verschiedenheit des Ritus, In c. 4 desselben Konzils lesen wir:

sLicet Graccos in diebus nostris ad obedientiam sedis apostolicae
revertentes, fovere et honorare velimus, mores ac ritus eorum, quantum cum
Domino possumus, sustinendo, in his tarnen illis deferre nec volumus nee
debemus, quae pcriculum gencrant animarum et ecclesiasticae derogant
honestati. Postquam enim Graccorum ecclesia cum quibusdam complicibus

ac fautoribus suis ab oboedientia sedis apostolicae se subtraxit, in tantum
Graeci coeperunt abominarc latinos*22.

Wir hoffen, den Konzilstext nicht falsch verstanden zu haben, wenn wir auf
eine semantische Besonderheit im Text des c. 4 hinweisen. Wenn hier tber die
Trennung der Kirchen gesprochen wird, ist die Rede von der ,,Graecorum
ecclesia“, der Kirche der Griechen; wird hingegen auf die Wiedervereinigung
hingedeutet, spricht man nur tber ,Griechen*, die zum Gehorsam gegeniiber dem
Heiligen Stuhl zuriickgekehrt sind. Interessant ist die Tatsache, dass den
getrennten Kirchen die EkkKlcsialitat anerkannt wird, wahrend die, die in Union
mit der katholischen Kirche stehen, nur als eine Gruppe von Individuen
wahrgenommen wurden, die zu einer Nation gehdoren, die eine andere Sprache und
andere liturgische Riten verwendet.

Da in den Hauptzentren des orientalischen Christentums bereits eine
lateinische Hierarchie errichtet war, hatte, wie bereits oben gesagt, c. 9 des IV.
Laterankonzils in Respekt vor den Riten und um des Friedens Willen, aus den
katholischen Pralaten jener Nationen Vikare zu wahlen, um die pastorale Arbeit in
den lokalen Riten und Sprachen zu besorgen. Die Berufung auf die absolute
Unterordnung und auf den Gehorsam solcher Vikare ihren (lateinischen)
Bischofen gegeniiber und die Androhung, diesen Gehorsam gegebenenfalls mittels
Anrufung der weltlichen Gewalt durchzusetzen, stellen eine ausreichende Antwort
auf unsere Frage bezuglich der Ekklesiologie und des Rechtes dar, das gegeniiber
den Orientalen angewendet wurde, die sich in diesem Zeitraum in Union mit der
katholischen Kirche befanden, die durch die lateinische Kirche repréasentiert war
und sich mit dieser identifizierte.

Aus dem dem IV. Laterankonzil folgenden Zeitraum bis zum Il. Konzil von
Lyon kennt man ein anderes Beispiel einer rechtlichen Intervention eines
Romischen Pontifex in das Leben der byzantinischen Kirche. Am 6. Marz 1254

# Epd., 235.



135

sandte Papst Innozenz IV. dem Bischof von Tusculum in dessen Funktion als
Apostolischer Legal bei den Griechen das Schreiben Sub catholicae. In diesem
Schreiben, das eine Art von Instruktion darstcllt, werden verschiedene Hinweise
darauf gegeben, welche Riten der Griechen toleriert werden sollen, welche
kontrolliert, um nicht in Missbrauch zu fallen und welche hingegen geé&ndert
werden sollen. Ausdriicke wie ,,in tali eorum consuetudine tolerentur“ oder ,,suam
sequi consuetudinem permittantur” oder ,worein Ecclesiae Romanae teneant et
observent" zeugen zwar einerseits von einem bestimmten Entgegenkommen
gegenuber den rituellen Unterschieden, zugleich aber auch von Interventionen in
rituelle Fragen einer orientalischen Kirche, die im ersten Jahrtausend keine
Entsprechung finden2'.

2. Die Ekklesiologie und die Regelungen der konziliaren Unionsversuche: Das II.
Konzil von Lyon und das Konzil von Florenz

Im Jahre 1261 ging das lateinische Kaisertum von Konstantinopel unter und
das von Michael VIII Paleologus gefihrte byzantinische Reich kehrte auf die
europdische politische Szene zuriick. Schon seit einiger Zeit hatten die
lateinischen Prélaten die Patriarchalsitzc von Antiochien (1268) und von
Jerusalem (1191) verlassen. Die Notwendigkeit, alle Kréafte der Christenheit fur
das Unternehmen der Kreuzzige in das Heilige Land zu vereinigen, fiihrte Papst
Gregor X. dazu, Verhandlungen mit dem Ostreich auch im Blick auf die
Wiedervereinigung der betreffenden Kirchen zu beginnen. Die Union mit den
Griechen, der Kreuzzug und die Reform der Kirche bildeten ein ideales Programm
des Il. Konzils von Lyon, das im Jahre 1274 einberufen wurde. Die Union wurde
in der vierten Sitzung des Konzil, am 6. Juli 1274, vereinbart. Sie griindete sich
aufden Konsens der Griechen mit den Forderungen Roms.

Das Glaubensbekenntnis Michaels 111. Paleologus bildete, obwohl es nicht zu
den Konzilaktcn gehdrt, das wichtige Dokument, das bezeugt, welche doktrinére
Punkte man zu unterstreichen fur notwendig hielt, um die wahre Einheit der
Kirche abzusichern?4. In einem Punkt dieses Glaubensbekenntnisses scheint es
uns, dass sich ein Keim jener Logik entdecken lasst, die in Zukunft zur Idee der
praestantia ritus fuhrte. Die Frage geht von einer Identifikation zwischen dem
Roémischen Pontifex und der Kirche von Rom aus. Tatséchlich erfolgte in diesem
Dokument oft eine Bezugnahme aufdie Romana Ecclesia und das auch in solchen
Féllen, in denen es vielleicht genauer wére, ,,Romanus Pontifex" zu sagen.

-Ipsa quoque sancta Romana Ecclesia summum et plenum primatum et
principatum super universam Ecclcsiam catholicam obtinet, quem se ab ipso
Domino in beato Petro Apostolorum Principe sive vcrtice, cuius Romanus

““ Vgl. ,ritus Graecorum”, in: DENZINGER, 449-457.
24Fur den Text des Glaubensbekenntnisses vgl. MANSI 24, 67-77.



136

Pontifex est successor, cum potestatis plenitudine recepisse veraciter et
humiliter recognoscit [...] et eidem omnes Ecclesiae sunt subiectae, ipsarum
oboedientiam et reverentiam sibi dant. Ad hanc autem sic potestatis
plenitudo consistit, quod ccclesias cctcras ad sollicitudinis partem admittit;
quorum multas et patriarchales praecipue diversis privilegiis cadem Romana
Ecclesia honoravit, [...], sua tarnen observata praerogativa tum in
gencralibus Conciliis, tum in aliquibus aliis sempre salva“2S.

Von der ldentifikation zwischen dem Ro&mischen Pontifex und der Kirche
von Rom (verstanden im historisch-ekklesialen Sinn, als der petrinischc Sitz) fehlt
nur mehr ein Schritt zur ldentifikation der Kirche von Rom mit der gesamten
lateinischen Kirche, um schliel3lich zur folgenden - schon falschen -
Identifikation zwischen der lateinischen Kirche und der katholischen Kirche
Uberzugehen. Wie G. Alberigo beobachtet:

»die [Ecclesia romana’' bildet also zu einer gewissen Zeit ein Kurzwort fur
die romische ekklesiale communio und der communio zwischen den Kirchen
der Welt, das heil3t eine wesentliche Negierung solcher Gemeinschaft, die in
der Christenheit des ersten Jahrtausendes, sowohl im Westen als auch im
Osten, konzipiert und realisiert worden war* 26.

Es ist nicht unsere Aufgabe zu erklaren, wie und warum die Union des II.
Konzils von Lyon keinen langen Bestand hatte. Es gentgt daran zu erinnern, dass
wir trotz des Misserfolgs einer allgemeinen Union der Kirchen in den folgenden
Jahrzehnten und Jahrhunderten immerhin verschiedene Gruppen von Glaubigen,
sowohl der byzantinischen Tradition27, als auch anderer orientalischer Kirchen
und Traditionen28 sehen, die die Union mit der katholischen Kirche fortsetzten
oder in sie eintraten. Seit 1340 nahmen mit der katholischen Kirche zum Beispiel
die auf Zypern wohnenden Chaldaer Gemeinschaft auf, die bis zum Untergang
ihrer Kommunitét auch in der Zeit des Konzils von Florenz in der Union blieben.
Bis 1375 sind in solcher Union auch die armenischen Patriarchen von Kilikien29.

Bezuglich der Armenier sehen wir, dass sie in den pé&pstlichen Dokumenten
dieses Zeitraumes sowohl wie eine Nation oder eine Gruppe von Glaubigen als

25 DENZINGER, 466.

26 G. ALBERIGO, Cardinalato e Collegialila. Studi sull’ecclesiologia tra I’XI e il XIV secolo,
Florenz 1969, 190.

21 Von den Griechen, die am 1. August 1385 in Union mit der katholischen Kirche treten
wollten, verlangte I'apst Urban VI. ein gleiches Glaubensbekenntnis wie das von Michael Paleologos.
Vgl, DENZINGER, 461 in der Anmerkung.

““ Im Jahre 1273 zeigte Patriarch Cyril von Alexandrien seine Absicht, in Union mit der
katholischen Kirche zu treten, ahnlich sandte 1362 Patriarch Nikon ein Unionsschreiben an Papst

Urban V.
29 Vgl. KOROLEVSK1J, Studio di diritto comparato, 126.



137

auch wie eine Kirche anerkannt sind. Papst Klemens VI., der am 29. September
1351 an den armenischen Patriarchen das Schreiben Super quibusdam richtete,
stellte dem Patriarchen eine Reihe von Fragen hinsichtlich seines persdnlichen
Glaubens und des Glaubens seiner Kirche, In diesen finden wir ein weiteres
Beispiel fur die Behauptung, dass die Ecclesia Romana die einzige katholische
Kirche sei:

~Querimus: primo, si creditis tu et ecclesia Armenorum quae tibi obedit,
omnes illos, quo in baptismo candcm fidem catholicam receperunt, et
postmodum a eomunionc fidei ciusdcm Ecclesiae Romanac, que una sola
catholica cst. recesserunt vcl rcccdent in futurum, esse schismaticos et
hacreticos, si pcrtinaciter divisi a fidc ipsius Romanae Ecclcsiae
perseverent”30.

Auler ,,ecclesia Armenorum" sehen wir auch andere Bezeichnungen, wie
«tu et Armem' tibi obedientes”, ,cum Armenis tibi subiectis" ,,tu et Armeni tibi
subiecti

Heute, wo wir gewdhnt sind, die liturgische Tradition einer jeden Kirche zu
respektieren, Uberrascht uns die Forderung von Klemens VI., der armenische
Patriarch mége glauben, dass jene Armenier, die dem lateinischen Ritus folgten,
ein gutes Werk vollbringen, durch das sic ewiges Leben verdienen. Tats&chlich
forderte der Papst vom Patriarchen,

»Si credidisti et credis, Armenos, qui Romano Pontifici in diversis partibus
orbis obediunt et formas et ritus Romanae Ecclesiae in administrationc
sacramentorum et in ccclcsiasticis officiis, ieiuniis et aliis caerimoniis
studiosc et cum devotione observant, bene agcre et illa agendo vitam
aetemam mereri“3.

Auch diese Besonderheit offenbart das damals gegeniiber den orientalischen
Katholiken vorherrschende ekklesiologischc ,Verstandnis* und das vorwiegende
praktische Verhalten des Heiligen Stuhles.

Das Konzil von Florenz war schon Gegenstand vieler Studien und wir
beanspruchen hier weder etwas Neues zu entdecken noch zu ergénzen32.*Aus der
Sicht der verschiedenen Unionen, die im Kontext dieses Konzils erreicht wurden,

30 DENZINGER, 570a.

31 DENZINGER, 5700.

32 Aus der zahlreichen Literatur zum Thema vgl. E. CECCONI, Studi storici sul concilio di
l'ircnze. 2 Bd., Florenz 1869; J. GILL, Il Concilio di Firenze, Florenz 1959; P. V1TI (Hg.), Firenze e il

SUO concilio. 2 Bd., Florenz 1994.



138

erinnern wir an das Unionsdekret mit der griechischen Kirche vom 6. Juli 1439,
das Unionsdekret mit den Armeniern vom 22. November 1439, das Unionsdekret
mit den Kopten vom 4. Februar 1442 und, nach der Verlegung des Konzils nach
Rom, das Unionsdekret mit den Syrern vom 30. November 1444 und das
Unionsdekret mit den Chaldéern und Maroniten von Zypern vom 7. August 1445.

Bezuglich der ekklesiologischen und kanonischen Sicht, die sich im
Hintergrund dieser Unionen (die — wie wir wissen — alle von der Gesamtheit von
Klerus und Volkes der jeweiligen Kirchen negativ aufgenommen wurden und nur
von kurzer Dauer waren) abzeichnet, lassen sich einige interessante Aspekte
beobachten.

In der XXV. Sitzung (7. Mai 1437) entschied man, die Synode von Basel an
einen anderen, fur die zum Konzil cingeladenen Griechen bequemeren Ort zu
verlegen. Im Text dieses Konzilsdekrets beobachten wir, dass die Einladung
zunéachst an ,den Durchlauchtigsten Kaiser der Romer*, namlich an den Kaiser
von Konstantinopel gerichtet ist und nur danach auch an den Patriarchen, an die
Préalaten, an das ,griechische Volk*“33, Die Triade ,der Kaiser, der Patriarch und
die anderen Griechen* wiederholt sich im Dekretstext in verschiedenen Formen
sechsmal. G. Alberigo merkt dazu an, dass sowohl beim Konzil von Lyon als auch
beim Konzil von Florenz die Papste dieser Periode folgerichtig hauptséachlich mit
dem Kaiser von Konstantinopel und nicht mit dem Patriarchen verhandelt hatten.
Das scheint dadurch gerechtfertigt zu sein, dass sie in einer Harmonie zwischen
spiritueller und zeitlicher Macht auch den kaiserlichen Thron umarmen wollten34.
Ahnlich beobachtet auch E. Lanne einen wesentlichen Unterschied zwischen dem
Verhalten der Pépste gegenuber der Kirche im Westen und der Kirche im Osten.
Wahrend im Westen das Papsttum gegen die kaiserliche Macht kampfte, um die
Freiheit der eigenen spirituellen Gewalt zu retten, suchte es sich im Osten an den
byzantinischen Kaiser zu binden, indem cs uber die kirchlichen Angelegenheiten
eher mit ihm als mit den Reprasentanten der geistlichen Macht verhandelte3b.
Selbst das bekannte Unionsdekret Laetentur coeli vom 6. Juli 1439 beginnt mit
einer ungewdhnlichen Intitulatio, in der der Papst die Union erklarte:

.consentiente ad infrascripta carissimo tilio nostro lohanne Paleologo
Romcorum imperatore illustri et locotenentibus venerabilium fratrum nostro-
rum patriarcharum et ceteris orientalem ecclcsiam repraesentantibus*36.

13 Vgl. COD, 510-513.
54 Vgl. G. ALBERIGO, L’unitfi de I’Eglise dans le Service de I'Eglise romaine et de la papaule

(Xr-XXc siecle), in: Irenikon 51 (1978) 55.
13 Vgl. E. LANNE, La conception post-Iridentine de la pritnaule el I’originc des Eglises unies,

in: Tradition et communion des Eglises, Lcuvcn 1997, 572.
36 COD, 523-524.



139

Die Erwédhnung des Kaisers und der anderen Patriarchen nach dem Namen
des Papstes ist ein Kompromiss, der die neue ekklesiologischc Situation offenbart.
Bei den ersten 6kumenischen Konzilien war der Kaiser von Konstantinopel
derjenige, der das Konzil cinberief und seine Dekrete als kaiserliche Edikte
promulgierte. Entsprechend dachte Kaiser Johannes VIII. auch in diesem Fall
vorzugehen. Im Westen herrschte hingegen bereits sei einiger Zeit die Praxis vor,
nach der das 6kumenische Konzil vom Papst cinbcrufen wird und auch er es ist,
der die betreffenden Dekrete promulgiert. Die endgultige Intitulatio stellt deshalb
einen Kompromiss dar, der allerdings ein definitives Zugestandnis der papstlichen
Machtbefugnis, das Konzil einzuberufen, offenbart, sowie eine Billigung solcher
Machtbefugnis seitens der Orientalen37. Das Gefuhl ,eines Sieges* in diesem Sinn
beobachten wir auch in den Worten Eugens V. im Dokument Uber die Verlegung
des Konzils von Florenz nach Rom am 14. Oktober 1443.

»Vidimus enim nostris temporibus Graccos, Armenos, lacobitas et alios pene
populos innumerabilcs, quorum nonnulli quingentorum pene, quidam vero
septingentorum annorum curricolo a ritu et sancta Romane Ecclcsic doctrina
dissidentes extitcrunt, in hoc sacro concilio per Dei clcmenciam sub una
divina veritatis lege nobiscum coniunctos ac nos tanquam verum Christi
vicarium et Petri successorem ac univcrsalis ccclesiae pastorem debita
reverencia fuisse complexos. [...] Omnes enim, sive patriarchc euiuslibet
apicem, sive metropolitani primatus aut episcopatuum cathcdras vel
ecclesiarum cuiuscumqguc ordinis dignitates instituit Romana ccclesia“38.

Der zweite Teil des Zitats, entnommen einem Schreiben Nikolaus 11.39,
interpretiert die Entstehung der Patriarchate in einer Weise, die nur sehr schwer
fir die 0Ostlichen Patriarchen annehmbar war, weil sic auf den von den
Okumenischen Konzilien anerkannten apostolischen Ursprung ihrer Sitze stolz
sind. Vermutlich haben wir hier ein anderes Beispiel des Unverstandnisses, wie cs
auch in den folgenden Jahrhunderten zwischen dem Heiligen Stuhl und
orientalischen Patriarchen verbreitet war.

37 Vgl. A. LE1DL, Die Einheit der Kirchen aufden spalmittelalterlichcn Konzilien von Konstanz
bis Florenz, Paderborn 1966, 189.

38 COD, 583-584. Das Won ,ritus* ist. hier nicht im Sinn von , Liturgie” verwendet. LANNE, La
conception post-tridentine, 579, stellt fest: ,Eugen IV, voll bewuf3t des rechtmassigen liturgisch-
ritualen Unterschiedes, spricht in diesem Zusammenhang, wie auch in anderen &hnlichen Dokumenten,
nicht von Ritus im liturgischen Sinn, sondern vom Glauben im doklrinalcn Sinn*.

317 JAFFF., Rcgcesta pontificum Romanorum, 4424; das Schreiben ist bruchstiickweise enthalten
bei Pctms Damiani (Opusc. V in Opp. Ill, 38, siche PL 145, 91: ,Nicolaus papa Mcdiolanensibus
scribit"), ist aber von Eugen V. aufseine Interessen hin ,variiert” worden: Wéahrend ja im bei Mignc
abgedruckten Text ein Konig, ein Kaiser, ja jeder ,cujuslibet conditionis homo purus” Patriarchate
usw., die Romana Ecclesia ausgenommen, errichten kann, kann nach Eugen IV. dies eben nur die
,Romana Ecclesia" tun.



140

Wenn wir weitere Charakteristiken der ,Ekklesiologie* in den Unions-
dokumenten des Konzils von Florenz suchten, kdnnten wir eine gewisse
terminologische Konfusion schon. Als Papst Eugen IV. am 9. April 1438 das
Konzil von Ferrara als legitim und 6kumenisch erklarte, tat er das ,,accedente
consensu dictorum imperatoris et patriarche omniumque in presenti existentium
synodo'M. Eine &hnliche Formel wird auch verwendet im Dekret Uber die
Verlegung des Konzils nach Florenz. Vermutlich sprach der Papst nicht von
Konsens im rechtlichen Sinn, sondern eher im Sinn einer gegenseitigen
Absprache, um der Bequemlichkeit des Reisens Pur die Griechen entgegen-
zukommen. Der Zweck des Konzils wird mit den folgenden Worten angekindigt:

~ECccc enim occidcntalcs et orientales populi diu ab invicem separati urrum
concordiae et unitatis fedus inirc festinant“4042

Mehr als Uber die Union der Kirchen spricht man Uber die Union der Volker.
Immer wieder finden wir in den Dokumenten auch einen Ausdruck, der von den
Reprasentanten der orientalischen Kirche spricht, aber héaufiger sind
Formulierungen, in welchen die erwahnten orientalischen Kirchen mit den Namen
der Nationen genannt werden. Das Dekret Laetentur coeli selbst spricht von
soccidcntales orientalesquc patres® . In der Bulle Uber die Wiedervereinigung mit
den Armeniern vom 22. November 1439 lesen wir:

-EXultate Deo...Nam et pridem magnam illam Graecorum unionem multas
longc lateque continentium nationes et linguas, hodie vero hanc ipsam
Armcnici populi, qui per septentrionem et orientem in magna copia diffusus
cst, in codem fidei et caritatis vinculo cum sede apostolica stahilivit“43.

Und nur einige Zeilen weiter unten heil3t es, dass ,ipsi Graeci atque Armeni
unum cum ecclesia Romana effecti sunt“44. Bei diesen Ausdriicken beobachten
wir vorerst einen freien Wechsel zwischen dem, was der Begriff ,Apostolischer
Stuhl* meint und was der Begriff ,rdmische Kirche*. Ein anderer Punkt ist das
Eingesténdnis, dass das Wort ,Griechen* nicht einfach im ethnischen Sinne
verstanden werden kann, weil es eben ,viele Nationen und Sprachen, weit und
breit zerstreut* umfasst. Jedenfalls findet sich im ganzen Unionsdekret der
Armenier die Erwéhnung der ,armenischen Kirche* nicht, sondern man spricht
immer nur von ,Armeniern‘,

40 COD, 522.
41 COD, 521.
42 COD, 525.
41 COD, 535.
44 COD, 536.



14!

Die terminologische Konfusion hinsichtlich der Ekklesialitdét und der
Ethnizitat setzt sich in der Unionsbulle der Kopten vom 4. Februar 1442 fort. In
ihr lesen wir:

~Primum etenim Greci et hi, qui subsunt quatuor patriarchalibus sedibus
multas gentes nationesque et ydiomata continentibus, deinde Armeni,
multorum populorum gens, hodie vero lacobini, magni etiam per Egiptum
populi, sancte sedi anostolice uniti sunt*

Die Syrer schickten fur die Unionsvcrhandlungen mit dem Papst
,»venerabilem fratrem nostrum Abdatam archiepiscopum Edesse, venerabilis
fratris nostri Ignatii patriarche Syrorum atque totius nationis sue legatuni”’46

Eine andere interessante AuRerung, die seitens der katholischen Kirche ihr
ckkicsiologisches ,Verstdndnis* der orientalischen Kirchen widerspicgclt, finden
wir in einem anderen Text des Konzils von Florenz (bzw. eigentlich in dessen
rémischer Fortsetzung), der Unionsbullc der Chaldaer und Maroniten von Zypern
vom 7. August 1445. Die Bulle ruft die vorhergehenden unionistischen Ereignisse
mit der Formulierung ,,Saite post celebratam in ycumenico concilio Florentino
orientalis ecclesiae cum occidentali unionem. post Annenoruni lacobitarumque et
Mesopotamie populorum reductionem*“47 wach.

So sehen wir endlich, dass man von einer orientalischen und von einer
westlichen Kirche sprach, wobei man unter ,der* orientalischen Kirche das
Patriarchat von Konstantinopcl (und wahrscheinlich auch andere ,mclkitische*
Patriarchate) verstand, wéhrend die armenische, koptische und chalddische Kirche
nebenbei genannt werden. Es zeigt sich also, dass man von der anfénglichen
Initiative, die Union von westlichen und 0Ostlichen Voélkern zu machen, zum
Verstandnis der Union zwischen zwei Kirchen, der dstlichen und der westlichen
kam, auch wenn unter der Bezeichnung ,6stliche Kirche* wohl nur die orthodoxen
chalkedonensischen Kirchen gemeint waren.

Einer der interessanteren Aspekte der unionistischen Bemihungen des
Konzils von Florenz ist die definitive Formulierung des Primats des R&mischen
Pontifex48 und die Bestatigung der Rangordnung der Patriarchalsitze sowie die

45 COD, 546. Wahrend tur die ,,Griechen" die Erlauterung des Konzils bezuglich der ethnischen
Verschiedenheit derer, die sich vom Gesichtspunkt der ckklesialen und liturgischen Tradition Griechen
nennen konnen, wohl erlaubt ist, ist es bezuglich der Armenier unverstandlich, auf welchen
Unterschied von ,vielen Vélkern" sich der Text bezieht.

““ COD, 587.

47 COD, 589.

JK ,, (...) le rcsultat le plus clair du Concilc de Florencc a die un regain de vigueur de l'aulorite
papalc sur tonte I'Eglise et l'acceptation par les Grecs unis aux Latins d'une primaute delinic en des



142

Garantie der Wahrung ihrer Rechte und Privilegien49.*Schon das 1l. Konzil von
Lyon betont, dass Rom den anderen Kirchen einen Teil seiner ,sollicitudo*
gewahren kann30. Speziell die oben genannte Garantie wurde verschiedenen
Interpretationen unterworfen5l. Wahrend orientalische Patriarchen sie in einem
traditionellen Sinne und grof3ziigig im Geiste der alten Kanones des ersten
Jahrtausends verstanden, war die lateinische Konzeption viel eingeschrankter. Im
Kommentar zum Unionsdekret von Florenz, formulierte sic Kardinal Torquemada
folgendermafen32: Seiner Meinung nach durfen die Patriarchen

- das Pallium den Metropoliten, die von ihnen abh&ngen, verleihen;
- den Treueid ihrer Untergebenen annehmen;

- sich das Kreuz vorantragen lassen;

- schlief3lich bilden sic eine Appellationsinstanz.

Wie man sicht, benannte Torquemada, der sich z.um Sprachrohr der
Ekklesiologie seiner Zeit machte, nurjene Rechte und Privilegien, die vorher in c.
5 des IV. Laterankonzils genannt worden waren.

So kdnnen wir zum Abschluss, tber die Rekapitulation so vieler anderer
Fakten und Ereignisse hinaus, festhalten, dass sich die Ekklesiologie und folglich
auch das normative Verhalten des Heiligen Stuhles gegeniiber den orientalischen
Kirchen, die die Union mit der katholischen Kirche erneuert haben, in diesem
Zeitraum formte und spurbar auch die folgenden Jahrhunderte beeinflusste. Es war
jenes Verhalten, das bereits vor einiger Zeit W. de Vrics folgendermaRRen
zusammenfasste:

~Schon in der Zeit des Konzils von Florenz muss man eine bedeutsame
Diskrepanz zwischen der Konzeption der Lateiner und der Orientalen in
diesem Punkt konstatieren. Die Orientalen sahen in der Klausel, salvis

termes qu'aucun concile oecumeniquc anterieur n'avait formules” (LANNE , La conception post-
tridentine, 570 O-

J* ,Item difnimus sanctam apostolicam sedem et Romanum ponteficem in Universum urbem
tenere primatum, et ipsum pontificcn Romanum successorcm esse bcati Petri principis apostolorum et
verum Christi vicarium totiusque ecclesiae caput et omnium christianorum patrem et doctorem
existere, et ipsi in Beato Petro pascendi, regendi ac gubemandi universalem ecclesiam a domino nostro
lesu Cristo plenam potestatem traditam esse, quaemadmodum etiam in gestis ycumcnicorum
conciliorum et in sacris canonibus continetur. Renovantes in super ordinem traditum in canonibus
cetcrorum venerabilium patriacharum, ut patriarcha Constantinopolitanus sccundus post sanctissimum
Romanum Pontificem, tertius vero Alezandrinus, quartus autem Antiochenus, et quintus
Hierosolymitanus, salvis videlicet privilegiis Omnibus et iuribus eorum* (COD, 528).

5l ,Ad hanc autem sie potestatis plenitudo consistit, quod ecclesias ceteras ad sollicitudinis
partem admittit“ (DENZINGER, 466).

51 Vgl. DE VRIES, La S. Sedc, 341-352.

52 Vgl. E. CANDAI-, loannes de Torquemada O.P. Apparatus super decretum Florentinum

Unionis Graeconim, Rom 1942, 114.



143

privilegiis ...usw. die Garantie ihrer Autonomie, so wie sic vor dem Schisma
bestanden hatte. Nur deshalb fanden sie sich bereit den Primat zu akzeptieren
[...] Die Idee einer authentischen Autonomie der Patriarchate, wie sie die
Orientalen konzipierten, einer Autonomie, die einen Ursprung ohne
ausdrickliche Konzession des Heiligen Stuhls, aufder Basis der Kanones der
alten Konzilien und des Gewohnheitsrechtes gehabt héatte, schien in Rom
nicht vereinbar mit der Auffassung von der Fille der Gewalten des Papstes,
die sich immer mehr den Weg im Westen bahnte*53.

I1l. Die nachtridentinische Periode: die Epoche der ,, Unionen “ und der
praestantia ritus latini

Im vorhergehenden Abschnitt haben wir die Aufmerksamkeit auf die
fortschreitende Ausformung der Auffassung von den orientalischen Kirchen in der
sich ausbildenden Ekklesiologie der katholischen Kirche gelenkt. Ein Hauptfaktor,
der diesen Prozess beeinflusst hat, war die implizite und gelegentlich explizite
Identifizierung der Rolle des Primats des Romischen Pontifex mit der Stellung der
Romischen Kirche, die allmahlich als die lateinische Kirche in ihrer Gesamtheit
aufgefasst wurde. Die allgemeinen Unionen, die auf dem Konzil von Florenz
geplant waren, erreichten trotz der grundsétzlichen Klarung der mdglichen
Schwierigkeiten und IchrmaRigen Differenzen kein dauerndes Ergebnis. Der Fall
von Konstantinopcl im Jahre 1453 erschitterte zutiefst die byzantinische
Christenheit. Wenn wir in den Unionen von Lyon und Florenz, als Reprasentant
des Orients und Verhandlungspartner des Papstes in den Verhandlungen den
~durchlauchtigsten Kaiser der Rémer*“ gesehen haben - von nun an hatte der
Romische Pontifex diesen Verhandlungspartner und der Orient seinen Sprecher
verloren. In Zukunft werden mit dem Heiligen Stuhl die einzelnen Patriarchen
oder andere Reprasentanten der orientalischen Kirchen verhandeln, aber
ausgehend von einer Position politischen, diplomatischen und auch, um so zu
sagen, psychologischen Nachteils.

Das Konzil von Trient entfaltete gegeniber der Kirche die neuen
Perspektiven. Die protestantische Reformation zerriss die grundsétzliche Einheit
des christlichen Westens, aber die Kirche reagierte auf diese Krise indem sic sich
dadurch reformierte, dass sie ihre Lehre redefinierte und sich starker um ihr durch
das Papsttum reprasentierte Zentrum zusammenriickte. Um gegen den durch die
Reformation ertffneten Erdrutsch zu kampfen, gelangte die Kirche immer mehr
dazu, sich nicht nur mit Einheit im Glauben zu identifizieren, sondern auch mit
der theologischen Uniformitat und der Uniformitéat im Recht und in der Liturgie54* 51

53DE VRIES, La S. Scdc, 345 f.
51 Vgl. LANNH, La conception post-Iridentinc, 576.



144

Vom ,geopolitischen* Gesichtspunkt her wurden die Verluste der
katholischen Kirche im Norden ausgeglichen durch das durch die Missionen
erfolgende Wachstum der Kirche in den eben entdeckten Teilen der Welt, sowohl
in der westlichen Neuen Welt als auch im Orient. E. Lanne fasst zusammen:

LApres la disparition de I’Empire byzantin, les chrctientes orientales restient
comme des tlots dans I’immense avanccc romaine. Si, deja & I'cpoque des
croisades, eiles avaient du mal a faire admettre gqu’elles fussent aussi des
Eglises au sense thcologique, qu’cn etait-il allors qu’aucun pouvoir politique
n’ctait plus I pour les representer? Dans la mesurc ol elles sc joindraient &
la communion romaine, elles y seraient tolerees comme des «rites» pour
autant qu’elles se montreraient inassimilables et, en outre, ne mettraient pas
en question Tcnsamblc d'un Systeme latin dont elles devaient Ila
predominance*55.

1. Die polyvalente Terminologie und Ekklesiologie - ,Ecclesia®, ,natio*, ,ritus* -
und die Entstehung der hauptsachlichen neuzeitlichen katholischen orientalischen
Kirchen

Nach Vittorio Peri56 findet sich in p&pstlichen Dokumenten die erste formale
Unterscheidung im neuen Sinn zwischen einer ,orientalischen Kirche* und einem
~Ritus* wenige Monate nach dem Abschluss des Konzils von Trient, und zwar im
Breve Romanus Pontifex Pius IVV. vom 16. Februar 1564. Das bedeutet nun nicht,
dass man nicht schon friher vom ,griechischen Ritus*“ oder den ,orientalischen
Riten* sprach; aber das Wort ,Ritus“ bczeichnete mitunter auch selbst den
,Glauben“ im doktrinellen Sinn5'.

Die Frage des ,Ritus®, das heil3t des Zusammenlebens der Riten, begann eher
als pastorales Problem besonders in jenen Territorien gefiihlt zu werden, in denen
das Zusammenleben mit der lateinischen Kirche notwendig war. So bestand etwa
gerade in Italien der ,griechische* Klerus (und zwar griechisch im ethnischen
Sinn, namlich aus alten griechischen oder albanischen Ansicdlungen aus der
Migration des 15. Jahrhunderts) trotz der Unterordnung unter die lateinischen
Bischiéfe darauf, seinen ,Ritus®, also die liturgischen und disziplindren
Gebréduche, zu bewahren. Leo X. unterstutzte ihn allerdings: in der Bulle
Accepimus nuper vom 16. Mai 1521 kritisierte und verurteilte er unter Androhung
der Suspendierung und der Exkommunikation latae sententiae die Belastigungen,
wie die Wiederholung der Taufe, das Verbot der Kommunion unter beiderlei

55 Ebd., 577.
56 Vgl. V. PERI, Chiesa romana e «rito grcco». G. A. Santoro e la Congregazione dei Greci

(1566-1596), Brescia 1975, 129.
57 Vgl. J. GILL, Eugenius 1V, Pope ofChristian Union, Westminster, MD 1961, 183 f.



145

Gestalten und das Verbot der Spendung der Kommunion an Kinder, die
Verleumdungen des verheirateten Klerus und so weiter, die von Bischéfen und
anderen lateinischen Klerikern gegeniiber den Griechen begangen wurden. Diese
Gegenwart des griechischen Ritus in Italien stellte die Kirche vor einige weitere
Pastorale Dringlichkeiten. Um die Erziehung des griechischen Klerus zu sichern,
der treu zur katholischen Kirche, aber gleichzeitig treu zur Befolgung des eigenen
Ritus stand, wurde 1576-1577 das St. Athanasius-Kolleg er6ffnets8. Die
Notwendigkeit zu sichern, dass die Weihe der Priester in diesem Ritus nicht durch
die orthodoxen Bischofe, sondern durch einige katholische Bischofe erfolgte,
fuhrte zur Idee eines Weihbischofs fur die Griechen in Italien59. Dieses Projekt
wurde mit der Perbrevis instructio Clemens VIII. von 1596 verwirklicht. E. Lanne
sicht in diesem Ereignis einen ersten Schritt zur Uberwindung von c. 9 des 1V,
Laterankonzils bezlglich der Einheitlichkeit der kirchlichen Leitung in einer Stadt
und in einem Territorium, hin zum sogenannten Uniatismus, also zur kinftigen
Bildung der katholischen orientalischen Kirchen,

Derselbe Autor, kritisch, wie es scheint, gegenliber dem Uniatismus, bemerkt
dazu, dass der Uniatismus und die Entstehung der katholischen orientalischen
Kirchen charakterisiert sei durch die Schaffung paralleler hierarchischer
Strukturen im Gegensatz zu den bestehenden Strukturen der orthodoxen Kirchen
oder den Strukturen der lateinischen Kirche60.

Diese Behauptung ist allerdings nur in einigen, eher seltenen Fallen richtig
und wird den komplexen und unterschiedlichen historischen, Kkirchlichen,
geistlichen, aber auch politischen Gegebenheiten, die zur Organisation von
katholischen orientalischen Kirchen gefiihrt haben, nicht ganz gerecht. Es
Ubersteigt die Moglichkeiten dieses Vortrages, eine detaillierte Untersuchung tber
die einzelnen Ereignisse, durch die die einzelnen katholischen orientalischen
Kirchen entstanden, durchzufilhren. Uberdies ist eine solche Untersuchung bereits
in anderen Publikationen erfolgt. Wir missen hingegen anerkennen dass es auch
nicht leicht ist, alle diese Ereignisse auf eine einzige und vereinfachende
-EkKlesiologie des Uniatismus* zurtickzufiihren, und umso weniger auf eine
hypothetische Ekklesiologie einer programmierten und gesuchten Herrschaft der
Lateiner Uber die Orientalen. Man kann zum Beispiel im Falle der maronitischen
Kirche nicht von Uniatismus reden und noch weniger im Falle der gegenwaértigen

58 Das Kolleg stand spéater auch fur die Seminaristen anderer orientalischer Nationen offen.

y> Nach PERI, Chiesa romana, 73, war der ,Erfinder* der Einfuhlung eines ,Weihbischofs* fur
die Griechen in Italien zwischen 1571 und 1573 ein kretischer Priester, Emanucl Cartifilaca, der zu
dieser Zeit in Vaccarizzo in Kalabrien ansassig war.

““ LANNE, La conception post-tridentine, 580 f: ,,L’uniatisme se manifeste dans la crcation
d'unc hierarchic orientale, qui a habitucllement non sculemcnt un parallele pour le memes sieges
episcopaux dans la hierarchie orthodoxe a la quelle appartenaient primitivement les tideles devenir
«unis», mais aussi un autre parallele dans une hierarchie latinc concurrente, ou cncore dans unc autre
hiérarchie orientale eatholique. Ainsi, la forme rituelle acquicrt-clle unc autonomic par rapport aux
racines eccldsiales profondes*.



146

italo-albanischen Kirche. Nicht in die Kategorie und das Pha&nomen der oben
erwadhnten Unionen fallen die Vorgange bezuglich der gegenwartigen syro-
malabarischen Kirche und ihrer Reform und Unterstellung unter die lateinische
Verwaltung nach der Synode von Diamper (1599). In ihrem Fall sehen wir, dass
Uiber die Ekklesiologie hinaus vielfach auch die kulturelle und politische Situation
hereingespielt hat.

Sicher, es ist wahr, dass der Heilige Stuhl in der ganzen nachtridentinischen
Epoche auch den Prozess von teilweisen Unionen begiinstigte und ermutigte,
indem er ihn betrachtete wie er die Versuche betrachtete, die Protestanten in den
Schol? der katholischen Kirche zurlickzubringen. Wéahrend seit 1573 die
Congregatio de rebus Graecorum bestand, anderte sich ihre Bezeichnung seit
1592 in Congregatio super negotiis sanctaefidei et religionis catholicae, wobei in
inre Kompetenzen auch die Glaubensverbreitung in den heidnischen L&ndern
einbezogen wurde. Spater sehen wir, dass alle Angelegenheiten der orientalischen
Kirchen von der 1622 errichteten Sacra Congregatio de Propaganda Fide
behandelt wurden. Andererseits aber traten - Uber die Arbeit der Missionare
hinaus, die versuchten, einzelne individuelle Konversionen zu erreichen — der
Heilige Stuhl und seine Delegaten (oder entsprechende lokale Reprasentanten der
lateinisch-katholischen Kirche), in Kenntnis der traditionellen hierarchischen
Struktur der orientalischen Kirchen, in Kontakt mit den Reprasentanten dieser
Hierarchie mit dem Versuch, sie zur personlichen Konversion und durch sie zur
Union von ganzen Kirchen, die sie reprasentierten, zu bringen.

Uber die personlichen Konversionen hinaus kénnen wir also von folgenden
Typologien der Unionen sprechen:

a) Die Entscheidung der gesamten (oder fast gesamten) Hierarchie und des
Klerus einer Kirche, die den Entschluss fasst, mit der katholischen Kirche in
Union zu treten. Dies geschah gelegentlich in einer gew6hnlichen Situation, durch
einen regularen Beschluss der Synode, wie das Beispiel der Union von Brest der
Ruthenischen Kirche des polnisch-litauischen Kdnigreiches von 1596 oder die der
Rumaé&nen von Transsilvanien von 1698 zeigt.

b) In anderen Fallen erfolgte die Vereinigung durch die Einsetzung eines
neuen (katholischen) Hierarchen in einem bereits bestehenden Patriarchats-,
Metropolitan- oder Eparchialsitz. Rom legte dabei bei einer solchen Errichtung
einer katholischen Hierarchie grol3en Wert darauf, die Zeit einer Sedisvakanz des
Sitzes zu wahlen, um die katholische Hierarchie als die Fortsetzung der vorher
bestehenden erscheinen zu lassen6é'. Das war etwa der Fall der Ruthenen in

Transkarpatien, in der Eparchic von Mukacevo, aber auch der Syrer, sei es im Fall61

61 Vgl. De VRIES, La S. Scde, 328. Aus diesem Aufsatz haben wir auch viele andere
Beobachtungen und Informationen bezogen.



147

des Patriarchen Andreas Akidjan im Jahre 1662 und noch mehr im Fall von
Michael Giarweh im Jahre 178262, oder auch des chaldaischen Patriarchen

Yuhannan Hormez (Hormizd) im Jahre 1830.

¢) Schlie3lich, im Fall einer umstrittenen Wahl zwischen zwei Kandidaten,
von denen einer sich als katholisch bezeichnete und der andere nicht, erteilte der
Heilige Stuhl die Anerkennung dem Préatendenten, der sich an ihn mit der Bitte um
Anerkennung und Bestatigung gewendet hatte, und I6ste so auf (vom katholischen
Gesichtspunkt aus) rechtméRige Weise den Streitfall. So geschah es 1553 in der
chaldéischen Kirche zu Gunsten von Yuhannan Sulaga und eine ahnliche Situation
sehen wir auch im Fall des mclkitisch-katholischen Patriarchats, das im Jahr 1724
mit der Wahl von Seraphim-Kyril Tanas begann, und auch 1740 bei der Wahl des
katholischen Patriarchen der armenischen Kirche, Abram Ardzivian.

d) Unter den derzeitigen katholischen patriarchalen oder erzbischdéflichen
Kirchen sind wir nur im Fall der koptischen Kirche Zeugen der Schaffung eines
katholischen Patriarchats ex novo von seiten Leos XIlII. im Jahre 1895.

Gegen die katholischen orientalischen Kirchen wird oft die Anklage
vorgebracht, einen Riss in den orthodoxen Kirchen verursacht zu haben, dass mit
ihnen eine doppelte Hierarchie in Konkurrenz zu den orthodoxen Kirchen
geschaffen wurde, dass ihr Entstehen das Resultat eines Prosclytismus sei
(verstanden als gewaltsame oder hinterlistige Handlung gegentuber nicht an der
Union interessierten Personen). Solche - mehr oder weniger schattierten -
Anklagen sind Teil eines bestimmten Typs von Okumenischem newspeek,
respektieren aber nicht immer die historischen Daten. Sicher gilt die Anklage der
Schaffung einer parallelen Hierarchie zum Beispiel nicht fiur die ruthenisch-
ukrainischc Kirche. Es war der Episkopat dieser Kirche, der, in synodaler Weise,
frei entschied, sich der Union anzuschlieBen. Die Freiheit dieser Entscheidung ist
bestétigt durch die Tatsache, dass im letzten Augenblick zwei der Bischéfe ihre
Zustimmung zurtckzogen und ihre Sitze fur ein weiteres Jahrhundert auf3erhalb
der Union mit der katholischen Kirche blieben. Im Fall der Ukraine sehen wir,
dass es gerade der Patriarch von Konstantinopel war, der 24 Jahre danach, im
Jahre 1620, eine parallele Hierarchie schuf, indem er neue Bischéfe ernannte und
ihnen die Titel der Sitze gab, die rechtm&Rig Bischofe innehatten, die sich
entschieden hatten, in Union mit der katholischen Kirche zu treten63. Im Falle

02 Von Michael Giarweh an setzt sich die Linie der syro-katholischen Patriarchen
ununterbrochen fort.

63 Die Weihe der Bischofe erfolgte tatsdchlich am 16. Oktober 1620 durch den Patriarchen von
Jerusalem, Theophanes Ill. in Kiew bei dessen Ruckkehr von Moskau. Der Patriarch von Jerusalem
handelte auf Ersuchen der Kosaken-Fursten aufgrund einer 1618 von Timotheos 11., dem Patriarchen
von Konstantinopel gegebenen Erlaubnis; vgl. M. SMOTRYCKYJ, Verifica niewinnosci, in: Collected
Works, Cambridge, Mass. 1987,280 f



148

einer anderen grof3en orientalischen Kirche, der syro-malabarischen, sehen wir,
dass ihre Situation durch den portugiesischen Kolonialismus und die Institution
des padroado erschwert wurde. Aber auch in diesem Fall kann man nicht von
einem Riss sprechen, der zum Schaden einer orthodoxen Kirche bewerkstelligt
wurde, weil die Reorganisation des Lebens der malabarischen Kirche und auch -
leider - ihre Latinisierung durch die Synode von Diampcr (1599) in einer Epoche
stattfand, als das chaldéischc Patriarchat, von dem Indien abhing von katholischen
Patriarchen geleitet wurde.

Trotz der, was die ckklesiale Situation der einzelnen orientalischen Kirchen
(Kirchen - Riten - Nationen) betrifft, allgemein etwas konfusen Ideen kénnen wir
feststellen, dass von Seiten des Heiligen Stuhls zumindest in den entscheidenden
Momenten der einzelnen Unionen klar deren ekklesialcr Status akzeptiert wurde.
W. de Vries bestéatigt nach einem genauen Studium der Dokumente, dass der
Heilige Stuhl

.bcnche non considcri i patriarcati separati come «Chiese» ncllo stretto senso
teologico della parola e non riconosca ai ioro capi il legittimo poterc di
governare una partc della Chiesa universale, nondimeno sia del parere che
cssi abbiano conscrvato in qualchc maniera, vorremmo dirc «in radice» quel
potere che hanno avuto prima dcllo scisma, e che basti ii ristabilimento della
«communio» con la S. Scde per farlo rivivere*“64.

Tatsachlich anerkannte der Heilige Stuhl die einzelnen Haupter der
getrennten Kirchen nach der Wiederherstellung der communio als rechtméaRige
Hirten ihrer Kirchen, manchmal sogar ohne formale Bestatigung, und ihre Kirchen
als direkte Fortsetzung derer, die vor der Trennung bestanden. Sicher ist wohl, wie
G. de Vries sagt, dass zur Zeit der Unionen des XVI bis zum XVIII Jahrhundert,
in der sich die Mehrheit der gegenwaértigen katholischen orientalischen Kirchen
organisierte, der Heilige Stuhl

.non intendeva mettere una nuova gcrarchia cattolica accanto a quclla
scismatica esistentc, ma voleva soppiantarc questa con la gcrarchia cattolica,
mettendo i patriarchi cattolici alla testa dell’intcro patriarcato. Sotto la guida
della gerarchia il patriarcato finora separato, ristabilendo la «communio» con
Roma doveva - sccondo I’intcnzione di S. Scde - venir risuscitato alla vita di
una autentica Chiesa particolare. Sc questo intenlo non si raggiunsc, non e
colpa della S. Sede. Risulta quindi chiaramente, quanto Roma tenesse alla
continuita col passato®“65.

64 DE VRIES, La S. Scde, 327.
65 Ebd., 330.



149

Aus den Akten der Union und/oder der Bestatigung der Hicrarchen, die die
Union mit der katholischen Kirche schlossen, sehen wir, dass die formellen
Urkunden von ihnen als ,Kirche* sprechen. So wurde im Jahre 1553 der
chaldéische Patriarch Yuhannan Sulaga der ,Ecclesia patriarclialis di Muzal“
vorgesetzt66. Michael Giarweh wurde 1783 ,palriarcha Anliochenus* genannt, der
den Vorsitz in der ,Patriarclialis Ecclesia Antiochena Syrorum®“67 hat; der
gewahlte melkitischc Patriarch Seraphim-Kyril Tanas wurde 1730 bei seiner
Bestéatigung anerkannt als der ,,legitimus Graecorum patriarcha Anliochenus* voll
Freude, dass nach seiner Wahl die ,,venerabiles Antiochenae Ecclesiae reliquie
iampridem consepultae reviviscunt® und dass infolgedessen die Namen der
Patriarchen von Antiochien in den Diptychen der Romischen Kirche wieder
angefuhrt werden kénnen68. Bei der Bestatigung des armenischen Patriarchen
Abram Ardzivian (1742), wollte Papst Benedikt XIV das neue Haupt der
»Ecclesia Patriarchialis Ciliciae nationis praedictae* geben69.

Einige andere orientalische Kirchen, die zur Zeit ihrer Union nicht die
patriarchale oder metropolitanc Struktur hatten, hatten eine institutionale Strecke
zu durchlaufen, die differenziert und gelegentlich mehr komplex war. Wie wir bei
den Ruthcnen in Transkarpatien und bei den Ruthcnen wissen, beanspruchte die
lokale lateinische Hierarchie, trotz der anfanglich uneingeschrénkten
Unterstitzung der Union, in den folgenden Dezennien kraft c. 9 des IV.
Laterankonzils die ruthenischcn oder ruménischen Bischdfe als ihre Ritus-Vikare
zu betrachten. Die unmittelbare Losung dieser Kontroverse bestand in der
papstlichen Ernennung der neuen unierten Bischdfe mit dem Titel eines
Apostolischen Vikars und der Reorganisation der Bischofssitze. Um weitere inter-
ekklesialc (oder inter-rituelle, um den damaligen Jargon zu verwenden)
Streitigkeiten zu vermeiden, wurden die unierten Bischéfe zu Suffragancn des
Primas von Ungarn erklart'0* 61

““ Vgl. W. VAN GULIK, Die Konsistorialakten tber die Begrindung des uniert chaldaischen
Patriarchates von Mosul unter Papst Julius 111, in: Oriens Christianus 4 (1904) 266-267,

61 Vgl. DL MARTINIS, luris Pontificii de Propaganda Lide, pars prima, eomplcctcns Bullas,
Brevia, Acta S.S a Congregationis institutionie ad praesens iuxta temporis seriem disposita .... vol. 1V,
Rom 1891,270.

““ Vgl. MANSI, 46, 189 c 340-341.

M Vgl. DE MARTINIS, luris Pontificii de Propaganda Lide 111 (1890), 84.

U FuUr die Rumanen dauerte dies bis zur Grundung der eigenen Kirchenprovinz mit der Bulle
Ecctesiam Christi Pius IX. vom 26. November 1853. Am 2. September 1937 reorganisierte Papst Pius
Xl. mit dem Dokument Ad ecclesinslici regiminis die griechisch-katholischen Eparchicn in der
Tschechoslowakei, indem er sie dem Primas von Ungarn entzog (der seine Gewalt seit 1918 nicht
mehr ausibte) und sic direkt der Jurisdiktion des Apostolischen Stuhls unterstellte. Dasselbe
Dokument sah die Errichtung einer weiteren Lparchic und die Errichtung einer griechisch-katholischen
Metropolic in der Tschechoslowakei vor. Dieses Projekt wurde allerdings blockiert durch den II.
Weltkrieg und die Nachkriegssituation, die erneut die geographische und politische Landkarte
Zentralcuropas geédndert hatte. Die 1912 errichtete ungarische Eparchic von Hajdudorog ist bis heute
Suffragan des ungarischen Primatialsitz.es von Esztergom — Budapest.



150

2. Einige Bemerkungen zur praestanlia ritus latiiii

In der Literatur, die sich mit den katholischen orientalischen Kirchen
beschaftigt, finden wir zahlreiche Verweise auf den Begriff der praestanlia ritus
latini. Im allgemeinen wird dieser Begriff und diese Haltung mit dem Namen des
Papstes Benedikt XIV.n verbunden und in der Folge mit dem seiner Nachfolger
bis Leo XIIl. Ausdricklich werden zwei Stellen im seinen Urkunden genannt:

- Die Const. Ap. Etsipastoralis vom 26. Mai 1742, 82, n.13:

»Ritus enim latinus propter suam praestantiam, eo quod sit ritus Sanctae
Romanae Ecclesiae omnium Ecclesiarum Matris, et Magistrae, sic supra
Graecum ritum praevalet, maxime in italicis regionibus“

- und die Enzyklika Allatae sunt vom 26 Juni 1755, § 20:

».Gum Latinus Ritus is it, quo utitur Sancta Romana Ecclesia, quae Mater est et
Magistra aliarum Ecclesiarum, reliquis omnibus Ritibus praeferri (lebet*.

Wahrend nun das erste Dokument nur fur die Lage in Italien erlassen wurde,
deklarierte Benedikt X1V, im zweiten die praestanlia des lateinischen Ritus Uber
alle orientalischen Riten. So sehr uns dieser Begriff heute auch sonderbar und
ungerecht scheint, kénnen wir ihn doch als eine vorhersehbare Konsequenz der
Logik der Ekklesiologie betrachten, die sich in den Jahrhunderten, die dem Konzil
von Florenz folgten, entwickelt hatte. Die hier bereits mehrfach erwéhnte
Identifikation des Apostolischen Stuhls mit dem Rdmischen Stuhl und dieser mit
der romischen Kirche und diese mit der lateinischen Kirche und diese wieder mit
der katholischen Kirche muss logischerweise zur Frage nach der juristischen und
ekklesialcn Stellung von Glaubigen fuhren, die, obwohl sie sich als zur
katholischen Kirche gehorend erklarten, nicht dem Ritus der lateinischen Kirche
folgten. Die Antworten, besonders bezuglich der Territorien, in denen nur eine
lateinische Hierarchie existierte, sind folgende: im Mal3e, in dem er keine Gefahr
fir die Seelen schafft und der Einheit nicht schadet, kann ein solcher Ritus
stoleriert” werden und den Orientalen ,gewé&hrt*“ man seine Befolgung nach Art
eines besonderen ,Indults*“72.

Ein anderes Beispiel fur die Grinde, deretwegen man - gemafR einer
weitverbreiteten gesellschaftlichen Meinung - den Vorrang dem lateinischen Ritus
geben misse, finden wir im Territorium des polnisch-litauischen Kénigreiches, In
der spezifischen soziopolitischen Struktur der Res publica, also des polnisch-77

71 Vgl. H.L. HOFFMANN, De Benedicli XIV latinisationibus, in: Ephemer. Juris. Can. 4 (1948)
1 ff; A. PETRANI, An adsit rilus praesiantior, in: Apollinaris 6 (1933) 72-82.
77 Vgl. BENEDIKT XIV., Const. Ap. Etsi pastoralis, IX, n. 1.



151

litauischen Konigreichs, waren die Bischofe auch Senatoren des Reichs. Dieses
Prestiges erfreuten sich aber nur die katholischen (lateinischen) Bischdfe und nicht
die orientalischen Bischofe73. Eine der Forderungen der Union von Brest (Art. 12
mit 33 Punkten) betrafdaher die Zulassung des Metropoliten und der Bischofe der
Mctropolic von Kiew zum Senatorenrang und damit die Gleichstellung mit den
anderen Kkatholischen Bischofen74. Trotz der Union von 1596 wurde diese
Forderung erst 1793 erflllt, nach fast 200 Jahren, kurz vor der Teilung des
polnisch-litauischen Konigreichs.

Viel friher als Benedikt XIV., schon am Ende des XVI. Jahrhunderts, wies
der Kardinal Santoro in seinem Briefan der Erzbischofvon Messina beziiglich der
Ehen zwischen Lateinern und Griechen darauf hin, dass der lateinische Ritus
VSecurior et perfectior sei’5. Alle diese oben genannten Erklarungen und
Wertungen wurden gewdhnlich in Verbindung mit der Frage des Ubertritts von
einem zum anderen Ritus im Bereich der Ehe zum Ausdruck gebracht, In diesen
Fallen begiinstigte man den Ubertritt des orientalischen Teils zum lateinischen
Ritus, besonders, wenn cs sich um die Frau handelte, wahrend der Ubertritt des
lateinischen zum orientalischen Ritus nicht erlaubt wurde.

Ohne noch weiter auf die Frage der praestantia ritus latini einzugehen,
wollen wir auf ein Beispiel hinweisen, wie dieser Begriff, obwohl er schon seit
den Zeiten Leos XIllII. nicht mehr verwendet wurde, vom kanonischen Standpunkt
her gesehen fortfuhr, das Leben der Kirche (in diesem Falle der italo-albanischcn)
sogar bis vor kurzem zu beeinflussen.

Infolge des lateinischen ,H6herwcrtigkcitskomplexcs* hatte Benedikt XIV.,
als er in ,Etsi pastoralis®, soweit es die Italo-Albaner betraf, die Frage der Taufe
und der ihr folgenden Ritus-Zugehoérigkeit der Kinder von Eltern verschiedener
Ritus-Zugehdrigkeit regelte, wie folgt entschieden:

-Nati vero ex patre latino et matre graeca, latinis sunt caercmoniis
baptizandi; prolis enim sequi omnino debet patris ritum. si sit latinus. (8 2 nr.
9) Si vero pater sit graccus et matcr latina, liberum crit eidem patri. ut prolcs.

73 ,,(...] per quando vi sono spesso in una citta due vescovi, uno latino, et I'altro greco, ma il
latino per tutto e di maggiorc auloritd, che non 6 il greco, perche al regno di Poloma tutti li vescovi
latini oltre la dignitd episcopale, et govemo spirituale hanno anco la dignita senatoria, et govemo
temporale dclla Rcpubblica, et sono li primi Senatori del Regno, cosa che non hanno li Vescovi ruteni
[*e]*“. Narratio ma. Caercmon. Mucantii e reccptione Episcoporum Rutheorum Varsaviae per Card.
Legatum Gactano in audientia 27.X.1589, in: A. WELYKYJ, Documenta Unionis Bcrestensis eiusque

auctorum (1590-1600) [in der Folge: DIJB] (Analccta OSBM scries Il, sectio 111), Rom 1970, doc. 243,
377.

74Vvgl. DUB, doc. n. 41,62; n.42,70; n. 61, 111.
75 Vgl. 2.UZEK, Incidenza del Codex Canonum Ecclesiarum Oricnlalium, 284.



152

vcl ritu eracco baptizcrctur, vl ctiam ritu latino. si uxor latina prcvaluerit,
idcst si in gratiam uxoris latinae, consenscrit graccus pater, ut latino rito
baptizetur. (§ 2 nr. 10)*.

Kraft dieser Apostolischen Konstitution, die somit Partikularrecht fur die
Italo-Albaner schuf, konnte auch die im Ritus der Mutter erfolgte Taufe, unter der
Bedingung, dass diese Lateinerin war, als rechtmaflig betrachtet werden. Die
Rechtmé&Rigkeit einer solchen Taufe brachte die Zuschreibung der Kinder zur
Kirche der Mutter mit sich. Trotz der verschiedenen Mentalitat, mit der die inter-
rituellen Verhéaltnisse seit Leo Xlll. behandelt wurden, waren die Nr. 9 und 10 des
8§ 2 der Apostolischen Konstitution Etsi pastoralis fur die Italo-Albaner bis zum
Inkrafttreten des neuen CCEO am 1.10.1991 offiziell nicht aufgehoben worden. Ja
sogar: cs scheint, dass den Italo-Albanern selbst die Dinge ,auch so gut gingen*.
Als 1940 die intcr-eparchialc Synode der Eparchicn von Lungro und Piana degli
Albanesi sowie des Monastcro Esarchico von Santa Maria di Grottaferrata
stattfand, lesen wir in Art. 166 dieser Synode:

»In den Orten mit gemischtem Ritus sollen sich die Pfarrer getreu an die in
Kraft stehenden Bestimmungen fur die Spendung der Taufe an die Italo-
Albaner halten".

Vor dem Il. Vatikanischen Konzil sah der Text des entsprechenden Teils des
orientalischen Codex, der zur Promulgation vorbereitet war, vor, dass ... Si
pareales ad ritus diversos pertineant, proles ritu patris baptizetur", wobei jeder
Hinweis auf Spczialgcsctze (wie in cc. 756, § 2 CIC/1917 ,/iisi aliud iure speciali
cautum sit“ bewul3t unterlassen wurde, um Gesetze mit einer schon obsoleten
Mentalitat zu vermeiden. Aber dieser Kanon des vorbereiteten orientalischen
Codex war nicht promulgiert worden. Im MP Cleri sarctitati (CS) von 1957, c. 6,
§ 1, lesen wir hingegen: ,lInter varios ritus ad il/lum quis pertinet, cuius
caeremoniis legitime baptizatus fiuit". Dadurch blieb fur die Italo-Albaner die
entsprechende ,rechtméaRige Norm von Etsi pastoralis - jedenfalls bis zum
Inkrafttreten des neuen CCEO - in Kraft und die Kinder der Orientalen, die im
Ritus der lateinischen Mutter getauft wurden, wurden rechtmaflig der lateinischen
Kirche zugeschrieben.

Die Idee der praestantia ritus latini bedeutete nun, so wie sie von Benedikt
XIV. gedacht war, Kkeineswegs eine explizite Einladung, den eigenen
orientalischen Ritus zu verlassen und sich mit dem ritus praestantior, also dem
lateinischen Ritus, zu vereinen, und sie schloss auch keinerlei Ermutigung zur
Latinisierung der liturgischen Riten ein. Vielmehr finden wir in der Geschichte
vielfache und ausdrickliche Aufforderungen der Papste an die Orientalen, ihren
eigenen Ritus zu wahren, Verbote des Ubertritts zum lateinischen Ritus ohne die
Erlaubnis des Heiligen Stuhls und Verbote, Latinisicrungcn in den Ritus



153

einzufuihren76. Diesbezuglich ist cs der Mihe wert, eine scharfsinnige Beobach-
tung von |. Zuzek in Erinnerung zu bringen:

»[---] @ ben guardarc Ic cose, la proibizione di diventarc latini si accordava
male con il principio, sostenuto in Occidcnte della «pracstatia ritus latini».
Tale proibizione equivaleva infatti ad una forzata permanenza in un «Ritus»
considerato «minus pracstans». E difficile comprcndcre come non ei si
accorgcssc che il sostenerc tale «praestatia» fosse la pil forte «inductio»,
forinalmentc proibita a passare da rito orientale a quello latino!*“77

Derselbe Autor merkt bei der Behandlung der Frage der praeslantia ritus
latini an, dass ein derartiges Prinzip grundsétzlich zu halten nicht dasselbe sei, wie
es in die Tat bis zu extremen Konsequenzen umzusetzen, was aufRerst verhasst
sein kodnnte. Tatsachlich wurde zum Beispiel bezlglich der Prédzedenz von
Personen verschiedenen hierarchischen. Grades in den offiziellen Dokumenten
jedesmal an das Prinzip erinnert, das spéter auch in c. 37, n. 4 von Cleri sanctitati
aufgenommen wurde: ,,In praecedentia diversitas ritus non attenditur.

Die Autoren, die sich mit dem historischen und ekklcsiologischcn Phanomen
der praeslantia ritus latini beschéftigten, stimmen Uberein in der Meinung, dass
dieser Ansatz die herrschende Mentalitat in der katholischen Kirche praktisch bis
zum Pontifikat Leos XIII. charakterisierte und dass er aufgegeben wurde als Folge
des Apostolischen Schreibens Orientalium dignitas vom 30. November 1894.
Dieses Aufgeben ist nicht in einer ausdriicklichen Form geschehen, aber der
Begriff der praeslantia ritus latini konnte nicht mehr koexistieren mit so lobenden

Ausdricken fur die orientalischen ,Riten*, wie sie in genannten Enzyklika zu
finden sind78.

3. Roémisches Patriarchat und die kirchlichen Provinzen des orientalischen Ritus

Im Folgenden haben wir nicht die Absicht, von neuem die Frage einer
Mdglichkeit der Unterscheidung zwischen der Rolle des Papstes und seinem Titel
als Patriarch des Westens, der heute noch im Annuario Pontificio angefuhrt wird,
aufzuwerfen. Zu diesem Thema ist schon soviel geschrieben und wieder
geschrieben worden?’. Wir beabsichtigen nur auf eine Beobachtung im Annuario

Verschiedene Beispiele fur ein solches Verhallen zitiert z.B. A. PF.TRANI, De relatione
iuridica inter diversos ritus in Ecclesia catholica, Taurini - Romac 1930, 10-35.
77 2u5UEK, Incidenza del Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, 286.
" Vgl. Ebd., 288.
>> Wir kénnen auf wenigstens zwei Publikationen hinweisen, die auch von 2u2EK zitiert
werden (vgl. |. ZUZEK, llie Authority and Jurisdiction in the Oriental Catholic Tradition, in:
Understanding the Eastern Code, [Kanonika 8), Rom 1997, 464): A. GARUTL1, Il Papa, Patriarca
d’Occidcnte? Studio storico dottrinale, (Collcctio Antoniana 2), Bologna 1990 und R. SCH1EFFER,



154

Pontificio hinzuweisen80. Die alteste Ausgabe, die wir finden konnten, ist die von
1864. im Gegensatz zu den anderen, nachfolgenden Ausgaben, versteckt die
Position der orientalischen Kirchen in dieser Ausgabe fur uns - vom
Gesichtspunkt der ekklesiologischen Auffassung her - einige Uberraschungen.
Auf Seite 39 beginnt die Beschreibung der ,Katholischen Hierarchie, angefiihrt in
der Ordnung gemaR den Staaten der verschiedenen Teile des Erdkreises*. Auf
Seite 40, nach der Liste des Heiligen Kollegiums der Kardindle, kommt die Liste
der ,Patriarchate*, aufgefiuhrt in folgender Weise:

LPatriarchate des orientalischen Ritus, mit patriarchaler Jurisdiktion:
Antiochien - Babylonia - Kilikien des lateinischen Ritus: Konstantinopel -
Alexandrien - Antiochien - Jerusalem — Venedig - West-Indien - Lissabon*“.

Wir mussen sagen, dass uns die Ordnung der Présentation im positiven Sinne
Uberrascht In der Tat werden an erster Stelle die ,echten* Patriarchate, also die
orientalischen Patriarchate aufgezahlt, diejenigen die sich auf eine besondere und
wahre, von der obersten Autoritat der Kirche sanktionierte Gewalt berufen
konnen. Fur den lateinischen Ritus werden dann auch die ,Patriarchate mit
orientalischen Titeln aufgezahlt, die l&angst nur Titular-Partriarchate waren. Spéter,
aufS. 111, finden wir eine detailliertere Liste von ,Patriarchalen Sitzen*. Auch in
diesem Fall werden zuerst die die orientalischen Patriarchen angefiihrt und erst auf
Seite 112 finden wir die detaillierte Liste der ,lateinischen Patriarchate*. Diese
Ordnung finden wir nicht in anderen, ahnlichen Editionen, in denen regelmafig
das in Frage stehende Kapitel mit ,lateinische und orientalische Patriarchate*s!

Der Papst als Patriarch von Rom, in: Il Primato dcl Vescovo di Roma nel primo millennio, Vatikan
1991. Die ganze Frage bezuglich der Erwahnung im Annuario Pontilicio wird von GARUTI
zusammengefallt mit den Worten: ,,Al termine di questa riccrca ci si potrebbe chiedere se non fosse
opportuno che non vi figurasse piu“? (a.a.0., 270), wahrend A. de HALLEAUX prazisiert: ,Les
Orientaux considcraient I’cveque de Rome comme le Patriarche de I'Oceident, sans se rendre compte
que sa «patriarcalite» n’y repondait pas & la meme roalite institutionelle que ehez cux* (Revue Theol.
de Louvain23 [1992] 224).

80 Durch lange Zeit erschienen die Orientalen im Annuario Pontificio nicht als eine eigene
Gruppe, ausgenommen die patriarchalen Kirchen, die unter dem Titel ,Patriarcati‘ verzeichnet sind,
einem Titel, in dem allerdings bis heute die alten orientalischen patriarchalen Kirchen seltsamer Weise
mit den lateinischen Titularpatriarchaten vermischt sind. 1944 erschien zum ersten Mal im Annuario
Pontificio das Kapitel | riti nclla Chiesa. Das Kapitel hat zwei Teile: im ersten Teil werden funf
Hauptriten beschrieben (erst seit dem Jahre 1993 werden sie nicht mehr als ,,i riti" sondern als ,le
tradizioni rituali“ bezeichnet), wahrend der zweiten Teil, genannt ,Prospetto della gerarchia cattolica di
riti orientali*, die Liste der betreffenden Kirchen enthéalt.

81 Annuaire Pontifical Catholique (hg. v. A. BATTANDIER), Paris 1898, 69 hat « Patriarcats
latins et orientaux». Dasselbe Buch bringt hingegen in der Aullage von 1930 unter dem Titel
LPatriarcats residenticls et titulaircs* eine Liste der Patriarchale in alphabetischer Form, wobei unter
«R>» gelassen auch u Rome ou Roma, Romana (ltaliana), siege patriarcal d’Occident, primatial,
metropolitain etcathedral » angefuhrt wird (« S.S. Achille Ratti, qui & son clcclion a pris le nom de PIE
Xl. ») Die Publikation Gerarchia cattolica der Poliglotta Vaticana von 1911 zahlt einfach aufS. 109 die



155

betitelt ist. Eine noch interessantere Darstellung finden wir allerdings auf den
Seiten 41 ff.

1S. 411 ROMISCHES PATRIARCHA T
DIOZESEN, DIE UNMITTELBAR DEM 11EILIGEN STUHL UNTERSTELLT SIND
SITZE DES LATEINISCHEN RI TUS
(es folg! die Liste dieser Sitze in Europa, ATrica, Stidamerika, Asien und Ozeanien)

[S. 43] SITZE DES ORIENTALISCHEN RITUS
DES GRIECHISCHEN SLAWISCHEN RUTHENISCIIEN RITUS

RUSSLAND
BISTUMER Chelm und Belzium

KIRCHLICHE PROVINZEN DES LATEINISCHEN RITUS
(es folgt die Liste gemafR den Kontinenten)

[S. 53] KIRCHLICHE PROVINZEN DES ORIENTALISCHEN RITUS
) EUROPA
OSTERREICH (KAISERTUM)

ARMENISCHER RITUS
Lemberg
GRIECHISCH-RUMENISCHER RITUS
Fagaras o Alba lulia - Armenopoli - GroBwardein - Lugos

GRIECHISCH SLAWO-RUTHENISC11ER RI TUS
Lemberg - | lalicz
Kiew und Kamenek - Prizmilia (sic!), Sannocchia und Samboria
- Crisio - F.peries - Munkacs
- Suf3ragane von Esztergom.

ORIENTALISCHE PATRIARCHATE
UNTERSCHIEDEN NACH IHREN NATIONALEN RITEN

Von dieser ganzen Liste Uberrascht uns vor allem die Tendenz, dass die
katholischen Orientalen, die nicht zu einem alten orientalischen Patriarchat
gehéren, und die wir heute als ,unmittelbar dem Heiligen Stuhl unterstellt*
bezeichnen wirden, als integraler Teil des ,Rémischen Patriarchats” betrachtet
werden.* 65

LPatriarcati latini cd oricntali* auf. Dieselbe Angabe finden wir in derselben Publikation von 1919, S.
65.



156

Ich glaube, dass auch diese kleine historische Illustration aus der Zeit Pius’
I1X.82 uns in ausreichender Weise die Art der ekklesiologischen Beziehung zeigt,
die in dieser Zeit gegenuber den katholischen Orientalen herrschte.

IV. Die Suche nach einer neuen Beziehungzu den orientalischen katholischen
Kirchen: von Leo XIlII. zum Il. Vatikanischen Konzil und der CCEO

Die Mentalitat der praestantia ritus latini charakterisierte die Ekklesiologie
der orientalischen katholischen Kirchen praktisch bis zum Pontifikat Papst Leos
XIIl. Die Initiativen dieses Papstes zugunsten des christlichen Orients waren
vielfaltig und resultierten in einer neuen Form der Beziehungen sowohl mit den
orientalischen katholischen Kirchen als auch mit den orientalischen Kirchen, die
nicht in Union mit der katholischen Kirche standen und stehen. Wie wohl bekannt
ist, war einer der groReren Impulse fur das gesteigerte Interesse an den
orientalischen Fragen verbunden mit dem Eucharistischen Kongress, der vom 28.
bis 30 Juni in Jerusalem stattfand. Die Anwesenheit von 17 orientalischen und 11
lateinischen Préalaten sowie verschiedene Begegnungen von diesen mit den
Reprasentanten der orthodoxen Kirchen hatten die Mdglichkeit fur einen
wirklichen intcrekklesialen Dialog gegeben. All das hatte zum Wunsch gefuhrt,
die Erfahrung mit ahnlichen Treffen fortzusetzen. Das Resultat davon war die
Einberufung der C.onferenze patriarcali sullo stato delle Chiese orientali e delle
Adunanze della commissione cardinalizia per promuovere la riunione delle
Chiese dissidenti, die in den Jahren 1894 bis 1902 in Gegenwart von Papst Leo
XIIl. stattfanden. Eine der ersten Frichte dieser Konferenzen war die
Veroffentlichung der Enzyklika Orientalium dignitas vom 30.11.1894. Dieses
Dokument, das primar fur die orientalischen katholischen Kirchen im Orient
bestimmt war (wobei mit diesem Wort ,Orient* der damals politisch dem
ottomanischen Reich unterworfene geographische Orient gemeint war), hat die
katholische Ekklesiologie bezlglich der orientalischen katholischen Kirchen
revolutioniert. Das erste Resultat war die theoretische Wiederherstellung der
»aequalis dignitas* aller Riten. Spéater hat dann notwendigerweise dieser neue
ekklcsiologische Ansatz seinen Ausdruck auch in anderen ekklesialen Initiativen
und schlief3lich in der kanonischen Auspragung finden.*

*2 Wie erinnern Uberdies daran, daR es gerade dieser Papst war, der das Bewultsein hatte vom
notwendigen Unterschied zwischen der apostolischen Methode und den Problemen Heidenmissionen
einerseits und den Beziehungen mit den christlichen Orientalen andererseits. Deshalb Ubertrug Leo
XIIl. mit der Apostolischen Konstitution Romani Pontificis vom 6. Janner 1862 die Behandlung der
orientalischen Angelegenheiten einer besonderen Sektion der Propaganda Fide-Kongregation, der sog.
.Sectio pro negotiis ritus orientaiis®“. Vgl. SACRA CONGREGAZIONE PER LE CHIESE
ORIENTALLI, Oriente cattolico. Cenni storici e statistiche, Vatikan J1974, 12.



157

Unter den ekklcsialen Initiativen sei in erster Linie die Errichtung einer
eigenen Kongregation fur die Behandlung der Angelegenheiten der orientalischen
Kirchen genannt. Die Tatsache, dass die Angelegenheiten der Orientalen seit 1862
in einer besonderen Sektion Pro negatiis ritus orientalis innerhalb der Propaganda
Fide-Kongregation behandelt wurden, fuhrte zum Vorurteil, dass die Orientalen
nur ein Anhangsel zu dieser fur die Missionen bestimmten Kongregation sei,
»atquae adeo Catholici Orientales latinis subiecti videbantur et quasi inf3delibus
haereticisque Occidentis exaequati“83.* Aus diesen Grinden errichtete Papst
Benedikt XV. am 1. Mai 1917 mit dem Motu proprio Dei Providentis eine eigene
S. Congregatio pro Ecclesia Oriental**. Vereinfacht kbnnen wir sagen, dass der
Fortschritt dabei nicht nur administrativ und pastoral war, sondern auch
terminologisch und im Grunde vor allem ekklesiologisch: die Orientalen wurden
jetzt nicht mehr wahrgenommen nur als Griechen, Armenier, Jakobiten, Ruthenen
und so weiter, und nicht einmal als Angehdrige eines ,Ritus®, sondern als zu einer
orientalischen Kirche gehérend. Um der Wahrheit die Ehre zu geben, missen wir
allerdings sagen, dass die begriffiche Gleichsetzung zwischen ,Kirche* und
~Ritus* weiterhin gelegentlich auch nach der Errichtung dieser Kongregation
vorkam (und noch immer vorkommt), aber gewdhnlich handelt es sich nunmehr
nur um eine Frage der Gewohnheit und des eingebirgerten Sprachgebrauchs, In
den Handbichern des Kirchenrechts machte man jedenfalls jetzt eine klare
Unterscheidung zwischen Ritus im liturgischen Sinne und Ritus als Bezeichnung
einer Kirche:

a[---] ritus secundum suum plcnum conccptum iuridicum definiri potest
Ecclesia determinata, quatenus peculiaribus regitur legibus et usibus, non
solummodo quoad liturgiac formam sed etiamvero quoad hierarchicam
constitutionem, regimen, atquae disciplinam*gs.

Die terminologische Ungenauigkeit im Namen der Kongregation — cs
existiert ja in diesem Zusammenhang keine ,orientalische Kirche*, sondern nur
verschiedene orientalische Kirchen - wurde korrigiert mit der Apostolischen
Konstitution Pauls VI. Regimini Ecclesiae universae vom 15. August 1967. Durch
dieses Dokument wurde der Name der Kongregation fur die Ostkirche geéndert in
Sacra Congregatio pro Ecclesiis orientalibus. Immerhin hatte bereits Benedikt
XV. bei der Errichtung der Kongregation ftr die Ostkirche ausdriucklich auf die
aequalitas hingewiesen:

-E ccteris autem licet confidere iam non forc qui Latinos in suspicioncm
Orientalibus adducant, cum vel ex hac re sit manifestum, in Ecclesia Icsu

PIUS XI., Molu proprio Sancta Dei Ecclesia, 25. 111 1938, in: AAS 30 (1938) 156.
BENEDIKT XV., Motu proprio Dei providentis, in: AAS 9 (1917) 529-531.
85 H.J. CICOGNANI, Commentarium ad librum primiim Codicis Juris Canonici, Rom 1939, 12f.



158

Cristi, ut qua non latina sit, non graeca, non slavonica, sed catholica, nullum
inter eius filos intercedere discrimcn, eosquc, sivc latinos, sivc graecos, sive
slavos, sivc aliarum nationum, omnes apud hanc Apostolicam Sedcm
eundem locum obtinerc*“8e.

Unter dem kanonischen Gesichtspunkt kdnnen wir nun im Leben der
katholischen Kirche in der Zeit zwischen den beiden Weltkriegen ein erneutes
Interesse fur das Recht fcststcllcn. Die Promulgation des C1C/1917 hatte in der
katholischen Kirche eine neue Situation und unwillentlich in einem gewissen Sinn
auch ein neue ,Scheidelinie* zwischen der lateinischen Kirche und den
katholischen orientalischen Kirchen geschaffen. Wie Zuzek bemerkt, hob gerade
die Promulgation des CIC/1917 ,die heikle Situation im kanonischen Sinn mehr
hervor, in der sich die orientalischen Kirchen damals befanden, die gleichsam
vergesslich gegenuber dem eigenen gemeinsamen kanonischen Erbgut [...]
Anstrengungen machten, jeweils einen eigenen, vom Heiligen Stuhl approbierten
Codex zu haben87.

Wenige Jahre spater hielt es Papst Pius XIl. fur gegeben, dass eine
Kodifikation des orientalischen Kirchcnrcchts nicht nur eine notwendige, sondern
sogar eine dringende Angelegenheit war. Die Arbeiten begannen 1929 und 1935
war man mittels verschiedener Vorbereitungskommissioneng8 bei der Errichtung
der Pontificia Commissione per la redazione del Codice di diritto canonico
angclangt. Aus unserer heutigen Perspektive kdnnen wir nur die immense Arbeit
bewundern, die von den verschiedenen Kommissionen im Bereich der
Vorbereitung des gemeinsamen orientalischen Codex geleistet wurde — Sammlung
der Quellen des orientalischen Rechts, die vorbereitenden Studien, Konsultationen
in groBem Umfang mit der orientalischen Hierarchie usw. Heute kdnnten wir
natdrlich auch verschiedene Mangel in dieser ungeheuren Arbeit finden, wie zum
Beispiel eine exzessive Inspiration am CIC/1917; die Tendenz, einige
latinisierende Praktiken, die in den vorhergehenden Jahrhunderten in das Leben
der orientalischen Kirchen eingefiihrt worden waren, zu bestétigen und so weiter.
Zugleich missen wir aber zugestchen, dass diese titanische Anstrengung motiviert
war von den besten Absichten im Geist wahrer Liebe und Respekts fur die
orientalischen katholischen Kirchen.

In der Zeit nach dem II. Weltkrieg kam es zur Publikation von vier Motu
proprio Pius' XIl. mit Teilen des schon vorbereiteten Codex. Auf die
Herausforderungen der modernen Welt, die zwischen den Gefahren ideologischer,
kultureller und 6konomischer ZusammenstoRe schwankt, und den Aussichten fir

16 BENEDIKT XV., Motu proprio Dci providentis, in: AAS 9 (1917) 530.
81 IOIEK, incidcnza del Codex Canonum Ecclesiaruin Oricntalium, 292.
88 VVgl. Ebd.



159

Zusammenarbeit und globale Kooperation, antwortete die Kirche schlieRlich, mit
prophetischer Vision und zugleich verwurzelt in der Tradition, mit dem Il
Vatikanischen Konzil.

Die Welt verandert sich rasch auch far den christlichen Orient. Die
massenhafte Migration von christlichen Orientalen in den Westen, zuerst aus den
Landern, die unter ein kommunistisches Regime gefallen waren, dann aus jenen
des Nahen und Mittleren Orients, andert die Physiognomie der orientalischen
katholischen Kirchen und stellt auch die Lateiner vor die Notwendigkeit, von
neuem die ckklesiologischc und juristische Wahrnehmung der orientalischen
christlichen Kirchen zu uberarbeiten. Diese Wahrnehmung muss jetzt auch eine
andere neue Dimension des Lebens der Kirche berticksichtigen, die 6kumenische.

Aber das ist nicht mehr Geschichte, das ist Teil unserer Zeit, unserer eigenen
Geschichte, unserer Erfahrungen und unserer Erwartungen. Um vorwarts gehen
koénnen, ist cs aber gut, auch den bereits zuriickgclegtcn Weg zu kennen - sei es,
um die Dinge um zu lernen, die man nachvoilzichen muss, sei c¢s, um etwaige
Fehler der Vergangenheit zu vermeiden.V.

V. AbschlieRende Bemerkungen

In diesem Vortrag wurde versucht, einen kleinen Beitrag zum besseren
Verstandnis der verschiedenen Etappen der Entwicklung der Ekklesiologie der
orientalischen katholischen Kirchen und den Reflex einer solchen auf die Sphare
des Rechts zu leisten. Sicher kénnte jeder hier behandelte Aspekt vervollstandigt
l_J_nd vertieft werden. Hier haben wir versucht, wenigstens einen historischen
Uberblick zu geben, indem wir die einzelnen Etappen der Entwicklung der
orientalischen katholischen Kirchen und deren Wahrnehmung im ekklesiolo-
gischcn und kanonischen Bereich der katholischen Kirche rekapitulierten.
Naturlich riskiert man in der Darbietung einer Synthese, einige Punkte und
Aspekte zum Nachteil von anderen in den Mittelpunkt zu stellen. Aber manchmal
ist es notig, auch mit einer gewissen Willkur auszuwéahlen. So haben wir aufgrund
der uns zur Verfugung stehenden Zeit nicht im Detail die Ereignisse und
Entwicklungen der neueren Zeit behandelt, ndmlich eben den Prozess der ersten
orientalischen Kodifikation und vor allem die Arbeit, die zur Erneuerung durch
das Il. Vatikanische Konzil und in der Folge auch des CCEO fiihrte. Diese
Themen sind ohnehin in etwa anderweits schon behandelt worden und fordern
Uiberdies eine eigene Studie. Darum soll auch diese ,Schlussbcmcerkung® als
Einladung fur einen neuen Anfang dienen.



160

SJUNITAS” AND ,VARIETAS ECCLESIARUM”.
A VITAL AND RESPLENDENT FORCE, SAFEGUARDED IN CCEO BY THE
RELATION ,IlUS COMMUNE” - ,IUS PARTICULARE”

Sr. Maria-lonela Crislescu, Bucharest/Rome

Introduction

In his ,Riflessioni circa la costituzionc apostolica ‘Sacri canoncs’’, |. ZuZek
underlincd thc fact that the ,Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium’! can be
charactcrized by three key-words: ,unitas”, ,varietas”, ,novitas”2

a) ,,Unilas” ofthc fundamental patrimony
b) ,,Varietas” ofthe sui iuris Churchcs
c) ,.Novitas” ofthc Vatican Il

Pope Paul VI stated on thc occasion of thc formal inauguration of the
PCCICOR that thc new oriental codiflcation should bc carricd out according to thc
mind of the Council Fathers (,secundum mentem Palrum Concilii”’) and thc
genuine oriental traditions3. This ,mens Patrum Concilii” represents thc new
ecclcsiology of the Sccond Vatican Council, enunciated in its fundamental
documents among which: thc Dogmatic Constitution on thc Church ,Lumen
gentium”4, and the two dccrccs, ,Orientalium Ecclcsiarum” and ,Unitatis
redintegratio”. One ofthe essential principlcs emphasized by thc Council is that of
the Church as ,,communio”5; this principle rcplaced the previous juridical

1 Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, auctoritate IOANNIS PAULI PP. Il promulgatus,
Typis Polygloltis Vaticanis 1990, in: AAS 82 (1990) 1033-1363 [licnccforth Codex Canonum
Ecclcsiarum Orientalium = CCEO].

31. ZUZEK, Riflessioni circa la costituzionc apostolica ‘Sacri canoncs’ (18 ottobre 1990), in:
Understanding thc Eastem Code (Kanonika t. 8), Roma 1997, 153. The same Zu2ck analyses thc
intcrrelation between the three key-words as follows: ,Unila, sc non & tra diversi, che cosa e? Nella
Chiesa voluta da Cristo l'unité c tra diversi ‘uniti ncllo Spirito Santo da una stessa fede, dagli stessi
sacramenti e da uno stesso govemo' (OE 2). La 'varietas' delle ‘Ecclcsiac sui iuris’ tra Ic quali
‘mirabilis viget communio’ nci tre clementi fondamentali dclincali dal Concilio c or ora menzionati
(fede, sacramenti, govemo) rende evidente la natura dell’unita della Chiesa che abbraccia ogni cultura,
ogni popolo, ogni lingua. E’proprio vero che questa 'varietas in Ecclesia nedum eiusdem noceat
unitati, eam potius declaret™ (ivi): IDEM, Presentazione del Codex canonum Ecclesiarum orientalium,
in: ibidem, 125.

3 Nuntia | (1975) 6-7: ,[...] secundum mentem Patrum Concilii Vaticani |l atque germanam
orientalem traditionem”.

4 CONCII.IUM OECUMENICUM VATICANUM I1, Lumen gentium, Constitutio dogmatica de
Ecclesia, 21 nov. 1964, in: AAS 57 (1965) 5-71. [Henceforth Lumen gentium = LG]; IDEM,
Orientalium Ecclcsiarum, Decretum de Ecclesiis Oricntalibus Catholicis, 21 nov. 1964: AAS 57 (1965)
76-89 [henceforth Orientalium. Ecclcsiarum = OE]; IDEM, Unitatis redintegratio, Decretum de
Oecumcnismo, 21 nov. 1964: AAS 57 (1965) 90-1 12 (henceforth Unitatis rcdintegratio= UR],

5 E. CORECCO, Il diritto della Chiesa (AMATECA t. 12), Milano 1995, 35.



161

ecclesiology of the Church as a ,socictas perfecta” with the ‘ecclesiology of
communion’ realized at three levcls: ,communio fidelium”, ,communio
hierachica" and ,communio Ecclcsiarum”. The conccpt in itself is not a mere
vague affectivity, but an organic rcality with a clear juridical and constitutional
valence which could be synthesized in the so called ,communio Ecclesiac et
Ecclesiarum”. The principle has its ,locus theologicus” primarily in LG 23,1,
where the conciliar Fathcrs define the relation between the Universal Church and
the particular Churchcs stating that ,,it is in thcsc and formed out of them that the
unique Catholic Church exists”6. ,Communio Ecclcsiarum” refers to the
relationship among different particular Churchcs united under the supreme
authority of the Roman Pontiff. The Universal Church is therefore a ,corpus
Ecclesiarum” (LG 23), a body of the Churchcs which, though diversified, are in
ccclesiastical communion with each other (LG 13). Without entering into the
complex rcality of the Church as communion (it would overpass our task hcre),
we specify that in the documents of the Second Vatican Council the term
‘particular Church’ is used in various senses: as ‘diocescs’ (cf. LG 23, 27; CD 11);
as ‘churchcs or rites’ (cf. LG 13, 23; OE 2,3,4); as new Christian communities in
mission arcas (,Ad gentes” 19-21).

According to ,Orientaliuni Ecclcsiarum” 2-4 the holy Catholic Church,
which is the Mystical Body of Christ, is a communion of the particular Churchcs
of the East and of the West; between these Churches there is such a wondcrful
communion that this variety does not diminish the Church's unity, rather serves to
emphasize it, therefore, the tradition of each particular church or rite shouldl

1 LG 23: ,in quibus et ex quibus una ct unica ccclesia catholica exsistit"; cf. CORRCCO, Il
diritto della Chiesa, 35: ,Nell’accczione cattolica comunione significa due cose di grandc iniportanza
non solo per il dirilto costituzionalc della Chiesa, ma anche per tutto il diritto canonico: livello
slrutturalc (ossia della ‘communio Ecclcsiarum') vige nella Chiesa una reciproca immanenza fra
I’'universale cd il particolare; a livello antropologico (ossia della ‘communio fidelium®) si regislra pure
un'atialoga immancnz.a reciproca fra il corpo mistico della Chiesa cd il fedelc cristiano. L’identita
metafisica e giuridica di questo ultimo e data dal fatto che ‘in forza del battesimo I'uomo c stato
radicato strutturalmentc, e non solo dal prolilo etico, nel Cristo. 11 cristiano rappresenta il Cristo poicha
in lui e presente tutto il Cristo con il suo Corpo mistico. Il cristiano non pud essere concepito come una
entitd individuale contiapposta a quella collcttiva, ma come soggctlo al quale tutta la comunita dei
cristiani 6 misteriosamente, ma realmente, immanente"; cf. G. GHIRLANDA, Communio
ccclesialis/ecclcsiastica/hicrarchica, in: C. CORAS SALVADOR - V. DF. ’AOLIS - G. GHIRLANDA
(cd.), Nuovo Dizionario di Diritto canonico (1993) 210-211: ,La comunione dei fedeli (‘communio
fidelium’), fondata nel battesimo, sotto I’impulso dcllo Spirito Santo, ha una rclazione diretta con
I'eucaristia, la partccipazione alla quale conducc alla comunione con Cristo e con la Trinita (tJR 2b,
m5°; AG 39° LG 3, 7b) ... Qucsta comunione spirituale fondata sul battesimo, costituisce
l'uguaglianza fra lutli i fedeli nella dignitéd e ncll'agire (LG 32) ... nci doveri e nei diritti comuni (...).
l-a natura stessa della Chiesa, per analogia col mistero del Verbo incarnato (I,G 8°), richicdc che la
comunione non sia solo una realta spirituale e invisibile, ma anche coiporea e visibile. (...). La
comunione ccclesiastica vige tra tutti i battezzati nella Chiesa Cattolica o in essa ricevuti, che sono
congiunti con Cristo dai vincoli della professionc di fede, dei sacramenti c del regime ccclesiastico (LG
U, 14, 15; OR 4, 30; UR 3e, 4d, 17b, 18...). Di consegucnza la comunione ecclesiastica vige tra le
Chiese partieolari e tra qucsie e Roma, c di per se e manifcsta dalla concelebrazione eucaristica (...).
lat comunione gerarchica c relemcnto costitutivo della comunione ccclesiastica o cattolica e in genere
della piena realizzazione della Chiesa come comunione”.



162

remain whole and cntirc. Again, wc entrist the long ‘itcr' of this terminology to
the many specific studics, here wc just mention that thc tcrm ,Ecclesia particularis
scu ritus” of ,,Orientalium Ecclesiarum” 2, was substitutcd in CCEO by a proper
juridical tcrm ,Ecclesia sui iuris” (cf. CCEO c. 27)1

The previously key-words: ,unitas”, ,varietas”, ,novitas” are the expression
of the new eccleosiology of Vatican 11, therefore, when wc treat about thc
.varietas Ecclesiarum” of the ,una, sancta, catholica et apostolica Ecclesia", we
should have present in mind that the Latin Church is also part ofthis ,varietas"”, as
a Church ,sui iuris”s whosc discipline is regulated by thc ,Codex luris Canonici",
whcrcas the discipline of the Catholic Oriental ,sui iuris” Churchcs is regulated by
thc ,Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium” which presents itself as thc codc
ofa ,varietas Ecclesiarum", consequently, by its very naturc it cannot but contain
thc common law of thc rcspcctive Churchcs, leaving aniple space to the inferiorl

1 CI. NEDUNGATT, Churchcs ‘sui iuris’ and Ritcs (cc.27-41), in: IDEM (cd.), A Guide lo the
Eastcni Code: A Commcntary on the Code of Cannons of the Eastem Churches, Pontificio Istituto
Orientale, Ronia 2002, 111: ,The Word ‘rite’ is polyvalent and has been used in about 35 senscs. But it
is not used to signify ‘Church’ in Eastem ccclcsiology. The Orthodox never use the word ‘rite’ as a
synonym of'Church’. Bcforc Patin ccclcsiology came to conccive ofthe Church as a communion of
Churches, and as a way ofavoiding to have to speak ofthe Eastem Catholic Churchcs in thc plural, thc
tcrm ‘rite’ was used to express the plurality of the 'uniate’ Churches in their diversity.. 'Ums 'rite’
came to have chiefly any or all of thc following three mcanings: 1) liturgical rite; 2) a complex of
liturgy, theology, spirituality, canonical discipline, and customs; 3) communitics of Christian laithful
wvith proper hierarchy which were in full communion with the See of Rome but retained their own
‘rite' in senscs 1 and 2. It was in all tliese three senses and without precisely defining the concept, that
‘rite’ was used in CS as well as the Second Vatican Council. What CS cc. 1-15 (Titulus I: 'Eastem
Ritcs') dealt with, but without delining the tcrm, is now treated by CCEO in Title 2 ‘Churchcs 'sui
iuris' and ritcs’, where these two terms are clearly defined, distinguished, and dealt with in two
chaptcrs. CCEO deftnes rite in sensc 2, avoiding its use in sensc 1 and 3. In the sense of liturgical
action or ceremony, 'rite' is avoidcd in CCEO except in one well cstablish solitary case, 'ritus saccr'
(sacred rite), which is part of thc marriagc form (CCEO c. 828, CA 85). And in thc sense of'Church’
thc tcrm ‘rite’ is not used at all in CCEO. Positivcly, 'rite' is a heritagc that belongs to and ollen
distinguishes Churches 'sui iuris' (...). Ritcs do not exist by themselvcs: a rite is the rite ofa Church
‘sui iuris', and as a whole the riles are ‘the heritagc of the Church of Christ’ (CCEO c. 39). In other
words, rite is some thing that belongs to and distinguishes a Community of persons (Church). As lllings
are of and for persons, so are ritcs of and for Churchcs. This canonical concept of rite is to be
distinguished from the liturgical concept ofrite. The latter concept denotes certain actions or gesturcs
coupled with prayers that make up a unit in worship. In the former concept, liturgy is but one ofthe
four constitulive elements of rite”; cf. D. SALACHAS, Istituzioni di dirilto canonico delle chicse
cattoliche oricntali, Edizioni Dchoniane, Roma 1993, 66-67.

* J. ABBASS, CCEO and CIC: A Comparativc Study, in: NEDUNGATT, A Guide to the
Eastem Code, 886: ,Bcsidcs the Eastem canons which explicitly namc thc Latin Church, others
expressly affect the Latin Church as a ‘Church sui iuris'. The words used in the nine canons mentioned
above to include the Latin Church, 'Ecclesiae sui iuris, etiam F.cclcsiac latinae' (‘to/ofa Church sui
iuris, even the Latin Church’, already imply that thc Latin Church is one ofthe Churches 'sui iuris'. As
well, CIC c. 111 § 2, which speaks ofbaptism in the Latin Church or another ritual Church 'sui iuris'
implicitly identifies thc Latin Church as one ofthc Churches ‘sui iuris'. The expression '‘Church(cs) sui
iuris- appears 243 times in CCEO, but not always does it implicitly affect the latin Church”.



163

legislators for the particular law of thc samc Churches'. The two codcs also
manifest thc equal dignity ofthese Churches.

Yet, before analysing the intcrdependence between the ,unitas” and
.varietas”, 1. iuick carefully stressed that important as it may bc, the whole
~Corpus luris Canonici” (CIC, CCEO and ,Pastor bonus”) is not of a primary
importance for thc Church, that is, it remains just a ,particular expression” of thc
one LAW given by her Founder ,mandatum novum diligendi sicut ipsc Christus
dilexit nos” (lo. 13, 34)"™. They rernain simple and humble instruments in the
Service of thc ,salus animarum” for the accomplishment in thc Church of thc
necessary ,tranquillitas ordinis” ofthe Messianic people redeemed by Christ.

Wec could therefore say that the above key-vvords of thc Code are in the
Service ofthc same ,salus animarum” and synthesize and recall thc biblical image
used by Leo XIlII in the ,Orientalium dignitas" while citing the Psalm 44, 10.14-
15: ,regina in vestitu dcaurato circumdata varietate”*“, a quotation used also by
the same Zuéek when underlying thc fact that one speaks about the ,una, sancta,
catholica et apostolica Ecclesia” which shincs likc a ,regina in vestitu dcaurato
circumdata varietate” with her Churches ,;sui iuris”, among which, as already said,
thc Latin Church is also included.

I. Terminological aspects

Kceping this in mind, it has to bc specified that thc word ,unitas” refers, on
the onc hand, to the ,una, sancta, catholica ct apostolica Ecclesia” and, on the
other hand, to the ,unitas” of thc fundamental disciplinary patrimony of the
Oriental Churches represented by the ,Sacri canones”, which constitutcs thc
primary source for every canonical legislation of thc Oriental Catholic Churches
and also the ,ius vigens” ofthc Orthodox Churches, apart from any considcration
concerning the relative usc of ,oikonomia” in applying thc ,Sacri canones” today
in thesc Churchesl2. It also refers to the ,unitas” achieved by the CCEO as ,,Codex
communis"” for all the Catholic Oriental Churches apart from a few canons (9),
wherc cxplicit refcrcnce is niade to thc Latin Church as well. This is an example
of interrclation, thc two normatives, the Oriental and thc Latinll ones remaining* 1

y Cf . SZAI30, Ancora sulla sfera dell’autonomia disciplinarc delP’Ecclesia sui iuris’, in: Folia
Canonica 6 (2003) 157.
2u2.UK, Ritlessioni circa la costituzionc apostolica, 152.
1 LEO PP. XIll, Litt..ap. Orientalium dignitas, de diseiplina Orientalium conservanda ct tuenda,
30 nov. 1894, prooem, in: Enchiridion delle enciclichc, ed. by E. LORA - R. SIMIONATI, EDH 1997,
3/1960; I. 2UZEK, Incidenza del Codex Canonum Ecclesiamm Orientalium nella storia moderna della
Chiesa universale, in: IDEM, Understanding the Eastern Code, 318: ,,L.’incipit della lettera apostolica
di Leone XIII Orientalium dignitas Ecclesiarum, non deve lar concludere che a quel tempo, quando si
parlava di mvarietas rituum’, gia si intendessc la evarietas Ecclesiarum'. Si pud ritenere invcce con
certezza che con la parola ‘Ecclesiarum' si volevano inlendcre le singolc diocesi”.
2u2EK, Ritlessioni circa la costituzionc apostolica, 154.
13 Codex luris Canonici, in: AAS 75 (1983) 1-301 lhenceforth Codex luris Canonici = CIC];



164

distinct bodies of Icgislation as c. | of thc CICl4 Bates and as well c¢. | of the
CCEO's.

Whereas the term ,varietas” exprcsses:

- thc way in which the same ancient common patrimony was organically
integratcd in the culture ofthc various oriental Churches and, hcre again, the same
Zuzek, speaking about the magnificent inculturadon of cach rite exprcsses this
reality in a very mctaphorical way: the vital force ofthe oriental rites consists in
their bcing able to bccome heart and soul with the rcspective people and nation, so
that the minimal affront to that rite is a wound to that heart16.17

- the various juridical typcs of Eastcrn ,sui iuris” Churches invited to provide in
thc best possible way to the ,salus animarum” with a renewcd canonical discipline
considcring the traditions of their own rite but also thc dircctives of thc Sccond
Vatican Council; this ,varietas" is evident in the ,iura particularia” of thcse ,sui
iuris” Churches which, according to the ,mens legislatoris” evident in the
apostolic const. ,Sacri canoncs™ , wcrc supposcd to be claborated as soon as
possible (,quam cclcrrimc™)18, kccping in mind the respcctive traditions, thus
stressing the fact that the unity of the Church and the ,in unum conspirans
varietas” (LG 23) rcprcsent her vital force and thc elcments that give her
splendourl9.

- thc ample spacc Icft by ,ius commune” to ,ius particulare” (according to the
statistics in ,,CCEO thc term ius particulare is uscd 178 timcs, in 159 Canons’)20.

- thc use of flexible expressions or terms: like ,law” (,ius”, e.g. CCEO c. 276 § 1)
without any spccification; ,unlcss it is cstablishcd otherwisc” (,,nisi aliud constat”,
e.g. CCEO c. 28 § 2). ,Unless exprcssly provided otherwisc” (,,nisi alitcr cxpressc
cavctur”, e.g. CCEO c. 241).

11 CIC, c. 1.: ,The canons ofthis Code concem only the Latin Church”.

15 CCF.O, c 1.: ,The canons ofthis Code concem all and only thc Rastern Catholic Churches,
unless, with rcgard to rclations with the Latin Church, it is exprcssly established otherwisc.”

16 |. 2U2EK, Prescntazione dcl <«Codex canonum Ecclesiarum oricntalium», in: IDEM,
Understanding the Eastcrn Code, 121.

17 IOANNES PAULUS II, ,Const. ap. ‘Sacri canoncs’ qua Codex canonum ecclcsiarum
oricntalium promulgatur”, 18 octobris 1990, in: AAS 82 (1990) 1033-1044. For the English translation
see: JOHN PAUL Il, Apostolic Constitution ‘Sacri canoncs’, in: Code of Canons of the Rastern
Churches: Latin — English Edition, New English Translation with an Index by I. 2uzck, Preparcd under
the auspices ofthe Canon | .aw Society of America, Theological Publications in India, Bungalore 2003,
XXi-XXViii.

Ibidem. xxiv.

19 Cf. ZUZEK, Rillessioni circa la costituzione apostolica, 157.

20 Cf. K. IBHARANIKIJLANGARA, Particular Law of The Rastern Catholic Churches
(Maronite Rite Series |. 4), Saint Maron Publications. New York 1996, 39; Consult espccially I.
2UZEK, Index Analyticus Codicis Canonum Ecclesiarum Oricntalium (Kanonika t. 2), Roma 1992.



165

1t is not our purpose to display hcre all the possiblc meanings and
connotations of the term ,varietas” yet, for a good understanding of its
importance, one should keep present a fcvv distinctions and spccifications: The
.varietas Ecclcsiarum” is a new phrase coincd by the Vatican Il while speaking
about the patriarchal Churches which, even though characterised by a proper
patrimony, safeguard the unity ofthe faith, they are ,in unum conspirans”, that is
in the unique faith and the unique divinc Constitution ofthe Universal Church:

It has come about through divinc providencc that, in the course of time,
different Churches, set up in various places by the Apostles and their
successors, joined together in a multiplicity and organically united groups
which, whilst safeguarding the unity of the faith and the unique divine
structurc of the universal Church, have their own discipline, enjoy their own
liturgical usagc and inherit a theological and spiritual patrimony. [...] This
multiplicity of local Churches, unified in a common effort, shows all the
more resplendently the catholicity ofthe undividcd Church™21

~0ricntalium Ecclcsiarum” 2 while speaking about the ,varietas” of the
Particular Churches or Ritcs, States that between these Churches ,there is such a
wonderful communion that this variety, so far from diminishing the ChurclTs
unity, rather serves to emphasize it. For the Catholic Church wishes the tradition
of each particular church or rite to remain whole and entire and it likewise wishes
to adapt its own way of lifc to the needs of different times and places”.

Along the centuries the debates and the documcnts of the Church makc
referencc to a fourfold division of the ,varietas: ,varietas rituum liturgicorum?”,
Jvarietas disciplinac”, ,varietas rituum”, already mcaning eparchy, and the
Jvarietas Ecclesiarum sui iuris”22. The first one had been always acceptcd, the

21 LG 23. Eor the terms ,rite” and ,particular Church” consult also D. SALACHAS, Istituzioni
Ui diritto canonico delle chicsc cattoliche orientali, Edizioni Dehonianc, Roma 1993, 62-63: ,La
I’ontificia Commissione per la revisione del Codice di diritto canonico orientale (PCCICOR) ha
lungamentc discusso sulla questione della nozionc e dei tennini di Chiesa particolare e di Rito, usati
nel decrelo OE. Nel frattempo, il nuovo codice della Chiesa latina (CIC) ha usato I'csprcssione ‘Chicsc
panicolari’ per indicare le diocesi, chiamatc nel diritto orientale eparchie. Intimi, il can. 368 CIC
prescrive che 'le Chiese particolari, nelle quali e dalle quali sussiste la sola e unica Chiesa cattolica,
sono innanzitulto le diocesi ...” Il CCEO tenta di risolvcrc definitivamente la questione della nozione e
tenninologia in merito. Nel can. 177, § 1 del CCLO, l'eparchia e chiamata ‘Chiesa particolare nella
quéle veramentc c presente ['inest’] ¢ Opera la Chiesa di Cristo, una, santa, cattolica e apostolica’, ossia
la 'Hcclcsia universa’. 11 CCEO chiarna queste varic Chiese col nome di 'Ecclesiae sui iuris’, cioe
‘Chiese di diritto proprio’, in quanto si reggono secondo uno statuto speciale loro proprio ... Con
‘luesta denominazione, il CCEO moditica la tenninologia del deereto conciliare OE, ossia di “Chiese
panicolari o riti’. La locuzione ‘sui iuri’'s non t nuova, ma e stata ripresa da un canone tratto dalle parti
del Codice orientale promulgato da PIO XIlI, c preeisamente dal can. 303, § 1° del MP ‘Postquam
Apostolicis Littcri’s, ma invece di 'Ecclesia sui iuris’ si parlava di “Ritus sui iuris’, ossia si attribuiva
lo stato giuridico di ‘sui iuris’ a un rito, come se il rito fisse un entc giuridico, cié che non e esatto".

22 Cf. 2U2EK, Incidettza del Codex Canonum Ecclesiarum Oricntalium, 314; ibidem, 318-319:
»L’equiparazione tra le “Ecclesiae’, cioe le diocesi 'ritus latini’ e le “Ecclesiae’, cioe le diocesi ‘ritus
orientalis’, e evidente, e la linca generale e chiara: liell'unica Chiesa di Cristo ci sono diocesi di rito



166

second one had caused strong dcbatcs especially at the First Vatican Council, as
for thc other two wc have lo mention that only in the 20lh Century the ,rites” came
to be considered equivalent to ,Churches” and only with thc Vatican Il the
Lvarietas”, in the sense of ,varietas Ecclesiarum”, Starts getting a clcar shape. Yet,
canonically speaking, the conccpt is clearly defined only in the CCEO where the
Church ‘sui iuris’ is defined in c. 27 as being ,a community of the Christian
faithful, which is joined togelher by a hierarchy according to the norms of law and
which is expressly or tacitly recognized as ‘sui iuris’ by the supremc authority of
the Church”, whereas the rite ,is a liturgical, theological, spiritual and disciplinary
heritage, differentiated by the culturc and the circumstances of the history of
pcople, which is expressed by each Church ,sui iuris” in its own manner of living
the faith” (CCEO c. 28). The ,varietas rituum liturgicorum” had always been
accepted, whereas the ,varietas disciplinae canonicac” had been only toleratcd and
considered even suspect to a cerlain extent, conscquently every effort was done to
~emancipate” it with Latin norms and thc various ,iura particularia” ofthe synods
celcbratcd aftcr the First Vatican Council manifest thesc ,efforts”.

Thcerefore, we are trying, in a selective way, and entrusting everything to the
blessed and glorious Thcotokos, omnipresent in the cult of thc Orientais - to
reflect over the identity ofthc people of God as rcsplendcnt in this dichotomy and
in the relation ,ius commune”/*ius particulare” in CCEO which manifests the

symbiosis ,unitas”/’varietas” that charactcrizes the new normative radically based
on the ancient disciplinary patrimony as c. 22i ©f CCEO States:

The canons of the Code, in which the ancient law of the Eastern Churches
has been mostly reccivcd or adapted, are to be assessed chicfly by that law. The
basis for this reflection are: a) ,Orientalium Ecclcsiarum”, b) thc principle of
subsidiarity, c) the Apostolic Constitution ,,Sacri canones”, d) the ,ordo iuridicus”
of the Oriental Churches starting_ from the first millennium to the present
normative which, according to |. Zuzck represents the ,rcestablishmcnt of the
‘Codex communis’ ofthe Catholic Oriental Churches”24.

lalino, che possono essere raggruppatc sotto un noine collcttivo, e cioe “Ecclesia latina', e ci sono
diocesi di vari rili orientali, ehe possono essere cornprese sotto un’unica denominazione, e cioe
‘Ecclesia orientalis’. Per quest’ullime 6 stata istituita la ‘sacra Congregatiopro Ecclesia orientali’ ... In
questa prospettiva si spiega comc mai, nella codificazione canonica orientale iniziata ncl 1929, ci si sia
potuti occupare del ,,Codex sacrorum canonuin Ecclesiac Orientalis™.

23See G. NEDUNGATT, Ancient Law in CCEO: ITic Interpretation of Canon 2, in: H. ZAPP -
A. WEISS - S. KOKTA (ed.), lus Canonicum in Oriente et Occidente. Festschrift fur Carl Gerold Furst
zum 70. Geburtstag, Frankftirt/Main, 2002; D. SALACHAS - L. SABBARESE, Codificazione latina e
orientale e canoni preliminari (Studia Canonica t. 48), Cilla del Vaticano 2003.

21 ZUZEK, Incidenza del Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, 266: ,ll tennine
‘ristabilimcnlo’ nel nostro contcsto, e stato scelto dopo lunga meditazione, come il pil adatto ad
esprimere la mia convinzione che con la promulgazione del ‘Codex Canonum Ecclesiarum
Orientalium’, si c completato, dopo diversi secoli di un progressivo sradicamento delle Chicse orientali
cattoliche dalle proprie origini, un sostanziale ritonio alla situazione canonica del primo millennio, nel
quéle le Chiese d’Oriente prosperavano in modo, sotto vari aspetti, mirabile in un ‘ordo iuridicus’



167

Il. ,, Orientalium Ecclesiarum"

The OE 2 and 5 stress clcarly thc fact that ,history, tradition and very many
ecclesiastical institutions give clear cvidence of the great debts ovved to the
Eastern Churches by thc Universal Church” (OF, 5), thereforc, the ecclesiastical
and thc spiritual heritage of thc Eastern Churches has to be viewed as the heritage
of the whole Church of Christ. Consequently, thc Council insists on the
preservation of thc spiritual heritage of thesc Churches, praiscs and appreciatcs it
and ,solemnly declarcs that the Churches of the East likc those of thc West have
the right and duty to govern thcmselves according to their own and special
disciplines. For thesc are guaranteed for by ancient tradition, and seem to bc better
suited to the customs of their faithful and to the good of their souls2523 his right
and duty are undcrlined, on thc one hand, by the praxis ofthe Isl millcnnium, (hat
is, thc convocation, in some Churches of particular synods for special matlers
conccrning only their inner proper disciplinc (e.g., thc Synods of410, 420, 424 of
the Persian Church) and, on thc other hand, by an already existing common and
uniform juridical discipline26 that we try to present further on. This juridical

disciplinc has becn translatcd and became part of the Western canonical
collections and in the 12lh Century it was to bc found in the ,Decretum Gratiani”.
The dynamic27 ofthe development of the juridical disciplinc in the East and West
is very complex and overpasscs the aim of this paper yet, it has to be mentioned,
for thc sake of clarity of the rclationship ,unitas”/“varictas” that simultaneously to
the common disciplinc a double ,jius particularc” was taking shape, that is both in
the Orient and in the Occidcnt and that the Oriental canonical discipline kept on

basalo sulla osservanza dei 'sacri canones’ ehe, per usare Ic parolc di Giovanni Paolo Il, costituivano
’veluti Codicem pro Omnibus Ecclesiis orientalibus’.

23 CONCII.IUM OEGUMENICUM VATICANUM I, Orientalium Ecclesiarum, Decretum de
Ecclesiis Orientalibus Catholicis, 21 nov. 1964, in: Enchiridion Vaticanum V 1/461; English edition:
A. FLANNERY (cd.), Vatican Council II: The Conciliar and post conciliar Documcnts, new revised
edition 1992, Norlhport/Ncw York, 1992,443.

X It is known that the normative of the first two ecumenical councils (Nicea | of 325 and
Constaminople | of381) had been and conlinuc to be accepled by all Christian Churches (Eastern and
Western, Catholics and Orthodox) and the most important particular synods, called also ,ancient
synods" cclebratcd up to 451 in the Orient had also becn accepted by thc Eastem and the Western
Churches: cf. S. MUDRY - D. CECCARELLI MOROLLI, Introduzionc allo Studio storico-giuridico
dellc fonti dcl Diritto canonico orientale, Roma 1994,34.

271 Cf. C. KOROLEVSKI, Introduzionc agli studi storici dellc fonti, in: SACRA
CONGREGAZIONE ORIENTALE, Codificazione Canonica Orientale. Fase. VIII: Studi storici sulle
fonti dcl Diritto canonico orientale, Tipografia Poliglotta Vaticana 1932, 10: ,In quella cpoca remota si
aveva gid un diritto particolare, rappresentato, per limitarci alFOriente, dai Ire primi sinodi dclla
Chiesa Persiana [...] Ncll’intervallo degli scismi nestoriano, monofisita e monotelita, e anchc dopo
fino a qucllo di Ccrulario (1054), la Chiesa ha continuato a legiferare nei Concili Ecumenici, tenutisi, e
vero, tutti in Oriente, ma le cui decisioni, tradotte in latino e da Dionisio I’Esiguo (ca. 536) e dal
famoso Anastasio il Bibliolccario (ca. 817/879), lanno partc dclle collezioni canonichc dell’Occidente,
e nel scc. Xl entrano in quelle di Graziano. In modo parallelo a questo diritto generale c comunc della
Chiesa, veniva delincandosi un doppio diritto particolare, costituito in Occidente, specialmente dalle
decretali dei Romano Pontefici, e dalle decine dei vari concili particolari; in Oriente, dal cclebre
Concilio Trullano o Quinisesto (691), dalle leggi imperiali e dai rescritti patriarcali”.



favouring morc and more the particular law, whereas the Western onc avaiied
itself of the Dccrctals and tended to give common norms to the entire Christianity
by promoting Ecumenical Councils cven after the Second Council of Nicea, by
virtuc of the Petrine Primate28. To this, one has to add an important general norm

of Pope Benedict XIV who, in his Apostolic Constitution ,Etsi pastoralis” § 9,5
(26 May 1742)29 tlearly specificd that the norms of the Apostolic See generally
apply to the Latin faithful, and in four cases they apply also to the Oriental ones:
a) in matters of faith and morals, b) in matters of ,jus divinum™, c) in matters
where specific refcrcnce is made to the Orientais, d) when granting favours that
arc not contrary to the Eastcrn rites ., The last clause points to the conccrn ofthe
Church (OE 2) and of the lawgiver (cc. 39-41) to preserve intact the proper traits
of the heritage of the Eastcrn Churchcs” and their proper ,vultus”. We cannot
ponder over and analyse the debates concerning this, but for a profound rcflection
c. 1492 and its ,fontes iuris”3l is highly indicativc and can enlighten also the

present topic:

CCEO, c. 1492: ,Laws issued by the supreme authority ofthe Church, which
do not expressly indicate the passive subject, affect the Christian Faithful of
the Eastcrn Churches only insofar as they conccrn matters of faith or morals
or dcclarations of divine law, explicitiy specified questions regarding these

28 Cf. MUDRY - CECCARELLI MOROLL1, Introduzionc allo sludio storico-giuridico, 35.

29 BENEDICTUS HP. XIV, Const. Etsi pastoralis pro Italo-Graecis, 26 Maii 1747, in: CIC
Fontes |, 749.

3" Cf. V. DE PAOLIS, Laws, customs, Administrative Acts (cc.1488-1539), in: G.
NEDUNGATT (ed.), A Guide to the Eastem Code: A Commentary on the Code of Canons of the
Eastem Churchcs, Rome 2002, 814; G. NEDUNGATT, Normac indolisjuridicae ad tenorem c. 1492
CCEO applicandae, in: Periodica 86 (1997) 477-491; SACRA CONGREGAZIONE ORIENTALE,
Codificazionc Canonica Orientale: Fase. X: Disciplina Bizantina, ROMFNI: Tcsti di diritto particolare
dei Romeni, Tipografia Poliglotta Vaticana, 1933, 5: ,Ella (la sacra Congregazione) non ignora ehe
secondo la decretalc d'Innocenzo I1ll nel Concilio Lateranense IV Licet Graecos, e secondo la
spiegazionc datane in una Congregazione di teologi tenuta nel 1631 dinnanzi al Card. Pomphili, la
miglior parte dei dottori, non escluso lo stesso Lambertini (Bcnedctto X1V) e di sentimento che nelle
costituzioni apostoliche non s'intendano compresi gli oricntali se non nei tre seguenti casi: 1. Nei punti
di lede e dottrina cattolica: 2. Dovc la materia stessa dimostra la comprensione, in quanto non e una
legge soltanto ecclcsiastica, ma una dichiarazione della legge divina e naturale; 3. Quando benche si
tratti di ordinazioni disciplinari, gli orientali vi siano esprcssamenle nominati. Questa dottrina di
teologi e canonisti non e stata tinora sanzionata dalla S. Sede; e certo perd ehe gli orientali ab
immemorabili ritengono qual sentenza teoretica e pratica di non essere compresi nelle costituzioni
disciplinari se non nel modo predetto e che questa loro persuasione non fu mai eondannata dalla S.
Sede”.

51 Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, auctoritate IOANN1S PAULI PP. Il promulgatus
Fontium annotatione auctus, Libreria Editiicc Vaticana, Citta dei Vaticano 1995, c. 1492: ,Lat. IV, 4; S.C.de
Prop. Fide,4 iun. 1631; 7 iun. 1639, 1; S.C.S.Off, 13 iun.1710; Benedictus XIV, const. Etsi pastoralis, 26 mai
1742, § 1X, V; ep. encycl. Allatae sunt, 26 iul. 1755, § 44; all. Quadraginta, 27 mar. 1757, ,Audistis”; litt-
encycl. (ad Del. Ap. Pro Oriente), 8 nov. 1882; litt, encycl. 6 aug. 1885; dccr. 18 aug. 1893, ,Licet”. *Syn.
Armen., a. 1911, 146.



169

Christian faithful, or concern favours which contain nothing contrary to thc
Eastem ritcs"32

HI. ,, Unitas’V'Varietas" in the Guidelines ofthe Code

The samc relationship is strongly cmphasi/cd by the guidelines3” of thc
oriental codification that were supposed to answer thc various objcctions raised
and clarify thc basic principlcs of thc new Code: The Guidelines answered in thc
first place an objection that had becn raised in sonic quarters against a common
code for thc Oriental Churches: tlicse Churchcs have their ovn traditions and
particular law, which risk being levelled down in a bid for a common code. Whilc
this objection stressed the diversity, it overlookcd the unity. The Guidelines
therefore started by stressing that ,thc legal heritagc of the Oriental Churches is to
a great extent founded on thc samc ancient canons that are to bc met with in
almost all Oriental canonical collections”. Whilc thc differenccs ought not to bc
ovcrlooked, unilateral stress on them would dim out the unity of thc Church and
pave the way for division. Moreover, thc expericnce gained from CICO is on the
whole positive and undcrscore thc benefits of having a common code. And this is
sanctioncd by thc Sccond Vatican Council, which in its decrcc on thc Eastern

2 ,Lcgcs a suprema auctorilalo Bcclecsiac latae, in quibus subiectum passivum expresse non
indicatur, chrislilklelcs Ecclesiarum oricntalium respiciunt lantunimodo, quantenus de rebus tldci vel
morum aut de declaralione legis divinae agitur vel explicite de eisdem Christilidelibus in his legibus
disponitur aut de favotabilibus agitur, quae nihil ritibus orientalibus contrarium contincnl”.

>> Nuntia 3 (1976) 18: ,1) The legal heritage of the Oriental Churches is lo a great extent
founded on thc samc ancient canons that are to bc met with in almost all Oriental canonical collections
and on common traditions: this is apparent from the collections thcmsclves, which ollen contain laws
°l idcntical tenor. These canons and tlicse traditions provido a common basis for a single code
applicable lo all the Oriental Churches. 2) However there is tio denying that differenccs exist among
’hc various Oriental Churches even in disciplinary norms. These are differenccs that have come about
in the course ofcenturies for historical cause and ‘ob diversitatem quoque ingenii et vitae conditionum’
CuUnitatis redintegratio, n.14) and that could today even give rise to dilTiculties and to a Situation
opposed to the movement towards that unity to which the world and all thc Churches are tending and in
"hich all Catholics should be deeply involved. 3) The expericnce gained from thc application of thc
four Motu Proprio, by which Pius XIlI promulgated pari of the Oriental Code, bas shown that thc
Institution of a single code for all Orientais is, on the whole, to the advanlage of all thc Churches. 4)
Ilhelnstitution ofa single code for all the Oriental Churches is not prejudicial to thc ecclcsiastical
Patrimony ofthe Churches concemcd: on the contrary', with a single code this patrimony would find a
clearer formulation and a stronger safeguard. 'l he Decrec ‘Oricntalium Ecclesiarum' of the Sccond
Vatican Council, which guarantees both rights and the duty of these Churches to govem themselvcs
according to dieir own panicular discipline, at the same time lays down common and general norms for
all the Churches, as did the ancient Oriental Synods, and could well be taken as an example for an
eventual common, codificd legislation. The diversity' of socio-cultural conditions under which thc
Oriental Churches live does not call for the elaboration of different Codes but rather for the timely
esaggiomamento” ofa single code which would take due aceount ofthese conditions™.



170

Catholic Churches has laid down ,common and general norms for all the
Churches”34.

This quotation speaks for itselfand undcrlines the Commission’s concern for
Lunilas/varietas” from the very beginning of the oriental codification, a goal
reachcd also by other requested ,,qualitics” (to be oriental in character, ecumenical
in concern, juridical in nature, pastorally useful35), but cspecially through the
application of the principle of subsidiarity, charactcristic of the new code which,
according to the guidclincs, ,should limit itselflo the codification ofthe discipline
common to all of the Oriental Churches, leaving to the competent authoritics of
these Churches the powers to regulate by particular law all other matters not
reserved to the Moly Sec36. That was to bc accomplishcd whether by explicit
rcfcrence to such law, or with the many omissions of norms which had been in
force up to now or were contained in thosc parts of the Eastcrn Code which had
beeil finalized but not yct promulgated"7. The sphere ofthe application was by far
larger then the amplc space of the 'ius particulare’ of each ,sui iuris” Church,
sincc ,this principle covers every type of ,ius particulare”, ranging from the law
of the cparchy to that of an individual rcligious community or of an association or
to the legitimatc internal rules of a seminary, a faculty of higher studies and so
on”3it

With this clarification, it’s obvious the rolc ofthe ,jius commune” (CCEO) to
safeguard and protect, by proper norms, the ,jius particulare”, and by doing so to
indicate the ,path to follow to the Synods of the Patriarchal Churches, to the
~consilia Hierarcharum”, in as much as they have legislative power, to each
Bishop who cstablishcs the ,ius particulare eparchialc” or to whomever eise
sharing in the legislative power ofthe Church”37. The insistencc on the application
of this principle, on the onc hand, docs not deny the ,univcrsality” ofthe Code, on
the other hand it emphasizes and safeguards the spcciflcity of the canonical
institutions of the Christian East wherc, between the eparchial Bishop and the
Roman Pontiff, both of divine institution, there are other intermediary Organs,
which iure canonico supremae ccclcsiac auctoritatis participcs sunt"40. This
rcfcrence is to the patriarchal Churches, the highest grade of the Eastcrn Catholic
Churches ,sui iuris" divided into: a) Patriarchal Churches (CCEO cc.55-105), b)
Major Archicpiscopal Churches (CCEO cc. 151-154), c) Metropolitan Churches
»Sui iuris” (CCEO cc. 155-173) and d) Other ,sui iuris” Churches. This fourfold* 56 57

74 G. NEDUNGATT, The Spirit of ihc Hastem Code, Centre for Indian and Intcr-Religious
Studies, Rome 1993, 39.

*? Ibidem.

56 Nuntia 30(1990)53.

571. 2u2EK, Particular Law, in: J. CHIRAMEI. - K. BIARANIKUI.ANGARA (ed.), The Code
of Canons of The Eastem Churches: A Study and Interpretation, St. Thomas Academy for Research
Publications, Alwaye (India) 1992, 44.

J* Ibidem.

w Ibidem.

40 IOANNES PAULUS PP. I, ,Sacri canones”, in: EV 12/517.



171

division manifests thc ,proprius vultus” of every ,sui iuris” Oriental Church,
sanctioned by canon law, their autonomous Status and the full communion with
the Roman Pontiff who, presiding ovcr the whole assembly of charity, safeguards
thc legitimate ,varictas” and watches that individuality serves thc ,unitas" rathcr
than producing any harm4l. The safeguarding of this legitimate ,varietas”,
presupposed new laws for the protection ofthe rites which had to be in conformity
with the ultimate goal of thc Church, the ,salus animarum”, coherent and in
agreement with sound tradition42. Analysing thc new Code, it’s obvious the
application ofthe principlc of subsidiarity, relevant in the various recourscs to the
»ius particulare” and also in the great number of omissions of preceding norms,
whether those ofthc 1948 C1CO and ofthe four ,Motu proprio”, on thc grounds
that those norms did not belong to the disciplinary patrimony of all thc Eastern
Churchcs and that thc ,ius particulare” could enact laws for such matters keeping
present thc specificity ofthe rcspcctive tradition and ofthe respcctive nation. One
example would be relevant for the demonstration.

The canons in thc chaptcr ,De Divina Eucharistia” (cc. 698-717), cspccially
c. 706, is indicativc for thc special importancc and respect granted to the ,ius
particulare" that safeguards all traditions. The ,Schema Codicis luris Canonici
Orientalis” of 1986, still contained the spccification that to thc wine ,modica aqua
misccnda cst”, as it was required of all Eastern Churches sincc a long time. The
Phrase was omitted in 1989 at thc Suggestion of a member of thc Commission.
The opinion of this member was acceptcd also ,,on thc basis of the rccent revision
of thc Armcnian liturgy, put into practicc in thc Divine liturgy celebratcd in the

basilica of Santa Maria in Trastevere, on November 21, 1987, in which 'pure
wine’ was used”43.

It is not our task to present a dctailcd analysis of this principle and of its
importancc for the rclation ,unitas”/”varietas” and yet, for concluding, some
comparative remarks with the CIC 1983 arc ncccssary. The principle of
subsidiarity is a characteristic notc also of the CIC, leaving large spacc to the
Episcopal Conferences to regulate certain matters44, However, there arc also
authoritative authors who considcr that this principlc is inadequate to properly
define thc relationship of ,communion”, that is the mutual immanence,
sacramental and ecclcsiological, both of thc universal Church and ofthe particular

11 Cf. ibidem, 518.

4: Cf ibidem.

43 Nuntia 28 (1989) 90, c. 703 § 1: ,Si sopprima 'a cui modica acqua misccnda esf. Sembra che
1 uso di mescolare acqua al vino non abbia oggi un significalo dottrinale, comc nei secoli passati (1
niembro). R. Si accelta anche sulla base della reccntc revisionc dclla liturgia armena, messa in pratica
nclla Divina Liturgia celebrata nella basilica di Santa Maria in Trastevere il 21 nov. 1987, nclla quéle
s> ¢ usato ‘il vino puro’”.

44 Consult the Collection: J.T. MARTIN DE AGAR, Legislazione delle Conferenzc cpiscopali
komplementére al CIC, Milano 1990.



172

Church, of the universal canon law and of thc particular onc45. E. Corecco, for
instance, whilc analysing the relation ,ius universale”/““ius particulare” admits that
the Latin tradition has always privileged the universal law to the detriment of the
particular law, since the idea of a ,socictas perfecta” specific to the Tridentine
ecclesiology has influenced also thc new Latin codification in spile of thc evident
achieved cpislemological turning pointd6. For a proper comprehension of the
relation ,ius universale”/”ius particulare” one should analysc the relation
~Ecclesia univcrsalis/Ecclesia particularis” and also the two fundamental conciliar
texts, that is: ,Christus Dominus” 8 and ,Lumen gentium” 27,1 whcre a turning
point is obvious as regards the above mentioned Tridentine tradition47.

With these few remarks we concludc by saying that CIC, although leaving
ample spacc to the Episcopal Conferences on thc basis of the new ecclesiology
according to which the Bishop governs his eparchy ,ut vicarius et legatus Christi”
(CCEO c. 178) and not as a simple ,Scdis apostolicae dclcgates”, preserves and
stresses thc homogeneity of thc Latin Church and does not put forward the
problem of thc ,varietas” like the CCEO which common to twenty-one ,sui iuris”
Churchcs, must evidently safeguard ,in unum conspirans varietas indivisae
Ecclcsiac” (LG 23), whcrcas fundamental homogeneity is restricted to what arc
,ad commune omnium Ecclesiarum  orientalium bonum  nccessaria
considerantur”48. In other words, the Code ofthe Latin Church does not posc the
guestion of thc above mentioned ,varietas” in contrast to thc stress on
homogeneity. In fact, the lattcr includcs not only laws which - in spitc of thc
declaration ofthc Code to contain laws concerning ,unam Ecclcsiam latinam” —,
are common to all thc Churchcs ,tum Oricntis tum Occidentis” (,Orientalium

4SCf. E. CORECCO, lus universale - lus particulare, in: lus in vita et in missione Ecclesiae.
Acta symposii intcrnationalis luris Canonici occorrcntc X Anniversario promulgationis Codicis luris
Canonici diebus 19-24 aprilis 1993 in civitatc vaticana celebrati, Citta dcl Vaticano 1994, 561:
LAffrontare questo problema usando le catcgoric politiche, costituzionali ¢ sociologiclic, come quclla
della centralizzazione e decentralizzazione dcl potcrc, sarebbe metodologicamente sbagliato, cosi come
sarebbe inadegualo Ihr ricorso al principio della sussidiarieta, diventato di moda. Qucste categorie sono
incapaci di definite il rapporto di comunionc, vale a dire <li immanenza rcciproca, sacramentale ed
ccclecsiologica, sia della Chiesa universale c particolarc, sia dcl diritto canonico universale e
particolarc".

40 Ibidem, 562: ,La tradizione latina che ha privilegiato la Chiesa universale, ha condizionato
inevitabilmentc anchc le codificazioni del 1917 e dcl 1983, potenziando, sia pure in misura diversa, il
diritto universale a scapito di quello parlicolare. In clTctti, I'idea giusnaturalistica della ‘socictas
perfecta’, che ha dominato I’ecclesiologia post-tridcnlina, facendo prevalcre nella legislazione e nella
scicnza canonica il metodo giuridico su quello tcologico, ha csteso la sua ombra anche sulla
codificazionc dcl 1983, continuando a fa prcvalere, di fatto, il criterio tipicamente giuridico
dcirimporlanza prevalente del diritto universale su quello particolare [...] Il diritto universale i
prevalente anchc ncl nuovo codice, bcnche la svolta epistemologica in csso avvenuta sia evidente”.

47 Ibidem, 563: ,,E’ noto che il Concilio, cotl la constatazione dcl n, 8a, in cui si ticonosce
implicitamente che il potere di giurisdizione ordinario, proprio cd immediato del vcscovo, secondo le
funzioni legislative, giudiziarie e amminislirative, appartiene al vescovo ex iure divino, ha capovolto la
situazionc rispetto al Tridentino, per il quéle il vescovo era da considerarsi solo tamquam Scdis
apostolicae delegatus”.

4" Cf 2UZEK, Particular Law, 48.



173

Ecclesiarum”, no. 3), but also laws which bclong lo thc sole disciplinary
patrimony of the Latin Church. Both these laws, although so different among
themselves, are callcd in thc Code of the Latin Church univcrsals, and this could
bc explained. Nevertheless, as regards the ,mens” of thc Orientais, strictly
speaking, only the former kind of laws are truly such49.

IV. ,,Unitas"/"Varielas" and llie Aposlolic Constitution ,,Sacri canones"

The Apostolic Constitution ,Sacri canones” defines the sacred canons,
aecording to the definition given by the seventh ecumenical council of Nicea as
sthose that have beeri put forth by the divine Apostles, as tradition has it, and by
thc six holy and universal synods and local councils” as well as by our ,holy
Fathers”50. Morcover thc sacrcd canons represent a notable constitucnt part of the
heritagc ofthese Churches originated in thc five vcncrable traditions: Alexandrian,
Antiochene, Armenian, Chaldcan and Constantinopolitan (cf. CCEO, c. 28).

»It was through fidelity to this sacred heritagc of ccclcsiastical discipline that
the particular appcarancc of the East was preserved in spite of so many dirc
sufferings and hardships which the Eastcrn Churches have endured both in

ancicnt times and rccently; and this was of coursc, not without great benefit
to souls” (AAS 66 [1974] 245)"5L

Scvcral times in the Constitution thc relation ,unitas”/”’varictas” is undcrlined and
the vitality ofthe Church, which is never aging, is emphasised:

1) When stressing thc importancc of the ap. letter ,Oricntalium dignitas” on thc
rccognition of thc Eastcrn rites: ,Whcn our prcdccessor, Leo Xll, declared at thc
end of the nineteenth Century that ,thc legally approved diversity of thc Eastcrn
liturgical forms and discipline” is ,an Ornament for thc wholc Church and a
confirmation of the divine unity of the Catholic faith", he considered that this
diversity was that to which ,nothing eise is possibly morc wondcrful in illustrating
thc note of catholicity of the Church of God" (Leo XIllIl, ap. letter ,Oricntalium
dignitas”, 30 Nov. 1894, prooem.)52.

2) When stressing thc importancc of thc principlc ofthc Church as ,communion”,
fundamental for the new ccclesiology of Vatican Il: thc voice of the Fathers
proclaimed ,the same thing, that the ‘diversity of thc Churches united together
demonstrates in a very clcar fashion the catholicity of thc undivided Church™ 11

49 lbidem.

IOANNHS PAULUS II. ,Sacri canones ", XxXi.
11 Ibidem, xxii.
5’ Ibidem, xxiii.



174

(const. ,Lumen Gentium”, 23), and ‘in no way harms thc Church’s unity, but
rather declares it” ( decr. ,Orientalium Ecclesiarum’”, n. 2)53.

3) In thc considerations on thc new Code which has ,to be asscsscd most of all
according to the ancient law of the Eastern Churches. At the same time we are
clcarly conscious both of the unity and diversity harmonizing to the same end and
coalescing, so that ‘the vitality of the wholc Church never appears to be aging.
Shc Stands out even more wondrously as the Bride of Christ, whom the wisdom of
the holy Fathers recognized as being foreshadowed in the prophecy of David:
~The queen Stands at your right hand, arrayed in apparel embroidered in gold” (Ps.
44; Leo XIlIl, ap. letter ,,Orientalium dignitas™, 30 Nov. 1894, prooem.)54.

4) When stressing thc constant will of the Roman Pontiffs to promulgate two
Codes: one for the Latin Church and another one for the Eastern Churches. , This
demonstrates very clearly that they wanted to preserve that which in God’s
providence had taken place in thc Church: that the Church, gathered by thc one
Spirit breathes, as it were, with thc two lungs of East and West, and bums with the
love of Christ, having one heart, as it were, with two ventricles”55.

5) In thc firm intention of the supremc legislator regarding thc faithful
preservation and accurate observancc of all of the Eastern rites derived from the
above mentioned five traditions, expressed in the Code again and again with their
own norms’’56.

6) In the various forms of thc hierarehical Constitution of the Eastern Churches,
among which the patriarchal Churches are pre-eminent. The specificity of every
Eastern Church has been sanctioncd by thc law, their autonomous Status, ,as well
as their full communion with thc Roman Pontiff who, presiding over thc wholc
asscmbly of charity, safeguards legitimate diversity and, at the same time, keeps
watch that individuality serves unity rather than harming it” (cf. ,Lumen
gentium”, n. 13)57.

7) In the insistcncc on the elaboration, as soon as possible, ofthe ,ius particulare”

of these Churches, keeping in mind the traditions of their rite and also the
directives ofthe Second Vatican Council58.

8) In the consideration that ,by the publication of this Code, thc canonical
ordering ofthe whole Church is thus at length complcted, following as it does the

Ibidem.
54 Ibidem.
55 Ibidem, xxxiv.
56 Ibidem.
57 Ibidem.
58 CI', ibidem.



175

.Code of Canon Law” of thc Latin Church, promulgated in 1983 and the
‘Apostolic Constitution on the Roman Curia’ of 1988, vvhich is added to both
Codes as thc primary instrumcnt of the Roman Pontiff for ‘the communion that
binds togcthcr, as it were, the wholc Church” (ap. const. ,Pastor bonus”, n. 2)59.

These considcrations arc indicativc of the relation ,unitas”/”varietas”, a
relation clcarly manifcstcd in thc norms of the Code, all thc more so in a global
Vision of thc ,ordo iuridicus” ofthe Eastern Churches from thc Ist millennium up
to the present normative.

V. ,,Ordo iuridicus" ofthc Oriental Catholic Churches

Even beforc the ,,Codex luris Canonici Orientalis” (C1CO) and the ,Codex
Canonum Ecclesiarum Orientalium” thc Oriental Catholic Churches had their
,ordo iuridicus” based on the observancc of the ,Sacri canoncs” which, to usc thc
words of John Paul Il would constitutc a unique ,corpus legum ccclesiasticarum”
confinned as a codc for all the Oriental Churches by c. 2 of thc Trullan Council
(691) and by c. | of thc Sccond Council of Nicea (787). The oriental juridical
collections feit the cffcct of thc various controvcrsies of the Isl millennium which
determined their specific character60.

Anyway, up to the Council of Chalccdon, one could improperly speak of a
pre-Chalcedon ,codc”, in the sense that thc Church already had the canonical
discipline of thc Nicea | (325), Constantinople 1 (381), Ephesus (431), as well as
the ,canons” (better said the moral-canonical norms) of somc of thc Fathers and of
the particular synods. Yet, already with the Council of Nicea I, according to somc
rcscarch, a well-establishcd normative imposed itsclf as one could conclude after
an accuratc analysis ofthe terminology, as |I. Zuzek States and demonstrates6l. For
instance, several times, in the already existing normative, referencc is made to:

~antigua consuetudo” (c. 6)

Jregula” (cc. 9, 15, 18) and ,ccclesiastica regula” (cc. 2, 6, 10, 16)
.canoncs” (c. 9)
Jex antiqua” (c. 13)

”? Ibidem, xxv.

“¢ Cf. SALACHAS - SABBARESE, Codificazione latina e orientale, 33: ,Nei canoni si omette
'utto quelle che e universale, romano e si accctta il famoso canone 28 del Concilio di Calcedonia:
alTermare il primato di giurisdizionc in Oriente alla pari del Romano I’ontcfice; le lettere dei Romani
pontefici sono sostituite dai scritti patristici: I'unico ad essere accettato fu S. Cipriano, pereile’
antipapista. Si tralasciano i canoni delle collezioni Occidentali a causa del problcma del canone 28 di
Calcedonia: in Oriente il primato del Romano Pontefice viene spiegato non sul fondamento del

mandato di Cristo a Pietro ma sulla considerazionc di Roma capitale politica d’Occidente”.
M Cf. ZUZEK, Incidenza del Codex Canonum licclcsianim Orientalium, 266.



176

lvan Zuzek underlines the fact that it’s not easy to locate such a normative
whose inobservancc is stigmatiscd by the Council, and that such ,reguiae” could
be those ofthe ,Didache”, ofthe ,Didascalia Apostoiorum™, some of the ,Canons
ofthe Apostles” since the collection dates as early as the 5lh Century, the canons of
the synods of Ancyra (314) and of Neo Cesarca (314-319), some ,canons” ofthe
Fathers (Dionysius of Alexandria [f 264], Gregory of Neo Cesarea [f 270], Peter
of Alexandria [311]), even if the juridical value of such ,reguiae” is
guestionable62.

1. The common disciplinc of the ,una, sancta, catholica et apostolica Ecclesia”
and the concept of ,ecclcsiastica regula”

With the CCEO we could speak about the rc-establishment63 of the ,,Codex
communis” ofthe Oriental Catholic Churches which, already in the Isl millennium
had a common disciplinc in the two codcs (the Chalccdon Code and the Trullan
Code), which offered a canonical assurance that would safeguard the patrimony of
the undivided Church. The two Codes arc:

- the ,,Chalcedon Code" sanctioncd by c.l of the Council of Chalcedon and
containing 314 ,sacri canones’.64

- the ,,Trullan Code"65¢(t. 2 of the Trullan Council [691]) containing 751 canons
confirmcd by c. | ofthe Sccond Council ofNicca (787) to which the 22 canons of
this council were added and afterwards (without the authority of a council) a
number of other 21 canons were introduced . Neverthciess, we have to specify
that the concept of ,ecclesiastica regula” at that time was completcly different
from the modern one, in the sensc that in the category of ,ecclesiastica regula”

62 Ibidem.

M Ibidem.

64 Ibidem, 270: ,Canones Apostoiorum, Nicea |, Ancyra, Neo Cesarea, Gangra, Antiochia,
Sardica, Constantinoplc |, Laodicea, Ephesus, Chalccdon™: G. ALUERIGO ct al. (ed.), Conciliorum
Oecumenicorum IX'creta, Bologna 1991, Concilium Chalcedonensis, c. 1, 87: ,Regulas sanctorum
patrum per singula nunc usque concilia constitutas proprium robur obtinere decrevimus™.

65 ,Infatti, ncl secondo lustro del VIl secolo fu composto a Constantinopoli da persona
autorevole, sotto gli occhi stessi del patriarca, il Syntagma XIV tilulorum, nel quéle sono incorporati
oltre ai canoni appartenenti al ‘Codex calcedonensis’, anche tutti i summenzionati canoni dei Padri. Fu
indubbiamenle il contenulo di questo Sintagma che fu sottoposto all’esamc c alla discussione del
concilio trullano per cssere approvato e cos’ ottenere il sigillo dclla Suprema autorita dclla Chiesa. Si
noti che circa I’ecumcnicita del concilio trullano (Quinisextum) non si aveva aleun dubbio nell'Oriente
cristiano”: I. ZU/.FK, Incidenza del Codex Canonum Ecclesiarum Oricntalium, 271.

““ Ibidem, 273: ,Successivamente, ad essi fitrono aggiunti, senza l'autorita di un concilio
ecumenico, altri 21 canoni [Tarassio CP (+806), | canone; sinodo ,Protodeutcra” (a. 861) 17 canoni; e
sinodo di S. Sofia (a. 879) 3 canoni”.



177

one would enumerate all the norms considered as emanating from authorities
enlightcn ,,by onc and lhe samc Spirit”67.

The importance of thcsc codes was very great since the ,Codex canonum”
approved by the Trullan Council and respectively by the Second Council of Nicca
assured a substantial tranquillitas ordinis” absolutely necessary lo the
accomplishment of the supreme goal ofthe Church, that is the ,salus animarum”. It is
also obvious that the ,sacri canones” were the guarantce of a perfect equilibrium
in the binomial ,unitas”/"varictas” and the guarantce of the preservation of the
rieh patrimony ofthe undividcd Church.

2. ,Status questionis” after the 1054 up to the First Vatican Council: the mentality
ofthe ,praestantia ritus latini”

Analysing the canonical Situation of the Oriental Catholic Churches after
1054 and even after their Union with Rome, the entirc panorama changes and the
rclation ,unilas”/”varictas” alters its ,vultus”: the ,sacri canones” feil into
oblivion and finished by being considered as historical ,fontes iuris” or even
worse, a suspect patrimony far from being sacred. It would seem that there was no
awareness of the Trullan Code, while the ,sacri canones” to which referencc was
made from time to time (c.g. Benedict XIV, the Ap. Const. ,Etsi pastoralis”, 26

May 1742) ,were a rather vaguc notion and not concrctc laws to bc observed in
the practical lifc of the individual Churches”68. From the II""" Century up to the

Council of Trent (1545-1563), the Catholic Church was primarily Latin since the
idca prevailed that the Universal Church and the Latin rite represented one and the
samc thing. Somc Churches (e.g. the Maronite Church) were so profoundly
absorbed by the Latin trend that Pope Paul V himself had to call them ,ad
maiorem moderationem”. The mentality of ,praestantia ritus latini” was so
slrongly rooted that dominated many pontifical documcnts for centuries (Clemens

67 Cf. ibidem: ,Circa le varie opinioni espresse riguardo alla valenza giuridica dei canoni dei
summenzionati Padri ¢, in generc, dcllc collczioni canonichc antiche, qualche volta si ha I'impressionc
che esse si basino su concezioni moderne di ‘promulgatio’, mentre nei primi secoli della storia dcllc
Chicsc oricnlali rientravano nella caiegoria di ‘ecclesiastica regula’ lutle quelle norme che si
consideravano promanare da aulorita che agivano diclro l'ispirazione dello Spirito Santo. Tra tali
norme rivestivano speciale importanza quelle che si riteneva promanassero dai santi apostoli ((Canones
Apostolorum’), ehe, come si esprimeva il Concilio di Nicea Il ncl suo primo canone, erano ‘Spiritus
tubae’, c quelle emanate dai grandi sinodi [...], senza una chiara distinzione tra concili ecumenici c
sinodi locali”; D. SALACHAS, Il diritto canonico delle Chicsc oricntali nel primo millennio, Roma
1997, 27: ,Nella prospettiva anliea e conciliare antica per Kavdiv (canone) s’intende una regola di fede
e di vita cristiana, emanata dall'autorita ecclesiastica, sotto I’azione dello Spirito Santo. Ovviamcntc,
quando il Concilio Niceno I. nel can. 2, parla di ‘canone ecclesiastico’ (EKKAqoiattkOi; kovsjv), non
intende una regola gia stabilila daH’autorita ecclesiastica. Pcrcio.'il tennine ha dovuto averc un altro
senso fino a momento in cui una legislazione dei concili, dei sinodi e dei Padri non sia stata
generalmente pjomulgata c codilicata sotto il nome di ‘canoni’ nelle collezioni canonichc™.

““ 1. ZUZEK, Common Canons and Hcclesial Experiencc in (he Oriental Catholic Churches, in:
IDEM, Understanding the Eastern Code, 210.



178

VIII, the instruction ,Sanctissimus”, 31 August 1595; Benedict XIV, the Ap.
Const. ,Etsi pastoralis”, 26 May 1742; Pius IX, the letter ,Plura sapienter”, 11
June 1847). The Latin rite was considcrcd ,securior et pcrfcctior”, being the ,ritus
Sanctac Romanae Ecclesiae omnium Ecclcsiarum Matris et Magistris, sic supra
Graccorum ritum pracvalct” or, even morc, it prevailed over all rites, therefore, the
canonical problcms were given Solutions taking that as granted, like in the case of
mixed matrimonies or ,transitus” from one rite to another69.

This mentality had as an effecl a proccss of strong latinization until 1867
when Pius I1X declared the equality of rites and after him, Leo XIII with his
»Orientalium dignitas” (30 Nov. 1894) overstepped the theory of the ,unicitas
disciplinae” in favour ofthe ,probata varietas”.

Itis important to mention that even after the Union with Rome the canonical
Situation in the Oriental Catholic Churches did not change much since they tried to
fill up the canonical void by cmanating laws and dccrees highly influcnced by the
Latin discipline, thus levclling their own tradition to the Latin one70. Anyway, it is
not easy to bring the expericncc of the Eastern Catholic Churches to one common
denominator, since there were also exceptions.

The relevant cxccption mentioned brings honour to the respective Church,
i.e. the Romanian Church. Analysing the canonical Situation of this Church, one
may surely concludc that even beforc the First Vatican Council within this Church
there was still a good knowlcdge of the ,sacri canones™: ,in thesc canons this
Church rccogniscd its oriental identity and was able to attain its ,tranquillitas
ordinis’” and to manifest a sound equilibrium in the relation ,unitas”/”varietas”,
hardly achieved by the others Catholic Oriental Churches. This was also due to the
famous Romanian canonist losif Papp-Szilagyi, noted in canonical study for his
work ,Enchridion Juris Ecclesiae Orientalis Catholicac”71, in which the value of
the ,sacri canones” shines out. He based the structurc of the ,,Enchridion” on the
»,Codex canonum Ecclesiae orientalis” ratified by c. 2 of the Trullan Council. The

““« Cf. CLEMENT VIII, inst. Sanctissimus, 31 Aug. 1595, in: CIC Fontes |, 345 : “Maritus
Latinus uxoris graecae ritum non sequantur. Latina uxor non sequantor ritum mariti Greci. Greca vero
uxor sequantur ritum mariti Latini”’; Benedictus XIV, const.ap. Etsi pastoralis pro Italo-Graecis, 26
Maii 1742, in CIC Fontes |, 459: ,,Cum latinus ritus is sit, quo utitur Sancta Romana Ecclesia, quac
Mater est et Ma}>istra aliarum Ecclesiarum, reliquis omnibus Ritibus praeferri debet”.

1 Cf. 2UZEK, Incidenza dcl Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, 276: ,,Nci confronti dei
'sacri canones’ la situazione delle Chiese oricntali cattoliche, che si crano unite a Roma dopo il
concilio di Trento, non era molto diversa. Si puo dire con solido fondamento che in tutte esse, con una
sola eccezione, non Vi si trova alcuna traccia di consapcvolczza di un ‘Codex canonum’ orientale che
abbia continuato a essere in vigore per tutti coloro che, abbandonata la Chiesa ortodossa, si univano a
Roma. Ed e ben comprensibile ehe con cio i piii profondi legami con il proprio patrimonio canonico
siano risultati rccisi, e che queste Chiese si siano trovate agli inizi di tali unioni, in una specie di vuoto
canonico, che si cercava di colmare, con piti 0 mono fclice esito, con decreti cmanati dai loro sinodi.
Questi, spesso di spontanen volonta ( comc il sinodo Ucraino di ZamoaC dcl 1720) o sotto la pressione
delle autorita ecclcsiastichc latinc ( come il sinodo di Diarnper dei malabarcsi del 1599), uniformando
Ic proprie tradizioni alla disciplina canonica occidentalc. A ci6 faceva eccezione la Chiesa romena. In
seno ad cssa, come sembra, la conoscenza dei ‘sacri canones’ nella seconda metéa dei secolo XIX cra
ancora buona ed il loro essere in vigore era riconosciuto in larga misura”.

" 1. PAPP-SZILAGYI, Enchridion Juris Ecclesiae Orientalis Catholicac, Magno Varadini 1862.



179

author considered the ,sacri canoncs” as legislation in force to which he offen
rcferred, and instcad he trcalcd the ,Codex luris Canonici” of the Latin Church
and the Council of Trent as merely ,fons iuris subsidiarium” in matters where they
wcre compatible with castern practicc, or eise where castern legislation was
lacking. Such canonical imposition, ‘orthodox’ and modern at the samc time, was
not sharcd by the Sacred Congregation for the Propagation of Faith, so the work
(in the second edition of 1880) was formally disavowcd in 1881 and dcstined to bc
shelved. But the voice of this famous canonist, togcther with that of Gregory
Yussef, patriarch of the Mclkite Church, madc thcmsclves heard in the questioned
treated at the First Vatican Council, where they activcly campaigned for the
rcsloration of the oriental disciplinc, an important fact mcntioned also in the
.,Praefatio” ofthe CCEQ72

3. The First Vatican Council: disciplinary dualism, disciplinary unity, disciplinary
variety

The conclusion is that bcfore the First Vatican Council in almost ,all the
Churchcs therc prevailed a vast juridical uncertainty as well as confusion and
caprice”73, and the lack of ,a proper canon law in harmony with the usagc of each
rite”'4 was highly feit. The ,Commissio super missionibus et Ecclesiis ritus
orientalis” graspcd the neccssity of an authoritative oriental disciplinc, but no
mention was cvcr made of the Trullan Code. The disciplinary unity was dcsirablc,
but in Order to strcngthen the Church and to increasc its force, the solution was
that the Oriental Church should be raised at the lcvcl of the Latin Church. A
threefold proposal was advanced:

~one set of disciplinary norms that would bc common to East and West, or
one set of norms for the West and anolhcr for all the oriental Churches or,
finally, onc set of norms for the West and as many for the East as thcrc arc
Churchcs therc which differ among themselvcs with regard to rite™7S.

The ,unicitas disciplinae” prevailed, sincc the oriental bishops themselvcs
supported this solution as being optimal on the basis of the axiom: ,onc faith, onc
disciplinc”. As previously said Papp-Szilagyi intervened, although without any

72 Codex Canonum Ecclcsiamm Orienlalium, Pracfatio, in: EV 12, 35.

> Z.UZ.EK, Common Canons and ccclcsial Experience, 216-217: ,As a rcsiilt, in the period
immediately pieceding the First Vatican Council, in almost all the Churches thcrc prevailed a vast
juridical uncertainty as well as confusion and caprice: if the tree ‘Ibrgets’ its own roots, il cannot
blossom. It is thcrelbre no surprisc to find that during the preparations for the First Vatican Council
voices were raised demanding a remedy to this state of affairs. It is well-known that among these
voices thcrc wcre also thosc of Papp-Szilagyi and of the Melkite patriarch, Gregorio lusef, who arc
mcntioned in the Trcfatio’ ofthe Codex Canonum Ecclesiarum Orienlalium of October 18", 1990".

74 MANS1; 49, 200.

"MANSI; 50,31-32.



180

ccho, demonstraling that the Orientais havc their own legislation and it was hot
necessary to adopt thc Western one:

~Videtis ergo, sancti concilii patres, quod nos orientales catholici habemus
nostrum determinatum codicem, qui clare et determinatc loquitur. Et nonne
habemus rationem cur nos nostrum codicem cum vestro occidentali codice
non commutemus?”’

4. ,Status Questionis” after the First Vatican Council

The Council was suspendcd so thc canonical disciplinary problern remained
without a clear solution. In this casc thc Oriental Churches dccided for the third
way: ,as many codes as there are Churches” , consequently many synods were
cclcbrated in order to claborate the ,ius particularc” of the respective Churches7b
As alrcady said, with very few exccptions, those synods did not have the ,sacri
canones” as their fundamental ,fons iuris”, but the ,ius decrctalium” ofthe Latin
Church and the rcsult was not thc ,varietas disciplinae” but the ,unicitas
disciplinae”79. In some of thesc synods (thc Armenian synod of 1890, thc
Ruthenian synod of Lvov of 1891) refcrcncc was madc to the ,sacri canoncs” ,but
this is only in thc sense of giving historical sources rather then prcsenting thc ,ius
vigens”80.

The exccption referred to is again thc Romanian Church whose thrcc
important synods of Alba-lulia and Fagaras of 1872, 1882, 1900 were officially
rccognised by thc Apostolic See as an ,optima specimina” of the application of

76 MANSI; 50, 544.

77 ZUZEK, Common Canons and Ecclcsial Expcriencec, 222: ,Howevcr, thc Eastem Churches
undeistood that to maintain their own identity and that each Church should bc able to set itselfin order,
they needed a 'Code of Lavvs’, even if the thrcefold problem - ‘one Code, tvvo Codes, or as many
Codes as there are Rites’ - remained unresoived. What was beyond doubt for all was thc facl that the
approval of the supremc authority of the Church was required for these Codes to have any juridical
force, since they would constiUite the “nortna iuris’ not only for the faithful but also for thc bishops and
patriarchs”.

78 Synodus Sciarfcnsis Syrorum in Monte Libano cclcbrata anno domini MDCCCI.XXXVIII,
Romae 18%. Synodus Alexandrina Coptorum habita Cairi in Aegypto anno Domini MDCCCXCVIII,
Romac 1899. Concilium Provincialc Primum Provinciac Ecclesiasticac Graeco-Catholicae Alba-
Juliensis et Fagarasiensis, celebratum anno 1872, Blasiu 1882. Decretele Conciliului Prim si al Doilca
ale Provinciei Biscriccoti Greco-Catolice de Alba-lulia 6i Fegerad, Tipografia Seminarului Grcco-
Catolic, Blaj 1927. Concilium Provinciale Tertium Provinciae Ecclesiasticac Graeco-Catholicae Alba
luliensis et Fagarasiensis, celebratum anno 1900, Tipografia Seminarului Arhidiecczan, Blaj 1906.

n ZUZEK, Common Canons and Ecclcsial Expcricnce, 223-224: ,,il has to be said that thc
‘varietas’ that was embodied in the ‘Codes’ produced by the Synods™ ofthe individual Churches led to
thc following Situation: thc 'sacri canones’ that during the first millennium constituted the common
patrimony of all the Eastem Churches were almost evcrywhcre neglcctcd, while all the Churches did
their best each to have its own proper ‘Code’, based, howevcr, by and large on thc ‘ius dccrelalium’ of
thc Latin Church. The paradox can be stated provocatively as it follows: when the ‘varietas’ ofthe East
forgets the ‘sacri canones’ and tends to be based upon the 'ius decrctalium’ ofthc Latin Church, then it
has no longer any rcason to exist; one has reached 'de facto’ thc ‘unicitas disciplinae’”.

80 Ibidem, 223,

77



181

thc ancient law of the Oriental Churchcs and, afterwards they became a ,fons
iuris” for thc CCEO.

,Haec tria concilia provincialia a Sancta Aposlolica Sede rccognita sunt
littcris Sacrae Congregationis de Propaganda Fide pro negotiis ritus oricntalis
19 martii 1881, 1| octobris 1884 et 21 dccembris 1905, ad calcem uniuscuius
appositis. De primis duobus, clarissimus Wernz scqucns protulit iudicium:
Optima specimina, in quibus iuris antiqui Ecclcsiac Orientalis continua fit
applicatio novique canones secundum disciplina vigenteni conduntur,
prostant in duobus conciliis provincialibus Alba-luliensibus a. 1872 et
188281,

With thc Apostolic letter of30'h of November 1894 ofLeo XIIl thc theory of
the ,unicitas disciplinae” is overstepped since thc ,probata varictas”8 of the
Oriental Churches is being recogniscd as a richness for the Church of Christ being
a sign of its catholicity. Yct, as it has alrcady been said, the ,incipit” of this letter,
»Oricntaliunn dignitas Ecclesiarum™,83 ,should not lead us to concludc that while

speaking of ,varietas rituum” at that time, one meant the ,varietas Ecclcsiarum”,
since it’s without doubt that the word ,Ecclesiarum” meant the individual
dioceses’84.

81 SACKA CONGRGGAXIONE ORIENTALE, Codilicazione Canonica Orientale: Fase. X:
Disciplina Uizantina, ROMENL1: Tcsti di diritto particolare dei Romcni, Tipogratia Poliglotta Vaticana
1933,27.

82 Oricntalinni dignitas, in: F.nchiridion dclle Encicliche 3/1961.

8! Oricntalium dignitas, in: Enchiridion dclle Encicliche 3/1957.

84 2u2EK, Incidenza dcl Codex Canonum Ecclcsiarum Oricntalium, 318: ,,Qui fanno teste il
CIC del 1917, can 257 § 2, il Motu proprio 'Dei providentis’ di Bencdctto XV dcl 1 maggio 1917, c il
Motu proprio 'Clcri Sanctilati', can 195 § 1. Nci luoglii citati si da la nhorma fondamcntale circa la
competenza della ‘Sacra Congrcgatio pro Ecclesia oriental', che stabiliscc: ‘pro Ecclesiis ritus
orientalis hacc C'ongregatio omnibus facultatibus potitur, quas aliac Congregaliones pro Ecclesiis ritus
latini obtinent™; Codex luris Canonici anno 1917 promulgatus, c. 257 § 1: ,Congregationi pro Ecclesia
Orientali pracest ipse Romanus Pontifex. Huic Congregationi reservantur omnia cuiusque gencris
negotia quac sive ad personas, sive ad disciplinam, sive ad ritus Ecclesiarum oricntalium referentur,
etiamsi sint mixta, quae scilicct sive rei sive personarum rationc latinos quoque attingant. § 2. Quarc
pro Ecclesiis ritus orientalis hacc C'ongregatio omnibus facultatibus potitur, quas aliac Congregaliones
pro Ecclesiis ritus latini obtinent, incolumi tarnen iure Congregationis S. Officii ad normam can. 247";
Clcri sanctitati, c. 195 § 2 ehe si rif3 al suddetto Motu proprio di Benedetto XV: ,Congregationi pro
Ecclesia Orienuili cui praeesl ipse Romanus Pontifex reservantur omnia cuiusque gencris negotia quae
sive ad personas, sive ad disciplinam, sive ad ritus orientales referuntur, etiamsi sint mixta, idesl sive
rei sive personarum ratione Latinos quoque attingant": l.eges Ecclcsiac post Codicem luris Canonici
cditac. cd. by I). ANDRES GUTIERREZ, vol. VII, Ediurcla, Romac 1994.



182

VI. ,, Unitas” /” Varietas " in the ,, Codex luris Canonici Orientalis” (CICO)

The idea of the ,unicitas disciplinae”, as shown above, did develop with the
awareness of the Orientais thcmsclvcs to such an extent that at the promulgation
ofthe CIC 1917 some ofthe Catholic Oriental Churchcs did express their will to
adopt it as such, whereas other Churches adopted only parts of it. The process of
Jatinization” was so largely diffused that some Churches even before the
promulgation ofthe CIC19!17 did officially express in anticipation their intent to
adopt the future Latin disciplinc8s. It’s far from being our duty here to present the
LJtcr” of the CICO that started in 1929. In 1945 a Schcmc of 2666 canons was
alrcady finished and in 1948 it was presented to the Roman Pontiff Pius XII. Out
of the total number, about 1095 were published, whereas the rest remained in the
Archive ofthe Oriental Congrcgation. Therefore, the canonical legislation was the
following:

1) Motu Proprio ,Crebrac allatac sunt” (AAS 41 [1949], 89-119) on
matrimoniy (2 Fcbruary 1949, 131 canons).

2) Motu Proprio ,Sollicitudinem Nostram” (AAS 42 [1950], 5 - 120)
on Trials (6 January 1950, 576 canons).

3) Motu Proprio ,Postquam Apostolicis Litteris” (AAS 44 [1952], 65 -

150) on religious, on temporal goods, on the significance of words
(9 February 1952, 325 canons).

4) Motu Proprio ,,Clcri sanctitati” (AAS 49 [1957], 433 - 600) on the
Oriental rites and on persons (2 June 1957, 558 canons)

den sanctitati, c. 1: ,8 1. Orientales ritus, quorum augusta antiquitas et
pracclaro est ornamento Ecclesiae omni et tldei catholicae divinam unitatem
affirmat, religibse serventur.

§ 2. Patriarchac, Archicpiscopi ccterisque Hicrarchae studiosissime curcnt
fidclcm custodiam et accuralam observazionem sui ritus, neque ullam in
ritum mutationem induci permittant aut tolcrent.

§ 3. Clcrici et religiosi omnes, ne quid clericis vcl fidelibus diversi ritus
suggerere aut suadere audeant quod eorum ritus laudabilium institutorum
contcmptum aut imminutionem inducete possit”.

Although c.! of ,Clcri sanctitati” did impose the preservation and the
observance of the oriental rites, this legislation was highly tributary to the Latin
onc and the word ,uniformity” of discipline expresses a canonical reality within
which the ,varietas” is almost gone into oblivion86 ‘and the dangcr of losing the

85 Reference is made to the Armenian Synod of 1911: cf. 2.u2RK, Common Canons and

Ecclesial Experience, 224.
86 Cf. D. SAL1ACIIAS, Istituzioni di diritto canonico delle Chicse cattoliche orientali, ETVEDB,

1993, 47-48: ,Una delle caratteristiche pit spiccate di questa legislazione orientale, comune a lutte le



183

proper identity was imminent. As to the ,unitas” confcrrcd by the common
patrimony, the ,sacri canones” in the CICO, analysing the case, one could
conclude that they were considercd as primary ,fontes iuris” but:

»1. a careful distinction was made between the canons that were considercd
obsolete and those that were held to bc still in force for modern times.

2. the ’pondus’ of the canons were asscssed in accordance with the authority
ofthe Lawgivcr who promulgated them;

3. the ancient canons taken together were not thought ofas ‘sacri’, and there
does not seem to have becn an awarencss that they could be considercd a
‘Code’ that had becn approved, as a wholc, by an ecumenical Council.
Conccrning the first point one may notc that about 250 ancient canons were
excluded from discussion in accordancc with a detailcd index, publishcd in
Volume IX ofthe first serics ofthe ‘Fonti’, pp. 617-619787.

VII. ,, Unitas"/,, Varietas " in the,, Codex Canonuni Ecclesiarum Orientalium "

The CCF.O as has already been said (and its title is indicativc) is the Code of
a ,varietas Ecclesiarum” in which ,the unity and diversity arc harmonizing to the
samc end and coalescing, so that the vitality of the Church never seems to bc
aging”88. This ,harmony” is highly rcsplendcnt in the rclation ,ius commune”/
~IUS partieuiare”.

1. Terminological Aspects

The tcrminology itself ofthe Oriental Code had to serve this scopc, that is to
gear to unity in an ecclcsial pluralism, therefore, the ,mono-ecclesial enclosurc"8d
ofthe Latin Code was found wanting and unhelpfiil for such a task.

”Thc canonical doctrine that had evolvcd under the regime of CIC-1917,
worked with manifold divisions of law into ‘universal law’ and ’particular
law’, ‘general law’ and ‘special law’, ‘common law’ and ‘singular law’.

Standard authors differ from one another in their definitions and
paradigms’’90.

Chiese orientali cattolichc, e la sua quasi uniformitd con quella del Codice latino (CIC) dcl 1917.
Infatti, il codicc pio-benedettino doveva servire come punto di riferimento costantc per la codificazione
delle Chiese orientali".

*7 2u2EK, Common Canons and Ecclesial Experience, 225.

“* JOHN PAUL 11, Sacri canones, XXiii.

89 NEDUNGA!'IT, Common law. Common Code and Unity, in: IDEM, The Spirit ofthe Eastem
Code, 192.

90 Ibidem, 191.



184

It is beyond our task hcrc to enter into the various theological and canonical
discussions conccrning thesc definitions and the complcx aspects of tcrminology:
-IUS commune”, ,ius universale”, ,ius particularc™, ,ius singulare”, ,ius speciale”,
”ius proprium”, on the onc hand, and also into the debates conccrning the
concepts: ,Ecclesia universalis™, ,particularis”, ,singularis” yet it has to be noted
that the ‘wholc Church’ (,Ecclesia universa”) is not the samc as the ‘universal
Church’ (,Ecclesia universalis”)”91. For all this the specific studies could be
consulted sincc they offer different pre-conciliar and conciliar view points92. Here
wc limit ourselvcs to the aspects pertinent to our topic in as much as they
enlighten the rclation ,unitas” / ,varictas Ecclcsiarum”.

2. ,Unitas” / ,Varictas” and the conccpts ,ius commune”/ ,ius particulare”

The tcrminology used in the tvwo codcs, C1C and CCEO does arouse some
Problems of interpretation conccrning both ,ius commune” and ,,ius particularc93.* 95

91 Ibidem, 190.

92 For some aspects of tcrminology conceming the rclation ius commune/ius particulare see:
ibidem, 182-199 and ,,I’articular Law, I'arlicular Codes and Catholicity”, in: ibidem, 200-217. For the
concept of universal Church see P.G. MONTINI, Hcclesia universalis an Ecclesia universa, in:
Pcriodica MCL 74 (1985) 61 wherc the author makes the following distinetion: ,Ecclesia universa
aspeetum quantitalivum realitatis Ecclesiae innuere intendit: videt totum ut summam ... Ecclesia
universalis, ¢ contra, aspeetum qualitativuni complcxus Ecclesiae intendit: videt totum ut unum”. See
also G. NEDUNGATT, Ecclesia universalis, particularis, singularis, in: Nuntia 2 (1972) 74-87: ,Wc
can perhaps sum up the foregoing by saying that the universal Church is not formally a subsistent
entity, but it exists fundamcntally in the individual churchcs at the level of the dioccse/cparchy and
only in them. At its birth on the day of Pentecost, the church was surely one, holy, catholie and
apostolic; but it was not universal for the simple reason that there were no churches then to speak
meaningfully of universal church. The one and only Church of Christ was then the Church of
Jerusalem, and it was catholie, containing in itselfthe seeds ofother churches and destined to be ealled
later quite meaningfully and appropriately mother of all churches. If wc agree on such a distinetion
between universal and catholie ... then we can even say that (he universal church is formally a concept
with a corresponding objcctive content existing fundamcntally in the individual churches, while the
catholie church represents the one and only Church, which is the Body of Christ, in its capacity to
recapitulatc all huinanity and culturc”. For this the author refers to Y. CONGAR, L'Eglise une, saintc,
calholioue et apostolique (Mysterium Salutis t. 15), Paris 1970, 157-159.

9% Fora synthctic presentation sec G. NEDUNGATT, Common Law, Common Code and Unity,
in: IDEM, The Spirit of the Eastem Code, 182-199, and: Pam'cular Law, Particular Codes and
Catholicity, in: ibidem, 200-217. For a elear comprehcnsion of the problem, a short survey in the
historical-juridical ,,ilcr” of this terminology is necessary sincc this survey enlightens also the present
topic. Initially, the Roman ,ius commune" was the ,ius civile" ofthe city of Rome extended afterwards
to the wholc empire; this was dividcd by thejurists in ,ius commun”e and ,ius singulare”, the latter
being applied to various catcgories of persons or to individuals alonc. The expression ,ius particularc"
is not to be found in Roman Law. In Roman Law the ,ius commune” was the ,ius" regulating social
matters in general cascs. Such a ,ius commune" was to be dislinguished from the ,jius singulare" since
between the two concepts did exist the relation charactcrizing the ,regula generalis" and the
Lexceptio”. For such a reason, the ,ius singulare” was also ealled ,ius cxccptionalc”. Byzantinc ,ius
commune": ,Corpus luris Civilis": with the Constitution ,Hacc quae necessario" (13 February 528),
Justinian started his magnificcntjuridical work aiming at the legislative, administrative and religious
uniformity of the empire. The crnbracing ofthe Catholie faitli was a juridical Obligation and the Crced
bccame the fundamental law ofthe State, the law oflaws. In the ,,Corpus luris Civilis” but also in the



185

CIC 1917 uses the term ,ius commune” frequcntly
CCBO uses il for morc then one hundred timcs
CIC 1983 uses the term ,,ius universale" and not ,ijus commune”

CCEO, c. 1439 § I: ,Undcr the namc common law in this Code come,
besidcs the laws and legitimatc customs of the entire Church, also the laws
and legitimatc customs common to all the Eastern Churchcs”.

According to c. 1439, the expression common Law (,ius commune”)
designates not only the laws (,lcgcs”) and the Icgitimate customs that arc common
to the Eastern Churches, but also the laws and the legitimatc customs that arc
common to the entire Church (or universal Church). The notion of ,ius commune”
given in 8 | does not seeni to be quite satisfactory. Now therc arc not other norms
that arc neither norms nor customs that come undcr ,ius commune”? 1t scems the
answer must bc in the affirmative. Such norms are containcd in dircctories,
regulations, instructions, etc. addressed to the wholc Church or to the Eastern
Churchcs as a wholc. A rccent cxample is the ,Instruction” issued by COC in
1996. The practical norms issued in this Instruction surely constitutes common
law, although c. 1493 § | does not foresee it and CCEO does not mention
instructions as a constitutivc sourcc of Law (,ius”). Instcad CIC does (c. 34).
From what has been said it is clcar that the ,ius commune” of the Eastern
Churchcs is not fully contained in the CCEQY,

It is therefore clcar that the two items do not cover the whole range of
common law; as far as the conccpt of ,ius universale” is conccrncd, the debates
arc numerous, therefore, wc limit ourselves to saying that the CCEO avoided it.
~lus universale” is the fundamental conccpt in CIC - 1983 ,where the term
‘universal’ is used to qualify both ‘ius’ and ‘lex’”. CIC itself simplified the
complicatcd tcrminology of CIC1917 (,ius commune”, ,ius universale”, ,ius
particulare”, ,jius singulare”, ,jius spcciale”, ,ius proprium’), using the distinction
~IUS univecrsaic”/”’ius particulare". In CIC the term ,leges universales” identifies
itself with the Latin Church. The term ,leges universales” is used by ,Pastor
Bonus” (arts. 155, 158) with referencc to the laws of the universal
Church.Whercas the term ,,ius” without any spccification could refer either to ,ius
commune”, to ,us particulare” or to any Icgitimate prescript (c.g. of an
association, ofa tribunal etc.)95. We may concludc by saying that:

»Novcllae", Ihe holy ecclesiaslical norms arc sanctioned as slale laws, therefore, everything proceeds
well if the ,sacri canoncs™ are observed diligently: cf. ibidem, 184-185; cf. B. BIONDI, 11 dirilto
romano-cristiano t. 1., Milano 1952,117; 144.

Cf. V. DH. PAOL1lS, Laws, Customs, Administrative Acts (cc. 1488-1539), in;
NEDUNGATT, Guide to the Eastern Code, 816-817; CONGREGAZIONE PER LE CI1lI1ESE
ORIENTALE Istruzione per I'applicazionc delle prescrizioni liturgiche dcl Codicc dei Canoni delle
Chiesc Orientali, 6 gennaio 1966, Citta dcl Vaticano 1996.

** Cf. BIIARANIKULANGARA, Particular Law, 5. For the samc aspcct see: NEDUNGATT,
The Spirit of the Eastern Code, 200-217; cf. SZABO, Ancora sulla sfera dclPautonomia, 167; ,,I



186

In CCEO thc tcrm ,jus commune” has two fundamental meanings: a) laws of
the entire Church (,Ecclesia universa” = thc Latin Church and the Oriental
Catholic Churchcs), b) laws common to all thc Oriental Catholic Churchcs. The
concept of ,ius particularc” is by far wider than that of ,ius commune”, including:
laws, customary laws, Statutes, other norms, yet it needs clarifications sincc the
canonical literature offers a wide radnge of commentaries and classifications9.

CCEO, c. 1493 § 2: ,Howcvcr, under the namc particular law comc all laws,
legitimate customs, Statutes and other norms of law, which are ncither
common to the entire Church nor to all the Eastcm Churches”.

In Order to avoid confusion, in the CCEO the term ,ius particulare” was used
as a counterpart of ,ius commune” as found in ¢, 1493 § 2. It was also dccided
that thc expression ,ius particularc propriae Ecclcsiae sui iuris” should exclude
eparchial particular law and every other inferior particular law.97 According to
some scholars, thc above distinction implies a clcar and absolute Separation
between the various legislative levcls of ,ius particularc” yet, other sourccs of the
codification suggest that the word ,ius”, in many cases, was purposely left without
a spccification not to circumscribc in a fix manner the powers of the respective

riferimenti terminologici ai diversi tipi dcllo ‘ius particularc' certamente rispecchiano un ccrto ordine
ptatico di prioritad, ma ci® non escludc che il diritto superiore corregga le eventuali deviazioni del
diritto inferiore o supplisca della sua mancanza; non esclude neanche che l'autoritéa inferiore dia
provvedimenti provvisori in questioni che riguardano la compclenza dcH'aulorité superiore, quando
I'inerzia da patte del livello superiore causi una effettiva lacuna sul suo livello".

* 13HARANIKULANGARA, Particular l.aw, 6: ,Particular law in CCEO indicates all laws,
legitimate customs, Statutes and otherjuridical norms which are not common to the ‘whole Church’,
nor to all Kastem Churches. Al thc level ofa 'sui iuris’ Church (particular law of a 'sui iuris' Church),
we can say that particular law is that law which govems the whole ‘sui iuris’' Church; in that sense that
particular law excludes other inferior particular law. At the level of an eparchy there are juridical
norms, which are based on the particular law ofthc ‘sui iuris' Church but at the same time applicable
only for (hat eparchy. Kegarding such laws, Canon 1502 § 2 makes a distinction between particular
laws and more-particular laws (“ius magis particulare in eadem Ecclesia vigens'); the lattcr expression
can be thc eparchial Statutes and otherjuridical norms or by-laws. In order to datote the laws regarding
religious, CCEO uses terms like Statutes and tvpica". Cf. NEDUNGATT, The Spirit of the Eastcm
Code, 209; ,N'ow, to identify particular law with a view to codification we should exclude on the one
hand 'ius commune’ and on the other hand 'impesi', namely, statues, customs, regulations, etc. of
eparchies; laws or rules or constitutions ofreligious institules, ofsecular institutes, and of socictics of
apostolic lifc; statues of seminaries, ofccclesiastical universitics or faculties; bye-laws ofassociations.
The term 'ius particulare' without qualification (e.g. c. 329 § 2) can include, according to the contcxt,
also thc sub-species of particular law, for example, eparchial statues. Whcn, however, the codc refers
precis((jely to particular law within particular law the term 'more particular law’ (‘ius magis particulare’)
is used".

> Cf. BHARANIKULANGARA, Particular law, 5; cf. Nuntia 27 (1988), 31-32; SZABO,
Ancora Sulla stera dcll’autonomia disciplinarc, 166: ,Infatti, dire di voler detcrminarc in ogni singolo
caso da chi una norma particolare possa essere slabilita, a prima vista polrcbbc sembrare di insinuare
una divisione tassativa tra | vari livelli legislativi, senza la possibilita di oltrepassare i limiti a loro
imposti. Tuttavia, un’altra fonte della codificazione ci prova che le competenze eparchiali e quelle 'sui
iuris' non sono separate in senso assoluto”.



187

physical orjuridical persons98.*If this case wc can spcak about a flexibility" ofthc
law highly necessary for the canonical normative which emphasizes both the
principlc of subsidiarity, the communional essencc of (hc Church and, mostly of
all, the fact that the ,ius Ecclesiarum” is subordinated to superior values.
Thcereforc, the norms have to be evaluated and their applicability vcrified in the
concrete cases Icft to the compctence of lower legislators who take into
consideration the various circumstances of time and place. This dynamic of
coordination is at the Service of the optimal rclation ,ius commune”/”’ius
particulare”, ,,unitas”/”’varietas”.

The simple ,Silentium” of thc Code, is also a safeguarding elcment of the
relation ,unitas”/”’varietas”, since in this case thc ,ius particulare Ecclesiac sui
iuris" or also the ,ius eparchiale” could providc for the rcspective matter
according to the specificity and thc circumstances oftime and place'00.

Ever sincc the promulgation of thc CCEO, thc Oriental Catholic Churches
have been engaged in the arduous work of preparing their ,jus particulare”
according to the imperatives expressed in thc Apostolic Constitution ,Sacri
canones” whcre it is clearly undcrlined that the respcctive authorities with
legislative power should elaborate as soon as possible their ,ius particulare”

98 Nuntia 27 (1988) 31: ,Come principio generale riguardo alle speciliche della parola ‘ius’, si
decise di lasciarla, ovunque possibile, senza specifica, per circoscrivere i poleri delle persone fisiche e
giuridiche il meno possibile, come dcl resto richieslo dal principio della sussidiarieta. Pertanto la parola
'ius' senza spccifica comprende non solo lo 'ius commune', ma ogni legittima prescrizionc giuridica".

>” Somctimes llie Code uses some very flexible expressions which leave space lo futurc
acquisitions: ,CCEO c. 28 § 2 conlains the clause ’nisi aliud constat' (‘unicss it is established
otherwise'), which allows for the formation and recognition of a new Eastem rite. This clause thus
opens to the new prospects of cvangelization, which are not closed with the five traditions. Concretely,
in the process of evangelization by an tastern Catholic Church like the Syro-Malabar Church, a new
rite can arise through inculturation, just as various rites originated in the past. However the novelty of
such a new rite cannot be so absolute as not to conlain the essential or primary elements of the
Christian tradition (for cxample, the Hucharist and thc other sacraments and thc ordained ministry),
which are preserved in all thc existing traditions and must indeed be common to all thc rites both
present and future”: N'EDUNGATT, Churches sui iuris and rites, 115; cf. Nuntia 3 (1976) 46; cf. G.
FELICIANI, Le basi del diritto canonico, Bologna 1979, 70; cf. P. SZABO, Ancora sulla sfera
deH’autonomia disciplinare, 191: ,L'ordinamcnto canonico della Chiesa non e formalistico. La
certezza del diritto nel suo caso viene assicurata non lanto da una osservanza incondizionata delle leggi
positive, senza riguardo alle circostanzc, bensl da una sua Continua cocrcnza cd armonia con i principi
e valori eterni che giacciono alla base dcl sislema, e non di meno dalla ferma convinzione comune
circa I'importanza dell’osser\'anza solida di questi valori e meta superiori. Le norme — provengano esse
pure dal legislatore supremo — devono essere compresse, valutatc e verificate nel caso concreto, c cioe,
si devc sempre considcrare se il loro effetto nella situazionc concrcta sia coerenlc ai sopra riferiti valori
che animano I’intero ordinamento, oppurc proprio al contrario, nel caso concreto questa coerenza
venga a mancarc o addirittura venga ferita, a causa delle circostanzc. Grazie alla priorita dei valori
fondamentali Tordinamento canonico gode quindi di una elasticitd peculiare, per cui csso e capace di
adattarsi con estrema sensibilita".

Cf. Nuntia 28 (1989) 120, con riferimento al c. 870 bis: ,Si desidera ehe nel CICO figuri una
norma simile al CIC can. 1177 su chi debba celcbrare Ic esequie. Nelle grandi cittd una uile norma e
neccssaria. R. Con il silenzio del Codicc, vi si pud provvedere nel diritto partieolare delle Chiesc ‘sui
iuris’ 0 anchc eparchiale mentre non ¢ opportuno imporre norme cosi dettagliate a tutte le Chiese
orientali".



188

kceping in mind the ,traditions of their own rite and thc prccepts of the Second
Vatican Council.” The ,Status quacstionis” of this elaboration has bccn analysed

by A.A. Mina in thc article ,Sviluppo del diritto particularc nelle Chiese ‘sui
iuris”’101 where thc author notcs the fact that the legislative authoritics of the

rcspective ,sui iuris” Churches in many situations did not fully fructify thc
richness of their patrimony, limiting thc norms of ,ius particulare” to the cases
directly and cxplicitly requested by common law, whereas there are many cases
where common law gives free hand to the particular legislators to provide
differently according to the specific circumstances and the specific patrimony.
These cases have to bc fully exploited since they are also a manifcstation of thc
great ,varietas” ofthc Eastern Churches that confers on them a particular juridical
~vultus". Even more, within thc same Church ,sui iuris”, we can speak about a

notable ,varietas” determined by the distinct background, for instance, of the
diasporal0?, therefore, alongsidc the ,ius particulare” of thc rcspcctivc ,sui iuris”

Church, a ,jius speciale” is nccessary as pointed out by thc Roman Pontiff on
October 1990103

" A.A. MINA, Sviluppo del diritto particolare delle Chiese ‘sui iuris’, in: CONGREGAZIONE
PER LE CHIESE ORIENTALE lus Ecclcsiarum Vehiculum Caritatis. Atti del Simposio intemazionale
per il dccennale deU’entrata in vigore del Codex Canonum Ecclesiarum Oricntalium, Citta del
Vaticano, 19-23 novembre 2001, Citta del Vaticano 2004, 535 - 553.

102 A good example is that ofthe Ukrainian Church onc ofthe most widespread in the diaspora:
J. ANDRIJISYN, Il diritto particolare dclla Chiesa ‘sui iuris-: i problemi c Ic prospettive per la Chiesa
Greco-Cattolica Ucraina, in: CONGRHGAZIONE PER LE CHIESE ORIENTALE lus Ecclesiarum
yehiculum Caritatis, 648: ,,In questo contesto bisogna tencre presente almeno duc aspetti. Primo, che i
fedeli della Chiesa Greco-Cattolica Ucraina sono sparsi in vari paesi del mondo, invece il diritto
particolare della nostra Chiesa deve csscrc un diritto comune per tutti i catlolici ucraini dovunque essi
abitino. Da una parte, le sue norme sono tenute a favorire I'unité della Chiesa, custodire (e rinnovare)
le sue peculiarita e dall'altra parte devono prendere in considcrazione le circostanzc oggettive presenti
in varie culture, ossia il bisogno di nonne sussidiaric per singolc metropolie e persino cparchie - ad
esempio, la gestione dei beni nell’arcieparchia di Philadelphia differiscc alquanto dalla stessa gestione
nell’eparchia di Leopoli: le condizioni di cvangelizzazionc in Argentina sono differemi da quelle
nell’esarcato di Kyiv - Vyshhorod. Quindi, il diritto particolare della Chiesa Greco-Cattolica Ucraina
deve partire da un'esperienza giuridica pill diversificata, adattandola alle propric condizioni”.

101 L’Osservatore Romano, 27 ottobre 1990, 6: ,Ora, a codice promulgato, sard licto di
considerarc le proposte elaborate nei Sinodi, bene circostanziate ¢ con chiaro riferimento alle norme
del Codice, che si ritenesse opportuno specificare con uno ‘ius speciale’ e ‘ad tempus’, per il quéle, del
resto, si indica la via in un relativo canone del codice con la clausola riferendosi allo ‘ius a Romano

19

Pontificc approbatum’”.



189

3. ,Varietas Ecclcsiarum sui iuris”

The concept of ,Ecclesia sui iuris”’104 has been largcly discussed and much
has bcen written on this topic, here we only mcntion the fact that ,this is a rather
pragmatic tcrm coined by PCCICOR not so much to stress autonomy, as to
designate Churches with an idcntity of their own marked by the right to govern
themselves, subject to common law and according to their own particular law in
all matters cxcept those reservced to or dctermincd by the suprcmc Church
authority, i.e., an ecumenical council or the Roman Pontiff’105. These Churches
have an idcntity of their own and ,holding a rightful place in the communion of
the Church they retain their own traditions, without prejudicc to the Chair of Peter
which presides over the whole assembly of charity, and protects their legitimate
variety while at the same time taking care that these diffcrcnces do not hinder
unity, but rather contributc to it” (LG 13).

Obviously, the ccclcsiology of ,communion” led to the promotion of somc
directives principles that determincs the naturc and mission of each ,sui iuris”
Church. Among thcsc, of fundamental importance is the equality of all Churches
of the Catholic communion, since all of them, Eastern and Western ,while they
differ somewhat among themselves in what is called ‘rite’106, namely in liturgy, in
ecclesiastical discipline and in spiritual tradition, arc nonc the less all equally
cnlrustcd to the pastoral guidancc of the Roman Pontiff. This equality was
expressed by Pope John Paul 11 in his famous metaphor: ,the Church needs to
breath again with its two lungs - its Eastern onc and its Western one”[AAS 1977
(1985) 1156],

~They arc equally bearers of the same apostolic tradition (LG 23, OE 2),
which however is expressed differcntly in the variety of different cultures

im ccf.;o c. 27: ,,A Community of the Christian faithful, which is joincil together by a hicrarchy
according to the norm of law and which is expressly or tacitly recognised as ‘sui iuris’ by the suprcmc
authority of the Church, is called in this Code a Church 'sui iuris”” cf. NHDUNGATf, Churches sui
iuris and rites (cc. 27-41), 104 - 105: ,Rite does not enter into the definition ofa Church ‘sui iuris’,
which has four constitutive clements: 1) a Community of Christian faithful: not simply a group, which
in sociological terms can be a casual gathering; 2) hicrarchy: one hierarch or more, joining the said
community together in the visible unity of faith through the ntinistry ofthe word, the sacramcnts and
govcrnance; 3) norm of Law (‘ius’): not merely charismatic groups or ’basic communitics’, however
spiritual and fruitfiil and zealous they migltt be; 4) recognition by the supreme Church authority, which
presupposcs the foregoing three elements. A particular community ofthe Christian faithful may or may
not be territorially circumscribed. Therefore, the concept of Church 'sui iuris' as such does not imply
that the Church in question is a ‘local Church’ with the primary connotation of being limited to a
territory. This shows that this term proposed by sonte (c.g. Henri de Lubac) is not Substitute for
'Particular Church’. Any Church 'sui iuris’ may, in principle, be spread practically all over the globe,
like the Latin Church, which can hardly be called a local Church. Nor can most of the Eastern
Churches”.

105 Ibidem, 100.

106 Cf. CCEO c. 28: ,A rite is a liturgical, theological, spiritual and disciplinary heritage,
differentiated by the culture and the circumstances of the history of pcoples, which is expressed by
each Church 'sui iuris’ in its own mannerofliving the faith”.



190

(CCEO c. 28 § 1), thus throwing into greatcr relief the catholicity of thc
Church. The popc prcsidcs over thc particular Churches so that their unity
suffer no harm owing to their variety, whilc the heads of the Particular
Churches preside over thcm so that the catholicity ofthe Church is prcscrved
and promoted in such a manner that unity does not degenerate into
uniformity , doing violcncc to human naturc and to the social character ofthc
Church. However, thc fact that the Latin Church is governed by CIC as its
proper code, and that this codc is placcd on a par with CCEO, thc common

codc of the Eastern catholic Churches, constitutes a problem regarding thc
cqual dignity ofthesc Churches’’107.

As ajuridical consequcncc of the principle of the cquality of Churches thc
previous medieval and Tridentine ecclesiology that promoted the theory of the
Jpraestantia ritus latini” was set aside and the cquality in dignity and ccclcsial
rights became a reality in the CCEO, even though, sociologically, these Churches
are minoritics and sometimes they could be exposed to the disabilitics and
hardships of minorities, and the history of the respcctive Churches ,sui iuris”
offers such examplesl08. This cquality, which fosters both unity and diversity, docs
not also imply the same degree of ecclesial autonomy and powers, sincc the
compctcncc ofthe respective authoritics is highly different and diversified.

-However, in spite of differing competence, all the Churches ‘sui iuris’ are
cqual in ecclesial dignity”.109

Out of the four categories of Churches ,sui iuris” thc CCEO attributes thc
highest degree of autonomy in its self-government to the Patriarchal Church.
Therc are many debates and studies on the disciplinary autonomyll0 of thc ,sui
iuris” Churches, and on the competence of the respcctivc legislators and on thc
legislation itself, on its character (compulsory or optional), on the neccssity of a
clear and prccise ,determinatio iuridica” which sometimes is considered to bc

Ibidem, 109.
See fortliis: G. NEDUNGATT, The Equal Rights ofthe Churches in the Catholic Communion,
in: Jurist 49(1989)1-21.

IW Cf. NEDUNGATT, Churches ‘sui iuris' and Rites, 108; ABBASS, CCEO and CIC, 855: ,In
thc Latin Church hierarchy basically exists at two levels, that of thc diocesan bishop and that of thc
bishop of Rome. In the Eastem Catholic Churches, between thc local bishop who govems his cparchy
and the Bishop of Rome, who rules over the universal Church, Ihere is also an intermediate level wherc
the Patriarchal, Major Archiepiscopal and Metropolitan Churches 'sui iuris' are situated. The structure
of thc other Eastem Catholic Churches, presided over by a hicrarch and directly dependent upon thc
Holy See, rescmbles the structure in the Latin Church. OE 11 identified a traditional form of
government in the Patriarchal Churches and CCEO, in tum, has attributed the highest degree of
autonomy to the Patriarchal Churches in their self-govemmcnt. The other categories of Churches 'sui
iuris’ which have not yetreached thc Status of Patriarchal Churches, have relativcly less autonomy".

110 Cf. SZABO, Ancora sulla sfera deH’autonomia, 157-213. See also thc respectivc
bibliography recommendcd in the artiele.



191

laconic and highly general"l. For the present topic wc ponder briefly over the
legislative authority in the four catcgories of Churches ,sui iuris”, compctcnt to
enact their own ,ius parliculare”, since the CCEO, in its uniquencss and unity,
respects and emphasizes the ,Status sui iuris” of all Eastcrn Churches, distinct
among themselves, partly for their liturgical traditions, for their language, for their
history and culture, but especially for their hicrarchies vvith specific competences
»S0 that not all that the highest can do is within the competence of the lower
grades, like the elcction of the presiding hicrarch or of other bishops, and the
erection of eparchies’**2. Thcreforc, we analyse the legislative authoritics of the
four catcgories of ,sui iuris” Churches, without entcring into particulars
concerning the ‘real technical spacc’ at the disposal of the inferior legislator
which, for the Latin Church, seems restrictive and limited, whercas for the Eastcrn
ones has a great practical relcvance at present for the normative activity
concerning the elaboration ofthe ,iura particularia” ofthe Eastern Churches"3.

Ccrtainly, for this normative activity, the internal dialectics of the rclation
~IlUS commune’Y’ius particulare” is fundamental, and also the Interpretation and
application of the clause ,an inferior legislator cannot validly issuc a law contrary
to higher law” (CCEO c. 985 § 2), keeping in mind the cxigcncies of
~communion” and the fact that the measurc of the legality of the inferior laws
depends on the fact that they are mcant to issue norms that servc to protect the
‘ratio’ and the scopc of the superior ones, that is of the ,ius commune”"4.
Consequcntly:

a) in the Patriarchal Churchest11d0@tlt74, ec. 55-150), presided over by its
respectivc patriarch as ,caput et pater”*'6 (CCEO, c. 55), the Synod of Bishops"7

is exclusively competent to enact laws for the entire patriarchal Church that obtain
force according to the norm ofc. 150, 88 2 and 3 ( CCEO c. 110 § 1). The Synod
of Bishops liberally emanates laws and has to ask the approval of the Apostolic
See, just in few cases explicitly requested by law"8. The synodal acts are to be

Cf. ibidem, 162-163.
NEDUNGATT, Churches ‘sui iuris' and Rites, 108.

111 Cf. SZABO, Ancora sulla sfera dcH'autonomia, 177.

14 Ibidem, 200.

115 See Pontilical Yearbook 2005, 3-8; SALACHAS, De Ecclesiis palriarchalibus, in: P.V.
PINTO (cd.), Commcnto al Codicc dei canoni dclle Chiesc orientali, (Corpus luris Canonici 1), Citté
del Valicano 2001,69-144.

116 The patriarchal power is ordinary, proper and personal so that i[ cannot bc delegated to a
vicar (CCEO c. 78 § 1) and is validly exercised only inside the territorial boundaries ofthe patriarchal
Church, unless otherwise established by common law or particular law approved by The Roman
Pontiff(CCEO c. 78 § 2; cc. 146-150).

117 Eor debates concerning the extension of the competence of the Synod and its charactcr see:
SZABO, Ancora sulla sfera dcll'autonomia, 162.

Cf. M. BROGI, Prospettivc pratiche nell'applicarc alle singole Chiese sui iuris il CCEO, in: lus in
vita et in missione Ecclesiae. Acta symposii intemationalis luris canonici occorrcnte X Anniversario



192

communicated to thc Roman Pontiff,,quam primum”, but not ,,ad approbationcm”
and not cven ,,in recognitionem” likc in ,Cleri sanctitati” c¢. 350 § 1'"9. Although
c. 111 § 3 is prctty vaguc and docs not specify the meaning of this
communication, it is clcar that the rcspective ,us particularc” being
communicated ,quam primum”, the Roman Pontiff may excrcise his right to
intervene in due time if ncccssary. The Synod of bishops establishcs thc manncr
and time of promulgation of laws and thc publication ofdccisions (CCEO c. 111 §
1), yct the promulgation and thc publications of thc rcspcctive acts arc thc
compctcncc ofthe Patriarch (CCEO c. 112 § 1), as well as thc interpretation ofthe
laws, but aftcr having consultcd with the permanent synod (CCEO c. 112 § 2). At
thc samc time, as a sign of ,,communion”, certain acts or even all ofthem, should
bc communicated to thc patriarchs of the other Eastcrn Catholic Churches,
according to the judgement ofthc synod (CCEO c. 111 § 3).

Yet, in thc relation ,ius commune”/”’ius particularc”, the clause ,a legislatore
inferiore lex iuri superiori contraria valide ferri non potest” (CCEO c. 985 § 2) is
fundamental; as far as thc Patriarchal Churches arc concemcd, in two cases the
~iUS particulare” could providc a horm contrary to thc ,ius commune™, but such
cases are explicitly reserved to the Roman Pontiff and need his approval: 1)
CCEO c. 78 § 2: thc patriarch exercises his power validly only within thc
territorial boundaries of the patriarchal Church unlcss the nature of thc matter or
thc common law or particular law approved by thc Roman Pontiff establishcs
otherwisc (CCEO c.78 § 2); 2) It is the competencc of the synod of bishops to
examine the names of thc candidates for the episcopatc and to draw up by secrct
bailot a list of the candidates; yct, the ,ius particularc" approved by the Roman
Pontiff could provide differently (CCEO c. 182 § 3). So, there can be a different
proccdure but it needs thc approval of the Pope. Actually, the Maronite Church
has an immemorial custom according to which it’s the competence ofthc patriarch
to propose the names of thc candidates for cpiscopate. The ,ius particularc” ofthe
Maronite Church emanated on thc 4lh of June 1996 keeps this immemorial
customs which had its logic of existence in the previous System of government
(before the Synod of Mount Lcbanon, 1736) when this Patriarchate consisted of
only one eparchy whosc bishop was thc Patriarch himself; the other bishops were
only auxiliary bishops'20. This norm cnlarges the power of thc patriarch and
diminishes, in one way or another that ofthe synod, and it’s cxactly for this reason
that the Legislator has reserved to himself the approval of such a norm120he

promulgationis Codicis luris Canonici diebus 19-24 aprilis 1993 in civitale Vaticana celebrati, Citta dcl
Vaticano 1994,740 f.

Cleri sanctitati, c. 350 § I: ,Absoluta Synodo, praeses acta et decreta omnia ad Sedem
Apostolicam transmittat, ncc eadem antca promulgenturquam ab cadem rccognita fuerint”.
120 Cf. M1NA, Sviluppo dcl diritto particolare, 539: Il Patriarca, in questo modo, e l'unico a

conoscenza dei nomi di lutti i candidati all'cpiscopato. Poiche in sede elcttorale egli li propone uno a
uno ai Padri sinodali, 6 facile sapporrc che il Patriarca proponga per primi quelli di suo gradimento”.

121 M. BROGI, Prospcttive pratiche, 741; cf. Cleri sanctitati, ¢, 252 8.1°: ,Quod attinet ad
Episcoporum nominationes: 1°. Patriarcha informationcs et documenta quae, ad normatn iuris



193

customary law was a basic part of the ,ius particulare” of the Eastem Churches,
highly expressive of tradition and ccrtainly expressive of the specific ,vultus” of
these Churches therefore c. 6 of CCEO States, ,,all customs reprobated by the canons
of this Code or which arc contrary to them, unless they are centennial or
immemorial, are revoked”.

Likewise, another relevant cxample ofa custom contrary to the common law is
the one concerning the legislative power in the Coptic Church. Whilc CCEO c. 110
§ 1 emphasizes the synodal character of the Eastem Churches stating that it is the
exclusive compctcnce of the Synod of bishops to enact laws fbr the entire
Patriarchal Church, the customary law of the Coptic Church provides that the
Patriarch has the faculty to both promulgate and cmanatc laws for the respcctive
Churchl22

Sometimcs the ,ius commune” States a norm and leaves spacc for a contrary
one ofthe ,ius particulare” which needs the approval of the Apostolic Seel?3: for
cxample, CCEO c. 880 § 3 enumerates the obligatory feast days of common to all
the Eastem Churches (Sundays, the Nativity of Our Lord Jesus Christ, the
Epiphany, the Ascension, the Dormition of Holy Mary Mothcr of God and the
Holy Apostics Peter and Paul), ,without prcjudicc to the particular law of a
Church 'sui iuris’ approved by the Apostolic Sec by which certain feast days of
Obligation arc suppressed or transferred to a Sunday”’124. If wc catch a glimpse of
the calendars of the Eastern Churches we realize at once the richness of the
liturgical patrimony ofthe Christian East and this would suffice to sec the way the
inteiTclation ,unitas”/*“varietas” promoted by the Code guarantccs the fidelity to
one’s tradition and makes also space for an organic progress (CCEO c. 40 § ).

communis cl particularium Aposlolicac Scdis instructionum, nccessaria seu opportuna sunt ut iuxta c.
394 candidatorum idoneitas rite comprobctur, colligat”; cf. Nuntia 23 (1986) 10-13.

MINA, Sviluppo del diritlo particolare, 539: ,,Nc troviamo tracce nci canoni che portano il
nome del Patriarcha che li ha cmanati: abbiamo i canoni di Gabriel IBN Turayk, di Cirillo, di
Christodulo ecc.’\

I") BROGI, Prospctlive pratiche, 740: ,Qucsta dislinzionc tra Pintervento personale del Romano
Pontefice e qucllo del Dicastero compctente non va tuttavia esasperata, pcrche nel CCEO per ‘Sedcs
Apostolica’ si intendc in primo luogo, a norma del c. 48, proprio lo stesso Romano Pontefice, e poiche,
sebbenc la materia del canone in oggetto — che c il c. 880 - non sembri esplicitamente riservata al Papa
in persona, l'approvazione di una legge particolare che operi un cambiamento in materia costituiscc
ceitamente una dccisione ‘maioris momenti’; essa pertanto, anche se csaminata dal dicastero
competente, cioe la Congregazione per le Chiese Orientali, va sottoposta alla ‘Romani Pomificis
approbationi'. a nonna della Costituzionc Apostolica ‘Pastor Bonus’, n. 18”.

124 Por cxample, the particular law of the Syro-Malabar Church, in the chapter ,Feasts and
Penance” regulates: ,art.l] § 1. The feast days of the Nativity of Our Lord Jesus Christ, the Epiphany,
the Ascension, the Dormition of the Holy Mary Mothcr of God, Ascension, Peter and Paul and the
Martyrdom of St. Thomas the Apostle (July 3) are to be celcbrated as a days of Obligation. § 2. The
Obligation of the feasts of Epiphany, Ascension, Peter and Paul be fulfilled in the following Sunday
alter the actual day”: F. BLUVATHINGAL (cd.). An Evaluation and Future Prospccts: Particular
Laws, Statutes, Dccrees, Bibliography, MarThoma Yogam, Rome 2002, 320.



194

b) in thc Major Archiepiscopal Churchl?s, presidcd over by a major
archbishop (Title V, cc. 151-154) c. 152 is to be applied:

-What is stated in common law concerning patriarchal Churches or
patriarchs is understood to bc applicable to major archiepiscopal Churches or
major archbishops, unless thc common law expressly provides otherwise or it
is evident from thc nature ofthe matter”.

c) in the Metropolitan Churchesl26, presided over by a metropolitan bishop
(Title VI, chapter I, cc. 155-173): the Council of hicrarchsl27 cnacts thc particular
law128 of thc respective ,sui iuris” Church, which cannot be promulgated by the
metropolitan until the receiving of a written notification ffom thc Apostolic See
concerning thc rcception ofthc acts.

125 ,While a Major Archiepiscopal Church is similar to a Patriarchal Church in its structure and
degree ofautonomy, it docs not have thc patriarchal title. The Major Archiepiscopal Church is presided
over by a major archbishop who, in tum, excrcises much thc same exccutivc power as a patriarch. The
real diffcrence between a major archbishop and a patriarch concems the conlirmation of the major
archbishop’s election, Ifthe one elected accepts and is a bishop, the Synod ofbishops cannot procced
to proclaim and enthrone him as in the case ofa patriarch. Bcforehand, thc major archbishop must
requesl with a letter sign by him, confirmation of his election from the Roman Pontiff (c. 153 § 2).
Aller having reccived confiimation, the synod can carry out the proclamation and enthronement (c. 153
§ 3). Por the rest, regarding the exercise of powers, what has beeil stated above regarding the patriarch
and the Patriarchal Churches also apply to thc major archbishop and the Major Archiepiscopal
Churches”: ABBASS, CCEO and CIC, 857.

1< ,Metropolitan Churches ‘sui iuri's are immediately subject to the Roman Pontiffunlikc those
Metropolitan Churches that are actually provinces of some patriarchal or Major Archiepiscopal
Church. As its namc implies, a Metropolitan Church ‘sui iuris’ is presided over hy a metropolitan; he is
appointed by the Roman Pontiff and is assisted by a Council of Hierarchs. The Office of thc
metropolitan is attached to a determined see (c. 155 §2)": J. ). PARIS, Metropolitan Churches and
Othcr Churches 'sui iuris’, in: NEDUNGATTT, A Guide to thc Eastern Code, 208.

127 Fora debatc concerning its compctence see: P. SZABO, Ancora sulla sfera dell'autonomia,
162-163, in: IDEM, l.a questione della competenza legislativa dcl Consiglio dei Gerarchi [Consilium
Hierarchamm]. Annotazioni all’interpretazione del cc. CCEO 167 § 1, 169 e 157 § 1, in: Apollinaris 69
(1996)493-499.

IM CCEO, c. 167 § 1. ,With duc regards to the canons in which the power ofthe council of
hierarchs to enact laws and norms is expressly treated, this council can also enact them in cases in
which common law remits thc matter to thc particular law ofa 'sui iuris’ Church. § 2. The metropolitan
is to inform the Apostolic See as soon as possible of the laws and norms enacted by the council of
hierarchs. Laws and norms cannot bc validly promulgated before the metropolitan has written
notification from the Apostolic see of (he rcccption ofthc acts ofthe council. The metropolitan is also
to inform the Apostolic See of othcr acts of thc council of hicrarchs. The metropolitan is to see to it
that thc laws ofthe council of hierarchs are promulgated and its dccisions publishcd”.



195

d) in the O/her Churches ,sui iuris”120 a hierarch prcsidcs ovcr such a
Church according to thc norms of common law and of particular law cstablished
by the Roman Pontiff (CCEO c. 174). The respcctive hierarch can bc either a
bishop or an exarch who governs the exarchy either in lhc name of thc one who
appointed him or in his own name, but this has to be cstablished in thc erection of
the exarchy. For thc matters therefore that common law rclcgates to particular law
or to the higher administrative authority of a Church ,sui iuris”, thc competent
authority in these Churches is thc hierarch who prcsidcs ovcr it, but he needs thc
consent of the Apostolic Sec, unlcss it is expressly stated otherwise (CCEO,
c.176).

Respccting the diversity, unity of action is requested among these categories
of Churches ,;sui iuris”, Therefore thc Code, in order to fostcr unity within such a
great diversity, in title 9, consistin”of only one canon, c. 322, cnunciates thc main
norms conccrning a new institutcl0 (the ,fons iuris” for this is CD 37-38; OE 4),

that is thc Assemblics of hicrarchs ofseveral Churches ,sui iuris”.

~The purpose of these meetings is that, by sharing thc insights of wisdom
born of expcriencc and by thc exchangc of views, thc pooling of their
resourccs is achicved for thc common good of the Churches, so that unity of
action is fostered, common works are facilitatcd, the good ofreligion is more
rcadily promoted and ccclesiastical discipline is preserved more effcctively”
(CCEOc. 322 § 1).

While fostcring unity, these asscmblies are to preserve thc diversity sincc
their dccisions ,,do not have juridical binding force unlcss they deal with matters
that cannot bc prejudicial to thc rite of each Church ,sui iuris” or to thc power of
the patriarchs, of synods, of metropolitans and ofthc council of hicrarchs" (CCEO
c. 322 § 2), Obviously, every asscmbly is to draw up thc proper Statutes in which,
as far as possible, the participation of the hicrarchs of thosc Churches that are not
yct in full communion with thc Catholic Church is also to bc fostered (CCEO c.
322 § 4). Such Statutes must nccessarily have the approval ofthc Apostolic See.

2UZ2EK, Un codicc per una ‘varietas Ecclesiarum’, 263: ,Tali Chiesc sono aflidate ad un
gcrarca che le presiede a nomia dcl diritto comunc o particolare stabilito dal Romano Pontcfice (c.
174) e dipendono immediatamente dalla Sedc Apostolica che dclcga un gcrarca che esercita su di esse
alcuni diritii mclropolitani (c. 175). Per quanto riguarda gli alTari che il diritto comunc rimanda al
diritto particolare della Chiesa 'sui iuris', o alla superiore autoritd amministrativa della stessa Chiesa,
l'autoritd competentc e il gcrarca ehe presiede tale chiesa a norma del diritto, tuttavia con il consenso
della Scde Apostolica c. 176). Cosi, se la Chiesa ‘sui iuri's non e altro se non una eparchia, il vcscovo
cparchiale pué emanare leggi cparchiali che il suo successore pud anelie abrogare. Se invcce volessc
stabilirc una legge, che diventi lo ‘ius particulare', non sernplicemcnte cparchiale, ma della stessa
Chiesa 'sui iuris', deve ottenere per cssa anche il consenso della Sedc Apostolica. Tale legge il suo
successore non pud ne abrogare ne cambiare, se non seguendo la stessa procedura”.
1311 Sec on this topic: M. BROGI, Sinodi patriarcali, Asscmblee e Conferenze episcopali di rito
orientale, in: Antonianum 51 (1976) 256-259; IDEM, Il nuovo codice orientale ¢ la Chiesa latina, in:
Antonianum 66 (1991) 35-50.



196

All ovcr thc Code thcre are various instanccsi13l where this ,unitas actionis”
is required or recommcndcd. Thus, just to offcr a few examples:

- through special norms of particular law ecumcnical initiatives should be
promoted in every Church ,sui iuris” (CCEO c. 904 § 1)132. The canons on
ecumenism (cc.902-908) underlinc the special function of the Eastern Catholic
Churches, to foster unity, and entrusts this duty to all thc Christian faithful. It is
significant that the Sccond Vatican Council makes it clear that 'a scrupulous
fidclity to the ancicnt tradition' together with ‘prayers, good cxamplc, better
mutual understanding, collaboration and a brotherly regard for what concern
others and their scnsibilitics’ can contribute most to enable the Eastern Churches
in full conimunion with thc Roman Apostolic See to fulfil ‘their special task of
fostcring thc unity of all Christians, particularly of thc eastern Christians' (Decr.
»Orientalium Ecclesiarum”, n. 24) according to thc principles of thc dccrcc On
Ecumenism.”133 The Roman Ponliff himself, when prcsenting thc CCEO to thc
Synod of Bishops (25 October 1990) stressed thc idca that thc Code had bcen
conceived and written on thc principles of true ecumenism, manifcsting thus thc
great cstccm which the Catholic Church has for thc Orthodox Churches as ,Sister
Churches™ 134,

- ,In thc particular law of cach ‘sui iuris’ Church, after consultation with the
cparchial bishops of other Churches ‘sui iuris’, exercising their power in the same
territory, norms are to be cstablishcd conccrning thc examination of the couple
and other means for inquirics that are to be carried out beforc marriage” (CCEO c.
784).

- »in so far as it is possible, patriarchs and cparchial bishops are to takc care that
pcnal laws of particular law are uniform in thc same territory” (CCEO c. 1405 §
3).

- ,An eparchial bishop has the right, within thc limits cstablishcd by particular law
of his own Church ‘sui iuris’, to determine the fees for thc various acts of the

151 Even ifthe canons ofthc CCEO concern ,all and only the Eastern Catholic Churches* (c.I),
therc are 9 canons in the CCEO where it is cxplicilly specilied etiam Ecclesia Lalina: cc. 37; 41; 207;
322;432; 696 88 1-2; 830 § 1; 916 § 5; 1465 and numerous canons where mention is made to the other
Churches sui iuris (cc. 84; 99 § 2; 202; 322; 333; 379; 622; 696 § 3; 720 § 3; 784; 1013; 1405 § 3),
therefore the Latin Church is implicitly afi‘cclcd, and thirdly, thcre are canons which implicilly concern
thc Intin Church ex natura rei (CCEO cc. 29-38). Sec L. LORUSSO, Intcrrclazionc dei duc Codici
nclla Chicsa, in: CONGREGAZIONE PER LE CIHIESE ORIENTALE lus Ecclesiamm-Vehiculum
Caritatis, 277-331; J. ABBASS, The Intcrrelation ofthe Latin and Eastcm Code, in: Jurist 58 (1998) 1-
40; IDEM, CCEO and CIC in Comparison, 882; 890.

1,2 Sec M. BROGI, Apcrture ecumcniche dcl Codex canonum Ecclesiarum Orientalium, in:
Antonianum 66 (1991) 462.

IU JOHN PAUL 11, Sacri canones, XXii.

m Cf. AAS 83 (1991)493.



197

powcr of governance and to determine thc offerings on the occasion of the
cclebration ofthe Divine Liturgy, sacraments, sacramcntals or any other liturgical
cclcbration, unless common law provides otherwisc. § 2. Patriarchs and eparchial
bishops of various Churches ,sui iuris” cxercising their power in the samc
territory are to take care (hat, after mutual consultation, the samc norm is
cstablishcd rcgarding fees and offerings” (CCEO c. 1013 8§ 1-2).

To these examples of ,unitas actionis” wc add a few from the liturgical
domain where the ,varictas rituum liturgicorum" and the ,varictas disciplinac
canonicac” are relevant for the present topic and for this symbiosis between ,ius
commune” and ,,ius particularc”.

4. ,lus commune”/ ,lus particulare” and Liturgical laws

Canon 3 of CCEO elearly States that ,the Code, although it often refers to thc
prcscripts of liturgical books, docs not for thc most part determine liturgical
matters; therefore, these prcscripts arc to be diligently observed, unless they are
contrary to thc canons of the Code”135.*For liturgical matters, ,ius commune” left
ample space to ,ius particularc”  with the clcar consciousness that liturgy is thc
expression ofthe ecclesial identity since the best way to understand and grasp the
specificity of a Church is its liturgy. For thc Oriental mind, liturgy is not a simple
spiritual task, but the central event of Christian lif'c, the place of a teophany, the
supreme expression of thc lifc in God. The liturgical traditions and thc rcspcctive
rites include a complete identity, a specific oriental ethos which is at thc root of
thc great ,varietas” and the fruit of a different historical background!37. CCEO

135 Sec D. SA1.ACIIAS, Le prescrizioni liturgiche nel 'Codice dei canoni detle Chicse Orienlali’
alla lucc deiristruzionc dclla Congrcgazione per le Chicse Orienlali (6 gennaio 1996), in: Lcclcsia
Orans2 (1998) 239-275.

156 Ibidem, 244: ,Data dunque la sua nalura slrcuamenlc giuridica, il CCEO non regola
direttamente questioni di caraltere liturgico, per lo pit non dccide in materia liturgica, ma spesso
rimanda non solo alle ‘prescrizioni dei libri liturgici'leggi liturgiche’, ‘rcgole del ctilto divino’
‘diritto particolare’ in materia liturgica, ‘legittime consuctudini in materia liturgica’. Tutte queste
espressioni, sebbene non abbiano sempre lo stesso significato giuridico, tuttavia si inscriscono nel
‘diritto particolare’, inteso nel senso del e. 1493 § 2, cioc tutte le leggi, lo legittime consuctudini, gli
statuti e le altre norme di diritto che non sono comuni n6 alla Chiesa universale ne a tutte le Chicse
orientali, ma a ciascuna Chiesa ‘sui iuris’. 1l frequente rinvio preciso ¢ formale del Codice alle leggi e
norme o prescrizioni liturgiche attribuisce ad esse anchc valore giuridico, in quanto la loro messa in
pratica e richicsta proprio per I'applicazione dolle slessc norme canoniche. Infatti, gli stessi libri
liturgici delle varie Chiese ‘sui iuris’, legittimamente approvati, comprcndono delle prescrizioni per
I’'ordinamento del culto divino, la cclcbrazione ed amministrazionc dei sacramenti e sacntmcntali. Non
si tratta di ‘rubricistica liturgica’, o di pura esortazione, ma di vero ordinamento liturgico, richicsto per
la espressione della vita spirituale c dclla reale consistcnza ecclcsialc”.

137 R. TAFT, Liturgia come espressione di identita ccclesiale, in: CONGRECAZIONE PER LE
CHIESE ORIENTALI, L’identita delle Chiese orientali cattoliche. Atti dell’incontro di Studio dei
Vcscovi e dei Superiori Maggiori delle Chiese Orientali cattoliche d’Europa, Nyircgyhéza (Unghcria)
30 giugno - 6 luglio 1997, Citté del Vaticano 1999, 122: ,Un rilo orientale non e dunque soltanto un
modo diverso di dire ‘Messa’, 6 un patrimonio spcciale. Possicde solennita c digiuni, ma non 1c stessc



198

safeguards this different ethos and liturgical ,varietas” as clearly demonstrated by
thc respective normative out of which we present some ofthe canons of Title XVI,
.De Cultu Divino et praesertim de Sacramcntis™.

- CCEOQO, c. 683 imposes the cclcbration of Baptism (,Baptismus celebrari debet”)
according to the prescripts of the Church ,sui iuris” in which, in accord with thc
norms of law, the person to be baptized is to be ascribed, thereforc, any type of
subjcctive reasons (likc friendship with the parish priest, esthetical tastes etc.) are
excluded by thc ,Instruction” concerning the application of liturgical norms in
CCEO sincc thc ancicnt discipline of thc triple immersion has to bc rcstored and
practiscd3l3. Conscquently, the ,ius particulare” should safeguard this tradition
with specific norms meant to properly rcstore this rite with such a mcaningful
symbolism concerning the mystical sharing in the dcath and resurrection of Christ.
The great number of baptisteries found in thc Latin churches evidence the fact that
immersion was also the practice of the Latin Church, rccommendcd also by thc
~Catechisni of the Catholic Church”, nr. 1239 and is present also in thc CIC, c.
854 whcrc it is clearly specificd that Baptism must be conferred either by
immersion or infusion, according to the dircctives ofthe Episcopal Conferences.

- CCEO, c. 701, dealing with concelebration, is a good cxamplc of the relation
Lunitas”/“varictas”, while insisting on thc preservation of the liturgical identity,
promotes concclcbrations as a manifestation of unity:

»For a just cause and with thc permission of the eparchial bishop, bishops
and preshyters of different Churches 'sui iuris’ can concelebratc, cspccially
to fostcr love and manifest thc unity of thc Churches!3). All follow thc
prcscript of the liturgical books of the principal cclebrant, avoiding any
liturgical syncrctism whatever, and prcferably with all wearing thc liturgical
vestments and insignia of their own Church 'sui iuris’”.

The ,Instruction” 57 underlines the fact that the concelebration is a
significant way of pointing out thc variety of the ccclesial traditions and their

solcnnita e gli stessi digiuni. Possiede santi e santuari, nia non gli slessi santi e santuari. Possiede la
devozione verso la Madre di Dio, ma non la esprime mediante le slessc pratiche devozionali. Ha una
sirullura gerarchica ¢ un Diritto Canonico, ma non la slessa struttura gcrarchica e lo stesso Diritto
Canonico. E cid che e piii importante, comc ha scritto PIO XII, esso possiede un altro ‘carattcre e
temperamento’, un ethos orientale dal quéle derivano queste differenze rituali e devozionali. Questo
ethos diverso c il prodotto di una storia diversa”.

158 CONGREGAZIONE PER LE CHIESE ORIENTALE Istr. 11 Padre incomprcnsibile, per
I'applicazione delle prcscrizioni liturgiche dcl Codicc dei Canoni dellc Chiesc orienlali, 6 genn. 1996,
Librcria Editrice Vaticana, Roma 1996, in EV 15/101.

IM LORUSSO, Interrelazione dei due Codici, 323: ,Quanto e detto per la concclcbrazione non
intacca il principio che per celebrare in un rito diverso dal proprio occorre uno speciale indulto della
Sede Apostolica; inoltrc il c. 40 § 2 CCEO ordina che tutti i chierici devono osservare fedclmentc il
proprio rito, noncha le preserizioni liturgiche della propria Chiesa ‘sui iuris’ (c. 674 CCEO; c. 846
cic)”.



199

conflucnce within lhe unity ofthc Church. Morcover, lhis is a symbol of Ihe futurc
unity within multiplicity and an instrumcnt to safcguard thc Eastem Churchcs and
thcir spccificity against any type of assimilation, cspecially in thc placcs whcerc
they arc a minority.

- CCEO, c. 704 regulates the cclebration of the Divinc Liturgy according to thc
prescripts of the liturgical books of the Church ,sui iuris” in which thc priest is
ascribcd. These prescripts arc very different in the liturgical books of thc various
Eastem Churchcs but, as thc Instruction States, ,have too offen dropped into
disuse in rccent times, also duc to influcnce from the Latin tradition. To rccuperatc
an clement so significant in thc heritagc of the undivided Church, it is ncccssary to
procccd towards a revival of the disciplinc of non-liturgical days whcrc it has
disappeared in rclatively rccent times” (Instruction 63).

- CCEO, c. 706 States that ,thc sacrcd gifts offered in thc Divinc Liturgy arc pure
wheat bread rccently madc, so that therc is no dangcr of corruption, and incorrupt
natural grapc winc’’140. The ,fontes iuris” of this Canon arc very numerous. Yet
what is really basic and new for thc present normative, is thc fact that out of
respcct for onc single tradition thc CCEO avoidcd a norm that is not valid for all
Eastem Catholic Churchcs, being valid for onc Church only, thc Armenian onc.

- CCEO c.707 § 1. this canon safeguards a great liturgical varicty that has a long
tradition in thc different Eastern ,sui iuris" Churches. Therefore ,jus commune”
leaves to ,ius particularc” the task to cstablish accuratcly norms regarding thc
preparation of thc Eucharistie bread, the prayers to be rccitcd by thc pricsts before
the Divinc Liturgy, thc obscrvancc ofthc Eucharistie fast, the liturgical vestments,
thc time and place ofthc cclebration and other similar matters.

- CCEO c. 710 for thc participation of infants in the Divinc Eucharist aftcr
baptism and chrismation with holy myron thc prcscripts of the liturgical books of
the rcspective Church ,sui iuris” arc to be observed. The infantsl4l, though not
subjcct to thc merely ccclcsiastical laws sincc they require a ,sufficicnt usc of

" 1). SALACIIAS, Il culto divino e i sacramcnti, in: Commento al Codicc dei Canoni dellc
Chiesc Oricntali, 593-594: ,Quanlo al vino, occorre lilcvarc che la rcgola presentale dal CCEO si
discosta da quella del c. 924 § 1 dcl CtC, la quale prccisa che il vino devc csscrc mcscolato con una
modica parle di acqua. Qucsla mcscolanza non & stata riferita dal CCEO pcrche non e in uso nella
Chicsaarmena c perci6 non e da considerare come legge valida per lulle le Chiesc orienlali (Isuu/ione,
67; cf. anchc Nunlia 24-25 [1987] 131; Nuntia 28 [1989] 90). E da nolarc ehe nei libri lilurgici di lulle
le Chiesc, lalina e orienlali, tranne quella armena, si prcscrive la suddclla mcscolanza. Anche la
normaliva canonica anlica comprcnde una simile prescrizionc (cf. Sinodo di Cartaginc [419) c. 37;
Concilio in trullo [691], c. 32). la mcscolanza di un po' d’aequa ncl vino conserva lull'oggi un
profondo significato leologico: ricorda il fatto che uno dei soldaii trafisse con la lancia il petto del
Signore crocifisso, ¢ subito ne usci sangue ¢ acqua; manifcsta anche I'unionc inconfusa delle duc
nalure dcl Verbo incamalo”.

141 Cf. CCEO ¢. 909 § 1-2; cf Cl1Cc. 97.



200

rcason” (CCEO c. 1490), do havc some rights and obligations of a spiritual
character, one ofthem bcing the receiving of thc Holy Eucharistl4?; this should be
donc according to the tradition of the Eastern Churches and the customs of the
various Churches ,sui iuris” to administer to infants the Holy Eucharist
immediately after Baptism and Chrismation with holy myron, a fact attested by
the numerous ,fontes iuris” ofthis canon.

sInfant Communion was the normal practice ofthe Church both in thc East
and in the West, tili the West dropped it in the twelfth Century, though the
practice continued in some parts of the West until thc sixtccnth Century. In
thc rcecent liturgical rcnewal in the West, liturgists arc suggcsting thc
rcstoration ofinfant Communion also in the Latin Church, pointing chiefly to
the tradition preserved in the East”143.

The Tridentine Council contributed also to this fissure within the ,unitas” of
this praxis common to East and West, since c. 4 (Session XXI, chaptcr 1V) States
that ,,children lacking thc use ofreason arc not at all obligcd to have sacramcntal
communion ofthc Eucharist”144. This doctrine slowly started bcing applied also in
thc Eastern Churches due to the recommendation of the Apostolic See to linc up
thcir praxis to thc Western one. An cxample of such an adaptation is the ,ius
particulare” of the Ronianian Church: thc Provincial Synod of Alba-lulia and
Fagaras (1872) specifies the request of thc ,use of reason” and mentions also the
Lfirst communion”145. Hopefully, the renewed ,ius particulare” will rcconfirm the
ancient tradition.

- Another cxample of lining up with the Western tradition but also ofthc dialcctics
Lunitas”/“varietas” is provided by the calendars of the various Oriental Catholic
Churches where the least of the Immaculate Conception (and other fcasts) is
insertcd and cclcbratcd. According to CCEO c. 880 § 2 ,the compctence to
constitutc, transfer, or supprcss feast days and days of pcnance for individual
Churches ‘sui iuris’ bclongs also to the authority in those Churches that is

112 See C. VASIL', La comunione eucarislica dei bambini prima delluso dclla ragione.
Diffcrecnzc nclla prassi sacramcntale fra Chiesc d'Oriente ¢ d’Occidcnle. Motivo di divisione, oppurc
occasione di approrondimento e crescita ecclesiale?”, in: H. zapp - A. WEISS - S. KORTA (cds.), lus
Canonicum in Oriente et Occidente. Festschrift Fir Carl Gerold First zum 70. Geburtstag, Frankfurt
am Main 2002, 759-789; R. TAFT, Liturgy in the Life of the Church, in: Third Millennium: Indian
Journal ofEvangelization, Rajkot, Gujarat, India4 (2001)96-100.

u' D. SALACHAS, Divine Worship, especially the Sacramcnts (cc. 667-775), in:
NEDUNGATT, A Guide to the Eastern Code, 516-517.

144 ALIJERIGO (ed.), Conciliorum Oecumeniconim Decreta, 727.

145 Concilium Provinciale Primura Provinciae Ecclesiasticae Graeco-Catholicac Alba-Julicnsis et
Fagarasicnsis, cclcbratum anno 1872, Blasiu 1882, tit. V, cap. 4, ,Subiectum”, 78: ,Subicctum
Sacramenti S. Eucharistiac sunt homines vivi, baptizati, qui ad annos discretionis pervenerunt , ultra
quam susceptio S, F.ucharistiae usque in aetatem adultiorem non est differenda, et demum qui mentis
compotcs sunt; quibus ut communio prolicua sit, a peccatis immunes esse debent, atque cibo ac potu
vacui, exceptis solis aegrotis S. Eucharistiam per modum Viatici sumentibus”.



201

compctent to establish particular law. It may do so, however, only after taking into
account the othcr Churchcs ‘sui iuris' and without prejudice to can 40 § 1.

~Nuntia” 7 (1978) published the initial texts for the rcvision of the canons
conccrning the ,Tempora sacra” bclonging to the so called Motu proprio ,De
sacramcntis”, whosc promulgation was stopped by Pope John XXI111146. Titulus L
.De diebus Fcstis’14' presented the normative of the feast days of Obligation and
also of the feast days which werc alrcady inserted in the ealendars and approved
by the ,ius particulare” of various Churches or were pari of their customary law.

Among thesc the Feast of the Immaculate Conccption was also mentioned. We
have to spccify that c. 83148 of that Schema was similar to c. 1247 of the C1C-

1917. In the following Schema (,De Sacramentalibus locis temporibusque sacris,
cultu sanctorum, voto et iureiurando”, Caput Il ,De diebus fcstis et
paenitcntiac”) published by ,Nuntia” 10 (1980), c. 83 becamc c. 221149 and was
very synthetic: the legislator invoked the principlc of subsidiarity and the variety
of the liturgical patrimony of the Oriental Churchcs, and Icft space to the ,ius
particulare” to regulate the matter according to the dircctivcs of Vatican Il (OE 15,
19, 21).150 In the ,Denua rccognition” published by ,Nuntia” 15 (1982), c. 221

remained unchanged. In the ,Schema CICO-1986”, ¢, 221 bccame c. 876151 and

" Nuntia 7 (1978) 64.

147 The ,fontes” generali dcl Titulus | are presented in Nuntia 7 (1978) 92: ,Syn. Armen., a.
1911, tit. IV, cap. IX, De feslis diebus servandis; Syn. Libanon. Maroniiarum, a. 1736, pars |, eap. Iv,
De festis et ieiuniis; Syn. Zamosten. Ruthenonim, a. 1720, tit. XVI”.

14" Nuntia 7 (1978) 93, c. 83: ,8 I|. Dies fcsti de praccepto, in universa Ecclesia Orientali
servandi, sunt: omnes et singuli dies dominici, festa Nativitatis D.N. lesu Christi, Epiphaniac,
Ascensionis, Dormitionis Almae Genitricis Dei Mariae, ae Beatorum Petri et Pauli Apostolorum. § 2.
Sequenles vero dies fcsti ubi iure particulari vigent servandi sunt: festuni Circumcisionis D.N. lesu
Christi, Ingressus Domini in Tcmpluni, feria VI in Parasceve, feria It post dominicam Rcsurrcctionis,
et feria Il post dominicam Pentecostis, fcstum Sanctissimi Corporis Christi, Trasfigurationis,
Exaltationis Ssmac Crucis, Immaculatac Conccptionis, Nativitatis et Annuntiationis Almae Genitricis
Dei Mariae, Sancti losephi cius Sponsi, Omnium denique Sanctorum. Item alii dies fcsti servandi ex
probatae Synodi vel probatae consuetudinis praescripto”.

Le ,fontes” dcl canone, riportate da Nuntia 7, 93 sono: ,S. Nicolaus I, Lin. Ad consulta vestra,
13 nov. 866: In quorum apostolorum. — Syn. Alcxandrin. Coptorum. a. 1989, scct. I, cap. Il, art. I,
De diebus dominicis et fcstis, cap. I, art. tV, pars I, 1l, 2 et 3; Syn. Ain-Trazcn. Gracco-Melchitanim,
1835, can. 10; Syn. Lcopollen. Ruthenorum, a. 1891, tit. IV, cap. VI, 7, I; cap. IV, Ill, n; Syn. Sciarfen.
Syrorum, a. 1888, cap. IV, art. II; Syn. Laodicen., a. 347/381, can, 29; Theophilus Alcxandrin., can. 1”.

14" Nuntia 10 (1980) 63, c. 221: ,8 |. Dies fcstos et paenitcntiac pro Omnibus Ecclesiis
Orientalibus communcs constituerc, transferre aut supprimerc unius cst Synodi Occumcnicae vel Scdis
Apostolicae. § 2. Dies fcstos et paenitcntiac pro singulis Ecclesiis Orientalibus constilucre, transferre
aut supprimerc, praeter Apostolicam Sedem, compelit Synodis Episcoporum, debita tarnen ratione
habita totius regionis cctcrarumque Ecclesiarum et tirmo can. 3 De Ritibus".

1511 Nuntia 10 (1980) 15: ,Tcnuto conto dei principio detto di sussidiarietd, nonche dclla varieta
del patrimonio liturgico dellc Chiese Orientali che ,non solo non nuocc allTinilat, ma anzi la manifesta”
(cf. Conc. Vat. Il, Dccreto Oricntalium Ecclesiarum, n. 2), e sembrato opportuno ridurre Ic
numerosissime nonne dello Schema proposto dalla precedente Commissione a quelle sole norme, nel
Codice comune, senza le quali non si pué mantencre un rcllo ordine nclla Chiesa di Cristo”.

151 C. 876 (Schema CICO 1986): ,8 1. Dies festos et paenitentiae omnibus Ecclesiis orientalibus
communcs constituerc, transferre aut supprimerc solius cst supremac Ecclcsiae auctoritalis. § 2. Dies



202

was similar to thc previous oncs. In ,Nuntia” 27 (1988), § 2 was reformulatcd and
in thc ,Schema novissimum" of CCEO, 28 January 1989, presented to thc Pope
John Paul Il, thc 3'd paragraph was added and c. 876 bccamc c. 880152

It is obvious that c. 880 was reformulatcd according to thc conciliar
dircctives relevant also in § 2 which spccifics that for the insertion of new feasts c.
40 8§ | has to bc considered since ,,all members of the Eastcrn Churches should bc
firmly convinccd that they can and ought always preserve their own legitimate
liturgical rites and ways of life, and that changcs are to bc introduccd only to
advance their own organic progress” (OE 6). The ,Instruction” n.36 States that the
calendars of the Eastern Churches should rcturn to thc traditional structurc and the
samc document n. 12 undcrlincs thc fact that to introduce new elcmcents the
spccificity and the roots of ones own tradition are to be considered.

Coming back to thc Feast ofthe Immaculatc Conccption, the Observation ofa
mariologist is worth mentioning: thc dogma of thc Immaculate Conccption is an
examplc ofthe dogmatic progress ofthc Catholic Church, a new acquisition ofthc
Spirit, therefore, the Oricntals should also benefit and fructify thc new
acquisitions. The cxample presented is that of thc Ukrainian Church which, in the
Synod of 1891 found a practical solution to reconcile thc old and thc new: a
liturgical formulary was composed according to biblical, patristic, liturgical
critcria consonant to the proper tradition, showing thc historical continuity, both
liturgical and dogmatic between the previous Byzantine cclcbration and the
present onc; the solution proposed: both feasts, having cach the proper formulary,
are cclcbratcd, the previous onc being thc ,proeortia” ofthe new onc cclcbratcd on
thc 9h of December153.

Icstos ct pacnilcntiac alieuius Ecclesiac sui iuris constitucre, transfere aul supprimere competit etiam
auclorilali, cuius est ius parlicularc ciusdein Ecclesiac stalucrc, debita tarnen habita rationc aliarum
Ecclcsiarum sui iuris et fimio can. 39 § 1”.

152 CCEO c. 880 § 3: ,Dies fcsti de pracccpto Omnibus Ecclesiis oricntalibus communcs, praeter
dies dominicos, sunt dies Nativitatis Domini Nostri Icsu Christi, Epiphaniac, Ascensionis, Dormitionis
Sanctac Dei Genitricis Mariae ac dies Sanctorum Apostolorum Petri et Pauli, salvo iure particulari
Ecclesiae sui iuris a Sede Apostolica approbato, quo quidam dies festi de pracccpto supprimuntur vcl
ad dient dominicum transferuntur".

153 E. TONIOLO, La cclcbrazione liturgica dcH'lmmacolata Concezione ncl rito bizantino-
ucraino cattolico, in: De cultu mariano sacculis X1X-XX. Acta Congressus mariologici-mariani
intemationalis in Sanctuario mariano Kevelaer (Germania), anno 1987 celebrati, vol. 1l, PAMI, Romae
1991,219: ,Per gli orientali che aderiscono a Roma e accettano il progresso dogmatico cattolico, spclta
il compito di lungere da punto di collcgamento fra Oriente e Occidcnte, non creando cose intcramente
nuove, ma inscrendo il nuovo sui tronco antico, mostrando in tal modo come le nuove acquisizioni, che
lo Spirito Santo fa perennemente fruttificare nclla Chiesa, non siano innovazioni, ma normale lloritura
cd csplctamento dcH'immutabilc ed unica veritd divinamente rivelata e da Cristo consegnata alla
Chiesa. Su questa linea gli ucraini e i nitcni cattolici risolscro in modo pratico il problema della lesta
dcH'Immacolata Concezione nel sinodo di l.eopoli dcl 1891. La festa, secondo il rito bizantino, cadc il
giorno 9 diccmbrc (sccondo il calendario gregoriano). Essi dunque approntarono un nuovo formulario
liturgico col prcciso oggetto dcH'Immacolata Concezione per il 9 diccmbre, ma consctvarono intatto il
formulario bizantino dcl secolo V1I1-IX per la ‘Concezione di S. Anna’ quéle vigilia o ‘proeortia’
dell'lmmacolata”.



203

These are just a fcw cxamples of thc relation ,ius communc”/ius
particularc” which could be complcted by fcw othcrs cmphasizing thc same
characteristic of thc CCEO, that of being a Code for a ,varielas Ecclesiarum” in
which thc rolc of the particular legislation is primarily that of integration and
adaptation of the common law to thc concrctc circumstances of times and places,
since the Catholic Church, from thc cultural point of view is not an homogeneous
reality. This ‘incamation’' ofthe common law into thc particularity of the reality as
such is essential, sincc the particular law is nccessarily nearer to thc historical
cxpcerience of the Church ,sui iuris” for which it is emanated and can bc an
cfficacious help for thc accomplishment ofthc ,salus animarum154.

5. ,Unitas”’/ ,Varictas" and Inculturation

Inculturation therefore is another characteristic of CCEO as a Code for a
.varictas Ecclesiarum", which detcrmincs the specific ,vultus” of the Oriental

Churches ,sui iuris” and thc relation ,unitas"/“varietas”. This topic has becn
largely analysed in different studicsl5S,166rc wc just present a fcw cxamples

consonant with our topic.

- The canons on Formation for ministry (cc,342-356) make specific rcfercncc to
thc student’s own culture (CCEO c. 347) and this is comprehcnsiblc ,since CCEO
is a code for a varicty of Churches belonging to five ritual traditions and a rite is
also differentiated by culture (see c. 28), (therefore] cultural pluralism is an
inherent trait of CCEO136. Even though thc Code emphasizes thc fact that thc
formation should bc in accordance with their own rite and culture (CCEO ¢.343, c.

347) and that they ,are preparing thcmsclvcs for the ministry in their own Church
~Sui iuris157, they are to bc formed in a truly universal spirit by which they are

154 Cf. G. GHIRLANDA, Diritto universale c¢ diritto panicolare: un rapporto di
complemenlarietd, in: Quademi di diritto ecclesiate 19 (200t) 12-13.

V. MOSCA, Diritto liturgico c inculturazionc. Orizzonti teologici, normativi e pastorali, in:
L. SABBARESE (cd.), Inculturazionc Diritto canonico e Missione, Urbaniana Univcrsity Press, Citta
del Vaticano 2003, 123: ,Comc spiega A. Shorter, ‘encultutazione' e un tennine antropologico
specifico, per esprintere la socializzazione o | apprcndimento di un proccsso attraverso il quale una
persona 6 inscrita in una cultura”. Da allora il termine inculturazionc incomincio ad esserc usato negli
ainbienti missionari, teologici e liturgici assumendo perd un signilicato differente, 1.0 stesso autore
chiarifica inoltre la distinzione tra acculturazione e inculturazionc. 1l termine aeculturazione vielte
dclinito comc Tincontro tra una cultura cd un’altra’. Questo ineontro avvicne Sulla base di un rnutuo
rispetto e tolleranza, quasi cstemo. Da questo ineontro pud risultarc una giustapposizione di elementi
non relazionati che dovrebbe portarc ad una comunicazione interna, In pratica tra le due culture non vi
6 un processo di assiniilazione mutua, sebbene racculturazione i una condizione nccessaria per
rinculturazione” he also delincs inculturationes ,la rclazione crcativa e dinamica fra il messaggio
cristiano e una cultura o pit culture”.

156 - ABBASS, CCEO and CIC, 861-862.

117 A concrctc examplc would be the dircctives on Seminary Formation and Priestly Ministry in
the Syro-Malabar Church where it is clearly stated: ,,All the candidatcs must bc properly tiained in the
theology, spirituality, history, canonical discipline and traditions of their respcctivc Churches. It is
nccessary to cnsure that all the candidatcs to thc pricsthood who belong to our Church, in whichever



204

intemally prepared to respond in the Service of souls everywhere in thc world.
Therefore, they are to be instructed about the needs of thc cntire Church and
especially about the apostolate of ccumcnism and cvangelization” (CCEO c. 352 §
3). The formation of ministers should not bc in a restrictive, sort of ,a parochial
spirit” but in a universal and holistic one: ,the studcnts should be cnablcd to see
how the various courses are related to and complete one another in a harmonious
whole, due attention bcing paid to the hierarchy oftruths. It is only in relation to
the whole, or in a holistic view” that the richcs of their own culture as well as
thc perennial valid cultural patrimony of humanity can be propcrly assimilated and
evaluatcd1§6f* ©€CEO c. 349 § 1). Obviously, in an interecclesial context such a
multiform formation is an imperative since the lack of knowledge about the
spccificity of different Churches ,sui iuris™, traditions and ecclesial communities
poses serious and multiple problems in the pastoral ficld and could lead to
prejudicc and misunderstandings. In thc ,ius particulare” of the various Churches
~Sui iuris” this should be clcarly specified and thc ,Ratio institutionis” of
seminaries should provide properly

- The same emphasis on inculturationlf! is to be noted in thc area of

evangelization (CCEO cc. 584-594) which ,should be done that, preserving the
integrity of faith and morals, the gospel can be expressed in the culture of cach
individual people; namely in catcchetics, in their own liturgical rites, in sacred art,
in particular law and, in short, in the whole ecclesial life’”’62 (CCEO c. 584 § 2).
Since these Churches are of equal rank, so that none of them is superior to the
other because of its rite, they have thc samc rights and obligations even with
regards to evangelization (cf. OE 3), therefore, it is thc duty of each Church ,sui
iuris” ,to take care that through suitable prepared preachers sent by a compctent
authority in accord with thc norms of thc common law, the gospel is prcachcd in
the whole world under the guidance of thc Roman Pontiff (CCEO c. 585 § 1).

seminary they study, obtain a formation in accordance with the authentic tradition of thc cast Syrian
ecclesial heritage. They should be given suflicient knowledge of the patristic and liturgical sources of
the East Syrian Church and training in the spirituality and disciplinc proper to this Church. At the same
time they should be given thc opportunity to get to know the other ecclesial traditions™: J.
PALLIKAPARAMBIL, Formation ofthe Clergy in the Syro-Malabar Church, in: Acts ofthe Synod of
Bishops ofthe Syro-Malabar Church hcld in the Vatican from 8 to 16 January 1996, Mount St. Thomas
1996, 231.

SK G. NEDUNGATT, Clerics (cc. 323-398), in: IDEM (cd.), A Guide to thc Easlem Code, 279.

155 Ibidem.

,al For instance, the ,ius particulare” of the Syro-malabar Churh States in art. 6: ,The Syro-
Malabar-Major Archiepiscopal Church shall have a Charter for Priestly Formation, which takes into
consideration the local Situation, the ecclesial patrimony and the Church’s missionary objectives™: F.
ELUVATHINGAL (cd.), Syro-Malabar Church since the Eastcm Code, Festschrift in Honour of Prof.
George Ncdungatt S.J. An Evaluation and Futurc Prospects: Particular Laws, Statutes, Decrees,
Bibliography, Mar Thoma Yogam, Rome 2002, 294.

161 ,,L’inculturazionc consiste nel contestualizzare e portare nellc diverse culture ¢ nei diversi
popoli il messaggio e lo Stile di vita cristiani”: KOONAMPARAMPIL, De Evangelizatione gentium,
in: Commento al Codice dei Canoni, 465.

Cf. Nuntia 28(1989) 76.



205

According to this, the legislative authorities of these Churches (the Synod of
bishops, the Council of hierarchs) have the right to emanatc specific norms
concerning the missionary work.

- The ,us particulare” of cach Church ,sui iuris” should enact norms and
Statutes®61td regulate the catechumenate, determining vvhat is to bc done by
cathecumens and vvhat prerogatives are rccognised as theirs (CCEO c. 587 § 3).

- Special attention should be paid to the inculturation process in the ficld of
ccclesiastical magisterium; the unily of faith should bc safeguarded against the
background of theological pluralism therefore ,,it is about for the pastors of the
Church to be diligent in ensuring that amidst the varieties of doctrinal
cnunciations in the various Churches, the same sensc of faith is preserved and
promoted, so that the integrity and unity of faith suffer no harm, but rather that the
catholicity of the Church is brought into a bettcr light through legitimate
diversity” (CCEO c. 604). , Through genuine theological pluralism the catholicity
ofthe Church is cnhanccd while keeping intact its unity and integrity’’164, as stated
in UR 17:

What has alrcady been said about legitimate variety we are pleased to apply
to diffcrences to theological expressions of doctrine. In the study of revealcd truth
East and West have used different methods and approaches in understanding and
confcssing divine things. It is hardly surprising then if sometimes one tradition has
comc ncarer to a full apprcciation of some aspccts ofa mystery ofrevclation than
the other, or has expressed them better. In such cases, these various theological
formulations are often to bc considercd complemcntary rather than conflicting.

103 ,In questi statuti si dovra lenere presente che alcuni diritti e doveri sono di diritlo divino,
come il dovere di ccrcare la veritéa cd abbracciarla, il diritto alla immunita dalla coazione e il diritto che
sia amministrato il batlesimo sc 6 richiesto da coloro che sono debitamente disposti a riceverlo. Altri
saranno di diritto ecclcsiastico e dipenderanno dalla loro concretizzazione nell’ordinamento canonico
... Con l'ascrizionc al catccumenato i catecumcni hanno il diritto di cssere ammessi alla lilurgia della
l'arola di Dio c alle altre celebrazioni liturgichc non riservate ai fedeli cristiani™
KOONAMI'ARAMPIk, De Evangelizationc gentium, 472.

161 NBDUNGAIT, Ecclesiastical magisterium, 459; ibidem; ,Genuine inculturation will give
rise to theological pluralism. Pluralism is a difficull and dclicate issuc, as has becn rccognized by the
International Theological Commission. llowever, the Pastors of the Church should not rcact like a
nervous mother who justjitters as her child ventures into the new world, and she resorts to the No-
command. Nor are they to let pluralism run riot causing chaos and destroying Church unity. They are
to see to il that the same faith is expressed while promoting theological pluralism. Study Group IV
replaced the expression ‘per pluralismum’ ofan carlier drall with ‘per legitimam divcrsilalem’ (c. 604),
taken front UR 17, where ‘varictas of doctrinal cnunciations’ is a periphrasis for 'theological
pluralism™.



206

The Declaration ,Mysterium Ecclesiae” (24.06.1973)165 from the
Congregation of the Doctrine of Faith clarifics the role of the thcologians in
intcrprcting and judging the various theological formulations, and the Declaration
-Dominus Jesus” (6 August 2000)166 States clearly the position of the Church
against any sort of relativism that charactcriz.es some new theological proposals.
In order to safeguard the relation ,unity of faith/legitimate variety”, the
Congregation of the Doctrine of Faith issued a ,Ratio”167 *d@8ccrning the
examination of doctrines which is in the Service of truth and of the ,salus
animarum®”.

Conclusion

The Sccond Vatican Council promoted the ccclesiastic pluralism, which was
to be accomplished through the ever more increasing revitalization of the
particular and local Churchcs. At the juridical level, this meant the rediscovcry of
particular law and its basic sources, sincc the ,ius particulare” does represent a
juridical patrimony of an inestimable value cspccially for the formation and the
vitalization ofthe ,ius commune” itself ' .

Gabriel Le Bras, an enthusiast Scholar of particular law, compared the ,ius
particulare” to the seale of Jacob on which the angels were coming up and down,
thus mediating between Hcaven and Earth ' . This imagc, in a mctaphorical way,
expresscs well the relation ,unitas”/“varictas”, ,ijus commune”/”’ius particulare”.
On the onc hand, the ,ius particulare” particularizes the universal-abstract norms,
contributing to their vigour, adapting them, if necessary, to specific circumstances,
in one word, cnsuring the effcctive and efficacious arrival of the ,ius commune”
to the Christian community. On the other hand, the same ,ius particulare”, almost
‘universalizing’ - at least in the past - the particularity, had a relevant mediating
role as regards the ,ius commune”, in the sensc that in the ancient times the
relation of ,communion” between Churchcs was accomplished through the

165 SACRA CONGREGATIO PRO DOCTRINA FIDEI, Declaratio Mysterium Ecclesiae circa
catholicam doctrinam de Ecclesia contra nonnullos errores hodiemos tuendam, 24 iunii 1973, in: AAS
65(1973)396-408.

166 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FODE, Declaratio Dominus Jesus de
lesu Christi atque Ecclesiae unicitatc et universalitatc salvitlca, 6 agosto 2000, in: AAS 92 (2000), 742-
765; EV 19/1142-1199.

167 CONGREGATIO PRO DOCTRINA FIDEI, Agendi ratio in docrinarum examine, 29 iunii
199, in: AAS 89 (1997), 830-841; EV 16/616-644.

161 CI' P. A. DONNET, La codificazione canonica nel sistema dellc fonti tra continuita e
disconlinuit&, in: Perche un Codice nclla Chiesa. Il Codice del Vaticano t. Il, 1, Bologna 1984, 104; cf.
SZABO, Ancora sulla sfera delPautonomia, 201.

169 Cf. SZABO, ibidem, 202; cf. G. LE BRAS, Institutions eccl&iastiqucs de la Chrétientc
mdodidvale (I-listoire de L’cglise t. 12), Paris 1959, 88-93; cf. SZABO, Ancora sulla sfera
delPautonomia, 202; cf. GI ILIRLANDA, Diritto universale e diritto particolare, 18.



207

communication ofthe decisions ofthe Councils ofthe various Churches, decisions
that, endcd by becoming part of their ,ius particulare’’170.

With the ecclesiology of ,communio” and the teachings of Vatican Il a new
cquilibrium has been establishcd in the relation ,ius commune”/”ius particulare”
and the new System of government and the acknowlcdgment of the fundamental
relation ,unitas”/“varietas Ecclcsiarum” has led to a harmonious ,communion
image” ofthe Church, a model which, while safeguarding the priority ofthe ,una,
Sancta, catholica et apostolica Ecclesia”, manifests a dialectic equilibrium
Universal Church/Churches ,sui iuris’VParticular Churches. Within this dialectic,
the prioritylil of the ,ius commune” is an imperative, in the sense that this is
indispensably requested both by the unity of the Church, as an essential
charactcristic, and by the nccessity of a common government expressing the
svoluntas legislatoris”, that is the Roman Pontiff who, presiding over the whole
assembly of charity, safeguards legitimate diversity and, at the same time, keeps
watch that individuality serves unity rather than harming it (cf. ,Lumen gentium”,
n.13)172.

We hopc that the Eastern Churches will all elaborate their ,jus particulare”
observing the traditions of their rite and the prccepts of Sccond Vatican Council,
flourishing thus more and morc and discharging the function entrusted to them,
L,under the protection of the blcssed and glorious Virgin Mary, who is truly called
'‘Theotokos' and shines forth as the exalted Mothcr ofthe universal Church’173.

170 Ct'. GIIItLANDA, ibidem, 18.

171 Cf. SZAHO, Ancora sulla sfera dcH'autonomia, 200.
172 JOHN PAUL 11, Sacri canoncs, Xxiv.

1,3 JOHN PAUL II, Sacri canones, xxviii.



208

LE STATUT JURIDIQUE DE L’EGLISE ITALO-ALBANAISE ET SON
PROJET DE DROIT PARTICULIER

Lorenzo Lo russo, Bari-Rom

/. Breve introduction historique

Les trois circonscriptions historiques byzantines en lItalie sont I’heritage de
deux (raditions distincles dans le cadrc de cctte meme tradition byzantine. Le
monastere exarchal de Grottaferrata est 1’hdritier du monachisme italo-grec qui
dans I’Eglisc byzantine d’ltalic flcurit au prcmier millenaire. Les deux eparchies
de Lungro (Cosenza) et de Piana des Albanais (Palcrme) au contraire, toujours
dans le cadre byzantin, sont les heritieres de I’emigration albanaise survenue
surtout au XVe siecle, & la suite des incursions des Turcs ottomans cn tcrritoire
albanais. Bien qu’appartenant & la meme tradition byzantine, I’exarchat d’une part
et les deux eparchies de I’autre ont une histoire differente et une maniere propre de
vivre la foi.

A l'arrivee des Italo-Albanais, il rcstait cncore en Italie mcridionale quelques
vestiges de la presence du rite byzantin, pratique par les Italo-Grecs, pourtant
presents dans tout le sud de I’ltalie au cours du premier millenaire de I'ere
chretienne, et qui avaient atteint du Vllle au Xe siecles I’apogce de leur splcndeur,
exprimant une vie religieuse intense dans d’innombrables grandes figures de
saints, et plus de mille monasteres et couvents florissants cn Calabrel

La presence de la tradition de I’Eglise d’Orient en Italie remonte loin en
arricrc: & la premiere moitie du Vlc siecle, lorsque Justinien, empercur de I’Empirc
romain d’Orient, s’empara de I’ltalie. Cettc domination sc prolongea durablement,
meme si eile ne concerne ensuite que les regions meridionales de I’ltalie, des
Pouilles & la Calabre et jusqu’en Sicilc. Dans ce contcxte, un evenement de grande
importancc pour I’Eglise d’Orient en Italie fut I’exil de nombreux moines qui,
persecutes par les empereurs hostiles au culte des saintes images (ou
«iconoclastes»), abandonnerent leur pays pour s’etablir en Italie, et notamment en
Sicile ol, bien que toujours soumis & I'autorite de Constantinoplc, ils trouverent
refuge. La conqucte de la Sicile par les Arabes poussa ces moines & emigrer vers
la Calabre. Dans cette region on assiste des lors & une grande expansion du
monachisme basilien, ainsi appclc parce que les moines s’inspiraient de la regle de
saint Basilc. Par la suite cet Ordre connut lui aussi un lent mais incxorable declin.
Au moment ol la presence de ces representants de I’Eglisc orientale allait
disparattre de la terre italienne, les Albanais arrivaient pour redonner vigueur &
cette tradition. Entrc I’arrivee des moines orientaux et cclle des Albanais un grave
evenement avait perturbe la cocxistencc pacifique entrc les Egiiscs d’Orient et

Cf. La Chiesa greca in Italia daH'VIIl al XVI secolo. Alti de] Convegno storico interccclesiale
(Bari, 30 aprile - 4 maggio 1969), Padoue 1973.



209

d’Occident: le schisme de 1054. Mais quand les Albanais arrivbrent en Italie,
I’'unite avait etc retablie par le Concile de Florencc de 1439, et ils furent accueillis
favorablemcnt.

1. Les Albanais: les faits marquants

Dans le climat instaure par le concile de Florcnce, I’archeveque d’Ochrid,
qui pouvait se parer du titre d’archevcque de toute I’Albanie, et dont lajuridiction
s’etendail meine sur les Albanais d’ltalie, homma Paphnuce metropolite d’ltalie.
Unc fois nomme il I’envoya chez le Pape, lequel avait juridiction sur toute I’ltalie,
pour qu’il ordonne aux Albanais d’ltalie d’obeir & Paphnuce. Le pape Jules 11l
accepta la dcmande, nomma Paphnuce archeveque d’Agrigente, et dans un bref
qu’il lui remit il affirmait que le nouveau metropolite pouvait librement exercer
son ministere et que personne ne devait I’en empecher. Pratiquement los activites
que Paphnuce pouvait mener etaient la celebration, I’administration des
sacrements selon les riles, coutumes, traditions et obscrvances de I’Eglisc
d’Orient. Avant Paphnuce le metropolite des Albanais d’ltalie tut Jacques, qui
vecut jusqu’en 1543, le second fut Paphnuce, mort en 1566; puis vint Timothee,
d’abord eveque de Corizza; enfin Acace Casnesio, dernier metropolite
d’Agrigente, mais qui de lait ne put jantais exercer ses prerogatives?, Une teile
Situation, qui se basait sur I’esprit unionistc etabli & Florcnce, favorisa diverses
decisions papales. Le document le plus cxplicite est le brefde Leon X Accepimus
nuper du 18 mai 1521'. Dans ce document le Pape confirmait le libre cxercice des
traditions particulieres pour tous les fldeles de rite byzantin, permettait la
celebration des sacrements pour les fldeles orientaux meine sur le lerritoire d’un
eveque latin et imposait aux eveques latins d’avoir un vicaire general oriental en
cas de prescnce de Fldeles orientaux dans les territoires soumis & leur obediencc.
Rien ne changeajusqu’au concile de Trente.

Les canons approuves au concile de Trente ne concernaient pas
specifiguemcnt les fldeles orientaux, toutefois certaines decisions influaient
profondement sur les relations conviviales desormais instaurees entre eux et
I’Eglise d’Occident. Les canons les plus nettement opposes au reginte anterieur
concernaient les visites pastorales des eveques, lesquels etaient tenus de visiter
chaque annee, avec l'autorite apostolique, toutes les eglises. Ou encore le canon
concernant les ordinations, lequel interdisait & quiconquc d’etre ordonne pretre par
un eveque autre que l'ordinaire de son lieu de residcnce. Les decrets du concile de
Trente etaient approuves depuis quelques mois quand une serie de
Communications emanant des premiers eveques reformateurs transferes dans
plusieurs dioceses d’ltalie meridionale, commencerent & confronler le Saint-Siege
& la survivance d’une hierarchie cpiscopale et d’un clergc qui administraient les

: Cf. V. I’ERI, | melropolili oricmali di Agrigcnlo. La loro giurisdizione in Italia ncl XVI secolo,
in: Bisanzio cl I'llalia. Raccolla di sludi in rncnuiria di Agoslino Pcrlusi, Milan 19X2, 274-321.

" In: L. ALLATII, Do aclalc, cl inlersliliis in collalionc Ordinum eliam apud Graccos servandis,
Rome 1638,5-13.



210

sacrements ct cxerfaient leur juridiction dans Ic tcrritoire de ces diocescs, mais le
faisaient avcc la conscicnce de dependre, au plan ecclesiastique, non du Pape mais
du patriarche de Constantinoplc. C’cst alors que le pape Pie IV intervint
directement par le bref Romanus Pontifex du 16 fevrier 1564, abrogeant les
exemptions et Privileges conccdes par les Pontifes anterieurs et soumettant les
communautes orientales & la juridiction des evcques ordinaires latins4d. Mais meme
cc documcent pontifical n’eut pas Reffet escomptc. Quelques annees plus tard les
evcques calabrais, en particulier Prosper Vitaliani, de Bisignano, et Luc Owen, de
Cassano, demanderent au Saint-Sicgc d’intervenir de fa?on coercitive contre les
pretres albanais, parce qu’ils professaient des opinions heretiques. Les «opinions
hcretiques» professees par les Albanais restes fideles & leur propre tradition
concernaient le bapteme administre avec une huile saintc benie par ces meines
pretres au cours de la meme ceremonie; I'eucharistic accordee aux enfants avant
Lage de raison; I'onction conferee par les pretres eux-memes; la repudiation de la
femme adultere, suivie de nouvclles noces; les fetes du calendrier liturgique qui ne
coincidaient pas avcc celles des Latins. Pour cc qui cst de la foi, certains ne
croyaient pas au purgatoire et personne ne croyait que le Saint-Esprit procedait
aussi du Fils (Filioque). Le 20 aolt 1566 le pape Pie V signa la bulle Providentia
Romani Pontificis, par laquellc il interdisait formellement toute espece de
souplesse et de coexistence liturgique et annulait, pour les pretres de Fun ct l'autre
rite, toutes les permissions anterieures de celebrcr le cultc divin selon I’'usage de
I’une ou de l'autre Eglise, mais seulement dans le leur propre5. Mais meme cettc
Intervention n’obtint pas Ic rcsultat escomptc dans la mesure oii, en cas de manque
de pretre oriental, les pretres latins etant dans I’'impossibilite de celebrer dans
l'autre rite, les Albanais refusaient de frequenter I'eglise. Un traitement plus
radical fut introduit par les eveques orthodoxes qui maintenaient la Charge
pastoralc des Albanais et des communautes d’origine grecque. La Curie romaine
transmit aux ordinaires latins des dioceses dans lcsquels ces prelats visitaient des
groupes de fideles I’ordre de les denoncer, de les arrcter et de les transferer captifs
4 Rome. Tout acte de juridiction qui sembilcrait independant de cellc, supreme, du
Pontife romain, paraissait inadmissible. Mais meme cettc mesure ne fit pas
rcnoncer les fideles orientaux & leurs pratiques religieuses. Vu I’insucces des
interventions prcccdentecs, la Curie romaine tenta une autre approche de la
guestion des Italo-Albanais. C’est ainsi qu’cn 1573 fut instituee, sous le pontificat
de Gregoire XIlI, la Congrcgation des Greces (la Curie romaine ne distinguéit
jamais entre les Italo-Albanais et les Italo-Grcces, les designant toujours par cettc
derniere formule). Gréce & cet organismc, ct surtout grace & l'activite de son
President, I'archeveque de Santa Severina Jules-Antoine Santoro, la presence de
cettc marge orientale en Italie cessa d’etre un probleme & resoudre par mode de
liguidation. Par I’examen des donnccs historiques il parut evident que la tache de
la Congrcgation devait etre d’amcncr les fideles orientaux sous les ailes de

4 Cf. Bullarium pontifleium Sacrae Congrcgationis de Propaganda fide, 1.1, Rome, 1839, 8-10.
sCf. Ibid., 1-12.



211

I’Eglise d’Occident. On ne pouvait intervenir sur le rite car il 6tait evident que ces
fideles ne I'abandonneraicnt jamais. 11 fallait contourner I’obstaclc afin de briser
leur lien avec Constantinople. La solution sc trouvait dans I’instauration d’un
eveque de rite grec, mais catholique, habilite & ordonncr en bonne et due forme les
nouveaux pretres albanais et grecs. Le pape Clement VIII agrea cette requete en
I’inscrivant dans le document pontifical connu sous le titre Perbrevis Instructio du
31 aout 1595. Le premier eveque, oriental par son origine ecclesiastique et par son
rite, directcment soumis & I’autorite du Pontife rontain fut le chypriote Germain
Kouskonaris qui, ayant fui Famagosta et abjure I’orthodoxie, vivait chichement &
Rome comme aumodnier du College grec. On peut des lors rdsumer Revolution
impulsee dans le domaine ecclesiologique. Du point de vue romain il n’y avait
plus deux Eglises, deux communautes avec chacune sa tradition liturgique,
spirituelle, disciplinaire et theologique, en pleine communion ; mais une seule
Eglise dans le cadre de laquelle sc trouvaient des communautes catholiques qui
pouvaient maintenir en partie leurs traditions, mais non leur hierarchie propre. La
presence d’un Ovequc ordinaire pour les pretres orientaux habilitait ces memes
pretres & I’excrcicc de leur ministere, mais rien de plus.

En 1625 la Sacree congregation De Propaganda fide ddeida d’ouvrir un
seminaire & Reggio de Calabre pour la formation des candidats en provenance de
I’immigration albanaise. mais il ne fut pas possiblc de mettre en ceuvre cette
decision.

Le 11 octobre 1732, le pape Clement XII institua & San Benedetto Ullano le
College «Corsini» pour les Albanais de Calabre. En 1794 le College scra transfere &
San Demetrio Corone, pres de la riebe abbaye des moines basiliens. L’institut
acquit trEs vite rcsputation et cstime en raison de la formation morale et
intellectuelle des jeunes sortant de cet etablissement, qui formait les pretres et les
permanents lai'cs des pays albanais. Deux ans apres la fondation du College Corsini
en Calabre, on en fonda un autre en Sicile, & Palerme. Ainsi les futurs pretres des
populations albanaises avaient sur place les instituts de formation elcmentaire,
tandis qu’d Rome fonctionnait jusqu’en 1577 le College grec pour les etudes
superieures. Par la bulle Superna dispositione du 10 juin 1732 le pape Clement
XIlI nomma le directeur du College grec, Felix Samuel Rodotd, eveque titulaire
auquel il revenait expressement d’ordonner les pretres de rite oriental pour la
communaute de Calabre. Les autres prdrogatives de ces eveques concernaient la
conduite du seminaire soustrait & la juridiction de I'ordinaire du lieu ainsi que la
celebration des onctions. lls n’avaient pas juridiction sur le clerge et les fideles de
rite oriental, juridiction qui restait entierement entre les mains des Eveques latins.

Grace & l’institution d’abord du College grec de Rome, puis des Colleges
elementaires de Calabre et de Sicilc, on put conserver le patrimoine religieux des
Albanais d’Italie avec de bonnes chances de succes. Ce printemps n’aurait pas eie
possible sans la longue et tenace fidelite du peuple et du clerge & leurs racines et
traditions religieuses.



212

Lc papc Benoit XIV emit le 26 mai 1742 la bulle Etsi pastoralis6 qui
contenait: des prescriptions d’ordre liturgiquc, comme I’introduction du Filioque
dans le Symbole de Nicee-Constantinople & reciter dans la liturgie orientale ;
d’autres d’ordre canonique, comme l'impossibilite pour le mari d’adopter le rite
oriental de sa femmc, laquelle etait tcnuc de se conformer au rite du conjoint latin;
par contre, & la femme latine etait intcrdit le memc passage si le mari etait de rite
oriental; les enfants devaient suivre le rite du pere, saufsi la femme latine voulait
les elever dans son propre rite. En somme on ctablissait la superioritd du rite latin
sur le rite grec. A premiere lecture, I’Etsi pastoralis apparatt comme une loi
nettement opposee au rite grec mais, comme Benoit XV eut Foccasion de le
souligner deux siecles plus tard, ces normes etaient dictees par le souci de
preserver le rite grec, voulu par le dessein divin, et pour eviter que des conflits
surgissent entre les ordinaircs latins et les fideles et pretres albanais. Autrement dit
I’Etsi pastoralis, avec sa reglementation certes restrictivc, garantissait aux
Albanais de tradition orientale le cadrc de Icur survie.

Avec le tcmps cepcndant, la necessite d’une stabilite et d’une visibilite d’unc
Eglise ayant son propre territoire, rassemblcc autour de son eveque, devint de plus
en plus evidente pour les fideles italo-albanais. Cette cxigence, pcr?ue depuis
longtemps par les italo-Albanais, devenait plus urgente & mesure que Fon
constatait combien Fcvcque grec ordinand continuait & ctre considere en position
d’inferiorite par rapport & Fordinaire latin, cette inferiorite etant ressentie par
Fensemble de la population dont il avait la Charge. Les communautes italo-
albanaises ont plusicurs fois exprime & Rome leur mecontcntement pour la
pratique canonique ainsi instituee: leurs requetes devinrent pressantes vers la fin
du XIXC siede. En 1888 les Italo-Albanais envoyerent au papc Leon XIII une
suppligue pour demander Fautonomie ecclcsiastique, accompagnce de milliers de
signatures. Son successcur Benoit XV institua Feparchie de Lungro pour les
Albanais de Calabre et de Fltalie continentalc. Pie Xl institua en 1936 Feparchie
de Piana des Albanais pour les Albanais de Sicile, erigee par la Constitution
apostolique Apostolica Scdcs Ic 26 octobre 19377, sous la protection de saint
Demetrios de Thessaloniquc. L’eparchie de Lungro a ete instituee le 13 fevrier
1919 par la Constitution apostolique Catholici fideles8, sous la protection de saint
Nicolas de Myre.

6 Cf. R, DE MARTINIS, luris pontificis de Propaganda fide. Pars prima complectens bullas,
Brevia, Acta S.S. I, Rome 1890.

7Cf. AAS 30(1938)213-216.

8 ,[...] Cui quidem dioecesi, Lungrcnsi nuncupandae, perpetuo attibuimus et adsignamus
sequentes paroecias cum Omnibus fideltbus tum graeci ritus, tum latini, si qui sunt, eas incolentibus;
idcirco easdem e dioecesibus latinis, ad quas mo ogertinent, dividimus ac sciungimus™: Benott XVI,
Const. Ap. Catholicifideles, 13 fevrier 1919, in: AAS 11 (1919)222-226, ici 224.



213

2. Le monasterc exarchal: les faits marquants

Survolons rapidement les faits marquants du monast6re exarchal.

1004: Saint Nil, saint Barthelemy et le bienheureux Proclus fondent I’abbaye
Sainte-Marie de Grottaferrata, non loin de Rome, sur un terrain & eux donne par
Gregoire, comtc de Tusculum. Le premier abbe en fut le hieromoinc Paul.

1024: le pape Jean XIX consacre le sanctuaire de Grottaferrata.

Callixte 11 (1119-1124) declarc I'abbayc de Grottaferrata assujettie & la seule
Eglise romainc, et exempte par consequcnt de la juridiction de I'eveque. En 1150
Eugene 111, dans une lettre adressee & I’abbe Nicolas 11, enterine I’independancc de
I’abbaye vis-&-vis de I'eveque de Tusculum. Alexandre 1V, par dcux bulles de
1259, confirme cette independance.

1428: Martin V erige Grottaferrata en abbaye commendataire, qu’il donne en
concession & Odon de Variis; Eugene IV en 1432 abolit la commende et nhomme
abbe Pierre Vitali qui restera en Charge durant trente ans.

1462: Pie I, mettant fin & la seric des abbes perpetuels, confere I’abbayc de
Grottaferrata en commende au Cardinal Jean Bessarion qui s’occupe d’en
recouvrer les nombreuses proprietes et d’cn reorganiser I’administration. A sa
mort (1472) lui succede le Cardinal Julien dclla Rovere auquel on doit la
fortification de [I’abbaye. Suivra une longue serie d'abbds commendataires
(Colonna et Barberini) qui durera jusqu’en 1816 et ebauchcra une tentative de
latinisation.

1738: le Cardinal Guadagni succede comme commendataire de I’abbaye de
Grottaferrata aux Barberini. Sous son gouvernement le pape Benoit X1V edicte la
Constitution Inter multa qui met fin & la controverse entre I’abbaye et I’eveque de
Frascati.

1937: Grottaferrata est eleve au rang de monastdrc exarchal par la

Constitution aposlolique Pervetustum Cryptaeferratae Coenobium du 26 septembre
19379,

/1. l.a Situation des trois circonscriptions aujourd'hui
1. Lungo

Elle compte aujourd’hui 32.328 habitants et s’etend sur 493 km2, mais sans
continuite territoriale. L’eparchie rccouvre tout le sud de 1’Italic continentale, avec

9Cf. AAS 30 (1938) 183-186.

11l Kn preparation du llc Synode inter-eparchics a ctd elTectuec une dtude praliminaire sur Ic
»contexte ihcologique ei pasioral” ou dcvrail sc ddrouler le Synode. Les informations que nous
prcsenlons sollt lirces pour une large pari des conlribulions du Piirc Donalo Olivciro, membre de la
Commission centrale de coordination (Lungro), de I'archimandrite Antonino Paratore, secretairc de la
Commission centrale de coordination (Piana des Albanais), du bidromoine P. Antonio Costanza,
membre de la Commission centrale de coordination (Grottaferrata).



214

une paroisse a Lecce, & Bari et & Villa Badessa (Pescara). En Calabre I'cveque a
juridiction exclusive. Sont au Service de I’eparchic des religieuses reparties en 13
communautes de 2 congregations : les Sccurs petites ouvriercs des Sacres-Cocurs
d’Acri et les sceurs basiliennes filles de saintc Macrine.

Le premier evequc ordinaire de Lungro, Jean Meie (1919-1979) eut divers
problemes & resoudre, mais tout particuliercment celui d’incarner dans une culture
particuliere, albanaise, une tradition byzantine affectee par Ic temps. Sa téache fut
de creer une communaute dparchique qui integre de fagon plus authentique le
grand patrimoinc liturgique, spirituel, disciplinaire et thcologique byzantin dans la
culture des communautds albanaises. 11 eut comme successcur Jean Stamati (1967-
1987), administrateur apostolique «sede plena», et depuis 1979 ordinaire de
I’eparchie.

L’cvcquc Stamati, assumant la direction de I’eparchie dans I'immediat apros-
Concile, eut un Programme qui s’inspirait des documents du concilc Vatican I
pour un renouveau spirituel et religieux, axe sur les deux composantes essentielles
de la vie de I’Eglise locale: la liturgic et la pastorale. Le renouveau liturgique sc
donnait pour but de faire participcr toute la communaute eparchique & sa tradition
orientale. A ccttc fm on introduisit dans la liturgie la langue albanaise, celle que de
fait parle le peuple. Parallclement le renouveau pastoral entendait stimuler chacun,
et surtout les lai'cs, & prendre pari & la vie de I’eparchie de fa?on consciente et
efficace, assumant les taches qui leur reviennent dans I’cparchie. Le troisieme
eveque de I’eparchie cst Hercule Lupinacci (depuis 1987).

L’Eglise eparchique, sous la conduite de son pasteur, s’est adonnec & un
renouveau catechetique, liturgique et missionnaire. En temoigne la cclebration
d’une assemblee eparchique, regulee par le Code de droit canonique des Eglises
orientales et soulignant la spccificite de I’Eglisc italo-albanaise de tradition
byzantine, que la Providcnce du Seigneur a installee au cceur de I'Occidcnt et
appclce & vivre la vie chrcticnne selon sa tradition liturgique, dans une fidelite
accrue a la spiritualite byzantine et & la langue albanaise, sans oublier la mission
cccumcniquc specialc dont eile a ete investie.

2. Piana des Albanais

L’eparchie comprend quatre colonics albanaises de rite byzantin: Piana,
Mezzojuso, Contessa Entellina, Palazzo Adriano; une latine, Saintc Christine
Gela, et la paroisse de la Martorana & Palerme. Le 8 juillet 1960, par docret de la
Sacrec congregation orientale, fut etablie I’'unitd de juridiction de I’eparchie meme
dans les tcrrcs de Mezzojuso, Palazzo Adriano et Contessa Entellina.

Le territoire, de 430 km2, situe dans la provincc de Palerme, est discontinu,
avec des villages distants de 40 & 80 km les uns des autres. Une partie des fideles
se trouve & Palerme. Ses fideles sont actucllemcnt 30.000, parmi lesquels 22.750
de rite grec et 7.250 de rite latin, avec un total de 15 paroisscs parmi lesquelles 11
de rite grec et 4 de rite iatin. En ec qui conccrne la vie consacree, sa prescncc
historique cst rcprcscntcc par les sceurs collegines ou de la Sainte Familie (1734)



215

ct, depuis 1930, sont presentes des sceurs basiliennes «filles de sainte Macrine»,
dont la maison-mere est & mezzojuso. Les moines basiliens ont actuellement une
presence tres limitee (deux pretres et un frere). Generalcment ils concentrent leur
activite sur la catechese paroissiale, sur la formation des jeunes et les ceuvres
caritatives. Le nombre total de religieux des deux rites est de 42.

Le premier administrateur apostoligue fut l'archeveque de Palerme, le
Cardinal Luigi Lavitrano (1937-1946). Juste aprds la seconde guerre mondiale, le 3
janvier 1947, fut nomine comme nouvel administrateur apostoliqgue I’archeveque
de Palerme, le Cardinal Ernesto Ruffini (1947-1967). Cette premiere periode se
caracterise par une ebauche d’organisation et la sauvegarde de la tradition
liturgique.

Un aulrc didment qui donnera un nouveau visage & I’eparchic est constitud
par la bulle Orientalis Ecclesiae de Jean XXIII, du 8 juillet 1960, par laquelle
toutes les paroisses, avec leurs fiddles presents dans le territoire de I’eparchie, quel
que soit leur rite, passaient sous la juridiction su «seul eveque» de Piana des
Albanais, en I’occurrence de Mgr Giuseppe Perniciaro, precedcmment auxiliaire
de I'administratcur apostolique. Il gouvernera I’eparchie jusqu’en 1981. Parmi les
notes caracldristiques de son gouvernement on releve sa volonte resolue de
promouvoir I’aclivite cecumdnique, surtout dans les contacts avec les Eglises
orthodoxes -il avait participc aux travaux du concile Vatican Il.

En 1981 fut nomme eveque Mgr Hercule Lupinacci, qui gouvernera
I'eparchie jusqu’en 1987. Durant cette periode I’eparchie est caractdrisee par la
volonte resolue du pasteur de realiser une continuite parfaite avec I’activite
cecumenique entreprise par Mgr Perniciaro, en cncourageant une complete
appropriation de [I’identite culturelle (arbereshe) et ecclesiale (byzantine), la
reorganisation de divers organismes de I’eparchie et, surtout, I’engagement de
realiser une vraic coexistence des deux rites (romain et byzantin).

Le 15 octobre 1988 fut nomme I’eveque actuel, troisieme de la serie, Mgr
Sotir Ferrara, consacre le 15 janvier 1989.

3. Grottaferrata

Le monasterc, exarchal depuis mille ans, tdmoigne aujourd’hui encore, en
plein environnement latin, de la presence vivante de I'Eglise catholique byzantine,
comme en une anamnese permanente de I’Eglise indivisell

l-es liens entre I’abbaye ct les italo-Albanais sont dus & la proximite
geographique ct au meme contcxte culturel. Historiquement I’abbaye represente, &
la difference des deux dparchics, le dernier excmple de la foi ct de la tradition
«italiotes». Paul VI I'a definic comme «une perle orientale enchéssde dans la tiare
pontificale».

" Cf. S. PARHNTI, 11 monasicro csarchico di Orollafcrrala e la Chicsa ilalo-albanesc, in:
Apollinaris 73 (2000)629-662.



216

Du point de vue canoniquc Ic monastcre cst cxarchal, c’cst-a-dire qu’il
constituc par lui-meme unc entite ccclesiale, dependant directcmcnt du Siege
apostolique et non du diocese latin de Frascati, sur Ic tcrritoire duqucl il se trouve.
Cela signifie quc Ilc monastcre ne mene pas unc activitc pastorale constante envers
un nombre defini de pcrsonncs, teile que doit la mener une paroissc normale. La
basiligue est aussi, juridiquement, une paroissc, mais seulemcnt aux fins
canoniques de cclcbration des sacrcments tels quc le bapteme (seulement pour les
fideles de rite byzantin), lc mariagc (dans les deux rites, byzantin et latin : en ce
cas le cclebrant cst normalcment un pretre cxtdricur au monastere).

A P’intericur de la communaute monastique on releve un authentique desir de
renouveau qui s'cxerce dans le domaine liturgique et spirituel ; on entrevoit
egalemcnt la possibilite de nouvellcs vocations. En ce qui concerne l’activite ad
extra, le monastérc est un point de rcpere spirituel pour beaucoup de personnes
qui, de Grottafcrrata ou de plus loin, viennent participcr & la divinc liturgie
dominicale, frequentent le sacrcment de la confcssion, cherchent souvent conseil
et discemement spirituel. Diverses communautcs religicuscs demandent beaucoup
de direction spirituelle.

Recemmcnt (septembre 2001), Ic nouveau Typicon a ete approuve par le
Siege apostolique, apres un travail complcxc de rcccriturc qui a implique
I’cnscmble de la communaute. Ce document entend non seulemcnt etre cn accord
avce Ic CCEO, mais surtout se presente comnie un instrument catdcbdtique pour la
croissance spirituelle de la communaute ellc-memc et pour une corrccte
formulation de la vie monastique & laquclle former les nouvelles vocations. C'est
egalemcnt un instrument de renouveau que la lectio divina hebdomadaire, tenuc
par un membre de la communaut6 pour la communaute monastique, mais ouverte
& quiconque vcut y prendre part.

Lc monastcre s’ouvrc, gracc & des structures hotclicres adaptees selon les
temps, & tous ceux qui, individuclicment ou cn groupe, souhaitent entrer cn
conlact avec sa tradition liturgique ct spirituelle ct/ou chercher des moments de
reflexion plus approfondie ct de pricrc. On accueille par conscqucnt des groupes
paroissiaux, des mouvements, etc. qui demandent & pouvoir sc retrouver au
monastere meme, participant cn outre aux liturgics et cventucllicment, s’il s’agit
d’hommes seuls, a la vie communautaire.

Par la creation ct la misc & jour reguliere d’un site internet
(wwvv.abbal.ial’rcca.it). Ic monastcre fait connattrc son histoire ct son message
comme aussi les propositions de formation qu’il entend offrir.

Une collaboration cordialc avcc les paroisscs de Grottaferrata s’est etablic:
certains moincs sc rendent dans ccs paroisses pour confesscr ou pour donncr des
cours de Biblc ct de spiritualitc. lls collaborent & la revue bimcstricllc du diocese
de Frascati (Comunitd Tuscolana), avec deux pages dans chaquc numero. lls
travaillcnt & un rctablisscment toujours plus fiddlc de la tradition liturgique
specifique du monastere selon Ic Typicon liturgique de saint Barthclcmy,
conformcmcent aux directives de I’Instruction de la Congregation pour les Eglises
orientales (1996).



217

I1l. Le Statutjuridique de I'Egiise italo-albanaise

De 1944 & 1971, selon I’Annuaire pontifical, on trouve toujours en lItalie Irois
circonscriptions sous «le rite byzantin ou de Constantinople»12

Italiens - Italie: Monastere exarchal de Sainte-Marie de Grottaferrata

Italo-Albanais - Italie: Eparchie de Lungro et de Piana des Albanais.

Dans I’edition de 1972 nous avonsl13.14

Italo-Albanais: Eparch. Lungro, Piana des Albanais. Abb. Sainte-Marie de
Grottaferrata.

Il s’agit probablement d’une erreur de la Curie. Depuis 1993 le monastere de
Grottaferrata est laisse avcc les dcux Oparchies, non plus sous la denomination
Italo-Albanais, tnais Egiise italo-albanaise | |.

Selon le canon 27 du CCEO, on entend par Egiise sui iuris une communaute
de fidles chreticns assignee par la hierarchie & la norme de droit que I'autorite
supreme de I’Eglise reconnait comme teile, expressdment ou tacitement. L’Eglise
sui iuris qui n’est ni patriarcale, ni archiepiscopale majeure, ni mdtropolitaine sui
iuris, d’apres le canon 174 du CCEO, est affiliee au hierarque qui la prdside
conformement au droit commun et au droit particulier etabli par le Pontife romain.
Meine s’il a le pouvoir legislatif, le hierarque ne pcut etablir aucune norme de
droit particulier pour I’Eglisc sui iuris, parce que cette legislation est rescrvee au
Pontife romain. Les actcs que le droit commun rdserve au Metropolite sont
exerces par un hierarque delcgue par le Sidge apostolique.

Dans le cas qui nous occupe, si nous voulons suivre I’Annuaire pontifical et
considerer les trois circonscriptions ccclesiastiques comme une seule Egiise sui
iuris, I’Eglise italo-albanaise est sui gencris, comme I’affirme BROGI, parce qu’il
y manque toute forme de preseance et de coordination subsequentel’, & compter au
nombre des ceterae Ecclesiae sui iuris de droit special prcvu _par certaines
indications dans le paragraphe final du canon 176, comme I’affirme Zuiek!6.

Le Statut juridique actuel est insatisfaisant: les trois circonscriptions sont
independantcs et directement soumises au Siege apostolique avec trois hierarques
legitimes, etablis & la tete de chacune d’entre eilesli. On pourrait meme affirmer
gu’elles constituent trois Eglises sui iuris, ou du moins deux: les deux eparchies
ont une histoire et un rite commun, tandis que I’exarchat a une histoire millcnaire
de communion avec I’Eglise de Rome. Ces Eglises sui iuris sont autonomes en
tant que detachees de I’Eglise latine et de tout autre Egiise sui iuris, mais

12 Annuaire pontilical 1944; Annuaire pontifical 1971.

11 Annuaire pontifical 1972.

14 Annuaire pontifical 1993.

15 Cf. M. ISROGL1, Le Cliiese sui iuris nel Codex Canonum Ecclesiarum Orienlalium, in: K.
B11ARANIKULANGARA (ed.), Il Diritlo canonico orientale ncll’ordinamcnto ccclesialc, Citd du
Vatiean 1995,49-75, ici 70.

I Cf. 1. /.uZIliK, Undcrslanding tlic Eastern Code (Kanonika t. 8), Rome 1997, 261; 264-265.

17 Pour V. Parlato, I’Eglisc italo-albanaise, bien que constitude de deux eparchies et d’unc
abbaye exarchale, n'est pas sui iuris: V. PARLATO, Le Cliiese d’Oricntc tra storia e diritlo. Saggi,
Turin 2003, 35.



218

dcpendent dircctcment du Pontifc romain et ont en lui le gardien et le garant de
leur fidelite & leur propre patrimoinc ecclcsiastique. Les dcux cparchics sont
I'cxprcssion d’une histoire commune, apparticnnent au meme rite, mais sont
actuellement independantes I’'une de lautre et directemenl soumises au Siege
apostoliquc. Mais pcut-on en dire autant du monastere exarchal de Grottaferrata?
Le monastere a une double configuration: le monastere sui iuris et I'cxarchat.
L’exarchat ne constitue-t-il pas une Eglise distinctc sui iuris avec une histoire et
un rite propres, le rite italo-byzantin ou italo-grcc? Le patrimoinc thcologique,
spirituel, disciplinaire et liturgique de I’exarchat differe de celui des deux
cparchics italo-albanaiscs. La pleine comprehcnsion du conccpt juridique
d’Ecclesia sui iuris, clairement decrit dans le canon 27, ne peut faire abstraction de
son patrimoine, c’est-a-dire du concept de Ritus contenu dans le canon 28IS.

Dans la Constitution apostolique Pervetustum Cryptaeferratac Coenobium du
26 septembre 1937, par laquelle fut erigc I'cxarchat, Pie Xl rappellc le licn ctroit
qui unit depuis toujours I’histoire du monastere & cellc de I’Bglise romaine,
considere les Oeuvres et les activites qui en ont surgi, decide d’elever le monastere
in Abbatiam nullius diocceseos, seu monasterium cxarchicum, qu’il declare nobis
et Sanctae Sedi immediate subicctam et affilie Monachis Basilianis ritus byzantini.
L’archimandrite pro tempore de la congregation italiennc des moincs basilicns cst
I’ordinairc ou cxarquc. On ne relcvc dans la Constitution aucun clement qui
autoriserait & considerer I’'exarchat en rclation quelconque avec I’ethnie italo-
albanaise, mais on mentionne parmi les ceuvres du monastere Ic pctit seminaire
italo-albanais que Benolt XV affilie & la congregation basilicnne d’ltalietd* De
meme, dans la Constitution apostolique d’erection de I’eparchie de Piana des
Albanais, du 26 octobre 1937, Pie Xl rappelle expressement I’erection de
I'eparchie de Lungro, mais non de I’exarchat de Grottaferrata20. Il n’existe aucun
document pontifical qui assigne Ic monastere exarchal & I’Eglise italo-albanaise.

D’aucuns appuient I'appartcnance presumee de Pexarchat & I’Eglise italo-
albanaise sur le fait que la majorite des moines appartient aux deux eparchics2l.
Mais il faut s’intcrroger: ceci a-t-il une pcrtinence juridique? Et si & I'avenir
I’element italo-albanais venait & s’epuiser sans possibilite de rcnouvellement
tandis qu’un autre groupe ethnique devenait majoritaire, scrait-ce un motif
juridique suffisant pour assigner I’exarchat de Grottaferrata & I’Eglise de ce
groupe ethnique, ou faut-il cncore imaginer une forme de monachisme byzantin

Is Cf. D. SALACI1AS, in: P.V. PINTO (cd ), Corpus luris canonici Il: Commcnto al Codice dei
canoni delle Chiese orientaii. Studium Romanae Rotae, Cite du Vatican 2001,38.

'*Cf. AAS 30 (1938) 183-186.

20 Cf. AAS 30 (1938)213-216.

21 Cf. E.F. FORTINO, Chiesa Italo-Albanese, in: Dizionario del Movimento Ecumcnico
(ouvragc collectif), Bologne 1993, 168-171, ici 168: ,,In realta sono due le cparchie che propriamente
costituiscono la Chiesa italo-albancsc, avendo il monastero di Grottaferrata una storia propria, in
quanto fondato nel secolo X da s. Nilo di Rossano, c quindi prima della venuta degli albancsi in Italia
(secolo XV). Nell'attuale fase tuttavia in cui, tra I’altro, il monastero trae le sue vocazioni dalle
comunita italo-albancsi e rende il suo servizio spirituale a questc comunitd, anchc il monastero di
Grottaferrata viene incluso nella realta storica e spirituale della Chiesa italo-albanesc”.



219

plurirituel et donc pluriecclesial22? Le monastere a toujours admis non seulement
des mcmbres grdco-byzantins, mais aussi latins, ukrainiens, roumains, italo-
albanais ou syro-malabars.

Le monastere de Grottaferrata, comme exarchat, prend la forme juridique
d'une Eglise sui iuris distincte de I’Eglise italo-albanaise, en tant que depositaire
depuis un millenaire de ce «patrimoine liturgique, theologique, spirituel et
disciplinaire, distingue par la culture et les circonstances historiques des peuples»,
par leque! il exprime & sa maniere propre la vie de foi (c. 28 § | du CCEO).

La solution la plus facile consisterait & reunir les trois circonscriptions
ccclesiastiques et & les clever en Eglise mdtropolitaine sui iuris. Cette solution, &
mon avis, ne rendrait pas justice & I'histoire ni au rite du monastere exarchal. En
outre, si ceci avait lieu, qui devrait etre le metropolite en chef? L’eveque de
l.ungro, dont le siege fut drige toutjuste dix-huit ans avant celni de Piana, ou bien
I’abbe-exarque du monastdrc millenaire, meine non revetu du caractere episcopal?

Une autre solution scrait la rcconnaissance des deux eparchies de Lungro et
de Piana de la part de I’autorite supreme comme Eglise sui iuris italo-albanaise
affiliee au hierarque qui la preside selon la norme du droit commun et du droit
particulier etabli par le Pontife romain, comme le veut le c. 174 du CCEO. Les
droits et les devoirs contcnus dans le c. 159, 8§ 3-8, qui sont le propre d’un
metropolite, le hierarque delcgue par le Siege apostoliquc les exercerait. Le
monastere ne ferait pas partie de cette Eglise et rcsterait sui iuris selon la norme
des cc. 433 § 2 et 434 du CCEO. Dans ce cas, qui scrait le hierarque en chef?
Probablement un des deux eveques eparchiques. Et le hierarque delegue par le
Silige apostolique faisant fonction de metropolite? L’eveque de Cosenza ou de
Palerme?

Ma proposition: dlevation au rang d’Eglise mdtropolitaine sui iuris italo-
albanaise, comprcnant les deux dparchies et une troisidme circonscription
(exarchat) & crecr pour donner une solution aux problemes pastoraux de la
diaspora. On pourrait penser & un troisieme evcque, destine au Service liturgique
dans la premiere eglise historiguement erigde & Rome, celle de saint Athanase, qui
completerait la tcrna episcopale et prendrait soin dgalement des fideles de la
diaspora?'. L’emigration en Allemagne, Suisse et dans les Ameriques, estimee &
environ 100.000 fideles, est depourvue de structures organisdes et coordonnees
pour I’assistance pastorale qui reste presque toujours confiee & la bonne volonte de
chaque pretre ou religieux birituel qui se trouve sur place. Considdrable est
dgalement [I'emigration, ddsormais avec rdsidencc stable, dans les zones
industrielles d’ltalie du nord: dans le seul Piemont les fideles sont plus de 10.000,
dont 4.000 & Turin2l. Le monastere ne ferait pas partie de cette Eglise et resterait
sui iuris selon la norme des cc. 433 § 2 et 434 du CCEO.

** Cf ’ARENTI, Il monastcro csarchico, 642-643.
Cf. V. PERI, Una Chicsa oriemale inncsiaia ncll’Occidenic catlolico, in: Iconc arte e fede (=

Oriente crisliano 33, juillel-decembre 1993) 14-25, ici 23.
'J Cf. I.. BERZANO - A. CASSINASCO, Crisliaili d'Oricnic in I’iemonle, Turin 1999, 25-33.



220

Une autre solution, mais quc nous ne partageons pas, est celle de creer une
unique Eglise sui iuris qui inclue les trois circonscriptions ccclesiastiques
byzantines d’ltalic sous la dcnomination d’ «Eglise catholique byzantine en
Italie», en isolant dans la tradition byzantine commune I’element catalyseur qui
permettrait de rcaliser une entite ecclcsiastique unique, mais ccla ne rendrait pas
justice aux deux rites differents, italo-grec et italo-albanais2s.

Justement Parcnti affirme: «C’est comme si I’on voulait fondre en une
unigue Eglise sui iuris les Eglises patriarcalcs syrienne et maronite, sous
pretexte que toutes deux appartiennent & la tradition liturgique syrienne, et
que ic rite maronite, avec des traits plus archaiques, n’en reprdsentait qu’unc

Variante historique, en feignant d’ignorcr que les deux Eglises ont different
par le ritus et par Porigine»26.

IV. Le lle Synode inter-eparchies

L’assemblee ©parchiquc a un caractcrc prioritairement eparchique et ne
confere aux personnes convoquccs aucun pouvoir Icgislatif, lequcl rcste reserve &
I'6veque, mais seuiement le droit de formulcr des voeux et des souhaits, de
manifester leur sentiment sur les decisions qui seront prises, et d'exprimer leur
acceptation des decisions synodales lors de leur publication.

Le synode inter-eparchies, en tant qu’il emanc de I’enceinte d’une eparchie,
ne peut avoir I'importance d'un concile provincial (assemblee des eveques de la
province ecclcsiastique), parce que les hierarques qui Pont convoque avec
I’autorisation du Pontife romain ne constituent pas une province ecclcsiastique ou
motropolie. Depassant cependant les limites d’une eparchie et etant convoque par
l'autorite egale des hierarques qui le President avec le meme pouvoir legislatif, il
est naturel que son importance depasse celle d’unc simple assemblde dparchique.

Pour la premiere fois les trois circonscriptions ecclesiastiqucs byzantines en
Italic, bien qu’ayant une grandc proximite entre ellcs, se rencontraient dans un
Synode commun & Grottaferrata du 13 au 16 octobrc 194027.

Le Cardinal Lavitrano, archevcque de Palermo et ordinaire de Piana des
Grecs, dans le discours d’ouverture du Synode, declara:

25 Pour un expost* ditaille des propositions nous renvoyons & une cxcellente ihcsc de doctorat en
droit canonique soutcnuc & I'Univcrsite pontificale du Latran: |. CEFFALIA, Lo Status ecclesiale-
canonico delle comunitA bizantine cattolichc d'ltalia. Questioni c prospettive di uno sviluppo giuridico,
pro manuscripto, Rome 2005, 303-331.

26 PARENTI, Il monastero esarchico, 659.

27 Cf. E.F. FORTINO, Il primo Sinodo Intereparchiale di Grottaferrata, in.: CONGRF.GAZIONF.
PER LE CHIESE ORIENTALLI, lus Ecclesiarum vehiculum caritatis. Atti del simposio intemazionale
per il dccennale delPentrata in vigore del Codex Canonum Ecclesiarum Oricntalium, Citta del
Vaticano 19-23 novembre 2001, Cite du Vatican 2004,713-723.



221

«Accueillant les vceux exprimes en public et en prive par le clerge de nos
eparchies, desireuses d’atteindre dans la mesure du possible I’'uniformite
disciplinairc et rituelle dans nos pays separes geographiquement par la mer et
moralement par des us et coutumes seculaires, vos pasteurs, encourages aussi
en cela par le defunt Pontife Pie XI, de saintc memoire, ecartant la premiere
idee d’un synode diocesain, ont estime plus opportun de se rassembler en
synode inter-eparchies et ont decide de le convoquer dans ce monastere
exarchal qui, conservant en meme temps que les traditions les documents

liturgiques les plus autorises, apportait I’aide la plus efficace pour retrouver
la purete rituelle conservee dans le Typicon»?*.

Les ddliberations du Synode furent publiees sous forme de Constitutions et
entrerent en vigueur le 13 juin 194339, Avec la promulgation du CCEO les
deliberations du Synode sont abrogees et il convient de pourvoir & un nouveau
droit particulicr,

Les trois hierarques des Circonscriptions ecclesiastiques concernees ont
constitue en 1996 une Commission pre-preparatoire qui a determine les themes
d’etude du Synode, liste completee par les propositions des hierarques. A I’issue
de leurs travaux, les hierarques ont approuve les themes suivants, confies & autant
de commissions d’etude:

1. liturgie;
2. droit

Canonique: la tdche du lle Synode inter-eparchies est de mettre & jour la
legislation canonique du precedent Synode, en tenant compte de la diversite de
physionomie ecclesiale (eparchies et monastere) des trois circonscriptions
concernees; on determine les besoins reels et les normes et traditions des Eglises
italo-albanaise et italo-grecque qui seront conservees, tout en les adaptant & la
mens du CCEO; les canons «ouverts» qui demandent une precision dans le droit
particulier (cc. 40, 329, 401-404, 617-620, 625, 783, 902-908);

e catechese;

e cecumenismc et dialogue interreligieux;
« formation du clerge & la vie consacree;
e  rapports* *

:it Bolletino della Badia grcca di Grottaferrata 12, nn.1-2(110), 6.

> Pour des remarques sur les constitutions relatives au cultc divin, voir E.F. FORTINO, I
Sinodo intereparchialc di Grottaferrata c la Chicsa bizantina in Italia, in: Studia Anselmiana 110, Rome
1993, 119-140.



222

entre rites: la presence dans Pcparchie de Piana des Albanais de paroisses et de
fideles de rite romain confies au soin pastoral de I’cvcquc de rite byzantin, les
familles mixtes et la continuite territoriale avcc des paroisses et dioccses latins,
tant en Calabrc qu’'a Grottaferrata, sont autant de situations qui demandent
I’intervention du Synode par des Orientations susceptibles de favoriscr la
coexistcnce et la communion ; la Commission preparatoire, apres examen de la
Situation, releve que les moyens prevus par 1c droit dans des situations semblables
ne sont pas toujours mis en ccuvre; themes & dcvelopper: aspects et criteres
pastoraux pour atteindre la solution des problemes cncore ouverts, promotion de
I’esprit de communion entre Eglises de differentes traditions;

V. Nouvelle evangelisation et mission.
1. Decrct de convocation

Par decrct conjoint date du 15 aolt 2001, les trois hierarques des
circonscriplions concernees ont convoquc Ic lle Synode intcr-cparchies de
Grottaferratail, plus de soixante ans apres Ic premier, celebre en 1940. Le Pontife
romain a donne son accord le 27 juin 1994, par enregistrement n.76/94.

L’actucl Synode vcut repondre au souci du concile Vatican Il qui voulait
«sauvegarder dans leur integrite les traditions de chacune des Eglises
particulicrcs» (OE 2) et que «si, sous I'action du temps et des hommes, ils [les
Oricntaux] les ont abandonnees indiment, ils doivent faire effort pour revenir aux
traditions ancestrales» (OE 6).

En outre, le Code canonique des Eglises orientales, en presentant le droit
commun & toutes les Eglises orientales catholiques, demandc egalement que
chacune d’entre elles etablisse son droit particulier en le formulant en accord tant
avec les principes du Code lui-meme qu’avec les traditions legitimes des Eglises
particulicrcs: cela rend necessaire une mise & jour de la legislation etablie en son
temps par le Icr Synode. A tout ceci s’ajoute la publication de i’Instruction pour
I’application des prescriptions liturgiques du Code canonique des Eglises
orientales (1996) qui entend, avec force juridique et opportunitc pastorale et
spirituelle, promouvoir un retour, progressif mais resolu, & la tradition authentique
de chaquc Eglise orientale catholique en ce qui concerne les celebrations
liturgiques dans leurs differents aspects.

Dans le decret, les hierarques indiquent les participants du Synode: les
protosyncelles et les economes eparchiques, les rccteurs des seminaires, les
protopresbytres, les eures et vicaircs des paroisses, les membres des Conseils
presbyteraux des cparchies, les membres de la Synaxe monastique, les diacres et
lecteurs, les grands seminaristes, une representante des rcligieuses presentes dans
les trois circonscriptions, et d’autres invites. En outre, les fideles lai'cs elus par les30

30 Cf. Decreto d’indizione, in: LajmeNotizie 13 (2001/3) 1-3.



223

Conseils pastoraux des Eparchies, leur nombre n'‘excedant pas le tiers du total des
convoquEs. Le decret dit que seront invites aussi d’autres membres participants,
reconnus commc aptes et utiles aux travaux de I’'assemblee, aussi bien d’autres
Eglises orientales sui iuris que de I’Eglise latine ou des Eglises orthodoxes.

Les convoquEs et invitds n’ont tous que la voix consultative. Les conclusions
du Synode seront prEsentEes au Siege apostolique pour approbation et seront
promulguces par les hierarques des trois cireonscriptions, entrant dEs lors en
vigueur.

Le titrc du Synode est. «Communion et annonce de I’Evangile», et le but est
de traduire en Orientations pastorales adequates I’annonce de la Parole de Dieu, de
reformuler une ecclesiologic dans la ligne de I’enseignement du concile Vatican
I, pour pouvoir realiser la communion en vivant le propre de la tradition
spirituelle byzantine. Le titre est devcloppe dans les intitules suivants:

. prologue: le contexte thcologique et pastoral;
. la sainte Ecriture dans I’Eglise locale;

. catechesc et mystagogic;

. liturgie;

. formation du clcrge et des membres des Instituts de vie consacree;
. droit canonique;

. rapports entre rites;

. cecumEnisme et dialoguc interreligieux;

. houvellc Evangelisation;

10. mission;

11. epilogue: «saints par vocation» (Rm.1,7).

© o~ D WN -

2. Commissions preparatoires

Le 29 octobre 2001, les hierarques ont constitue la Commission centrale de
coordination (= CCC) et sept Commissions preparatoires pour les sept themes
retenus pour le 11c Synode inter-eparchies.

La CCC a prEpare le Reglement des commissions qui a ete approuve par les
eveqgucs. Voyons-en seulcment quelques Elements.

Pour les actes collegiaux des commissions, y compris la CCC, «a force de loi
ce qui, en prEsence de la majoritE de ceux qui doivent etre convoquEs, a plu & la
majoritE absolue des prEsents; si en revanche il y a EgalitE des votes, le president
dirime par son vote» (CCEO, c. 924, 1°).

Toute proposition doit etre faite en conformitE avec le Magistere de I’Eglise,
avec la tradition byzantine (thEologique, spirituelle, disciplinaire, liturgique) et
palristique, et, en ce qui concerne les paroisses de rite latin, avec la tradition
romaine. On doit s’en tenir aux principes suivants : sauvegarder dans leur integritE
les traditions de I’Egiise byzantine (OE 2), revenir aux traditions ancestrales si
clles ont etE abandonnees indiment (OE 6), que les changements soient introduits
pour le motif d’un progres propre et organique (OE 6), chaque proposition devant



224

tcnir compte des exigences actuelles et des perspectives pour I'avenir des trois
circonscriptions byzantincs en lItalie.

En 2002 la CCC et les sept commissions ont travaillc sur leurs themes
rcspectifs; en 2003 les communautes locales ont etd consultees ; dans la premiere
moitie de 2004 la CCC, en collaboration avcc les sept commissions preparatoires,
a prepare les projets de decrets & presenter aux hierarques pour etre soumis au
Synode.

La CCC a publie un opuscule pour informer et interesser Ics communautes
locales et chacun des fidelcs des trois circonscriptions byzantincs en Italie & la
preparation du lle Synode inter-eparchics. Le dossier contient: 1. Le decret de
convocation du Synode; 2. Les propositions de la Commission pro-preparatoire; 3.
La composition de la CCC et des sept commissions preparatoires; 4. Le
Reglement pour 1c travail des commissions ; 5. Le Programme pour la preparation
du Synode; 6. Un appcl aux communautes et & chacun des fidcles. A propos de cc
dernier point, reproduisons les questionnaircs sur «droit canoniquc» et «rapports
entre rites».

«Le droit canoniquc aide & vire dans I'ordre et dans la communion:

a/ cas contraircs ol Ic droit en vigueur ne correspond pas aux besoins?

b/ Y a-t-il des aspccts que vous voudricz voir regulcs par de nouvelles
normes d’application, autres que cclics du droit en vigueur?»

«Nos circonscriptions vivent au contact des dioccses latins; dans I’eparchic
de Piana coexistcnt dans la meme juridiction des paroisses byzantines et
latines. Auriez-vous des questions particuliercs & soumettre au Synode:

a/ sous forme de questions?

b/ sous forme de Solutions & proposcr?»

Trois sessions synodales se sont tenucs dans la basilique de Sainte-Marie de
Grottaferrata: premiere scssion du 17 au 22 octobre 2004; dcuxiemc scssion du 15
au 18 novembre 2004 ; troisieme session du 10 au 14 janvier 2005. La celebralion
du lle Synode inter-cparchies a eu lieu en concomitance avec les celebrations du
millenaire (1004-2004) du monastere de Sainte-Marie de Grottaferrata par saint
Nil de Rossano.

VI. La Commission «droit canoniquc»

La Commission a 61abor6 un texte qui sc limite & formuler un droit particulier
pour les trois circonscriptions ecclosiastiques en refcrence aux titres du CCEO qui
requierent la redaction d’un droit particulier, independamment de la configuration
juridique des trois circonscriptions ecclesiastiques. Pour le restc on observe le
droit commun & toutes les Eglises orientales catholiques, c'est-a4-dire le CCEO. Je



225

m’attarderai seulement sur les norrnes qui ont, de mon point de vue, un plus grand
intoret.

Le texte se compose de 81 articles. 1l s’ouvre par le droit de tous les fiddlcs
chretiens & exercer Ic cultc divin selon les prescriptions de leur Eglise sui iuris (c.
17) et dans ce but, restant saufle Typicon liturgique du monastere de Grottaferrata
et les prescriptions litnrgiques de I’Eglise latine, on doit composer un Directoire
liturgigue commun aux trois circonscriptions ecclesiastiques, approuve par le
Siege apostolique, selon les indications de I’Instruction (n.6) de la Congregation
pour les Eglises orientales.

Les articles 2-23 Ibgiferent sur les dveques et sur les eparchies (Titre VII du
CCEO). Repondant au canon 199 § 2 du CCEO qui presse I’eveque de I’eparchie
de veiller & ce que dans son eglise cathedrale on celebre au rnoins une partie de
I’office divin chaque jour, selon les habitudes legitimes de son Eglise sui iuris, et
que de la meine fagon on celebre dans chaque paroisse I’office divin autant que
possible les dimanches etjours de feie, et en outre aux principales soiennites et &
leurs vigiles, Il'article 4 6tablit:

«8 1. Dans I’'dglise cathedrale des eparchies on celebre les vepres chaque
soir; I'office du matin les dimanches et aux principales fetes. § 2. Dans les
paroisses on celebre les vepres le samedi et la veille des fetes et des
principales soiennites, tout commc I’office du matin le dimanche, aux fetes et
aux principales soiennites. § 3. Dans les paroisses latines de I’eparchie de
Piana des Albanais on observe les dispositions et coutumes liturgiques de
I’Eglise latine.»

Le c. 230 parle de juste remuneration pour I'administrateur de I’eparchie et
des emoluments du futur eveque de I’eparchie, & etablir selon la loi du droit
particulier ou de la coutume legitime. Le droit particulier omet, probablement
parce qu’on y pourvoit diversement, I’entrcmise du droit particulier de I’dparchie.

A propos de I’assemblee eparchique (c. 238 du CCEO), du nombre et des
modalites d’election des delegues des conseils pastoraux, des diacres, des
superieurs des monasteres sui iuris, et des superieurs de tous les autres instituts de
vie consacres presents dans I’eparchic, I’article 6 laisse toute liberte d’aetion &
I’eveque de I’eparchie, apres consultation du Conseil presbytcral. Le c. 238, 7°-9°,
dit expressement que ceci doit etre determine par le droit particulier, tandis que
Particle 6 imite le canon 463 du C1C.

Le c. 242 stipule: L’eveque de [I’eparchie communique & Pautorite
ddterminee par le droit particulier de I’Eglise sui iuris le texte des lois,
ddclarations et decrets emanant de I’assemblee eparchique. Cctte autorite, selon
I'article 7 § 2, est le Siege apostolique, mais on ajoute qu’il faut le consentement
de cellc-ci. Dans l’assemblee eparchique, I’'unique Idgislateur est I’eveque de
Peparchie, sans le consentement du Sidge apostolique.



226

Le Protosyncelle et les Syncclics de I'cparchie peuvcnt etre des pretres
celibataires ou maries (article 8; c. 247 § 2). L’econome de I’eparchie est nommc
pour cing ans, renouvelablcs seulement pour un autre mandat au justement de
I’eveque de I’eparchie (article 10; c. 262 § 2). Pour la composition et le
fonctionnement du Conseil presbyteral, I’article 12 renvoie au droit commun et
aux Statuts propres, tandis que le dans canon 266 on renvoie explicitement au droit
particulier de I’Eglise sui iuris. L’office de protopresbytre ne doit pas etre
durablement lie & celui de eure d’une paroisse particuliere (article 14; c. 277),
mais rien n’cst dit sur les pouvoirs et facultes, laissant la chose & I’cvcque de
I’eparchie ou au droit particulier de I’eparchie.

Pour la nomination & durce determince d'un eure, on observe les normes de
la CE1 (cf. deliberation nc 17 du 6 septembre 1984), selon lesquclles la nomination
d’un eure peut se faire pour unc duree de ncufans (article 18; c. 284 § 3, 4°). Le
droit particulier permet I’affiliation d’unc paroisse in solidum (article 19), mais
rien n’est dit sur les droits et devoirs du moderateur, comme le requiert le c. 287 §
2 qui renvoie au droit particulier de I’Eglisc sui iuris. Il revient & I’evequc de
I’eparchie de veillcr & la Constitution dans chaque paroisse du Conseil pastoral.
Quant aux modalitcs et aux fonctions on observe les Statuts propres approuvas par
I’eveque de I’eparchie. Le Conseil pour les affaires cconomiqucs est constituc par
le eure et des membres restant cn chargc trois ans, renouvelablcs unc sculc fois
consecutive (article 22; c. 295). Rien n’est dit sur les droits et devoirs du vicaire
de la paroisse: on renvoie probablcment au droit particulier de I’eparchic.

Les articles 24-41 traitent des clcrcs. Avant tout, c’est au moyen de
I’ordination diacoualc que I’on est inscrit comme clerc dans une eparchic ou au
monastere exarchal de Grottaferrata. Cependant, cn ce qui concernc les clercs
mineurs, on renvoie aux dispositions de I'evcque de I’eparchie et aux livres
liturgiques. Rien n’est dit sur les ceuvrcs de promotion des vocations, comme le
requiert le c. 329 § 2: on renvoie probablement au droit particulier de I’eparchic.

L’article 27 etablit qu’est maintenue I’institution du petit seminairc inter-
eparchies de Grottaferrata, tandis que le grand seminaire reste le College pontifical
grec de Rome, mais il convient que, parallelement aux cours universitaires, on
suive aussi des cours d’initiation internes de theologie orientale, de patristique, et
de liturgie et musique byzantincs. Il revient aux responsables du petit et du grand
seminaires d’organiser pour les seminaristes des cxperiences pastorales,
specialement aupres des Italo-Albanais qui vivent dans la ville de Rome.

Le c. 365 § 2 stipule: Si le droit particulier d’'une Eglise sui iuris le comporte,
par le passage licite & I’cparchie d’une autre Eglise sui iuris il est requis aussi que
I’eveque de I’cparchie qui renvoie un clerc obtienne le conscntement de I’autorite
determinec par le meme droit particulier. L’article 31 determine que pour le
passage licite d’un clerc & I’eparchie d’une autre Eglise sui iuris, y compris
I’Eglise latine, il est requis que Pcvequc de I'eparchie qui renvoie un clerc
obtienne le conscntement du Siege apostolique.

En ce qui concerne les droits et devoirs des clercs, rappelons-en seulement
guelques-uns. Les clercs doivent participer aux retraites spirituelles selon les



227

prcscriptions du droit propre (c. 369 § 2) et Particle 32 renvoie aux dispositions de
Peveque de Peparchie. La meine chose pour etablir les nroyens opportuns &
utiliser pour I’honneur de la chastetd (c. 374), meine si I’article 34 etablit que
Pdveque de Peparchie, au besoin avec I’aide d’expcrts, doit porter une attention
particuliore & la formation affective et integrale de ses clercs, celibataircs et
maries.

Le c. 377 oblige tous les eleres & la celebration de Poffice divin selon le droit
particulier de leur Eglise sui iuris. L’article 34 § | stipulc que tous les clercs sont
tenus en conscience & celebrer Poffice divin selon leurs possibilites. Dans 1c § 2 il
s’agit des clercs latins et on indique leur reglementation.

Pour s’absenter de Pdparchie pendant plus de trois semaines, les clercs
doivent avoir la permission de Peveque de Peparchie (article 38). F.n ce qui
concernc la forme de I’habit des clercs, on doit observer la norme de la CEIl
(Ddlibdration n° 12, 23 decembrc 1983), selon laquclle, etant sauves les
prescriptions pour les celebrations liturgiques, le clerc doit revetir la soutane ou le
clergyman. On recommande aux clercs orientaux de revetir leur soutane propre
(article 39). En ce qui conccrnc le droit des clercs et de leur famille, s’ils sont
maries, & une prevoyance et & une securite sociale convenables, ainsi qu’a
Passistancc sanitaire, et leur Obligation de participer en quote-part, on observe les
normes de la CEIl (article40). Les clercs ont droit < trente jours de conges annuels
(article 41).

Pour les lai'cs, Particle 42 stipule que & od, en raison de circonstances locales
durablcs, il est difficile aux pretres d’assurer un Service pastorai efficace, Peveque
de [I’dparchie peut confler a des lai'cs convenablement prepares et de vie
exemplaire certaines charges ou fonctions qui ne requierent pas les ordres saerds,
conune la conduite de la recitation de certaines partics de Poffice divin. Dans des
circonstances extraordinaircs, surtout pour suppleer & la penurie de ministres
saerds, le mandat de precher, meine dans Peglise, peut etre donne par Peveque de
Peparchie meine & d’autrcs fldeles, clercs mincurs e lai'cs, & Pexclusion de
Phomclic.

Pour les instituts scculiers, les autres forrnes de vie consacree et les socictds
de vie apostolique, il n’y a pas de normes de droit particulier, & Pexccption de
Particle 43 qui reservc Papprobation des Statuts des societcs de vie apostolique &
Peveque de Peparchie.

Le c. 587 § 3 stipulc qu’il revient au droit particulier d’edicter les normes qui
regulent le catechumenat; Particle 46, cependant, renvoie au hierarque local.

L’article 49 repond aux requetes des cc. 621-622. Il revient aux trois
hidrarques, dans les limites du territoire des trois circonscriptions ecclesiastiqucs,
d’ddicter des normes sur Pinstruction catechetique & rassembler de fagon ordonnee
dans un directoire catechetique, en observant tout ce qui est stipule par Pautoritd
supreme de PEglise. Dans ce directoire on doit tenir compte du caractere
specifique des Egliscs orientales, de fagon que Penseignement de la catdehdse
s’eclaire de Pimportance de la Bible et de la liturgie ainsi que des traditions
propres en patrologie, en hagiographie et en iconographie. Pour les fidelcs



228

chretiens des paroisses latines de I’eparchie de Piana des Albanais on utiliscra les
catechismes de la CHI. La tache des trois hicrarques est de veillcr & cc que les
catechismes soient adaptes aux divers groupes de fideles chretiens et soient
pourvus de materiels et d’instrumcnts, et qu’cn outre on promeuve diverses
initiatives catcchctiques accordees entre eiles. 1l doit y avoir une Commission
catechetique commune. La Commission catechetique doit aussi avoir 4 sa
disposition un centre catechetique, qui a pour tdche d’aider les circonscriptions
ecclesiastiques & organiser des initiatives catechctiques de fa?on coordonnee et
plus efficace, et en outre de servir & la formation, y compris permanente, des
catechistes.

Le droit particulicr omet I'usage de la radio, du cinema, de la television et
des instruments de cc genre (c, 653), ainsi que les droits d'auteur (c. 666 § 3).

La partic la plus substantielle concerne Ic culte divin et les sacrements: 28
articles, de 50 & 77. Le droit particulicr confirme les prescriptions contenues dans
le CCEO, telles qu’elles sont opportunement expliquees par I’Instruction pour
I’application des prescriptions liturgiques, du memc CCEO. La norme
fondamentale est que les sacrements de [I’initiation chrctienne doivent etre
administres conjointement, parce que I’initiation est une cdlebration unitaire et
invisible de I’entree dans la vie en Christ, dans la communautc qui viten lui.

Le bapteme pour les fideles orientaux doit etre cclebre par immersion, forme
qui indique de faipon expressive que nous sommes cnsevelis et ressuscites avec le
Christ, ainsi que la foi trinitaire. Pour les fideles latins de i’eparchie de Piana des
Albanais on s’en tient aux dispositions de la CEl (Deliberation n° 29, Rome, 18
avril 1985: de preference par infusion; on adniet le rite par immersion sculement
avec l’autorisation de I’evbque diocesain). Si le bapteme est celebre par un
ministre dlune autre Eglise sui iuris, y compris i’Eglise latine, le bapteme est
inscrit & 1 ’Eglise sui iuris sclon la norme des canons 29-30 (article 53).

Les pretres orientaux qui pour un juste motif administrent I’onction du saint
myron aux fideles latins useront de cette faeuite avec grande discretion et avec la
permission de I’Ordinaire des fideles (cf. Instruction, n° 50); les fideles latins
pourront avoir comme parrain le memc que celui du bapteme. L’enfant qui n’a pas
encorc quatorze ans accomplis, de parents orientaux ou seulcment de pere oriental,
ou avec I’accord des dcux parents inscrit dans I’Eglise orientale de la mere, bien
qu'ayant re?u le bapteme selon les prescriptions liturgiques de I’Eglise latine,
appartient & I’Eglise orientale et doit recevoir des que possible I’onction du saint
myron avant d’ctre admis & la divine eucharislie (article 55).

Pour significr I’union etroite des trois sacrements de I’initiation chretienne, la
divine eucharistic, selon la tradition des Eglises orientales, est administrec aux
petits enfants, avec les prccautions opportunes, au cours de I’'unique celebration du
bapteme et de lI'onction du saint myron; au plus tard, dans la divine liturgie du
dimanche qui suit le bapteme. Pour les fideles latins de I’eparchie de Piana des
Albanais on observe ce qui est etabli par le CIC (c. 913) et la CEI (article 56).

Les hommes maries peuvent etre admis & recevoir les ordres sacres quelque
temps apres la celebration du mariage, selon le jugement de I’cveque de



229

Feparchie. Sont ordonnds des hommes maries qui offrent un lumineux exemplcs
aux autres fideles chreticns dans la conduitc de la vie familiale et dans I’education
des enfants (article 56). Rien n’est dit sur les delais prealables & I’ordination (c.
758 § 1,6°): on renvoie probablement au droit particulier de Feparchie.

L’article 70 declare:

«Pour ce qui est de la preparation au mariage, Fexamen des fiances, Fage
requis pour la celebration licite du mariage, les documcnts requis et, dans les
mariages mixles, la maniere dont la partie catholique doit faire les
declarations et promesses, on observe les dispositions de la CE1 (Decret
gdneral sur le mariage canonique, 5 novembre 1990)».

Le mariage est celebre dcvant le eure de Fun des deux epoux choisi par leur
accord mutuel; en I’'abscnce d’accord mutucl on suit les coutumes locales (article
71).

Le mariage ne peut etre celebre validement par un mandataire, & moins que
dans un cas particulier et pour une raison grave Feveque de Feparchie n’autorisc
une teile celebration. Pour celebrer validement le mariage par le truchemenl d’un
mandataire, Farticle 72 reproduit exactement ce qu’etablit le c. 1105 du CIC.

Est interdile la celebration du mariage duranl la periode du Grand careme, &
moins qu’il N’y ait une juste cause et avec la permission du hierarquc local (article
73).

Est licite la Separation, avec maintien du lien conjugal, des epoux qui d’un
commun accord choisissent tous deux la vie consacree d’un Institut religieux
(article 74).

La Constitution, le transfert ou la Suppression de jours de fete ou de
penitence, propres aux deux eparchies et au monastere de Grottaferrata, revient
egalement aux lilerarques respectifs avec le consentemcnt du Siege apostolique, en
tenant diment compte ccpendant des autres Eglises sui iuris, etant saufle c. 40 § |
du CCEO (article 77). Rien n’est dit sur les sacramentaux: on renvoie
probablement aux livrcs liturgiques (c. 867 § 2).

Les trois derniers articles, 79-81, cvoquent les biens temporeis et Fon
renvoie aux normes de la CEI3L

Pour ce qui est du droit processuel, il n’y a pas de normes de droit particulier.
Les cc. 1129 § 1; 1152 § 2, 3°; 1242; 1340 § 1 ne sont pas preceptifs. Les canons
1084 § 1, 4°; 1127; 1192 § 1, 1261 renvoient au droit particulier du tribunal
ecclesiastique.

Meme chose pour le droit penal: les canons 1405 § 2; 1420 § 2; 1427 8 | ne
sont pas preceptifs.l|

Il'y a de I'requents renvois aux normes promulguecs par la Conference episcopale ilalicnnc,
parce que les trois lilerarques orientaux y participent de plein droit (cf. Enchiridion CEIl 6/3072; 3150).



230

Aprcs unc introduction sur l’interritualite, on passe aux celebrations
liturgiqucs. Avant tout on met cn cvidcnce que dans l'eparchie de Piana des
Albanais il y a un seul cvequc de I'eparchie, augucl sont legitimemcnt affilics les
fidclcs inscrits dans I’Eglise latine; il accomplira les fonctions sacrees sclon les
prescriptions liturgiqucs de I'Eglisc italo-albanaisc, & moins qu’il ait obtenu unc
facultc spiSciale du Siege apostolique (cf. CCEO, 674 § 2). Je me demande: quand
I’eveque celebre pour scs fidclcs latins, ne pourrait-il le faire selon les
prescriptions liturgiqucs de I’Eglisc latine, au moins dans les solennites ou durant
les visites pastoralcs? Ces fidclcs n’ont-ils pas le droit de participcr au cultc divin
selon les prescriptions liturgiques de leur Eglise, tout particuliercmcnt quand c’cst
leur cvequc qui celebre?

«5. Dans l'eparchie de Piana des Albanais, I’'uniquc cvequc de I’eparchie,
auqucl sont legitimement affilitSs les fideles inscrits dans I’Eglise latine, nc
pourra ordonner les candidats qui sont ses sujets inscrits dans I’Eglise latine
gu’avcc la permission du Siege apostolique, sclon le canon 748 § 2 du
CCEO. Dans ce cas, ctant sauve les diverses indications contcnues dans cettc
permission, I’'evcquc de I’eparchie celcbrcra I’ordination en rite byzantin.»

L’cvcque de Piana des Albanais pour ordonner un de ses sujets latins a
besoin de la permission du Siege apostolique (c. 748 § 2); s’il vcut en outre
I’ordonncr selon les prescriptions liturgiques de I’Eglisc latine, il a besoin d'unc
facultc spcciale du Siege apostolique (c. 674 § 2). Nc pourrait-on conceder unc
fois pour toutes la facultc spcciale a I'’cvcque de Piana?

12-13. Passage d’un fidelc & unc autre Eglise sui iuris sculcment avee le
consentcment du Siege apostolique.

Dans l'eparchie de Piana des Albanais, ou Ic hierarque cst unique, la
permission de celui-ci nc pourrait-clic suffire? La meme chose cn cas de mariagc
pour Ic passagc d'un conjoint & I’Eglisc de I’autre conjoint (n. 21 -22).

«17. Que les sacrcmcents de !’initiation chretiennc soient administres sclon les
prescriptions liturgiques de I’Eglise sui iuris ou du rite d’appartcnance.

18. Dans tous les cas, que Ic baptise qui doit rcccvoir les sacrements de la
confirmation et de I’eucharistie & la suite du baptemc nc soit pas dispenso
d’unc preparation catechétique adaptcc dispcnscc pcrsonnclicment par le
eure ou par un catcchistc delcgud.

25. Le diacre latin sclon Ic CIC peut etre dclégud pour assistcr & un mariagc,
tandis que le diacrc byzantin nc peut ctre dclcguc & benir un mariagc sclon le
CCEO. Dans Ic cas d’un mariagc entre une partic byzantine et une partic
latine qui serait ccicbre dans I'Eglise latine, Ic eure latin ne pourra delegucr
un diacre latin ni byzantin.»

S’il cst celebre sclon la forme canonique latine, i) mon avis, Ic eure latin peut
deldgucr un diacre latin.



231

27. La celebration dans un autre rite que celui des epoux:

«lIlI convient d’avoir & I’esprit que, & Pexception du cas ol le hierarque ou le
eure sont, selon le canon 916 du CCEO, d’une autre Eglise sui iuris, la
celebration doit se faire, ad liceitatem, selon le rite des epoux, ou de I’un des
deux en cas de mariage interrituel. Une celebration dans un autre rite est
donc illicite, mais peut etre autorisee au cas par cas par le Saint-Siege
apostolique» (Instructions pour Papplication des prescriptions liturgiques du
CCEO, n.83).

Le c. 830 § | du CCEO declare:

«Le hierarque local et le eure local tout le temps qu’ils accomplissent
legitimement leur office, peuvent conceder aux pretres de n’importe quelle
Eglise sui iuris, meine de PEglise latine, la facultd de benir un mariage
determine dans les limites de leur territoire».

Ce canon ne se refere qu’a la validite:

«Ceci ne ressort pas du texte, mais du principe gendral enonce dans le canon

674 § 2, selon lequel Minister sacramenta celebret secundum praescripta
liturgica propriae Ecclesia sui iuris»32.

Si donc le pretre est d’une autre Eglise sui iuris, il doit s’en tenir & son rite
liturgique propre et non & celui des epoux, & moins qu’il en ait rei;u du Siege
apostolique la faculte speciale (biritualisme). Le canon correspondant a la mente
teneur: c. 1111 § | du CIC.

Selon le canon 674 § 2, le ministre doit celebrer les sacrements selon les
prescriptions liturgiques de sa propre Eglise sui iuris. Il y a contradiction entre
Plnstruction n.83 et le Codel” Retenons que, quand cette contradiction se

presente, il faut s’en tenir & la norme du Code.
Conclusion

Les trois circonscriptions, si elles ont de fait les caracteristiques d’une seule
Eglise sui iuris, juridiquement ne le sont pas. Quoi qu’il en soit, par le fait que le
Pontife romain a accueilli la requete, prdsentee conjointement par les trois
hierarques, de celebrer le lle Synode inter-eparchies, est le signe d’une possible
reconnaissance future qui devra maintenir les caractdristiques propres des deux
eparchies et de I'exarchat qui, bien qu’appartenant & la tradition byzantine comme12

12M. BROGI, 11 nuovo Codice orientale e la Chicsa latina, in: Antonianum 66 (1991) 35-61, ici

53.
> Cf. D. SALACHAS - |.. SABBARESE, Chierici e ministero sacro nel Codice latino e

orientale. Prospettive interecclesiali, Cite du Vatican 2004, 335.



232

tes deux eparchies, est I’hcritier de la tradition italo-grccque ct non italo-albanaise;
en outre, il est toujours rcste byzantin de rite ct catholique romain dans la fidelitt
au Pape, metropolitc du Latium.

Ce Synode est un instrument adequat pour preciser les canons du droit
particulier que le Code laisse ouverts. Celui-ci a trace les perspectives futures:
conserver les traditions mais en mcme tcmps renover, & la lumiere de ce progres
organique souhaite par le concile Vatican Il; promouvoir une pastorale efficace
pour la nouvelie evangelisation, en accord avcc les structurcs ccclcsiales.

Ce travail, outre qu’il est de fait neccssaire, peut constitucr une condition
roclic de la reconnaissance ct de I’organisation d’une Eglise sui iuris, mais sans
oublicr tout ce qu’a affirme I’cxarque de Grottaferrata:

« Le synode est une route & parcourir enscmble, et nous & Grottaferrata, dans
la mesure du possible, nous nous faisons compagnons de route ct de voyage,
mais nous voulons aussi voir claircment ol la route nous mene. A cet effet,
en continuite parfaite avcc la ligne suivie par mon predecesscur le P. Marc
[,-.]je tiens & confirmcr, au cas ol il y aurait cncore des doutes ou des
hesitations, qu’il n’cst pas dans notre intention d’adherer & une Eglise
metropolitaine sui iuris italo-albanaise. Il est certaincment juste que les
eparchies italo-albanaiscs de Lungro et de Piana soient constituees en Eglise
metropolitaine sui iuris, mais les origines, I’histoire et le rite font de
Grottaferrata une Eglise distinctc sui iuris. Je vous assurc qu’il ne s’agit pas
d’un caprice de notre part ou d’un desir de singularite [...]. Dans notre
communaute, outre les Italo-Albanais, il y a des Ukrainiens, des Indiens, des
Roumains, des Italiens. Mais mcme I’adoption d’autres denominations qui se
lisent ou s’inventent <?4 et 14, commc « Eglise catholique byzantine en Italie»
ou autres semblables, ne modifie pas la realite des faits» 34.

3 Commission pre-preparatoirc, Salut du P. Emiliano Fabbricatore Joint au Proces-verbal de la
sOancedu 17 f6vrier2000.



233

MINISTERE DE PIERRE ET SON EXERCICE DANS LA DOCTRINE ET
DANS LA VIE DE L’EGLISE CATHOLIQUE ’

Raffaele Cop p o!a, Bari

/. Le theme et son Organisation, aujourd 'hui

J'ai ecrit en diverses occasions, plus ou moins longuemcnt, sur le ministere
petrinien, au sujet de la Primaute papale et sur la prospcctivc cecumeniquc en
general, concentrant I’attention autour de l'office du Pontifc romain, sur les
rapports entre Eglisc collegialc et Eglisc hicrarchique, sur les suggestions que Ton
peut tirer de la lettre cneyclique « Ut unum sint », de la codification orientale et,
ensuitc, de Revolution probable du droit interconfessionnelt. J’ai ecrit, toutefois,
toujours en tant que juriste (surtout canoniste), meme quand j’ai aborde le sujet du
dialogue theologique, qu’il continuc & se devclopper sur le terrain cecumenique,
malgrc la persistance et le durcissement des difficultcs, les differentes
ecclesiologies, le poids des facteurs politiques et historiques des douloureuses
sdparations entre chreliens, en Occident et en Orient. En 1986, notant unc position
rocurrentc dans la littcrature en matiere de Primaute et d'infaillibilitc, en rclation
avec I’unitc des chreliens2, j’accentuais une heurcuse, bien que lointaine assertion
de Barth: cc n’est pas la papautc en soi (son Dass) qui est mise en discussion, mais
la faqon dont eile vient excrcee (son Wie), adressant ainsi l'attcntion sur une
papaule diverse, nouvcllc vers sa « refondation »3.

Dans un tel ordre d'idec, en pretant presque attention & la question qui lui
venait idéalcment posee, Jean-Paul Il a invite, dans Tencyclique & peine eite, les
theologucs et les pasteurs des differentes familles chreticnncs & ctudier la question
du ministere petrinien avec Tobijcctif de « chcrcher, evidemment cnsemble, les

Les documents du Magistern, donl la source n'esl pas indiquec, sont tircs de la Version
franfaise du site du Vatican (www.vatican.valL Les expressions entre guillcments, correspondantes aux
notes num. 34, 37, 42, 44, 64, 67, 68,69, ont etc traduites par Tautcur.

| Cf. R. COPPOLA, Rccension & L. de Echevema, Succsorde Pedro. El oficio de Papa (Madrid
1982), in: Nicolaus. Rivista di teologia ecumenico-patristica 1983, n. 1, 173 ss; R. COPPOLA, Primato
papale ed ccutnenismo, in: Nicolaus 1986, n. 1,3 ss; R. COPPOLA, Closing of the proeeedings - 11
significato dcl Congresso di Bari, in: R. COPPOLA (ed.), Incontro fra canoni d'Oriente e d'Occidente.
Atti del congresso internazionale t. 1, Bari 1994, 609 ss; R. COPPOLA, Introduzionc, in: IDEM (cd.),
Prcsentazione degli atti dcl congresso internazionale ,Incontro fra canoni d'Oriente ¢ d'Occidente”,
Bisceglie (Bari) 1995, 7 ss; R. COPPOLA, La codificazione orientale in prospettiva ecumcnica, in:
Nicolaus 1996, n. 1-2, 303 ss; R. COPPOLA, Uetlemme 2000: un modello di convivenza rcligiosa ¢
culturalc nel proccsso di integrazione curopea, in: Apollinaris 2000, 679 ss; R. COPPOLA,
Tcrritorialita c personalita nel diritto intcrconfcssionale, in: P. ERDO - P. SZABO (ed.), Tcrritorialita e
personaliti nel diritto canonico ed ccclcsiastico. Atti dcllI'Xl congresso internazionale di diritto
canonico ¢ dcl XV congresso internazionale della Societa del diritto delle Cliicse orientali, Budapest
2002, 255 ss.

2 Cf COPPOLA, Primato papale, 18 ss.

! K. BARTH, Die Kirchliche Dogmatik t. 1/1, Zurich 1947, 106.


http://www.vatican.vaL

234

formes dans lesquciles ce ministere pourra realiser un service d’amour reconnu
par les uns et par les autres »; en somme de «trouver unc forme d’exercice de la
primaute ouverte & une Situation nouvelle, mais sans renoncement aucun &
i’esscntiel de sa mission »4.

En 1991, concluant les travaux du congres international sur «Rencontre
entre canons d’Orient et d’Occident », je mettais I’accent aussi bien sur le role du
Pape sur Ic sentier de I’unite, un role tres eloigne de I'image triomphaliste de la
«creation d’une Eglise universelle»5, que sur le modele de PEglise indivisees,
privilegie par ce meme ministere supreme, lequel a senti d’avoir une
Lcsponsabilite particuliere” en vue du rejoignement du but convoite.

« La route de I’Eglise — ponctue Jean- Paul Il dans la celebre encyclique,
approfondissant le decret sur I’cecumcnisme — commcnce & Jerusalem le jour
de la Pentecote et tout son prcmier developpemcent dans 1’oikoumene de cette
epoque etait centre autour de Pierre et des Onze (cf. Ac 2, 14). Les structures
de FEglisc en Orient et en Occident se formaient donc & partir de ce
patrimoine apostolique. Son unite, dans les limites du premier millenaire,
etait maintenue dans ces memes structures par les Eveques, successeurs des
Apoétres, en communion avcc I’Eveque de Rome. Si nous cherchons
aujourd’hui, au terme du deuxiemc millenaire, & retablir la plcine
communion, c’est d I’'unite ainsi structuree que nous devons nous referer »7.8

Meme si & ccrtains, dans le sillage de la critiquc traditionaliste, I’encyclique
est apparue comme la repetition des documents conciliaires Lumen gentium,
Unitatis redintegratio, Dignitatis humanae , la nouveaute indiscutable consiste en
Lheritage que le grand Pontifc disparu laisse & son successeur BenoTt XVI: la
courageuse proposition c’est & dirc de revoir, pour ce qui est possible et dans les
formes & determiner, I’cxcrcice du ministere petrinien & I’interieur et & I’exterieur
de Vunique Eglise du Christ9.

4 Cf JEAN PAUL II, Lettre encycl. ,,Ul unum sint”, 25 Mai 1995, n. 95.

5 M. CRAVERI, L’eresia - Dagli gnostici a Lefebvre, il lato oscuro del cristianesimo, Milan
1996,415.

6 Cf. COPPOLA, Closing ofthe Proceedings, 618 ss.

7 Cf JEAN PAUL I, Lettre encycl. ,,Utunum sint”, n. 55.

8 Cf F. RICOSSA, Commcntaire de P ,Encyclique” ,,Ut unum sint” (premiere partie), in:
Sodalitium 41 (Avril — Mai 1996) 29 ss.

A Cf CONC. (ECUM. VAT. Il, Const. dogm. sur FEglisc ,Lumen gentium"”, 21 novembre 1964,
n. 8, ainsi que les prccisations de la CONGREGATION POUR LA DOCTRINE DE LA FOI,
Declaration ,Dominus Jesus™, 6 aout 2000 (nn. 16-17), en ec qui conceme FUnicite et FUniversalite
salvifique de Jesus-Christ et de FEglise.



235

Il. L’encyclique ,, Ut ununi sint " et le renversement du point de vu de Barth:
Dass et Wie de la papaule

La presente contribution n’entcnd pas negliger I’entite de cette proposition et
I’ensemble des reponses qui, jusqu’a maintenant, malheureusement n’ont pas ete
positives. En resume, les orthodoxes restent fermes sur I’interpretation des
fondements de leur tradition, alors que les nceuds des licux de culte, du
proselytisme et de I’interpretation de « I’'uniatisme » ne sont pas resolus; avec les
lutheriens, il manque la convergence pour une image commune de I’Eglise et pour
les rapports entre cclle-ci et les Saintes Ecritures; les anglicans, avec lesquels il
existe une meilleurc syntonie theologique sur la Primaute de I’Eveque de Rome,
s’en s’ont eloigne avec l'ordination des femmes. Sur cette derniere il existe, en
effet, une declaration infaillible de signe contrairc, & retenir sirement comme teile
apres la Lettre apostolique Ordinatio sacerdotalis (22 Mai 1994), suivie par un
responsum de la Congregation pour la doctrine de la foi sur la valeur & attribuer &
I'epltre en question10

Je ne voudrais pas flechir de mon naturel optimisme, mais I'impression cst
que, malgre l'imploration de pardon du Pape pour les pcchers (desquels on a la
responsabilite), qui ont lacerc avec l’avancee des siccles I'unitd du corps du
Christll, cette presidence «dans la verite et dans I’amour», que lI'on voudrait
conficr au Successcur de Saint Pierre « afin que la barque [...] ne soit pas sccouce
par les tempetes et puisse un jour aborder au rivagc »12, soit jusqu’@ maintenant
longuc & arriver, voirc meme impossible. Il scmblcrait que le bilan du sentier de
I’cccumcnisme, & dix ans de la lettre cncycliquc de Jean-Paul Il, soit tcl que Ton
pourrait definir le point de vue de Barth depasse, voire meme renverse: les
discussions ne sont pas tombees ni ne tombent en priorite sur la fa?on dor.t la
papaute est exercee ou devrait etre exercee, comme on pouvait raisonnablement le
croire ou le souhaiter, mais sur la papaute en soi, comme pour demontrer un
durcisscment des autres denominations chrctiennes et, de part catholique, la
necessite d’un retour & la defense de I’institution, qui a vccu et qui Vit certains de
scs meiileurs moments.

11 suffit de penser aux eminentes figures du Bienheureux Jean XXIII et de
Paul VI, expressement rappele par les lutheriens dans le dialogue national de 1978
(U.S.A))'3, du meme Pontife regnant Bcnoit XVI, theologuc et philosophe d’une
eulture et d’une concretisation extraordinaire, ou de son prcdecesseur, Jean-Paul
11, dont on a deja commence le proces specifique pour sa canonisation, appele par* 11 12 1.

Cf. P. BUX, Il magistero della Cliiesa ncl diritto canonico, Rome 2002, 78 ss.
11 Cf., plus amplement, le compte-rendu de l'inoubliablc journee du pardon, avec la confession
des fautes historique des fils de I’Eglise, in: L’Oss. Rom., 13-14 Mars 2000, 1 el 7.
12 Cf JEAN PAUL II, Lettre eneyel. ,,Ut unum sint", n. 97.
13 Cf D. VALENTIN!, Orientamenli metodologici nuovi sul Papato rilevabili nei dialoghi
ecumenici ufficiali, in: Papato e istanzc ccumeniche, Bologne 1984, 174.



236

bcaucoup « Magnus », lorsqu’il etait cncore en vield ct de fagon universelle apres
sa disparition, commc d’autres Pontifes du passe, qui ont fait grande I’Eglise
catholique (Leon, Gregoire et Nieolas ler) au cours de sa longue histoire.

Il1. Le temoighage emblematique de Jean-Paul |1

Le sort reserve & Jean-Paul 11, de conduire en chef charismatique I’Eglise
pendant vingt-six ans, se sentant porteur d’une investiture « providentielle », en
tant que premier Pape slave, a produit une nouvelle tension entre les deux celcbres
ct antiques elcments symbolique de son Ministere: la pierre et le bateau ou, si I’on
veut, la barque, choisit comme embleme par Ic Conseil cecumenique de I’Eglise.
Cette tension, tres forte et jusqu’a present jamais teste, mais non pour autant
moins emblematique, a, sans aucun doute, fait penser & un visible retour de la
concentration de la Primautc petrinienne, & une rcduction de la collegialite
episcopale, quoigqu’il en soit & une derive autoritaircl5, incompatible avec le reel
progres vers le chemin de I’'mcumenisme ainsi que pour la question epineuse du
Successcur de Pierre, si celle-ci est regardc dans I'optiquc fondatricc de I’Eglisc
en tant que communion, <«en particulier, dans la dialectique entre unite et
pluriformite et dans le developpcment de I’action collegialc, dans toute la
grandeur de sa dimension theologique-juridique »'6.

Quand on insiste sur la frustration de I’espoir, propre & certains theologues
reformistes, lesquels s’attendaient une transformation de la figure mcdicvale de la
papaute en une vraie Primaute de communion, abandonnant I’absolutisme
gregorienl’,*on laisse dans l'ombre, entre autre, les frequents et extenuants
voyages de Jean-Paul 11 de part Ic monde, & travers lesquels on est parvenu & une
plus adequate ct capillaire valorisation des relations <«horizontales » entre le
Successeur de Pierre et les Eglises partieuiieres ct on est parvenu & la misc en acte
« de fagon pragmatique du depassement de la fixite romaine de la papaute »IS. En
cela, il est possible d’entrevoir, au-deléa de la crcation d’unc chaire itinerantcly, le
maintient de reffort, engage dans le discours programmatique (qui avait fait de la
peine & certains Cardinaux conservateurs), pour developper la participation
collegiale des Evcqucs et la participation des laiqucs, independamment des
contacts realisés avec des millions de personnes de toute foi, avec Ic but precis de
faire connaitre le Christ.

14 Cf. A. LOIODICE - M. VARI (ed.), Giovanni Paolo Il - Le vie dclla giuslizia. Omaggio dei
giurisli a Sua Sanlitd nel XXV anno di Pontificato, Rome 2003, passim.

15 Cf, entre autre, C. FACCHIN - F. LA VALLE, I cattolici al bivio. 11 primato papale tra liberta
di coscienza e assolutismo religioso, S. Pietro in Cariano (Verone) 1996, 96, 101, 105, 122 f, 124 f; P.
COLELLA, 11 Pontificato di Giovanni Paolo Il, in: Il Tetto, Mars-Juin 2005, 12 ss.

"* COPPOLA, Primato papale, 20.

11 Cf Ci. ZIZOI.A, Il conclave - Storia e segreti, Rome 2005, 357.

G. ALBER1GO, Le concezioni della Chiesa e i mutamenti istituzionali, in: G. ALBERIGO -

A. RICCARD1, Chiesa e Papato nel mondo contemporaneo, Rome-Bari 1990, 115.
19 Cf DE ECHEVERRIA, Sucesor de Pedro, 102 ss.



237

Il n’cst pas necessaire ici d’aborder le sujet d’un Pontificat, qui avec ses
victoires et ses dcfaitcs, a conclu symboliquement Ic troisieme millenairc: de la
chute du mur de Berlin & la noble bataille pour les pauvres du monde (je tiens &
rappeier ici la contribution du Pape pour une regularisation de la dettc
«internationale», dont je m’occupe depuis 1997 avec un groupe d’autres
spccialistes, & qui I’on doit la Charte de San’Agata dci Goti)20 jusqu’a I’effort
genereusement profus pour la paix et le dialoguc interreligieux, dont les resultats
obtenus sont indubitablcment superieurs par rapport & ccux du dialogue
cecumeniquc, surtout avee le Patriarche de Moscou et de toutes les Russies21.22

La longuc maladic, acccptc avec dignite, durant laquellc il a repondu au-dcla
de ses forccs & scs importantes responsabilites, a ete une demonstration d'une
haute forme de magistere avcc lequel il nous a enseigne que « la souffrance ne va
pas passcr sous silence mais qu’ellc peut clever» , enfin la sortie de scenc,
I’acceptation scrcinc meme de I’evenemcnt de la mort, I’apotheosc successive. On
a tous vu les petits ct les grands de la terrc entierc autour de Lui, unc multitude de
personnes de tout &ge et de toutc rcligion, meme ccux sans foi aucune, qui
continuait & sc prostrer sans interruption devant son corps inanimc; eile en
corroborait la legende et alimentait la conviction deja vaste de la saintete de Jean-
Paul «le Grand ». Il arrivait presque & se repliquer devant nos ycux cmcrveilles
'ondc du mouvement populairc, qui avait caractcrise le lanccment du culte
solcnnel et liturgique des Apétrcs ct des Martyrcs, successivement cclui aussi des
6minents temoins de lafoi, au cours des premiers sieclcs de I’Eglisc indivisec
aussi bien en Occident qu’en Orient23,

IV. Certains aspec/s du rapport entre la Suprematie dejuridiction et les
formes institutionnalisees de I'exercice de la collegialite et de la communion
ecclesiale dans I'Eglise latiue

Parmi les differentes fa?on d’approfondir, en ce sidgc, le singulier
temoignage offert par Jean-Paul Il, le Wie de sa papaute, en rclation de laquelle
ccllc de Benoit XVI (sans vouloir s’homologuer) sc pose en ligne de continuite?4,

Cf. R. CORPOLA, Il debito cslcro nel pensiero di Giovanni Paolo I, in: Giovanni Paolo Il -
Le vie dclla giustizia, 915s.

21 Cf S. ZURI.O, La morte di Karol non scioglie il nodo Russia, in: Il Giornale, 8 Avril 2005,
10; S. ROMANO, Pcrche Giovanni Paolo Il non pote andare in Russia, in: Corriere della Sera, 15
Awvril 2005, 43.

22 COLELLA, 1l Ponlificato, 15.

23 Cf R. COPPOLA, Aspetli giuridici della Santila ncll’eté antica in Occidenlc e in Oriente, in:
luri canonico quo sit Christi Ecclesia felix. Estudios canonicos en homenaje al prof. D. Julio
Manzanares Marijuan, Salamanca 2002, 545 f.

24 En tant que signe de communion, au lendemain de son clcction au seuil pontifical, Benoit XVI
a envoye une lettre aux grands Patriarches de la tradition apostolique (Constantinople, Antioche,
Alexandrie et Jerusalem), dans laquellc il annonfait son t-lcction ,comme Evcque de Rome”, se



238

je choisis, conformemcnt aux attitudes personnelies, d’en esquisser le réle de
supreme legislateur humain dans le cadre de la realisation d’un projet de reformcs
sur les traces du Concile Vatican Il, formul® au sein du discours programmatique
mentionne, succcssif & son election (16 Octobre 1978). Les deux codes de
I’Eglise, indifferemment de la Constitution apostoliquc sur la Curie romaine (28
Juin 1988), qui donnent origine au Corpus iuris canonici, en plus du fait d’etre
fruit de la contribution dirccte du Pontifc, constituent techniquement une
expression tangiblc de I’autorite pontificale et recouvrent, par consequent, un
caractere primatialc, bien quc la collegiale sollicitude pour I’Eglise de tout
Episcopat en resultc amplement valorisee, en plus de la vaste activitd de
collaboration qui a caracterisc les differentes phases de I'imposante ceuvre de
codification.

Contraircment & certaines opinions, non favorable au moment juridique dans
la vie de I’Eglise, I’esprit conciliaire plane sur tout le code latin (meme dans les
livres qui en sont plus cloignes, corame ceux sur les normes generales, les
sanctions pcnalcs et les proces), donnant de Fepaisseur & un des elements plus
distinctifs du nouveau code25,2§ui impose une rcconsideration des problematiques
sur l'analogie entre I'ordre canonique et I'ordre seculaire, particulierement
debattue au sein de l'ecole laique italiennc . Le rapport que Fon peut trouver
entre les deux livres, actes du Vatican 1l et code, jusqu’d I’indeclinable sommet
des Saintes Ecritures, consistue une belle image de Jean-Paul Il (cellc celebrc du
triangle ideal), representee & la fin du discours de Présentation du Code du 3
Fcvricr 1983, & considerer d’autant plus vraie aujourd’hui, apres une
experimentation de plus de vingt ans27, au cours desquels celui-ci a represente le
point essentiel de reference de I’action du gouvernement de FEglise Catholique,
mais aussi de la doctrine de la jurisprudence, entre le deciin tourbillonnant du
vingtiemc siccle et le debut problematique, pleine d'inconnue, du troisieme
millenaire chretien.

Pour resserrer le discours & Fobjet du traite, Finflucnce des nouveautes
conciliaires est palpable grace & Fimportance attribuee au College episcopal, mis &
I’abri de la figure du Pape, en outre par une serie portante de structures de
participation, reproduite avec leurs caracteristiques dans le code oriental, qui

conlianl dans la puissance intime de la grace du Seigneur ct demandant le soutien de la priere frateme
(le texte est sur le sitc du Patriarchat (Ecumenique de Constantinople: www.ec-Datr.grl.

25 Cf. F. J. URRUTIA Il nuovo codicc del postconcilio, in: la Civilta cattolica 1983, 442; E.
CORECCO, ! presupposti culturali cd ecclesiologici del nuovo ,Codex", in: S. FERRARI (ed.), Il
nuovo codice di diritto canonico, Bologne 1983, 41, 57; R. BACCARI, Elementi di diritto canonico,
edition ajoumee avec le nouveau code, Bari 1984, 31.

26 Cf. G. FELICIiANI, la scuola canonislica italiana dal dogmatismo giuridico al post-Concilio,
in: R. BERTOL1NO (ed.), Scienza giuridica e diritto canonico, Turin 1991,61 ss (ol s’'tvidence aussi
les dilTerences de pensee entre les dilTcrcnts auteurs).

27 Parmi les celebrations du XX anniversaire de la promulgation du code de droit canonique cf
B. CHIARELL1 (ed), La Chicsa particolare nel codice del post-Concilio, Rome 2005 (le congrds a cte
organise par TInstitut thdologique des Pouilles et par le tribunal ecclesiastique de la region des
Pouilles, avec la participation projectuclle et operative des Universite de Bari, Lecce et Foggia).


http://www.ec-Datr.gr

239

attenuent Ic principe hierarchiqgue du sommet & la base de la pyramide. Ces
structures ecclesiales ont fonctionné: je me refere maintenant, en particulier, d’un
cote aux Conferences cpiscopales, qui ont refu une rcconnaissance limitee &
I’Eglise latine (c. 447 ss. CIC) et sont, par consequent, distinctes avec soin des
Synodcs des Eglises sui iuris (cc. 102-113, 152, 164-171 CCEQ)'8; de I'autre au
Synode des Eveques (cc. 342 ss. CIC), dans le quelle est prevu la participation des
Patriarches et de tous les autres Hicrarques, qui President ces memes Eglises sui
iuris sur la base des normes speciales ctablies par le Romain Pontifc (c. 46 § 2
CCEO).

Donc le probleme de la synodalite, comme structure portante de I’Eglise en
Occident et encore plus en Orient, n’a pas ete elude: les synodes episcopaux ont
ete regulierement convoques et, meme si pour quelqu’un ils n’ont pas abouti & des
resultats operatifs cohcrents , il s’agit sans aucun doute d’unc question ouverte
qui, comme beaucoup d’autres semblables, investit le discutable. Il en resulte, en
rcvanche, de fatjon absoluc le fait que les Synodes des Eveques, meme s’ils ne
constituent pas une modalite d’exercicc de la collegialite dans Ic gouvernement de
I’Eglisc30, ont represente concretement un moyen de collaborer avec le Romain
Pontifc dans sa fonction irrcmplapable. Vu sous cet angle, ils ont etc une des
manifestations les plus evidentes (et coherenles) de la s.d. collegialite affective ou
vceull, « de la communion et du lien collegialc - collegialis affectus - des Eveques
entre cux et avec Ilc Romain Pontifc »32. Une importance particuliere re<;oivent les
nouvclles normes canoniques sur l'election du Pape, lesquellcs ont trouve un
developpement moderne ct organique par la Constitution apostolique « Universi
Domini Gregis » en ce qui concerne la vacancc du Siege Apostolique et I’clection
du Pontife Romain (22 Fcvrier 1996). Je desire m’arreter sur le c. 332 § 2.1 CIC.
dans lequel il a ete etabli, dans le cas d’un clu qui ne soit pas Eveque, que celui-ci
deviendra Pape seulement apres la consecration 6piscopale33; eile est reconnue
ainsi source indispensable (authentique) des pouvoirs episcopaux & tout niveau,
centrale et peripherique. Important est le bouleversement des idees, conforme & la
Vision ecclcsiaste de Paul VI et de Jean-Paul Il, ctant donne que Ic Cardinalat,
bien qu’il reste I’'unique College des electeurs du Somme Pontife, suivant I’usage
millcnaire de I’Eglisc, n’est plus un attribut stffisant pour fonder le droit d’exerccr* 29

M Cf. L. LORUSSO, Gili orientali cattolici e i paslori latini. Problcmaliche e norme canoniche,
Rome 2003, 119 ss.

29 Cf. Z1ZOLA, 11 conclave, 358.

so Cf, dans le panorama du post-Concile et apres Ic nouveau code, G. MILANO, Il Sinodo dei
Vescovi, Milan 1985, passim.

JI G. DOSSF.TTI, Il Vaticano Il — Frammenti di una riOessione, eure par F. MARGIOTTA
BROGLIO, Bologne 1996, 142.

52 J.L. GUTIERREZ, Commenti ai cc. 294-411, in: Codice di diritto canonico e leggi
complementari (commentato). Edition italiennc dirigte par.l. 1. ARR1ETA, Rome 2004, 283.

Avcc la consequence logique que quand I'elu csl deja Eveque, I’annonce publique ,est donncc
tout de suite apres son acceptation, autrement eile scra donnec seulement apres son ordination
episcopale”: A. ABATE, Commenti ai cann. 330-367, in: P.V. PINTO (ed.), Commento ai codice di
diritto canonico, Cite du Vatican 2001, 199.



240

le gouvernemcnt de I’Eglise universelle, avec d’indiscutables reflets au niveau
interne et au niveau des rclations oecumeniques, notammcnt cn reference & la
correcte definition de continuite du College apostolique34.

V. La prospective aecumenique du code des canons des Eglises orientales
catholiques

Dans la lighe du principe de Revolution progressive, qui plante sa racine
dans I'histoirc bimillenairc de PEglise, de I’innovation sans boulcvcrscment
doctrinale, s’inscrc sans aucun doute la promulgation du code des Eglises
orientales catholiques (18 Octobrc 1990), en vigueur depuis quatorze ans, qui est
aussi considere, & plcin titre, un produit du Concile Vatican Il, un fruit mor de la
mentalite catholiquc renouvclee, bien interpretc par le préccdent Pontife regnant
au nom et en I'amour cffcctif du Christ. En effet, malgre les criscs signalees, qui
demanderaient de la part des orthodoxes une acccptation majeure du pluralisme et
le depassement de la conception nationaliste, qui minc I’unitc interne de
I’orthodoxie et entrave I’'unite rcligieuse avec I’Eglisc catholique3S, le code
oriental en tant que tel n’a pas represente, & tout compte fait, un clément de
regression au niveau du dialoguc avec les Eglises orthodoxes, se basant, entre
autre, sur un patrimoine commun d’ancicns canons sacr£s36.

A ce propos, le discours de presentation, prononce par Jean-Paul Il le 25
Oclobre 1990, quelques jours apres sa promulgation pendant la fcstivitd de Saint
Luc, me semble aujourd’hui encore valable et digne d’attcntion, surtout en
reponse & ces reactions incontrdlees qui avaient mene & le repousscr en tant que
« code de I’uniatismc ». En cctte heureuse occasion le Pape affirma explicitement,
adressant une pcnscc dcfcrentc & toutes les Eglises orthodoxes, qu’ « il n’existe
aucune norme du code qui ne favorise le sentier de I’unité des chretiens et qu’il
existe des normes precises, pour les Eglises Orientales catholiques, sur les moyens
de promouvoir cettc unitdé». Les dispositions en questions (continue-t-il)
« nadmettent en aucune fafon quelque chose qui puissc avoir meme seul I'odeur

34 Dans Penscmblc des nombreux mouvements hereticaux, en cctte histoirc interessante de
personnages et d'idees, ol la Itontiere avec I'orthodoxie, aux non adeptes aux travaux, peut apparaitre
parfois labile et changeante, une conlcslation d£cis de la .*uccession papale" a etd misc en ccuvre, au
deelin du XVI sicclc, par un des articlcs principaux des unitariens de 1' ,liglise” de Rakow. Ceux-ci
aflemnait que la verite de 1'liglise ne peut pas se prouver par la succession des personnes et des lieux
mais uniquement par la profession de la meme doctrine, que possedaicnl les Apotrcs, de la part des
Eveques de I’F.glise de Rome. ,Autrement nul ne peut se conclure, nul n’interdit que perdure la
succession perp6tuelle des personnes dans ces memes lieux et que loutefois se v6ritic une mutation de
la doctrine, comme les papistes meine sont contraints d’admettre en tres nombreux lieux dans lesquels
& la vraie doctrine a succid6 la fausse" (,Biblioteka pisarzy reformacyjnych”, in: J. MACEK, la
riforma popolare, Florence, 1973, 96 ss).

35 Cf. E. FARTAN, Nicolae Comeanu, in: O Odigos- la guida 2004 (n, Octobre — Dicembre),
30s.

36 Cf, C. NEDUNGA1T. Presentazionc del CCEO, in: EV 12 (1995) 895.



241

d’actions ou d'initiatives non adcquates avec ce que I’Eglise catholique proclamc
a haute voix, au nom du Redempteur de I’lhomme, en ce qui concerne les droits
fondamentaux de toute personne humaine et de tout baptise et les droits de toute
Eglise, non seulement & | 'existence, mais aussi au progres, au developpement et &
laf3oraison »37.*

En d'autres termes, Ic Pape a voulu, pour les minorites catholico-oricntales,
rivalises, enccrcies et oppresses d’un cotc et de l’autre, un codc d’un rang
equivalent & cclui de I’Eglise catholique, justement afin de sauvegarder ccs droits
inalienables, que la sensibilite la plus raffinee de I’'hommc moderne comprcnd
bien, sans pour autant oublier «la vie, les traditions, I’organisation des Eglises
Orientales separees, qui constitucnt I’autre portion de I’'unique Eglise rituelle »3S.

VI. Structure synodale du gouvernement de | ‘Eglise et exploration des
dogmes unis de la Primaute et de I'infaillibilite d'apres I'evolution de la doctrine
catholique

Une caracteristique significative du codc oriental, & mettre en evidcncc pour
la tranche de la relation, consistc en la redecouverte de l’ancienne structure
synodale du gouvernement de I’Eglise, du moins pour ce qui concerne les Eglises
sui iris soutenues par un Patriarche (c. 55 ss.), par un Archeveque majeur (c. 151
ss.) ou par un Metropolite (c. 155 ss.). La figure juridique du Patriarche apparalt
digne d’evidence; il vient, dans le cadrc hicrarchique, tout de suite apres celle du
Pontife, participant & son pouvoir supraepiscopal, bien que pas par droit divin, vu
I’indivisibilite de la fonction du Pape selon la doctrine catholique. On peut
observer un justc cquilibre dans le double pouvoir rcconnu au Patriarche: un
pouvoir personnel, signe d’unite, et un pouvoir collcgial ou synodal, dans Icsquels
sont repris les sieges metropolitains de la meme Eglise (c. 56 CCEO). De fason
cohcrente, la concession du pallium aux Patriarches orientaux est juste un signe,
aujourd’hui, de la communion ecclesiastique avec le Romain Pontife39.40

La relation de celui-ci avec le Patriarche constitue la nouveaute la plus
importante du code oriental en rapport au ministere du Successeur de Pierresll
Pour le reste, comme il est bien connu, le code a resu avec fidelite plus ou moins
litterale, mais avec une terminologie plus soignee, les dispositions du code latin
concernant le Romain Pontife et le College des Eveques (cc. 330-341 CIC). Meme
pour les Eglises orientales catholiqucs, donc, la source directe des normes dictées
autour du premier (cc. 43-48 CCEOQO), dans leur noyau le plus controverse, est &
dater du Concile Vatican 11, qui, dans Ic chapitre dedie & la Constitution

37 Cf. L'Oss. Rom., 27 Octobre 1990, 6 (I’italique n'est pas dans le texte).

55 V. ’ARI.ATO, Le Chiese d’Oricntc fra storia e diritto. Saggi, Turin 2003, 35.

>> Cf. NUNTIA 19 (1984) 8.

40 Cf. D. SALACHAS, Lc novita del ,Codex Canonuni Ecclcsiarum Orientalum”. A proposito
del I'rimato Romano (Il Rapporto Romano Pontefice — Patriarca), in: Folia Canonica 1 (1998): url
htin://gkhf.nvirbone.hu/foisk/foliacan/fc 01 06.htm (23.11.2005).



242

hierarchique de I’Eglise, a rcpris les dogmes de 1870 concernant le Pape, contenus
dans la constitulion Pastor aeternus du Concilc Vatican 141, dans la ligncc, cntre
autre, de I'experiencc de [I’Eglise indivisee du premier millenaire, selon
"Interpretation de la theologie catholique42

Dans la meme ligne de pensee et de doctrine, le code oriental confirme la
Primaute de la juridiction de Pierre conferee directement par Christ, la
transmission ex iure divino de la Primaute & I’Eveque de I’Eglise de Rome, lequcl,
cn vertu de sa fonction, cst litulaire d’un pouvoir supreme, plein, immediat et
universcl sur I’Eglise, pouvoir qu’il peut toujours exercer Ubrement (c. 43).
Toujours cn vertu de sa fonction, le Romain Pontife a le pouvoir non seulement
sur I’Eglise universelle mais possede aussi la principaute du pouvoir ordinaire sur
toutes les eparchics et leurs regroupements (c. 45 § 1). Et c’est pour cette meme
fonction, enfin, gu’il jouit de I’infaillibilite dans Ic magistere pour les arrets ernis
ex cathedra, qui portent en matiere de foi et de coutumes, ayant re$u le mandat de
confirmer ses propres frercs dans la foi (c. 597 § 1). On touchc, de cette fafon, le
point culminant de la question, qui continue & peser gravement sur le progres du
dialogue cecumenique meme si le Pontife, commc nous avons vu, n’cst certes pas
un autocrate, c’est & dire il n’agit pas cn tant que patron despotique de I’Eglise du
Vatican Il, en imposant de fa<ion tyrannique sa propre volontd. Il cxiste unc
coresponsabilitc de I’Episcopat dans Ic gouvernement de I’Eglise universelle,
minutieusemcnt rcgularise par les normes (cc. 49-54 CCEO, correspondants aux
cc. 336-341 CIC), sur la foi du lien fondateur entre le Romain Pontife, Successcur
de Pierre, et les Evequcs, Successcur des Apdtres, lien, & sa fois, modele par la
volonte du Seigneur sur I’unique College apostolique constitue par Pierre et par
tous les autres Apdtres (c, 42 CCEO, c. 330 CIC)43.

4 Cf. G. D. MANSI, Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, continue par 1,,
PETIT - I. B. MARTIN, Paris-Leipzig, 1899-1997; reedition Graz 1960, t. L1l, c. 1331. -

n Cf. M.F. POMPEDDA, Commento ai canoni 42-54, in: PIN''O, Commcnto al codice, 57. A
I’occasion de l'ouverture du Concile Vatican I, le Bienheureux Pie IX a voulu inviter & l'assise aussi
bien les orthodoxes que tous les autres Chrcticns non catholiques, en les sollicitant & retoumer, pour
I’occasion, & I’Eglise catholique (Cf. PIE IX, Lettre Ap. ,Arcano divinae”, 8 Septembre 1968, in:
http://dii’ilander.libero.it/mat;istero/n9arcano.htm: PIE IX, Lettre Ap. ,lam vos omnes", 13 Septembre
1968: ASS 4 [1868-69] 132-134). Lc meme Pontife montra toujours unc grande attention vers les
orientaux catholiques surtout pour leur rites, miroir de I’Eglise indivisee (Cf. PIE IX, Lettre encycl.
»Singulari quidem™”, 17 mars 1856: url http://www.totustuus.biz/users/niagistero/p9sinimqg-htinl, I
6crivail explicitement, en rel'crcncc & la question armenienne, ,,J’aime les rites orientaux, et je veux
qu’ils soient conserves intactes. la variete des rites est un des grands omements et des gloircs de
I’unite de I’Eglise catholique. J’aime tous mes fils sans distinction de nation, de langue, de rite; et
arduamment je bramc que cet amour soit reciproque et resserre plus que jamais I'union entre la tate et
les membres™ (ainsi C. SNIDER, Pio IX nella luce dei processi canonici, Cite du Vatican, 1992, 239;
pour I’action pastoralc du Pontife et les difficiles rapports avec les orientaux, orthodoxes et
catholiques, cf. A. POLVERARI, Vitadi Pio IX T. Ill, Cite du Vatican, 1988,79-98).

““ En ce qui conceme la fonction directive et determinative du Pontife Romain cf J. I
ARRI1ETA, Struttura della Chiesa e struttura dell’episcopato, in: Folia Canonica 1 (1998): url
http://gkhfnvirbone.hu/foisl</foliacan/fc 01 03. htm. Sur le lien theologique, ccclesiologique et
juridique entre Ic Siege Romain (I'Eglise parliculiere Romaine) et Ic pouvoir primatial du Pape sur
1’1-iglise universelle, en rcference & I'incomparable Synthese du Pape Benoit XIV, cf. P. V. PINTO,


http://dii%E2%80%99ilander.libero.it/mat;istero/n9arcano.htm
http://www.totustuus.biz/users/niagistero/p9sinimq-htin
http://gkhfnvirbone.hu/foisl%3C/foliacan/fc

243

En outrc, le pouvoir du Pape a des limites objectives44: ce n’cstpas une fin
en soi, mais eile est delimitee par la meine « fin » pour laquelle I’Eglise a ete
fondee; eile a un caractere vicaire dtant un dlement intdgrant de la volonte
fondatrice de Jesus Christ; eile trouve un contrepoids de droit divin dans le
caractere reflechi de la sauvegarde des droits fondamentaux des fideles, ainsi que
dans le respect de la collegialite episcopale et de la fonction des Eveques dans leur
propre diocese45. C’est pourquoi, se rattachant & une tradition jamais interrompue,
il est explicitement dispose que le Romain Pontife renforce et garantie le pouvoir
(personnel, ordinaire et immediat) que les Eveques ont sur les eparchies et sur les
Eglises particulieres qui ont ete confie & leur soin (c. 45 § | CCEO, c. 333 §1
Cl1QC).

Quant & I’infaillibilite du magisterc, eile est avant tout etcndue au College
des Eveques et sur les identiques matieres de la foi et des coutumes (c. 597 § 2
CCEOQO; c. 749 § 2 C1C); de plus, commc j’ai deja eu I’occasion d’observer, la
conscience personnelle du Pontife est le critere definitif cn matiere ecclesiale
seulement quand le Pape, suivant une image bien sculpte, definit pctit & petit
I’acquisition de la verite objective, meme subjectivement, mais «sc mettant &
I'ccoute aussi bien de la revelation divine, que de I’Eglise universelle, que des
Eveques, que des teologues et des fideles particulierement competents sur
certaines questions determinees »46.47

C’est cela, cn rdoalitc, la fafon de proceder du Pape de nos jours: son
jugement final restc indcpendant par rapport aux consultations et libre dans la
decision, mais il est ccpendant toujours lic, d’aprcs le Vatican 11, & I’utilisation des
« moycns adequats », d’autant plus que ni le Romain Pontife ni les Eveques
« n’acceptent pas de nouvelle revelation publique comme appartenant au dep6t
divin de la foi »4'. On peut ajouter, cn reference aux deliberations conciliaires sur
la motivation supreme de I’amour, mise & la base de la rdvelation de Dieu, tout
commc I’assistance du Saint-Esprit peut etre reconduite sur le meme principe
quand il est necessaire de conjurer des erreurs concernant 1’Interpretation de la
revelation meme. C’est alors que <«l’exigence d’un amour irreversible et sans
retour rend plausible le Service de la verite avant tout et principalement en tant que

Unila dell'organizzazione dclla giustizia ed esigenze della Chiesa particolare, in: | a Chiesa particolarc
nel codice de] post-Concilio, 126 f.

44 Lui, toutefois, ne peul pas etre juger par aucun pouvoir lerrain (c. 1058 CCEO, c. 1404 CIC)
mais seulement par Dieu et, j’ajoulerai, par la vox populi, dans le sens le plus jusle du terme, qui a
toujours die et continue d'elre un instrument formidable d’orientation sur le plan humain. Saint Vincent
de Lerins, dans son ceuvre Commonilorium, exortait: ,enseigne les meines choses qui t'ont ete
enseigndes. Parle de fapon nouvelle, mais ne dit pas de nouveautes” (S. VINCENTIUS L1R1NENSI1S,
~Commonitorium Peregrini pro catholicae fidei antiquitatae et universitate adversus profanas omnium
haereticorum novitates™, 22,1, in: PL 50, 640 1).

45 Cf. O. FUMAGALL1 CARULL1, Il govemo universale dclla Chiesa e i diritti della persona,
Milan 2003, 150.

46 ED1TORI1ALE, Il ministero del Papa dopo i due Concili Vaticani, in: La civilta cattolica 1985,
215.

47 Cf. CONC. (ECUM. VAX. Il, Const. dogm. sur I’Eglise ,Lumen gentium”, n. 25.



244

Service de charite. Et cela dans le double sens, objectif et subjectif. Comme
Service au nom de la charite cnvers les autres, ici le pcuple entier de Dieu, et
comme Service & Dieu qui cst charite »

VII. Lafigure emblematique et critique de I'cecumenisme en rapport avec la
Primaute du Successeur de Pierre

L’engagcmcent substantiel dans le CCEO des canons du code latin sur
I'autorite supremc de I’Eglisc a ete soumis & une critique negative aussi bien parce
qu’il aurait laiss6 de cote les cxperiences acquises progressivement au cours des
siecles dans I’Eglises orientales, recevant de fac;on reductive I’esprit conciliaire49,
aussi bien parce qu’on aurait omis, ainsi faisant, «de presenter la Position
catholique selon une modalite orientale, en vue d’unc meilleure comprehension et
d’une possibilitc majeure d’etre accueillie en siege cecumenique »50. 1l est
necessaire de rappelcr, & ce propos, que la promulgation du CCEO consistue,
juridiguement, un moyen d’exercice de I’autorite legislative supreme du Pape, une
expression de la sollicitude envers I’Eglisc universelle. Par consequcnt, aussi bien
le code latin que le code oriental n’est pas des actes pertinents & la legislation
patriarcale, du Pape en tant que Patriarche d’Occidentsl ou des Patriarchcs
orientaux, qui ne sont meme pas « co-legislateur du CCEO »52.

En outre, avec un argument aussi delicat ct central, oii un mot peut changer
le sens de la formulation, Vexigence de verite doit prevaloir sur une fai;ade
d’cecumcnisme, qui n’adhere pas & la realite et genere des illusions, comme il
arrive frequemment de constater en etudiant les textes, meme ceux
extraordinairement richcs, des dialogues thcologiques interconfessionnels quand,
par exemple, ils evitent d’affronter les vrais nccuds des separations, comme les
dogmes catholiqucs sur la Primaut6 et I’infaillibilite du Pape.

Le risque de s’avancer sur des chemins errones et de recevoir des resultats
ephemeres, que les organismes competcnts des rcspectives Eglises et
communautcs ecclesiastique peuvent repousser, est particulierement vif surtout
avec les Eglises separdes d’Orient, peut etre parce qu’elles sont les plus proches de
I’Eglisc catholique; c’est pourquoi le haletcment vers la profession d’une foi
commune est plus fort, quoique de fagon mineure chez les orthodoxes. Comme il a
ete justement mis en dvidence, «au lieu de chercher des arrangements et de
proposer des theologies incompletes et ambigues », la meilleure et plus productive

8 G. MAZZILLO, Nodi slorici cd ecclesiologici della prassi sinodale: url
hitpV/www.mimopacc.nel/Mazzillo/sinodalita-1 8-05-04.him.

4* Cf. G. MORI - D. SALACHAS, Ordinamcnti giuridici dctlc Chiese cattoliche orientali,
Bologne 2000, 59.

50 Cf., critiqguement, NEDUNGATT, Presentazione, 902.

51 Cf. P. LOIACONO, It Pontefice Palriarca d’Occidente, in: Inconiro fra canoni d’Oriente e
d’Occidcnte t. 11, 135 ff.

52 NEDUNGATT, Presentazione, 895.


http://www.mimopacc.nel/Mazzillo/sinodalit%C3%A4-l

245

attitude consistc & exposer «la vraie identite de foi des respectives Eglises,
laissant de cote tonte forme de tacticisme »5i. 1l faut dire quc, malgre I’impulsion
qui ne correspond pas & la rcalite effectivc des droits et des theologies, les resultats
obtenus du dialogue cccumeniquc, par rapport & notre themc, ont quand merae mis
en evidence que, malheureusement, la primaute de I’Eveque de Rome rcstc « sans
doute l'obstacle le plus grave sur la route de I’cecumenisme», suivant ce
qu’affirma Paul VI, & moins de deux ans de la fermcture du Concile Vatican II,
lors du discours prononcc & I’occasion de la visitc au Sccrctariat pour I’unite des
chretiens54,

Comme je Tai dcja dit, la Situation restc inchangee memc apres les
ouvertures significatives de Jean-Paul 1l dans I’encyclique « Ut unutn sint », apres
le geste de courage et d’humilite de ce tres grand Pontife. 11 s’agit, en general, de
reactions d’un coOte pas tres encourageantes55 et de l'autre vraiment peu
cecumeniennes, qui, sans compter les plaintes concernant Fabsence d’unc
consultation prealable, vont de la denonciation d’un comportemcnt
fondamentalement rhetorique et diplomatique & I’affirmation absolue que la
communion avec Rome, en tant quc condition essentielle pour la pleine et visible
communion, ne pcut pas ctre partagcr ni par les orthodoxes ni par les protestants5é.
Dans un cadre qui ne laisse pas de place & beaucoup d’cspoir, la position
doctrinale la plus forte conccrne le renvcrsement, deja soulignc, du point de vu de
Barth et, naturellement, de I’encyclique. Il en resulte, en rcalite, de maniere assez
evidente quc ce qui est mis en discussion n’est pas tellcmcent la fagon d’exercer le
ministere de Pierre tant que I'existence memc d’un ministere particulier de
I’Eveque de Rome aux egards de toutes les Eglises5T.

VIII. Etudes et approfondissements de pari cathoiique:
Primaule et ministere de |'Eglise dans les considerations de la Congregation
pour la doctrine de lafoi

Pour des raisons non co'tncidentes meme de part cathoiique, dans les
multiples prises de position, le mode d’exercice du ministere de Pierre est reste
dans I’'ombre, en prcfcrant mettrc I’accent sur ce qui en lui est indcfectible, ayant
pour consequence le fait que Iinvitation du Pape soit restcc pratiqucmcnt
inentendue ou plutét qu’ellc n’aurait pas ete accucillic dans son integralite, du

55 A. GARUT1, Primato del Vescovo di Roma c dialogo ecumenico, Rome 2000, 113.

54 PAUL VI, Discours lors de I'audience du Secrctariat pour I’'Unite des Chr6ticns, 28 auvril
1967: AAS 59 (1967) 498. Voirainsi PAUL VI, Lettre encycl. ,Ecclesiam suam™, 6 aout 1964, n. 114.

55 Cf. A. ABLOND1, Il ,servizio di Pietro” e le grandi novita, in: Vita e pensiero 1995, 576 f.

M Cf. GARUTI, Primato, 26 f.

57 Editoriale, in: La civilta cattolica 1995, 538. Cf. aussi Le ministere petrinien, un document de
travail — Pctrinc Ministry. A Workinng Paper, Bulletin du Conseil Pontifical pour la promotion de
I’unil6 des Chretiens, Service d’information — Information Service, n. 109 (2002/1-11) 29-42 (franyais);
33-47 (anglais).



246

moins jusqu’@ maintcnant, bien qu’une dizaine d’annee soit passee depuis sa
formulation. Cette invitation a donne lieu, de toute faqon, & une reprise des etudes
sur l'argument et & 1'Organisation de ccrtains congres. L’6valuation exposee ci-
dessus se base, en particulier, sur I’examen de deux publications importantes
rcspectivement du Conseil Pontifical pour la promotion de I’'unite des chretiens58
et de la Congregation pour la doctrine de la foi59, la deuxieme precede par de
breves considcrations de cette meme Congregation autour du primaute du
Successeur de Pierre dans le mystere de I’Eglise60.

Teiles considcrations avaient deja cte proposees cn niarge d'un Symposium
sur lc themc choisi encore par la Congregation pour la doctrine de la foi avcc
I’objcctif precis de mettre cn relief Ics clements qui ne sont pas rcriongablcs au
sein du ministere petrinien6l, soumis & une recherche historique sur le premier
millcnairc, deja realise a travers un anterieur Symposium du Comite Pontifical des
Sciences hisloriques62. Le texte des considcrations, apres I’approbation des
supremes instances internes et la consignc au Saint-Pere, qui en autorisa la
publication, a ete repropose, avcc quelgues retouches et de legere precision, dans
la collection de documents et d’etudes de la Congregation avec le but evident
d’attirer I'attention sur Ics points principaux de la doctrine catholiquc & propos de
la Primaute, « grand don du Christ & son Eglise cn tant que Service necessaire &
I’unite »63.

Je souhaiterai m’arreter sur quelques-uns des passages decisifs, qui servent &
mieux expliquer le fil logiquc de mon present travail, dedie & une personne tres
chere qui, comme en d’autrcs occasions, m’a etc spirituellement et materiellement
proche dans la redaction de celui-ci pendant tout Ic mois d’Aolt, precedent notre
congres. Avant toute chose, conccmant le mystere de I’Eglisc comme Corpus
ecclesiarum et la fmalite du ministere petrinien, on doit mettre en evidence avec
une majeure clarte que la « fonction primatiale de I’Evequc de Rome et la fonction
des autres Eveques ne sont pas en contraste mais en harmonie originelle »64.65
Suivent ensuite la mise en evidence de la dimension universelle de leur episkope
(de celle de I’'Eveque de Rome de la meme fa?on que Pierre), de I’intcrioritc du
ministere papale par rapport & chaque Eglise particuliere, de la conscience de la
fonction des sieges apostoliques de I'ancicnne Eglise, surtout celles considcrec
petriniennc (Antioche et Alexandrie), qui sont les points de rcfCrcncc de la
tradition apostolique et noyau autour duquel s’est developpc, jusqu’a nosjours, le
Systeme patriarcal”s.

s* Cf. W. KASPER (ed.), Il ministero petrino - caltolici e ortodossi en dialogo, Rome 2004.

y> Cf. Il Primato del Successore di Pietro ncl mistero della Chiesa — Testi e commenti, Cite du
Vatican 2002.

"lbid.,9-21.

61 Cf. Il Primato del Successore di Pietro, Cit6 du Vatican 1998.

62 Cf. M. MACCARONE (ed.), Il Primato del Vescovo di Roma nel primo millennio. Riccrchc c
testimonianze, Cite du Vatican 1991, re6dition 1997.

Cf. Introduzione al documento, in: Il Primato del Successore di Pietro, 10.
64 Ibid., 13.
65 Ibid., 14s.



247

Au regard de I’exercice de la Primaute et de ses modalites, arguments

cruciaux de notre traite, il est precise que celui-ci differc des bureaux du
gouvernement de la societc humaine: cc n’est pas un bureau de coordination ou de
presidence, il ne peilt pas se reduirc & unc primaute d'Honneur (comme Ic

voudraient surtout les Egliscs orthodoxes) ni ne peut etrc con?u comme une
monarchie de type politique66. Les dcux prcmisses en maticre consistent dans
I'unite de I'Episcopat et dans le caractere episcopal de la Primaute meme; donc,
tous dans I’Eglise doivent manifester respect envers le Service d’unitc prete par Ic
Successeur de Pierre, «lequel est garant de la legitime diversite des traditions
liturgiques et spirituelles, des disciplincs et des structures ecclesiastiques en Orient
et en Occident »67.

Enfin, I’allusion au modele des premiers siecles de I’Eglise indivisee,
presente aussi dans I’'cncyclique de Jean-Paul 1l, cede dans les considerations de la
Congregation face & la necessitas Ecclesiae. Par suite, ,,ce n’cst pas en cherchant
les moindres attributions exercces dans I’histoire que I’on peut determiner le
noyau de la doctrinc de la foi sur la competence de la Primaute”. Le dialogue
fratcrnel, in Ecclesia, aide certainement dans I’ceuvre de discernement des
modalites de I'exercicc de la Primaute approprie & la naturc du ministerc petrinien;
mais, en meine temps, il doit etre evident que «seul le Pape a, en tant que
Successeur de Pierre, I'autorite et la competence pour dire le dernier mot sur les
modalites d’cxcrcice de son propre ministere pastoral dans I’Eglise universelle »68.

IX. La pensee de Benoit XVI: valeur de I'cecumenisme spirituel dans la
charite reciproque et dans la verite

La parolc passe maintenant au nouveau Pontife, le <«simple et humblc
travailleur dans la vigne du Seigneur », clu & la chaire de Pierre le 19 Avril dernier
apres avoir el6 pendant plus de vingt-trois ans, depuis le 25 Novembre 1981,
I’'infatigable Prefet de la Congregation auquel on doit les considerations
mentionnees sur la Primaute du Successeur de Pierre. Son ccuvrc, en tant que
collaborateur privilégic de Jean-Paul Il, a 6tc continue et precicusc, centree sur la
tradition mais pas fermee & I’'innovation. Dans son premicr discours, tenu au
College Cardinalicc dans la comiche de la Chapelle Sixtinc, il a parle de
collcgialite cpiscopalc, d’cecumenismc et de paix. Dans son discours du 19 Aoul
prononcc dans I'Arclicveche de Colognc, s’adressant aux leaders des Egliscs
protestantes d’Allcmagne, Ic Pape a manifeste le ferme propos d’assumer ,lc* 11

““ Cf. R. COPPOLA, Apertura dei lavori, in: Incontro fra canoni d'Oriente c d'Occidente t. Ill,
11 mais, cn principe, les rclations sur Pautorité supremc de I'Eglise (P. DAMASKJNOS, D.
SALACHAS, A. DE LA HERA, E. EID), ibid., t. I, 349 ss. Sur la posilion des Eglises orthodoxes cf.
aussi K.G. PITSAKIS, Spa/.io europeo e strutture ecclcsiali territoriali ¢ personali, in: Territorialila c
personalité nel diritto canonico ed ecclesiastico, 896 ss.
Cf. Il Primato dcl Successorc di Pietro, 16 f,
Ibid., 19.



248

retour & la pleinc et visible unitd des chretiens” comme unc prioritc de son debut
de Pontificat, declarant de vouloir consciemment reproduire les traces de Paul VI
et de Jean-Paul Il, ses grands prédccesseurs.

Parmi ses affirmations les plus significativcs, il y a cclle sur la signification
de I'cecuménismc du point de vue de I’Eglise catholiquc, confirmant que cclle-ci a
dans la mire le rejoignement de la plcine unite visible des disciples du Christ,
suivant la definition donncc par Ic Concile Vatican |l dans divers documents, cn
particulier Lumen gentium (nn. 8, 13) et Unitatis redintegratio. Unc teile unite
subsiste - dit le Pape, citant le Concile - « dans I’Eglise catholiquc sans possibilitd
d'etre perduc »69. Sa signification, toutefois, ne va pas dans la direction de
lI'uniformitc «de toutes les expressions de la theologic et de la spiritualitc, dans
les formes liturgiques et dans la discipline » La devisc, donc, est « Unité dans la
multiplicite et multiplicite dans I’unitc ».

Lc Pape n’a pas parle, du moins explicitcmcnt, de la primautc du Successeur
de Pierre; il a plutot rappele 1’engagcmcnt commun sur les questions
fondamcntalcs de la defense de la vie et de la promotion de la justicc et de la paix,
I’importance d’un discours qui sc deroule dans la charite et dans la verite et il a
invitc, de son cote, & mediter sur la valeur de I'cecumenisme spirituel, toujours
d'aprcs Ic Vatican II; il a invite, cn d’autre terme, & la pricrc, & la convcrsion et &
la sanctification de la vie. On pourrait repeter, avec Benolt XVI, que «la
meilleurc forme d'oecumcnismc consiste & vivre selon I’Evangile», en ec
« monastere invisible » (Paul Couturier) qui rccueillc entre ses remparts les &mes
passionnccs de Christ et de son Eglise?".

Les expressions adoptees sont au combicn approprides & tous, quand on
regarde & la thomatique historique des divisions, aux nombreuses ombres du
proccssus tourmente de la formation de la doctrine officiellc de [I’Eglisc
catholiquc, aux erreurs & leur fois accomplis par les restantes denominations
chreticnnes; il s’agit d’elcmcnts qui se rcpercutent sur nous, encore aujourd'hui,
avec leur rcste de mefiance et d’incomprehcnsion, auxquelles s’ajoutent les
nouvclics et continues situations de crises, qui gatent et qui mettent en doutc le

JV Il semblc opportun prendre connaissance du passagc suivant du Bienheureux Jean XXIII qui,
cn invitant au Vatican Il les ,fii-rcs soparcs ", orthodoxes ct protestants, suivant I'cxemplc de Picu IX
pour lc Vatican | (Cf. JF.AN XXIII, Lettre eneyel. ,Ad Petri cathedram”, 29juin 1959: AAS 51 [1959]
497 fl), les sollicitaient & retoumer dans I'uniquc bergerie du Christ: ,Soit faitc unitd, vonorables frores
et bien-aimo lils, que, comme nous avons dit, ec ne doit pas etre quelque chose d’evanesccnt, incertain,
labile, mais quelque chose de solide, Stahle et sir, si cela manque aux autres communautes chréticnncs,
eile ne manque ccrte dans PEglise eatholique, comme peut Ic voir facilement qui I'observc
attentivement. En effet cette unite s'orne de trois notes distinctives: I'unitd de doctrine, de rogimc et de
culte. Elle est teile a resulter visible & tous, si bien que tous puissent la rcconnaitre et la suivre. Elle est
teile, en outre, que, suivant la volonte mente de son divin Fondatcur, toutes les brebis peuvent cn ce
lieu réellcment sc réunir en une sculc bergerie sous la guidc d'un seul pastcur. C'est ainsi dans I'uniquc
demeure pateme, 6tablie sur le fondement de Pierre, sont appeles tous les fils, et en eile il faut chcrcher
a regrouper fraternement tous les peuples comme dans lI'unique rogne de Dicu, dont les citoycns, rounis
entre cux cn terrc dans la Concorde d’esprit ct d’ame, aient un jour il jouir I'6temelle bcatitude en ciel”.

™ Cf. BENOIT XVI, Discours au Rencontre (Ecumoniquc il I'occasion de la XX Joumode
Mondiale de la Jeunesse, Cologne — Archevcchd, 19 aolt 2005.



249

mouvemcnt occumenicn. J'ai etc particuliercment frappd par I'invitation & la
saintete de la vic, & I'trcumenisme spirituel, rappelant cc que j’~crivais & la fin des
Iravaux citcs du congres international de Bari sur « Rencontre entre canons
d’Oricnts et d'Occidcnts», juste les demicrcs paroles prononcees, ccla fait
desormais quatorzc ans. aprcs avoir insiste sur le rélc du Pape dans le sentier de
l'unite pour un dvénemcnt dcfini, par plusieurs, de portcc historique, & lequcl
participcrcnt plus de quatrc ccnt specialistes provcnant de tout le mondc
catholiquc, latin et oriental, orthodoxes et meme protestants.

Je notais les limitcs des forces humaines et de la construction doctrinale, la
conscicncc interne justement qui, comme a dit & Colognc Bcnoit XVI avcc des
exprcssions majeuremcent inspirces, « plus des savants, des thcologucs et de nous
autres canonistcs, se seront les probes, les Saints et les hommes de Dicu & faire
avanccr considcrablcment sur ce chemin comme sur d'autres voulus par le
Seigneur. Comme toujours »7I.

"* COPPOLA, Closing ofthe Proceedings, 621 s.



Empty Page



IN MEMORIAM IVAN ZUZEK



Empty Page



253

IVAN ZUZEK S.J.

Dieser Band des ,Kanon* ist dem Gedenken an P. Ivan Zuicek S.J. gewidmet,
ein bescheidenes, ja wohl zu bescheidenes Zeichen der Dankbarkeit gegeniiber
diesem grof3artigen Ordensmann, Priester und Kanonisten, dem ja auch die
Gesellschaft Tur das Recht der Ostkirchen so viel verdankt.

lvan Zuzek, wurde am 2. September 1924 als finftes Kind (einer Reihe von
15 Kindern von France Zuzek und Ivanka, geb. Novak) in Ljubljana (Laibach)
geboren. Die Volksschule und das Gymnasium absolvierte er in Lubljana. In den
kriegerischen Auseinandersetzungen in seinem Lande wahlte er die Verteidigung
seiner Heimat. Gefangen genommen konnte er sein Leben nur durch einen
wagemutigen Sprung aus einem Zug retten.

Am 31. 10. 1945 trat er in das Noviziat der Gesellschaft Jesu (Jesuiten) ein
und erhielt 1954, noch vor den Weihen und seinem StudienabschluR an der
Theologischen Fakultédt der Papstlichen Universitdt Gregoriana, die Erlaubnis,
zum ,byzantinisch-slawischen Ritus* Uberzutreten. In den Jahren 1957 - 1958
studierte er Scienze ecclesiastiche orientali am Pé&pstlichen Orientalischen Institut
(P10), schliefRlich 1958 -1962 Kanonisches Recht (Laurea 1962, Doktorat [nach
der Veroffentlichung der Dissertation] 1964), wiederum an der Gregoriana, da zu
diesem Zeitpunkt das Papstliche Orientalische Institut noch keine eigene
Kanonistische Fakultét hatte.

Am Papstlichen Orientalischen Institut lehrte er ab 1957 (bis 1973) Russisch;
ab 1963 lehrte er dann Kanonisches Recht, ab 1964 als AulRerordentlicher
Professor, ab 1967 als Ordentlicher Professor und schlie3lich, auf Ersuchen der
Fakultat, ab 1975 als ,Emeritus® bis zu seinem Tode.

Es wirde den Rahmen dieser Kurz-Biographie bei weitem Ubersteigen, alle
die zahlreichen Funktionen innerhalb seines Ordens, von Institutionen, die dem
Orden anvertraut sind, darunter auch die Akademischen, oder die Funktionen an
den Dikastcrien der Romischen Kurie als Consultor etc. im Einzelnen anzufiihren;
eine grofRe Beschrankung im Umfang ist hier unvermeidbar:

Am Pépstlichen Orientalischen Institut war Ivan Zuzek von 1967 - 1973
Rektor, und spater (von 1998 - 2000) Prodekan der Kanonistischen Fakultat (,Pro-
““ d.h. nach rémischer Terminologie nicht ,Stellvertreter des Dekans*, sondern die
Bezeichnung der Funktion fur Jemanden, der das Amt eigentlich nach den
Statuten - in diesem Fall als Emeritus - nicht hatte bekleiden kénnen).

Unvergessen wird aber seine Funktion (und die Verdienste) bei der
Péapstlichen Kommission fur die Revision des katholischen Ostkirchenrechts



254

bleiben, zunéchst als Prosekretédr ab dem 10. Juni 1972 ,ad quinquennium*
ernannt (,Pro-“wegen seines vorerst noch weitergefuhrten Rektorates am
Pé&pstlichen Orientalischen Institut), dann, mehrfach im Amt bestétigt, als Sekretar
vom 22. Oktober 1977 bis zum Ende der Kommission am 31. Jénner 1991
(schriftlich an sich nur bis zur Promulgation des CCEO bestétigt, aber mindlich
vom Papst verlangert). Nicht vergessen soll aber auch seine Funktion als
Sottosegretario des Papstlichen Rates fur die Interpretation der Gesetzestexte seit
Janner 1991 sein; die Ernennung war schriftlich bereits mit Datum vom 5. Janner
erfolgt und letztlich bis Uber die an sich obligatorische Altersgrenze von 70 Jahren
hinaus bis Ende Juni 1995 verlangert worden.

Wie erstaunlich ist da auch die groRe Zahl erstklassiger wissenschaftlicher
Publikationen, deren Liste hier erstmals abgedruckt werden kann.

Fur die Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen und damit ja auch spéter
fur deren Jahrbuch ,Kanon" ist nun eine weitere Aktion von Ivan Zu2ck von
gréRter Bedeutung. Auf seine Initiative geht ja letztlich die Grindung der bewuf3t
Okumenisch angelegten Gesellschaft zurlick. Er hatte, wie ja schon in Kanon |
(1973) etwas naher ausgefihrt wurde, gemeinsam mit Prof. Hamilkar S.
Alivizatos, dem Ordinarius fur Kirchenrecht an der Theologischen Fakultat der
Universitat Athen, bereits im Fruhjahr 1968 dazu die ersten informativen Kontakte
aufgenommen. Aber trotz des unerwarteten Todes von Prof. Alivizatos und trotz
der einen oder anderen Schwierigkeit, die Alivizatos schon damals bereitet
worden war, konnte dank der Hartnackigkeit von Ivan Zuzek die erste
vorbereitende Besprechung Ende 1968 im Pé&pstlichen Orientalischen Institut,
dessen Rektor er ja war, stattfinden und mit einer Resolution zur Griindung der
Gesellschaft enden. Nach einigen weiteren Schwierigkeiten wurde nun eine zweite
Sitzung einberufen, die vom 27.-29. November 1969 in Rom stattfand, den Titel
und die provisorischen Statuten der Gesellschaft beschloss, Wien als Sitz der
Gesellschaft festsetzte und schlieRlich den Wiener Ordinarius fir Kirchenrecht an
der Rechts- und Staatswissenschaftlichen Fakultat der Universitat Wien, Prof.
Willibald M. Pléchl, mit der einstweiligen Prasidentschaft betraute. Fir den ersten
Kongre3 der Gesellschaft, der auch den rechtlich formalen Griindungsbeschluss
fassen und den Vorstand wahlen sollte, konnte Ivan Zu2ek einen Einladungsbrief
von Kardinal Koénig fur 1971 vorlegen. Dieser Kongrel3 fand dann vom 22. - 27.
September 1971 mit Teilnehmern von 17 Kirchengemeinschaften statt, dabei zwei
Kardinale, mehrere Metropoliten, Erzbischéfe und Bischdfe, des Apostolischen
Nuntius, von Behordenvertretern usw.; Prof. Plochl wurde als Président gewahilt,
lvan Zuzek, mehrmals wiedergewéhlt, als Mitglied des ,Boards* bis zum KongreR3
von Bari (1991), auf dem er freiwillig demissionierte, aber weiterhin stets an den
Arbeiten der Gesellschaft teilnahm.



255

lvan Zuzek starb, wie er - und das sagte er immer wieder - sterben wollte:
allein, in Gottes freier Natur, ohne jemanden mit seinem Sterben zu belastigen: er
starb, allein fiir ein einsames Wochenende nach Soriano dei Cimini in die zu
dieser Zeit leerstehende Base Nazionale der Europa-Pfadfinder gekommen, der
Europa-Pfadfinder, deren seelsorglicher Betreuer er als National-Assistent seit
vielen Jahren war; und er starb dort eben auch - wahrscheinlich am 31. Janner
2004 (so ist jedenfalls das offizielle Todesdatum) - allein

aufeiner Bank am Ufer eines kleinen Sees.

Aufewig sein Angedenken!



256

KANON ISTISCHE VEROFFENTLICHUNGEN VON IVAN 2UZEK!

Kodillkacija cerkvcncga prava za Vzhodno Cerkev, in: Kraljestvo bozje, Triest
1958,101-104.

The Effect of the Administrative Recoursc in the Latin and Oriental Codes, in:
Orientalia Christiana Periodica 30 (1964) 223-247.

| rials beforc a Single Judge in the Lastern Canon Law, in: Orientalia Christiana
Periodica 30 (1964) 510-525.

KormCaja Kniga: Studies on the Chief Code of Russian Canon Law (Orientalia
Christiana Analccta 168), Rom 1964.

Skofov nagovor novomaSniku v ruskih ccrkvenih zakonikih, in: Kraljestvo bo2je,
Triest 1964-1965, 59-66.

Oriental Canon Law: Survey of Recent Developments, in: Concilium 8,1 (1965)
67-78.

Nekaj opomb k Odloku o katoliSkih vzhodnih Cerkvah, in: Kraljestvo bo2je,
Triest 1966,51-58.

Aniniadvcrsiones quaedam in dccretum de Ecclesiis orientalibus catholicis
Concilii Vaticani Il, in: Periodica de re morali, canonica, liturgica 55 (1966)
266-288.

Religious Freedom in the Christian East, in: Concilium 8,1 (1966) 70-81; in
deutscher Sprache: Teilaspekte der Religionsfreiheit im christlichen Osten,
in: Zur Geschichte der Toleranz und Religionsfreiheit, Darmstadt 1977, 308-
330.

. Bislang nicht zugéanglich sind eine Reihe von Ivan Zu/.ek in den Jahren 1972-1991 in seiner
Funktion als Sekretar der Papstlichen Kommission fur die Revision des Codex des Orientalischen
Kanonischen Rechtes verfal3ter Studien; sie liegen in vatikanischen Archiven und werden erst nach den
im regidamento vaticano vorgesehenen Fristen freigegeben werden. Dasselbe gilt auch lhr zahlreiche
Gutachten fir die Dikastcricn der Rémischen Kurie.

Ivan 2UICk redigierte weiters das offizielle Bulletin der Kommission Nuntia (31 Faszikel mitje
ca. 100 Seiten, fur die zahlreichen von ihm fir Nuntia verfal3ten Beitrédge siehe oben). Weiters wurden
die ausfuhrlichen Berichte in den jahrlichen Ausgaben der Auiviia della Santa Sede im Sekretariat der
Kommission zusammengcstclit.



257

The Determining Structure of the Slavic Synlagma of the Fifty Tilles, in:
Orientalia Christiana Periodica 33 (1967) 139-160.

Opinions on the Future Structure of Oriental Canon Law, in: Concilium 8,3 (1967)
65-75.

Sonic Aspects ofthe Sacramental Canon Law of the Christian East, in: Concilium
8,4 (1968) 75-85.

Discorso inaugurale al Congresso (27-30 die. 1967) ,1 patriarcati orientali nel
primo millenio”, in: Orientalia Christiana Analecta 181, Rom 1968, 2-11.

A Code for the Orthodox Churches, in: Concilium 8,5 (1969) 74-79.

The Oriental Canon Law Society, in: The Jurist 30 (1970) 216-218.

Hat die katholische Kirche die Jurisdiktion der orthodoxen Bischéfe nach dem
zweiten Vatikanischen Konzil anerkannt oder nicht?, in: Osterreichisches
Archiv fur Kirchenrecht 22,2 (1971) 109-128.

La giurisdizione dei vescovi ortodossi dopo il Concilio Vaticano I, in: La civilta
cattolica 122 (1971) 551-562; wiederabgedruckt in: Understanding the
Lastern Code (Kanonika 8), Rom 1997, 15-28.

Dopo il Vaticano Il la Chiesa Cattolica ha riconosciuto la giurisdizione dei
vescovi ortodossi, in: Unitas 26 (1971) 255-270.

Introduction to Symposium Syriacum P.1.O. 1972, in: Orientalia Christiana
Analecta 197, Rom 1974,9-12.

The Ancient Oriental Sources of Canon Law and the Modern Legislation for
Oriental Catholics, in: Kanon | (1973) 147-159.

Che cosa 6 una Chiesa, un rito Orientale?, in: Seminarium (Sacra Congregatio pro
Istitutione Catholica), Anno 27 - Nova Scries Anno 15, Nr. 2 (April-Juni
1975). Vatikan 263-277.

Les textes non publies du Code de Droit Canon Oriental, in: Nuntia ! (1975) 21-
31.

De Patriarchis et Archiepiscopis maioribus, in: Nuntia 2 (1976) 31-51.



258

| compiti del Coetus Secundus [testi iniziali « De normis generalibus »], in:
Nuntia 2 (1976) 53-73.

Compiti del Coetus Ill e IV [testi iniziali «de magisterio ecclesiastico », in:
Nuntia 3 (1976) 70-92.

Notula de poenis latae sententiae in iure orientali, in: Monitor ecclesiasticus 80
(1976) 3-4.

Testi iniziali per la revisione dci canoni De Baptismo, Chrismate el Eucharistia,
in: Nuntia 4 (1977)41-71.

Testi iniziali per il Coetus IX De delictis et poenis, in: Nuntia 4 (1977) 97-127.

The Oriental Canon Law Society is Born, in: P. Leisching — F. Pototschnig - R.
Potz (Hg.), Ex aequo et bono: Willibald M. Pléchl zum 70. Geburtstag,
Innsbruck 1977, 375-383.

Canons concerning the Authority of Patriarchs over Faithful of their Own Rite
who Live Outside the Limits of Patriarchal Territory, in: Nuntia 6 (1978) 3-
33; wiederabgedruckt in: Understanding the Eastern Code (Kanonika 8),
Rom 1997, 19-69.

Informatio de statu laborum Pontificiae Commissionis Codici luris Canonici
Orientalis Recognoscendo, in: Periodica de re morali, canonica, liturgica 67

(1978) 765-772.

Testi iniziali per la revisione dei canoni De Paenitentia et Unctione inBrmorum,
in: Nuntia 6 (1978) 66-79.

Canons De Synodo Ecclesiaepatriarchalis et De conventupatriarchali, in: Nuntia
7 (1978)21-46.

Testi iniziali per la revisione dei canoni De Sacramento Ordinis, De Locis et
Temporibus Sacris, De Culto Divino, in: Nuntia 7 (1978) 64-104.

Testi iniziali per la revisione dei canoni De beneReiis ecclesiasticis e De
processibus administrativis, in: Nuntia 8 (1979) 85-100.

Canons De Episcopis, in: Nuntia 9 (1973) 2-61.



259

Testi ini/iali De Causis beatif3cationis ei canonizalionis, in: Nuntia 9 (1979) 90-
106.

The Authority of Patriarchs outside (he Patriarchal Territory, in: Vidyajyoti.
Journal of Theological Reflection (April 1981) 155-170 (= Kurzfassung aus
Nuntia 6 [1978] 3-33).

Contribution (IV.e Congres international de Droit Canoinique, Fribourg-Suisse, 6-
11.X. 1980), in: Lcs Droits Fodamentaux du Chretien dans I'Eglise et dans la
Socidte, Fribourg/Schweiz 1981,739-743.

L'economie dans les travaux de la Commission Pontifical pour la Revision du
Code de Droit canonique oriental, in: Kanon 6 (1983) 66-83;
wiederabgedruckt in: Understanding the Eastern Code (Kanonika 8), Rom
1997, 70-93.

San Metodio-Canonista (notula). in: Christianity among the Slavs. The Hcritage of
Saints Cyril and Methodius (Orientalia Christiana Analecta 231), Rom 1988,
395.

Le Eccksiae sui iuris nella revisionc del Diritto Canonico, in: Vaticano 1L
Bilancio e prospettive vcnticinque anni dopo (1962-1987), Assisi 1987, 869-
882; wiederabgedruckt in: Understanding the Eastern Code (Kanonika 8),
Rom 1997, 94-109.

Presentazione del Codex Canonum Ecclesianim Orientalium, in: Monitor
ecclesiasticus 95 (1990) 591-612; wiederabgedruckt in: Understanding the
Eastern Code (Kanonika 8), Rom 1997, 110-135.

Alcune notc circa la struttura delle Chicse Orientali, in: Understanding the Eastern
Code (Kanonika 8), Rom 1997, 136-148; unkontrollierte englische
Ubersetzung: The Patriarchal Structure According to the Oriental Code, in:
The Code of Canons ofthe Oriental Churches, Rom 1991,40-58,

Index analyticus Codicis Canonum Ecclesiarum Orientalium (Kanonika 2), Rom
1992; ukrainische Ubersetzung: AnalitiCnij pokazCik Kodeksu shidnih

Cerkov, Rom-Lemberg 1994/5; kroatische Ubersetzung: Stvarno kazalo
(priredio Stanislav Kos D.l.), in: Zakonik kanona istoCnih Crkava s izvorima
[= kroatische Ausgabe des CCEO], Zagreb 1996, 863-1096; englische
Ubersetzung: Code of Canons of the Eastern Churches. Latin-English

Edition. New English Translation, Washington DC 2001,539-728.



260

Aggiunte all'indice analitico del Codex Canonum Ecclesiarum Orienlalium, in:
Orientalia Christiana Periodica 60 (1994) 635-639.

Riflcssioni circa la Costituzione Apostolica Sacri Canones (18 otlobre 1990), in:
Apollinaris 65 (1992) 53-64; wiederabgedruckt in: Undcrstanding the
Rastern Code (Kanonika 8), Rom 1997, 149-160.

Modifiche dello ,Schema Codicis luris Canonici Orientalis" al testo definitivo
del ,Codex Canonum Ecclesiarum Orienlalium”, Rom (P.l.O.) 1992
[limitierte Ausgabe],

Origins of the Canons, ,,Coincidences” with C/C and ,,Omissions” in Titlcs | and
Il of CCEO, in: Understanding the Rastern Code (Kanonika 8), Rom 1997,
161-202; siehe auch: ,Front East to West ...””. 27Ih Annual Conference
Proceedings. Canon Law Society of Australia and New Zeland, Melbourne
(November 22-26, 1993), 80-123.

Incidenza del Codex Canonum Ecclesiarum Orienlalium nella storia moderna
della Chiesa universale, in: lus in vita et in missionc Ecclcsiae. Acta
symposii  internationalis iuris canonici occurrente X  anniversario
promulgationis Codicis luris Canonici, diebus 19-24 aprilis 1993 in Civitate
Vaticana celcbrati, Vatikan 1994, 679-735; wiederabgedruckt in:
Understanding the Eastern Code (Kanonika 8), Rom 1997, 266-327.

Common Canons and F.cclesiastical Expericnce in the Eastern Catholic Churchcs,
in: R. Coppola (Hg.), Incontro fra Canoni d'Oriente e d'Occidente. Atti del
Congresso internazionale 1, Bari 1994, 21-56; wiederabgedruckt in: P.
Pallath (Hg.), Catholic Eastern Churches: Heritage and ldentity, Rom 1994,
87-123; Understanding the Eastern Code (Kanonika 8), Rom 1997, 203-238,

Bipartizione o tripartizione dei Chrislifideles del CIC e nel CCEO, in: Apollinaris
67 (1994) 63-88; wiederabgedruckt in: Understanding the Eastern Code
(Kanonika 8), Rom 1997, 328-353.

Omissione di alcunc sezioni di canoni dal Codex Canonum Ecclesiarum
Orienlalium, in: Apollinaris 66 (1993) 439-449; Uberarbeitete englische
Fassung in: Understanding the Eastern Code (Kanonika 8), Rom 1997, 193-
202; siche auch: ,Front East to West ...”. 27h Annual Conference
Proceedings. Canon Law Society of Australia and New Zealand, Melbourne
(November 22-26, 1993), 114-123.



261

Un Codice per una varietas Ecclesiarum, in: Studi sul Codex Canonum
Ecclesiarum Orientalium, in: S. Ghcrro (Hg.), Publicazioni dclla Facolta di
Giurisprudenza dell'Universitd di Padova 128, Padua 1994, 1-31;
wiederabgedruckt in: Understanding the Eastern Code (Kanonika 8), Rom
1997, 239-265; in englischer Sprache: One Code for a varielas Ecclesiarum,

in: ,Front Fast to West ...” 27lh Annual Conference Proceedings. Canon
Law Society of Australia and New Zealand, Melbourne (November 22-26,
1993), 48-79.

Qualche nota circa lo ius particulare nel Codex Canonum Ecclesiarum
Orientalium, in: Studi giuridici 34. Il Diritto Canonico Orientale
nell'ordinamento ecclesiale, Vatikan 1995, 34-38; wiederabgedruckt in:
Understanding the Eastern Code (Kanonika 8), Rom 1997, 354-366;
englische Ubersetzung: Particular Law in the Code of Canons of the Eastern
Churches, in: The Code of Canons of the Eastern Churches. A Study and
Interpretation. Essays in Honour of Joseph Card. Parecattil, Alwaye 1992,
39-56.

Authentic Interpretations, in: Canon Law Society of America. Proceedings of the
Fifty-Seventh Annual Convention, Montreal, Quebec (October 16-19, 1995)
34-90; wiederabgedruckt in: Understanding the Eastern Code (Kanonika 8),
Rom 1997,367-428.

L idee de Gasparri d un Codex Ecclesiae Universae comme point de deparl de la
codification canonique orientale, in: Transversalites. Revue de | Institut
Catholiquc de Paris 58 (Avril-Juin 1996) 215-244; auch in: L annee
canonique 38 (1995-1996) 53-74; wiederabgedruckt in: Understanding the
Eastern Code (Kanonika 8), Rom 1997, 429-458.

Winners - Loosers : ABS1T (Intervention on ,Functioning of Synods in Oriental
Churches”: 15 January 1996), in: Acts ofthe Synod of Bishops of the Syro-
Malabar Church held in the Vatican from 8 to 16 January 1996, hg. v. J.
Porunnedom), Kochi 1996, 59-60.

The Authority and Jurisdiction in the Oriental Calholic Tradition, in:
Understanding the Eastern Code (Kanonika 8), Rom 1997, 459-479.

The Practice of Authority and Jurisdiction in the Oriental Catholic Tradition, in:
Pro Oriente Booklet 9 (= Jurisdiction. Fourtli Study Seminar July 1996),
Wien 1998, 101-114; Dokumentation der anschlieenden Diskussion: 115-
122 (Texte der Interventionen nicht autorisiert).



262

Vorwort zu J. Abbas, Two Codes in Comparison (Kanonika 7), Rom 1997, 11-13.
Undcrstanding the Eastern Code (Kanonika 8), Rom 1997.

La Lex Ecclesiae fundamentale et les deux Codes, in: L'annee canonique 40
(1998) 19-48.

Vorwort zu G. Nedungatt (Hg.), A Guide to the Eastern Code (Kanonika 10), Rom
2002, 32-37.

Studio storico giuridico sui titoli del patriarca dei Grcco-Melkiti, in: Orientalia
Christiana Periodica 68 (2002) 175-203.

La professiafidei e il Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in: H. Zapp - A.
Weil3 - S. Korta (Hg.), lus Canonicum in Oriente et Occidente. Festschrift Fir
Carl Gerold Furst zum 70. Geburtstag (Adnotationes in ius canonicum 25),
Frankfurt/Main 2003, 643-662.

Sacralitd e dimensionc umana dei ,canoncs®, in: Congregazione per le Chiese
Orientali (Hg.), lus ecclesiarum Vehiculum Caritatis (Atti del simposio
internazionale per il decennale dell'entrata in vigore del Codex Canonum
Ecclesiarum Orientalium, Citta del Vaticano, 19-23 novembre 2001),
Vatikan 2004,53-116.



WG: 13;12 ISBN-3-86577-102-5



