
KIRCHE UND STAAT 
IM CHRISTLICHEN OSTEN

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR 
DAS RECHT DER OSTKIRCHEN - WIEN



KANON



KANON
CHURCH AND STATE 

IN THE CHRISTIAN EAST

L'EGLISE ET L'ETAT 
DANS L'ORIENT CHRETIEN

YEARBOOK OF THE SOCIETY FOR THE LAW 
OF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT DES 
EGLISES ORIENTALES



KANON
KIRCHE UND STAAT 

IM CHRISTLICHEN OSTEN

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR DAS 
RECHT DER OSTKIRCHEN

Verlag des Verbandes der wissenschaftlichen 
Gesellschaften Österreichs

WIEN 1991



HERAUSGEBER
FÜR DIE GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

CARL G. FÜRST, RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ 
BRIGITTE SCHINKELE 

MARIA RAV AS

Gefördert durch das Bundesministerium für Wissenschaft und Forschung, 
das Kulturamt der Stadt Wien

und aus Mitteln des Verbandes der wissenschaftlichen Gesellschaften Österreichs 
auf Antrag der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen

© VERBAND DER WISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFTEN ÖSTERREICHS 
A-1070 WIEN, LINDENGASSE 37 
ALLE RECHTE VORBEHALTEN 

PRINTED IN AUSTRIA 
DRUCK: PLOCHL, FREISTADT 1991

BIBLIOTHECA

ISBN 3-85369-834-4



INHALT

Church and State in the Christian East

IXlh Congress of the Society foi the Law of the Oriental Churches 
Kavala, September 17th-24'h, 1989

Report on the 8lh Congress of the Society for the Law of the 
Oriental Churches 7

f Panteleimon Rodopoulos, Thessaloniki
Sacred Canons and Laws 9

Constantin G. Pitsakis, Athenes
La „EYNAAAHAIA" principe fondamental des rapports entre 
l'Eglise et l'Etat (Ideologie et pratique byzantines et transfor- 
mations comtemporaines) 17

Spyridon N. Troianos, Athen
Nomos und Kanon in Byzanz 37

f Metropolit Prokopios von Philippi, Kavala
Das Verhältnis von Kirche und Staat in Griechenland 53

Anastase N. Marinos, Athenes
Les relations entre l'Eglise et l'Etat en Grhce pendant le 19eme
et le 20öme siecles 61

Vittorio Parlato, Urbino
Intferhts religieux et loi civile dans l'orient chrötien 67

Carlos Corral, Madrid
The concordat and other conventions between the Roman 
Catholic Church and various States "in vigore" at the present 77

Raffaele Coppola, Bari
Le concordat Italien comme modfele de concordats modernes 89 

Martin Forstner, Mainz/Germersheim
Das Menschenrecht der Religionsfreiheit und des Religions­
wechsels als Problem der islamischen Staaten 105



Joseph Habbi, Mosul
Minorites chrötiennes dans les pays arabes musulmans 187

Josef Piadei, Brixen
Das Personalstatutsrecht der christlichen Religionsgemein­
schaften in den Ländern des Vorderen Orients

George Nedungatt, Rome
Christian Churches and the Secular State in India

195

223

6



REPORT ON THE NINTH INTERNATIONAL CONGRESS OF THE 
SOCIETY FOR THE LAW OF THE ORIENTAL CHURCHES

The ninth International Congress of the Society for the Law of the Oriental 
Churches took place in Kavala, Greece, from September 17th to 24th, 1989. Its 
general topic was "Church and State in the Christian East". The Congress stood 
under the Patronage of Msgr. Prokopios, Metropolitan of Philippi, Neapolis and 
Thasos. The working sessions took place in the hotel "Lucy", near the center of 
Kavala. More than sixty canonists of different confessions from Europe, the 
Middle East and Australia cooperated.

The Congress was opened in the evening of September 17th by a divine li- 
turgy in St.Paul’s Cathedral in Kavala, afterwards the opening session took place 
in the Lecture Hall of the Holy Metropolis of Philippi, The President of the So­
ciety, Metropolitan Panteleimon Rodopoulos and the President of the organi- 
zing committee Metropolitan Prokopios gave the inaugural speeches.

Düring the working sessions the following lectures were given:
Panteleimon Rodopoulos, Thessaloniki: "Holy Canons and Civil Laws", 

Spyridon Trojanos, Athens: "Nomos and Kanon in Byzanz", Constantin Pitsakis, 
Athens: "The ’Synallilia’ as Fundamental Principle of Church and State Rela- 
tions", Vittorio Parlato, Urbino: "Religious Necessities and Civil Law in the 
Christian East", Joseph Habbi, Iraq: "The Situation of Christian Minorities in 
Moslem Countries ", Metropolit Prokopios, Kavala: "Church and State in Gree­
ce", Anastasios Marinos, Athens: "Church and State in Greece during the 19th 
and 20th Century, Joseph Prader, Brixen: " 'Personal Statutes’ of Christian 
Communities in the Near East", Stefan Dymsa, Leningrad and Vladislav Tsipin, 
Sagorsk: "Church and State Relations in Russia until 1917", George Nedungatt, 
Rom: "The Oriental Churches in India before the Secular State", Raffaele Cop- 
pola, Bari: "The Italian Concordat as Prototype of Modern Concordats" and 
Carlos Corral, Madrid: "The Concordats and other Conventions between the 
Roman Catholic Church and Various States".

In the General Assembly a short report on the financial Situation of the So­
ciety was presented and the accounts of the board were approved by the assem­
bly. Furthermore the assembly decided that the next Congress should take place 
in Bari in 1991 in Cooperation with the 'Consociatio Internationalis Studio Iuris 
Canonici Promovendo’ and the ’Communitiy of Mediterranean Universities’ with 
the topic:" The Meeting of Eastern and Western Canons".

On the 20th of September an excursion to the island of Thasos had been 
organized, where the Holy Monasteries and the archeological sites were visited. 
The Congress ended on the 23rd of September with an interorthodox archierati- 
cal concelebration of the Divine Liturgy in the Baptistery of St.Lydia in Philippi, 
a visit to the Christian archeological sites of Philippi and with a Divine Liturgy in 
the Metropolitan Church of St.John on the 24th in the morning.

7



Pagina bianca



SACRED CANONS AND LAWS

Panteleimon Rodopoulos,Thessaloniki

The Christian Church was instituted at the will of its founder Jesus Christ, 
who has been operative in it from the beginning and will continue to be so until 
the end of time: "... And so, I am with you always, even unto the end of the 
world" (Matthew 28.20). It is this will which gives life to the Church, in faith and 
Order.

Jesus Christ, who founded the Church on earth, did not prescribe its legal 
canons governing its external life, but rather defined its purpose, which is the 
salvation of Mankind. He authorized the Church to use certain means for the 
achievement of its purpose, promised unfailing support, and indicated the path 
it should follow in its work and activity. The commandments of Christ form the 
principles on which the Church has built up its Organisation and has developed 
its life. These commandments constitute a prime source, on which is based 
Church Law, which also serves the Church’s purpose, that is the salvation of 
Mankind.

The fundamental canons of the Church, then, are contained in Holy Scrip- 
ture. These canons certainly do not include detailed regulations on all aspects of 
Church life. Specialist work had to be carried out before these regulations could 
be derived from Holy Scripture, and legally-recognised institutions were set up 
to determine exactly how the System of Church govemment was to be shaped, so 
that it would be in accord with the fundamental law contained in Holy Scripture. 
This task was performed by the Church, exercising the authority granted it by Je­
sus Christ and on the basis of the instructions expressed in Holy Scripture. This 
authority is concentrated in the assembly of Church elders (Matthew 18,18-20), 
in the Apostles and in their successors.

This synodical authority, then, had to formulate the necessary canons con- 
ceming the general Organisation of Order and life within the Church. From this 
arose Church legislation, the institutions of which, after Holy Scripture and 
Apostolic Tradition, constitute the main source of Canon Law. The highest le­
gislative authority, therefore, is vested in the ecumenical Synods, and with them, 
locally and within carefully defined canonical limits, the Provincial Synods, 
which convene in the local Churches either periodically or under special cir- 
cumstances. Finally the bishops, within the limits set by their office and jurisdic- 
tion, legislate for their sees.

The right to legislate within the Church, then, is held in the first place by 
the Synods. It was for this reason that arrangements were made for regulär mee- 
tings, once or twice a year, of bishops in assembly, so that they could deliberate 
in synod and reach common decisions on all matters concerning the life of the 
Church, and could publish canons, so that the affairs of the Church would be in 
Step with the will of its Founder. The Institution of calling a synod once or twice 
a year in order to resolve Ecclesiastical questions and to promulgate regulations, 
was approved and often renewed by Ecumenical and Local Synods and was al­
ways considered by the Church as part of the Divine Law:"... it has been well de- 9



10

cidcd, that each year, in each province, twice a year, synods should be called; so 
that such questions may be examined by all the bishops of the province in com­
mon, having been called together in that place"'.

The work of the Synods, then, especially of the ecumenical ones, was and is 
the "scrutiny ... of the dogmas of Godliness", and the "resolution of Church con- 
tradictions which have erupted", that is matters of faith and order. It should be 
noted at this point that the canons are not simple regulations concerning any or- 
dinary Organisation, but the laws in which, in a legal form, is cxpressed the tea- 
ching about the institution of the Church and its Organs, that is a particular ec- 
clesiology.

Jesus Christ, then, the Divine Founder of the Church, transferred legislati­
ve authority to the Apostles, and through them to their successors, the bishops, 
who exercise it synodically. And these Organs of legislative authority in the 
Church, who formulate regulations, do not act in their own name, nor do they 
exercise personal rights belonging to them. They act as bishops of the Church, in 
the name of the Holy Spirit Who lives in the Church according to the promise of 
Jesus Christ, that He will be with the Apostles and their successors "alway, even 
unto the end of the world" (Matthew 28,20). "For it seemed good to the Holy 
Spirit and to us "(Acts 15,28) say the Apostles when they formulate the regula- 
tion that the religious practices laid down in the Old Testament are no longer 
obligatory for Christians. The same is said by the Fathers, when they formulate 
canons in synod: ... "gladly do we adopt the divine canons ... promulgated by the 
holy trumpets of the Spirit, the all-praised Apostles and by the six ecumenical 
synods and by those locally assembled to publish such decrees and by our Holy 
Fathers. For all, enlightened by one and the same spirit, defined the benefits ..." 
(Canon 1 of the Seventh Ecumenical Synod.).

In Order for the volition and the power of the Holy Spirit to express them- 
selves in the legislative work of the Church, two main conditions must be met. 
The first is that the legislative organs of the Church should act in its name, that 
is in the name of the body which is given life by the Holy Spirit. Secondly, the Or­
gans of legislative authority within the Church must be canonically consecrated 
bishops, since the sacrament of the priesthood is linked with God’s special Gra- 
ce, and during consecration the right to legislate is granted through the Grace of 
the Holy Spirit, and this duty is undertaken together with all the other priestly 
duties and rights. The bishop consecrated to a particular see takes on the fulness 
of the priesthood in all its manifestations: the sanctifying, the instructive and the 
administrative. Included in this last is also the legislative.

In the collections of sacred canons were also included, as is wellknown, 
laws of the Christian Roman emperors on Church matters. In this way, these ci­
vil laws also comprised a source for ecclesiastical law, if not fundamental, then 
certainly auxiliary and supplementary. Ioannes Scholastikos, in the 6,h Century, 
compiled a collection of sacred canons, to which was later added the appendix 
of the epitome of the Novellae of Justinian which referred to Church matters. In 
the introduction to this collection, the importance of the laws of the Christian 
emperors is defined in general terms. It is stressed that these laws have been for- 
mulated in accordance with the spirit of the canons of the Church, that they gave 
the canons civil authority and validity and that they contribute towards every- 
thing being carried out in the interests of "human creation"2. The Church accor-



ded this importance to the laws of thc Christian emperors both in its internal 
and external life, from the day whcn Constantine the Great declared thc Church 
to be legally in existence within the empire.

After three centuries of persecution, the Church on the one hand needed 
Iranquillity, while on the other the rights of its membcrs had to be guarantecd 
the necessary protection of the state. For these reasons, after il had been recog- 
nised, the Church accepted all the laws of the state, even those older ones of the 
pagan Roman emperors, as long, of coursc, as they were not contrary to its faith. 
When, later, Christianity was recognised as the official religion of the state, the 
Church was proclaimed the basis of legal Order. Membership or non- 
membership of the Church was what each person’s political, and in certain cases 
their legal Standing in general, depended on. Then the Church willingly ceded to 
the civil authority the right to legislate on matters of an ecclesiastical nature. To 
these laws, which, as Ioannes Scholastikos remarks, are imbued with the spirit of 
the canons of the Church, were lent ecclesiastical weight and validity, and the 
Church accepted them as an auxiliary and supplementary source of its law. The­
se laws were therefore included in the collections of canons, which, indeed, for 
this rcason were known as Nomocanons. Moreover, on matters where there was 
no canonical regulation, the Church did not hesitate to use civil laws, which were 
appropriate to these cases:"... and here ... where the canons do not prescribe, we 
ought to follow the laws"3.

The Church was able to do so as long as the Roman emperors, from the ci­
vil point of view, accorded the ecclesiastical canons the authority and validity of 
laws of the state. Justinian, in a law dating from 530, declared that what was for- 
bidden in the canons was also forbidden by the civil laws4. He also declares, in 
his sixth Novella, that the sacred canons should be in force in the state, in the 
same way as the civil laws were: "... for both by those who ruled before Us and 
by Us Ourselves it has rightly been affirmed that the sacred canons should have 
the force of laws5, especially given that the civil laws, in their arrangement of 
Church affairs, followed the sacred canons: "And the rest, from the laws set out 
here, concerning bishops ... is valid and effective because it conforms to the ca­
nons"6 Justinian calls on the civil leaders to use all means at their disposal, "to 
put into effect" the contents of the "Divine Canons", which civil law followed7. 
More particularly, Justinian, in his Novella CXXXI, laid down that all the ca­
nons which had been published or ratified by the four Ecumenical Synods, as 
many, that is, as had been called before his day, had universal authority and vali­
dity. Dogmas of the faith are as valid as the Holy Scriptures, and canons are as 
civil laws8. This Novella was supplemented and included in the Basilica, and 
stressed that: "... the Order of law is preserved by the holy ecclesiastical canons". 
It also includes the canons of all the Ecumenical Synods which had been called 
after the Fourth and repeats that: "we accept the dogmas of the ... aforementio- 
ned holy synods as Holy Writ and we observe the canons as laws"9. This position 
on the particular matter of the relationship between sacred canons and laws is in 
accordance with the general ideology of the Christian Roman Empire. The Ro­
man State, having declared Christianity its official religion and faith, made it its 
spiritual and cultural power, which ensured unity and moral authority within the 
empire. It believed that its major institutions were twofold: the priestood and the 
monarchy, the Church and the State. 11



"The greatest of the gifts of God among men, which have been given 
through love for mankind from above, are the priestood and the monarchy, the 
one serving the things of God, the other responsible for and concerned with the 
things of man, each the product of one and the same authority and embellishing 
the life of mankind ..."10 The sacred canons, having as their legislative source one 
of the two chief divine institutions of the empire, the priestood, based on the 
Apostolic tradition preserved in the Church and formulated by the Fathers, sha- 
ped the law of the Church, which was then entirely respected by the Christian 
Roman state, being accorded the weight and validity of legislation, which had as 
its source the other chief institution of the empire, the monarchy: ”... the formu- 
lation of the sacred canons is to be kept, which was transmitted by the justly- 
praised and venerated eye-witnesses and servants of the Word of God, the 
Apostles, and which the holy Fathers both kept and taught",,.

The laws of the state, then, conform to the sacred canons on matters con- 
cerning the Church. Moreover, in cases where the laws clashed with the sacred 
canons or where they were contrary to the spirit of the canons, the laws were de- 
clared invalid. "Regulation 3 of title 2 of the Novellae desires that the canons of 
the seven synods be observed, and that their dogmas be as Holy Writ. And in 
book I of the Codex title 3 in regulation 44 and in regulations I and IV of title I 
of the Novellae, (it is stated that) on the one hand, the canons are to be kept as 
laws, while on the other, laws are to follow the canons. And book I, title 2, regu­
lation 12 (States) that enacted laws which conflict with the canons are invalid”'2.

1t was for this reason that there was no Opposition on the part of the 
Church to the Roman state, regarding the recognition of the laws of the civil po- 
wer, as a source of Church law. The Church accepted that these laws, supplem- 
antary to its own law, regulated matters of Church administration. It was possi- 
ble for doubts to arise and for difficulties to be created only in cases of a clash 
between the civil laws and the sacred canons.

The text of the Nomocanon in 14 titles referred to above is quite clear that 
”... enacted laws which are contrary to the canons are invalid", ln the 12,h Cen­
tury, the outstanding canonist, Theodoros Baisamon, when this subject was 
being discussed, in a commcnt of his on the Nomocanon, was explicit and cate- 
gorical. Two laws of the emperor Alexios Komnenos had been published which 
seemed to clash with the regulations of the sacred canons. The question was 
then posed whether, in matters of Church administration, greater weight should 
be given to the sacred canons or to civil laws. Without hesitation, Baisamon arri- 
ves at the conclusion that"... the canons overrule the laws. For the former, that is 
the canons, promulgated and supported by the emperors and the holy Fathers, 
are accepted as Holy Writ, while the laws were accepted or composed only by 
the emperors, and therefore have no power over Holy Writ, nor over the ca­
nons".

This Interpretation of Balsamon’s became the general principle in the East. 
Indeed, it was formulated more positively in the Syntagma of Matthaios Vlasta- 
ris, that is, in the well-known collection of sacred canons of the 14in Century, 
which enjoyed wide circulation among all the local Churches of the East, in 
which it constituted ecclesiastical legislation, regulating their life and administra­
tion'3.

12



This relationship and assessment of sacred canons and civil laws on Church 
matters formed the tradition, faith and practice of the Orthodox Church in the 
centuries which followed, too. This is confirmed by the position and practice of 
the Ecumenical Patriarchate on this subject. For example, after the liberation of 
Greece and the creation of the modern Greek state, under the influence of We­
stern European ideas of the intrusive state, there was interference by the civil 
power in the administration of the Church. Despite the constitutional safeguards 
for the canons in all the Constitutions of modern Greece, civil laws have been 
passed which come into direct conflict with the sacred canons. The Ecumenical 
Patriarchate, which declared the Church of Greece autocephalous (in 1850), 
draws attention, in a letter to the Greek government (24/12/1850), to the proper 
relationship between sacred canons and the laws. This position was the well- 
established canonical and legal tradition in the Orthodox East, as well as being 
Orthodox ecclesiological teaching. This letter States that "... for a God-fearing 
government it is its glory and boast to preserve pure and unspotted the divine 
ark, in which is deposited the most precious treasure of the faith and the spiritu­
al care of souls through the sacred canons ... for which reason even the very 
thought of... intrusion aimed at undermining these most sacred customs and de- 
crees, whether written or handed down, or any other political or secular involve- 
ment in spiritual affairs is to be avoided ... therefore let all occasions, in any poli­
tical or secular guise whatsoever, be withdrawn, and let them be subsidiary to all 
that is held by the Orthodox, which God-inspired definitions and canons of the 
Ecumenical Synods fittingly declared beneficial for every kind of state and asser- 
ted to be founded, and raised, above all earthly authority and to be for the com­
mon salvation and benefit of the Christian realm and deemed them more power- 
ful than all human laws; and moreover the ever-memorable emperors accepted 
them out of respect and strengthened them through legislation, so that any civil 
law which conflicted with the divine canons should be invalid and null and void 
..." This was, and has been throughout the centuries, the faith and tradition of 
the Orthodox East as regards the relationship between the sacred canons and 
the laws of the state on Church affairs. To sum up, then: 1. The Church is a self- 
generating source of law, of its own law. It passes sacred canons and ecclesiasti- 
cal regulations for itself through the bishops in synod, by the inspiration of the 
Holy Spirit. The bishops derive this legislative authority, as consecrated hier- 
archs, through uninterrupted succession from the Apostles and the Great High 
Priest, Jesus Christ. The sacred canons are obligatory for the members of the 
Church. On the part of the state, in the Christian Roman empire the sacred ca­
nons had the authority and validity of laws of the state.

2. The Church, for mainly practical reasons, agreed that the Christian Ro­
man state could publish laws, supplementary to the canons, to regulate Church 
affairs. These laws, however, were "to follow" the sacred canons and to be for- 
mulated in accordance with their spirit. Otherwise, "a civil law which is in Oppo­
sition to the canons" is invalid and "null and void". This position was not only 
that of the Church, but of the Roman State, too. Islam, which conquered the 
Christian Roman East did not intervene in the internal legislation of the Church; 
it respected it.

This faith and practice concerning the relationship between the sacred ca­
nons and civil laws was born, developed and applied within the Christian Roman 13



empire, thc Christian Oecumene. In this there were two chief divine institutions, 
the priesthood and the monarchy, Church and State. Both were sources of law, 
of their own laws. The emperor was defender of the faith and of the Church, and 
decisions of thc synods bccame laws of the state. By law, the dogmas were pre- 
served as "Holy Scripture" and the sacred canons as laws of the state.

This canonical and legal tradition was inherited up to a point by the Chri­
stian States which were created in the lands which had once made up the Roman 
empire. Today, at all events, there is neither in theory nor practice a Christian 
state to claim for itself the role or even the mere title of the Christian Oecume­
ne. ln modern times, under the influence of the Enlightenment and the notion of 
the increasingly all-erabracing state, an attempt has been made to turn the 
Church in the East into a department of state - despite the fact that the histori- 
cal and sociological presuppositions, such as those of the Western Enlighten­
ment, do not exist in this area.

Especially insofar as the relationship between the sacred canons and the ci­
vil laws concerning Church affairs is concerned, there is a disjunction in modern 
Greek civil legislation. In general terms, the constitutions of the modern Greek 
state respect and providc constitutional safcguards for thc sacred canons and 
the traditions of the Orthodox Church, in accordance with the institutions and 
tradition of centuries in the East. Some civil laws on Church affairs, however, 
from thc reign of King Otto onwards, which were framed under the influence of 
Western models, conflict with thc sacred canons and have no Orthodox ecclesio- 
logical justifxcation. In this way, a forcible interference by the state in the inter­
nal affairs of the Church has been attempted. Interference of this kind, wherever 
it is attempted, clashes with Orthodox ecclesiology and Orthodox canonical tea- 
ching and constitutes a violation of religious conscience and freedom, that is of 
basic human rights. The Church, the Body of Christ, ought to be left free, with 
its own means, among which is its own legislation, the sacred canons, without 
any secular "intrusions", to work for the success of its final goal, that is the Salva­
tion of mankind and the spiritual rebirth of the world, of the "new creation".

Notes

1 5,n Canon of I Ecumenical Synod; cf. 37"1 Apostolic Canon, 19m of IV 
Ecumenical Synod; 8lh of Quinisext, 6m of VII Ecumenical Synod, 20"’ of the Syn­
od of Antioch, 18,h and 73,(1 of Carthage.

2 "Which (Novellae) do not onlv follow the canons of our Orthodox Fat- 
hers, but have also been granted autnority from the royal power, a lawful and 
God-pleasing adjunct, which, in imitation of God, embraces the interests of the 
whole of human creation". Synagogue of the 87 chapters. J.B. Pitra, Juris graeco- 
rum historia et monumenta, vol.2, Rome 1868, II, p. 390.

3 Comment by Theodoros Baisamon on chap. 28 of the Nomocanon, on tit- 
les 14, tit. 1 (Rallis and Potlis, Syntagma of Sacrea Canons etc. A, p. 68).

4 "Sacros canones non minus, quam leges valere, etiam, nostrae volunt le­
ges: sancimus obtinere in illis, quae sacris visa sunt canonibus, perinde ac si civi- 
fibus inscriptum esse legibus ... quem admondum enim sacri canones prohibita 
sunt talia, sic et secundum nostras leges rem ipsem prohiberi... Quod enim sacri 
canones prohibent, id etiam et nos per nostras abofemus leges". Cod. lib. I. tit. 
III, Const. 45.

5 Chap. 1
6 Comment by Th. Baisamon on Nomoc. on 14 tit., tit. 4, chap. 28 (Syn. A, 

p. 68). Cf. Epilogue VI Novellae of Justinian: "Wherefore, that wnich has been



made law by Us, and which preserves the sacred Order and condition, through 
the power and formulation of the divine canons, shall be fully observed in perpe- 
tuity".

7 Novella V, chap. IX. Cf. Novella CXXXI, chap. I, which follows the 3rd 
Canon of the Second Ecumencical Synod and the 28lh of the Fourth, on the pre- 
cedcnce of the Pope of Rome and the Patriarch of Constaninople.

8 "We therefore declare the Order of law to be upheld by the holy ecclesia- 
stical canons, which wcrc sei out and ratified by the four holy synods, i.e. of the 
318 in Nicea, of the 150 holy fathers in Constantinople, the first in Ephesus, at 
which Nestorios was condemned and that of Chalceaon, at which Eutyches was 
anathematised along with Nestorios, for of the aforementioncd four holv synods 
we both accept the dogmas as Holy Writ and observe the canons as laws".

9 Basilica, book V, tit. 3, chap. 2.
10 Introduction to Novella VI of Justinian.
11 Ibid.
12 Keimenon in the Nomoc. of Photius, tit. I, chap. 2. Rallis and Potlis, Syn- 

tagma of the Sacred canons etc., A, p. 36.
13 "Mark that although undcr the present 177lh Novella of. Justinian, i.e. of 

chap. 7 of title I of the 3,d book of the Basilica it is forbidden for a man to be 
elected bishop if he have a legal wife, you should pay no heed to this, but should 
rather look to canon 48 of the synod in Trullo, which is to be read out, and you 
arc to order that, on account of this, the canons are to be preferred to the laws". 
Nomoc. title I, chap. 23, in Rallis and Potlis, Syntagma A, p. 60. Cf. title I, chaps. 
11, 23, 28, 32. Title 13, chap. 18 in Rallis and Potlis, Syntagma A, pp. 52, 68, 73, 
315.

15



Pagina bianca



LA „EYNAAAHAIA“ PRINCIPE FONDAMENTAL DES RAPPORTS 
ENTRE L’EGLISE ET L'ETAT

(Ideologie et pratique byzantines et transformations comtemporaines)

Constantin G. Pitsakis, Athen

Qu'il me soit permis de regarder le röle de cette communication 
comme celui d'une introduction historique faisant en quelque sorte 
suite ä la communication du Prof. Troianos au sujet des rapports entre le 
droit sdculier et le droit canonique ä Byzance. Le prüsent rapporteur se 
bornera donc ä l'histoire, le seul domaine d'ailleurs oü il ait une compe- 
tence quelconque: präsenter le cadre dans lequel s'est 6st ütabli et a 
fonctionnb ce principe essentiel de rapports entre l'Etat et l'Eglise dans 
la tradition orientale, qu’on appelle couramment la ouvaAAqAia et que le 
Programme de nos travaux qualifie, en günüralisant quelque peu, de 
„Fundamental Principle of Church and State Relations“ - l'expression 
n'appartient pas au rapporteur, sans que celui-ci y soit nücessairement 
opposd. Comme un aperqu, möme bref voire schematique, des rapports 
entre l'Etat et l'Eglise dans la tradition byzantine est impossible dans les 
limites d'une communication, je me contenterai de quelques considüra- 
tions de caractbre plutöt genbral, qui pourraient cependant, ä mon avis, 
contribuer ä former une conception passable de la ouvaAAqAta histori­
que; en müme temps j'essaierai de proposer des eclaircissements possi- 
bles sur quelques points, de fond ou de terminologie, qui se prüsentent 
parfois comme equivoques.

Apxrj naiöeuoewi; ij tüv övopatwv emoxeijju;1. Commenqons donc par 
le mot meme de ouvaAA.qA.ia. (Je me permets, pour des raisons de commo- 
ditb, d'utiliser couramment, dans la suite, une forme francisee factice; „la 
synallülie", ä l'exemple du P. Andreas Wittig qui vient d’introduire le 
terme germanisü de „Synallilie" dans son livre rücent sur l'Eglise ortho­
doxe en Grüce moderne2). Or, le mot ouvaAAqAia n'existe pas dans le 
fonds historique du grec (ancien, medieval ou moderne). Calque par la 
littbrature savante du XIXe siede pour exprimer en grec moderne coor- 
dinatio, coordination, en tant que terme de logique, il fait son apparition, 
selon les informations fournies par la Synagoge d'Etienne Koumanou- 
dös (1900)3, dans les ann6es 1879-1891. Il est entre pour la premiörefois, 
parait-il, dans un dictionnaire en 1897: c'est le dictionnaire grec moder- 
ne-franqais, d'Angdos Vlachos; le mot ne figure pas dans une Version 
pröcbdente du dictionnaire, par le meme auteur, datbe de 18714. C'est 
toujours dans cette acception philosophique que le mot continue ä figu- 
rer dans les dictionnaires grecs jusqu'ä präsent5.

L'emploi du mot en tant que terme de droit ecclbsiastique doit 6tre 
beaucoup plus röcent, bien que je n'aie pu dientifier avec certitude les 
premibres mentions; par ailleurs, je ne connais pas de lexique ou dic­
tionnaire grec oü ce mot, d'emploi de plus en plus früquent, ait trouvü 
place dans son acception canonique6. Le Prof. C. Vavouskos, en se rüfü- 
rant ä „certains qui se sont portüs ä parier d’un systüme de synallelie" 17



renvoie ä un article qui ne date que de 19667. Le P. Wittig ouvre son livre 
en citant une sorte de definition de „synallblie" donnee dans un article 
par H. M. Alivisatos oü le mot m6.me des synall61ie ne se rencontre pasH. 
Or, aujourd'hui le mot se trouve sous chaque plume öcrivant sur ce 
sujet: dans le livre mfeme du P. Wittig, cinquante ans aprös, le terme ne se 
rencontre dans moins de vingt et une pages, si j'ai bien calcule d’aprös 
l'index, et fait l'object de chapitres entiers.

Quoi qu'il en soit, il semble que l'emploi tb du terme, en droit canoni- 
que, s'il n'a pas introduit, s'est au moins etabli depuis la parution de la 
brochure de Christos Androutsos sur les rapports entre l’Eglise et l’Etat 
du point de vue orthodoxe (1920): le paragraphe 3 de cette brochure est 
en effet intitule „’H BuCcmuxxfi ouvaAAriAia“9. Androutsos, professeur de 
Philosophie aussi bien que de thöologie dogmatique, aurait introduit 
dans le domaine du droit ecclbsiastique un terme familier de logique; 
l’autorit6 dont jouissait, pour longtemps, l'auteur (et l'importance aussi, 
ä dire vrai, de son travail) aurait fait sactionner l'emploi de ce terme en 
viai terminus technicus de droit ecclbsiastique.

Beaucoup plus obscure que la provenance historique du terme est 
sa sbmantique. Cr66 initialement pour traduire en grec la co-oidinatio 
latine, le mot ouvaA.A.qXia s’est trouvö confrontö ä un autre terme 
moderne, calqub aussi, de droit ecclösiastique, qui correspond exacte- 
ment ä coordinatio et ä ses deux composants: öpoia^ia (öpoö cum, 
ordo). Les deux termes sont employ^s par les auteurs, presque indiffb- 
remment, comme synonymes, comme contraires, ou l’un ä la place de 
l’autre, pour designer des notions identiques, semblables ou approchan- 
tes, difförentes voire oppos6es.

Un survol, aucunement exhaustif, de la litterature grecque 
moderne concernant les rapports entre l’Eglise et l'Etat, aprös Androut­
sos, peut en fournir quelques exemples. Naturellement je ne vais pas 
reprendre ici l'excellente analyse syst6matique du P. Wittig quant ä la 
notion elle-m&me, ä sa fonction et ä ses fondements bibliques, patristi- 
ques, canoniques, thöologiques et historiques, d’apres les auteurs.

Pour le manuel de P. Panagiotakos (1939), la synallelie byzantine ne 
serait en fait qu’ un systfeme de souverainet6 d'ßtat10 par excellence, qui 
serait ä l'origine du systbme moderne dit de la vopw xpaxoOoa itoXitEia; ce 
dernier serait, ä l'avis de l'auteur (öcrivant avec son style verbeux carac- 
töristique et aussi sous l'influence de l’esprit de la dictature alors au pou- 
voir en Grfece, dont il fut l'admirateur), „le systhme idbal de Cooperation 
des deux pouvoirs", „systöme parfait" par lequel „la sociötb humaine, 
dösormais idbale, ambne et est amen6e vers la perfection infinie"": La 
„coordination",öpora5ia, serait donc que fortement opposbe12. Tout au 
contraire, pour le manuel de C. Mouratidbs (1965) la synallölie, systhme 
de Cooperation des deux pouvoirs en termes d’ögalite, exclurait toute 
„souveraineth de l'un pouvoir sur l’autre" et se distinguerait donc nette- 
ment de tout systhme de souverainetö d’Etat13; le systöme de la vopw 
xparoCoa noXitEia au contraire risquerait toujours de conduire ä une 
domination totale de l’Etat. L’öpoTa^ia, (systfeme de „Separation“, serait, 
entre tous les systömes de rapports entre l'Eglise et l’Etat, celui qui est le



plus proche ä la synalldlie et a la doctrine chretienne14. Pour P. Poulitsas 
(1946) les deux termes ne sont que des synonymes: „Le Systeme dit de 
ouvaXApAia ou d'öpoxa£ia"15; le Systeme serait, pour Poulitsas aussi, un Sys­
teme de Cooperation en termes d'dgalite entre les deux pouvoirs, mais 
ce qui est vivement conteste c'est qu'un systdme pareil ait jamais dtd 
appliqud (particulidrement ä Byzance, dont il est question)16. Nous 
venons de voir que le Prof. Vavouskos s'est aussi refdre ä „certains qui se 
sont portds ä parier d'un systdme de synalldlie", ce qu'il conteste, en 
principe: le Systeme prevalant ä Byzance serait celui de la suprdmatie 
d'Etat, dans sa forme la plus rigide qu’il qualifie meme de „cesaropa- 
pisme"17,- mais Vavouskos ä l’encontre de Poulitsas distingue la synalld- 
lie de lopoxafpa: cette dernidre serait vraiment un systdme de Coopera­
tion entre les deux pouvoirs en termes d'dgalite,- ä l’encontre aussi des 
auteurs precddents Vavouskos ne regarde pas lopoxaipa comme l'un des 
systdmes dits de „sdparation"18. C'est le cas aussi de Mgr. le Professeur 
Panteleimon Rhodopoulos: l'öpoxafta est simplement rangee, comme la 
„Separation", parmi les systdmes dits de „coordination" (ouaxgpaxa 
xapaAApAiaO, s'opposant aux systdmes dits de „Subordination" (ouoxp- 
paxa imaAApAiai;): ici le systdme de la vopw xpaxoöoa rcoAixeia trouve 
aussi place entre les systdmes de „coordination", bien que le „danger" 
d’une Subordination ä l’Etat y soit aussi soulignd19,- un systdme distinct 
de synalldlie n’y apparait pas. A. Marinos avait dejä distingud lui aussi, 
dans la pratique contemporaine, deux systdmes de base: un systdme de 
ddpendance (ou d'interddpendance) et un systdme de sdparation20. On 
peut citer, en dernier lieu, les distinctions acceptees dans le livre rdcent 
de notre höte Mgr. Procope de Philippes: le terme de synalldlie est 
reservd ä la pratique byzantine,- lopoxa^ia, ä l'exemple de Mouratides, est 
considerde comme l’un des systdmes de „sdparation" ä cöte de la sdpara­
tion dite „compldte" - celui qui, ä l'exception de la synalldlie elle-mdme, 
serait le plus conforme ä la doctrine et ä la tradition orthodoxes21.

Quant aux dquivalents latins de la terminologie grecque, on pour- 
rait bien s'entendre sur quelques Solutions conventionnelles. J'avoue 
ne pas aimer tellement ä rendre le terme ouvaAAgAia par „Symphonie", 
symphony, comme on le fait couramment et comme le fait aussi notre 
Programme de travaux22. Cependent ce terme a sa justification: il veut 
sans doute faire allusion ä un texte qui est considere comme l’un des fon- 
dements de la notion de la synalldlie byzantine, la prdface de la novelle 6 
de Justinien: MsyioTa ev avOpcortou; eoxi öwpa üeoü rcapä xfjg ävcoöev öcöopeva 
ipiAavüpioiuac; iepuoüvri xe xai ßaoiAeia ... Ei yap r\ pev äpepTtxoc; eir| navxaxodev 
xai xfjg xpög üeöv gexexoi nappqoiag, f] 6e öpöwc; xe xai xpoopxovxwi; xaxaxoopoiTi 
xf)v napaöoöeioav auxfj noAixeiav, eoxai oupipojvia xi? ayaöf|, nav ei xi xpqaxöv xö 
avöpwnivcp xapiCopevri yevei23. C'est le cas aussi de la cdldbre disposition de 
l'Eisagogd („Epanagogd") 3.8: Tfji; xcoAixeiai; ex pepuv xai popiwv avaAoywc; xw 
ävöpwncp ouvioxapevgi;, xä peyioxa xai ävayxaioxaxa pepp ßaoiAeui; eoxi xai 
xaxpiäpxpc 6iö xai f] xaxa i|/uxf)v xai owpa xwv imqxoMv eippvp xai euöaipovia 
ßaoiAeiac; eoxi xai apxiepwoövqi; ev jxäoiv opo<ppoaüvr| xai ouuuxjvia24. En tout 
cas, je prdfdre le terme latin consonantia, consonance, utilisd par la tra- 
duction latine de la novelle 6 dans l'Authenticum25, et proposd ddjä par 19



20

Mouratidös et Mgr. Procope de Philippes26. Quant au terme coordinatio, 
coordination, celui-ci pourrait bien ötre retenu pour opoTa^ia27.

A travers cette fluctuation de terminologie, de systematique et de 
sömantique quant ä I'emploi du terme „synallölie“, il est clair, tout de 
meine, que Lunanimitö des auteurs sont d’accord pour dösigner par 
synallelie cette forme de rapports entre l'Etat et l'Eglise qui a prövalu 
dans l'empire byzantin (la „BuCavtiaxfi ouvaAAqMa“ d'Androutsos) et qui, ä 
ce titre, serait par principe le modele de cette sorte de rapports pour tout 
l'Orient chrötien orthodoxe.

Or, on a bien souligne ä plusieurs reprises qu’ ä proprement parier 
dans la thöorie et l'idöologie byzantines, tant politiques que religieuses, 
une question de rapports entre l’Etat et l’Eglise ne se posait mfime pas: 
pour un Byzantin une distinction de deux „pouvoirs" qui demanderait un 
„systöme“ de rapports entre eux serait de toute probabilitö simplement 
inconcevable. En effet, dans cet empire ä prötention universelle qui se 
regardait comme l’image terrestre du Royaume de Dieu, il n'y avait pas 
lieu de formuler une thöorie de rapports entre l'Etat et l'Eglise (comme, 
malgrö quelques constructions modernes, il n’y avait vraiment pas de 
thöorie „thöologique" ou „canonique“ de la violence ou de la nonvio- 
lence, de la guerre et de la paix: „L’orthodoxie se röfuse ä ölaborer un Sta­
tut thöologique de la violence, qu’elle soit de guerre ou de rövo- 
lution“)28. C’en va de möme au niveau proprement juridique: l’existence 
de difförents „ordres juridiques" dans l'empire ne pouvait möme pas ötre 
envisagöe (ce qui est, övidemment, fondamentalement distinct du phö- 
nomöne du „pluralisme juridique“ byzantin assez bien decrit)29. Pas de 
question donc, ä juridiquement parier, de „rapports" entre deux ordres 
juridiques. Dans cet ötat des choses une synallelie, une „consonance" 
politique, idöologique, culturelle, une „consonance" surtout de buts 
s’impose par elle-möme; mais il ne s'agit pas d une forme ou d'un „sys­
töme" de rapports entre l'Etat et l'Eglise, pas plus que d'une notion juridi­
que; c'est plutöt lä un principe idöologique ou bien une catögorie philo- 
sophique ou morale. C’est avec raison que le Programme de nos travaux 
s’est abstenu de qualifier la synallölie de „systöme" de rapports, et qu'il a 
pröförö de parier de „principe"; c'est avec raison aussi que, comme nous 
avons vu, notre prösident Mgr. Pantelöimon Rhodopoulos, dans son 
manuel, n’a pas rangö la synallölie parmi les „systömes" de rapports 
entre l'Eglise et l'Etat30.

Pour le Byzantin le problöme ne se posait donc pas, par principe, 
comme une question de rapports entre deux „pouvoirs“ ou deux „ordres 
juridiques“. Le problöme ne se posait qu'au congue: rapports entre les 
personnes, prödominance, chaque fois, de la personnalitö la plus forte, 
compte tenu de ses prötentions politiques, de la puissance de sa position 
dans les circonstances, de la conjoncture historique. Comme on l’a bien 
remarquö, il ne s'agit pas de deux institutions distinctes, mais des deux 
aspects de la notion, une et indivisible, de l'empire chrötien, Royaume 
de Dieu sur la Terre, deux aspects qui dans la pensöe politique et thöolo- 
gique des Byzantins ötaient insöparables. „Le facteur humain, l'ölöment 
personnel, faisait que le point de rencontre ne füt que trös rarement



place au centre, mais qu'il se deplaqät tantöt vers l’un cöte tantöt vers 
l’autre“31.

Mdme les titres, justement cdlebres, 2 et 3 de l’Eisagoge („Epana- 
goge"), considerds comme les textes qui auraient introduit la notion des 
„deux pouvoirs" dans le droit et l’ideologie politique byzantins32, ne 
visent pas aux institutions mais aux personnes: „De l'empereur", „Du 
patriarche". Meme si l'empereur etait bien rincarnation du pouvoir dta- 
tique, un dnoncd analogue ne serait jamais valable pour le patriarche 
qui n'incarnait deciddment pas l’Eglise: si l’empereur etait la loi vivante, 
vögo<; EgiJ/uxoi;, le patriarche ne tut jamais considdrd comme un „canon“ 
vivant, bien que l’Eisagoge le regarde comme l'image vivante de Christ 
(eixwv £woa Xpioxoü xai einjjuxoi; 3.1) - ce qui est autre chose. La fameuse 
analogie de l'empire et du sacerdoce avec le corps et l’äme, qui figure 
dans le passage 3.8 de l’Eisagogd ddjä citd, ne renforce pas necessaire­
ment la thdse des „deux pouvoirs": vu l’attitude classique de la theologie 
byzantine qui en principe tend ä rejeter le dualisme äme et corps et ä 
mettre en relief leur unitd en l’homme „entier“, cette analogie pourrait 
bien insinuer, mdme dans l’Eisagogd, l'unitd du pouvoir, dont l’Etat et 
l'Eglise seraient seulement deux aspects distincts. Le chiasme rhdtori- 
que du texte (xaxa 4”JX'nv owpa xcov utctixögjv ... ßaoiAeiai; eaxi xai apxiepw- 
oüvric;)33, en abimant la symdtrie entre les deux groupes de l'analogie, 
semble fournir un indice de plus en cette direction.

A un autre niveau iddologique, cette unitd, d'origine divine, du spi- 
rituel et du temporel, ce dernier exprime par l’Empire, est soulignde par 
un autre topos de la thdorie politique et religieuse byzantine: la concor- 
dance, dans le projet de la Divine Economie, de la fondation de l’Empire 
Romain et de l'incarnation du Fils de Dieu, sous „Cdsar Auguste" (Luc 
2.1): „Venez, chers enfants, dcoutez: En meme temps qu'il s'esl presente 
Lui-meme sur lene, Dieu nous a donne la royaute, un bien monarchique, 
une image de Son Administration, eliminant le ddsordre de la polyar- 
chie“34. C'est le thöme aussi du doxastikonpar Cassia, chante aux vöpres 
de Noel: „Avyovaxov povapxqoavxoi; eni xfji; yfj; f| xo/luapxia xwv dvöpwixuv 
ETtauoaxo, ooö Se evavöpo)7tf|oavxo(; ex xr)c AYvrjt;, t) jioAuöeia xöv eiScöAwv 
xaxripyrixar ’Yitö piav ßaoiAeiav eyxoopiov ai xoAeig yeyevr|vxai xai etg piav 
Seonoxeiav öeoxrixoi; xd eövri eTtioxeuoav1'35.

Le domaine oü la Separation du sacr6 et du profane est certaine est, 
sans aucun doute, le ministäre sacerdotal. II est vrai que des dispositions 
canoniques ont accorde ä l’empereur quelques Privileges liturgiques, 
dtendus plus tard par la coutume; c'est particulidrement le cas du 
canon 69 du concile in Trullo: „Que personne de ceux qui sont dans 
les rangs des laics ne s’autorise ä pdnetrer ä l'int6rieur du sanctuaire. 
Cependant l'autoritd et la puissance imp6riale n'en sera point empöchde 
de le faire, lorsqu’ eile voudra offrir les dons au Cröateur, selon une 
trds ancienne tradition“36. II est vrai aussi que des exagdrations rhdto- 
riques ou des formules de propagande concernant le „sacerdoce", 
mdme la qualitd quasi „pontificale" des empereurs, successeurs 
du pontilex maximus romain37, sont frdquentes: „oi yap naxpiapxac; 
npoßaLAopevoi öpüööo^oi ßaoiÄeit; Si’ eTtixXijoewi; xfjt; ayiat; TpiaÖog xai xpmxoi



22

övtei; Kupiou axwAütux;, öte xai ßouAovxai eu; tö äyiov üuaiaaxripiov eioepxovTai 
xai öupiwoi xai o<ppayiCouoi p£xa xpixgpiou, xaöwt; xai oi apxiEpeü; aAAä xai 
xarrixTiTixdii; öiöäoxouoi xöv Xaov ÖTtep pövou; eöoöt) xoic; eyxwpion; apxiEpEüoiv ... 
"Oxi öe xai xpiotöc; Kupiou ö xaia xaipoüq ßaoiÄEÜi; eoxi öia xö xpiopa xifc ßamAeiai;
... EuAoyoji; xai aüxöc; apxiEpaxixoü; xaxaxoogEixai yapiopaoi“ (Baisamon, com- 
mentaire au canon 69 in Trullo)38, „d>c yap oi ßaoiAsii; xpioxoi Kupiou 

KExXr|VTai xai sioiv, oüxw xai oi apyiepsii; cioi xe xai ovop<x(ovxai. KaxaoxEud(ouoi 
öe xöv oixEiov Aoyov xai anö xoO Eivai xfj<; auxric ÖuväpEax; xa? avayivcooxopEvai; 
EÜxaq, öxe oxripovxai oi ßaaiArii; xai öxe xEipoxovoüvxai oi apxiEpcic;“ - „7tAf|v povou 
xoO iEpoupyEiv, xd Aouta apxiEpaxixa npovopia aa(p«<; £ixovi(ci ö ßaaiAEug, E<p ’ oii; 
xpdxxEi vopipwc; xe xai xavovixax;“ (Dünfetrios Chömatianos)40. Malgrü ces 

Privileges et ces exagürations, la place des empereurs dans le lai'cat, leur 
place möme d’ouailles par rapport au sacerdoce, si eile n'est pas toujours 
bien soulignüe, est trüs claire,- d’aprüs Zonaras, la nücessife rnöme de la 
disposition du canon 69 in Trullo ne fait que confirmer cette place de 
l'empereur dans le lai'cat: "Qotcep Öe üxEpaTxoAoyoüpEvoi eauxwv oi xoüxo öovxec; 
xw ßaoiAci xö icpovopiov, xrj^ E^ouoiai; xai xfj<; auÖEvxiai; Epvf|o&qoav, povovouxi 
xoüxo AcyovxEi;, öxi oüöe xoüxov xaöö Aaixoq eoxiv, Expfjv Eioicvai xoü 
üuoiaoxqpiou41; Symeon de Thessalonique sera ügalement explicite: les 

mains imperiales sont des „manus vero ad benedicendum non consecra- 
tae, sed mundanae et bellicosae" (pf| xaöiEpupEvai; sic; xö eüAoyeiv, äAAä 
xoopixdi; xai oxpaxgyixdi; xeipaO et l'empereur est de ceux „qui non habent 
sacerdotii potestatem et virtutem“ (xüv gf) exövxwv xpv xfjg iEptooüvgi; öüvapiv 
xai EvcpyEiav)42. L’„humble“ Charge ecclesiastique de deputatus assumee, 
selon certaines sources, par l'empereur lors de la cerümonie de sa pro- 
clamation43, loin de contredire ce fait, semble le confirmer: c'est un 

Office minime qui justifierait seulement les Privileges liturgiques imp6- 
riaux, en excluant tout malentendu quant ä leur signification et en souli- 
gnant plutöt la place de l'empereur en dehors du sacerdoce44.

C’est dans ce concept d’unite de l’ordre politique et juridique 
byzantin qu'on peut voire on doit placer la production des soi-disant 
„nomocanons“, une grande partie de l'oeuvre des commentateurs byzan- 
tins des canons, de Baisamon par excellence, et toute la problematique 
quant aux rapports entre les lois et les canons, 6tudi6e par les rappor- 
teurs qui m'ont pr6c6de. II est vrai qu'il y a des exemples inferessants de 
la co-existance de la loi et du canon, des cas de juridiction mixte, confuse 
ou indifferente des autorifes civiles ou eccfesiastiques; des cas surtout 
oü un ddsaccord voire un conflit entre la loi et le canon, conflit rüel ou 
apparent doit 6tre „poli", „expliquü“ ou excusü par la doctrine ou la juris- 
prudence dans l'esprit de cette unife. Mais ä mon sens cette unife 
devient beaucoup plus Evidente dans les cas contraires, oü des faits 
comme la modification d'une disposition canonique conciliaire par la loi 
impüriale sont regardüs comme des faits parfaitement naturels, qui ne 

necessitent pas d'explication ou de justification. En voilä quelques 
exemples, nullement exhaustifs, tous tirüs du commentaire de Balsa- 
mon: „il est permis ä l'empereur de fonder un diocüse ou dfelever un 
6v6ch6 ou un archev&clfe au rang de nfetropole, ... et de procüder ä 

toute sorte d'arrangement analogue ä son grü (xaxa xö aüxü ÖEAryxov), sans



qu'il soit empeche par le canon (sc. 12 de Chalcddoine)"45; canon 18 de 
Nicde I („... sed nec sedere in medio presbiterorum diaconis liceat"): .. 
mais le chartophylax de la tres-sainte Grande Eglise (de Constanti- 
nople) a, en dehors du synode, la prdsdance ä l'dgard non seulement des 
pretres, mais aussi des dveques en vertu d'une prostaxis de feu l’empe- 
reur kyr Alexis Comnene"46; canon 58 de Laodicde („quod non oporteat 
in domibus oblationes celebrari ab episcopis vel a presbiteris"): „mais 
cela a dte permis par la novelle (4) de l’empereur kyr Leon le Sage"47; et 
plus explicitement: .. mais tu dois preter attention aux novelles de l’em- 
pereur (Leon) le Sage plutöt qu'au present canon (sc. 59 in Trullo)"48. Ce 
fut ä l’dpoque de Baisamon qu'un patriarche orthodoxe d'Alexandrie, 
Marc (il faut se rappeier que le patriarcat d'Alexandrie ne faisait plus 
partie de l'Empire) a adressd cette question au synode constantinopoli- 
tain: „Nous ne disposons pas des textes legislatifs, et notamment des 
Basiliques; nous agissons donc seulement d'aprds les canons. Nous trou- 
vons-nous, pour cela, dans le pdchd? (&pa xpigauCögeOa;). La rdponse ne 
nous intdresse pas beaucoup. Mais on peut signaler que dans une pre- 
midre rddaction, attribude au metropolite Jean de Chalcddoine, la 
rdponse est presque explicitement negative; mais dans la rddaction defi­
nitive, attribude ä Theodore Baisamon lui-m§me, la rdponse est beau­
coup plus nuancde: les chretiens orthodoxes, qu'ils se trouvent en terri- 
toire „romain" ou non, sont des Romains et ils doivent suivre le droit 
romain. Si cela devenait compietement impossible, ils seraient simple- 
ment pardonnables! (ovyyvti\ir)t; a£iwüf|aovrai)49. Le professeur Troiannos a 
eite le cas de la novelle 17 de Ldon le Sage sur un sujet „oü il n'y avait ni 
loi ni canon" (imep ou vogoi; oüx f|v ouöe xavwv): l'empereur agit ä la requ§te 
du patriarche „bien que ce soit l'affaire du synode... car sur un suj et reli- 
gieux il faudrait un dderet de votre Saintete"; la raison en serait „qu'il 
n'est pas opportun d’instituer une delibdration synodale“ pour un seul 
sujet, tandis que l’empereur peut toujours ldgifdrer tout seul, mdme sur 
des questions canoniques (xai öixa ouvoöou)50.

C’est aussi le cas de la production legislative „parallele" des deux 
autorites en matiere de compdtence considerde comme commune ou 
cumulative,- sur le droit matrimonial, pour citer un exemple trds caractd- 
ristique: des empdehements de mariage sont introduits, presque indiffd- 
remment, par des canons conciliaires, par la voie de la ldgislation impe­
riale, par la voie de la ldgislation ou mdme de la jurisprudence eccldsias- 
tique, ou par un concours des deux autorites qui agissent en commun ou 
en confirmant mutuellement leurs decisions. Mais mdme en ddfaut de 
cette confirmation rdeiproque, les juridictions respectives n'ont pas de 
difficutte ä suivre (ä ne pas suivre, aussi! dans cet esprit typiquement 
byzantin ä l'dgard des textes legislatifs)51 les dispositions provenant de 
l'une ou lautre cöte, considerdes toutes comme appartenant au mdme 
ordre juridique. Le tomos du patriarche Sisinnios II (997) qui a radicale- 
ment modifte le droit des empdehements de mariage ä Byzance, „le docu- 
ment le plus cdldbre assurdment de toute la ldgislation matrimoniale"52, 
n'a jamais dtd confirmd par l'autoritd impdriale: n'empdche qu'il fut tou­
jours observd par les juridictions tant eccldsiastiques que civiles. Son 23



24

abrogation tentEe en 1175 sous Manuel Ider CommEne dut Etre effec- 
tuEe par la voie de la lEgislation imperiale53. Vingt cinq ans aprEs son 
„abrogation" (1199), les tribunaux civils suivent normalement le 
tomos54, qui gardera sa vigueur jusqu' ä la fin de la pEriode byzantine et 
pendant toute la pEriode post-byzantine. Or, nous sommes aujourd'hui 
en Etat de connaitre que l'abrogation manguEe du tomos de Sisinnios (sa 
promulgation probablement aussi, deux siEcles auparavant) Etait le fruit 
d'une collaboration de l'empereur et du patriarche, pour satisfaire ä des 
besoins concrets de circonstance55. Pour des raisons pareilles une col­
laboration des autoritEs imperiales et ecclesiastiques avait amenE ä l'in- 
troduction d'un nouvel empechement dirimant de mariage en 1166 (sep- 
tiEme degrE de parentE): cette fois 1'empEchement fut introduit par la 
voie d'un acte synodal, mais confirmE par une novelle imperiale56.

Vu cette conception dominante d’ideologie politique et religieuse 
basde sur lunite de l’Empire et de l’Eglise, on peut comprendre comment 
l'empereur (prdsuppose orthodoxe), responsable par la volonte de Dieu, 
de cette seule image terrestre possible de Son Royaume, est considere 
aussi comme responsable pour l'orthodoxie et l'unite du dogme (616ment 
fondamental de l'unite de l'Empire), responsable de l'Eglise, de son bien- 
6tre et de son administration: c'est cette qualite ä la fois ceiebre et mys- 
t6rieuse, d'„... emoiTipoväpxTig de l'Eglise“ attribuee ä l'empereur par les tex- 
tes - un terme intraduisible, de construction et de signification Egale- 
ment bizarres. (Un des pionniers les plus eminents des etudes byzanti- 
nes en Occident Charles du Cange, se trouvant dans l'impossibilite d en 
donner une dEfinition dans son Glossaire (1688), a eu recours ä une ana- 
logie ingEnieuse et en mEme temps perplexe: „titulus quem sibi adscri- 
bebant imperatores Constantinopolitani tanquam essent Doctrinae ac 
Disciplinae ecclesiasticae praesides, quemadmodum hodie Angliae res 
Caput Ecclesiae sese indigitat“57 ce qui est, cependant, autre chose). 
C'est en cette qualitE aussi que l'empereur dEsigne le nouveau 
patriarche, par la fameuse formule: „la Sainte TrinitE qui nous a donnE 
l’empire te promeut archeveque de Constantinople, la Nouvelle Rome, 
et patriarche cecumEnique"58, scandale permanant aux oreilles des 
Occidentaux.

II est bien connu que l'Eglise assume ä son tour un röle important 
dans le rituel de l’accession de l'empereur au tröne: le couronnement et 
aussi, assez tardivement, l’onction. Theodore Ier Laskaris, le premier 
empereur byzantin „en exil" ä NicEe, proclam6 probablement en 1206 a 
dü attendre jusqu'au mois de mars 1208, lorsqu'un nouveau patriarche, 
„en exil" aussi, fut 61u par le synode, pour administrer son couronne­
ment (et aussi de toute 6vidence une onction, peut-ötre pour la premiöre 
fois)59. On sait que le couronnement, qui ne fut jamais introduit comme 
616ment constitutif pour l’accession au tröne impörial d'Orient (seule la 
„proclamation“, anagoreusis, anarrhesis ötait l'ölöment constitutuion- 
nellement nöcessaire), tendait, au cours des derniers siöcles byzantins, 
ä prendre une importance de plus en plus Croissant; c'ötait une Evolu­
tion qui renforqait la position institutionnelle de l’Eglise qui avait le röle 
Principal dans ce rituel60. Le patriarche constantinopolitain en a tou-



jours revendiqud l'exclusivitd: le couronnement imperial serait un droit 
et un privilöge reserve au patriarche oecumenique (au pape aussi, thdo- 
riquement, mais hors de question pour les orthodoxes aprös le schisme). 
On connait des cas oü des souverains prdtendant ä l'empire se sont faits 
couronner par d'autres prelats: ils ont toujours essaye de se procurer les 
Services d'un prdlat qui serait le pair du patriarche, donc d'un autre 
patriarche ou d'un archevöque autocdphale. On peut citer ici les exem- 
ples du prince Theodore d'Epire qui s'est fait couronner empereur ä 
Thessalonique (1227) par l'archeveque autocdphale d'Achrida Ddmd- 
trios Chömatianos, un fameux canoniste d’ailleurs; du roi serbe Stefan 
IV Dusan qui a arbitrairement dleve l'archevöche de Serbie en patriarcat 
pour s'assurer un couronnement en tant qu'empereur „des Serbes et des 
Romains" (1346); de l'empereur Jean VI Cantacuzene couronne a Andri- 
nople par le patriarche Lazare de Jerusalem, en cette meme annde 
(1346). Dans tous les cas le patriarcat de Constantinople a vivement con- 
teste la legalitd et la canonicitd de ces faits: pour laisser ä part les impli- 
cations politiques, le couronnement de Thdodore ä Thessalonique a 
conduit ä une fameuse querelle entre Chömatianos et le patriarche Ger- 
main II (siegeant, souvenons-nous, ä Nicee) et ä une rupture de fait entre 
les deux Eglises; la proclamation du patriarcat serbe a meme entraind un 
schisme temporaire,- le couronnement de Jean VI dut ötre rdpetd lors- 
que celui-ci s’empara de Constantinople. Meme l'usurpateur Isaac Com- 
nöne (1185), ä Chypre, aurait crdd un „patriarcat" chypriote dphemere 
pour s'assurer un „couronnement" impdrial. Aprös la chute de l'empire, 
en 1561, c'est au patriarche de Constantinople qu' Ivan IV a dü s'adresser 
pour obtenir la reconnaissance de son couronnement en tsar et pour la 
proclamation de l'empire en Russie: le patriarche Joasaph II dans son 
acte (mis ä part les problömes diplomatique que cet acte presente) 
insiste sur le caractöre unique et irremplacable de son intervention61.

Que l'Eglise fasse aussi partie du mdcanisme politique et iddologi- 
que de l'Etat, cela ne peut pas ötre mis en doute,- que l'Eglise et ses repre- 
sentants jouent aussi le röle d'agent non seulement de l'ideologie et de 
la culture byzantines, mais aussi de la politique concröte, particuliöre- 
ment la politique extdrieure, de l'Empire, c'en est la suite logique. Ce qui 
nous interesse ici est le fait que, dans le cadre de l’unitd fondamentale de 
l'Eglise, cette attitude est consideree par les Byzantins comme tout ä fait 
rdguliere et naturelle. Le mdtropolite Leon de Synades, agent byzantin 
en Italie au Xe siöcle, croit ne faire que son devoir lorsqu'il prdpare l’avö- 
nement au pontificat romain de l'antipape Jean XVI Philagathe: „Je 
viens de faire nommer pape ce Philagathe que je devrais plutöt etran- 
gler, et j'ai prononcd l'acclamation axios sur celui qui n'dtait axios que 
pour tre battu par dix mille tonnerres", dcrit-il62. II est clair, par sa corres- 
pondance, que notre mdtropolite, qui n'est pas d'ailleurs un cynique, n’y 
voit rien d'inconvdnient; il ne veut pas s'excuser, pas meme vis-ä-vis sa 
propre conscience. II est sür d'avoir fait son devoir envers cette unitd 
indivisible qui est l’Empire et l’Eglise.

Lors d'un congrös ä Francfort, il y a quelques semaines, un des inter- 
venants a remarqud qu'ä son avis cette unitd del'ordre politique et juri- 25



dique en Orient, ä l'encontre de la conception occidentale des deux pou- 
voirs, pourrait ütre ä l'origine de la distinction terminologique et süman- 
tique entre les notions de la dispensatio latine et de I'oikonomia byzan- 
tine. Au premier cas, l’Eglise, societas perfecta, n'accepte que sa propre 
normalitb; dans le cas donc oü eile doit s'incliner devant des exigences 
externes (e.g. la volonte du prince ä propos d un mariage dynastique) ne 
peut que renoncer ä l'applieation de son droit, ä savoir du seul ordre juri- 
dique concevable ä ses yeux, en faire donc dispense. Au second cas 
l'Eglise se trouve en commun avec l’Etat dans un ordre juridique, oü 
l’existence de deux normalitüs ügalement concevables pour l’Eglise est 
possible: la normalitü temprorelle, serait la normalitü humaine que 
l'Eglise devait traiter avec la „Philanthropie" nücessaire: si donc l’Eglise 
a affaire avec un cas pareil, il n’est pas question de renoncer ä quelque 
chose, mais de rügler, arranger, accomoder (oixovogeTv) les choses pour 
le mieux63. Je ne suis pas ä nteme d’accepter cette tftese teile quelle, mais 
on peut y yoir une fonction interessante du concept de l’unitü de l'ordre 
juridique byzantin.

Vers la fin de l’histoire de l’Empire byzantin, düjä en plein düclin, un 
patriarche constantinopolitain, Antoine IV. adresse une fameuse lettre 
au grandprince Vasilij Ier de Moscovie, une lettre qui est peuttetre le 
manifeste le plus explicite d'idüologie politique byzantine. Le concept 
d’unite insüparable de l’Eglise et l’Empire y est ünoncü de la mantere la 
plus expresse: „Et il n’est pas juste, mon fils, de dire que nous avons une 
Eglise mais nous n'avons pas d’empereur. Il n'est pas possible pour les 
chrütiens qu'ils possüdent une Eglise et qu'ils n’aient pas d’empereur. 
Car l’Empire et l’Eglise se trouvent dans un ütat d’unitü et de communion 
ütroites et il n’est pas possible qu’ils se süparent“64.

Dans le domaine du droit proprement dit l’unitü de l'ordre politique 
et juridique byzantin a permis, pendant cette derntere püriode de 
düclin, ä l’Eglise d’assumer parfois l’initiative legislative, nteme en ques- 
tions de droit civil (novelle 26 d'Andronic Paleologue, dite „novelle du 
patriarche Athanase"), ou des responsabilitüs judiciaires civiles (Institu­
tion des „juges günöraux" avec une participation importante du clergü, 
soumission de plus en plus des parties ä l'arbitrage des tribunaux ecclü- 
siastiques en mattere de droit privü - derniers reflets de l’ancienne 
audientia episcopalisf5.

C'est ainsi que les derniers stecles byzantins avaient prüparü 
l’Eglise pour le röle de pouvoir ä la fois spirituel et süculier qu elle 
devrait exercer sous l’occupation ottomane. Mis ä part les rapports avec 
l’occupant „infidüle“ - ce qui est autre chose c’est lä le comble de la 
pratique de la synaltelie et en nteme temps la Suppression de sa raison 
d’ütre: dans la mesure oü l’Eglise (par excellence: le patriarcat constanti­
nopolitain) est le quasi-successeur, le locum tenens, ou le düpositaire de 
la dignitü impüriale vacante et qu'elle exerce sur ses fidüles assujettis 
l’autoritü civile, on n’a plus affaire ä deux autorites dans un ordre juridi­
que, mais d'une seule autoritü, ä la fois civile et ecctesiastique. Les prte- 
res liturgiques et les pteces d’hymnographie en faveur des basileis et de 

26 l’empire, le „politeuma“ chrütien, qui dans l'esprit de la syneltelie „classi-



que", abondent dans la liturgie byzantine, continuent ä etre chantees 
pendant toute l'öpoque ottomane, en faveur de cet empire vacant.

C'est ainsi que le concept de la „synallelie* s'est etabli, avant le nom, 
pour presque un mill6naire et demi, comme le principe fondamental 
voire comme le seul principe de rapports entre l'Eglise et l'Etat conce- 
vable en Orient.

Nous avons vu que les auteurs contemporains s’accordent de plus 
en plus sur l'emploi du terme de synallelie ä propos de la forme de „rap­
ports“ entre l'Etat et l’Eglise qui a prevalu dans l'empire byzantin. On 
peut donc röserver ce terme ä cette forme de rapports, ou, en sens 
inverse, chercher dans ce concept unique de rapports entre l'Etat et 
l'Eglise la definition du terme obscur de synallelie. Notre höte Mgr. Pro- 
cope de Philippes en r6capitulant dans son livre recent propose une 
sorte de definition: „Les deux organismes, tr£s etroitement li6s sous le 
pouvoir supröme du Seigneur, Dieu et Homme, fondent leurs rapports 
mutuels sur le principe de la Cooperation et de l assistance reciproque, 
pour atteindre, chacun par les moyens qui lui sont propres, le bul com- 
mun supieme, le Royaume de Dieu sur la Terre-leur autonomie et ind6- 
pendance etant sauvegard6es“.

Or ce Schema fondamental dans l'histoire du christianisme oriental 
(post-)constantinien, dont les bases ecclesilogiques pourraient bien 
etre contest6es (le pr6sent rapporteur n'y a aucune pretention de com- 
petence), mais qui est tres bien fonde sur l'id6ologie politique et reli- 
gieuse byzantine, presuppose: 1) un Etat „croyant“, ä population de reli- 
gion uniforme sinon obligatoire, donc une seule juridiction eccl6siasti- 
que officielle qui soit aussi la seule communaute religieuse reconnue 
voire permise 2) une Eglise qui regarde l'Etat comme le vehicule de la 
volonte divine, ses buts etant les memes que les siens et visant au 
Royaume de Dieu sur la Terre. A un pas de lä se trouve aussi la concep- 
tion byzantine de l'empire romain, le seul empire concevable, dont le 
territoire th6orique serait l'oikoumene.

Un concept pareil semble si bien etabli dans la conscience de l'or- 
thodixie orientale que m6me devant la nouvelle Situation cree depuis le 
XIXe siede dans l'environnement des Eglises Orthodoxes et dans leur 
propre structure, on a continu d’6difier sur ce principe. L’etablissement 
des etats nationaux la notion de l’6tat laique, la liberte religieuse et cul- 
turelle, l'indifference religieuse, l'anticiericalisme, mfeme la lutte anti- 
religieuse etablie n’ont pu modifier cette attitude: la „synallelie“ est tou- 
jours consideree, semble-t-il, de la part de la doctrine orthodoxe comme 
le regime ideal de rapports entre l'Eglise et l’Etat du point de vue eccie- 
siologique. Un auteur a recemment plaide pour „la theorie byzantine - 
grecque de synallelie qui n’a jamais cesse de constituer une coordonnee 
fondamentale de la vie politique grecque - byzantine"66 face aux idees 
occidentales implantees en Grece au XIXe siede. C'est lä cette „nostal- 
gie" de la synallelie, dont parle O. Clement: „La nostalgie de la Sympho­
nie de l'Eglise et de l'Empire rend difficile aujourd'hui ä l'episcopat 
orthodoxe de repenser sa relation avec l'Etat dans un contexte de post- 
chretiente67. 27



28

Que cette conception soit la seule connue dans l'Eglise orthodoxe 
d’Odrient, est, en effet, ä l'origine du drame de l’Eglise dans l'Etat grec 
moderne, des autres Eglises autocephales orthodoxes aussi dans les 
Etats modernes (comme il le lut aussi pour l’Eglise synodale russe, dans 
des circonstances quelque peu diff6rentes). II s’agissait d’accepter, au 
nom d’une „synalldlie" fantömatique, au nom de l'unitö de l'Etat et de 
l'Eglise (qui etait pour cette dernifere une notion non seulement fami- 
liere et acceptable, mais aussi la seule concevable), la souverainete d'un 
Etat - la vopw xpaxouoa noAixsia la - qui n'etait plus l'Empire, l’image thho- 
rique du Royaume de Dieu, mais un etat moderne, de caractöre indvita- 
blement „laique", meme s’il ne le ddclarait pas toujours. Appliquer donc 
l’id6al de la „synallelie" dans un contexte historique radicalement diffe­
rent, avoir ä etudier et trouver des Solutions dans cette Situation nou- 
velle, d’aprfes des donnöes historiques qui remontaient ä une autre epo- 
que et d'apreraient ä une pratique qui venait de Byzance, c’dtait une veri- 
table öpreuve pour l'Eglise, et pour la doctrine theologique, canonique 
et juridique en Grfece moderne, comme ailleurs. Constantin Oikonomos, 
le chef de la tendance conservatrice dans l’Eglise grecque des premi6res 
ddcennies aprös l'ind£pendance, le grand adversire de la proclamation 
de l’autoc6phalie de l'Eglise de Gräce aussi, avait dejä essay6, presque 
en vain, de faire la distinction. Dans un article contestant ä l’Etat le droit 
de ldgiförer l’Eglise, il dcrivait: „Les lois byzantines sur les affaires de 
l'Eglise son valables, non pas en tant que lois civiles d'Etat, mais en tant 
que constitutions des empereuis orthodoxes6S. Exemple amüsant, ä un 
niveau beaucoup plus ldger: personne ne comprenait plus (et ne com- 
prend non plus aujourd’hui aprhs l’abolition de la royautd en Grhce) que 
les piöces hymnographiques en faveur des basileis, chantöes encore 
aujourd’hui dans la liturgie, comme elles l’dtaient aussi pendant l'occu- 
pation ottomane se rdferent aux empereurs de la „synallölie" byzantine 
et non pas au petit roi de ce petit royaume.

Il est important de noter que personne, ou presque, ne s'est pröoc- 
cupd d’examiner la place qui pourrait 6tre r6servee dans cette theorie, 
appliqude dans un Etat pluraliste moderne ä pleine libert6 religieuse, 
aux autres Eglises ou religions. Participeraient-elles ä la „synallelie“? 
Seraient-elles considerdes toutes comme cooperant avec l'Etat, par la 
volontö de Dieu, dans la poursuite des memes but „supremes" communs 
l’6tablissement du Royaume de Dieu sur la Terre? Il est bien connu que le 
Statut de l'Eglise catholique romaine en Grhce a toujours t6 un probleme 
ä resoudre69, celui d'autres communautes chr6tiennes ä plus forte rai­
son. Pour des raisons historiques les choses ont 6te beaucoup plus clai- 
res dans le cas des autres religions majeures (l'islam, le judaisme). Mais 
du point de vue thdorique on a toujours traitd en Gröce des rapports 
entre l'Etat et l'Eghse, jamais des rapports „entre l'Etat et les Eglises" - la 
grande homogdneite religieuse et le röle national historique de l'Eglise 
orthodoxe aidant sans doute. Or, seule la possibilite d'existence de pro- 
blömes de rapports de ce genre aussi semble exclure, par elle-meme, 
l'application dans un Etat moderne d’un principe de „synallelie" ä la 
byzantine. En revanche, le cas des rapports des Eglises ou des commu-



naut6s chr6tienn.es dites „h6t6rodoxes" de l’Eglise catholique romaine, 
par excellence, avec l'Etat fut pour longtemps en Gr6ce l’exemple de fait 
le plus proche d'une sorte de systöme de „eoordination" (ogotaipa), 
comme celui-ci est d6fini dans les manuels: des „ordres juridiques" dis- 
tincts (chaque Eglise 6tant de fait reconnue libre ä r6gler ses affaires, les 
interna corporis, selon son propre droit), mais qui peuvent cooperer, non 
pas pour un but „supröme“ commun, qui n'existe pas (ou:qui n’existe 
plus), mais dans les domaines variös oü vraiment des buts communs 
puissent bien exister.

C'est seulement sous la force de la realit6 des faits que la doctrine 
courante de la litt6rature grecque orthodoxe, th6ologique et canonique, 
a essay6 de s'61oigner de l'idee de la „synallelie" irr6alisable et d'opter 
pour la „eoordination", röpota^ia, - mais toujours consid6r6 comme le 
syst6me le plus approchant de la synallelie idbale. II est 6vident que 
dans les complexit6s contemporaines d’ordre politique, social, culturel, 
6conomique, vu aussi l’importance, dejä soulign6e de la position de 
l'Eglise orthodoxe en Gr6ce, on ne peut pas songer ä une 16gislation, 
d oporaCia id6ale, celle qui ne comporterait qu'un seul article: „L'Eglise 
Orthodoxe de Gr6ce est regie par son propre droit canonique" - une 
legislation utopique qui malheureusement serait sans doute inaccep- 
table pour l'Eglise elle-meme. Mais l'6ventualit6, les avantages meme, 
d’une s6paration „positive“ ou „bienveillante" dans le sens d'ögoTa^ia, ont 
depuis quelque temps commenc6 6tre envisag6s serieusement au sein 
de l’Eglise aussi. Le devoir de la doctrine serait d’61aborer un Systeme 
acceptable de rapports, dans ce sens, dans l’esprit de la tradition orien­
tale aussi, ce qui est encore loin d'ötre abord6: pour l’instant les manuels 
usuels grecs regardent comme le seul exemple disponible et meme 
comme le mod61e d'ogoTQ#a, le systöme concordataire Occidental.

Dans la pratique nous disposons d6s maintenant en Gr6ce d'un bon 
exemple de transition de conditions de „synall61ie" ä une sorte d opota- 
£(a: c’est le cas de la 16gislat.ion concernant la forme du mariage. En res- 
pectant la pratique introduite ä Byzance par la novelle 89 de L6on VI, la 
seule pratique matrimoniale applliquöe aussi pendant toute la p6riode 
de l'occupation ottomane et dans l’Etat grec moderne, le Code Civil grec 
(art. 1367) reconnaissait comme seule forme possible, et m6me comme 
61ement constitutif, du mariage la bdnediction nuptiale (ou, pour les 
non-chr6tiens, un rite religieux analogue). Cela impliquait aussi, inevi- 
tablement, un droit de conditions et d’empechements de mariage parfai- 
tement conforme au droit canonique orthodoxe; pas exactement ä 
cause d'une disposition cel6bre de toutes les Constitutions hell6niques, 
laquelle, selon quelques-uns, sanctionnerait constitutionnellement le 
corpus entier du droit canonique orthodoxe, mais pour des raisons evi­
dentes de bons sens 616mentaire puisque l’Eglise orthodoxe 6tait en fait 
reconnue et meme appelbe par le droit civil comme la seule autorite ä 
administrer le mariage pour la quasitotalitö des cas. La modification de 
l’art. 1367 du code civil, parlaloi 1250/1982, en introduisantla possibilitö 
du mariage civil en Gr6ce, a tout simplement rendu possible un droit de 
conditions et d’emp6chements matrimoniaux s'6cartant du droit cano- 29



nique: les modifications ont dtd introduites par la loi 1329/1983, prati- 
quement sans aücune contestation sdrieuse de leur constitutionnalitd. 
Or, la loi 1250/1982 en introduisant le mariage civil a aussi explicitement 
renvoye, quant aux conditions du mariage religieux, au droit propre de 
chague Eglise et communautd religieuse, qui est par lä autorisde ä le 
faire appliquer d ses propres fiddles (avec une reserve generale d'ordre 
public et pourvu, dvidemment, que les dispositions minimales du droit 
civil soient sauvegarddes)70. C'est ainsi que, dans un domaine concret, 
on a passd de la ldgislation civile la plus „synalldlique", peut-etre, dans le 
monde entier ä l'introduction d une Sorte d 'öpotagia, sans que cela ait erde 
de problemes ou de vraies frictions.

Je m'excuse d'avoir depassd les limites purement theoriques et his- 
toriques que je me suis imposdes, en raison de l’importance, ä mon avis, 
du cas unique, ä prdsent, de l’Etat grec dans le monde orthodoxe. Je suis 
vraiment trds heureux que les peripdties et les vicissitudes des rapports 
entre l'Eglise et l'Etat en Grece n'entrent pas dans le cadre de la prdsente 
communication et qu’elles seront traitdes par des rapporteurs dminents, 
d’une compdtence certaine en la matidre, Mgr. Procope de Philippes et 
M. le Conseiller d'Etat, le Dr. A. Marinos.

Petite Bibliographie grecque moderne

Chr. Androutsos, 'Exx^qoia xai noA.iieia e£ exöiliewi; öpöoö6£ou, Athdnes 1920.

H. M. Alivisatos, „Kirche, Staat und Volk vom orthodoxen Standpunkt", 
Procds verbaux du premier congres de thdologie orthodoxe, Athdnes 
1939, pp. 370-389.

id., „ ’ExxA.qoia xai rioXueia ei; eitoij/eax; öpöoßo^ou“, Ekkldsia, 15 (1937), passim 
(pp. 34-100); voir aussi la discussion entre P. Bratsiotes, H. M. Alivisatos 
et D. Balanos, ibid., 14 (1936), passim (pp. 73s.).

C. Rhalles, „Exeou; ExxXr|<ria<; xai IloAimac;", Praktika Akaddmias Athd- 
nön, 4 (1929), pp. 227-232.

C. Dyobouniotes, Exeou; 'ExxAr|oiac; xai HoAitciat; ev trj eA-euOepa 'EAAaöt, 
Athdnes 1916.

D. Balanos, IIoAvma xai 'ExxAqoia, Athdnes 1920.

P. J. Panagiotakos, ExxAqoia xai IloXima äva toü<; aiwvai; (33-1939 p.X.), 
Athdnes 1939.

P. E. Poulitsas, Exeou; rioAiteiac; xai ’ExxXqoiac; iöia ini exAoyrii; etuoxötigjv, 
Athdnes 1946.

Meletios mdtropolite de Cythdre, EuväAAr|Ao<; f) ougnopeuau; rioAiteiac; xai ' 
ExxXqoiat;, Athdnes 1965.

J. Karmires, EupßoXq eig tö xpößXqpa tfjg oxeoeox; ExxA.qoia<; xai IloAiTeiac eC 
eti6i|;eo)? öpöoö6£ou, Athdnes 1972 (tird-d-part de la Epistdmonikd Epetdris 
de la Facultd de Thdologie d’Athenes t. XVIII).

Procope mdtropolite de Philippes, Euotripaxa oxeoewv 'ExxAqoiag xai TIoAi- 
30 reiac;. Mop(pai toö xwpiogoO, Kavala 1987.



Sxeoeig Kpatoix; xai ’ExxArioiac; = numÄro spÄcial de la revue Dikaio kai 
Politik^, 15, Thessalonique 1988.

Sp. Tioianos, „©eomCopev xoivuv xaftv vopwv exexeiv xoug äyioug ... xavovag", 
Byzantina 13 (1985 = Festschrift J. Karayannopoulos), 1193-1200.

id., „Kirche und Staat: Die Berührungspunkte der beiden Rechtsordnun­
gen in Byzanz", Ostkirchliche Studien, 37 (1988), pp. 291-296.

C. A. Vavouskos, „Ai o%£oeic IIoAix£ia<; xai ExxA.T)oiag di tf|v 'Enavaywyriv.. 
Armenopoulos: EpistömonikÄ Epeterida, 9 (1988), pp. 9-15.

A. Marinos, Exeoeic; ExxArioiac; xai floAixEiai;, Äthanes 1984.

Notes

1 Selon le mot cölöbre d' Antisthöne.
2 A. M. Wittig, Die orthodoxe Kirche in Griechenland: Ihre Bezie­

hung zum Staat gemäß der Theorie und der Entwicklung von 1821-1977 
(= Das östliche Christentum, Neue Folge, Bd. 37), Würzburg 1987.

3 SuvaywyTi vewv Ae^ewv imö xwv Aoyicov nAaoÖEiawv anö xfjg AAwoeux; ..., 
Athönes 1900, 21980, p. 951. Premiöres mentions rÄpertoriÄes: Stavros 
Lelekös 1879, Christos D. Papadopoulos 1890, ThÄagöne Libadas 1891. 
L'adverbe ouvaAAr|Aio<; se rencontre döjä au XVIIe siöcle dans l’ceuvre du 
prÄdicateur catholique grec Francois Skouphos (1644-1697); autres 
mentions: C. PhrÄaritös 1854 et le poäte Jean Karasoutsas (1822-1873).

4 Respectivement: „Ae^ixov EAArivoyaAAixov, Athänes 1897, p. 835: 
„ouvaAAgAia, <piAooo<p.: coordination“; m£me titre, Athönes 1871. Dans le 
dictionnaire renommö franpais - grec moderne d’A. HÄpitös, Athönes 
1912, le mot ovvaAAriAia ne se trouve pas parmi les Äquivalents grecs du 
mot „coordination“ (I, 540).

5 Dictionnaire DÄmÄtrakos, 6867; Dictionnaire „Papyros“, 8581; 
Th. Bostanjoglou, AvxiAe^ixov, Athönes21962,6(§ 12); Chi. Andioutsos, Ae£i- 
xöv xfji; <I>iAoa6qria<;, Athänes 1929, Thessalonique 31984, p. 327: lat. coordi- 
natio.

6 Le mot ne se trouve pas dans la ThreskeutikÄ kai EthikÄ Egky- 
klopaideia (ThEE); des termes comme „consonantia", „Symphonie", 
„Koordination" ne se trouvent pas non plus dans ses soeurs occidenta- 
les, p. ex. le LThK.

7 C. A. Vavouskos, ’Eyxeipiöiov i:xxAr|oiaotixoC Öixaiou, Thessaloni­
que 41986, p. 245; la rÄförence est faite ä un article par P. Panagiolakos, 
,,‘H ExxAqoia ev xt) IfoAixsia" dans la Festschrift E. G. Kyriakopoulos, Thes­
salonique 1966, p. 332s.

8 „Vom richtigen Standpunkt der orthodoxen Kirche aus ist die 
aufrichtige, treue Zusammenarbeit der Kirche mit dem Staat das einzig 
richtige System der Beziehungen zwischen diesen beiden von Gott 
gestifteten Organisationen" (Alivisatos, „Kirche ...", p. 382).

9 Andioutsos, op. cit. (5), pp. 9-21; cf. pp. 30-31,59. Dans ce dernier 
passage, l'auteur propose le synonyme, „parallölie“ (TxapaAAqAia) pour 
dÄsigner le systäme de rapports en GrÄce moderne. Comme nous ve- 
nons de dire (n. 5), Androutsos a röpertoriÄ le terme philosophique de 
ouvaAAgAia dans son Dictionnaire de Philosophie.

10 Panagiotakos, op. cit. (7), pp. 89-92, cf. pp. 245-246.
11 Ibid., pp. 256, 306-307 et passim.
12 Ibid., pp. 202-210 cf. pp. 135, 63: eile est rangÄe parmi les systö- 

mes dits de „sÄparation". 31



32

13 Mouiatides, p. 80.
14 Ibid., pp. 81-83.
15 Poulitsas, pp. 23-24. L'auteur eite W. Kahl, Lehrsystem des Kir­

chenrechts und der Kirchenpolitik, 1, Freiburg i.B. - Leipzig 1894, pp. 
304-309: un Systeme de „synaltelie" ne conduirait qu'ä un ötat de guerre, 
continuelle entre l'Etat et l'Eglise; en plus, l'Eglise par döfinition ne peut 
pas ötre l'ögale ä l'Etat, puisqu’elle ne peut pas avoir pour but Ie pouvoir; 
le verset Mat. 22.21 = Marc 12.17 = Luc 20.25 ne serait que la condamna- 
tion authentique du Systeme!

16 Poulitsas, p. 25s.
17 Vavouskos (n. 7), pp. 242-245.
18 Ibid., p. 259.
19 P. Rhodopoulos, mötropolite de Tyroloö-et-Serention, Maürmaxa 

xavovixoü öixaiou, Thessalonique 1986, pp. 234 e-£.
20 Marinos, p. 11s.
21 Procope de Philippes, pp. 23-27, 49, 63-64, 75.
22 Voir par exemple: O. Clement, L'Eglise Orthodoxe (collection 

„Que sais-je?“), 3Paris 1985, pp. 11 -12 (§ V. Probtemes de la „Symphonie“);
E. Chi. Suttner, „Staat. X. Der Staat aus orthodoxer Sicht", Staatslexikon 
hrsg. von der Görres-Gesellschaft, Bd. 5/1989, 166, 167 („Symphonie").

23 Ed. Schoell-Kroll, pp. 35-36. Mfeme notion reprise dans d'autres 
textes tegislatifs des empereurs byzantins; voir, par exemple, la novelle 
coli. IV, 86 d'lsaac II Ange (1186) = Dölger, Regesten No. 1573: q ßaoiAeia 
pou geyioxa ta ev tote; avOpamou; öwpa 0eoü xapä xq<; ävwüev ipiAavOpioxiai; yivw- 
oxouaa xai xö rrje; ßaoiXeiai; xai xö xq<; iepwouvqi; 0eoo6otov xpiapa xai d^icopa, ex 
piä<; xq<; aüxfjc; äeväou Ttqvqc; exaxepa xpoiövxa xai xöv dvöpdmivov ßiov xaxaxo- 
ogoüvxa te xai maivovxa (6d. Zachaiiae von Lingenthal = Zepos, Jus Grae- 
coromanum, I, p. 436; Rhalles-Potles, V, p. 322).

24 Ed. Zachaiiae von Lingenthal = Zepos, Jus Graecoromanum, II, p.
242.

25 Ed. Heimbach, p. 49 = Schoell-Kroll, p. 36: „Nam si hoc quidem 
inculpabile sit undique et apud deum fiducia plenum, imperium autem 
recte et competenter exornet traditam sibi rempublicam, erit consonan- 
tia quaedam bona, omne, quidquid utile est, humano conferens generi". 
Cf. E. Roussos, Ae^iXoyiov 'ExxXqoiaoxixou Aixaiou. I. BuCavxivöv öixaiov, 
Athönes 1948, p. 413 (oupcpwvia); II. Aaxivixöv 6ixaiov, Athönes 1949, p. 60 
(consonare).

26 Mouiatides, pp. 95, 99; Procope de Philippes, p. 12. Les deux 
auteurs s6 r6terent au „Systeme (byzantin) de ouvaXAqAia fj öuptpwvia (con- 
sonantia)". J. Kaimiies, SDpßoXq ei<; xö npoßiqpa ..., passim, parle presque 
toujours, cumulativement d'un Systeme de „oupcpwvia xai ouvaXA.qAia"; B. 
Pheidas, ’loxopixoxavovixa xpoßXf|paxa xEpi xqv A.Eixoupyiav xoO ÖEopoO xqg 
xEvxapxiac; xwv naxpiapxöv, Athönes 1970 21977, p. 179 se rötere au „prin­
cipe thöorique de ouptpwvia (Consonantia)“.

27 „Koordinationstheorie": Panagiotakos, p. 209; Mourahdes, p. 156.
28 G. Khodre, mötropolite du Mont-Liban (partiarcat d’Antioche), 

citö par P. Evdokimov - O. Clement, „Vers le Concile: appel ä l'Eglise", 
Contacts, 23 (1971), numöro 73-74 (mömorial Paul Evdokimov), p. 207; 
cf. C. G. Pitsakis, „Eirönö et koinönia", Da Roma alla Terza Roma, VIII 
seminario internazionale di studi storici: Concezioni della Pace. Rela- 
zioni e Comunicazioni, Rome 1988, p. 245.

29 G. Michaelides-Nouaios, „Quelques remarques sur le pluralisme 
juridique en Byzance", Byzantina, 9 (1977), pp. 421-446.

30 Rhodopoulos. op. cit (19), p. 234 a-C
31 Sur ce sujet: H.-G. Beck, Kirche und theologische Literatur im 

byzantinischen Reich, Munich 195921977, p. 36. Cf. Sp. Tioianos, Ilapaöö- 
o£ig ExxA.qoiaoxixoO öixatou, 2Athönes-Komotene 1984, pp. 59-61; id., Oixq- 
yi<; xoö ßuCavxivoC öixaiou, Athönes-Komotene 1986, p. 102.



32 Troianos, Oi ur|ye<;... op. cit. (31), pp. 1Ö2-103 cf. pp. 105-106. Voir 
aussi le texte de son rapport pour ce congrös.

33 Cf. A. Schminck, „Rota tu volabilis": Kaisermacht und Patriar­
chenmacht in Mosaiken, Cupido Legum, Francfort 1985, p. 214.

34 Euvexe 5f), x6xva ayaxqxa, xai axoüaaxE- ('0) @eö<; xf|v ßaoiAeiav t||iTv «<; 
govapxixöv ayaööv EÖopfioaxo, eixova xfji; eautoö 6ioixf|oeu<;, xavxwg xo xij<; xo- 
Auapxiat; äxaxxov ävaipöv, (xai) ouvr|A.ixiwxiv xrjg eauxoö pexä owgaxcx; erd yfjg 
xapouaiaq aveöeiCev ... N. Oikonomides, „Cinq actes inbdits du patriarche 
Michel Autöreianos", REB, 25 (1967 = Melanges V. Grumel II), p. 118 = 
Documents et btudes sur les institutions de Byzance, Variorum 
Reprints, Londres 1976, XV; je eite ici d'aprös la traduction d' Oikono- 
midbs, ibid., p. 116.

35 Texte dans les bditions usuelles des Mönbes (Decembre); aussi: 
W. Christ - M. Paranikas, Anthologia graeca carminum christianorum, 
Leipzig 1871, p. 103. Je donne la traduction anglaise de Mother Mary et 
de 1'Archimandrite Kallistos Ware (maintenant: 6v6que de Diocl6e), The 
Festal Menaion, Londres 1969 z1977, p. 254: "When Augustus reigned 
alone upon earth, the many kingdoms of men came to end: and when 
Thou wast made man of the pure Virgin, the many gods of idolatry were 
destroyed. The cities of the world passed under one single rule; and the 
nations came to believe in one sovereign Godhead."

36 Mf| e^eoxw xivi xwv axavxcov, ev Aaixotq xeAoüvxi, evöov iEpoü Eioisvai öu- 
oiaoxripiou- pr|Öapwi; exi toöto xfji; ßaoiAixij; EipyopEVT)g e^ouoiag xai aiiÖEVxiai;, f]- 
vixa äv ßouAr|Ö£iri xpooa^ai öwpa xw xAaoavxi, xaxa xiva apxaioxaxr|v xapaöooiv. 
Je eite d'apres la traduction franqaise de P.-P. Joartnou, Discipline gbnb- 
rale antique (= Pontificia Commissione per la redazione del Codice di 
Diritto Canonico Orientale. Fonti, fase. IX), t. 1,1, Grottaferrata-Rome 
1962, p. 207.

37 A ce propos, en dernier lieu: G. Dagion, „Le caractöre sacerdotal 
de la royaute d'apres les commentaires canoniques“, ä publier dans les 
Actes du colloque: „Byzance au Xlle siöcle I. Les canonistes byzantins et 
les pouvoirs" (Athbnes 1989).

38 Rhalles-Potles, II, pp. 466-467.
39 Ibid., III, pp. 44-46; mais ici le raisonnement va en sens inverse: 

Baisamon veut btendre au cas de la consdcration bpiscopale la dbeision 
fantaisiste du synode constantinopolitain, 6mise en faveur de Jean Tzi- 
misefes meurtrier de Nicbphore Phocas, dbclarant que le sacre impbrial 
efface, tout comme le bapteme, les pdchbs qui le pr^ebdent (Giumel-Dar- 
iouzes, Regestes No 794). Thbme reproduit par Ddmetrios Chömatianos: 
6d. Pitra, Analecta sacra et classica Spicilegio Solesmensi parata, VI, 
Paris-Rome 1891, 645-646.

40 Rhalles-Potles, V, p. 429 = Pitra, 632.
41 Rhalles-Potles, II, p. 466.
42 Migne, PG, 155, 431-434.
43 Cantacuzbne (ed. Bonn), I, p. 41; I, p. 200 = Pseudo-Kodinos, Traite 

des Offices (6d. J. Veipeaux), p. 264. Voir J. Danouzes, Recherches sur les 
oipcpixia de l'Eglise byzantine (= Archiv es de l'Orient Chr6tien 11), Paris 
1970, pp. 215-216. M6me mention chez Symdon de Thessalonique (PG, 
155, 351 et 356) oü la leqon ÖEoxoxdxou de l'4dition, au lieu de ÖEnox&xou (cf. 
ibid., 361), a produit un gros malentendu („tanquam maximi dominatoris 
ecclesiae sanctae locum adeptus“, „quod est magni dominatoris"!).

44 Voir sur ce sujet et sur les pratiques analogues en Occident: M. 
Bloch, Les rois thaumaturges, Strasbourg 1924 3Paris 1983, pp. 185-215 
(la question du deputatus: pp. 202-203).

45 Theodore Baisamon, commentaire au canon 38 du concile in 
Trullo: Rhalles-Potles, II, p. 393.

46 Id., Rhalles-Potles, II, p. 156; cf. id., Rhalles-Potles, IV, p. 537.
47 Id., Rhalles-Potles, III, p. 224. 33



34

48 Id., Rhalles-Potles, II, p. 439.
49 Redaction de Jean de Chalcödoine: öd. M. Gedeon dans „Ekklö- 

siastikö Alötheia", 35 (1915), p. 178; rödaction de Baisamon: Rhalles-Pot­
les, IV, p. 451. La question, ici, est composöe d'aprös les deux versions. 
Sur ces textes voir: Grumel- Darrouzes, Regestes No 1184; V. Grumel, 
„Les röponses ä Marc d’Alexandrie, leur caractere officiel, leur double 
rödactuion", Echos d'Orient, 38 (1939), pp. 321-333; G. P. Stevens, De 
Theodoro Balsamone (=Corona Lateranensis 16), Rome 1969, pp. 112- 
121; jB. Katsaros, 'Iw&vvqi; KaoTapovtxr)g, Thessalonique 1988, pp. 307-326.

50 Ed. Noailles-Dain, pp. 63-65; je eite d'aprös la traduction des ödi- 
teurs, pp. 62-64.

51 Troianos, Oi Tcry/ec... op. cit (31), pp. 34-36. L'ötude de base est 
celle de D. Simon, Rechtsfindung am byzantinischen Reichsqericht, 
Francfort 1973.

52 V. Laurent, „Reponses canoniques inödites du patriarcat byzan- 
tin“, Echos d'Orient, 33 (1934), p. 305. Je me permets de renvoyer ä mon ötu- 
de Tö xwAupa yäpou A.6yw ovyycvciac, eßöopou ßaüpoö ei; aipaxoi; otö ßv(avTivö öi- 
xaio, Athönes-Komotene 1985, pp. 25-43 (et passim, en ce qui concerne 
la lögislation byzantine sur les empechements de manage depuis le Xle 
siöcle).

53 Novelle coli. IV, 76 = Dölger, Regesten No 1341, citöe par Balsa- 
mon: Rhalles-Potles, I, p. 283: Zepos, I, pp. 424-425.

54 Rhalles-Potles, V, pp. 395-396. Cf. Pitsakis op. cit. (52), pp. 42, 321.
55 Pitsakis, pp. 41-42, 303, 307-312. Une hypothöse sur les circon- 

stances de promulgation du tomos de Sisinnios: id., „üaiCovTec; eie; aXXo- 
tpioug ßiouq". Aixaio xai npaxiixri twv yagiKÖv xwAupätcov otö BuCävtio: q xopf), 
dans les Actes du Ier Colloque International „La vie quotidienne ä 
Byzance“, Ath&nes 1989, pp. 217-236.

56 Acte du patriarche Luc Chrysobergös = Grumel, Regestes No 
1068: Rhalles-Potles, V, pp. 95-98; novelle coli. IV, 69 de Manuel Ier = Döl­
ger, Regesten No 1468: Zepos, I, pp. 408-410 = Rhalles-Potles, V, pp. 311 - 
313. Cf. Pitsakis, pp. 296-307.

57 Du Gange, Glossarium ad scriptores mediae et infimae Graecita- 
tis, Lyon 1688, p. 427.

58 Pseudo-Kodinos (n. 43), 280; Sym6on de Thessalonique: PG, p. 
155, 441; Pseudo-Phrantzös, III. 11 (Bonn), p. 306 = III. 13. 4 (dd. Grecu), p. 
448. Voir aussi un argument de Baisamon fond6 sur ce fait, dans une cita- 
tion pr6c6dente (n. 38).

59 M. Angold, A Byzantine Government in exile, Oxford 1975, pp. 
37-45. Au sujet de l'onction, voir aussi: G. Ostrogorsky, „Zur Kaiser- 
albung und Schilderhebung im spätbyzantinischen Krönungszeremo­
niell", Historia, 4 (1955 = Festschrift W. Ensslin), pp. 246-256 = id., Zur 
byzantinischen Geschichte: Ausgewählte kleine Schriften, Darmstadt 
1973, pp. 142-152 = Das byzantinische Herrscherbild, hrsg. von H. Hun­
ger, Darmstadt 1975, pp. 94-108; D. M. Nicol, „Kaisersalbung: The Unction 
of Emperors in Late Byzantine Coronation Ritual", Byzantine and 
Modern Greek, Studies, 2 (1976), pp. 37-52; cf. Chr. Walter, „The Signifi- 
cance of Unction in Byzantine Iconography", ibid., pp. 53-73; Mgr. Pav- 
los Menevissoglou, Tö äyiov Müpov, Thessalonique 1972, pp. 223-226.

60 Cath. Christophilopoulou, Ex/loyf), avayopeuoic; xai ateilm; toö ßu(av- 
tivoü aÜToxpäTopoq, Athönes 1956, particuliörement pp. 223-226; J. 
Karayannopoulos, H ttoLitixti öewpia twv Bu(avTivwv, Thessalonique 1988, 
pp. 19-24; mais voir aussi: P. Charanis, „Coronation and its Constitutio- 
nal Significance in the Later Roman Empire", Byzantion, 15 (1940), pp. 
49-66.

61 C. Pitsakis, „A propos des actes du patriarcat de Constantinople 
concernant la proclamation de l'Empire en Russie (XVIe siede)", Da 
Roma alla Terza Roma, IX seminario internazionale di studi storici: L'i-



dea di Roina a Mosca. Relazioni e Comunicazioni, Rome 1989, pp. 88-

62 "Oti ndnav xöv <I>iAdyaöov npoExeipioappv, öv eöei pE xai anonviijai, xai 
TtpooeKEutEiv TÖ agioc, xöv pupiwv oxpniüv afjiov. Lettre 6: M. P. Vinson, The 
Correspondence of Leo metropolitan of Synada and Syncellus (Dumbar- 
ton Oaks Texts 8 = CFHB 23), Washington 1985, p. 8. Ma traduction n'est 
pas tout ä fait conforme ä la traduction propos6e par lAditrice.

63 Intervention de M. J. Durliat au 3. Symposion „Die Reaktion der 
Normalen" (Francfort-Bad Homburg, juin 1989), si j'en transmets bien 
l’essentiel.

64 Oüöev ouv Evi xaAov, uie pou, Iva Aeypq öti ExxApoiav EyopEv, oiiyi ßaoiAüa, 
oox evi öuvatov Ei«; toü? xpiotiavoin; ExxApoiav exeiv xai ßacnAra oiix Exeiv f| yap 
ßaoiAeia xai f| exxApoia xoAApv evwoiv xai xoivcoviav exei, xai oiix evi öuvatov an' 
dAAfjAwv öiaipsögvai: Miklosich-MülIer, II, p. 191. Darrouzes, Regestes No. 
2931.

65 Cf. Troianos, Oi npyfec ... op. cit. (31), pp. 154-155, 156-157.
66 G, D. Metallenos, 'EAAaöixoü autoxe<paAou napaAEinöpEva, Athfenes 

198311989, p. 25: „p ßu(avtivp-pwpahxp öswpia tfjg auvaAApAiaq... noü öev enau- 
oe notE vd ouviotä ßaoixp ouvtetaypEvp tpg pcopaiixpc-ßuCavtivpt; noAitixpc (copc;

67 O. Clement op. cit. (22), p. 12.
68 Cit6 par Metallenos, pp. 133-134.
69 Cf. D. Salachas, ’H vopixp öeou; tpt; KaöoAixfj<; ExxApoiag ev tp feAApvi- 

xp cnixpateia, AthPnes 1978; sur ce sujet: Troianos, Opyavwop twv ExxApoi- 
«v xai öieüveic; oxeoeu;, Athönes-Komotene 1983, p. 188.

70 Voir, ä ce propos, l'ötude ad hoc de S. Troianos publiöe lors de la 
promulgation de la loi 1250/1982: Tö ExxApoiaotixö öixato toü ydpou, Athe- 
nes 1982.

35



Pagina bianca



NOMÜS UND KANON IN BYZANZ

Spyridon N. T r o i a n o s, Athen

Das Problem der Beziehungen zwischen den Kaisergesetzen, den Nomoi, 
und den heiligen Kanones ist sehr alt, denn seine Entstehung geht auf die Zeit 
zurück, in der die Kirche aus politischen und ideologischen Gründen eine "staat­
liche" Institution wurde. So lange von Beziehungen -im eigentlichen Sinne des 
Wortes- zwischen der Respublica romana und der Kirche keine Rede sein konn­
te, besaß jede der beiden Körperschaften, der Staat und die Kirche, eine eigene 
Rechtsordnung. Dies bedeutet, daß beide -zumal auch die Kirche in ihrem sicht­
baren Teil eine weltliche Institution bildete- durch eigene Mechanismen Verhal­
tensregeln sanktionierte, die für einen bestimmten Personenkreis jeweils bin­
dend waren: Beim Staat für seine "Bürger", d.h. diejenigen, die auf seinem Terri­
torium lebten, bei der Kirche für ihre Gläubigen’.

Nach der Einstellung der Christcnverfolgungen und dem Umschwenken in 
der Haltung des Staates der Kirche gegenüber entwickelten die Kaiser ein star­
kes Interesse an der Organisation der Kirche und ihrem Rechtsleben, mit dem 
Ergebnis, daß es zu einem deutlichen Zuwachs der Gesetzesmasse kam2. Die 
Produktion von Rechtssätzen in bezug auf ein und dasselbe Gebiet, nämlich die 
innere Gliederung und die Verwaltung der Kirche, durch zwei verschiedene und 
voneinander unabhängige Verfahren, d.h. entweder durch normative Akte des 
staatlichen Gesetzgebers oder durch Beschlüsse der "Verwaltungsorgane der 
Kirche, rief jedoch Probleme allerlei Natur hervor. Zum einen stellte die Frage, 
welche Normgruppe im Divergenz- bzw. Konfliktsfall den Vorzug habe, ein 
sachliches Problem dar. Zum zweiten war das Zustandekommen eines Rechts­
satzes ohne die unmittelbare Mitwirkung des Kaisers mit der absolutistischen 
Form der Staatsverwaltung und den Merkmalen der Kaisergewalt auf ideologi­
scher Ebene unvereinbar. Zwar war Gott die Urquelle des Rechts, Rechts­
schöpfer in concreto war aber nach der Kaiserideologie immer der Kaiser auf­
grund seiner Gottesverbindung3.

Um diese Schwierigkeiten zu überwinden und um die Normen weltlicher 
und kirchlicher Provenienz miteinander zu harmonisieren griff der (staatliche) 
Gesetzgeber ein. Im Codex Iustinianus sind zwei einschlägige Konstitutionen 
überliefert, die möglicherweise -in Anbetracht der Tatsache, daß die von Kon­
stantin dem Großen bis Justinian erlassenen Kaisergesetze uns nur zum Teil, 
durch die Kodifikationen des 5. und des 6. Jahrhunderts, bekannt sind- auch 
nicht die einzigen gewesen sind. Im ersteren Fall handelt es sich um eine Konsti­
tution der Kaiser Valentinian und Marcian vom 12. November 451, durch welche 
alle den heiligen Kanones widersprechenden und auf Gunst bzw. Fürsprache zu­
rückgehenden pragmatischen Sanktionen für nichtig erklärt wurden4. Die zweite 
Konstitution wurde von Justinian im Oktober 530 promulgiert und ordnete unter 
anderem an, daß die heiligen Kanones nicht weniger als die Kaisergesetze gelten 
sollten5. Es liegt auf der Hand, daß letztere Konstitution einen nur deklaratori­
schen Charakter hatte, da sie kein Verfahren zur Aufhebung eventueller Kon­
flikte vorsah. 37



Soweit zu den materiellrechtlichen Problemen. Die Beseitigung der ideolo­
gischen Probleme war allerdings weniger leicht; hier war der Eingriff des Ge­
setzgebers um so notwendiger. So ordnete Justinian durch eine im März 545 er­
lassene Novelle an, daß die Kanones der bis dahin einberufenen vier ökumeni­
schen Synoden, nämlich von Nikaia, von Konstantinopel, von Ephesos und von 
Chalkedon, die Kraft von Gesetzen haben sollten8. Durch die auf diese Weise 
erfolgte Aufnahme der normativen Beschlüsse der Synoden in die staatliche 
Rechtsordnung wurden die heiligen Kanones formell den Kaisergesetzen, den 
Nomoi, gleichgestellt. Wegen der ausdrücklichen Erwähnung im Text der Novel­
le der vier ökumenischen Synoden, auf die sich diese Regelung bezog, steht au­
ßer Zweifel, daß zur Ausstattung der Beschlüsse künftig einzuberufender Konzi­
lien mit Gesetzeskraft eine (neue) besondere Bestimmung erforderlich sein wür­
de. Durch die gesetzliche Sanktionierung der kirchlichen Kanones erschien also 
der Kaiser in seiner Funktion als Universalgesetzgeber bestätigt7.

Diese Lösung wies Vorteile auch in materiellrechtlicher Hinsicht auf. Da 
nun Nomoi und Kanones sich im Hinbück auf ihre formelle Geltung nach der 
Promulgation der Novelle 131 auf derselben Ebene befanden, durften sie von je­
dem praxisbezogenen Juristen, ob weltüchem Richter oder Kleriker, gleich be­
handelt werden. Das Ergebnis mußte sein, daß ein Konflikt zwischen Nomoi und 
Kanones durch die Heranziehung der beim weltüchen Recht übüchen Interpre­
tationsmethoden und vornehmlich durch die Anwendung des Prinzips "lex po­
sterior derogat priori"8 zu lösen gewesen wäre. Daraus ergab sich ferner, daß die 
Modifizierung oder gar die Aufhebung der kirchüchen Kanones in Zukunft ein­
fach durch Kaisergesetze erfolgen konnte, was völlig im Einklang mit der Kai­
serideologie stand8.

Letzteres läßt sich durch die Reügionspoütik Justinians feststellen. Im Jah­
re 535 versuchte der Kaiser die Kirchenprovinz Justiniana Prima durch die No­
velle 11 zu einem autokephalen Erzbistum zu erheben. Da aber die kanonischen 
Voraussetzungen nicht vorhanden waren, hat Justinian zehn Jahre später (545) 
den Versuch erneut unternommen. Die Proklamation erfolgte diesmal durch die 
Novelle 131, eben jene Novelle, durch welche die Kanones den Kaisergesetzen 
gleichgestellt wurden.

Aufschlußreich ist auch folgendes Beispiel. Nach den kanonischen Vor­
schriften der ersten Jahrhunderte, nämüch dem 37. Apostelkanon und den Ka­
nones 5 des I. Nicaenum und 19 des Chalcedonense, sollten die Provinzialsyn­
oden zweimal im Jahr abgehalten werden. Unter Kaiser Justinian wurde zu­
nächst durch die Novelle 123 Kap. 10 (vom Jahre 546) die Mögüchkeit einge­
räumt, daß diese Synoden ein- oder zweimal im Jahr einberufen werden. Nach 
ungefähr zwei Jahrzehnten wurde jedoch diese Verpflichtung -unter Abände­
rung der oben erwähnten Kanones- auf eine einzige Versammlung pro Jahr re­
duziert (Nov. 137 Kap.4, vom Jahr 565). Überdies geht der Umstand, daß das 
Constantinopolitanum II vom Jahre 553 keine Kanones erüeß, auf die Tatsache 
zurück, daß alle Verwaltungsfragen der Kirche mittlerweile durch Kaisergesetze 
geregelt worden waren10.

Die Taktik Justinians diente auch seinen Nachfolgern als Vorbild. Das Bei­
spiel des Kaisers Herakleios (610-641) ist in dieser Beziehung sehr charakteri­
stisch: alle seine vier überüeferten und an den Patriarchen Sergios adressierten 

38 Novellen sind der kirchüchen Organisation gewidmet”.



Da das sechste ökumenische Konzil, das in Konstantinopel unter Konstan­
tin IV. im Jahre 680/681 zusammentrat, ebenfalls keine Kanones erließ, wurde 
eine Synode einige Jahre später (691/692) im Kuppelsaal des Kaiserpalastes in 
Konstantinopcl (im Trullos, daher auch "Trullanische Synode") cinberufen, wel­
che der Ergänzung beider letzten Synoden, nämlich der fünften und der sech­
sten (deswegen auch "Ouinisextum"), diente. Das gesetzgeberische Werk dieses 
Konzils ist eindrucksvoll, denn es erließ 102 Kanones, die einen wichtigen Be­
standteil des byzantinischen Kirchenrechts darstellend. Unter ihnen ist Kanon 2 
besonders zu erwähnen. Durch ihn wurden alle Kanones der Lokalsynoden und 
der Kirchenväter, sowie die sog. apostolischen Kanones bestätigt und erreichten 
auf diese Weise den Rang der Kanones ökumenischer Synoden.

Unter den legislatorischen Produkten der isaurischcn Zeit nimmt die Eclo- 
ga die erste Stelle ein. In ihrem Prooimion wird zwar die Existenz vorgängiger 
Novellen der isaurischen Kaiser angedeutet, die Tatsache jedoch, daß solche 
Gesetze separat nicht überliefert sind, spricht dafür, daß es sich dabei eher um 
durch die Ecloga selbst einzuführende Neuregelungen handelt'3. Wie dem auch 
sei, enthält die Ecloga Vorschriften, die sich auf die Kirche bzw. auf den Klerus 
beziehen, in sehr beschränktem Ausmaß. Die wenigen einschlägigen Bestim­
mungen betreffen fast ausschließlich das Kirchenvermögensrecht'4. Aus dem Ti­
tel 17, dem "Strafbuch der Kriminaldelikte", ergibt sich, daß die isaurische Ge­
setzgebung durch die christliche Lehre beeinflußt wurde'5. Gleichzeitig aber 
läßt sich die Tendenz feststellen, eine mehr oder weniger scharfe Trennung zwi­
schen dem Tätigkeitsbereich der staatlichen Organe und demjenigen der Orga­
ne der Kirche zu sanktionieren'8.

Im letzten Regierungsjahr des ersten makedonischen Kaisers Basileios’ I., 
vermutlich kurz vor seinem Tod im August 886, wurde ein Gesetzbuch verfaßt, 
das für die Gestaltung der Beziehungen zwischen Staat und Kirche von großem 
Interesse war. Es handelt sich um die sog. "Epanagoge", die aber nach den neue­
sten Forschungsergebnissen "Eisagoge" heißen sollte'7.

Durch dieses Rechtsbuch, an dessen Redaktion der berühmte Patriarch 
Photios beteiligt war'8, ist eine erhebliche Neuerung hinsichtlich der oben er­
wähnten Beziehungen cingeführt worden. Nach der seit Konstantin dem Großen 
herrschenden Ansicht, waren Staat und Kirche keine getrennten oder auch nur 
trennbaren Institutionen, sondern Erscheinungsweisen ein und derselben Chri­
stenheit, Erscheinungsweisen, die nicht ohne einander denkbar sind'9. Demzu­
folge konnte zwar die Rede von zwei Rechtsordnungen sein, jedoch nur von ei­
ner Gewalt20. Durch die Eisagoge dagegen ist der Versuch unternommen wor­
den, die Unterscheidung von zwei Gewalten und deren funktionelle Trennung 
einzuführen ("Zwcigewaltentheorie").

In den ersten, dem öffentlichen Recht gewidmeten Titeln des Rechtsbu­
ches legte der Redaktor die Richtlinien der (einheitlichen) staatlich-kirchlichen 
Organisation mit zwei Oberhäuptern an der Spitze dar, wobei er in den einschlä­
gigen Titeln 2 und 3 (Titel 2: "Über den Kaiser"; Titel 3: "Über den Patriar­
chen")2' den Wirkungs- und Aufgabenkreis der beiden Machthaber bei absolu­
ter Gleichstellung genau vorschrieb. Im Kap.8 des Titels 3 werden die Grenzen 
beider Gewalten konkret bestimmt: "Da der Staat entsprechend dem Menschen 
aus Gliedern und Teilen besteht, sind seine größten und wichtigsten Glieder der 
Kaiser und der Patriarch. Daher bedeutet auch die völlige Einmütigkeit und 39



Übereinstimmung zwischen Kaisertum und Patriarchat (d.h. zwischen dem Kai­
ser und dem Patriarchen) den seelischen und leiblichen Frieden und das Glück 
der Untertanen"22.

Aufgabe des Kaisers war also die Sorge um das körperliche Wohl des Vol­
kes, Aufgabe des Patriarchen die Sorge um das seelische und geistige. Ähnliche 
Gedanken werden auch im Prooimion der justinianischen Novelle 6 zum Aus­
druck gebracht23. Dort aber bezieht sich der Vergleich auf "Priestertum" und 
"Kaisertum" und nicht konkret, wie hier, auf Kaiser und Patriarch. Darüber hin­
aus tritt die funktionelle Trennung bei Justinian nicht so deutlich in den Vorder­
grund wie in der Eisagoge durch die Unterscheidung von Körper und Seele.

Um die gemäß der oben zitierten Vorschrift erforderliche "Einmütigkeit 
und Übereinstimmung" sicherzustellen, hielt ihr Initiator - wohl kein anderer als 
Photios - es für angebracht, auch gewisse Richtlinien in bezug auf die Einfüh­
rung neuer Rcchtssätze im kirchlichen Raum festzulegen. Demgemäß hat er 
durch Kap.4 des Titels 2 dem Kaiser die Aufgabe auferlegt, die Heilige Schrift 
und die Beschlüsse der sieben heiligen (ökumenischen) Synoden, sowie die ge­
billigten römischen Gesetze zu schützen und zu bewahren24.

Über die Auslegung der einschlägigen Bestimmungen der Eisagoge 
herrscht unter den Rechtshistorikern keine Einigkeit. Nach einer vor wenigen 
Jahren geäußerten Meinung läßt die Formulierung der diesbezüglichen 
Eisagoge-Vorschriften und insbesondere die Gegenüberstellung von Seele und 
Körper (angesichts der unbestreitbaren Überlegenheit der ersteren), welche 
dem Paar Kaiser-Patriarch - allerdings durch Chiasmus vertuscht - entspricht, 
auf die Tendenz schließen, die Überlegenheit der Patriarchenwürde dem Kai­
sertum gegenüber hervorzuheben. Die Gleichstellung der beiden Oberhäupter 
sei also nur scheinbar gewesen, da Photios in Wirklichkeit auf die Unterordnung 
des Kaisers unter den Patriarchen abgezielt habe25.

Diese Auffassung vermag mich nicht zu überzeugen. Die historischen Da­
ten der in Frage kommenden Zeit erlauben nicht, Photios, der die schmerzli­
chen Folgen der Kirchenpolitik Basileios’ I. in seinen ersten Regierungsjahren 
noch frisch in Erinnerung gehabt haben dürfte, solche Absichten zu unterstellen. 
Meiner Ansicht nach bezweckte der Patriarch durch die Gegenüberstellung von 
Seele und Körper nicht die Sanktionierung irgendwelcher Prioritäten, sondern 
lediglich die Abgrenzung der Zuständigkeitsbereiche der beiden Gewaltträger. 
Ferner hatte er, wie sich aus der gründlichen Untersuchung der Eisagoge-Titel 2 
und 3 ergibt, noch auf andere Ziele das Auge gerichtet, die meistens auf seine 
persönlichen Interessen zurückgingen.

Im einzelnen: Im Kap.4 des Titels 2 (vgl. oben) wird die Zahl der ökumeni­
schen Synoden auf sieben festgesetzt. Durch die Verrechtlichung dieser Zahl 
sollte das Constantinopolitanum IV - nach abendländischer Auffassung VIII. 
ökumenisches Konzil26-, das im Jahre 869/870 Photios verurteilt hatte, ausge­
klammert werden. Ferner wurde in den Kapp.9 und 10 des Titels 3 angeordnet, 
daß unter den anderen Patriarchenstühlen entstehende Streitfragen dem ent­
scheidenden Urteil des Patriarchen von Konstantinopel vorgelegt werden sollten 
und daß er in den Verwaltungsbezirken der anderen Patriarchate Stauropeg- 
rechte verleihen durfte27. Durch diese Bestimmungen sollte einerseits die Kon­
zeption der "Pentarchie" (die übrigens während der verworfenen Synode von 

40 869/870 mehrfach hervorgehoben worden war28) praktisch aufgehoben werden



und andererseits der Primatsanspruch von Konstantinopel gesetzlich bestätigt 
werden. Schließlich wurde bei der Aufzählung der Aufgaben des Patriarchen 
und in Anknüpfung an seine Pflicht, die Häretiker auf den rechten Weg der 
Orthodoxie und der Einheit der Kirche zu bringen, die Häretiker-Definition so 
extensiv formuliert, daß sie auch die den Photios persönlich ablehnenden An­
hänger des Ignatios umfaßte29.

Aus diesen Gründen glaube ich nicht, daß Photios’ Streben über die Ein­
führung eines Systems der absoluten Gleichstellung von Staat und Kirche inner­
halb der staatlichen Organisation hinausging. Es gibt jedenfalls keine Anhalts­
punkte für die Annahme, daß er den Kaiser im Rahmen des von ihm angestreb­
ten Systems als Legislator in kirchlichen Angelegenheiten schlechthin ablehnte. 
Was er mit Sicherheit erreichen wollte war, die Interpretation der heiligen Ka- 
nones und die Beilegung von entsprechenden Streitigkeiten sich selbst und sei­
nen Nachfolgern, d.h. dem jeweiligen Patriarchen von Konstantinopel, vorzube­
halten. Dies wird in den Kap. 5 und 6 des Titels 3 deutlich zum Ausdruck ge­
bracht: "Die Kanones der Alten, die Bestimmungen der heiligen Väter und die 
Beschlüsse der heiligen Synoden auszulegen, steht nur dem Patriarchen zu.- 
Über das, was die alten Väter auf Synoden oder in Diözesen einzeln oder allge­
mein verhandelt und geregelt haben, hat der Patriarch das entscheidende Urteil 
zu fällen"30.

Die entsprechende Zuständigkeit auf dem Gebiet des weltlichen Rechts 
wird im Kap. 6 des Titels 2 vorgeschrieben: "Die Gesetze der Alten soll der Kai­
ser interpretieren und Streitfragen, über die kein Gesetz vorliegt, auf der 
Grundlage der Analogie entscheiden"31. In den folgenden Kapiteln 7-9 dessel­
ben Titels werden einige Prinzipien niedergelegt, die der Kaiser bei der Aus­
übung dieser Befugnis zu befolgen hat, wie z.B., daß er bei der Auslegung der 
Gesetze auch die Gewohnheiten der Stadt berücksichtigen muß und daß eine 
contra-legem-Interpretation keinen Präzedenzfall darstellen soll (2.7)32.

Durch diese allgemeinen Regeln, die in Wirklichkeit eine Einschränkung 
der Kaisergewalt bedeuten, wird derselben Tendenz Ausdruck verliehen, die 
sich auch im oben zitierten Kap. 2.4 manifestiert. Auch dort wird dem Kaiser die 
Aufgabe auferlegt, "die gebilligten römischen Gesetze" zu respektieren, was 
zweifelsohne auf die rechtliche Bindung des Kaisers abzielte. Dieser wird näm­
lich dadurch für verpflichtet erklärt, der bewährten römischen Überlieferung - 
sicherlich in ihrer inhaltlichen Gestaltung nach der unter Basileios I. vorgenom­
menen "Reinigung" der alten Gesetze33 - zu folgen34. Diese Bindung betraf an 
sich die Rechtssätze weltlicher Herkunft, die Nomoi. Nichtsdestoweniger wer­
den aber auch die Normen der Heiligen Schrift und die Beschlüsse der sieben 
ökumenischen Konzilien in derselben Bestimmung (Kap. 2.4) angesprochen. 
Aus der Tatsache, daß im Eisagoge-Text von den öoypcmoftevTa ünö twv inxa 
«yiwv ouvööwv die Rede ist, darf man nicht die Schlußfolgerung ziehen, hier 
seien nur die bekenntnisbezogenen Synodalbeschlüsse gemeint, da der Terminus 
öoypa in der byzantinischen Rechtssprache die Norm im allgemeinen bedeute­

te33.

Diese Ausführungen lassen den Schluß zu, daß Photios - wie bereits oben 
bemerkt - nicht auf den völligen Ausschluß der normselzendcn Tätigkeit des 
Kaisers in kirchlichen Fragen abzielte. Vielmehr wollte er dem weltlichen Ober­
haupt die Respektierung der bestehenden kanonischen Ordnung "aufzwingen". 41



Dieser Weg schien ihm offensichtlich der beste zu sein, um den Einklang der in 
Zukunft zu erlassenden Kaisergesetze mit den kirchlichen Kanones effektiv si­
cherzustellen.

Da sich ähnliche Einschränkungen der Kaisergewalt auch in bezug auf das 
weltliche Rechtssystem im Text des Eisagoge-Titels 2 (Kapp. 7-10) feststellen 
lassen, ist die Annahme naheliegend, daß der Autor dieses Rechtsbuches den 
institutionellen Rahmen der Legislative im allgemeinen (d.h. nicht nur in Hin­
sicht auf die Beziehungen von Staat und Kirche) festlegen wollte. Es ist dabei 
bezeichnend, daß die Merkmale der Kaisergewalt durch ganz generelle Aus­
drücke angegeben werden, während ihre Einschränkungen in sehr genauer 
Form, insbesondere hinsichtlich der Normsetzung vorgeschrieben werden. Es ist 
bereits darauf hingewiesen worden30, daß der Eisagoge-Verfasser in der Nomos- 
Dcfmition (Kap.1.1) keinen Bezug auf den Kaiser als Rechtsschöpfer nahm, ob­
wohl diese Funktion einen wesentlichen Bestandteil der Kaiserideologie dar- 
slellte37. Dieser Bemerkung wurde entgegcngehalten, daß die in Rede stehende 
Definition die Kontamination zweier Digestenffagmente, eines von Papinianus 
und eines von Marcianus, wiedergibt, die auf eine Demosthenesrede zurückge­
hen38. Trotz der unbestreitbaren Richtigkeit dieser Einrede, sollte man vielleicht 
die Möglichkeit, die Herkunft dieses Passus habe Photios lediglich als Alibi ge­
dient, nicht für ausgeschlossen halten.

Gegen die oben angeführten Überlegungen kann eingewandt werden, daß 
der offizielle Charakter der Eisagoge bezweifelt wird. Denn nach der immer 
noch (jedoch nicht ohne Widerspruch39) herrschenden Meinung wurde die Eisa­
goge nie promulgiert40. Für eine offizielle Geltung dieses Rechtsbuches spre­
chen nun aber mehrere Erwägungen hinsichtlich seines Inhalts und seiner Über- 
liefcrungsgeschichte und nicht zuletzt auch die in dessen Vorrede enthaltene In- 
kraftsetzungsanordnung41. Selbst die Anhänger der herrschenden Meinung, die 
Eisagoge sei im Entwurfsstadium verblieben, gestehen zu, daß sie in der Praxis 
verwendet wurde42. Wie dem auch sei, die Tatsache, daß die Neigung zur Ein­
schränkung der Kaisergewalt in einem legislatorischen Text -wenn auch nur 
eventuell offiziösen Charakters - Eingang fand, liefert ein Indiz dafür, daß die 
sozialpolitischen Voraussetzungen, um der Kaisermacht "verfassungsmäßige" 
Schranken zu ziehen, - zumindest nach Ansicht des Initiators - vorhanden wa­
ren.

Ungefähr zwei Jahrzehnte nach der Eisagoge, im Jahre 907, ließ Leon VI., 
der Sohn und Nachfolger Basileios’ I., ein neues Rechtsbuch, den Procheiros 
Nomos, abfassen. Durch ihn wurde die Eisagoge "revidiert" und (nach Ansicht 
derjenigen, die zu Recht ihrem offiziellen Charakter beipflichten) außer Kraft 
gesetzt. Diesbezüglich sei noch bemerkt, daß die neueste Forschung die allge­
mein vertretene Auffassung hinsichtlich der zeitlichen Reihenfolge der beiden 
Rechtsbücher richtigstellte, indem sie für die Priorität der Eisagoge gegenüber 
dem Procheiros Nomos eine Reihe von Nachweisen erbrachte43. Bei der neuen 
Bearbeitung wurden die öffentlich-rechtlichen Titel im revidierten Text (Prochi­
ron) ausgelassen.

Es ist naheliegend, daß neben anderen Gründen, die Leon VI. zu dieser 
Reform veranlaßt haben mögen, der Gedanke, das unter der Federführung sei­
nes ungeliebten Lehrers Photios entstandene Rechtsbuch zu verdrängen, eine 

42 entscheidende Rolle gespielt haben mag, zumal die in diesem dargelegte Kon-



zeption des Verhältnisses zwischen Staat und Kirche und die dadurch der Kir­
chenführung gewährte "Unabhängigkeit” der allgemein bekannten absolutisti­
schen Einstellung des Kaisers widersprachen44. Die "sündhaften" Titel werden 
allerdings in zahlreichen Handschriften separat überliefert45. Allein der Um­
stand, daß sie sich zu einer Werkindividualität entwickelt haben, vermag jedoch 
nicht die Annahme zu rechtfertigen, das durch die Eisagoge eingeführte Schema 
bezüglich des Kaiser-Patriarch-Verhältnisses sei in der spätbyzantinischen 
Rechtspraxis berücksichtigt worden.

Kaiser Leon der Weise begegnete der Frage nach den Beziehungen zwi­
schen Nomoi und Kanones auch in seiner Novellengesetzgebung. Ein beträchtli­
cher Teil (mehr als ein Drittel) der in der "Sammlung der 113 Novellen" enthal­
tenen Gesetze sind kirchlichen Angelegenheiten gewidmet. Es handelt sich um 
die Novellen 2-17, 24, 33, 54, 55, 58, 65, 68, 73-76, 79, 86-91, 96, 97 und 109. In 
den meisten Fällen versucht der Kaiser die Bestimmungen des weltlichen Rechts 
(vornehmlich die unter Justinian ergangenen Gesetze) den heiligen Kanones 
bzw. den Vorschriften des kanonischen Rechts im allgemeinen anzupassen46. Bei 
der Modifizierung der Kanones selbst ging Leon aber sehr vorsichtig vor. Im 
Prooimion der Novelle 2 äußerte er zwar seine Mißbilligung einem früheren Ge­
setzgeber gegenüber, der es wagte, den heiligen Kanones widersprechende Ge­
setze zu erlassen47. Diese Stellungnahme, deren ungewöhnlich scharfer Ton 
wohl durch persönliche Gründe motiviert war, hat ihn jedoch nicht daran gehin­
dert, den Kanon 59 des Trullanum durch die Novelle 15 abzuändern48.

In einem anderen Fall stellte der Kaiser die Dissonanz zweier Kanones 
fest. Kanon 18 des Basileios schreibt nämlich für die Mönchstonsur die Vollen­
dung des 16. bzw. 17. Lebensjahres vor; Kanon 40 des Trullanum dagegen er­
laubt den Klostereintritt schon den zehnjährigen Kindern. Nachdem Leon - dem 
Prooimion der Novelle 6 zufolge - die diesbezüglichen sachlichen und juristi­
schen Probleme "zusammen mit dem heiligsten Patriarchen und den gottgelieb- 
testen Metropoliten", d.h. mit der Patriarchalsynode, untersucht hatte49, verzich­
tete er auf die gesetzliche Sanktionierung einer der beiden kanonischen Vor­
schriften und beschränkte sich auf die Regelung der erbrechtlichen Seite des 
Falles: Wer bei der Tonsur das 16. bzw. das 17. Lebensjahr vollendet hat, darf 
über sein Vermögen testamentarisch verfügen. Wer dagegen beim Klostereintritt 
jünger ist, muß mit seiner Testamentserrichtung warten, bis er das gesetzliche 
Alter erreicht hat. Sollte er aber vor diesem Zeitpunkt sterben, so sollen zwei 
Drittel seines Vermögens an das Kloster und ein Drittel an seine Verwandten 
fallen. Wenn keine Verwandten vorhanden sind, wird er nur vom Kloster beerbt.

Sehr charakteristisch war die Haltung des Kaisers in einem dritten Fall, in 
dem es um rein liturgisch-dogmatische Probleme ging, nämlich um die Taufzeit 
der neugeborenen Kinder und um die Zulassung der Wöchnerinnen zur Kom­
munion. Da die heiligen Kanones keine einschlägigen Vorschriften enthielten, 
geschweige denn die Nomoi, wandte sich der Patriarch an den Kaiser und bat 
um die Schließung der Lücke durch ein Gesetz. Zunächst meinte Leon, daß die 
erforderliche Regelung durch Synodalbeschluß erfolgen sollte; schließlich aber 
ließ er sich durch die Argumente des Patriarchen - der Kaiser könne allein ent­
scheiden und Normen geben, wohingegen die Synode als Kollegialorgan zusam­
mentreten müsse - überreden und gab dem Ersuchen nach50, indem er die No­
velle 17 promulgierte5'. Daraus läßt sich die grundsätzliche Einstellung des Kai­ 43



sers ersehen: Der Patriarch bzw. die Synode haben im Prinzip das Recht, solche 
Fragen durch eigene Beschlüsse zu regeln; dies stellt jedoch keine Einschrän­
kung der kaiserlichen Gesetzgebungsgcwalt dar.

Es ist bereits erwähnt worden, daß Leon durch seine das Kirchenrecht be­
treffenden Novellen die Beseitigung von Widersprüchen zwischen der älteren 
Kaisergesetzgebung und den kirchlichen Kanones bezweckte. Diese Anpassung 
verfolgte er entweder durch die Modifizierung der alten, den Kanones wider­
sprechenden Gesetze oder durch die Einführung völlig neuer Regelungen. Ver­
gleicht man aber die Kanones, die Leon zur Begründung seiner Novellen heran­
zog, so stellt man fest, daß sie ein gemeinsames Merkmal aufweisen: Es waren 
entweder Kanones des Trullanum, des II. Nicaenum und der Prima-Secunda 
oder Kanones, welche durch Kanon 2 des Trullanum bestätigt wurden, nämlich 
der Lokalsynoden, der Kirchenväter und der "Apostel". Es handelte sich also um 
Kanones, die außerhalb der von Justinian durch die Novelle 131 Kap.l einge­
führte Gleichstellung von Nomoi und Kanones lagen, weil diese Novelle nur 
denjenigen Kanones Gesetzeskraft verliehen hat, die von den vier ersten, im No- 
vellentcxt ausdrücklich genannten ökumenischen Synoden erlassen wurden.

Die Promulgation der einzelnen Novellen mag auf die Initiative des Kaisers 
zurückzuführen sein. Es ist aber wahrscheinlicher, daß sie -zumindest in den 
meisten Fällen52- von der Kirchenführung veranlaßt wurde. Das oben erwähnte 
gemeinsame Merkmal der kirchenrechtlichen Novellen Leons legt hinsichtlich 
der Beweggründe für ihre Promulgation die Vermutung nahe, daß die Kanones 
aller nach Chalkedon cinberufenen ökumenischen bzw. allgemeinen Synoden so­
wie die vom Trullanum bestätigten Apostel- bzw. Kirchenväterkanones und Ka­
nones der Lokalsynoden nicht vermochten, ein (wenn auch vor ihrer Entste­
hungszeit erlassenes) Kaisergesetz zu modifizieren oder gar aufzuheben, weil sie 
über die formelle Kraft eines Nomos nicht verfügten. Der einzige Weg, um den 
Kanones derogative Wirkung den Gesetzen gegenüber zu verleihen, war die 
Wiederholung ihres Inhalts durch einen legislativen Akt des Kaisers.

Hinsichtlich der Haltung Leons zu dieser Frage macht der im Prooimion 
der Novelle 17 geschilderte Vorgang (vgl. oben) sehr wahrscheinlich, daß er das 
justinianische Prinzip, die normsetzende Tätigkeit der Synoden könne durch die 
rechtsschöpfende Aktivität des Kaisers ersetzt werden, einerseits nicht völlig 
teilte, andererseits aber auch nicht entschieden ablehnte. Vielmehr dürfte er der 
Ansicht gewesen sein, daß bei kaiserlichen Eingriffen in innerkirchliche Angele­
genheiten die Staatsraison zu berücksichtigen sei53, wobei er darunter auch die 
Pflicht zur weiteren Christianisierung des ihm anvertrauten Staates verstand54.

Trifft unsere Vermutung zu, so sind wir zu der Annahme berechtigt, daß 
Leon durch seine kirchlichen Angelegenheiten gewidmeten Novellen eine fak­
tische Erweiterung der justinianischen Regelung über die Gleichstellung von 
Gesetz und Kanon auf die Kanones der Synoden des 7.-9. Jahrhunderts (ein­
schließlich der durch Kanon 2 des Trullanum bestätigten Kanones) anstrebte.

Um dieser Maßnahme allgemeine und zugleich dauerhafte Geltung zu ver­
schaffen, nahmen die Redaktoren der 60 Bücher Leons -später "Basiliken" 
genannt- die einschlägige Bestimmung der justinianischen Novelle 131 in die Ko­
difikation (B. 5.3.2) auf, wobei sie den Text durch eine Interpolation, nämlich 
durch Hinzufügung der fünften, der sechsten und der siebten (ökumenischen) 

44 Synode, ergänzten55.



Im 12. Jahrhundert beschäftigte sich Theodoros Baisamon, der Chartophy- 
lax des Patriarchats von Konstantinopel und spätere Patriarch von Antiocheia56, 
eingehend mit dem Verhältnis zwischen den Nomoi und den Kanones und ins­
besondere mit der Frage, welcher Rechtssatz im Konfliktsfall den Vorzug hat. 
Die diesbezüglichen Aussagen des bekannten Kanonisten sind in seinem Kom­
mentar zum Nomokanon in 14 Titeln und zu den Kanones der ökumenischen 
und der Lokalsynoden sowie der Kirchenväter und der "Apostel" erhalten. Lei­
der lassen die einzelnen Stellungnahmen keine Gesamtdarstellung zu, weil sie in 
bezug auf den Kern des Problems undeutlich, manchmal sogar widersprüchlich 
sind.57

Diese Schwankungen gehen auf mehrere Faktoren zurück; in erster Linie 
auf die Tatsache, daß das gesamte interpretatorische Werk Baisamons opportu­
nistische Züge aufweist. Es ist bereits darauf hingewiesen worden,58 daß die An­
nahme, die Kanonisten des Patriarchats hätten die Interessen des jeweiligen Pa­
triarchen nachdrücklich vertreten, nicht gerechtfertigt sei. Da die weitere Kar­
riere dieser Würdenträger nicht selten von der kaiserlichen Gunst abhängig 
war, haben sie in gleichem Maße auch die Interessen des Kaisers berücksichtigt. 
Demgemäß sind die Widersprüche in Baisamons Kommentar bis zu einem ge­
wissen Grad den durch dessen persönliche Standesinteressen motivierten Erwä­
gungen zuzuschreiben.

Ein weiterer Faktor besteht darin, daß die in Byzanz herrschende generelle 
Rechtsunsicherheit im Raum zwischen kanonischem und weltlichem Recht dem 
Kanonisten einen großen Spielraum bei der Interpretation der einschlägigen Be­
stimmungen bot.58 Darüber hinaus muß auch der Umstand, daß keine kritische 
Edition des Kommentars von Baisamon vorlicgt, in Erwägung gezogen werden. 
Die Anfertigung dieses Kommentars wurde im Auftrag des Kaisers Manuel I. 
und des Patriarchen von Konstantinopel Michael III. durchgeführt. Baisamon 
erfüllte zwar seine Aufgabe in kurzer Zeit (vermutlich innerhalb von zwei Jah­
ren), aber bis zu Ende seines Lebens hörte er nicht auf, an seinem Kommentar­
werk zu arbeiten, um es zu verbessern und ständig mit neuem Quellenmaterial 
zu ergänzen60. So lange wir also keine die gesamte (übrigens sehr reiche) hand­
schriftliche Überlieferung bewertende Ausgabe besitzen, die einen Einblick in 
die sukzessiven Bearbeitungsphasen des Werkes erlaubt, sind wir nicht imstande 
zu erkennen, ob die differierenden Aussagen Baisamons nicht auf eine durch er­
neute Überprüfung des Sachverhalts bedingte Meinungsänderung des Autors 
deuten61.

Diese Vermutung läßt sich womöglich durch die Ratlosigkeit verifizieren, 
die Baisamon nicht einmal zu verbergen versucht. Er schreibt nämlich in seinen 
Scholien zum Kanon 16 der Prima-Secunda: "Es ist also beschlossen worden, 
daß die Kanones eher den Vorzug haben sollen; aber ich bin immerhin im Zwei­
fel. Sofern es sich um eine kirchliche Frage handelt, pflichte ich denjenigen bei, 
die behaupten, die Kanones hätten den Vorzug; in Betracht dessen aber, daß die 
Basiliken nach der Anfertigung des Nomokanon und dem Erlaß des vorliegen­
den Kanons bereinigt wurden, schließe ich mich der anderen Meinung an"62. In 
seinem Kommentar zum Kap. 8.2 des Nomokanon in 14 Titeln schreibt er dage­
gen in bezug auf denselben Kanon: "Du aber achte vielmehr auf Kanon 16 der 
in der Kirche der heiligen Apostel zusammengetretene Prima-Secunda-Synode, 
welche die erlaubte Abwesenheitszeit auf sechs Monate eingeschränkt hat"63. 45



Aus dem Vergleich der beiden Stellen ergibt sich deutlich die Vielgestaltigkeit 
und zugleich die Unbeständigkeit der Kriterien, die bei der Beseitigung von 
Konflikten zwischen den Nomoi und den Kanoncs angewandt werden konnten®1'.

Noch zu Lebzeiten des Theodoros Baisamon nahm ein anderer, vermutlich 
jüngerer Kanonist eine neue Bearbeitung von dessen Kommentar zum Nomoka- 
non in Angriff, wobei er oft darin, sich von Baisamon distanzierend, eine durch­
aus eigenständige Meinung vertritt. Dieser Text in dem der genuine Balsamon- 
kommentar durch allerlei Zusätze auf über das Fünffache amplifiziert wird, ist 
in dem bekannten Codex Sinaiticus 1117 ff. 2r-210v®5 enthalten, und war bis vor 
kurzem unbeachtet geblieben, da er in der Handschrift unter dem Namen Bal- 
samons tradiert wird88.

Im Anschluß an ein einschlägiges Scholion des Baisamon zum Kap. 1.2 des 
Nomokanon87 bemerkt dieser anonyme Kanonist: "Baisamon schrieb in seinem 
Kommentar zu diesem Nomokanon sowie in seinen Randscholien, daß den Ka- 
nones der Vorrang gegeben werden sollte, wenn sie den Gesetzen widerspre­
chen. Da es aber angeordnet wurde, daß die heiligen Kanones die Kraft von Ge­
setzen haben sollen, glaube ich hingegen, daß die jüngeren Rechtssätze, sowohl 
Gesetze als auch Kanones, mit den älteren verglichen werden sollten und umge­
kehrt; ist dann ihr Widerspruch offensichtlich und sind sie nicht miteinander 
vereinbar, so erhält der neuere Rechtssatz den Vorrang"68.

Dieser Ansicht ist besondere Beachtung zu schenken, erstens weil sie ein 
Zeugnis darstellt, daß sich die Kanonisten des 12. Jahrhunderts (des "großen 
Jahrhunderts der kirchlichen Jurisprudenz in Konstantinopel"69) im klaren wa­
ren über die Konsequenzen der Gleichstellung von Nomoi und Kanones; zwei­
tens weil sie den Beweis liefert, daß diese Konsequenzen in beiden Richtungen 
spürbar waren: Nicht nur ein Gesetz könnte einen früher erlassenen Kanon ver­
drängen, sondern auch ein jüngerer Kanon könnte eine ältere Kaiserkonstitution 
als "lex posterior" aufheben bzw. modifizieren. Dies sollte ein sicheres Kriterium 
zur Harmonisierung der beiden Normgruppen sein. Hier aber soll darauf hinge­
wiesen werden, daß diese Lösung de facto zu einer Begünstigung des weltlichen 
Rechts führen würde. In der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts herrschte bereits die 
Ansicht, die Basiliken hätten offiziellen Charakter und ausschließliche Geltung. 
Demgemäß seien die justinianischen Gesetze durch ihre Aufnahme in diese Ko­
difikation bestätigt worden und zu "neuer" Gesetzeskraft gelangt70. Infolgedessen 
sollten sie gegenüber den Kanones aller in Basiliken 5.3.2 erwähnten Synoden 
als "leges posteriores" angesehen werden.

46



Anmerkungen

1 Vgl. Sp. Troianos, Kirche und Staat. Die Berührungspunkte der bei­
den Rechtsordnungen, in: OstkSt 37 (1988), S. 291-296 (hier 291 f.).

2 Vgl. dazu P.-P. Joannou, La lögislation imperiale etla christianisation 
de l'empire romain (311 -476). OrChrA 192, Rom 1972.

3 Vgl. W. E. Voss, Recht und Rhetorik in den Kaisergesetzen der Spät­
antike. Forschungen zur byzant. Rechtsgeschichte 9, Frankfurt a. M. 1982, S.
94 f. (m. Lit.).

4 C. 1.2.12.1.
5 C. 1.3.44(45). 1. Vgl. auch Nov. 6.1.8 (a. 535).
6 Nov. 131 Kap. 1: «0Eoiu(op.£v xoivuv, xdijiv vögwv enexeiv xoüg äyious ExxXr|- 

oiaoxixoüg xavövag xoüq uxö xüv äyiiov XEOOÖpwv ouvööcov exxeösvxai; f) ßsßaiGJÜevta?, 
xouxeoxi xgi; ev Nixaia xüv xir| ’ xai xrj<; ev Kwvoxavxivou7i6Aei xüv äyicov pv ’ xaxepwv xai 
Xi); ev 'EcpECxp xpüxiK, ev rj Nsoxöpiog xa0EX7UÜg, xai xfjc; ev KaAxr|öövi. xaö gv Euxu^gg 
pExä Neoxopiou dvEÜcpaxioög. Tüv yäp npoEipgpsvuv äyiwv ö' ouvööwv xai xd ööypaxa 
xaüäxEp xdg öciaq ypa(pä<; ÖEXÖgcüa xai xoüc; xavovaq üc; vopoui; cpuAäxxogev».

7 Vgl. H. Hunger, Prooimion. Elemente der Kaiseridee in den Arengen 
der Urkunden. Wiener byzantinistische Studien 1, Wien 1964, S. 103 ff.

8 D. 1.4.4 (vgl. auch 1.3.26 und 28).
9 Vgl. Sp. Troianos, «0Eoni£ogev xoivuv xd£iv vöpwv ettexeiv xoüc; ayioui; exxÄty 

oiaoxixoüc; xavövag ...», in: Bu£avxivd 13.2 (1985) (= Aüpgpa oxöv I. Kapayiavvo- 
ttouAo) 1191-1200 (hier 1198).

10 Hinsichtlich der gesetzgeberischen Tätigkeit Justinians meint H.-G.
Beck, Nomos, Kanon und Staatsraison in Byzanz, österr. Akademie der Wis­
senschaften, Phil.-hist. Kl., Sitzungsberichte, 384, Wien 1981, S. 12Anm. 17a, 
daß „es ungerecht wäre, in Justinian nur den .Alles-Besser-Wisser' des kano­
nischen Rechts zu sehen, der es einfach nicht lassen konnte, überall neue 
Regeln aufzustellen“. Die umfassenden Bestimmungen, die er in bezug auf 
manche Institutionen (so z. B. beim Mönchtum) erließ, gingen nämlich 
darauf zurück, daß sich die einschlägigen, durch kirchliche Kanones erfolg­
ten Regelungen in der Praxis als unzureichend erwiesen hatten.

11 Vgl. jetzt die kritische Edition von J.Konidaris, Die Novellen des Kai­
sers Herakleios, in: Fontes Minores V. [Forschungen zur byzantr Kechts- 
geschichte 8, Frankfurt a. M. 1982, S. 33-106.

12 H.-G. Beck, Die frühbyzantinische Kirche, in: HKG, 11/2, Freiburg i. Br. 
1975/1985, S. 81 f.

13 L. Burgmann, Ecloga. Das Gesetzbuch Leons 111. und Konstantinos' V. 
Forschungen zur byzant. Rechtsgeschichte 10, Frankfurt a. M. 1983, S. 5 f.

14 Vgl. die Kapitel E. 12.3-6 und 16.3 bei Burgmann, a.a.O. S. 210 f., 222.
15 Sp. Troianos, Bemerkungen zum Strafrecht der Ecloga, in: Aipiüpcopa 

oxöv Nixo Eßopüvo, Bd. I, Rethymno 1986, S. 97-112 (hier 104, 105, 110).
16 Vgl. z. B. E. 17.6: «Oi i>nö tüv xoAEpicov xeipuöevxei; xai xf|v ägüggtov ljpüv 

xüv xpioxiavüv 7Uoxiv dnapvgoänevoi üxoaxpeipovxec; ev xfj noAixEia xfj txxAgoia 
napanEg- nioöcooav» (Burgmann, a.a.O. S. 228).

17 A. Schminck, Studien zu mittelbyzantinischen Rechtsbüchern. For­
schungen zur byzant. Rechtsgeschichte 13, Frankfurt a. M. 1986, S. 12 f.

18 J. Scharf, Photios und die Epanagoge, in: Byz. Zeitschr. 49 (1956), S. 
385-400 und ders., Quellenstudien zum Prooimion der Epanagoge, in: Byz. 
Zeitschr. 52 (1959), S. 68-81 (insbes. 81).

19 H.-G. Beck, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen 
Reich. HAW XII.2.1, München 1959 (2. unveränderte Aufl. München 1977), S.
36.

20 Troianos, a.a.O. (1), S. 291 f.
21 Den Text dieser Titel s. bei I. und P. Zepos, Jus graecoromanum, Bd. II, 

Athen 1931 (Ndr. Aalen 1962), S. 240-243.
22 «Ti); jioAixfiiac; ex pepüv xai popitov dvaAöyax; xü dvöpüxu ouviaxapEvgc;, xä 

peyioxa xai avayxaiöxaxa |iepr| ßaaiAeuq eoxi xai xaxpiäpxng. Aiö xai ij xaxä i[;uxf|v xai 47



oöpa töv ünr)xowv eipr|vr| xai euöaipovia ßaaiAsiag eoti xai apxiEpwouvqg ev nöoiv öpo- 
(ppoouvT) xai oupipaivia» (Zepos, a.a.O. (21), S. 242). Der deutsche Text wird nach 
H. Hunger, Byzantinische Geisteswelt von Konstantin dem Großen bis zum 
Fall Konstantinopels, Baden-Baden 1958, S. 99, zitiert.

23 «ME-yiota ev avüpönoig sori ööpa öeoD napa Tfjg övioöev Öeöopeva (piAavöpw- 
niai; iepijoüvT) te xai ßaaiAfila, f] pev toig öetoi«; i>nqp£TOi>|j.evr|, f| öe töv ävüpionivov s^ap- 
Xouoä te xai EinpEÄopevri, xai ex piög te xai Trp; aÜTfjg äpxnc sxarepa npoioöoa xai töv 
avöpömvov xaTaxoopoüoa ßiov. "Qote ouöev oÜTiog äv eit) nEpionoüöaoTOV ßaaiAEÖoiv ög 
r| töv iEpEiov oEpvoTTig, ei y£ xai ünsp auröv exeivwv ösi töv öeöv ixETEÜouoiv. Ei yap f| pfcv 
äpepnTog Eir| navTaxoÖEv xai r^g npög öeöv petexoi nappqaiag, r) öe öpöög te xai 7ipoot|- 
xövTtog xaTaxoopoiri tt)v rtapaöoÖEioav aÜTfj noAiTEiav, Eoxai oupipcovia Tig ayaöf|, näv ei 
ti xPßOTÖv tö avöpGJTUvaj xapiCopevr) yEvei».

24 « Ynöxeirai exöixeiv xai öiarr)peiv ö ßaoiAeüg npÖTov psv navTa tö ev ttj ösia 
ypaipfj ysypappEva, EJtEixa öe xai Ta napa töv cnxä ayiwv ouvöötov öoypanoÖEVTa, eti öe 
xai Toug EyxExpipEvoug piopaixoug vöpoug» (Zepos, a.a.O. (21), S. 241).

25 A. Schminck, „Rota tu volubilis". Kaisermacht und Patriarchenmacht 
in Mosaiken, in: Cupido legum (hrsg. von L. Burgmann, M. Th. Fögen, A. 
Schminck), Frankfurt a. M. 1985, S. 211-234 (hier 214).

26 Vgl. P.-P. Joannou, Discipline gönörale antique (IIe-IXe s.). Pontificia 
Commissione per la redazione del Codice di diritto canonico orientale. 
Fonti, fase. IX., Rom 1962, S. 289 ff.

27 3.9: « 0 KojvoTavTivouitöÜEwg öpövog ßacnMa EnixoopqÖEig Taig ouvoöixaig 
i(jf|<poig npÖTog av£ppf|ür|, alg oi öeioi xaTaxoAouöoövTEg vöpoi xai Tag unö TOÖg erepoug 
öpövoug yivopEvag ap<pioßr)Tf|0£ig unö rr|v exeivou npoor&TTOuoiv avaipEpsoöai öiayvco- 
oiv xai xpioiv». — 3.10: «(...) Tö öe KoivaravTivounoAECog npoEÖpip s£eoti xai ev xaig töv 
öAAuv öpövojv Evopiaig, ev olg oiix eot'i npoxaöiEpwoig vaoö, OTauponf|yia öiöovai, ou pqv 
aAAö xai Tag ev Toig äAAoig öpovoig yivopsvag apipiaßtytfioEig eniTqpsTv xai Öiopöoüaüai 
xai nEpag eniTiÜEvai Taig xploEoiv» (Zepos, a.a.O. (21), S. 242 f.). Vgl. dazu H.-G. 
Beck, Res Publica Romana. Vom Staatsdenken der Byzantiner. Bayerische 
Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Kl., Sitzungsberichte Jg. 1970, Heft 
2, München 1970, S. 30 Anm. 68, Ndr. in: H. Hunger (Hrsg.), Das byzantinische 
Herrscherbild. (Wege der Forschung, 341.) Darmstadt 1975, S. 379-414 (hier 
403 Anm. 68).

28 Vgl. D. Stiernon, Konstantinopel IV. Geschichte der ökumenischen 
Konzilien 5, Mainz 1975, S. 115, 137, 139, 146, 151, 169 f.

29 Eis. 3.2: «Exonög tö naTpiöpxr), npÖTov pfev, oög ex öeoü napöAaßEv EUOEßEia 
xai o£pvÖTT)Ti ßiou öiaipuAa^ai, EneiTft öe, xai navTag Toög aipETixoög xara tö öuvaxöv 
aiiTÖ 7ipög tt)v 6pöoöof;iav xai Tf)v evcooiv Tfjg exxAryriag EniaTpeipai (aipsuxoi öe Toig 
vöpoig xai Toig xavooi xaAoüvTai xai oi tt) xaöoAixfj pf| xoivtovoüvTEg sxxAr|oia), eti öe xai 
Toög dniaioug öiö ri^g Aapnpög xai nEpupavEOTÖTTig xai öaopaoiag aiiToü npa^Etog 
EXJiAr|TT<i)v pipqTÖg noiijoai Tfjg nioTEiog» (Zepos, (21), a.a.O. S. 242). Vgl. dazu 
Schminck, a.a.O. (25), S. 213 Anm. 17.

30 3.5: «Tö napa töv naAaiüv xavovioÜEvra xai napa töv äyiwv naTEpuv öpi- 
oÖEVTa xai napa töv ayieov ouvööov EXTEÖEVTa töv naTpiäpxqv povov öei eppt|VEueiv». - 
3.6: «Tö napa töv apyaiiov naTEpcov ev ouvööoig f| ev Enapyiaig iöixög xai xaöoAixög 
npaxÖEVTa xai oixovopr|ÖEVTa töv narpiapyriv öei öiawäv xai öiaxpi veiv» (Zepos, a.a.O. 
(21), S. 242). Zum deutschen Text vgl. Hunger, Byz. Geisteswelt (oben Anm. 
22) S. 98.

31 «Tö Toig naAaioig vopoÖETT)ÖBVTa töv ßaaiAea öei Eppi)v£Ü£iv, xai ex töv öpoiuv 
TEpvEiv tö nspi öv oü xEiTai vöpog» (Zepos, a.a.O. (21), S. 241).

32 «'Ev Tfj töv vöpoiv EppT|veia öei xai Tfj ouvr|ÖEia npooExeiv Tfjg noAficog. Tö öe 
napa xavovag EioayöpEvov oux EÖTai npög imöÖEiypa» (Zepos, a.a.O. (21), S. 241). Den 
Satz „tö napa xavovag EioayöpEvov" übersetzte N. Thon, Quellenbuch zur 
Geschichte der orthodoxen Kirche. Sophia. Quellen östlicher Theologie, 23, 
Trier 1983, S. 137, mit „was dem Kirchenrecht widerspricht", was m. E. ein Irr­
tum ist,

48



33 Vgl. A. Schminck, «Frömmigkeit ziere das Werk". Zur Datierung der 
60 Bücher Leons VI, in: Subseciva Groningana 3 (1989), 79-114 (hier 105 
Anm. 99). Anderer Meinung hinsichtlich der Deutung der „EyxExpipE voi pupai- 
xoi vöpoi“ ist N. Pantazopulos, Poipaixöv öixaiov ev ÖiaAEXTixfj ouvaptf)on xpög to 
cAAtivixöv, Bd. I, Thessaloniki 1974, S. 271, der darunter das „ius antiquum" ver­
steht.

34 D. Simon, Princeps legibus solutus. Die Stellung des byzantinischen 
Kaisers zum Gesetz, in: Gedächtnisschrift für W. Kunkel (hrsg. von D. Nörr, D. 
Simon), Frankfurt a. M. 1984, S. 449-492 (hier 471). Dadurch versuchte Pho- 
tios „Herrscherethos durch Rechtsform erzwingbar zu machen" (Simon, 
a.a.O.). Vgl. auch Beck, a.a.O. (27), S. 30 f. (= 403 f.), der eine ähnliche These 
vertreten hat.

35 Vgl. im Prooimion des Novellencorpus Leons VI. „ööypa EYYpa<pov" (P. 
Noailles-A.Dain, Les noveiles de L6on VI le Sage, Paris 1944, S. 7 Z. 14). Vgl. 
ferner Eis. 1.1.

36 Beck, a.a.O. (27), S. 28 f. (= 401 f.).
37 Vgl. Hunger, a.a.O. (7), S. 103.
38 Simon, a.a.O. (34), S. 467 f.
39 Vgl. z. B. D. Borres, Ilcpi TTpoyapiaiag öwpEäg xarä töv pwpaixöv xai iöicog 

xatatöv ßuCavtivöv vöpov, Athen 1884, S. 58; V. Sokolskij, O charakterfe i znaüe- 
nii Epanagogi, in: Viz. Vrem. 1 (1894), S. 17-54. Derselben Ansicht scheint 
auch H. J. Scheltema, über die Natur der Basiliken, in: Tijdschr. v. Rechts- 
gesch. 23 (1955), S. 287-310 (hier 291) zu sein.

40 A. Michel, Die Kaisermacht in der Ostkirche (843-1204), Darmstadt 
1959, S. 164 Anm. 59 (mit weiterer Literatur).

41 «Kai toütov töv vöpov aÜTOxpaTopixög re xai jravToxpaTopixög xävuov töv und 
tf)v E^ouoiav f|pä)v hiotöv avöpöv xpateiv xeAeüopev. (...) Ae£aaüe ouv toütov töv vöpov 
opüoippövog xai (teoiipETtög 6g xapa üeoü ycyovdva, 6g ävco&EV ÜTtayopEUÜEVTa, 6g 
öaxTÖÄa) öeoü ou nAai;i Aiöivaig ypaipöpEvov, aAA'sv xaig üpETEpaig iliuyaTg nupivaig 
yAwTTaig evtuxoüpevov» (Schminck, a.a.O. (17), S. 6 Z. 41-42, S. 10, Z. 84-86).

42 P. E. Pieler, Byzantinische Rechtsliteratur, in: H. Hunger, Die hoch­
sprachliche profane Literatur der Byzantiner, Bd. II. H AW XII. 5.2, München 
1978, S. 457.

43 Schminck, a.a.O. (17), S. 62-107; a. M. Aikaterine Chrislophilopulu, 
BuftxvTivf) 'IoTopia, Bd. II/2, Athen 1988, S. 38 f.

44 Vgl. Beck, a.a.O. (27), S. 30 f. (= 403 f.).
45 Pieler, a.a.O. (42), S. 460.
46 Vgl. H. Monnier, Les noveiles de L6on le Sage. [Bibliothöque des Uni­

versitas du Midi, 17.] Bordeaux und Paris 1923, S. 23-30.
47 «Töv Upöv xai Üeüov xavövcov töv te äAAaiv xai öooi nepi te lEpcoowrig xai yd- 

poToviag eiuoxöxcov EÖEcmiaav Big tö äpioxov te xai axptßeoraTov ExxEcpwvripEvwv (...) 
ÖaUpäCElV E7TEIOI pol TTÖg OÜX EÜAaßf|ÜT|Oäv TIVEg, ÖOTlEp EVÖEÖg EXEIVWV EXÖVTCOV, ToApäv 
ETEpwv exöeoei vopwv Toüg it'poüg xai ÖEioug aÖETEiv vöpoug» (Noailles-Dain, a.a.O. 
(35), S. 17 Z. 8-14).

48 Vgl. auch Beck, a.a.O. (10), S. 14 Anm. 25.
49 «ToiYapoüv auv te tö äyiüttaTü) jtaxpi&pXTi xai roig ÜEoipiAEoxaxoig pt|Tpo7toAi- 

taig (...) Taüxa öiaoxoiriioavTEg ...» (Noailles-Dain, a.a.O. (35), S. 33 f., Z. 19 ff.).
50 «'H pcv a^icooig tfig üpETEpag paxapiÖTqxog ixpüpöv paAAov öixaia iipoEpxEoäai

qv f) rtap qpöv Tf|v yeveoiv Aaßfiiv eöei yap Trjg üpöv iEpötT)Tog üeoTciopa eI vai ütiöOeoiv 
lEP“v _ K^ri öe ipaxE 6g ov öeov E<p ivi xEipaAaiw ouvoöixf|v ytvi'aüai öiäoxci)nv, ouvoöou 
ö &v eit| Epyov npoayEiv 4»r|q><)ug, qpETEpov öe xai öixa ouvoöou EXTiÖEoöai ööypa, ÖEXÖpc- 
Z°l|T^Vj7tjP°Tp0Trf,v öiäTafpv ExipspopEv» (Noailles-Dain, a.a.O. (35), S. 63 f.,

51 Zu dieser Novelle vgl. Eleulheria Papagianne, Sp. Troianos, ’H vrapä 
17 AEovTog toC Eoipoü xai pia £JtiTopf| vrjg, in: BuCavuvai MsAeTai 1 (1988), S. 32-51.

52 Vgl. z. B.Noailles-Dain, a.a.O. (35), S. 29, Z. 20-21 (Nov. 5), und S. 63, Z. 
17-18 (Nov. 17).

53 Vgl. Beck, a.a.O. (10), passim. 49



50

54 H. Hunger, Reich der Neuen Mitte. Der christliche Geist der byzanti­
nischen Kultur, Graz-Wien-Köln 1965, S. 152 f. Vgl. auch C. A. Spulber, Les 
Novelles de Löon le Sage. Etudes de droit byzantin, 3. Cernäuti 1934, 
S. 78.

55 «©eoniCopev xoivtiv xäfpv vopwv exexeiv t°ü<; äyiou<; exxAqoiaoxixoöi; xavovas 
xoin; ünö xwv äyiwv enxä ouvööwv rxxEÖEVxa<; f| ßEßaiwöevxai;, xouxeaxi xi)<; ev Nixaia xwv 
xpiaxooiwv öexa xai öxxw naxepwv, (...) xai xfj; ev KwvaxavxivounöAei xwv äyiwv exaxöv 
TTEvxf|xovxa r.axepwv, (...) xai xfji; ev Eipeaw jipwxric, (...) xai xifcev XaAxqöövi, (...) npöq 
öe xaöxau; xfji; ev KwvoxavxivoimöAei xö öeöxEpov, (...) xai exi xfji; ev KwvaxavxivouxöAei 
xö xpixov, (...) xai eiti n&aau; xrji; ev Nixaia xö öeüxepov, (.. .)• xwv yäp itpoeipqpevwv 
äyiwv ouvööwv xä ööypaxa xaöänep xä; öeiac ypaipä; öexöpeöa xai xoü; xavöva; w; 
vöpou; ipuA&xxopev, (...)» (H. J. Schellema, N. van der Wal, Basilicorum libri LX, 
ser. A. vol. 1 [Groningen etc. 1955], S. 141).

56 Zu diesem Kanonisten vgl. N. van der Wal -J. H. A. Lokin, Historiae 
iuris graecoromani delineatio. Les sources du droit byzantin de 300 ä 1453, 
Groningen 1985, S. 109 f.; Sp. Troianos, Oi irriyt«; xoü ßu£avxivoö öixaiou, Athen- 
Komotene 1986, S. 148-151.

57 Die Differenzierung der jeweiligenStellungnahmenBalsamons wird 
von Beck, a.a.O. (10), S. 17 f. hervorgehoben. Bei M.Petrovic, O Nopoxävwv eie 
iö' xixAou; xai oi ßu(avxivoi oxoAiaoxai, Athen 1970, obwohl er auf S. 119 ff. und 
154 ff. das Verhältnis zwischen Gesetz und Kanon eingehend behandelt, ver­
mißt man einen Hinweis auf die Inkonsequenz Baisamons.

58 Beck, a.a.O. (10), S. 16.
59 Beck, a.a.O. (10), S. 20.
60 Troianos, a.a.O. (56), S. 108 f., 149.
61 Beck, a.a.O. (10), S. 29.
62 «(...) eöo£e yoüv xä xoö xavövo; päAAov öipeiAeiv xpaxelv eyw öe xai exi äp- 

ipißäAAw. Kaüö pev yäp eoxi xö (f|XTipa exxAqoiaoxixöv, ixpöoxEipai xoü; Aeyouoiv öipeC- 
Aeiv päAAov xä xoö xavövo; xpaxelv- xaöö öe xä ßaoiAixä ävexaüäpörioav pexä xt)v xoö vo- 
poxävovo; xoiqoiv xai xf|v xoö xavövo; xouxou äxöAuoiv, npöoxeipai xf) exepa yvwpq». 
Vgl. G. Rhalles - M. Polles, Eövxaypa xwv üeiwv xai iepwv xavövwv, Bd. II, Athen 
1852 (Ndr. 1966) (im folg.: Rh.-P.) S. 699. Vgl. auch Baisamons Kommentar 
zum Kap. 1.2 des Nomokanon (Rh.-P. Bd. 1, S. 37-38) und dazu A. Chrislophilo- 
pulos, 'H oxtou; xwv xavövwv npö; xoö; vöpoo; xai ö Beööwpo; BaAoapwv, in: Etiex.
Ex. Bu(.Ertouöwv 21 (1951), 69-73 = ders., Aixaiov xai Ioxopia, Athen 1973, S. 

201-205.
63 «(...) oö öe npöoxE; päAAov xw i; ‘xavövi xf|; ev xö vaw xwv äyiwv AnooxöAwv a- 

xai ß' ouvööou ei? ef;äpr|vov oxevoxwpf|oavxi xöv xfjg äxoöqpia; xpövov (Rh.-P. Bd. I, 
S. 152, Z. 15-17; vgl. auch ebd. S. 60, Z. 13-16).

64 Nicht gerade unproblematisch ist die Aussage Baisamons in seinem 
Scholion zum Kap. 1.2 des Nomokanon, die heiligen Kanones seien im Ver­
gleich zu den Gesetzen stärker, da sie von den Kaisern und den Kirchenvä­
tern erlassen wurden, während die Gesetze nur von den Kaisern promul­
giert wurden. Diese Stelle setzten die Herausgeber (Rh.-P. Bd. I, S. 38) in 
eckige Klammern, wobei sie in der Einleitung der Edition auf die Erklärung 
dieses Kennzeichens verzichteten. Folglich läßt sich nicht erkennen, ob es 
sich bei der konkreten Stelle um eine Randnotiz oder umein bei vereinzel­
ten Handschriften vorkommendes Textfragment handelt. Da ich über die 
Herkunft der in Rede stehenden Stelle im Zweifel war, habe ich vor einigen 
Jahren (vgl. Troianos, a.a.O. (9), S. 119 Anm. 16) vermieden, sie in direkte Ver­
bindung mit Baisamon zu bringen. Dennoch stellt die Wiederholung dersel­
ben Argumentation bei Matthaios Blastares im Kap. K 5 des «Eüvxaypa xaxä 
axoi- xclov» (Rh.-P. Bd. VI, S. 371; vgl. dazu Chrislophilopulos, a.a.O. (62), S. 70 
Anm. 3 [ = S. 202 Anm. 5]) und zwar in unmittelbarem Anschluß an Stellen, 
die mit Sicherheit auf Baisamon zurückgehen (vgl. Sp. Troianos, fiep! xä; vopi- 
xä; rxTiyäg xoö Maxöaiou BAäoxapi), in: 'Exex. Ex.BuC.Exouöwv 54 [1979/80], S. 317), 
ein Indiz dar, daß auch diese Stelle von einer den Kommentar des Baisamon 
enthaltenden Handschrift herrührt. Allerdings hilft dies zur Lösung des Pro­



blems nicht, da inan nicht ausschließen kann, daß spätere Zusätze in die 
konkrete(n) Handschrift(en) bzw. deren Vorfahren Eingang fanden.

65 Vgl. die Beschreibung dieser wichtigen Handschrift bei V. ßenese- 
vic, Catalogus codicum manuscriptorum graecorum qui in monasterio Sanc- 
tae Catharinae in Monte Sina asservantur, Bd. I, St. Petersburg 1911. (Ndr. 
Hildesheini 1965), S. 266-293 sowie die Ergänzungen von ß. Katsaros, 
'Iioävvti; Kaotf((iovirr|<;. SupßoÄf] oxf) peÄ.exq xoO ßiou, xoö epyou xai xfj; Ercoxfji; xou. 
(BuCavxiva xEigsva xai peAexai, 22.] Thessaloniki 1988, S. 393 f.

66 Die Eigenart dieses Textes ist von V. Tiftixoglu (Frankfurt) festge­
stellt worden, der auch dessen Bearbeitung und Ausschöpfung in Angriff 
genommen hat. Ihm verdanke ich den Hinweis auf den in Anm. 68 zitierten 
Passus.

67 Es ist bemerkenswert, daß der Kanonist des Cod. Sinaiticus dabei die 
dubiose Stelle «'EruoTigcicjoai - ouöe töv xavovwv» (vgl. oben Anm. 64) ausläßt.

68 «Ei 6r. xai 6 BaXoaptöv evtoi; te xai extöi; toC jxapövxo.; xavovoo (leg.: vo- 
poxavövou) napEYpcti|;aTO, Evöa vöpou; EvavxioOvtai oi xavovE<;, xoüi; xavövac öipEttsiv 
xpatEiv, äXX' fpoi öoxeT «<; exeI du; vöpoix; xpatEiv <jpioür| xai xoö<; xavöva<; öipEÜouoiv oi 
pETayEVEoxEpoi EITE vopoi EITE xavövEQ ixpöc; xoöc; r.poyEVEOTEpoui; eAxeoüco, xai oi xpoyE- 
vEotEpoi Tipö<; toi«; pExay EVEOTEpoui; ■ Ei öe npoöf|Äa>5 EvavTioCvxai xai äaupßißaaroi siaiv, 
töv gETttyEVEGTEpov ö<peiX£u; [...] xpaxEiv» (Cod. Sinait. f. 2v).

69 Beck, a.a.O. (56), S. 655.
70 Vgl. van der Wal-Lokin, a.a.O. (56) S. 84; Troianos, a.a.O. (56), S. 113 f.; 

Schminck, a.a.O. (17), S. 53 f.

51



ina bianca



DAS VERHÄLTNIS VON KIRCHE UND STAAT 

IN GRIECHENLAND*

Metropolit Prokopios von Philippi, Kavala

I. Bevor ich mit dem Thema meines Vortrags beginne, halte ich es für not­
wendig, seinen Rahmen festzusetzen. Über das Verhältnis von Kirche und Staat 
in Griechenland wird gemäß des Programmes unseres Kongresses, ein Bischof 
und ein hervorragendes Mitglied des Staatsrates, Dr. A.Marinos, einen Vortrag 
halten. Letzterer wird sicherlich mit der Kenntnis eines Fachmannes über das 
bestehende Verhältnis von Kirche und Staat in Griechenland sprechen; er wird 
nämlich den staatlichen Gesichtspunkt zu den Vorschriften der Staatsverfassung 
und der kirchlichen Gesetze schildern, und wie diese von den kompetenten Or­
ganen der konstitutionellen Gewalt und besonders von der Judikative in der Pra­
xis interpretiert werden.

Mir bleibt nichts anderes übrig, als eine kritische Betrachtung dieser insti­
tutionellen Beziehungen vom Gesichtspunkt der Ekklesiologie, der kirchlichen 
Tradition und der Praxis der orthodoxen Kirche des Ostens aus vorzunehmen. 
Trotz des vorhandenen guten Willens war es jedoch unmöglich, gewisse Über­
schneidungen zu vermeiden. Aber es ist interessant zu verfolgen, wie dieses Ver­
hältnis bewertet wird und wie die kirchlichen Positionen und Perspektiven in 
Griechenland vorgezeichnet werden.

II. Das Verhältnis von Kirche und Staat in Griechenland wird durch die 
Vorschriften über die Religion der heute geltenden Staatsverfassung von 1975 
geregelt. Diese Vorschriften sind im Art. 1, Abs. 1 über die herrschende Reli­
gion sowie im Art. 13 enthalten. Durch den Art. 13 wird das Prinzip der Reli­
gionsfreiheit allgemein und theoretisch cingeführt und angewendet. Dieses Prin­
zip beeinflußt sogar den Geist sowohl der konkreten Vorschriften des erwähn­
ten Art. 13, der sich im zweiten Teil der Staatsverfassung, der die individuellen 
und sozialen Rechte betrifft, befindet, als auch aller Verfassungsvorschriften 
über die Religion, die sich direkt oder indirekt auf dieses Prinzip beziehen.

Außerdem regelt das institutionelle Gesetz 590 vom 26.5.1977 über die 
Grundordnung der Kirche Griechenlands, das ausdrücklich im Art. 3 der Ver­
fassung vorgesehen ist, alle speziellen Fragen der kirchlichen Verwaltung. Diese 
Regelungen finden im Rahmen der Beziehungen zwischen Kirche und Staat 
Platz, sowie sic von den Verfassungsartikeln über die Religion vorgesehen sind, 
ohne Verletzung der von der Verfassung geschützten Aufrechtcrhaltung der hei­
ligen Kanones.

Ins Deutsche übertragen von Mag. Sokrates Kaplaneris. 53



54

Vor jeglichem Versuch, diese Vorschriften der Staatsverfassung und der 
kirchlichen Grundordnung ausführlich zu behandeln und zu bewerten, halte ich 
es jetzt für sinnvoll, die speziellen Umstände und Tendenzen näher zu betrach­
ten, die während deren Abfassungs- und Verabschiedungsverfahren Vorlagen.

1974, nach dem Sturz der Diktatur, erleben Staatsherrschaftsauffassungen 
einen charakteristischen Aufschwung und fördern vom Staat einseitig getroffene 
Regelungen der Rechtslage und der Wirkung der orthodoxen Kirche innerhalb 
des griechischen Staates und der griechischen Gesellschaft, die für die Kirche 
ungünstig ausfielen. Es handelt sich um dieselben Auffassungen, die, aus der 
Aufklärung und der Französischen Revolution stammend, die westeuropäische 
Intelligenz und Staatstheorie geprägt haben und von dort in den orthodoxen Be­
reich eingeführt wurden. Natürlich haben zunächst die orthodoxen Staaten die­
sen intensiven Einflüssen der westlichen Problematik die orthodoxe kirchliche 
Tradition entgegengestellt. Aber schließlich haben sie sich unter dem starken 
Druck der hyperthrophen Staatsmacht und der dynamischen Durchsetzung der 
absolutistischen Staatsideologie zurückziehen müssen.

Dasselbe geschah auch im neugegründeten griechischen Staat, den die 
römisch-katholische Königsherrschaft Ottos und die protestantische Regent­
schaft Maurers auch im Bezug auf die Rechtslage der Kirche oder der Religion 
den westeuropäischen Normen anpassen wollten. So sehr auch die ausgelöste 
starke Reaktion (K.Oikonomos) die neuerschienenen Auffassungen von Staats­
macht in die Beziehungen zwischen Kirche und Staat eingeschränkt haben mag, 
waren jedoch die konstitutionellen Grundlagen des neuen Staates von der neuen 
Staatstheorie durchtränkt. Statt dem westlichen Cäsaropapismus wurde in Grie­
chenland das System "des durch das Gesetz herrschenden Staates" geschaffen, 
das eine mildere Version des ersteren ist.

Seitdem werden die Vorschriften über die Kirche in allen vor 1975 inkraft­
gesetzten Staatsverfassungen fast mit demselben Wortlaut wiederholt. Dadurch 
bewahren sie, theoretisch zumindest, wichtige Elemente der orthodoxen Tradi­
tion über die Synallelia von Kirche und Staat. Da aber der Staat das Recht auf 
Gesetzgebung und Regelung kirchlicher Verwaltungsfragen für sich behielt, hielt 
er die Tür offen, durch die zeitgenössische Staatsautorität und der Kirche ab­
trägliche Herrschaftsauffassungen des Staates Einlaß finden konnten.

Die seit 1821 traditionell gewordene Mentalität von Staatseinmischung bzw. 
Staatsherrschaftstendenz blieb immerhin stark und machte jegliche autonome 
und unabhängige kirchliche Tätigkeit unmöglich. Diese Mentalität diktierte viel­
mehr die Beschränkung der griechischen Kirche innerhalb des engen Rahmens 
des Staatsmechanismus und die Verdrängung ihrer Tätigkeit aus dem öffentli­
chen Leben.

Andererseits half die Notwendigkeit einer vollständigen Befestigung des 
Prinzips der Religionsfreiheit nur wenig dem Umsturz des bestehenden Systems 
von Staatsherrschaft über die orthodoxe Kirche. Im Gegenteil, es wurde öfters 
für die Entmachtung und Schwächung der "in Griechenland herrschenden" ort­
hodoxen Kirche verwendet.

Schließlich wurde die zum ersten Mal aufgetauchte Auffassung einer Tren­
nung von Kirche und Staat, die zwischen einer günstigen Neutralität und einer 
völligen religiösen Indifferenz des Staates schwankte, unter dem Einfluß der 
Prinzipien gewisser ideologischer Systeme und dem Druck der entsprechenden



politischen Gebilde als notwendig präsentiert. Aber auf die Frage der Trennung 
werden wir zurückkommen.

III. Diese Tendenzen gestalteten ungünstige Voraussetzungen für die Fest­
setzung des konstitutionellen Rahmens der Beziehungen und der Zusammenar­
beit zwischen Kirche und Staat. Der zeitgenössische Gesetzgeber (1974-1975) 
wurde eher von der seit 150 Jahren geschaffenen Gewohnheit des staatlichen 
Eingreifens und der Einmischung in die inneren Angelegenheiten der Kirche 
beeinflußt, als von der Jahrhunderte alten Tradition der gesamten Orthodoxie, 
die der Kirche das Recht einräumt, ihre innere Selbstständigkeit zu bewahren 
und ihr die Möglichkeit gab, sich "gemäß den heiligen Kanones frei und unge­
hindert von allen weltlichen Eingriffen" selbst zu verwalten.

Demnach strebte man in den Diskussionen während der Arbeiten an dem 
Verfassungsentwurf der heute geltenden Staatsverfassung sowohl in den Sub­
kommissionen als auch in der Plenarsitzung folgendes an: 1.) die Entfernung der 
trinitarischen Anrufung von der Einleitung der Staatsverfassung, 2.) die Ver­
schiebung der Vorschriften über die Religion vom Art. 1 zum Art. 3 und 3.) die 
Anwendung der Religionsfreiheit ohne Unterschied für alle bekannten Religio­
nen.

Eine kritische Annäherung der wesentlicheren Vorschriften über die Reli­
gion der heute geltenden Staatsverfassung von 1975 führt uns zu folgenden Be­
merkungen:

1. ) Trotz der Versuche zur Entfernung der trinitarischen Anrufung, ist sie 
dank dem Protest der Hierarchie und einer Reaktion des Klerus und des Kir­
chenvolkes in der Einleitung erhalten geblieben. Deren Erhaltung bekundet die 
religiöse Identiät des Staates und bezeugt die engen und untrennbaren Bande 
zwischen Kirche und Staat, Griechentum und Orthodoxie, die den griechischen 
Staat von dem heutigen Vorbild eines säkularisierten Staates differenzieren. De­
ren Erhaltung kann wohl als ein Ausweg ersten Ranges für die richtige Ausle­
gung des Willens des Verfassungsgebers in Bezug auf alle die Religion betref­
fenden Teilvorschriften der Staatsverfassung betrachtet werden.

2. ) Der Artikel über die Religion wurde in der geltenden Staatsverfassung 
an die dritte Stelle verschoben, während er in den früheren Staatsverfassungen 
an der ersten Stelle war. Dieser Verschiebung kommt besondere Bedeutung zu, 
wenn man berücksichtigt, daß sie von den Staatsherrschaftsauffassungen diktiert 
winde. Gemäß dieser sollten zwei Artikel über den griechischen Staat vorange­
stellt werden. Erst dann konnte die Festsetzung der Stellung der orthodoxen 
Kirche innerhalb des griechischen Staates erfolgen.

Eine solche Auffassung setzt den überstaatlichen Charakter der Kirche 
herab. Sie übersieht sogar die Tatsache, daß die orthodoxe Kirche, verbunden 
mit dem Griechentum, vor der Gründung des griechischen Staates existierte, 
jetzt mit ihm existiert und theoretisch auch ohne ihn weiterexistieren kann. Das 
Selbstbewußtsein des Griechentums empfindet die Kirche als eine überstaatliche 
Institution und nicht als eine einfache Institution des Staates.

Trotzdem erscheinen die Teilvorschriften des Art. 3 der Staatsverfassung, 
sowie sie dargestellt sind, als von der eigenartigen griechischen religiösen Wirk­
lichkeit beeinflußte.

55



56

a) Die orthodoxe Kirche wird als "herrschende Religion in Griechenland" 
anerkannt. Dadurch wird ihre einzigartige und privilegierte Stellung bekundet. 
Auch wegen ihrer zahlenmäßigen Überlegenheit gegenüber den anderen be­
kannten Religionen, wird sie zur Staatsreligion.

Jedoch bleibt die Vorschrift über die vorherrschende Religion leeres Wort 
und stellt keine Privilegien mehr sicher. Die Gleichstellung aller "bekannter Re­
ligionen" ist eine Tatsache und die Träger der Staatsgewalt fördern keineswegs 
die Staatsrcligion. Die traditionellen Bande werden immer lockerer, sodaß die 
"vorherrschende" Religion nicht nur keinen Platz als "prima inter pares" einhal- 
ten kann, sondern auch in schlechterer Position als jede Körperschaft oder Ge­
sellschaft, die als Religion oder mit einem religiösen Deckmantel erscheint liegt. 
Daher bleibt die Relativierung des Prinzips über die Religionsfreiheit gerade 
wegen dieser Vorschrift über die "vorherrschende Religion" reine Theorie.

b) Weiterhin stellt derselbe Art. 3 der Staatsverfassung die "Selbstverwal­
tung" der Kirche Griechenlands sicher und erweitert deutlich deren administra­
tive Unabhängigkeit gegenüber der Staatsgewalt. Nach der Erwähnung der un­
erschütterlichen Bewahrung der heiligen Kanones und der heiligen Überliefe­
rungen durch die Kirche, bestimmt Art. 3: "Sie (die Kirche) ist autokephal und 
wird geleitet von der heiligen Synode der amtierenden Hierarchien und der aus 
deren Mitte hervorgehenden Ständigen Heiligen Synode, die sich nach den Be­
stimmungen der Grundordnung der Kirche unter Beachtung der Vorschriften 
des Patriarchaltomos vom 29. Juni 1850 und des Synodalaktes vom 4. September 
1928 zusammensetzt".

Man hätte erwartet, daß durch diese, wenn auch allgemeine Formulierung, 
die Frage nach der Geltung der heiligen Kanones und der Überlieferungen be­
seitigt wäre. Dies würde der Kirche genügen, um selbst Fragen interner Verwal­
tung und auswärtiger Beziehungen mit Erfolg regeln zu können. Jedoch hat die 
Gesetzgebung theologisch und ekklesiologisch unhaltbare Unterscheidungen der 
heiligen Kanones vorgenommen. Zunächst unterschied sie zwischen Kanones 
dogmatischen Inhalts und Kanones administrativer Natur, nicht zuletzt aus Igno­
ranz, daß es keine dogmatischen Kanones gibt, zumal die das Dogma betreffen­
den Anordnungen "Horoi" heißen. Demnach unterschied sie zwischen einfachen 
und grundsätzlichen administrativen Kanones und behauptete schließlich, daß 
die Verfassung nur den grundsätzlichen administrativen Kanones Schutz ge­
währt.

Andererseits erwartete man durch die zum ersten Mal im Verfassungstext 
eingeführte ausdrückliche Erwähnung des Patriarchaltomos von 1850 keine An­
zweiflung seines Gesamtinhalts und vor allem der grundsätzlichen Anordnung, 
daß die orthodoxe Kirche Griechenlands "von nun an gemäß den Kanones auto­
kephal ist mit einer aus Bischöfen bestehenden Ständigen Synode als oberste 
kirchliche Behörde, die die kirchlichen Angelegenheiten gemäß den heiligen 
Kanones frei und ungehindert von allen weltlichen Eingriffen verwaltet". Jedoch 
entschied der Staatsrat in Plenarsitzung, daß durch die Erwähnung des Patriar­
chaltomos und des Synodalaktes (von 1928) im Art. 3, Abs. 1 der Staatsverfas­
sung "nicht alle Vorschriften des Patriarchaltomos und des besagten Synodalak­
tes anwendbar seien, sondern nur jene Bestimmungen dieser Dokumente, die 
sich auf die Zusammensetzung der Ständigen Heiligen Synode beziehen von Bi­
schöfen in gleicher Anzahl aus dem alten Griechenland und aus den Neuen Län-



dem und nach dem Weihealter, sodaß eine künftige Einberufung einer Synode 
der Würdigsten unmöglich wird” (Beschluß 3178/1976).

c) Relevant zu diesen Verfassungsbestimmungen des Art. 3, wodurch der 
Kirche ein Selbstverwaltungsrecht eingeräumt wird, ist auch die Bestimmung der 
Grundordnung der Kirche Griechenlands (Gesetz 590/1977, Art. 3, Abs. 1), der- 
zufolge die Ständige Heilige Synode: "sich über jeden die Kirche betreffenden 
Gesetzesentwurf äußern kann". Das bedeutet, daß durch die Begutachtungsmög­
lichkeit des ständigen administrativen Organs der Kirche zu jedem Vorschlag 
oder Entwurf eines kirchlichen Gesetzes, das zur Verabschiedung ins Parlament 
gebracht wird, die Aufrechterhaltung und die Anwendung der kanonischen 
Rechtsnormen in den kirchlichen Gesetzen gesichert, und die Selbstverwaltung 
der Kirche sowie deren Zusammenarbeit mit dem Staat gefestigt wird. Dies 
könnte zu einer Vermeidung der willkürlichen Einmischungen in die internen 
Angelegenheiten der Kirche führen. Aber auch zu dieser Frage vertreten die Ju­
risten die Auffassung, daß diese Bestimmung den Gesetzgeber nicht bindet, weil 
sie nicht in einem gesetzlichen Text mit erhöhter Rechtskraft beinhaltet ist. Ihre 
Verletzung beeinflußt nicht die Kraft eines bereits verabschiedeten kirchlichen 
Gesetzes, zu dem die Ständige Heilige Synode kein Gutachten abgegeben hat.

3.) Art. 13 der geltcnen Staatsverfassung führt das Prinzip der Religions­
freiheit ein. Der Verfassungsgeber erklärt die Freiheit und die Gleichstellung al­
ler bekannten Religionen, die in Griechenland präsent und tätig sind. Er sichert 
auch die individuelle Religionsfreiheit in der Form der religiösen Gewissensfrei­
heit oder der Freiheit des Kultus. Nicht aber deren Einführung, sondern deren 
Umsetzung in die Tat hat herabsetzende Regelungen für die orthodoxe Kirche 
zur Folge, weil deren Anwendung die orthodoxe Kirche ohne Unterschied unter 
den allen bekannten Religionen einreiht und ihr einerseits dieselben oder weni­
ger Rechte zuerkennt, andererseits aber dieselben oder mehr Verpflichtungen 
auferlegt. Eine solche Regelung übersieht die eigenartige religiöse Wirklichkeit 
und setzt die Bedeutung der Rolle der Orthodoxie in der Geschichte und im Le­
ben des Griechentums bis heute herab. Aufgrund des Prinzips der Religionsfrei­
heit:

a) Die bisher inkraftgesetzten Staatsverfassungen verboten den Proselytis- 
mus sowie jegliche Einmischung zu Ungunsten der herrschenden Religion. Nun 
stellt die Bestimmung über Proselytismus, die ein allgemeines Verbot einführt 
(Art. 16, Abs. 2) alle Religionen gleich. So wird der Proselytismus von verschie­
denen Religionen und Häresien, die meistens vom Ausland gesteuert werden, 
zum Schaden der Mitglieder der orthodoxen Kirche ausgeübt.

b) Gemäß Abs. 3 desselben Artikels "unterliegen alle Träger kirchlicher 
Dienste derselben Staatsaufsicht und sie haben dieselben Verpflichtungen ge­
genüber dem Staat sowie jene der herrschenden Religion". Dadurch werden die 
Geistlichen der herrschenden Religion mit jenen der anderen Religionen gleich­
gestellt, unabhängig davon, ob diese Religionen eine klare und systematische 
Glaubenslehre haben, ob sie Anhänger haben und wie viele, ob sie über eine re­
ligiöse Organisationsstruktur verfügen, ob sie Geistliche haben, oder diese als 
solche benennen und präsentieren.

c) Schließlich, wird im Art. 16, Abs. 2 der geltenden Staatsverfassung bloß 
erwähnt, daß das Schulwesen "die Ausbildung des nationalen und religiösen Be­
wußtseins" als Ziel hat, während die Verfassung von 1959 vorsah, daß der Schul- 57



58

unterricht "die Ausbildung des nationalen Bewußtseins der Jungen auf Grund 
der ideologischen Richtlinien der griechisch-christlichen Kultur (Art. 16, Abs. 2) 
gewährleisten soll".

Zusammenfassend können wir bemerken, daß diese Grundelemente der 
Verfassung und die verfassungsmäßige Umrahmung der Stellung der orthodo­
xen Kirche innerhalb des griechischen Staates eine für die Kirche akzeptable 
Basis darstellen. Obwohl diese weit entfernt ist von der aus der Geschichte her 
abgeleiteten und bedingten Stellung, begrenzt sie ältere Eingriffe und Willkür­
maßnahmen des durch das Gesetz über die Kirche herrschenden griechischen 
Staates, schafft sie jedoch nicht total ab.

Es besteht auch die Gefahr, daß diese Bestimmungen, durch eine, je nach 
Fall, zusammenziehende oder erweiterte Auslegung durch die Träger der Ver- 
fassungsgcwalten, zu Ungunsten der Stellung und der Tätigkeit der orthodoxen 
Kirche angewendet werden. Es gibt bereits Fälle, wo die Legislative, die Exeku­
tive oder die Judikative durch Gesetze, administrative Akte und Gerichtsurteile 
von der Verfassung garantierte Rechte oder sogar die Selbstständigkeit der Kir­
che verletzt haben. Schließlich kann wohl Art. 13, der die Religionsfreiheit und 
demzufolge die Gleichstellung der Religionsgemeinschaften garantiert, die Be­
seitigung der Versuche zur Einschränkung der administrativen Unabhängigkeit, 
der inneren Selbstständigkeit und der Freiheit der orthodoxen Kirche stützen.

IV. Die Versuche der Organe des heutigen Staates, die Auffassungen von 
Verrechtlichung und überzogener Staatsherrschaft vertreten, führten die Ent­
wicklungen im Verhältnis von Kirche und Staat in eine neue Form. Das Bewußt­
sein und die Gesinnung des Volkes werden durch die verbreiteten Positionen 
und Ansichten der neuen Staatsideologie vergiftet und die traditionelle grie­
chische Gesellschaft wird negativ gegen die Kirche eingestellt.

Die ständigen Eingriffe in die inneren Angelegenheiten der Kirche be­
schäftigen gewisse kirchliche oder allgemein religiöse Träger, die eine Trennung 
wollen in der Hoffnung, daß durch diese die Rechte und die Freiheit der Kirche 
gesichert werden.

Aber der orthodoxen Tradition ist jeglicher Trennungsbegriff von Kirche 
und Staat, zumindest auf Initiative der Kirche, fremd. Die durch die Jahrhunder­
te herauskristallisierte politische Theologie der Kirche, die akzeptiert, daß Kir­
che und Staat göttlichen Ursprungs sind - jedoch mit unterschiedlicher Kompe­
tenz und Zielsetzung - und für die Erreichung ihres Ziels Zusammenarbeiten, 
setzte eigene Regeln für die Erreichung ihres Ziels fest. Dieser Komplex der 
Rechtsnormen war und ist noch immer fähig, das Leben und die Verwaltung der 
Kirche zu organisieren. Deswegen hat die Kirche den Staatsbestrebungen für 
eine Durchsetzung der anthropozentrischen Weltanschauung die theozentrische 
Lehre über das Verhältnis von Gott, Menschen und Welt gegenübergestellt, 
ohne jemals dem Staat ihre harmonische Zusammenarbeit und Unterstützung 
zum Wohl des Volkes zu verweigern.

Aufgrund der orthodoxen Ekklesiologie und der Kirchenvätertradition 
wurde immer im orthodoxen Osten statt der Trennung die Einigung oder die 
harmonische Koexistenz von kirchlicher und staatlicher Gewalt hervorgehoben. 
Deswegen wird die heutige Forderung nach Trennung seitens der orthodoxen 
Kirche Griechenlands weder hervorgehoben noch artikuliert sie diese. Die Kir-



che wartet auf die Initiative des Staates und sie wird jede Einladung annehmen, 
um eventuelle ungünstige Absichten des Staates abzuwehren.

V. Diese Umstände auf eventuelle Zusammenarbeit und die neue Perspek­
tive in der Art der Beziehungen zwischen Kirche und Staat in Griechenland läßt 
der "Entwurf des Abkommens zwischen Kirche und Staat" (1988) erkennen, der 
von einer gemischten achtköpfigen Kommission (4 Bischöfe und 4 Laien) erar­
beitet wurde.

Die Kommission wurde erst nach der Krise eingerichtet, die 1987 das Ge­
setz 1700/1987 hervorrief. Dessen auf einseitige Initiative des Staates stattgefun­
dene Verabschiedung im Parlament wurde von der Kirche als ein direkter Ein­
griff in sacra interna betrachtet und löste eine starke Reaktion aus. Zur Über­
windung dieser Krise und zur Entspannung der Situation beschlossen beide Sei­
ten die Einrichtung einer Gemischten Kommission zum Studium des ganzen 
Spektrums der Beziehungen zwischen Kirche und Staat.

Frucht langer Zusammenarbeit war der "Grundriß eines Abkommens", in 
dessen Text die Tendenzen beider beteiligten Teile klar niedergeschrieben sind. 
Im folgenden werden die ersten drei interessanten Artikel dieses Abkommens 
angeführt:

Artikel 1
Der griechische Staat, dem die Bedeutung der orthodoxen Kirche für das 

Volk und vor allem mit Rücksicht auf ihren de facto großen geschichtlichen Bei­
trag zu dessen Überleben durch die Jahrhunderte bewußt ist und die orthodoxe 
Kirche Griechenlands, die anerkennt, daß der griechische Staat sich für die Aus­
übung ihres Auftrages für das Volk interessiert, geben ihren Willen kund:

1. Ihre Beziehungen sollen künftig ausgerichtet sein auf das Prinzip des ge­
genseitigen Respekts und der Anerkennung ihrer Eigenständigkeit zur Vermei­
dung von Streitigkeiten in der Zukunft.

2. Sie sollen über Fragen gemeinsamen Interesses entsprechend der Aufga­
be jedes Partners und immer im Rahmen der langjährigen und bewährten 
griechisch-orthodoxen Tradition Zusammenarbeiten.

Artikel 2
Aufgrund der Prinzipien des Art. 1 wird die Kirche selbstverwaltet; sie er­

füllt in Freiheit ihre Aufgabe unter Beachtung der Staatsverfassung, der Heili­
gen Kanones und der Staatsgesetze.

Artikel 3
Der Staat gewährt der Kirche seinen Schutz zur ungehinderten Entfaltung 

ihrer missionarischen, sozialen und karitativen Aufgaben.

Es ist offensichtlich, daß diese Willensäußerung der beiden Partner das all­
gemeine Bewußtsein der Kirche ausdrückt und mit der orthodoxen kirchlichen 
Tradition, unter Berücksichtigung der Eigenart der religiösen Wirklichkeit in 
Griechenland, übereinstimmt.

Es ist ebenfalls offenkundig, daß der Inhalt des Abkommens das Verhältnis 
von Kirche und Staat nach dem Gleichheits-System (Homotaxia) ausrichtet, 
demgemäß beide rechtlich gleichgestellte Organismen sich mit ihren eigenen



Angelegenheiten beschäftigen und zur Lösung der Fragen, die sie beschäftigen, 
paritätisch Zusammenarbeiten.

Die gemischte Kommission ging weiter auf die Abfassung eines Gesetzes­
entwurfs über die Grundordnung der Kirche Griechenlands ein, dessen Ausar­
beitung die Partner beschlossen haben. Da sein Inhalt nur geringe Unterschiede 
zur geltenden Grundordnung aufweist, ist dessen Kommentierung überflüssig.

Zu beachten ist aber, daß auch die neue Grundordnung nur dann Geltung 
bekommen wird, wenn sie durch das von der Verfassung vorgesehene Verfahren 
erlassen wird (Art. 3, Abs. 1 und Art. 72, Abs. 1 der geltenden Staatsverfassung). 
Das bedeutet wieder, daß die Legislative gemäß dem von der Verfassung vorge­
sehenen Verfahren jeden Gesetzesentwurf verabschieden oder abändern kann.

Zum Schluß möchte ich darauf hinweisen, daß im Rahmen der Religions- 
Vorschriften der geltenden Staatsverfassung der griechische Staat in seinen Be­
ziehungen zur Kirche fortdauernd "ein durch das Gesetz über die Kirche herr­
schender Staat" bleiben wird; dadurch wird die Legislative die Möglichkeit ha­
ben, in die Verwaltung und die Organisation der Kirche einzugreifen. Jedenfalls 
ist das Problem der Trennung oder der Gleichstellung allen Beteiligten bewußt 
und eine Lösung wird vom griechischen Staat angestrebt.

60



LES RELATIONS ENTRE L’EGLISE ET L’ETAT EN GRECE PENDANT

LE 19dme ET LE 20dme SIECLES

Anastase N. M a r i n o s, Athdnes

La p^riode historique de la Grdce dite "p6riode de la Grdce Nouvelle” 
commence avec la Rdvolution pour l’inddpendance de 1821 contre les Turcs, qui 
a abouti ä la cr6alion de l’Etat grec libre. Au cours de cette rdvolution il n’y 
avait pas d’Eglise Orthodoxe Hellenique autocdphale et inddpendante. Le clergd 
grec appartenait au Patriarcat de Constantinople qui 6tait la suprdmc autoritd 
eccldsiastique et que ddcidait sur toutes les questions concernant la vie de l’Egli- 
se en Grdce.

Lorsquc la Grdce est devenue un royaume, ayant comme roi le jeune prin- 
ce bavarois Othon et une rdgence aussi bavaroise, la Situation eccldsiastique 
changes rapidement. La rdgence bavaroise a ddcidd arbitrairement et contre 
tous les Canons de l’Eglise Orthodoxe que l’Eglise hellenique devait etre sdpa- 
rde du Patriarcat de Constantinople et inddpendante. Un texte reglementaire in- 
tituld "Ddclaration pour l’inddpendance de l’Eglise hellenique" a dtd publid au 
Journal Officiel du Gouvernement au mois d’aoü 1833. Ce texte prdvoyait une 
"Eglise de la Grdce" qui soit considdrde ä partir de ce moment comme "autocd- 
phale". Cette Eglise reconnait comme chef Jdsus Christ et, en ce qui concernc 
les questions de son administration, le Roi de la Grdce est reconnu comme l’au- 
toritd souveraine. Le pouvoir suprdme eccldsiastique appartenait au "Saint Syn­
ode du royaume de Grdce" soumis pourtant, selon l’article 2 de la Ddclaraton, ä 
la "souverainetd" du Roi. Le Saint Synode dtait composd de cinq membres nom- 
mds par le Gouvernement dont les trois devaient etre Mdtropolitcs, Archeve- 
qucs ou eveques et les deux autres pouvaient etre pretre ou pretrcs-moines. Les 
membres du Synode pretaient serment de fidelitd au Roi. Le Synode fonction- 
nait "inddpendemment de tout pouvoir temporel" en ce qui concernait les ques­
tions internes de 1’Eglise (interna coporis). Cependant il devait avertir le Gou­
vernement et demander d’avance son approbation sur toutes ses ddcisions. Au 
prdambule de tout arrdt du Saint Synode on devait se rdfdrer ä l’approbation 
gouvernementale. Voilä la Situation dcclesiastique en Grdce aux ddbuts du rdgnc 
du Roi Othon.

La communautd eccldsiastique hellenique ä dte sdparde du Patriarcat de 
Constantinople pour se soumettre au pouvoir du Roi. Le constitutionalistes 
grecs sont de l’opinion que la crdation de l’Eglises autocdphale de la Grdce dtait 
la consdquence ndcessaire de l’inddpendance nationale. A l’exemple de la Grdce 
qui rdussit ä secouer le joug ottoman et devenir inddpendante, l’Eglise devait de 
meine obtenir son autocdphalitd. On avait besoin d’une Eglise qui ne ddpendrait 
pas du Patriarcat dont la sidge dtait ä Constantinople, c’est-ä-dirc dans le terri- 
toire ennemi.

Je vous demande la permission d’avoir une opinion tout ä fait differente. 
Permettez-moi de croire que la motivation de l’inddpendance nationale que la 
rdgence bavaroise avait invoqude dtait un simple prdtexte. La vdritd dtait diffd-



rente. Je m’explique. Les grandes puissances de cette dpoquc lä n’aspiraient pas 
ä la cr6ation d’un etat grec, libre et grand. Elles voulaient simplement le morcel- 
lement de l’Empire Ottoman. La cr6ation d’un 6tat grec etail un moyen qui faci- 
litait le succes de leur but fondamental ä condiction que le nouvel dtat reste petit 
et ne remplace pas l’Empire Ottoman. Pour que l’etat grec reste petit il devait 
etre sdpard de son chef eccldsiastique naturel. On a donc decidd de cr6er un 
Eglise orthodoxe "autocdphale" mais soumise ä la souvcrainete du Roi qui n’dtait 
pas chrdtien orthodoxe.

Voilä la vdritd sur la question eccldsiastique de mon pays pendant cette 
dpoque et c’est une veritd que des dtudes toutes rdcentes viennent de rdvdlcver.

Au mois de septembre 1844 le Roi accorde au peuple grec une Constitu­
tion, dont Particle 2 stipulait: "L’Eglise Orthodoxe de Grdce, reconnaissant pour 
chef, notre Seigneur Jdsus Christ, est indissolublement unie, quant au dogme, ä 
la grande Eglise de Constantinople et ä toute autre Eglise Chrdtienne homodo- 
xe, observant immuablement, comme les autres dglises les saints canons apostoli- 
ques et synodiques ainsi que les saintes tratiditions. Elle est autocdphale et ad- 
ministrde par un Synode d’dveques". C’est cette disposition nouvelle qui ddcrdte 
pour la premidre fois le systdme synodal dans l’adminstration de l’Eglise. Para- 
lellement la Ddclaration de 1833 dtait encore valable. Ce rdgime constitutionel 
s’est maintenue jusqu’en 1850. C’est l’annde pendant laquelle le Patriarcat ddite 
le Tome pour l’autocdphalitd de l’Eglise de Grdce. Le Patriarcat n’a pas recon- 
nu un dglise hellenique autocdphale mais il a simplement accordd pour la pre­
midre fois ä la communautd eccldsiastique des hellenes le droit de se reunir en 
communautd eccldsiastique autocdphale. Jusqu’ä ce moment le rdgime juridique 
crdd par la Ddclaration de 1833 dtait arbitraire et contre tous les Canons de 
l’orthodoxie: le Patriarcat n’a jamais acceptd ce rdgime non canonique.

Quelques annees plus tard le Roi Othon est ddtrönd e l’Assembld Nationa­
le vöte la Constitution de 1863. L’article 2 de cette Constitution est paraille ä 
l’article 2 de la Constitution de 1844. Il y a cependant une diffdrence fondamen- 
tale entre les deux rdgimes juridiques, la suivante: aprds le Tome de 1850 la Dd­
claration de 1833 est considerde comme abolie. L’Eglise devient, selon la Consti­
tution, absolument libre et l’Etat n’a plus le droit d’intervenir ä l’administration 
de l’Eglise orthodoxe, comme d’ailleurs il n’avait pas le droit d’intervention dans 
l’administration des autres dglises chrdtiennes et des autres communautds reli- 
gieuses.

Les gouvernements helleniques n’avaient pas bien compris la diffdrence es­
sentielle entre la nouvelle Constitution et le regime constitutionnel antdrieur et 
le Parlament continuait ä vöter le Statut de l’Eglise qui est considerd comme une 
loi de l’Etat. Personne n’a pensd que cette pratique dtait anticonstitutionnelle et 
la Cour Supreme n’a pas eu l’occasion de s’occuper de cette question. L’Eglise 
se pla$a de nouveau sous ’influence de l’Etat. En plus une nouvelle pratique a 
commencd ä apparaitre. C’dtait la pratique des Synodes dits "Synode ad hoc". Il 
s’agissait des Synodess de certains eveques ä l’exclusion de tous les autres eve- 
ques de l’Eglise Orthodoxe grecque. Cette pratique dtait completement contrai- 
re ä la Constitution et aux Canons synodiques et apostoliques; eile dtait tout ä 
fait contraire ä l’eccldsiologie orthodoxe selon laquelle tous les eveques doivent 
participer au Saint Synode puisque chaque eveque est le centre de l’Eglise cat- 
holique, le centre de l’unitd de l’Eglise. On a tentd de motiver cette pratique par



le fait que la Constitution se rdfdrait au "Synode d’eveques" et non au "Synode 
des dveques". C’etait une intcrprdtation de la Constitution tout ä fait bizarre, 
mais cette Interpretation a survecu dgalement sous les Constitutions qui suivirent 
jusqu’ä la dcrnidre Constitution de 1975 qui est encore valable et dont l’articlc 3 
stipule: "L’Eglise Orthodoxe de Grdce, reconnaissant pour chef notre Seigneur 
Jdsus Christ, est indissolublement unie, quant au dogme, ä la grand Eglises de 
Constantinople et ä tout autre Eglise chrdtiennc homodoxe, observant immuab- 
lement, coramc les autres dglises, les saints canons apostoliqucs et synodiques 
ainsi que les saintes traditons. Elle est autocdphale et administrde par le Saint 
Synode, composd de tous les eveques en fonction, et par le Saint Synode Perma­
nent qui, derivant de celui-ci, est constitud comme il est prescrit par la Charte 
Statutaire de l’Eglisc et conformdment aux dispositions du Tome Patriarcal du 
29 juin 1850 et l’Acte Synodique du 4 septembre 1928. Le regime eccldsiastique 
dtabli dans certains regions de l’Etat n’est pas contraire aux dispositions du pa- 
ragraphe prdcddente".

Cet articlc modifie essentiellement les dispositions correspondantes des 
Constitutions antdrieures parce qu’il stipule que l’Eglise Orthodoxe "est admini- 
strde par le Synode composd de tous les mdtropolites en fonction". Le pouvoir 
legislatif de l’Etat n’a plus la possibilitd de crder un Synode "ad hoc" voire com­
posd de certains mdtropolites ä l’exclusion de tous les autres. Tous les mdtropo- 
lites de l’Eglise Orthodoxe de Grdce doivent participer au Saint Synode qui 
s’appelle "Synode de la hierarchie". Paralellement il y a le Saint Synode Perma­
nent. Ce Synode est composd de 13 membres, c’est-ä-dire 6 mdtropolites dont 
les trönes se trouvent ä la Grdce dite "vieille", 6 mdtropolites dont les trönes se 
trouvent dans les nouveau departements du pays et l’Archeveque d’Athenes 
comme President. Les mdtropolites de ce Synode participent chacun ä son tour 
voire selon son anciennetd et pour une pdriode d’une annde. La composition du 
Saint Synode Permanent est prevue par le Tome de 1850 et l’acte Patriacal et 
Synodal de 1928 auxquels se rdfdre explicitement l’article 3 de la Constitution. Il 
y a donc une garantie constitutioneile en ce que qui concerne les articles corre- 
spondants du Tome.

Le Synode Permanent est un Organe qui fonctionne toutc l’annde tandis 
que le Synode de la hierarchie se rdunit en sdances extraordinaircs (une fois par 
an) et en sdances extraordinaircs p.e. quand il y a des circonstances spdciales. 
Le Synode de l’hierarchie est compdtent pour l’election des mdtropolites. Il a 
aussi, d’aprds une habilitation legislative, le droit d’dditer des actes rdglementai- 
res concernant l’administration de l’Eglise.

Malheureusement la nouvelle Constitution exige (article 72) que la Statut 
de l’Eglise soit vötd par le Parlement c’est-ä-dire l’Eglise est ddjä officiellement 
soumise ä la puissance legislative de d’Etat qui a la possibilite juridique d’influ- 
encer par la loi l’inddpendance de l’Eglise. La pratique conservde sous les Con­
stitutions antdrieures est ddjä devenue un rdgime constitutionel. C’est donc l’ar­
ticle 72 de la nouvelle Constitution qui provoque de problümes dans le domain 
des relations entre l’Etat et l’Eglise.

Il y a quand mdme dans la nouvelle Constitution d’autres dispositions rela­
tives ä la question religieuse en gdneral. En tete de la Constitution il y a, comme 
dans les Constitutions antdrieures, une invocation ä la Sainte Trinitd. D’ailleurs 
l’article 3 de la Constitution stipule aussi que: la religion dominante en Grdce est 63



edle de PEglise Orthodoxe Orientale du Christ". Le terme "rcligion dominante" 
signifie que la rcligion orthodoxe est pratiquöe par la grande majorite des grecs, 
mais il n’en r6sulte pas que les autres religions ou les autres confessions chrö- 
tiennes sont interdites en Gröce. Au contraire la Constitution assure ä toute per­
sonne habitant la Gröce (aux Grecs comme aux ötrangers) une grande marge de 
liberte religieuse. Les Constitutions pröeödentes stipulaient: "Le pros61ytisme 
ainsi que toute autre intervention contre la religion dominante sont interdits". 
Cette disposition se trouve döjä modifiöe dans la nouvelle Constitution qui dö- 
clare dans l’article 13 (paragrafe 2, alinöa c): "Le prosölytisme est interdit". Ain­
si, la defense est genöralisee au profit de toute religion connue et ne concerne 
pas uniquement la religion dominante. Le ministre de la Justice, d6sirant öclair- 
cir la signification profond de cette disposition ä d6clar6 au cours des discus- 
sions devant le Parlement que "prosölytisme" signifie exclusivement "violation de 
la conscience d’autrui par des moyens illögaux, malhonnetes et immoraux". Ainsi 
la prohibition ne concerne que "le prosölytisme de mauvais aloi" et non le "tö- 
moignage chrötien”, lequel est un devoir incombant ä chaque chrötien et ä cha- 
que Eglise.

Je voudrais ä l’occasion souligner l’importance de la disposition concernant 
le prosölytisme. A mon avis cette disposition est une des garanties constitution- 
nelles döcrötöes au profit de la libertö de conscience ä condition qu’on fasse une 
distinction entre le prosölytisme döfendu dit "prosölytisme de mauvais aloi" et le 
prosölytisme legitime dit tömoignage chrötien.

Temoignage chretien signifie ici l’action permanente par laquelle un chrö- 
tien ou une communautö chrötienne, proclament les actes de Dieu dans l’histoi- 
re et cherchent ä montrer dans le Christ la vöritable lumiöre qui öclaire tout 
homme. La vie entiöre : culte, Service responsable, proclamation de la Bonne 
Nouvelle, tout ce qui fait sous l’inspiration du Saint-Esprit pour le Salut des 
hommes et leur rassemblement dans le seul et unique corps du Christ pour 
qu’ils obiennent la vie öternelle qui consiste ä connaitre le vöritable Dieu et son 
envoyö Jösus-Christ. Pour les adeptes des autres religions "tömoignage" signifie, 
de ce point de vue, le simple enseignement religieux qui peut s’adresser ä toute 
personne.

Proselytisme de mauvais aloi signifile ici une attitude et un comportement 
deplaces dans l’exercice du tömoignage chrötien. II implique la violation du droit 
que possöde chaque personne humaine, chrötienne au non, de ne subir aucune 
contrainte extöricure en ce qui concerne la religion ou la maniöre de proclamer 
l’Evangile selon des möthodes qui ne sont pas conformes aux voies de Dieu qui 
invite l’homme ä repondre librement ä son appel et ä le servir en ösprit et vöritö. 
Dans certains contextes linguistiques, culturels au confessionnels "prosölytisme" 
sans qualificatif a pris ce sens pöjoratif. Dans les langues ou contextes qui ont 
conservö au terme "prosölytisme" son sens premier de zöle pour la propagation 
de la foi il faudra toujours pröciser: "Prosölytisme de mauvais aloi" ou quelque 
autre expression qui dösigne des attitudes et des comportements röpröhensibles. 
Ayant en vue cette distinction essentielle le Conseil d’Etat hellenique ä döjä re- 
connu que le pur enseignement spirituel n’est pas du prosölytisme (v. CE 
756/52) mais qu’il y a prosölytisme quand on emploie des moyens immoraux 
pour s’immiscer dans la conscience d’autrui. Par exemple, lorsqu’on exploite les 

64 difficultös öconomiques d’une personne pour le faire changer de foi (v. CE 
2276/1953).



Le resultat des pensdes ci-dessus mentionndes est le suivant: La disposition 
de la Constitution hellenique relative au prosdlytisme est aussi juste que ndces- 
saire, car eile protege la conscience, cet asile oü Dieu seul a le droit de pdndtrer 
et de ce point de vue la Constitution hellenique protdge toutes les religions et 
non seulement la religion dominante.

11 faut d’autre part etre attentif aux dispositions de la nouvelle Constitution 
conccrnant le Prdsident de, la Rdpublique. Aucune de ces dispositions n’exige 
que le Prdsident soit orthodoxe, tandis que les Constitutions precedentes ddcla- 
raient que le Roi devait appartenir ä l’Eglise Orthodoxe Orientale du Christ et 
qu’il devait proteger sa religion. Sans doute il est vrai que la Constitution exige 
(article 33 paragraphe 2) que le Prdsident prete serment ä la Sainte Trinitd, mais 
je crois que cette disposition se rapporte uniquement ä un prdsident de religion 
orthodoxe au ä tout autre chrdtien qui accepte la Sainte Trinitd, mais on ne peut 
pas en ddduire qu’elle serait dgalement applicable dans le cas oü le prdsident 
appartiendrait ä une autre confession ou une autre religion. D’ailleurs l’artcle 16 
paragraphe 2 de la Constitution ddclare, entre autres, que Pensaignement vise ä 
l’dvolution de la conscience "nationale et religieuse" des cnfants. La combinaison 
de cet article avec l’article de la Constitution qui stipulc que l’Orthodoxic est la 
religion "dominante" en Grdcc nous conduit necdssairement aux conclusion sui- 
vants: L’enseignement reügieux:

a) est obligatoire et
b) doit etre fondd sur les princpes de l’Orthodoxie. II va de soi, malgrd 

tout, que les dleves non orthodoxes ou non chrdtiens on le droit de s’abstenir de 
l’enseignement religieux.

Je crois qu’il est aussi utile et ndcessaire de faire quelques remarques rela­
tives au contröle judiciaire des actes des autoritds ecclesiastiques par le Conseil 
d’Etat. 11 faut d’abord souligner que Particle 4 du Statut de PEglise de la (Jröce 
(Loi 570/1977) stipule que: L’dglise, les mdtropoles, les paroisses et les monastd- 
res sont des personnes morales de droit public en ce qui concerne ses affaires 
juridiques. Alors les actes des autoritds eccldsiastique sujets ä etre soumis au 
contröle judiciaire du Conseil d’ Etat se classent en deux categories:

1.) Tous les actes concernant l’administration de PEglise. Dans son arret 
317/1937 le Conseil d’Etat a declard qu’dtaient soumis ä son contröle: "Tous les 
actes des autoritds eccldsiastiques auxquelles l’Etat grec a concede la compdten- 
ce de l’administration de PEglise ä condition qu’ils soienl emis en application de 
la loi de l’Etat et ne concernent en rien les questions purement religieuses". 11 
faut donc chercher:

a) une autorite ä laquelle l’Etat a concddd Padministration de PEglise not- 
amment les dveques ou le Saint Synode,

b) un acte emis selon une loi et par voie de consdquence tous les actes dmis 
d’aprüs les Canons sont soustraits au contröle judiciaire,

c) un acte qui concerne Padministration de PEglise exergde selon la loi,
d) un acte non relatif ä la mission religieuse et spirituelle de PEglise.
Sont conformes:
aa) Tous les actes concernant les Statuts des Organes de PEglise et de ses 

employds: l’acte d’election d’Archeveque par le Synode de l’Hierarchie, l’acte 
par lequel un dveque ddplace ou destitutue le curd d’une paroisse suivant une loi

65



(mais pas les Canons), l’acte du Saint Synode concernant la nomination d’un 
professeur ä une ecole eccl6siastique etc.

bb) Tous les actes ayant trait ä la division territoriale de l’Elise p.e. l’acte 
que le Saint Synode 6met pour fixer les frontifcres de la m6tropole.

cc) Tous les actes que la personne morale de l’Eglise 6met en exercant son 
droit de surveillance sur les autres organismes eccl6siastiques qui sont dgale- 
ment des 6tablissements publics comme les monastöres. On peut citer les actes 
selon lesquels l’6veque rejette un recours contre l’61ection du conseil des Sup6- 
rieurs d’un monastere ou la nomination de ce conseil par l’öveque.

2.) Les actes traitant les droits des citoyen comme p.e. l’actc de l’6veque 
d6terminant la fermeture d’un temple d6stind au culte priv6 ou l’acte par lequel 
l’6veque refuse la permission exig6e par la loi pour le mariage ä l’epoque ou le 
mariage civil n’6tait pas valable en Grece.

Unc autre catögorie d’actes des autoritds eccl6siastique sont les actes des 
"juridictions" eccl6slastiques: Ce sont les arrets des "tribunaux" ecclesiastiques 
qui sont compdtents pour punir le clerg6 et les moines lorsqu’ils violent les Ca­
nons et transgrcssent leurs devoirs religieux. Les tribunaux eccI6siastiques ne 
sont pas des tribunaux 6tatiques ni des autorit6s administratives. Ce sont des "ju­
ridictions" eccl6siastiques qui appartiennent ä l’ordre interne de l’Eglise. Les 
chatiments qu’ils imposent sont de caractere spirituel, c’est un moyen de corri- 
ger les transgresseurs des Canons.

D’aprös une jurisprudence stable et ferme les arrets des tribunaux eccl6sia- 
stique restaient soustraits au contröle du Conseil d’Etat. Cependant il ya un an 
maintenant que le Conseil d’ Etat a chang6 sa jurisprudence. Je ne suis pas d’ac- 
cord avec cette recente jurisprudence.

La question religieuse en Grfcce est quelque peu complexe en raison du ca- 
ractere mixte de l’Eglise Odrthodoxe qui est d’une part un etablissement public, 
et d’autre part un organisme essentiellement religieux. En tant que juriste je 
pourrais dire que ce regime qui se justifie dans une certaine mesure pour des 
raisons historiques, est ä l’oppos6 de l’idde moderne de l’Etat laique qui donne ä 
1 Eglise le droit de demeurer un organisme purement spirituel, metaphysique, 
dtranger aux choses de ce monde, complötement s6par6 de l’Etat et poursuivant 
la r6alisation du but supreme: Le perfectionnement spirituel de l’Homms et l’ac- 
complissement de son "union” avec Dieu. En tant qu’un simple ötudiant ä la Fa- 
cult6 de Thöologie d’Ath6nes je me demande si on peut concilier cette concep- 
tion de la s6paration avec la vraie thdologie.

66



INTERETS RELIGIEUX ET LOI CIVILE DANS L’ORIENT CHRETIEN

Vittorio P a r 1 a t o, Urbino

I. Le thdme se präsente particuli6rement intdressant et sdrieux car il ajoute 
des dlemcnts nouveaux et divers ä la thdmatique de la doctrine juridique occi- 
dentale relative au droit de l’dtat en matidre de libertd et dgalitd religieuse.

Aujourd’hui la doctrine juridique est plus attentive ä mettre en dvidence les 
616ments de fait lids aux rdlations Etat-confessions religieuses plutot que les 
enonciations formelles de la ldgislation, meme constitutionnelle, et ne met pas 
l’accent sur Pautoqualification que l’dtat se donne (dtat sdparatiste, dtat confes- 
sionnel), mais privilege l’dvaluation que l’on peut tirer par les diverses lois, par 
la pratique administrative et par Interpretation da la jurisprudence, pour indivi- 
dualiser l’orientation politique que l’dtat prend envers le phdnomdnc religieux 
individuel ou collectif.

On ne peut pas ddterminer la qualification d’un dtat en matidre religieuse 
avec des formules abstraites - rdgime concordataire, regime de sdparation, mais 
au contraire, on doit considdrer l’orientation (Richtung/Tendenz) politique de 
l’organisation gdndrale de l’Etat. La loi spdciale, unilatdrale ou concordataire, 
ou le droit commun sont des instruments techniques (lids ä des traditions singu- 
lidres et ä des ndcessitds juridiques et politiques) utiles ä realiser l’orientation 
politique qui peut etre lai'que (Laienstaat), lai'ciste (laizistische), confessionnelle 
(Konfessionsstaat)'.

On peut considdrer un dtat comme confessionnel, ou ä tendence confes­
sionnelle, quand ä cause de l’dvaluation positive qu’il donne ä une religion et aux 
prdceptes moraux dont eile se fait fautrice, cet dtat imprime sa ldgislation ä ces 
principes dthiques-religieux.

Dans l’dtat confessionnel romain-catholique, par exemple, il y aura la puni- 
bilitd du ddlit de mepris de la religion, l’dvaluation religieuse du serment, une loi 
contraire au divorce, ä l’avortement, et par contre favorable ä l’dvaluation civile 
du mariage religieux, il y aura aussi une loi qui garantit l’enseignement de la reli­
gion dans les dcoles publiques, qui reconnaisse la jurisdiction eccldsiastique en 
matidre de nullitd matrimoniale, et en gdndral Porganisation de l’dglise meme 
pource qui se rapporte ä la crdation des personnes juridiques. Dans un dtat con­
fessionnel orthodoxe, comme par exemple, la Grdce, on trouve la tutdle de l’ort- 
hodoxie de la foi, de la religiositd de la nation et des institutions nationales, de la 
sacralite du serment, de l’dducation religieuse des dtudiants, et jusqu’en 1982, de 
la compdtence confessionnelle en thdme de mariage2.

Nous sommes au contraire en prdsence d’un dtat lai'ciste quand cet dtat 
considere la religion comme un fait privd et ndgatif pour la rdalisation de son 
but, ou pour le progrds moral des citoyens, se faisant porteur d’une propre dthi- 
que, soit matdrialiste soit iddaliste, mais en tout cas antireligieuse ou irrdligieuse, 
et pour cela il exclut toute influence de la religion sur la vie publique et il ignore 
les principes dthiques-religieux (par exemple on n’admettra pas l’objection de 
conscience aux lois de l’dtat pour des motivations religieuses, ni la tutdle du se- 
cret pour les confidences faites par les fiddles aux ministres de culte, ou encore 67



68

le bapteme des mineurs) tout cela parce qu’on ne fait pas compte d’une loi et 
d’une morale diverses de celle de l’dtat3.

II y a une troisifeme orientation politique et juridique, qualifi6e par la doc- 
trine comme propre de l’6tat lai'que, celui-ci ne se fait pas porteur et maitre 
d’une propre conception metaphysique, ni il implique aucune affirmation nega- 
trice d’une v6rit6 rdvdlde, ni aucune Opposition aux valeurs et aux confessions 
religi-euses. Cette orientation determinc l’autonomie de l’dtat de n’importe quel 
systöme objectif et absolu de lois religieuses et 6thiques de ddrivation externe au 
domaine de l’dtat meme. Dans ce cas la loi civile acceptera ces valeurs religeuses 
dont les citoyens se fairont porteurs dans la mesure oü eiles seront re^ues par la 
nation. Mais il faut souligner que l’orientation lai'que ne peut pas empecher l’exi- 
stence de valeurs religieuses dans la loi civile en ddfense et garantie d’une partie 
(souvent majoritaire) de ses composants4.

Aujourd’hui l’activitd de l’dtat n’est plus limitde ä garantir les conditions 
normales de l’ordre public, ndcessaires au ddveloppement spontand des autono­
mies et des libert6s des particuliers, mais eile s’adresse ä chaque domaine de la 
vie civile et eile ddtermine une n6cessaire combinaison de deux rdalitds, d’une 
partie la lai'citd ou aconfessionalitd de l’6tat, de l’autre la tutfeie que l’dtat memc 
doit donner aux institutions et aux valeurs sociales informdes aux principes reli- 
gieux.

L’dtat lai'que n’imposera aux citoyens l’observance des lois qui se rattachent 
aux principes 6thiques-religieux que dans la mesure oü ils sont accept6s et posds 
comme principes de l’6thique civile, comme libre choix de celui qui exerce la 
fonction legislative; mais cet 6tat lai'que ne devra pas meme au nom d’un princi­
pe abstrait d’aconfessionnalite ou lai'citd, qui, dans ce cas, serait vraiment du lai- 
cisme, modifier les lois qui ont eu fondement dans la morale religieuse plus que 
dans un principe civil, comme s’il s’agit d’un progrfes objectif, je ne veux pas dire 
la libdration de l’ordre civil des conditions religieuses, mais l’dloignement de la 
loi de l’dtat des pröceptes 6thiques-religieux.

Cette distinction entre confessionnalitd, laicisme et laicitd, determinde par 
la rdalitd juridique-politique de l’Europe occidentale et de l’Amdrique du nord, 
doit etre revue et prdcisde en prdsence d’dldments typiques de la culture, des 
traditions et des caractdristiques prdsentes dans l’Orient chrdtien.

Parmi ces dldments il faut sürement considerer:
1. L’intime connexion entre les confessions traditionnelles et les groupes 

ethniques.
2. La possible tutüle juridique reconnue aux groupes confessionnaux, sur- 

tout de minoritd, par des traitds internationaux dans lesquels les confessions ont 
dtd l’objet de tutfeie, mais non les sujets qui ont stipuld l’accord.

3. L’aversion envers le prosdlytisme religieux, qui se prdsente comme per- 
turbateur de l’ordre traditionnel et ethnique pre-constitud.

4. Une mineure sdcolarisation de la socidtd, et une rare diffusion de l’athe- 
i'sme, meme s’il est proposd par des gouvernements civils.

5. L’absence, en gdndral, dans les dglises chrdtiennes orientales et dans l’is- 
lamisme du problfeme social et de la promotion humaine lide aux besoins con- 
tingeants.

6. La fonction historique des hidrarchies chrdtiennes dans les tdrritoires de 
l’Empire Ottoman, lide ä l’attribution de fonctions jurisdictionnelles en matifere



de droit de famille, dont, raemc aujourd’hui, il existe, en quelque cas, des pou- 
voirs rdsidus.

7. Prdsence dans quelques 6tats de plusieurs confessions religieuses consi- 
derees comme des institutions 6trangeres qui peuvent parfois conditionner la vie 
politique et juridique des dtats memes.

8. La conception, typiquement orientale, que le catholicisme latin et la foi 
chrdtienne r6form6e sont, et doivent etre, profcssös par des fidöles non orient- 
aux, par les ötrangers, etant des expressions religieuses et culturelles d’une autre 
civilisation, d’une autre coramunaut6 politique.

9. A ces 616ments on doit ajouter aujourd’hui une realite politique differen- 
ciee dans les differcnts pays, quelques uns sont des dömocraties libörales plurali- 
stes, d’autres sont des dömocraties socialistes, d’autres, encore, sont des 6tats 
caractdrisds par un monoconfessionnisme (Israel) ou par un pluriconfessionnis- 
me (Liban)5 ä cause de la prdscnce dominante d’un ou de plusieurs groupes eth- 
niques et religieux qui exercent les pouvoirs de gouvernement.

Alors les confessions religieuses, ou mieux les öglises rituelles ou les grou­
pes confcssionnaux, composös par une base sociale particuliöre, souvent reprd- 
sentent un propre groupe ethnique et culturel, et essayent de poursuivre dans le 
domaine des finalitös civiles et temporelles la tutöle des valeurs particuliöres non 
seulement religieuses, qui sont utiles ou nöcessaires au maintien des singuliöres 
idcntites civiles, mais comme tclles, ces confessions, se presentent et sont consi- 
deröes aptes ä rendre effectivement agissantes et concrötes les libertös et les ga- 
ranties religieuses et culturelles ötablies dans le rcspect de l’autonomie des buts 
göndraux de l’6tat et des confessions.

Les confessions, ä cötd et en Subordination au but spirituel, revendiquent et 
obtiennent la poursuite d’une finalitö temporelle; c’est ä dire la sauvcgarde de la 
tradition culturelle du groupe ethnique-religieux qui se confond en eile; en 
meme temps eiles se prösentent comme des formations sociales avcc une finalitö 
spirituelle au döhors des buts de l’ötat et en meme temps comme des sociales in- 
temiediaires entre le citoyen et l’6tat avec des buts temporeis compröhensifs de 
ceux de l’6tat.

II. A la lumiöre de ces considdrations la qualification confessionnclle d’un 
6tat s’enrichit d’autres 616ments souvent semblables ä ceux qui cxistaient dans 
les ötats absolus de l’Europe occidentale au XVII et XVIII siöcles, avec une reli- 
gion d’6tat, ou "dominante"8, dont le pouvoir civil protöge l’orthodoxie de la doc- 
trine contre les mouvements 6r6tiques, les dissidents et tous ceux qui font action 
de prosölytisme 6t6rodoxe7; avec une condition civile diff6renci6e par un propre 
Statut personncl U6 ä la religion professfe par le groupe ethnique d’appartenen- 
ce; on peut noter une valeur constitutionelle des groupes ethniques-religieux 
charges (comme au Liban) du gouvernement de l’6tat selon des övaluations rigi­
des de repröscntation institutionnelle; on trouve, enfin, dans quelques 6tats, la 
valeur des lois confessionnelles pour ce qui concerne le droit de famille, meme 
si ce fait est en train de se modifier8.

III. Mais l’ötat lai'ciste lui aussi se presente ä nous avec des caractöristiques 
propres. Lorsqu’on parle d’ötat lai'ciste on pense tout de suite ä l’ötat marxiste 
classique qui considöre le phönomöne rehgieux comme aliönant et la recherche 69



70

d’un bien spirituel comme un fait qui ddtourne l’homme des ndcessitds de ce 
monde et du devoir de realiser dans cette vie les situations d’egalite, de solidari- 
td, et de justice que la religion fait rechercher dans le paradis.

Mais la theorie n’est pas appliqude dans toute sa rigueur. En Bulgarie, 
bienque l’ordre juridique et politique soit empreint d’une morale matdrialiste et 
athdiste, l’art.3 de la Loi du 24 Fdvrier 1949 affirme que l’dglise orthodoxe bulga- 
re est le culte traditionnel du peuple bulgare; lide ä son histoire, eile peut etre 
par sa forme, par son contenu et son esprit une dglise populaire et ddmocrati- 
que. Cette affirmation n’empeche pas que le gouvernement exerce un contröle 
rigoureux sur la vie et l’organisation eccldsiastique de cette 6glise et que la liber- 
td religieuse individuelle soit limit6e, il suffit de rappeier que l’enseignement re- 
ligieux aux jeunes mincurs de dix huit ans est ddfendu, et qu’au contraire la Phi­
losophie mandste-leniniste fait partie intdgrante di programme de l’dcole9.

Bien qu’on reconnaisse la valeur traditionnelle et nationale de l’dglise ort­
hodoxe bulgare, l’iddologie marxistc tient bonnes ses positions critiques envers 
le phdnomüne religieux, ä cause de la finalitd ultramondaine et ali6nante de la 
foi religieuse. Une evaluation positive pourra etre donnde aux confessions qui 
ont comme but secondaire la promotion sociale, l’dmancipation des pauvres, 
particuliürement soulignee, car dans la periode de transition vers la creation 
d’une socidtd communiste, ces religions peuvent etre des collaborateurs utiles 
pour l’61imination des situations qui ddterminent l’exploitation de l’homme sur 
l’homme.

Mais il y a un autre type d’dtat lai'ciste, celui qui est hdritier de la pensde il- 
luministe et rationaliste, reprdsentde au proche Orient par la Turquie qui sous le 
nom d’6tat laique pose plusieurs Privileges haineux envers toutes les formes reli- 
gieuses institutionalisdes.

Dans les derniüres anndes ce laicisme s’est mitigud envers l’islamisme, reli­
gion ä la quelle la nation turque est lide par son histoire, sa culture et sa tradi- 
tion, mais qui au contraire maintient toute sa rigueur envers les autres confes­
sions religieuses qui sont en grande minorite.

On trouve une moderation de la loi ä cette orientation politique dans le 
trait6 de Lausanne et dans l’activitd diplomatique lide ä cet acte international 
qui sont devenus des principes et des rügles du droit de l’Etat.

L’art. 39 de ce traitd garantit que: "il ne sera 6dictd aucune restriction con- 
tre le libre usage par tout ressortissant turc d’une langue quelconque en matiüre 
de religion", et l’art. 40 dit que:"Ils [les ressortissants turcs] auront notamment 
un droit 6gal ä erder, diriger et Controler ä leur frais toutes les institutions chari- 
tables religieuses ou sociales avec le droit d’y faire librement usage de leur pro­
pre langue et d’y exercer librement leur religion".

Ces garanties ldgales n’empechent pas une diffdrente considdration dans la 
rdalitd entre les diverses fois professdes dans l’Etat. La rdpublique de Turquie 
est un Etat oü la grande majoritd de citoyens sont de religion islamique; les 
chrdtiens, turcs ou dtrangürs, sont environt le 0,66%, ils sont considdrds, mente 
ceux de nationalitd turque, comme des hommes de race non turque. On ne trou­
ve pas un groupe chrdtien de race, language ou culture turques; le christianisme 
se prdsente aux turcs musulmans comme une religion dtrangüre; ä cause d’une 
trds ancienne tradition il est difficile de perdre le caractdre grec lorsqu’un citoy- 
en se prdsente comme membre de l’dglise orthodoxe, ou le caractdre armdnien



lorsqu’il se prdsente comme membre de l’dglise grdgorienne. L’dglise latine restc 
en Turquie comme l’dglise dtrangdre par excellence10.

II s’ensuit qu’en presence d’im r6veil de l’islam on cherche, avec tous les 
moyens d’islamiser les institutions publiques et d’unifier dans la foi islamique 
meme les groupes de minoritd, afin de crder un 6tat unitaire, sous tous les 
aspects.

Dans les vingt dernidres annees les communautds chrdtiennes de la Tur­
quie ont perdu la moitid de leur fiddles. Dans les dcoles les dldves chrdtiens sont 
tcnus ä suivre les leqons de religion islamique et, en particulier, on n’autorise 
pas les dtudiants armdniens ä dtudier dans un’dcole confessionnelle s’il y a unc 
dcole publique dans leur quartier".

IV. Je pense qu’il ne faut pas traiter le probldme de la legitimitd d’unc 
normative spdciale pour le phdnomüne religieux certainement pas en relation 
aux lois constitutionnelles de chaque dtat, mai en relation ä un principe abstrait 
de libertd et d’dgalitd religieuses. Je veux seulement souligner que deux institu­
tions occidentales (France et Etats-Unis) qui se qualifient et se professent fau- 
teurs et rdalisateurs d’un systdme de sdparation juridique entre l’dtat et les con- 
fessions religieuses en rdalitd, dans la pratique administrative et judiciaire, ils 
considdrent les ndcessitds de l’organisation confessionnelle.

Aux Etats-Unis il y a une Organisation juridique de common law bien plus 
habile dans la sauvegarde des ndcessitds individuelles; la libertd religieuse, pcr- 
sonnelle et collective, est garantie soit par une normative articulde, qui meme 
dans le domaine du droit commun, assure la tutdlc des singularitds confession- 
nclles12, soit par l’oeuvre de la jurisprudence qui a justement considdre la clause 
sdparatiste du Amendement comme garantie d’dgal traitement des ndcessitds re­
ligieuses des individus et des groupes.

Les Etats-Unis reconnaissent la valeur de la religion comme instrument de 
progrcs moral pour le citoyens et plusieurs sentences affirment que les citoyens 
de cet Etat sont un peuple religieux13.

Le systdme sdparatiste se pose comme un instrument valable pour garantir 
la libertd religieuse considdrde comme droit fondamental du citoyen-fiddle, soit 
pour ce qui se rdfdre ä la culture publique, au prosdlytisme, aux comportements 
permis ou ddfendus qui sont motivds par des obligations religieuses, contrastant 
avec la loi gdndrale ä laquelle tous les citoyens sont tenus14 ä obdir.

On peut presque parier de sdparation pluriconfessionnelle si on veut quali- 
fier l’institution qui sans une formelle legislation singulidre pour le phdnomdne 
religieux, ni unilateral, ni concordataire, garantit le plein exercice de la libertd 
religieuse lide ä toute Option fidei'ste quand en concret eile ne porte pas atteinte 
aux droits d’autrui et ä l’ordre juridique de l’dtat meme, ou eile ne determine 
pas un aide dconomique direct aux confessions religieuses,5.Dans Pinstitution 
fran$aise d’aujourd’hui on trouve, aussi, une croissante rdconsideration pour 
quelques exigences confessionnelles, en rdlation aux Services d’assistance spiritu­
elle, d’dducation religieuse des jeunes gens, de l’aide dconomique aux institu­
tions scolastiques confessionnelles16.

71



II y a encore ä r616ver que l’6tat moderne, ddmocratique et pluraliste, 
adopte toujours une legislation la plus varide et articulde en rdlation aux diffe­
rentes ndcessitds des diffdrentes groupes et phdnomdncs sociaux, introduisant 
des exceptions et des prdvisions particulieres en consideration de leur singulari- 
td.

V. Soit dans l’dtat lai'ciste que dans celui confessionnel on ne peut pas par­
ier de libertd et d’egalitd religieuses pour tous les citoyens-fiddles et pour toutes 
les confessions religieuses car dans le premier cas (dtat confessionnel) on privi- 
legiera la religion ou les religions considdrdes comme religions d’dtat ou lides in- 
stitutionnelement ä la nation; dans l’dtat lai'ciste on voit la religion comme un fait 
ndgatif, et donc, quoique de manidre diverse, il y aurait un comportement ddfa- 
vorable envers toutes les fois religieuses et la libertd religieuse individuelle et 
collective seront comprimdes.

On pourra parier aujourd’hui ä ldgard des institutions laiques plus ouvertes 
aux besoins spirituels de tous les citoyens-fiddles non plus de seule toldrance re­
ligieuse, mais aussi de libertd religieuse dans des bornes bien prdcises, au de lä 
des quelles les prdsupposds typiques de cet ordre seraint älteres; en somme l’ou- 
verture envers un pluralisme religieux moderd est conditionnde par le choix con­
fessionnel ou lai'ciste de base, si bien que la tutdle de la libertd religieuse ne peut 
pas se traduire et se concrdtiser dans un renversement de sa meme typicitd iddo- 
logique.

C’est l’dtat avec une Orientation politique lai'que, ddmocratique et pluraliste 
qui garantira mieux l’dgalitd et la libertd religieuses, cet dtat qui n’dtant pas con- 
ditionnd par des choix prefixds empreint et egale son institution juridique aux 
valeurs morales acceptees par la majoritd des citoyens et dvidentides dans un li- 
bre ddbat et comparaision de iddes, et qui garantira ä tout le monde l’exercie de 
la libertd religieuse individuelle ou collective. Celui-ci est voulu par les docu- 
ments internationaux ä tutdle de la dignitd de la personne humaine, des droits 
fondamentaux de l’homme, ces documents ont dtd acceptds presque par tous les 
etats, et ils soulignent les droits de libertd individuelle et collective et l’dgalite en 
matidre religieuse.

On aura une ldgislation plus ou moins correspondante ä l’dthique religieu­
se, la tutdle des comportements religieusement motivds, non comme des rdque- 
tes d’une confession religieuse ou comme des obligations concordataires, mais 
comme choix politique, ddtermindes ä travers une libre convintion et un libre dd­
bat d’idees.

Aujourdhui, comme j’ai ddja dit, l’activitd de l’dtat n’est plus limitde ä ga- 
rantir les conditions normales de l’ordre publique, necessaires au ddveloppe- 
mcnt spontand des autonomies et des libertds des sujets prives, mais eile s’adres- 
se ä chaque domaine de la vie civile et eile determine une ndcessaire combinai- 
son de deux realitds, c’est la lai'citd ou mieux l’aconfessionnalitd de l’dtat et la 
ddfense que l’dtat meme doit assurer aux institutions et aux valeurs sociales, in- 
formdes aux principes religieux.

Quclq’un, peut-etre, prdfdre une majeure ou mineure sensibilitd des lois ci- 
vilcs aux valeurs spirituelles; ce sont des opinions personnelies,objet d’un ddbat 
civil et de l’dvaluation de l’orientation politique de cet dtat lai'que et pluraliste.



On doit rappeier aussi qu’il exisle un aspect negatif de ce btat lai'que, qui 
consiste dans la necessite de faire coexister dans un meine ordre juridique des 
conceptions et des idbologies diverses, sans choisir un systbme particulier d’bva- 
luation.

Toutc id6ologie est cn eile meme mbsurc de sa propre veritb; toutes les 
idbologies s’bquivalent, c’est ä dire, dies sont 6galcment vraies ou bgalement 
fausscs, selon l’6valuation subjective de chacun. Ceci dbtermine un pluralisme 
necessairement empeeint de relativismc, de scepticisme, de l’indiffcrence, de la- 
quelle dbrive, comrne dernibre consbquence, dans le domainc du droit, la lbgit- 
imitb de toutes les conceptions bthiques professbes par chacun et l’impossibilitb 
logique de faire valoir, dans les lois, une notion de morale et de justice quelcon- 
ques. Les valeurs et les postulats de chaque ideologie religieuse, ou non religieu- 
se, viennent rbduitcs ä objet de simple liberte ou facultb propre de l’individu ou 
du privb et ne sont pas considerbs comme des buts que l’btat-institution doit 
poursuivre, car il doit se reprbsenter comme neutral, aconfessionnel, agnostique, 
et en meme temps il doit se configurer comme garant de la liberte de choix, re- 
connue comme droit fondamental de tous les hommcs.

Cette conception laique-pluraliste maintient un certain rapport avec les 
exigences de la morale puisqu’il suppose une confiance fondamentale dans la 
conscience et dans le sens commun de la responsabilitb individuelle et dans les 
Sentiments du devoir civil.

Elles ne se presentent pas comme des affirmations nouvelles les theses se­
lon lesquelles, afm de ne pas s’opposer aux diverses, souvent contrastantes opi- 
nions, on ne doit rbaliscr qu’une lbgislation informbe ä l’utile, ä la convenance 
politiquc, ä la tecniquc, et empechee, au contraire, de rdaliser des contenus e- 
thiques meme quand eile devrait renoncer au minimum dthique du droit pdnal.

.Sans doute une loi de l’dtat complbtement ddracind des dvaluations bthi- 
ques est le produit d’une socibte edonistc contingeante qui prive Pdtat de toute 
fonction morale et qui s’oppose ä l’idde que l’dtat doit toujours opdrer pour erb­
er une sociblb meilleure, non seulement dans le domainc materiel, mais aussi 
dans le domaine moral.

C’est ä cause de ces considbrations que le jugement positif sur l’btal qui a 
un’orientation lai'que et pluraliste prbsuppose un pluralisme idbologique qui se 
base sur des valeurs bthiques et politiques communes, fait celui-ci rendu plus 
possible, aujourd’hui au proche Orient qu’en occident, ä cause d’une infbrieure 
sbcolarisation de la societb civile et d’une indiffbrence moins nette envers les va­
leurs religeuses.

Les trois grandes religions monotheistes, ä lesquelles se rbferent les confcs- 
sions et les citoyens de ces territoires, meme si porteurs de fois diffbrentes et 
souvent contrastantes, elles sont d’accord sur l’evaluation positive de l’bthique 
religieuse, sur la sacralitb de certaines valeurs, c’est ä dire le respect envers la 
divinitb et ses lois, la tutüle de la vic humaine comme un don de Dieu, et d’au- 
tres encore qui peuvent permettre, meme avec un contenu pluraliste, la sauve- 
garde des valeurs bthiques qui est rendue plus difficile dans l’Occident europben 
ä cause de la presence d’idbologies idbalistes ou matbrialistes areligeuses, bgale- 
ment vraies ou egalement fausses, sblon I’bvaluation subjective de chacun. Ceci 
dbtermine un pluralisme nbcessairement empzeint de rclativisme, de scepticis­
me, de l’indilfbrentisme, duquel derive, comme dernibre consbquence, dans le 73



domaine du droit, la legitimitd de toutes les conceptions dthiqucs professdes par 
chacun et l’impossibilite logique de faire valoir, dans les lois, une notion quel- 
eonque de morale et de justice'7.

Les valeurs et les postulats de chaque iddologie religieuse ou non rcligieu- 
se, viennent reduites ä objet de simple libert6 ou faculte propre de l’individu ou 
du prive et ne sont pas considdrees comme des buts que P6tat, comme instilu- 
tion, doit poursuivre, car il doit se representer comme neutral, aconfessionnel, 
agnostique, et en meme temps il doit se configurer comme garant de la libertd 
de choix, reconnue comme un des droits fondamentaux de tous les hommes.

Cette conception laique et pluraliste maintient un certain rapport avec les 
exigences de morale puisqu’elle suppose une confiance fondamentale dans la 
conscience et dans le sens commun de la responsabilitd individuelle et dans les 
sentiments du dcvoir civil.

Mais la crdation d’un 6tat laique dans l’Orient chretien prdsente des diffi- 
cultds; il prdsuppose en effet dans les citoyens l’avoir rejoint la plus haute consi- 
ddration envers la dignitd de la personne humaine indipendamment de la reli- 
gion professde, ou au contraire un indifferentisme religieux gdndralise, tel que 
l’on peut considdrer la foi comme un fait privd, manquant de toute rdpercussion 
dans le domaine social et politique; un indiffdrentisme ddtermind par un diffus 
scepticisme religieux ou par un thdisme syncretiste et abstrait.

A ces conditions, positives ou ndgatives suffisamment rdalisdes dans les 
dtats laiques et pluralistes de I’occident, on doit ajouter, surtout dans les pays de 
l’Orient chrdtien, une autre qualitd, c’est ä dire l’existence dans chaque dtat 
d’une valeur d’agrdgation nationale, d’un dldment d’identification qui fasse ab- 
straction de l’appartenance confessionnelle con$ue comme communautd 
ethnique-culturelle-religieuse, ou au contraire, que l’identification ethnique- 
culturelle-religieuse fmisse et qu’elle ne soit plus une valeur d’agrdgation et de 
qualification pour le citoyen-fiddle.

En concret les droits de libertd religieuse individuelle et collective se reali- 
sent, avant tout, avec la garantie de la pleine libertd religieuse, soit comme mani- 
festation de la pensde, soit comme libertd de culte publique, de prosdlytisme, 
soit, meme, comme facultd des citoyens de rdaliser des comportements religieu- 
sement motivds, mais qui sont ddfendus par les lois gdndrales, soit enfin, celles 
qui obligent ä faire, ou ä ne pas faire, quelque chose.

Dans ce cas les sujets directement garantis sont les citoyens dans leur be- 
soins spirituels individuels; l’organisation confessionnelle est garantie en manid- 
re indirecte. Ce que l’on tutdle ce n’est pas l’intdret de l’institution confession­
nelle, mais le besoin spirituel des citoyens-fidöles. Et encore on garantit la libre 
et autonome Organisation des confessions religieuses; et pour cela on donne im- 
portance, dans le droit de l’dtat, ä des intdrets et ä des situations juridiques en 
rapport ä des lois confessionnclles. Tout cela signifie, avant tout, reconnaitre le 
droit qui regle l’organisation religieuse et le considerer comme droit qui ne pro- 
edde pas du pouvoir de l’dtat; on doit encore ajouter, qu’un des principes infor- 
mateurs des rdlations entre Pinstitution-Etat et l’institution-Confession religieuse 
est la reconnaissance de l’esclusive compdtence des organismes confessionnels ä 
regier la vie et les rapports eccldsiaux, sans qu’ils rendre comptd ä l’dtat de leur 
activite, si eile ne touche pas le domaine propre de l’dtat.



De tout cela dferivc le principe de la dfepcndance organique des institu- 
tions morales de l’organisation confessionnelle et de sa structure hiferarchique et 
celui raeme de la tutfeie, devant le droit civil, du rapport du droit intferieur relatif 
ä l’ordre institutionnel de la confession. On doit donc assurer que les disposi- 
tions confcssionnelles ne seront pas contrölfees et qu’il y aura la renonciation de 
l’fetat aux instituts jurisdiclionnels, apliqufes dans les sifecles prfecfedents: c’est ä 
dire, par ex., l’appel comme d’abus'8, et pour les feglises la renonciation ä recou- 
rir au bras sfeculicr pour l’exfecution de leur arrets judiciaircs ou administratifs.

Dans ce contexte, de droits et de devoirs constitutifs ä ces deux institutions: 
fetat et confessions religieuses, l’fetat devra sauvegarder, comme un des contenus 
de sa souverainetd, la tutfeie des droits garantis par la Constitution aux citoyens, 
quelle que soit la religion professfee, quelle que soit le groupe d’appartenence, 
comme actuation du principe d’fegalitfe; encore l’fetat devra aussi se garantir la li- 
bertfe de choix en matiferc politique sans les interfferences confcssionnelles.

La tutfeie des droits individuels et collectifs de libertfe religieuse devra con- 
stituer une normative gfenferale dans laquelle, et seulement en eile, on pourra 
considferer les exigences des confessions ou des groupes avec une loi unilaterale 
ou concordataire, une loi, qui soit l’application de principes communs et gfene- 
raux, valables pour tout le monde, lifee ä des situations singuliferes et concrfetes 
afm de garantir l’exercice effectif de la libertfe religieuse dans les formes prfevues 
et nfecfessaires pour les diverses fois.

Notes

1L. Guerzoni, Note preliminari per lo studio della laicitä dello stato sotto il 
profilo giuridico, in: Archivio Giuridico, 1967, p. 79; V. Parlato, Legislazione sta- 
tualc in materia religiosa e normazione pattizia, in: II diritto ecclesiastico, 1983, 
I, p.59l.

2 V. Parlato, Confessionismo e giurisdizionalismo nella Grecia degli anni 
’80, in: Quademi di diritto e politica ecclesiastica, 1988, p. 199 ss et bibl. cit.

3 Parlato, op.cit.(l), p. 592.
4 Parlato, op.cit.(l), pp. 592 - 593.
5 Cfr. S. Ferrari, Libcrtä religiosa e stato pluriconfessionale: il caso di Israe- 

le, in: I diritti fondamcntali della persona umana e la libertä religiosa, a cura di 
F. Biffi, Cittä del Vaticano 1985, p. 539 s.

6 L’art. 3.1 de la Constitution Ellenique de 1975 affirme que la religion do­
minante ( EunpaTOÜoa ) en Grfece est PEglise orientale orthodoxe du 
Christ; cfr. Parlato, op.cil.(2), p.187 et bibl. cit.

7 K. Vavouskos, Le orosfelvtisme. in: Kanon VIII, 1987, p.157 s.; S.Troianos, 
napaöooees eMxAeaectOTi.MO'ö.ÖLxauou, ’A-änva-KopoTTivo 

1985, pp.98-102
8 Aldeeb Abu-Sahlieh, L’ impact de la religion sur l’ordre juridique. Cas de 

l’Egypte non-mosulmans en pays d’islam, Fribourg 1979, p. 140 s. e 248 s.
9 Notizie ortodosse, n° 85 du 1.1.1987, p.7 et 8.
10 LA. Missir, Prfesence chrfetienne en Turquie. Apercu et perspectives, in: 

Prochc Orient, 1970, p.9.
11 Notizie Ortodosse, n°88 du 1.4.1987, p.6. 75



12 Parlato, op.cit.(l), p. 620 s. Le droit de l’etat non seulement se borne ä 
reconnaitre les corps moraux confessionnaux comme personnes juridiques, 
quand ils präsentem les qualitds exig6es par le droit commun, mais il a aussi ap- 
pretd des instruments juridiques aptes ä consentir leur reconnaissance dans les 
formes organisees les plus conformes ä leur id6al religieux.

13 Dans la sentence du cas Zorak v. Clauson, 34 U.S. 306 (1952)on affirme 
que le peuple des Etats-Unis est un peuple religieux dont les institutions presu- 
poscnt l’existence d’un fitre supreme.

14 F.Onida, Uguaglianza e libertä religiosa nel separatisrao statunitense, 
Milano 1970, p. 159 s. et 190 s.

15 Onida, op.cit.(14), p. 308 s.; F. Onida, Separatismo e libertä religiosa ne- 
gli Stati Uniti, Milano 1984, p. 22 s., 83 s.

16 C. Cardia, Stato e confessione. II regime pattizio, Bologna 1988, pp.70- 
71.

17 P.G. Grosso, La questione del divorzio nell’evoluzione del diritto costi- 
tuzionale, in: II Politico, 1990, pp. 612-613

18 A propos de la possibilitö, qui meine haujourd’hui, est admise en Grece 
de s’adresser au Conseil d’etat contre des actes ecclesiastiques determines cfr. 
Troianos, op.cit.(7), p. 97 et en particulier A. Marionos,Le controle des actes des 
autorit6s eccl6siastiques par le Conseil d’Etat en Grbce, in Consciencc et libertd, 
7,1947, p. 38 s.

76



THE CONCORDAT AND OTHER CONVENTIONS BETWEEN 

THE ROMAN CATHOLIC CHUR CH AND VARIOUS STATES 

"IN VIGORE" AT THE PRESENT

Carlos C o r r a 1, Madrid

Its universal application in 32 States

In Order to fix the limits of the subject, we are first going to make precise 
definitions of some terminology; we will tlien put forward some presuppositions 
as a starting point. In this way, we will be able to set ourselves limits and in fact 
we will limit ourselves to unfolding and analyzing a concrete reality, the Con- 
cordat (= C) in force in the world.

Here are some definitions wich we are taking the liberty to make in order 
to avoid misunderstanding and to simplify the varied and changing nomenclature 
of the C.

We call C. in the proper but wide sense, those conventions signed at the 
highest level, that is, betwecn the State, (represented by Heads of States, Hcads 
of Government and Ministers for Foreign Affairs) and the Church (represented 
by the Holy See or the Roman Pontiff) independently of the solcmnity of their 
forms or the scope of the their contents.

However, this term, in its proper but strict sense, is often limited to those 
conventions appearing in ordinary diplomatic channels, and containing a com- 
plete general regulation of the Church’s position in a particular country, (like 
those in Germany, Austria, Colombia, etc.). Although the name lacks im- 
portance, however, the term C. is usually reserved for solemn general conven­
tions; the term Modus Vivendi for conventions which could be temporary or for 
use in an emergency Situation; Protocol for minor concrete matters and for 
stressing the fact that the convention is not a major one; the term Exchange of 
Diplomatic Notes for explaining or interpreting clauses already agreed upon. 
Nowadays the terms convention and agreement are used indistinctly as a general 
all-embracing term; at most, it could be said that the word agreement has a 
morc modest shade of mcaning. In present-day diplomatic language the Word C. 
is avoided in all but exceptional cases.

Normally if the opposite is not specified, we will use the term C. in its 
proper but wide sense to save having to use the circumlocution "Convention 
betwecn the Roman Catholic Church and State.”

We are taking the following presuppositions as given, and set out from 
there. We will not enter into a study of them, however interesting and complex 
they may seem.

1) Especially from the Second World War on, the universal trend has been 
to try to guarantce man’s fundamental rights and liberties in the international Or­
der.

2) The Church, in as much as the new City of God formed by men linked in 
Christ and organically structured, is moving along the samc lines in its search for



78

guarantees of freedom for its mission of salvation, which should not lie only in 
the hands of the State and its laws.

3) One of those guarantees has been obtained and shaped in international 
conventions between the Holy See and the most varied States all over the world 
(that is, through Concordats).

4) The Diplomatie conventions between the Holy See and States (that is, 
C.) are no more than a small part of the huge field of international courts and 
the common doctrine of internationalists.

Toda/s reality proves that years after the end of the Second Vatican Coun­
cil, the C. and the very institution of C., far from fading out, are still being ap- 
plaid and show three remarkable characteristics survival, openness and trans- 
nationality. These characteristics can be formulated into three Statements which 
will form the three parts of our study, and say the following:

I. New C. have multiplied since Vatican II and the older C. have been 
brought up to date.

II. C. are equally open to confessional and separationalist States.
III. C. have spread to States both in Europe and in other continents.

I. Survival: New Concordats have multiplied since Vatican II, and older Concordats
have been brought up to date

By the idea of survival we mean in the first place that C. not only did not 
lose their value with the coming of Vatican II, but their value even increased.

Thus, from the papacies of John XXIII, Paul VI and John Paul I to that of 
John Paul II, that is, from 1960 (when two Conventions with Austria and one 
with Paraguay were concluded) to the end of 1985, 52 quite major C. have been 
concluded. Of these, 17 are general, regulating the legal position of the Church 
in 10 States: Tunisia and Venezuela in 1964; Lower Saxony in 1965; Yugoslavia 
and Argentinia in 1966; Colombia in 1973; Spain in 1976 (1) and 1979 (4); Peru 
in 1980; Monaco in 1981; Italy and Morocco in 1984.

The other C. (37) are partial, regulating specific matters, above all the so- 
called mixed matters.

In the second place, when we say survival, we mean that an important 
series of C. belonging to different periods survived the great socio-political 
crises and continue in force today. In this way:

1.1 The C. from the time of the French Revolution and the subsequent 
Restoration

The following are still in force: the Napolionic C. of 1801 (in Alsace Lor­
raine) and the conventions with Swizerland of 1828 (for Argovia and Turgovia) 
and 1845 (for St. Gaul).

1.2 The C. from the time of the establishment of constitutionalism

a) Those concluded by Pius IX with eight Latin-American republics (1852- 
1862) and six European States (1851-1862), the ones that remain in force are the 
conventions with Haiti of 1860, 1861 and 1862. The Bull agreed upon with Peru



in 1875 was replaced with the Convention of 1980. The Conventions with Swizer- 
land of 1869 for Kur and 1864 for Berne are still in force.

b) Those concluded by Leo XIII, the C. that remain in force are the Con­
ventions with Swizerland of 1884 and 1888 (for Ticino) and 1884 (for Berns). 
The C. with Colombia of 1887 was replaced by another in 1973, but the 
Apostolic Letters of 1887 for Monaco, although substantially repealed by the 
Convention of 1981, are still in force, and likewise the Convention of 1902 for 
Alsace-Lorraine. The Conventions for the island of Malta of 1889-1890 stayed in 
force until 1967.

1.3 The "New Concordat Period"

Established by Pius XI, six great C. remain in force - the one with Bavaria in 
1924, Italy and Prussia in 1929, Baden in 1932, the German Reich and Austria in 
1933, as well as the Modus Vivendi with Ecuador in 1937 and the conventions 
with Switzerland in 1924 (for Frieburg) and 1926 (for Lucern).

1.4 The C. concluded by Pius XII

The ones that remain in force are those with Portugal in 1940 and San 
Domingo in 1954 (the C. with Spain of 1953 with the concomitant conventions 
was repeald by the Conventions of 1976 and 1979), as well as the Conventions 
with Portugal in 1950, Italy in 1951, Germany in 1956, North Rhine Westphalia 
in 1956, Argentinia in 1957, Bolivia in 1957 and 1958, and Santo Domingo in 
1956.

Thirdly, by survival we mean that the C. always aimed, now as before, at 
guaranteeing freedom for the Church in each nation according to differing cir- 
cumstanccs. So it is that of a total of 221 C. (quite major ones), 95 are still to be 
found in force.

II. Openness of Concordats: Concordats are equally open to confessional and
separationalist States

Whereas in past times, C. were gcnerally concluded with Catholic States, or 
those with a Catholic majority, nowadays exactly the opposite happens. In fact, 
of the 31 States that have made a C.

Seven are confessional: five Catholic (Colombia, Haiti, Monaco, Paraguay 
and Santo Domingo); and two Muslim (Tunisia and Morocco).

Twenty-one are seperationalist: fourteen national States (Argentinia, 
Austria, Bolivia, Ecuador, El Salvador, Spain, The Philippines, France, Italy, 
Peru, Portugal, Switzerland, Venezuela and Federal Germany); seven German 
Länder (Bad Würtemberg, Lower Saxony, Bavaria, Rhineland-Palatinate, North 
Rhine Westphalia and Saarland).

Four have state Atheism: Czechoslovakia, Hungary, Poland and Yugos-
lavia.

79



III. Transnalionality of Concordats: Concordats have spread to States both in 
Europe and in other continents

One of the consequences of their characteristics both of survival and open- 
ness is their expansion with no distinction of frontiers. Originally madc with 
European nations, C. began to be made with America in the last Century and 
then, although to a limited extend, with Africa and Asia. If on the one hand we 
take into account culture and language, and on the other the links of geographi- 
cal proximity, we can put the C. still in force into five groups: the German States, 
European Latin States, the Socialist States, the Latin-American States and the 
Afro-Asian States.

3.1 Concordats with German States: Germany, Austria and Switzerland

These have some common characteristics. On the one hand, language and 
culture (with the exception of some Swiss cantons); on the other, federal struc- 
tures which allows a double level of conventions: the federal or national, and the 
regional (land or canton).

Furthermore, the German and Austria C. had similar fates because of the 
World War. First there was the rise of nationalsocialism to power, then the 
World War, military occupation and the disappearance of former r6gimes and 
constitutions. The problem of the identity of the new States brought into ques- 
tion the permanence of the Concordats. Finally the sense of identity prevailed in 
both States, and along with it in the international Order the applicability of the C. 
Thus, Austria and Germany were not only able to keep their different conven­
tions and C., but also confirm them democralically, apply, adapt and develop 
them.

In Germany, its great C. (Imperial, Baden, Bavarian and Prussian) survived 
the dismemberment of the Reich and the Länder, as well as the disappearance 
of some and the reorganization of others. A solemn C. was even reached with 
Lower Saxony in 1965.

The Reich C., signed by the then Cardinal Pacelli on the 29.7.1933, was 
recognized as effective in domestic law by the Federal Constitutional Court in its 
sentence of 26.3.1957 after a long trial. The C. was completed with a secret An­
nexe (1933) about the military Service of clerics, monks and Philosophy and 
Theology students about to take Holy Orders. There was also an Exchange of 
Diplomatie Notes (1956) to interpret Article 26 on marriage, and a Verbal Note 
from the Nunciature to interpret Article 15.1. on the term "superior clerics".

The three remaining C. (Baden, Bavaria and Prussia) were recognized by 
the corresponding for the territories where they were in force before the War.

The Baden C. (1932) was completed by an Additional Protocol (1932), 
while the Prussian C. (1929) was completed by a Final Protocol (1929) and three 
Exchanges of Notes (1929 - 1933). The said C. is still in force in the ex-territories 
of the Federal Prussian State, which disappeared after the Second World War. 
For this reason the new Länder such as Lower Saxony, Rhineland-Palatinate, 
North Rhine Westphalia and Saarland make express referance to it when they 
make new conventions with the Holy See.

80



Among all these, the C. with Lower Saxony (1965) Stands out for various 
reasons: it was expressly called C., the first of the two signed after Vatican II; it 
was concluded with a Socialdemocratic government; it showed the other regions 
a way to solve educational problems which, because of the Reich C. trial already 
mentioned, could not be settled peacefully.

Although it was far-reaching, the C. was completed by quite an extensive 
Supplement, and later in 1973 by a Convention in order to adapt it to the reform 
of the school System and the remodelling of teacher training.

Rhineland-Palatinate recognized in its Constitution of 18.5.1947 (Articles 
26 - 48) the application of the Prussian and Imperial Concordats and adapted its 
provisions concerning teacher-training with the convention of 1969 and those 
concerning Primary, Principle and schools with the Convention of 1973.

North Rhine Westphalia similary recognized as valid law the provisions of 
the Prussian and Imperial Concordats and applied them in order to form the 
diocese of Essen through the Convention of 1956. It also formed the Depart­
ment of Theology at Bochum the Exchange of Diplomatie Notes of 1967, and 
adopted teacher-training to school reform through the Exchange of Notes of 
1969. It recently concluded a new Convention in 1984, in which the departments 
of Theology in the universities of Bochum, Bonn and Münster are to be kept up 
at the same time as giving guarantees for theological training for the Aptitude 
qualification, thus repealing the Notes of 1969.

Similarly, Saarland solved the educational and teaching questions by 
modifying and adapting the provisions in the Prussian and Imperial Concordats. 
Thus, the Chair of Theology was established in the University of Saarland in the 
convention of 1968, a guarantee for the training of Catholic teachers was given in 
the convention of 1969, and the Status of private Catholic schools was streng- 
thened. Recently, in the 1985 convention, training for teachers of the Catholic 
religion in Saarlands schools has been re-organised, repealing the conventions 
of 1965 and 1969.

In Austria the general problem about the applicability of the 1933 C. was 
finally surmounted by the Note of 25.12.1957, which was unanimously passed by 
the members of the Coalition Government. However, because of new social, 
political and economic circumstances, there were still four important questions 
left to be solved: financial resources, territorial divisions, education and mar- 
riage.

The question of financial resources was settled in the principal convention 
of 1960, in which the amount of State contribution was fixed. This was comple- 
mented and brought into iinc with new budgetary periods in succcssive addi­
tional Conventions (1969,1976 and 1981).

The question of the limits of the old territorial divisions, which meant that a 
part of Austrian territory depended on ltalian ecclcsiastical jurisdiction, was 
settled in three conventions, in which the diocese of Burgenland was founded in 
1960, Innsbruck in 1964 and Feldkirch in 1968

The problem of education was solved in three conventions: the main one in 
1962 and additional ones in 1971 and 1972. On the other hand, the marriage 
question was left unsolved, following a similar practice to that which has super- 
vened in Portugal, Spain and Italy.



In Switzerland, the stability of the country guaranteed the survival of the 
numerous conventions, both with the Confederation and the Cantons. Only two 
partial conventions were concluded in 1968 and 1978 in order to found the 
diocese of Lugano and remodel the diocese of Basel. With these later conven­
tions the old conventions of 1884 were repealed (8. and 16.3., but the Convention 
of 24.9.1884 was still considered to be in force).

3.2 Concordats with European Latin States

These should be divided into France and Monaco on the one hand, and 
Spain, Italy and Portugal on the other.

France, which calls itself lay in the Constitution of the Fifth Republic, 
keeps in force the oldest of the surviving C., the Napoleonic C. of 1801. The 
same is true of Alsace Lorraine, now divided into three departments, which un- 
derwcnt successive contrasting annexations, following the ups and downs of vic- 
tories and defeats, sometimes to the German Empire, sometimes to the French 
Empire or Republic. For the same territories, the Convention of 1902 is still ef- 
fective. This dealt with the foundation of a faculty of theology in the Kaiser Wil 
heim University. It was signed at the time by the delegate of the Imperial 
German Government and was confirmed by the French government with an Ex­
change of Notes in 1923. The convention of 1974 is also in force there, founding 
the Autonomous Centre for the training of Teachers of Religion in the 
University of Metz.

In the rest of France, above all after the end of the First World War, 
French governments solved some of the serious problems that arose after the 
repeal of the Napoleonic Code and after the coming into force in 1905 of the law 
that separated Church and State. So partial conventions once again regulated 
such questions as the right of pre-notification of bishops in 1921, the legitimacy 
of diocesan associations as subjects of ecclesiastical property in 1923, the recog- 
nition of the religious protectorate in the Near East in 1926. Other matters, such 
as education and the social question for clerics were solved after dialogue in ac- 
cordance with ecclesiastical authorities by law formally passsed only by civil 
authorities.

The principality of Monaco adapted and largely abolished the 1887 Bull, 
giving up the right to bishops’ presentation, while at the same time giving the 
Monacan diocese the rank of archbishopric, through the convention of 1981.

Of the three great Latin C., the Italian one represented the culmination of 
the "new Concordat period"; the Portuguese C. in its continuation inaugurated 
the period of Pius XII and the Spanish C. of 1953 ( reasuming the previous con­
ventions of 1941, 1946, 1947, and 1950 ) implied a partial movement away from 
the C. law common at the time. Of these, the Portugese C. survives de jure and 
de facto, the Italian only de facto, and the Spanish neither de jure nor de facto.

The Italian C. was substantially modified by two Conventions in 1884; one 
of a general nature, the other more specific, regulating Church property and its 
subjects. It can be said of the C. that its provisions were modified to the extend 
that "those that are not reproduced in the text of the Convention can be con­
sidered tepealed". (no 13.2.) The truth is that this is done so as to avoid the 

82 problem of a possible infringement of the Italian Constitution.



After the "revoluQao do cravo" the only modification that thc Portugesc C. 
underwent was in Article 24, allowing civil courts to rule with civil cffects the 
supprcssion of indissoluble sacramental marriage, through the convention of 
1975, as well as the convention of 1950, which regulates religous rclations in thc 
overscas colonies.

The Spanish Concordat System was completely substituted by five specific 
conventions: in 1976 the privilege of the presentation of bishops and the 
privilege of charter werc given up; education and culture, thc state contribution 
and the taxation of ecclesiastical property, army chaplains, the legal entity of 
religious bodies and the regulation of marriage wew totally rearrangcd in the 
other four conventions of 1979. However, one exception still cxists: the ap- 
plicability even if transitorily of the 1962 convention which created and still 
governs the four Church universities: Comillas (Madrid), Salamanca, Navarra 
and Deusto (Bilbao).

An agreement is still being negotiated with Malta because when it became 
independent, the preceeding conventions of 1889-90 were suspended. The 
Maltese government declared them suspended, whereas there was no official 
public pronouncement on the pari of the Holy See. A provisional agreement was 
rcached in 1986 regarding the legal Situation of schools and Church property in 
the islands, but this has yet to be Consolidated.

3.3 Concordate with European Socialist States

The C. with the Eastern European States had a completely different fate: 
thc three Baltic States (Poland, Lithuania and Latvia) and thc thrce States on thc 
Danube: (Czechoslovakia, Romania and Yugoslavia).

Whereas in the rest of Europe the C. have been Consolidated, revised and 
have even increased in number, in those States, on the other hand, the previous 
C. have been broken off, and a legal order imposed, both national and interna­
tional in character, based on the principles of Marxism-Lcninism.

They have shared a similar fate, if not exactly the same. Latvia and 
Lithuania were first invaded by thc Russian army and then annexed to the Soviet 
Union. When Latvia lost its indepcndcnce, the Concordat betwecn the Holy See 
and the government of Latvia (30.5.1922) ceased to have effect, as did a 
Declaration of the same date and an additional convention (25.1.1938). thc Con­
vention betwecn thc Holy See and the government of Lithuania (27.9.1927) 
ceased to have effect in the loss of independcnce of this country.

In Czechoslovakia, Poland and Romania, which lost large tracts of their 
territory but kept their independcnce, the Communist governments, on their rise 
to power, naturally suspended the C. in force at the time.

In this process of Suspension, three periods can be distinguished. The first, 
from 1945 to 1950, is one of struggle against religion, leading to the denunciation 
of the C.

Thus, the C. betwecn the Holy See and the Republic of Poland (10.2.1925) 
was denounced on 21.9.1945; the Reich C. was not and is not applied in practice 
by the Democratic Republic of Germany; the C. between the Holy See and the 
Kingdom of Ramania (10.5.1927), together with an Exchange of Notes (20-21 7. 
1928) and an Agreement, (30.5.1932) was denouced on 19.7.1949; thc Modus 83



Vivendi between the Holy See and the Czechoslovak Republic (17.12.1927), 
without actually being denounced, was not considered to possess prescriptive 
force.

The second period, which begins in 1950, is characterized by the attempt to 
force bishops to make conventions with the different govenments by excluding 
all intervention and communication on the Holy See’s part. In this way, bishops 
and a Polish government commission signed a Convention on 14.4.1950 and a 
similar one was signed on 30.8. between the Hungarian bishops and Govern­
ment. ln Romania a Convention between the Government and the Catholic 
Church was mentioned on 15.3.1951. Of these, only the Polish Convention ob- 
tained real force.

The third period, which scems to begin in 1964, tries to dialogue with 
Rome. The reason for this is that all attempts to create national Churches - so- 
called patriotic churches, independent of Rome and for this reason schismatic - 
failed because the bishops kept up their communion with the Roman Pontiff.

As the way of tying down particular Churches by means of conventions with 
bishops had been rejected, the States had to have recourse to making Convention 
with the Supreme Centre of these churches outside the national frontiers, that is, 
with the Holy See.

So some minimal partial Conventions were signed: in 1964 with Hungary, in 
1966 with Yugoslavia, in 1969 and 1973 again with Hungary, in 1973 with 
Czechoslovakia and in 1974 with Poland.

As far as it can be seen, these six C. are still in force. The Czechoslovakian 
convention and the three Hungarian ones have as their principal object the 
nomination of bishops and Apostolic Administrators; the Polish convention 
(1974) permitted a working party to be formed; and with the Yugoslavian con­
vention, diplomatic relations were restored and the activities of Church and 
State were mutually recognized.

However, none of the nine conventions acquired a general and complete 
character or was accorded solemn Status in its complete form, and none of them 
was even reciprocally published in an official way. The Yugoslavian C. is just one 
exception - although not complete - because somehow it goes beyond its partial 
character, even when it was only given the Status of Modus Vivendi and was only 
officially published in its entirely by the Government (not by the Holy See in 
A.A.S.)

3.4 C. With Latin American States

The Central and South American Subcontinent is where at the present time 
the institution of C. is genuinely expanding, following the lines laid down in 
Vatican 11. Besides the old C. still in force, new ones have been made, some of a 
general nature, others more specific. In all, there are sixteen.

Of the five old C. in force, some have been adapted to modern times, some 
have been repealed or substituted with other new ones. Thus the Haitan C.. of 
1860 was the object of successive modernizations with respect to diocesan and 
parochial boundaries (1861), state contributions (1862), Church factories (1940), 
bishops’ and priests’ nominations (1966), the introduction of prenotification and 

84 a reduced formula of the oath (1984).



In a similar way, thc Modus Vivendi with Ecuador (1937) has been com- 
pleted with a Convention about military chaplains (1978), which came into force 
five years later.

Lately Peru and Colombia have bridged tke gap between old and new C. by 
substituting thc old with thc new. In fact, in the general agreement of 1980, Peru 
gave up thc practice of patronage, which had been conceded by Pius IX in the 
Bull of 1875, and rearrangcd ex integro the legal Status of the Catholic Church in 
that country.

Similarly, Colombia signed the 1973 C., which was completed with two 
Declarations in 1975 and 1985, and rcpealed the 1887 C. (which had been the 
object of numerous partial conventions: 20.7.1892, 27.2.1924 and 19.1.1953). The 
only clause which was not repealed was that referring to the financial obligations 
stemming from the old C. and from thc 1953 Convention on Missions (by virtue 
of Art. 30 in the C.)

These States were joined by Argentina and Venezuela by means of general 
conventions and by Bolivia, El Salvador and Paraguay by means of partial con­
ventions. The conventions of Argentina (1966) and Venezuela (1964) stand out 
for their breadth and importance. They ended a long period of the rule of 
Patronage, imposed and applied by the Republics, despite the Holy Sce’s 
diplomatic protests. This practice was given up and a new regulation was 
established following Conciliar principles. The 1957 Convention on army 
chaplains paved the way for the 1966 Convention with Argentina.

Threc countries started regulating Church - State relations with pacts of a 
partial character: Bolivia, regulating the legal Status of mission territories (1957) 
and army chaplains (1958); Paraguay (1960) and El Salvador (1968) estabüshing 
army chaplaincies.

If we analyse and compare the clauses, reciprocal influences between the 
C. come to light. The clearest influences are those of the Napoleonic C. on the 
Haitan; the 1953 Spanish C. on the Dominican; the 1851 Spanish C. on the 1887 
Colombian C; the Venezuelan on the Argentinian; bolh of these on the new 
Colombian C.; all of them on the Peruvian C. and the 1976 - 1979 Spanish C. 
When it comes to a specific matter, such as army chaplains, the clauses are per- 
fected and even become stereotyped.

3.5 Concordat with Afro-Asian States

Although to a very small extent, the Institution of C. has reached two new 
continents through the Philippines, Tunisia and Morocco. Even though the 
Philippincs is a country linked by rcligion and culture to Latin American na- 
tions, only one Convention has been signed with the Holy See in the form of an 
Exchange of Notes to set up army chaplaincies. A peculiarity of this is that it was 
registered in the U.N. Secretariat.

In order to regulate in a general way the position of the Cahtolic Church in 
Tunisia after its independence and change of government, and after the exodus 
of Catholic immigrants who had gone there from France, Italy and Spain, the 
government signed a wide-reaching Modus Vivendi. It is worth noting that this is 
the first with an Islamic African State and former colony.

85



Even though a brotherly understanding has existed for time immemorial 
between Muslims and Christians in the Kingdom of Morocco, it has been neces- 
sary to see those laws of custom put into a form which better suits the require- 
ments of the present age. This is the aim of the Exchange of Diplomatie Notes of 
1983/84, between his Holiness as Head of the Catholic Church, and Hasssan II, 
as Leader of the Believers. In this exchange, the Catholic Church is guaranteed 
free public practice of its own activities, in particular those concerning worship, 
teaching, internal jurisdiction, charity towards its faithful and religious teaching. 
Various activites have been recognized: the representation of the Church by its 
superiors, the exemption from tax of holy places, the right to association with a 
confessional, charitable and educational aim, as well as visits to Catholic 
prisoners. These Notes culminate the aspirations of the Moroccan bishops, 
which were made known to Hassan II by John Paul II in his speech on the occa- 
sion of the audience granted to the Supreme Pontiff by the Sovereign on 
2.4.1980.

Concluding Assessments

Now that we have reviewed the C. still in force, the first and definitive con- 
clusion to be reached is that the regulation through agreements of the Catholic 
Church’s sphere of liberty as well as its normative instrument, the C. or Church - 
State convention, enjoys universal applicability today; one hundred and fifty 
main C. of greater or lesser rank are still in force in thirty-two States.

But what is this due to, if we take into account the doubts and even great 
Opposition the C. Institution ran into in Vatican II? As far as we can see, it is 
due to two series of causes, one coming from the nature itself of the C. Institu­
tion - ab intra - and the other ab extra from the present-day attitude of the politi- 
cal community and the eclesiastical community.

Among the ab intra causes - the first cause - the strength of the guarantees 
of freedom laid down in the conventions of the Holy See with States (= C.), al- 
lowing this guarantec to extend beyond changcs of rdgime.

The normative System of making conventions in religious matters is the 
second reason for the universal applicability of C. and is a formal expression of 
autonomy (not the only one naturally). This is as important as the mutual col- 
laboration between Church and State in the social and individual spheres of the 
religious phenomenon.

The third reason is that in all C. the essential aim has never been lost sight 
of; that is, to guarantee at least and as far as possible, the freedom of the church 
as it really exists in a particular country.

However, the next reason now ab extra for the universal applicability of C. 
stems from the change of attitude of the Church and State towards the institu- 
tion of C. and the C. themselves. In fact we have moved away from the idea of a 
"C. System" understood as a political System of Church-State relations - halfway 
between the System of Union and the System of Separation - towards the idea of a 
C. r6gime, understood as a way of legislating through conventions about matters 
pertaining to the Churches, independently of the political label of their States.

This seems to be suggested by doctrine and praxis in this field; both the 
86 church’s C. practice and the constitutional reality of the States.



From the ecclesiastical point of view, the position of Pius XII (Vous avez 
voulu, 7.9.1955) could not be clearer.

"C. are an expression of collaboration between Church and State. The 
Church on principle or rathcr tesis cannot approve complete Separation between 
the two powers. For this reason, C. must ensure that the Church sccures a stable 
Position de jure and de facto in the State in which they are signed, and must 
guarantee the Church full independence in the fulfilment of its divine mission. It 
is possible for Church and State to proclaim their rcligious conviction in a C; but 
it can also be possible that a C. has the aim among others of preventing disputes 
about questions of principle and of removing right from the beginning any pos­
sible matters of conflict. When the church has put its signature to a C, this is 
valid in all its contents. However, its inner meaning can be graded with the 
mutual knowlcdge of the two high contracting parties; it can be an express ap- 
proval but it can also be a sign of simple toleration in accordance with those two 
principles, which are the norm for the co-existence of the Church and its faithful 
with the powers and men of other beliefs".

And this led him to carry out an uninterrupted series of concordats.
In the sphere of private doctrine, it became clear that a new important sig- 

nificance was going to be given to the C., to respond to the Situation of a trans- 
formed Europe. Now in C., it will no longer be a question of the State obtaining 
Privileges in order to hinder or control the Church. Their meaning and sig- 
nificance will be to establish "a normal system of harmony and collaboration 
based on a distinction and objective delimitation of domains". (Perez Mier)

From the state point of view, it is constitutional law itself in new or trans- 
formed States which recognizes the value of religion and the great reality of its 
institutions, and limits its own sovereignity over the general social sphere by 
giving up exclusively unilateral control.

As the Church aims at all possible co-operation with States for the common 
good of faithful and citizens, it is the state which brings about a rectification of 
the System and a system of Separation of church and State. Now a System of 
harmony and co-operation is being renewed on a completely new basis, which, 
on one hand, universalizes it to the extend we have talked about, and on the 
other, transforms it to two different levels: the level of relationship between two 
High Contracting Parties, which it assists to expand on the wider and more 
varied plane desired by the Second Vatican Council, and it also transforms it to 
the material level of the contents of the C. from the broadest scope to the 
minute division of the matters.

It should not surprise us, then, that rulers and Church leaders alike favour 
those normative forms which harmoniosly join the independence and laicism of 
the State with the freedom and sacredness of the Church: in other words, the 
regulation reached by mutual accord and formally expressed in a convention. It 
is this, in as much as law agreed upon, which constitutes authentic law in com­
mon, real law common to Church and State.

87



Bibliography

88

I. Collections of Concordats

1. after Vatican II
C.Corral y J. Gimenez Martina de Carvaial, Concordatos vigentes. Textos 

originales, traducciones c introducciones, 2 vols., Madrid 1981.
L.Schöppe, Konkordate seit 1800 - Originaltexte und deutsche Übersetzung 

der geltenden Konkordate, Frankfurt a.M. 1964.
Schöppe, Neue Konkordate und Konkordatäre Vereinbarungen. 

Abschlüsse in den Jahren 1964 bis 1969, Hamburg 1970.

2. before Vatican II
A.Mercati, Raccolta di Concordati su materie ecclesiastiche tra la Santa 

Sede e le autoritä civil, 2 vols., Vaticano 1954.
A.Perugini, Concordata vigentia notis histericis et juridicis declarata, Roma 

reimp. 1950.

3. specialized
P.Ciprotti y A. Talamanca, I Concordati di Pio XII (1939-1958), Milano

1976.
P.Ciprotti y E. Zampetti, Concordati di Giovanni XXIII c dei primi anni di 

Paolo VI, Milano 1976.
A.Giannini, I Concordati postbellici, Milano 1929-1936.
J.Listl, Die Konkordate und Kirchenverträge in der Bundesrepublik 

Deutschland, 2 vols., Berlin-München 1987.
J.M.Restrepo, Concordats conclus durant le Pontificat de Sa Saintet6 Ie 

Pape Pie XI, traduit en latin et en frangais, Roma 1934.

II. Treatises

1. after Vatican II
AA.VV.: Individui, gruppi, confessioni religiöse nello Stato democratico. 

Atti del Convegno nazionale di Diritto Ecclesiastico, Siena 30.11./2.12.1972, 
Milano 1973.

AA.VV.: La Institution Concordataria, Trabajos de XIII Sema. DC 
Salamanca 1972.

AA.VV.: Ius Populi Dei, Miscellanea in honorem Raymundi Bigador, 2 
vols., Roma 1972 (especially P. Ciprotti, 1, pp. 167-195; J. Rezac, 1, pp. 253-279;
J.L. Santos 1, pp. 221-251; L. Saraceni, 1, pp. 385-413; Spinelli, 1, pp. 199-210).

AA. VV.: La Chiesa doppo il Concifio, Milano 1972, especially B. Ganeoiti, 
vol. 2, np. 689-701.

J.Calvo, Concordato y acucrdos parciales: Politica y Dcrecho, Pamplona 
1977.

G.Casuscelli, Concordati, intese e pluralismo confessionalc. Milano 1974.
C.Corral, Del sistema concordatario al r6gimen convencional de regulaeiön 

en materia religiosa, Estudios Eclesiästicos 191 (1974), pp. 387-424.
G.Lajolo, I Concordati moderni. La natura giuridica internazionale dei 

concordati alla luce di recente prassi diplomatica. Brescia 1968.
R.Minnerath, L’Eglise et les Etats concordataires (1846-1980). La 

souverainet6 spirituelle, Paris 1983.
C.Mirabelli, Le intese tra Stato e Confessioni religiöse, Milano 1978.

2. before Vatican II
G. Catalano, Problematica giuridica dei concordati, Milano 1963.
L. Perez Mier, Iglesia y Estado nuevo. Los Concordatos ante el moderno 

dcrecho publico, Madrid 1933.
E.F.Regatillo, Concordatos, Santander 1933.
H. Wagnon, Concordats et Droit international, Gembloux 1935.



LE CONCORDAT ITALIEN COMME MODELE DE

CONCORDATS MODERNES

Raffaele C o p p o 1 a, Bari

Sommaire: 1. La confirmation du choix concordataire. Lc nouvel accord 
dans le cadre du renouvcllement de la discipline ldgislativc du phdnomöne reli- 
gieux.- 2. La m6thodc adoptee (accord-" cadre" et ententes concordataires). -3. 
Laicitd de PEtat et profils de libert6. En particulier: libertö de 1’ Eglise pour 
nommer les titulaircs des charges eccl6siasliques et engagement de la Rdpubli- 
que et du Saint-Sicge ä une collaboration rdeiproque pour la promotion de 
l’homme et lc bien du Pays. -4. L’abrogation du principe de la religion d’Etat, la 
signification particuliere de Rome pour la catholicitd, les ecclesiastiques et l’ex- 
emption du Service militaire, l’Universitd du Sacrd-Coeur; röle de la Confdrence 
Episcopale et des organismes de ddcentralisation et de PEtat des autonomies. - 
5. Mariage, enscignement de la religion, personnes morales et biens eccldsiasti- 
ques, subsistance du clerg6. -6. Considdrations sur les propridtds de la methode 
comparative et braves conclusions.

1. L’objet de cette relation suppose une dvaluation des modifications con- 
scnsuelles du concordat du Latran et des ddveloppements progressifs dans le 
contexte de la dynamique concordataire, non sans tenir compte des expdriences 
dtrangüres les plus dvoluecs, concernant les organisations non concordataires, 
al'in de fournir une ddmonstration compldte de la congruit6 des innovations 
adoptees et de leur signification emblematique dans le panorama de la ldgisla- 
tion ecclesiastiquc des Pays occidentaux, en ddpit de la permanence d’une sdrie 
de positions defavorablcs qui, entre 1968 et le ddbut des anndes 80, allerent jus- 
qu’ ä prdconiser le ddclin du Systeme de relations entre PEtat et l’Eglise catholi- 
que en vigueur (1). II aurait du etre remplacö par un Systeme non concordataire, 
commc il y en eut en Italic avec la fondation de PEtat unitaire, apres les ann6es 
fatales du Risorgimento, alors que naquit le conflit avec l’Eglise. En somme, lc 
retour au Systeme de Separation, selon une conception plus modernisee et plus 
adäquate ä la soci6t6 de notre temps (2).

Comme on le sait, la pression des voix discordantes, quoique nombreuses 
et influentes, n’a pas empeche la consolidation d’une ligne largement majoritai- 
re, dans le cadre des forces politiques, de l’intellectualit6 et du Pays r6el, qui a 
conduit ä la signature de l’accord de rdvision du concordat du Latran le 18 
f6vrier 1984, pendant la pöriode dite du "ddliberationnisme" du premier gouver- 
nement ä direction socialiste, allant au-devant d’une exigence qui avait et6 mise 
en dvidence, ddjä dans le cadre de l’Assembl6e Constituante, par des represen- 
tants qualifies de differents courants politiques, y compris par des democrates- 
chrdtiens (3).

Contrairement ä certaines thdses rdcurrentes, ä large emprise sur le public 
ou ä la mode, il faul mettre en 6vidence que le concordat, dont on parle mainte- 
nant, est exelusivement un instmment juridique, ouvert ä differents contenus (4), 
qui ont cffectivemcnt existd au cours des differentes pdriodes historiques, du



90

concordat de Worms (1122) jusqu’aux accords stipulds pendant l’dpoque conci- 
liaire et post-conciliaire de Vatican II, caractdrisde par le respect des principes 
de libertd et de collaboration, avec un changement de vue ä propos du traite- 
ment que le pouvoir politique doit rdserver aux autres cultes (5).

L’abandon de l’optique "privildgiatrice", le fait que la libertd de religion est 
aujourd’hui de plus en plus demandee par tous les etres humains, inddpendam- 
ment de leur appartenance confessionnclle (D.H., n. 6), sont particulierement 
dvidents dans le nouvel accord entre PItalie et le Saint-Sidge, vu qu’il se place au 
centre du processus de renouvellement, encore en cours, de la discipline ldgisla- 
tive du phdnomene religieux. Dans un congrds, qui constituc une occasion u- 
nique pour un spdcialiste Occidental en dtudes eccldsiastiques, le bilan actuel in- 
clut donc quelques donnees concernant les rapports entre Etat et confessions 
religieuses diffdrentes de celle catholique, comme parties integrantes du chemi- 
ncment global et complexe de la rdforme de la ldgislation eccldsiastique, dont les 
racines s’etendent jusqu’ ä l’Assemblde Constituante et, plus en profondeur, 
jusqu’ ä l’epoque de l’Etat liberal (6).

L’accord de rdvision ddjä evoqud (compldtd par les declarations du proto- 
cole additionnel), fruit des principes de la Constitution de 1947 et du processus 
de transformation politico-social des dernieres ddcennies, ainsi que de la vague 
de renouvellement du Concile Vatican II, apporte en effet, en premier lieu, une 
contribution au dialogue avec les chrdtiens et tous les croyants. Cette entente 
Prototype, rejointe le 21 fdvrier 1984 avec les vaudois et les methodistes (7), 
meine si eile avait dtd traduite auparavant en loi d’Etat, n’aurait pas dtd possible 
sans un changement de route important par rapport au concordat du Latran et ä 
la ldgislation contemporaine: des contenus plus respectueux de la coexistence et 
de la dignite des diffdrcnts cultes, la prise en considdration de la libcrld de con- 
science des noncroyants, et enfin, l’absence de reconnaissances spdcifiques de- 
pourvues de justification rationnelle ä PEglise catholique.

L’attitude ne change pas pour ce qui concerne les autres ententes, stipuldes 
par la suite et transformdes en loi conformdment ä la disposition (non respectde 
pendant longtemps) de l’art. 8,3° alinda, de la Constitution: ententes avec l’Uni- 
on italienne des Eglises chreticnnes adventistes du 7° jour et avec les Assembld- 
es de Dieu en Italie (29 ddcembre 1986), entente avec l’Union des Communau- 
tds Israelites, Italiennes, signde le 27 fdvrier 1987, dont l’dlaboration a dtd plus 
longue et plus difficile ä cause de la consistance plus importante des demandes 
de la partie confessionnelle, orientees par la "clause de la religion la plus favori- 
sdes" (8). Le moddle est toujours fourni, d’un cötd, par les nouveaux accords 
avec le Saint-Siege, de l’autre, par l’entente avec les Eglises reprdsentdes par la 
Table vaudoise, tandis que, pour le reste des confessions, on continue ä appli- 
quer la ldgislation de 1929-30 sur les cultes admis, pour laquelle s’impose une rd­
forme ddcisive ä l’instar des critdres retenus par les ententes sus-mentionndes, 
d’autant plus qu’il est impossible d’envisager un rdgimc conventionnel gdndralise 
(avec une fragmentation insoutenable du systdme juridique) pour toutes les con­
fessions religieuses connucs en Italie.

Naturellement, ceci ne signifie pas qu’il faille rechercher, ä tout prix, des 
analogies de contenus et des perspectives communes. II existe des situations o- 
bjectivement diffdrentes, auquelles doit correspondre - et correspond - un com- 
portement normatif diffdrent de la part du systdme, en application de l’orienta-



tion qui, ä cöt6 du droit ä une libertd dgale de toutes les confessions religieuses 
(art. 8, 1° alinda, Const.), veut que soit rcconnu le principe de l’ögalite propor- 
tionnelle, rejetant l’dgalitd comme parite, parce qu’ "il est aussi injuste de traiter 
de manidre inegale des rapports juridiques 6gaux qu’il l’est de traiter de maniere 
dgale des rapports juridiques indgaux" (9). C’est dans cette meme direction, 
adoptde par la jurisprudence de la Haute Cour (10), que marchent les expdrien- 
ces constitutionnelles d’un bon nombre de Pays, comme les Etats-Unis, l’Alle- 
magne de l’Ouest, la Confdderation helvdtique et, demidrement, l’Espagne post- 
franquiste.

A part quelques motifs polemiques, traduits dans l’entente avec la table 
vaudoise, tendant ä apporter des limitations aux instances de la confession cat- 
holiquc, seulement parce que d’autres (ou une autre) n’ont pas des exigences 
identiques, il me semble que l’on peut reconnaitre un saut de qualitd non negli- 
geable dans Pdvolution de cette entente et de celle avec l’Union des Communau- 
tds Israelites italiennes: en ce sens que l’on passe de la revendication du droit ä 
l’dgalitd de traitement juridique (impossible ä admettre puisque ces memes dis- 
ciples des differentes confessions refusent un jugement d’egalite avec les diver­
ses fois) ä la revendication du droit ä ne pas se renier soi-meme, ä etre distinct 
de l’autre tout en demeurant son egal.

Ceci est particulierement dvident dans l’entente entre l’Italie et le judaisme, 
avec le rapprochement progresssif au Standard normatif que l’on peut d6duire 
des acquisitions müries pendant la rdforme du concordat du Latran, dans le re- 
jet simultand de contenus "privildgiateurs", et de concert avec la conscience du 
poids que le judaisme peut avoir dans la socidtd italienne ä travers l’entente re- 
jointe. Mais une teile affirmation du droit ä la propre identitd, mis ä part l’dgali- 
16 fondamentale qui revient ä ceux qui appartiennent aux religions diff6rentes, 
6merge tout autant sur des tons d6cid6s de l’entente avec la Table vaudoise et 
de celles avec l’Union adventiste et les Assembl6s de Dieu (pentdcostaires).

2. Abstraction faite du profil mis en 6vidence, "qui r6pond si pleincment ä 
un principe de respect et de promotion de l’esprit religieux, dans toutes ses ma- 
nifestations" (11), il faut souligner les aspects significatifs ult6rieurs de l’accord 
rdcent entre l’Eglise et l’Etat, dans les limites compatibles avec une 6tude ä but 
informatif de caractdre gdneral, visant ä dtablir dans quelle mesure le concordat 
italien joue une fonction exemplaire par rapport aux concordats modernes.

Afin de consentir une plus grande 6lasticit6 des accords, dans un ordre 
d’id6es qui n’est pas trop 61oign6 des critdres, en vdritd, moins perfectionn6s, qui 
ont guidd l’61aboration des accords de 1976 et de 1979 entre le Saint-Sidge et 
l’Espagne, le modöle formel adoptd a 6t6 celui laique du concordat-cadre (ou en- 
core directif). C’est bien ce que signifie le repdrage et la rdglementation des se- 
cteurs fondamentaux d’intdret commun pour l’Etat et pour l’Eglise dans un ac- 
cord unitaire de modifications, qui rdalise une mddiation refldchie entre le vieux 
et le nouveau, abrogeant les dispositions du concordat du Latran qui ne sont pas 
reproduites dans le nouveau texte. 11 implique encore et principalement le ren- 
voi ä des accords postdrieurs (ententes concordataires) concernant des probld- 
mes particuliers: en matidre d’art, d’archives et de bibliothdques ainsi que dans 
d’autres secteurs comme l’enseignement de la religion, l’assistance spirituelle, les



fetes religieuses, les titres acaddmiques eccldsiastiques, jusqu’au principe de col- 
laboration continue sanctionnc par le 2° paragraphe de l’art. 13.

Dans le cadre des sources du droit eccl6siastique, la position des ententes 
concordataires se diff6rcncie, non seulement du nouvel accord et du protocolc 
additionnel, mais des disciplines bilaterales sur les personnes morales et les 
biens ecclösiastiques et pour cc qui est de la subsistance du clerge catholique en 
Service dans les dioc£ses (loi du 20 mai 1985, n. 222), vu la nature des nortnes 
(concordat dil bis), qui renouvellent profondement le secteur du droit admini- 
stratif eccl6siastique, suivies par le regiement d’ex6cution de la loi (decret du 
President de la Rdpublique du 13 fevrier 1987, n. 33).

Pour ces ententes, qu’il ne faut pas confondre avec les ententes stipuiees 
avec les confessions minoritaires, l’ex-President du Conseil, M. Bettino Craxi, a 
affirme le caract£re op6ratif de formes de liaisons diversifi6es entre les deux 
Parties, de Solutions que Von peut reconduire aux Schemas conventionnels dans 
l’activitd administrative, tout au moins quand il y a la participation de l’Episcopat 
national, qui, avec le nouvel accord, conquiert le röle d’interlocuteur des autori- 
t6s et des institutions civiques (12). Dans l’interpretation de l’auteur (ou mieux 
de ses experts), l’61abor6 donne le dernier mot ä l’Etat, le niveau appartient ä 
l’ordre de l’Etat, la physionomie juridique est, constamment ct dans tous les cas, 
sub-constitutionnelle (13).

En conclusion, si le problöme des ententes concordataires constitue un 
faux probleme (ou un non-problbme) du point de vue constitutionnel, qui con- 
cerne par contre les protocoles de 1984 et en second lieu les normes sur les per­
sonnes morales et les biens eccldsiastiques (14), il engendre, sous differentes 
perspectives, une question 6pineuse qui implique une relecture du Systeme des 
sources du droit eccl6siastique, ainsi que l’dtude de l’instrument de la n6gocia- 
tion lgislative, des conventions et des accords de droit public. Le sch6ma pro­
bable de r6f6rence est fourni par l’entente de proeddure (procedimentale), qui d6- 
bouche sur un acte adminstratif, consid6re, positivement autant que differem- 
ment, par des normes de l’Etat (cfr., par exemple, l’art. 10 dderet du President 
de la Röpublique 24 juillet 1977, n. 616), avec, comme consöquence, que, si l’ac- 
cord avec l’autorite eccl6siastique est entam6 mais non atteint, l’acte 6ventuelle- 
ment adopte par l’Etat n’est pas vicid d’ill6gitimit6, meme s’il est unilateral.

Si ce que nous venons d’cxposer est exact d’un point de vue th6or6tique ou 
doctrinal, avec des perspectives analogues concernant la possibilitö de modifica- 
tion du d6cret d’ex6cution de l’entente (15), de fait l’autorite de l’Etat semble 
avoir l’intention de parcourir jusqu’au bout la voie de la bilat6ralit6. Preuve en 
est l’histoire de l’entente entre le Ministre de l’Education et la Conference Epi- 
scopale Italienne, entente rendue exdcutive par dderet du President de la R6pu- 
blique du 16 ddeembre 1985, n. 751, suivi, ä son tour, d’autres ententes et de 
nombreuses circulaires minist6rielles, qui ont scand6 l’aggravation des polemi- 
ques sur l’enseignement de la religion, jusqu’ä impliquer la Cour Constitution- 
nelle (sentence du 12 avril 1989, n. 203).

Dans toute cette question, des ndgociations entre Governement et Saint- 
Siege au ddbat parlementaire, sur le fond des vicissitudes judiciaires paralleles 
(Tribunal Administratif Regional du Latium - Conseil d’Etat), les Organes de la 
R6publique n’ont pas oublid qu’ils se trouvaient en face de pactes de liberte et 

92 de coopdration, non en face de la loi des garanties ou des pactes d’union du



passd (16); pactes, les premiers, qui agissent dans un contexte global de renfor- 
cement effectif du principe concordataire (qui ne laisse pas d’espace aux tenta- 
tions crypto-separatistes), conclus par l’Eglise dans le respect des directives de 
Vatican II pour ce qui concerne les rapports avec la communautd politique. 
"Rapports qui, dans ce systöme, assument, dans leur genese et dans leur capacit6 
dynamique d’adaptation, des marges d’oscillations proportionnnelles aux exigen- 
ces de chaque communautd et combldes par Pintervention responsable des auto- 
ritds de l’Etat et des Organes preposds, ä differents niveaux, aux Eglises nationa­
les et locales" (17).

3. La fonction exemplaire des nouveaux accords entre l’Italie et le Saint- 
Siöge, comme modele pour les conventions concordataires futures, selon des o- 
bjectifs legislatifs parfois meme supdrieurs ä ceux atteints par les Pays non con­
cordataires dans les limites du secteur Occidental, apparait ä travers un ensem- 
blc de choix normatifs exemplaires qui expriment, inddpendamment des defauts 
toujours trouvables dans toute chose humaine, les caracteristiques essentielles 
de la rdforme du concordat de 1929.

Avant tout, l’attention se porte sur la pleine affirmation de la laicitd de 
l’Etat. Pour l’intelligibilitd de l’expression, il faut se rdfdrer aux devoirs de l’Etat 
contemporain, ddfini comme Etat social ou de justice, ou encore (dans une Vi­

sion negative par rapport ä l’idde de ddpart) Etat-providence (18). Malgrd la cri- 
se et l’utopie du critdre-pivot de l’assistance sociale du berceau ä la tombe, cette 
facon de voir ne semble pas modifiable aujourd’hui, meme dans un lointain fu- 
tur.

Certes, il faut redimensionner les täches assumdes peu ä peu par l’Etat (on 
ne saurait exclure de celles-ci, les devoirs envers les intdrets religieux des cito- 
yens), mais l’idde de l’Etat social apparait lide au concept meme de ddmocratie, 
dans sa signification dthico-politico-juridique authentique, et (pour ce qui con­
cerne la matidre eccldsiastique) au ddclin de la conception separatste (19), qui 
ne s’identifie toutefois pas aujord’hui au sdparatisme libdral (20). Les accords de 
Villa Madama rdalisent un perfectionnement possible du concept de laicitd de 
l’Etat, une veritable hypothese de concordat lai'que, qui confirme la validitd de 
l’instrument juridique adoptd pour discipliner le cadre des rapports entre l’Etat 
et l’Eglise catholique en Italie (21).

De plus, il n’est pas possible d’omettre de remarquer l’ampleur de la di- 
mension de libertd que la Republique italienne garantit ä l’Eglise et aux catholi- 
ques, parfois en rapport avec des normes spdcifiques de la Constitution, dans de 
nombreux domaines, qui vont de la mission pastorale et dducative, de celle 
d’dvangdlisation, de charitd et de sanctification ä la nomination des titulaires des 
charges eccldsiastiques, en passant par la libertd rdciproque de communication 
et de correspondance entre le Saint-Sidge, la Confdrence Episcopale Italienne, 
les Confdrences Episcopales rdgionales, les Eveques, le clergd et les fiddles, la li­
bertd de publication et de diffusion des actes et des documents concemant la 
mission de l’Eglise, la libertd de rdunion et d’expression des iddes par la parole, 
par l’dcriture et par tout autre moyen de diffusion, la libertd, enfin, de ddtermi- 
ner la circonscription des dioceses et des paroisses soumise aux autoritds eccld­
siastiques (22).

93



94

Alors que PEtat totalitaire limitait cette dimension et, en contradiction 
avec ses dogmes, reconnaissait largement la juridiction en matiere eccldsiasti- 
que, l’Etat democratique limite la reconnaissance de la juridiction, malgrd la 
reinterpretation du principe de souverainete, et favorise l’amplification des con- 
tenus, ainsi que la specification ponctuelle des profils de liberte jusqu’ ä en faire 
une caractdristique du nouvel accord entre l’Italie et le Saint-Siege, qui ddrive 
tant de l’objet des trois articles initiaux que (et non de maniere secondaire) du 
poids attribue ä la libertd et au caractüre volontaire des comportements indivi- 
duels dans tout le nouvel accord (23), par respect pour un erköre qui prend de 
plus en plus d’importance dans le domaine juridique.

L’observation vaut, notamment, pour l’article 3, paragraphe 2: en dtablis- 
sant l’abolition de toute espece de serment aux autoritds de PEtat et de contröle 
de PEtat lui-meme sur les nominations des Archeveques, des Eveques dioce- 
sains, des coadjuteurs, des abbds et des pr61ats avec juridiction territoriale, des 
cur6s, etc., le nouvel accord se prdsente comme le porte-drapeau des organisa- 
tions en matiere eccldsiastique, et pas seulement de celles de l’Europe commu- 
nautaire. Comme on Pa justement relevd, ä ce sujet "l’accord de Villa Madama a 
fourni un exccllent exemple de respect de la libertd de l’Eglise: en effet, bien 
que les interventions de PEtat dans les nominations ecclesiastiques, prdvues 
dans le texte de 1929, ne soient pas de celles que condamnera le Concile, PEtat 
italien y a renonce (sauf l’exigence de la nationalitd), en les remplacant par la 
simple communication de la nomination aux autorites civiles compdtentes" (24).

La rdfdrence ä l’Europe communautaire justifie une allusion ä la Situation 
qui existe en Gröce, ä ce propos, vu que c’est la nation qui regoit le congrös de 
la Societe du droit des Eglises orientales. Sans vouloir etablir de comparaison ni 
oublier les pouvoirs qui reviennent, encore ä ce jour, ä PEtat dans diffdrents 
Pays europeens, il est utile de rappeier la participation du Ministre de l’Educa- 
tion nationale et des Cultes aux sdances de la hidrarchie consacrees ä l’dlection 
de l’Eveque, participation qui rend manifeste, avec d’autres facteurs, l’image de 
l’interddpendance effective entre l’Eglise orthodoxe orientale de Grdce et l’Etat 
helldnique (25). Cette image doit sans doute etre redimensionnde ä l’instar du 
principe de laicitd de PEtat dans le courant de pensde qui anime l’expdrience 
orthodoxe et ä la lumidre du concept de distinction et reciprociti (comme fonde­
ment des rapports Eglise-Etat eu dgard ä la nation helldnique), tous deux en 
contraste avec le renvoi ä la tradition qui se rapporte au cdsaropapisme, opdrd 
par l’historiographie et par les interprdtations occidentales.

Le refus d’un tel encadrement n’dlimine certes pas les diversitds fondamen- 
tales en relation dgalement avec une disposition absolument fondamentale du 
nouvel accord italien qui, tandis qu’il se rapproche des impdratifs de la theologie 
politique orthodoxe pour les aspects qui remontent ä la collaboration entre les 
deux pouvoirs, le pouvoir temporel et celui spirituel, s’en dloigne dans la mesure 
oü il se rattache au dualisme de liens et de fonctions, ä l’idde d’une confronta- 
tion entre les pouvoirs eux-memes, qui, avec des hauts et des bas, a domind tou­
te Phistoire de la pensde europdenne occidentale.

La disposition en question est Part. 1 du nouvel accord (norme concernant 
les profils de libertd), qui, aprds avoir rdaffirmd le principe de l’art.7, 1° alinda, 
de la Constitution, selon lequel PEtat et l’Eglise catholique sont, chacun dans 
son propre ordre, inddpendants et souverains, souligne Pengagement de la Rd-



publique et du Saint-Sidge au plein respect d’un tel principe dans leurs rapports 
et ä la collaboralion reciproque pour la promotion de l’homme et pour le bien du 
Pays (26).

11 s’agit d’une norme, dans la partie oü eile enonce la proposition de colla- 
boration entre les deux pouvoirs, reprise dans d’autres Conventions d’Etats si- 
gnataires d’accords avec l’Eglise (27), mais qui a dtd immddiatement remplie de 
contenus ddterminds et originaux pour ce qui concerne l’Italie, selon une formu- 
lation qui valorise le sens personnaliste de toute la ldgislation eccldsiastique.

Dans la ddclaration C.E.I. du 19 fdvrier 1984, on a reconnu comme sectcurs 
modernes de collaboration, qui restent en-dehors des thdmatiques concordatai- 
res classiques, la promotion de la vie et de la famille, l’dducation sanitaire et les 
Services socio-sanitaires ainsi que les Services d’assistance, la lutte contre les 
nouvelles formes de marginalisation, les initiatives pour la jeunesse, la qualifica- 
tion des moyens de communication sociale, la promotion du volontariat intdrieur 
et international, l’cngagement pour le tiersmonde et pour la paix, la mise en va- 
leur du territoire et de sa culture (28).

Un domaine de collaboration, qui va au-delä et se qualifie aussi en relation 
ä ce que prevoit l’art. 2 de la Charte constitutionnelle de PEglise de Grdce (dans 
le contexte d’une sdrie de dispositions qui ddnotent le caractere effectif et le de- 
grd de coopdration et de collaboration entre Eglise et Etat), mais qui demeure, 
pour l’instant, une ddclaration d’intentions de l’Eglise italienne, une source din- 
quidtudes et de rdactions dans le monde laique. Les reactions ä l’art. 1 de l’ac- 
cord se sont tout spdcialement manifestdes ä l’occasion de l’instruction Donum 
vitae (22 fdvrier 1987) de la Congrdgation pour la doctrine de la foi, pour les 
aspects de l’instruction elle-meme qui concernent les rapports entre morale et 
loi civile, oü, en rdference aux problümes de la procreation humaine artificiclle, 
est confirmd l’enseignement traditionnel de L’Eglise catholique ä propos des va- 
leurs et des obligations que la ldgislation de l’Etat doit respecter et sanctionner 
mcme dans la matidre traitde (29).

Je me limiterai ä redire, ä propos de la ddclaration des Eveques italiens, 
quil s’agit de secteurs de collaboration spdcialisds et non ndgligeables, dans les- 
quels on attend vraiment un saut de qualitd et oü est en cause le destin du Pays. 
Plus qu’agiter le spectre de la poteslas indirecta in temporalibus, celui des ingd- 
rences indues dans l’ordre de l’Etat, plus qu’y voir une dnieme tentative de pd- 
ndtration de l’Eglise dans la composition des institutions ddmocratiques (ou en- 
core quelque chose d’irrdalisable ou de ddjä rdalisd dans le contexte de l’engage- 
ment chrdtien quotidien des croyants), il me semble juste de reconnaitre, dans 
les secteurs d’intervention citds, le viritable canal de passage des pactes d’union 
(concordat du Latran) aux pactes de libertd et de coopdration, selon la defini- 
tion communement admise des accords de Villa Madama (30).

4. Les points de vue ddveloppds jusqu’ä maintenant n’ont pas manqud d’in- 
teresser la presse etrangerc des les tout premiers moments qui ont suivi la signa- 
ture du nouveau concordat. Ceci est d’autant plus significatif, parce que la va- 
leur de l’acte a dtd mise en relief mcme par les journaux de Pays de l’Est euro- 
pden et bon nombre des observations attentives rdsultent formuldes par des Or­

ganes d’inforamtion des Etats-Unis, un pays qui vit une expdrience sdparatiste 
müre (31), cdldbrde par Jean-Paul II en personne. 95



96

Mais le nouveau concordat italien est le moddle pour les concordats mo­
dernes, tout comme le concordat du Latran "fut le modele, dans ses aspects nd- 
gatifs, de ceux qui suivirent" (32), sous d’importants points de vue ultdrieurs qu’il 
est opportun de souligner, en cette circonstance.

Dans le protocole additionnel, sans toucher ä l’intangibilit6 du traitd du La­
tran, exclu du processus de revision, l’art. 1 est de fait aboli. En effet, avec le 
nouveau texte, on considere comme ddchu le principe de la religion catholique 
comme unique religion d’Etat. A l’occasion de la signature des modifications 
consensuelles du concordat du Latran, la ddclaration de la Prdsidence de la 
C.E.I. prdcisa, ä juste titre, que le changement n’enlüve rien aux valeurs de la re­
ligion catholique (enracinement de l’Eglise dans l’histoire et la soci6t6 italien- 
nes) ainsi que la conformitd de l’innovation aux ddlibdrations conciliaires sur la 
libertd rcligieuse. D’autre part, selon la Cour constitutionnelle, le renvoi ä la re­
ligion d’Etat, indirectement opdrd meme par l’art. 1 du concordat du Latran, 
n’attribuait pas d’importance ä une qualification formelle de l’Eglise catholique, 
mais bien au fait que cellc-ci est professee, dans l’Etat italien, par la quasi totali- 
te des citoyens (33). L’assertion doit etre corrigde en ce sens qu’actuellement 
l’Eglise se presente (et eile en est consciente) comme une minoritd parmi les mi- 
norites: il n’existe pas de majoritds ou de groupes de pression effectivement do- 
minants ä l’dpoque de la sdcularisation.

Dans l’art. 2 de l’accord, la Rdpublique reconnait la signification particu- 
liere que Rome, sidge dpiscopal du Souverain Pontife, revet pour la catholicitd, 
sans aucun engagement, meme limitd, de l’Etat, ä la suite de la reconnaissance 
d’une teile signification. Au contraire, ce meme article 1 du vieux concordat 
prescrivait l’engagement du Gouvernement ä empecher, dans Rome, tout ce qui 
pouvait etre en contraste avec le caractdre sacrd de la Ville Eternclle (34). Cer- 
tes, les villes sacrdes ne manquent pas dans le monde, mais on a voulu dviter que 
se rdpütent des comparaisons entre Rome et La Mecquc, ville sainte de l’Islam, 
par exemple, en conflit avec le pluralisme religieux et ideologique et avec le de- 
grd actuel de culture et de sensibilitd des nations occidentales.

Pour les pretres, les diacres et les religieux, qui ont prononcd leurs voeux, a 
etd dtablie la possibilitd d’obtention, sur demande, de l’exemption du Service mi- 
litaire ou encore de l’affectation au Service civil de remplacement (l’exemption 
generalisie du concordat du Latran ddchoit donc).

Ont dtd confirmds les noeuds essentiels de l’organisation fonctionnelle de 
l’Universitd catholique du Sacrd-Coeur et des Instituts ddpendants, ä l’instar de 
la sentence n. 195/1972 de la Cour Constitutionnelle: les nominations des ensei- 
gnants sont subordonndes expressdmcnt ä l’approbation, sous le profil religieux, 
des autoritds eccldsiastiques compdtentes, conformdment au principe de la liber- 
te de l’dcole, que prdvant sur celui de la libertd d’enseignement dans les struc- 
tures scolaires caractdrisees iddologiquement. La Cour declara conforme ä la 
Constitution l’art. 38 du concordat abroge, en tant que specification d’un princi­
pe immanent ä la libertd de l’dcole et ä la libertd religieuse, valable pour n’im- 
porte quelle dcole et pour n’importe quelle religion ou iddologie (35).

Nous apparait fort significtive la prdvision, rapidement mentionnde aupara- 
vant (art. 13, 2° paragraphe), d’une prdsentation possible d’arguments ultdrieurs, 
non rdgis par le texte, pour lesquels on reconnait la ndcessitd d’une collabora- 
tion entre l’Eglise et l’Etat, tant ä travers des accords entre Gouvernement et



Saint-Sidge qu’ä travers des ententes entre les autoritds de l’Etat compdtentes et 
la Conference Episcopale Italienne (C.E.I). Outre le nouveau röle de la Confe­
rence Episcopale, dans les domaines spdcifiques de ses competences en matidre 
d’enseignement de la rcligion, d’adxninstration des biens eccldsiastiques, de tu- 
telle des biens culturels (36), il faut aussi remarquer le role des organismes de 
d6centralisation et de l’Etat des autonomies. Cette articulation flexible de la liai- 
son entre Eglise et communaute politique, qui ddpassc le rapport vertical (au- 
trefois exclusif) entre Etat et Saint-Siege, cst ainsi completement realisde.

5. Dans l’art. 8 de l’accord de rdvision, conformdmcnt ä des moddles euro- 
pdens, la reconnaissance des effets civils pour le mariagc religieux est exemte de 
toute contestation, sans mentionner sa nature sacrementale disciplinde par le 
droit canonique. Le lien entre Etat et Eglise est fondd sur la volontd des con- 
tractants (37) tant en matiere de transcription immddiatc (lä oü cette volontd est 
impliqudc) qu’en matidre de transcrition tardive (lä oü eile est explicitement 
prdvue); en outre, en matidre d’exdcution des jugemcnts eccldsiastiques de nulli- 
td par les soins des Cours d’appel (pour ce qui est de l’obligation de la rcquete 
par les partics ou l’une d’elles). Le schdma de rdfdrance est fourni par les nor- 
mes du code de procedure civile qui reglent l’exequatur des jugements dtrangers 
(avec, pour les citoyens, la pleine garantie du respect des principes fondamen- 
taux du systdme italien). Malgrd les contröles exercds de facon pdndtrante, l’ex- 
pdrience de ces anndes rdvele une tenue extraordinairc de la juridiction matri­
moniale eccldsiastique en face de magistrats relevant des iddologies les plus dif- 
fdrentes ainsi que le haut niveau de civilisation et de cohcrcnce rejoint par le Sy­

steme canonique (38).
Pour l’cnseignement de la religion dans l’dcole publique, on enregistre 

l’abandon du droit discriminant ä l’exemption, qui donnait naissance ä un rdgi- 
me paraobligatoire de l’enseignement de la religion, substitue par le critere qui 
exigc que ce soient les catholiques - et tous ceux qui le ddsirent - qui dcmandcnt 
l’enseigncmcnt en question (il peut en rdsulter un rdgime de facultativiti prote- 
gcse, qui exalte la valeur de la responsabiiisation des sujets). Aprcs le trös rdeent 
jugement de la Cour Conslitutionnelle (par. 2), il faut cncore resoudre, avec un 
instrument normatif addquat, les questions de l’heure alternative (qui n’cst plus 
obligatoire) ä l’heure de rcligion, celle du Statut juridique des enseignants, lid ä 
leur qualification professionnclle rdellc (39). On ne saurait oublier qu’ä l’intdrie- 
ur de l’Europe occidentale, l’enseigncmcnt de la religion se fait sous contröle ec- 
cldsiastiquc; la rctribution par l’Etat des enseignants (instituteurs et professeurs) 
de religion cst egalement conforme aux Orientations europeennes.

C’est un mdrite de la nouvelle discipline que d’avoir ponctuellement revu 
toute la matidre des personnes morales et des biens ecclesiastiques, des engage- 
ments financiers de l’Etat et des interventions de ce dernier dans la gestion du 
patrimoine des personnes eccldsiastiques: questions qui fonl apparaitre l’dnorme 
travail de la Commission technique paritaire (tant par rapport ä la rdforme re- 
glementaire de 1987 que par rapport au concordal lui-meme) qui s’est traduit 
dans la loi sus-mentionnde n. 222 du 20 mai 1985.

Je rappcllerai, de facon synthdtique, qu’est respeetde la connotation unitai- 
re des personnes morales eccldsiastiques reconnues, qui ont une finalitd de rcli­
gion ou de cultc, finalitd qui n’en exclut pas d’autres en rapport avec eile. Dans 97



tous les cas, et quel que soit l’objectif, y compris celui fiscal, les activitds diffe­
rentes des activitds de religion ou de culte restent sujettes au droit commun (40).
II faul observer, sous un angle positif, que, d’unc part, est dtabli le respect de la 

structure et de la finalitd des personncs morales eccldsiastiques au niveau con- 
cordataire le plus dlevd (art. 7 du nouvel accord), de l’autre, sont prdcisdes, pour 
la premidre fois, dans Pcnscmble des articles de loi de la Commission paritaire 
(art. 16), les activitds de religion ou de culte (celles qui visent l’exercice du culte 
et le soin des ämes, la formation du clcrge et des religieux, la fonction mission- 
nairc, la catdchdse, l’dducation chrdtienne) et les activitds diffdrentes (celles 
d’assistance et de bienfaisance, d’instruction, d’dducation et de culture, et, dans 
tous les cas, les activitds commerciales ou ä but lucratif) (41).

Pour ce qui est de la position juridico-adminstrative, que les personncs mo­
rales eccldsiastiques conservent dans le droit italien apres les nouveaux accords 
concordataircs, bien que l’inscription dans le registre des personnes juridiques 
selon le Code civil soit obligatoire, on peut ddduire, de l’ensemble des normes, 
une confirmation de l’orientation qui met en dvidence le caractere typique des 
personnes morales eccldsiastiques (42), en tant qu’organismes qui constituent 
une catigorie particulidre, distincte tant des personnes morales publiques que pri- 
vdcs.

Les normes dvoqudes sanctionnent egalement la fin du systdme bendficial 
en Italie, dans la foulde des ddlibdrations de Vatican II et du code de droit cano- 
nique en vigueur. Le systdme suivi (improprement dit de la taxe eccldsiastique) 
s’uniformise dans les principes - mais est original pour bon nombre de Statuts - 
sur les systemcs adoptds dans des Pays europdcns proches de nous: l’Autriche, 
l’Allemagne, la majeure partie de la Suisse et l’Espagne, tandis qu’ dmergent 
plus manifestement, ä propos des personnes morales aussi, les diffdrences objec- 
tivcs avec la configuration actuelle du droit eccldsiastique hcllenique.

Le systdme italien, qui se trouve actuellment dans la periode transitoire, 
prdvoit la cessation de toute contribution financidre de l’Etat ä partir du 1° jan- 
vier 1990, mais envisage un ddgrdvement fiscal - jusqu’ä dcux millions de lires - 
pour le citoyen qui effectue des versements ä l’Institut Central pour la subsistan- 
ce du Clergd (autofinancement de l’Eglise favorisd par l’Etat ä travers l'instrument 
fiscal). II faut ajouter, ä compter de l’annde financidre 1990, l’engagement de la 
Rdpublique ä rdserver 8 pour mille du total IRPEF, ddclard chaque annee, pour 
des opdrations d’intdret social et/ou humanitaire ä caractdre religieux, ä gestion 
dirccte par l’Eglise catholique (financement colatiral programme). Le choix en 
revient aux citoyens lors de la ddclaration des revenus.

Avec des modalitds plus ou moins analogues, le systdme est pris en consi- 
ddration dgalement par les ententes avec l’Union adventistc, les Assembldes de 
Dieu et les Israelites (les Vaudois ont refusd toute Intervention de l’Etat). Bien 
que les prdvisions ne soient pas favorables ä l’Eglise catholique (43) - mais on 
prdvoit et on souhaite des modifications de tendances avec l’amplification de 
l’information, au für et ä mesure que s’intensifiera le ddbat tant au niveau civil 
qu’ eccldsiastique -, il faut mettre en dvidence la reconnaissance du röle social 
de l’Eglise, nettement distict de celui religieux, l’abandon de positions anachro- 
niques (l’allocation suppldmentaire de portion congrue, lide au rdgime bdndfici- 
al), de toute trace de soumission de l’Eglise ä la juridiction de l’Etat et l’inverse,

98



la glasnost (transparence) de la solution de la question financiöre, la valeur de 1’ 
Option en faveur de la libcrtd tout court des citoyens (44).

L’innovation doit etre salude positivement, malgre quelques raalaises du 
clergd, d’autant plus qu’elle correspond au changement de la Situation socio- 
politique du Pays et ä cause de son inspiration dvangdlico-conciliairc . C cst prd- 
cisdment dans ce domaine que se vdrifient, en effet, la crddibilitd et 1 image ex­
terne de l’Eglise (une Eglise peut-etre plus pauvre et plus hbre) ainsi que 1 ampleur 
du principe de communion, qui ne doit pas rester sur le versant c es i ecs a 
straites, mais significr une communication effective des biens cntre lcs personnes 
et lcs entitds eccldsiastiqucs (45).

6. Les donndes conccrnant le systdme envisagd cornrnc objet primaire de 
conlröle, dans ce cas prdcis le nouveau systdme concordata.re Italien, pcuvent 
suffire pour formuler un jugement global serein, inddpendamment de 1 impor- 
tance d’autres thdmes comme le patrimoine histonco-arüstique de caractdre sa- 
crd (46) ou l’assistance spirituelle dans les structurcs sdgrdgatives (47), dans la 
lignc des attentes et des objecifs de cette dtudc.

Les considdrations finales concernent essentiellcment les propridtds de la 
mdthode comparative, qui n’cst pas une simple approche du droit dtranger, mais 
une ddmythification des lieux eommuns, des Instruments de connaissanconon 
valables, des gendralisations insuffisament mdditdes, en syn e un e
d’antiformalisme, entrouvert aux le^ons de l’histoire.

De tclles qualitds valent aussi pour le droit eccldsiastique, oü les recher- 
ches de droit compard ont finalement acquis le role qu, leur revient e ont con- 
tribud ä la formation d’une conscicnce plus mure de la sP6«ficitd et des dld 
ments de constancc de la discipüne, ainsi que des nouvelles mdthodcs d cnquet. 
et d’dlaboration des donndes. , ... .

A propos de la matidre concordataire, ou mieux des normes bilatdrales en 
vigueur dans le monde, les probldmes les plus importants rcstent la do™menta- 
tion attentive et la sdlection des donndes recueillies au regarc un vas e p 
ma, tel qu’il se prdsente aujourd’hui, qui permette d’.ntdgrer la figure c ^s que 
du concorda. ä l'in.drieur de celle, plus ample, du rdgime eonvent.om.el Egtec- 
Etat et ddmontre l'existence de la tendance au ddpassement du systdme d.t de 
droit commun, qui mythise le concept de souverainctd de 1 Etat, pur droit umla- 
tdral, qui, pratiquement, finit par etre imposd aux Eglises et ä toutes les associa- 
tions (48). _ . .... ,

Si la comparaison avec les Pays concordataires apparait plus lmdaire du 
point de vue mdthodologique et permet d’affirmer ce que nous avons exposd ä 
propos du concordat itaüen, il n’en reste pas moins que le jugement doit mtd- 
grer tous les dlements qui conduisent ä ne pas emphatiser son role dans un si va­
ste scdnario, vu la trame des institutions et des formes orgamsatrices de la socid- 
td avec lesquelles l’Eglise entre en contact. .

La ddmonstration de la fonction paradigmatique du concordat Italien rnclut 
dgalcment les Pays non concordataires, dans l’acception admise dans la relation.
Bien dvidcmment, la comparaison a un sens, si 1 on dvaluc la orce e prop lon 
des nouveaux principes dans le contexte de la ldgislation intdrieure en vigueur. 
en effet scrait destitude de fondement logique, une comparaison entre un acte 
isold (ou des actcs isolds) d’ordre externe et le comportement global (rdsultant 99



100

de lois, reglements, Statuts, actes adminstralifs, jurisprudence et pratiques) tenu 
par les Etats en question.

II est utile de constater que ne peuvent etre consideres comme obstacles ef- 
fectifs ä la comparaison, ni la particularite de la tradilion (experience anglaise 
ou continenlale, dont la difference insurmontable est, du reste, le fruit de loin- 
taincs equivoques), ni le systdme spdcifique de rapports entre Etat et Eglises 
adoptd chaque fois. Ce dernier constitue plutöt un truchement pour atteindre 
les valeurs constitutionnelles emergeantes de liberte, laicite et egalite (49), qu’un 
bien en lui-meme. Au niveau de la mise en acte normative des principes consti- 
tutionnels rappelds, on remarque partout une dvolution sensible; le niveau de 
quo, en outre, ne correspond absolument pas au type different de relations de 
l’Etat avec les Eglises (50).

Une donnde ultdrieure consiste dans l’opportunite qu’il y a ä 6Iargir l’en- 
quete comparatiste, des normes traditionnellement retenues de droit eccldsiasti- 
que ä celles qui, dans tous les cas, sont rdvdlatrices du comportement de l’Etat ä 
l’dgard du facteur religieux. A travers une teile enqudte, il est possible d’6tablir 
que des aides ou des facilitds donndes (per§ues comme discriminatoires) ä 
l’dgard d’une confession unique sont ä mettre en relation avec des choix et des 
dvaluations d’ordre socio-politique, effectuds tant dans des systemes de longue 
tradition separatste que dans des syslömcs appartenant ä la souche juridiction- 
nelle ou au courant neo-concordataire, dont le nouveau concordat italien est le 
chef de file.

Certes, un discours sur les dits privildges concordataires, ou encore concer- 
nant des attentats possibles ä la liberte religieuse, ou une facon particuliere de 
percevoir le principe de la laicite de l’Etat est toujours envisageable si l’on pro- 
edde avec un scrupule juridique subtil, qui fröle les "bigotismes du lai'cisme", 
dont parlait le prince des spdcialistes italiens de droit eccldsiastique (51), appe- 
lant meme en cause, prdcisdment pour ce qui concerne l’Italie, les ententes avec 
les confessions minoritaires et spdcialement avec la Table vaudoise.

Plus que les objections formulables dans chaque cas, il est important de 
prdeiser que les experiences des Etats sdparatistes, qui appartiennent au secteur 
des democraties occidentales, ne se ddtachent pas substantiellement (mis ä part 
le domaine matrimonial) des lignes traedes par les nouveaux accords avec le 
Saint-Sidge. Il existe des modalitds diffdrentes, qui correspondent aux diverses 
situations nationales, mais les niveaux de ldgislation ne changent pas. Ceci signi- 
fie ou bien que tout est ä refaire ou, plus raisonnablement, que les buts ä attein­
dre ä travers la forme concordataire, si bien reprdsentde par le concordat italien, 
ne doivent pas etre considdrds avec des prdjugds, comme cela arrive encore au- 
jourd’ hui par une partie de la doctrine et de l’intellectualitd (52).

On a dvidemment exclu de la comparaison avec le systdme concordataire 
italien les Pays socialistes au sujet desquels, jusqu’ä rdeemment, il fallait rappe- 
ler les remarques pertinentes de Gorla sur l’inaddquation des renseignements 
concernant le droit effectivement en vigueur (rdalitd, solution substantielle) dans 
ces Pays (53); en ce sens, l’apport specifique qui peut deriver de notre congres 
international est vraiment fondamental. Malgrd ceci, il faut calculer qu’il s’agit 
de sytdmes profondement diffdrents de ceux des ddmocraties occidentales, sy­
stemes inspires par des choix politiques opposds, avec lesquels il n’est pas de 
confrontation possible.



II existe, sans aucun doute, des differences au sein des Pays socialistes: le 
cas de la Pologne est embldmatique, tandis que l’opinion publique mondiale 
suit, avec un extreme intdret, les signes de ddtente, dans le domaine religieux 
egalement, qui vicnnent de l’Union Sovietique ä la suite de la perestroika de M. 
Gorbaciov (54). Le climat positif ne concerne pas seulement la Russie: directe- 
ment ou indirectement, les choses sont en train de changer dans toute l’Europe 
de l’Est, ä l’exception de l’Albanie, oü l’on remarque pourtant une forte volonte 
d’ouverture, qui pourrait avoir ses effets, dans le temps, dans la malidre qui nous 
concerne.

Si ceci est vrai, et bien plus, nous incite ä corriger certaines opinions prdcd- 
demment avanedes (55), la comparaison ne semble pas possible tant qu’il y aura 
dissemblance entre les valeurs constitutionnelles (le point crucial est la lieditd de 
la propagande non athdistique) et que resteront les rdsistances actuelles ä l’ap- 
plication integrale des nouveaux principes et ä la reconnaissance de la liberte de 
consciencc, de rcligion et de conviction comme base du progres des peuples et 
des autres libertds ddmocratiques.

Mon souhait personnel est que l’on parvienne, avec conviction, ä s’engager 
au maximum pour contribuer ä tracer un futur, qui Sache stimuler et renfocer les 
valeurs de la paix et d’un pluralisme authentique, en ddpassant les barridres idd- 
ologiques et historiques, par rapport auxquelles acquiert une valeur, que l’on ne 
saurait ignorer, le poids moral des Eglises catholique et orthodoxe ainsi que des 
autres confessions et communautes religieuses. De ce cötd, toutes sont appelees 
ä assumer une fonction d’importance fondamentale, non aseptique, parce que 
l’avenir de l’homme dans un monde sans blocs, en particulier entre l’Orient et 
l’Occidenl, n’est pas dtranger ä la dimension religieuse et constitue une pensee 
Iris elevie, qui ddpasse indubitablement la crainte d’interfdrences entre pouvoir 
temporel et pouvoir spirituel.

Notes

1 Pour une synthdse de ces positions, dans une confrontation stricte avec la 
thdse dominante de la Conservation du rdgime conventionncl, cfr. AA. W., 
Concordato e societä italiana, par R.Coppola, Padova 1984.

2 P.Bellini, Verso un nuovo laicismo: per una legge comune sul "fatto reli-

fioso", in AA. W., Nuove prospettive per la legislazione ecclesiastica. Atti del 
I convegno nazionale di diritto ecclesiastico, Milano 1981, p 167 ss.

3 Je me rdfere ä un aspect du ddbat concernant l’art. 7, deuxieme alinea, de 
la Constitution rdpublicaine (art. 5 du projet), qui accueille les pactes du Latran 
de 1929 (traitd et concordat), stipulds entre le Saint-Siegc et le rdgime fasciste, 
en opdrant une transformation radicale. Soulignons le brillant discours de Do- 
setti, la mddiation d’Aldo Moro, l’opposition feconde de Calamandrei, et enfin 
l’adhdsion realiste et ddterminante ac Palmiro Togliatti (les socialistes voterenl 
contre). Sur le contenu de l’art. 7 et sur sa signification juridique et politique ä 
l’heure actuelle, cfr., principalement, R.Pascali, Patti lateranensi e custodia co- 
stituzionale, Napoli 1984.

4 R.Baccari, Gli strumenti giuridici previsti dalla Costituzione per l’eserci- 
zio concreto della libertä religiosa (concordato per la Chiesa cattouca e intese 
per le confessioni acattoliche), in AA. VV., Gli strumenti costituzionali per 
l’esercizio della hbertä religiosa, par R.Coppola, Milano 1982, p. 8.

5 Cfr. A.Nicora, II concordato nella coscienza e nella prassi attuali della 
Chiesa, in Le due sponde. Morte e resurrezione dei concordati, Milano 1984, p. 
143 ss.; L.Spinelli, II diritto pubblico ecclesiastico dopo il Concilio Vaticano II.

101



Lezioni di diritto canonico (en collaboration avec G.Dalla Torre), Milano 1985,
p. 102.

6 Cfr. G.Dalla Torre, La riforma della legislazione ecclesiastica. Testi e do- 
cumenti per una ricostruzione storica, Bologna 1985, p. 13.

7 Ctr. S.Lariccia, L’attuazione dell’art. 8, 3° comma, della Costituzione: I’in-
tesa tra lo Stato italiano e le Chiese rappresentate dalla Tavola valdese,
in AA. W., II nuovo accordo tra Italia e Santa Sede. Atti del convegno naziona- 
le di Studio, par R.Coppola, Milano 1987, p. 527 ss.

8 A propos de ces ententes, cfr. dans l’ordre, G.Long, Le intese con l’Unio- 
ne awentista e con le Assemblee di Dio in Italia, in Quaderni dir. e pol. eccl., 
1987, p. 119 ss.; R.Botla, L’intesa con gli israeliti, ibid., p. 95 ss; R.Bertolino, 
Ebraismo italiano e Pintesa con lo Stato, in AA. VV., II nuovo accordo, cit., p. 
555 ss; D.Tedeschi, Intesa con lo Stato: presentazione al congresso straordinario 
dell’Unione delle Communitä israelitiche italiane, in Foro it., 1988, V, p.100 ss.

9 F.Ruffini, Diritti di libertä, 2° 6d., röimpression anastatique, Firenze, 
1975, p. 84 (texte original en italien).

10 R.Coppola, I principi della Corte costituzionale in materia ecclesiastica 
(venücin^ue anni di attivitä), in AA. W., Gli strumenti costituzionali op.cit.(4),

11 G^4cquaviva, Veccho e nuovo concordato nella luce della politica nazio- 
nale, in La revisione del concordato. Un accordo di libertä, publi6 par la Pr6si- 
dence du Conseil des Ministres, Roma 1986, p. 13 (texte original en Italien).

12 Dans une dimension plus vaste, qui souligne l’engagement des Cof6ren- 
ces Episcopales dans le dialogue entre l’Eglise et les Communaut6s politiques, 
F.Petroncelli Hübler, Chiesa cattolica e comunitä internazionale. Riflessione sulle 
forme di presenza, Napoli 1989, p. 207.

13 B.Craxi, Una nuova dimensione nei rapporti tra lo Stato e la Chiesa, in 
La revisione del concordato, op.cit. (11), p. 302. Id., Replica al Senato, ibid., p. 
314.

14 G.Caputo, La cornice e il quadro, in II tetto, janvier- fdvrier 1985, p. 17 
ss.

15 Sur ce thüme, de maniöre diffuse, N.Colaianni, Delegificazione concor- 
dataria e sistema delle fonti, in AA. W., II nuovo accordo, op.cit.(7), p. 655 ss; 
P.Consorti Le intese concordatarie (en cours de publication). Pour ce qui est de 
la concertation 16gislative dans les rapports entre Etat et confessions religieuses. 
cfr. aussi G.Cimbalo, I rapporti finanziari tra Stato e confessioni religiöse nei 
Paesi Bassi, Milano 1989, passim.

16 Cfr. R.Coppola, Bilancio della revisione concordataria (1984-1987), in 
RivSR, 1988, pp. 280-83; AA. VV., Studi di diritto ecclesiastico in tema di inseg- 
namento, par S.Gherro, Padova, 1987. Sur la sentence de la Cour constitution- 
nelle, N.Colaianni, Laicitä dello Stato e insegnamento della religione cattolica, 
in II Foro it., 1989 (en cours de publication).

17 F.Margiotta Broglio, Dalla questione romana al superamento dei patti la- 
teranensi. Profili dei rapporti tra Stato e Chiesa in Italia, in La revisione del con­
cordato, op.cit.(ll), p. 50 (texte original en italien).

18 P.Moneta, Stato sociale e fenomeno religioso, Milano 1984, p. 24.
19 Moneta, op. cit.(18), p. 35 ss.
20 S.Ferrari, Funciön actual de la tradieiön separatista, in Anuario der. 

ecles. del Estado, 1987, vol. III, p. 69 ss.
21 C.Cardia, Laicitä della Stato e nuova legislazione ecclesiastica, in AA. 

W., II nuovo accordo, op.cit.(7), p. 135 ss.
22 Sur les thömes de la libert6 religieuse et de la libertas Ecclesiae dans 

l’optique de la libertö du civis-fidelis, en r6f6rence au nouveau cadre normatif et 
aux problämes pratiques qui en d6coulent; cfr. O.Fumagalli Carulli, II nuovo ac- 
cordo tra Italia e Santa Sede: profili di libertä, in AA.VV., II nuovo accordo, 
op.cit. (7), f. 113 ss.

23 F.Margiotta Broglio, I rapporti fra Stato e Chiese nell’ Europa dei dieci. 
Separazione nella libertä, in Com. europee, avril 1984, p. 18; Cardia, op.cit.(21), 
p. 140 ss.

24 P.Ciprotti, Appunti per lo Studio comparativo del conccordato, in AA.102



VV., II nuovo accordo, op.cit.(7), p. 492 (texte original cn italien). De meme 
Margiotta Broglio, op.cit.(17), p. 53 ss.

25 G.Vlachos, Chiesa e .Mato in Grecia, in Coscienza e libertä, second se- 
mestre 1987 - premier semestre 1988 (dossier: Chiese e Stati nell 'Europa dei 
dodici), p. 101 ss.

26 Cfr. ä ce sujet, G.Lo Castro, Ordine temporale, ordine spirituale e pro- 
mozione umana. Premesse per l’interpretazione dell’art.l dell’accordo di Villa 
Madama, in Dir. eccl., 1984,1, p. 507 ss.

27 Ciprotti, op. cit.(24), p. 486 ss.
28 Cfr. le texte de la ddclaration in P.Gismondi, Appendicc alle lezioni di 

diritto ecclesiastico. Le modificazioni del concordato laterancnse, Milano 1984, 
p. 61.

29 Pour l’examen des observations critiques de l’art. 1 de l’accord par rap- 
port ä l’instruction Donum vitae, cfr. Coppola, op. cit.(16), p. 278 ss.

30 A.Loiodice, Chiusura dei lavori, in AA. Vv., II nuovo accordo, 
op.cit.(7),p. 599.

31 Cfr. A.Badini, II nuovo concordato fra Stato e Chiesa: i commenti della 
stampa estera, in La revisione del concordato, op.cit.(ll), p. 15 ss.

32 Margiotta Broglio, op.cit.(17), p. 55 (texte original cn italien).
33 Cour Const., 17-30 aecembre 1958, n. 79, in Racc. C.Cost., 1958, vol. VI, 

p. 271.
34 Cfr. E.Graziani, II carattere sacro di Roma. Contributo all’ interpreta- 

zione dell’art. 1 epv., conc., Milano 1961.
35 Cour Const., 14-29 döcembre 1972, n. 195, in Giur. cost., 1972, p. 2198 

ss.
36 Cfr. T.Bertone, La Conferenza Episcopale italiana e le sue competenze 

in matcria concordataria, in AA. W., II nuovo accordo, op.cit.(7); p. 461 ss.
37 Cfr. les inluitions de F.Finocchiaro, II sistema matrimoniale italiano, in 

AA. VV., Los acuerdos concordatarios espanoles y la revision del concordato 
italiano, Barcelona, 1980, p. 290 ss..

38 Cfr. AA. VV., Matrimonio concordatario e giurisdizione dello Stato. 
Studi sullc recenti evoluzioni della giurisprudenza, par L.Spinelli - G.Dalla Torre, 
Bologna, 1987. Dans ce meme sens, la jurisprudence posterieure ä la publication 
du livre: cfr. en particulier, Cass.., Sect. un., 20 juillet 1988, n. 4701 (et 4700, 
4702, 47031, in Giust. civ., 1988,1, pp. 1935-44.

39 Cfr. G.Dammacco, Tutte le ragioni per un ruolo speciale, in Religione e 
scuola, ianvier 1988, p. 193 ss.; Id., II profilo dell’inscgnantc tra codice c profes- 
sionalita, ibid., avril 1988, p. 361 ss.

40 Pour le d6veloppement du concept A.Gotnez deAyala, Esenzioni e age- 
volazioni tributaric e principio costituzionale di uguale imposizione ad ugua- 
glianza di capacitä contributiva, in AA. VV., Concordato e costituzione. Gli ac- 
cordi del 1984 tra Italia e Santa Sede, par S. Ferrari, Bologna, 1985, pp. 158-60.

41 Cfr. ex professo, T.Mauro, La disciplina giuridica dell’ attivitä degli enti 
ecclesiastici nel nuovo sistema di rapporti tra Stato e Chiesa, in AA. VV., II nuo­
vo accordo, op.cit.(7), p. 183 ss.

42 F.Finocchiaro, Gli enti ecclesiastici e l’accordo del 18 febbraio 1984 fra 
Stato c Chiesa, in AA. VV., II nuovo accordo, op.cit.(7), p. 182.

43 Cfr. G. Vegas, Nuovo concordato c fmanziamento della Chiesa cattolica: 
un’indagine sulle opinioni degli italiani, in Din eccl., 1985,1, pp. 676-78.

44 Sur la röahsation de la r6forme, en pretant attention au röle dfitcrminant 
de la Conf6rence Episcopale Italienne, G.Feliciani, Gli istituti per il sostenta- 
mento del clero nella nuova normativa della CEI, in Agg. sociali, 1985, p. 687 ss.

45 E.Colagiovanni - A.Di Felice, Presentazione, in AA. VV., I beni tempo- 
rali della Chiesa in Italia: nuova normativa canonica e concordataria, Atti del 
XVII congresso canonistico, in Mon.eccl., 1986, p. 3.

46 Cfr. R.Coppola, Tutela del patrimonio storico e artistico, in: Apollinaris, 
1987, p. 163 ss. (oü est reproduite la relation tenue au congrös "Le nouveau con- 
cordat entre le Saint-Siöge et l’Italie", Latcrano, 14-16 mai 1985).

47 A.Vitale, Assistenza spirituale ed esigenze religiöse, in AA. W.; II nuo­
vo accordo, op.cit.(7), p. 377 ss.; G.Dalla Torre, Evoluzione della disciplina 103



sull’assistenza spirituale tra continuitä e innovazione, ibid., p. 401 ss. Je rcnvoie 
en outre ä la contribution monographique de V.Tozzi, Assistenza religiosa e di- 
ritto ecclesiastico, Napoli 1985.

48 Pour ces concepts, rdsumds et adaptds dans le texte, cfr. J.Gimenez y 
Martinez de Carvayal, Los concordatos o acuerdos entre la Iglesia catolica y los 
Estados, in Concordatos vigentes, Madrid 1981,1, p. 17 ss; C.Corral Salvador, In- 
troducciön histörica y panorama actual de los concordatos, ibid., p. 41 ss Cfr. 
dgalement mon compte rendu ä toute l’oeuvre in Dir. fam., 1983, n. 419 ss.

49 Cfr. F.Onida, Una valutazione critica del nuovo concoraato comparato 
con i sistemi degli ordinamenti non-concordatari, in AA. VV., II nuovo accordo, 
op.cit.(7), p. 512.

50 F.Onida, L’influenza dei valori costituzionali sulla problematica ccclesia- 
sticistica, in AA. VV., L’influenza dei valori costituzionali sui sistemi giuridici 
contemporanei, Milano 1985, p. 426.

51 A.CJenxolo, Lczioni di diritto ecclesiastico, Milano 1979, p. 143.
52 Cfr. dans cette direction, le contenu d’un appcl de la "Charte 89”, promu 

par quelques intellectuels et signd par quatre cents personnalitds d’origine lai- 
que et catholique, in Adista 2-4 mars 1989, p. 7.

53 G.Gorla, Diritto comparato e diritto comune europeo, Milano 1981, p. 
85.

54 Cfr. G.Rossi, La liberte religieuse en Union Sovietique - un tournant hi- 
storique, in Conscience et libertö, deuxifcme semestre 1988, (editorial), p. 3 ss.

55 R.Coppola, Profili comparatistici della tutela del sentimento religioso 
dopo i nuovi accordi tra Italia e Santa Sede, in Dir.eccl., 1987, I (Raccolta di 
scritti in onore di Luigi De Luca), p. 303 ss.

104



DAS MENSCHENRECHT DER RELIGIONSFREIHEIT UND DES 

RELIGIONSWECHSELS ALS PROBLEM DER 

ISLAMISCHEN STAATEN

Martin Forstner,Mainz/Germersheim

0. Fragestellung

Religionsfreiheit als Grund- und Menschenrecht umfaßt zum einen die 
Glaubens- und Gewissensfreiheit, welche es dem Menschen ermöglicht, sich 
eine eigene, höchstpersönliche Überzeugung von Gott und von sittlichen Wert- 
vorstellungcn, nach denen er sein Verhalten ausrichten kann, zu bilden, zum an­
deren die Freiheit des Bekenntnisses als Möglichkeit der Kundgabe dieser 
Überzeugung nach außen, und schließlich die Freiheit, privat oder öffentlich 
Kulthandlungen auszuüben. Im Folgenden soll untersucht werden, was im isla­
mischen Bereich unter Religionsfreiheit verstanden wird, insbesondere ob ein 
Religionswechsel möglich ist; auch soll überprüft werden, ob das islamische 
Konzept mit dem Verständnis der Religionsfreiheit, wie es den Erklärungen der 
Vereinten Nationen und dem Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland zu­
grundeliegt, vereinbar ist.

7. Verfassungsbestimmungen islamischer Staaten

In den Verfassungen1 der islamischen Staaten findet man einerseits im 
Rahmen einer Aufzählung2 von Freiheiten und Pflichten des Bürgers das Recht 
auf Glaubensfreiheit und auf freie Ausübung religiöser Zeremonien, anderer­
seits aber auch, daß der Islam die Religion des Staates sei3; mitunter wird auch 
festgestellt, daß das islamische Recht (Scharia) eine oder sogar die Quelle der 
Gesetze oder der Gesetzgebung sei4.

Gewährleisten solche Verfassungsbestimmungen tatsächlich die Freiheit 
des Glaubens, des Gewissens und des religiösen Bekenntnisses? Garantieren sie 
auch das Recht auf einen Religionswechsel? Vorgänge im Iran und in Ägypten 
trugen in jüngster Zeit dazu bei, hier Zweifel aufkommen zu lassen.

2. Fälle aus jüngster Zeit

2.1 Im Jahre 1986 sah sich die ägyptische Regierung der Forderung kon­
frontiert, sie solle unverzüglich einen seit 1977 vorliegenden Gesetzesentwurf5 
über die Unterstrafestcllung des Abfalls vom Islam dem Parlament zur Ent­
scheidung vorlegen6. Der Abgeordnete Hasan al-Gamal, Mitglied der Muslim­
bruderschaft, verkündete7 im Juli 1986, er werde nunmehr, da die Regierung un­
tätig geblieben sei, einen eigenen Gesetzesentwurf im Parlament einbringen; die­
ser werde als Strafe für die Apostasie (ridda) vom Islam die Todesstrafe durch 
Hängen vorsehen. In diesem Zusammenhang muß man noch in Betracht ziehen, 
daß damals, im Sommer 1986, ein Gericht sechs ägyptische Bürger, die der Apo- 105



stasie angeklagl worden waren, freigesprochen hatte, da das ägyptische Strafge­
setzbuch den Religionswechsel nicht unter Strafe stelle! Dieser Freispruch und 
der Umstand, über keine anwendbare strafrechtliche Gesetzesbestimmung zu 
verfügen, löste bei den muslimischen Gelehrten und Würdenträgern Empörung 
aus; sie argumentierten, den Richtern müßten endlich Paragraphen, mit deren 
Hilfe dieser unerträgliche Zustand beseitigt werden könnte, zur Hand gegeben 
werden8.

Ende November 1987 wurde publik9, daß der Gencralstaatsanwalt gegen 
eine 28 Mitglieder zählende Gruppe, deren Anführer ein ehemaliger Scheich 
der islamischen Hochschule al-Azhar sei, Ermittlungen führe. Dieser Scheich 
lehre, die Grundlage des Islams solle allein der Koran sein; alles andere sei nicht 
anzuerkennen, insbesondere nicht die Sunna des Gesandten Gottes (also das 
Verhalten Mohammeds, das als Richtschnur für die Muslime dient und das in 
Form der anerkannten Überlieferungen und Traditionen gleichberechtigt neben 
der koranischen Offenbarung steht). Als besonders schwerwiegend wurde her­
ausgestellt, daß dieser Gelehrte auch noch behauptet habe, der Koran verlange 
nicht, daß derjenige, der vom Glauben abfalle, getötet werden müsse. Im Rah­
men der staatsanwaltschaftlichen Ermittlungen legten dann einige Scheiche der 
Azhar gutachterlich dar, der Tatbestand der Aufforderung zum Abfall vom Is­
lam sei erfüllt! Denn diese Lehre, nur den Koran anerkennen zu wollen und die 
Sunna des Propheten nicht, verstoße gegen die alle Muslime verpflichtenden 
Glaubenswahrhciten.

Es sei noch darauf hingewiesen, daß in der seit einigen Jahren stattfinden­
den Diskussion10 über das Verhältnis zwischen Staat und Religion in Ägypten 
der kleinen, aber mutigen Gruppe von Säkularisten, die verkünden, Religion sol­
le Privatsache sein und Religion habe in der Politik, in der Rechtsprechung und 
Organisation des Staates nichts zu suchen, nicht nur seitens der fundamentalisti­
schen Eiferer, sondern auch des offiziellen religiösen Establishments, eben der 
Azhar, mangels anderer Argumente stets der Vorwurf gemacht wird, sie seien, 
da sie die Trennung von Staat und Islam forderten, keine Muslime mehr, und 
die entsprechenden Strafen müßten über sie verhängt werden!

2.2 Diese Vorgänge verdienen deshalb Aufmerksamkeit, da nicht nur der­
jenige, der tatsächlich zu einer anderen Religion überwechselt, ein Apostat ist, 
sondern auch derjenige, der, obwohl sich selbst weiterhin als Muslim betrach­
tend, bestimmte Glaubenswahrheiten in Frage stellt oder gar leugnet.

Im Frühjahr 1989 sorgte der Streit um den indisch-britischen Schriftsteller 
Salman Rushdie und seinen Roman 'The Satanic Verses"" im Westen für Auf­
sehen, als sich der iranische Theologe und Würdenträger Khomeini'2 dazu ver- 
stieg, gegen Rushdie ein Todesurteil zu verhängen. In der westlichen Presse 
wurde der Fall so dargestellt, als ob es sich um den Angriff eines fanatischen 
schiitischen Theologen auf das Grundrecht der Meinungsfreiheit handele, die 
durch den Vorwurf der Beleidigung des Islams und seines Begründers durch 
Androhung einer in ihrer Härte überzogenen Strafe eingeschränkt werden soll­
te; in Wirklichkeit geht es aber um die Anklage der Apostasie13 gegen den Mus­
lim Salman Rushdie, dessen den Islam, den Gesandten Gottes und dessen Ehe­
frauen betreffende Passagen des Romans den Tatbestand des Abfalls vom Islam 

106 verwirklichen könnten, was entsprechend zu bestrafen wäre (s. unten 5.2.2).



3. Der Islam - die Religion der Toleranz?

Von allen Muslimen und ihren Würdenträgern wird beredt und im Brust­
ton der Überzeugung vorgetragen, der Islam sei die einzige Religion, die wahre 
Toleranz übe, die das Menschenrecht auf Religionsfreiheit schon immer und 
schon lange vor der Menschenrechtserklärung der Vereinten Nationen von 1948 
gekannt, verkündet und praktiziert habe14. Muslime verweisen stets auf Koran 
2/256: "Es gibt keine Gewalt in der Religion" (lä ikräh fi d-din)", und sie betonen 
insbesondere dann, wenn sie in nichtislamischen Ländern im Namen ihrer Reli­
gion auftreten, immer wieder, daß der Übertritt zum Islam mit keinerlei Zwang 
verbunden sein dürfe'5; auch unterstreichen sie, daß der Islam den Juden und 
Christen stets die Ausübung ihrer Religion gestattet habe. Es ist nicht Thema 
vorliegender Abhandlung, die Lage der Christen und Juden im Islam zu be­
schreiben, doch kann darauf verwiesen werden, daß diesen genannten Religio­
nen ein gewisses Maß an Existenzberechtigung zugestanden ist, da ihre Begrün­
der - Moses und Jesus - nach islamischer Lehre ebenfalls die Offenbarung er­
halten haben, weshalb sie denn auch "Leute des Buches" (ahl al-kitäb) genannt 
werden. Sie haben diese Offenbarungen zwar verfälscht, aber sie sind zumindest 
zum Teil im Besitz des wahren Glaubens, weshalb sie den Schutz der islami­
schen Gemeinschaft (umma) genießen18, solange sie ihrerseits die ihnen oblie­
genden Pflichten erfüllen und dem islamischen Staat loyal dienen, wozu insbe­
sondere gehört, daß sie die Muslime nicht vom wahren Glauben abzubringen 
versuchen oder deren religiöse Gefühle verletzen.

4. Religionsfreiheit für alle Religionen?

4.1 Die Generalversammlung der Vereinten Nationen verkündete am 
10.12.1948 in der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte das Prinzip der 
Religionsfreiheit (Art. 18); dieses erfuhr im Internationalen Pakt über bürgerli­
che und politische Rechte vom 19.12.1966, dem sogenannten "Bürgerrechtspakt", 
eine allgemein verbindliche Fassung in Artikel 18, Ziffer 1, wo es heißt: "Jeder­
mann hat das Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit. Dieses 
Recht umfaßt die Freiheit, eine Religion oder eine Weltanschauung eigener 
Wahl zu haben oder anzunehmen, und die Freiheit, seine Religion oder Weltan­
schauung allein oder in Gemeinschaft mit anderen, öffentlich oder privat, durch 
Gottesdienst, Beachtung religiöser Bräuche, Ausübung oder Unterricht zu be­
kunden." Ergänzt wurde dies schließlich durch die Erklärung über die Beseiti­
gung aller Formen von Intoleranz und Diskriminierung aufgrund der Religion 
oder der Überzeugung vom 25.11.1981, die in Art. 1 feststellt, daß jedermann 
das Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit hat. Es ist nicht er­
sichtlich, daß diese angeführten Erklärungen17 irgendwelche Religionen aus­
schließen oder vorziehen wollten.

4.2 Auch in der Rechtsordnung der Bundesrepublik impliziert Art. 4 I GG 
("Die Freiheit des Glaubens, des Gewissens und die Freiheit des religiösen und 
weltanschaulichen Bekenntnisses sind imverletzlich") nach herrschender Lehre, 
daß die vorausgesetzte religiöse und weltanschauliche Neutralität des Staates die 
Freiheit der Religionsausübung für alle Religionen und Religionsgemeinschaf- 107



ten, ohne Rücksicht auf ihre Größe, ihre Bedeutung, ihre Geschichte und ihre 
Lehren, nach sich zieht, daß also sowohl christliche als auch nichtchristliche Re­
ligionen gemeint sind'8. Auch ist es angesichts der Tatsache, daß es in der Ge­
sellschaft die unterschiedlichsten religiösen und weltanschaulichen Überzeugun­
gen gibt'9, dem Staat nicht gestattet, zwischen schutzwürdigen und nichtschutz­
würdigen Religionen zu differenzieren; weder darf er "den Glauben oder Un­
glauben seiner Bürger bewerten" (BVerfGE 12,4), noch besitzt er die Befugnis, 
ein bestimmtes Denken in religiösen und weltanschaulichen Fragen zu fordern20.

4.3 Nach islamischer Rechtslehre (fiqh), wie sie sich in Jahrhunderten ent­
wickelt hat21 und wie sie bis heute in den Kompendien der Rechtsschulen vor­
liegt, sind als Religionen nur die sogenannten Offenbarungsreligionen (al-adyän 
as-samäwiya), d.h. Judentum, Christentum und Islam, anerkannt22. Im Prinzip 
können weder die Anhänger sogenannter Naturreligionen, die des Polytheismus 
bezichtigt werden23, noch die anderer Hochreligionen, z.B. des Buddhismus, 
noch die Vertreter von Weltanschauungen24, also z.B. die Kommunisten25 oder 
Atheisten26 oder Nihilisten, ein derartiges Recht auf Freiheit der Religion oder 
der Weltanschauung für sich in Anspruch nehmen27 (abgesehen davon, daß der 
Begriff "Weltanschauung" im islamischen Recht nicht vorkommt).

Auch eine monotheistische Religion, die nach dem Islam entstand, wie 
etwa die sich im 19. Jahrhundert vom Islam abgespalten habende Religion der 
Bahai, ist nicht anerkannt28 und ihre Anhänger gelten als Ungläubige. Es gibt 
also einen numerus clausus der Religionen29: die Offenbarungs- oder Buchreli- 
gionen, wie die Muslime sie nennen.

Die islamische Lehre hat noch im 20. Jahrhundert Auswirkungen30. Man 
erkennt dies an Formulierungen, die Eingang in Verfassungen fanden; so hieß es 
beispielsweise in den syrischen Verfassungen von 1950 und 1953 jeweils in Arti­
kel 3, Absatz 3, nur den "Offenbarungsreligionen" stehe die Freiheit der Reli­
gionsausübung zu3'. In der Verfassung32 der Islamischen Republik Iran von 1979 
werden in Artikel 14 nur die Zoroastrier, Juden und Christen genannt, die nach 
ihrem Recht und ihren religiösen Geboten leben dürfen; sie sind als einzige an­
erkannt33.

4.4 In der ägyptischen verfassungsrechtlichen Literatur34 und der einschlä­
gigen Rechtsprechung läßt sich dieser numerus clausus der Religionen ebenfalls 
feststellen. Gestützt auf Koran 2/285, wo es heißt: "Der Gesandte Gottes glaubt 
an das, was von seinem Herrn als Offenbarung zu ihm herabgesandt worden ist, 
und mit ihm die Gläubigen. Alle glauben an Gott, seine Engel, seine Schriften 
und seine Gesandten - wobei wir bei keinem von seinen Gesandten anderen ge­
genüber einen Unterschied machen", und entsprechend dem diesbezüglichen 
Konsens (igmäc) der Theologen, daß dadurch die vorangegangenen Offenba­
rungsreligionen, also Juden- und Christentum, anerkannt seien, postuliert die 
Staatsrechtslehre unter Verweis auf Art. 2 der Verfassung, der da lautet: "Der 
Islam ist die Religion des Staates", daß das Recht auf Glaubensfreiheit35 und auf 
freie Ausübung der religiösen Zeremonien nur für den Islam, das Judentum und 
das Christentum gelte, und daß alle anderen Religionen nicht darunter fielen38. 
So ist es denn auch nur folgerichtig, wenn der ägyptische Oberste Verwaltungs-

108 gerichtshof am 25.04.1959 zu dem Ergebnis kam: "Die nichtislamischen Gruppen



der 'Leute des Buches’, also die Juden und Christen, genießen in Ägypten seit 
altersher die Freiheit, ihre Zeremonien durchzuführen, was den islamischen 
Vorschriften und Lehren entspricht."

Andererseits existieren ägyptische Verwaltungsgerichtsurteile, die feststel­
len, daß die Religionsfreiheit auch das Recht umfasse, an keine Religion zu 
glauben37. Der Umstand, daß der Staat eine ganz bestimmte Religion habe - 
eben den Islam - sei aber kein Verstoß gegen die Religionsfreiheit, da die Gläu­
bigen der anderen Religionen bei der Ausübung ihrer religiösen Zeremonien 
nicht behindert würden, solange sie sich in dem vom ordre public und den guten 
Sitten vorgegebenen Rahmen hielten38. Grundsätzlich gilt aber in Ägypten, daß 
der Verfassungsartikel, der die Freiheit des Glaubens garantiert (heute Art. 46; 
in der Verfassung von 1923 Art. 12) nicht erlaube, daß ein Muslim vom Islam 
abfällt39.

4.5 Am 19.09.1981 veröffentlichte der Islamrat für Europa eine "Allgemeine 
Islamische Menschenrechtserklärung'', deren Originalfassung arabisch40 ist, wäh­
rend gleichzeitig eine französische und eine englische Fassung - beide sehr stark 
gerafft - publiziert wurden. In der Präambel wurde betont, daß der Islam bereits 
vor 14 Jahrhunderten die Menschenrechte begründet und mit ausreichenden 
Garantien versehen habe. Art. 13 garantiert die Freiheit des Glaubens und der 
Religionsausübung41, doch besagt Art. 12 a, daß jeder glauben könne, was er 
wolle, solange er im Rahmen der Scharia bleibe! Man sucht vergeblich nach ei­
ner Garantie etwa der Art, wie sie Art. 18 der Allgemeinen Menschcnrcchtscr- 
klärung enthält, nämlich des Wechsels der Religion, also auch des Abfalls vom 
Islam, vielmehr wird darauf an keiner Stelle eingegangen42.

Eindeutiger43 in dieser Hinsicht ist der "Entwurf einer islamischen Erklä­
rung der Menschenrechte" der Organisation der Islamischen Konferenz (Sitz in 
Dschidda) von 1979, dessen Art. 29 jeden Muslim verpflichtet, den Islam, wenn 
er ihn einmal freiwillig angenommen hat, zu behalten; noch deutlicher formuliert 
es ein ebensolcher Entwurf von 1981 in Art. 11: Der Muslim, der zum Islam ge­
führt wurde, darf keine andere Religion annehmen.

Die genannten Erklärungen lassen sich gerade im Hinblick auf das 
Menschenrecht der Religionsfreiheit nicht mit der Allgemeinen Menschen­
rechtserklärung der Vereinten Nationen in Einklang bringen, was die islamische 
Seite auch durchaus erkennt und damit erklärt, daß die 1948 garantierten 
Menschenrechte das Produkt des westlichen Liberalismus und Säkularismus ge­
wesen seien. Der Inhalt der Menschenrechte müsse neu (- wohl doch isla­
misch?) definiert werden und von westlichen kulturchauvinistischen Einflüssen 
befreit werden44.

4.6 Zwischenergebnis:
Das durch die Erklärungen der Vereinten Nationen garantierte Recht auf 

Religions- und Weltanschauungsfreiheit gilt sowohl im klassisch-islamischen 
Recht als auch in einem Staat wie Ägypten (und in den anderen arabischen 
Staaten ist es ähnlich) oder der Islamischen Republik Iran nur für die sogenann­
ten Offcnbarungsreligioncn. Das hat zur Folge, daß in einem solchen, sich laut 
Verfassung islamisch nennenden Staat die Anhänger einer Religion außerhalb 
dieses numerus clausus keine Möglichkeit haben, sich zu entfalten und ihre Reli­
gion auszuüben.



Der von den Muslimen stets angeführte Grundsatz: "Kein Zwang in der 
Religion" gilt also nur für diese anerkannten Offenbarungsrcligionen. Die Gläu­
bigen oder Anhänger anderer Religionen oder gar Weltanschauungen können 
sich nicht darauf berufen. Daß auch Muslime dies nicht können, wenn sie den 
Islam verlassen wollen, wird unten in 5.2.3 dargelegt werden.

5. Religionswechsel

5.1. Die Menschenrechtserklärung der Vereinten Nationen vom 10.12.1948 
war bezüglich der Frage des Religionswechsels eindeutig; in Art. 18 heißt es: "... 
dieses Recht umfaßt die Freiheit, seine Religion oder seine Weltanschauung zu 
wechseln45...", eine Formulierung, die damals schon von Afghanistan, Irak, Paki­
stan, Saudi-Arabien und Syrien abgelehnt wurde46. Diese Ablehnungsfront setz­
te sich später durch und erreichte, daß im Internationalen Pakt über bürgerliche 
und politische Rechte vom 19.12.1966 eine abgeschwächte Formulierung Ein­
gang fand, denn in Art. 18 Absatz 1 heißt es dort nunmehr, das Recht der Reli­
gionsfreiheit umfasse "die Freiheit, eine Religion oder Weltanschauung eigener 
Wahl zu haben oder anzunehmen". Es ist dann Aufgabe spitzfindiger Auslegung, 
nachzuweisen, ob dies auch beinhalte, man könne eine einmal angenommene 
und gewählte Religion auch wieder aufgeben. Gerade letzteres ist aber der kriti­
sche Punkt; hier sind nämlich alle Religionen - Weltanschauungen und Ideolo­
gien natürlich auch - sehr empfindlich. Wie nicht anders zu erwarten, erreichte 
die islamische Staatengruppe47 auch bei der Erklärung der Vereinten Nationen 
über die Beseitigung aller Formen von Intoleranz und Diskriminierung aufgrund 
der Religion oder der Überzeugung vom 25.11.1981, daß in Art. 1 Absatz 1 der 
Begriff Religionswechsel nicht vorkomml48 (s. auch u. 8.1).

5.2. Der deutsche Grundgesetzartikel 4 I und II umfaßt nicht nur die soge­
nannte negative Glaubensfreiheit49 in dem Sinne, daß kein Bürger sich veranlaßt 
sehen muß, seine Zugehörigkeit zu einer Religion ständig und überall unter Be­
weis zu stellen und sich an den kultischen Zeremonien seiner Religion regelmä­
ßig zu beteiligen, vielmehr steht es ihm frei, dies überhaupt nicht zu tun, was in 
einigen islamischen Staaten völlig undenkbar wäre (wo etwa das öffentliche 
Nichteinhalten des Fastens im Monat Ramadan strafrechtlich geahndet wird50). 
Art. 4 impliziert auch die negative Bekenntnisffeiheit, d.h. das Recht des Bür­
gers, seine Religion nicht bekunden zu müssen, sie also zu verschweigen51 - ein 
Recht, das islamische Staaten ihren Bürgern zumeist nicht zuerkennen, sie viel­
mehr deren Religionszugehörigkeit52 in den Pässen vermerken. Letztendlich ge­
steht dieser Grundgesetzartikel auch das Recht zu, nicht an Gott zu glauben53, 
also keine Religion zu haben, und dies auch zu verkünden, aber auch das Recht, 
die Religion zu wechseln54 oder aus einer Religionsgemeinschaft auszutreten.

In diesem Bereich kann es seitens des Staates keine Strafandrohung geben, 
vielmehr erweist sich hier Art. 4 I und II als unmittelbarer Ausfluß des in Art. 1 
I für unantastbar erklärten Prinzips der Menschenwürde. Eine Apostasie des 
Bürgers von seiner Religion hat den Staat nicht zu interessieren; sie berührt ihn 
nicht.

110



5.3. Exkurs: Eine rigoros ablehnende Haltung Andersgläubigen und Apo­
staten gegenüber war im Christentum lange Zeit üblich. Zwar war man auf 
christlicher Seite der Meinung, daß der Glaube nicht durch Gewalt erzwungen 
werden könne55, und die Kirchenväter behielten den Grundsatz der Gewissens­
freiheit auch bei, weshalb sie Zwangsbekehrungen ablehnten, aber wenn der 
Unglaube oder die Häresie selbst verbreitet würden und eine Gefahr für das Be­
stehen der christlichen Gemeinschaft darstellten, dann sollte der Staat eingrei- 
fen, denn die Verbreitung des Irrtums verursache oft Unruhe, gefährde die Ein­
heit des Volkes und damit die Autorität des Staates. Es gehörte zum Selbstver­
ständnis der mittelalterlichen Christenheit (und genau dieses Selbstverständnis 
findet man bis heute in der islamischen Welt), daß sie ein politisch-religiöses 
Gebilde sei und eine ebensolche Einheit darstelle56. Wer diese Einheit antastetc 
oder gar gefährdete, war gleichzeitig ein Feind der Glaubensgemeinschaft und 
des Staates57. Was die Apostaten anlangt, so formulierte später Thomas von 
Aquin (1225-1274): "Die Annahme des Glaubens ist Sache des freien Willens. 
Man hat aber die Pflicht, am einmal angenommenen Glauben festzuhalten58." 
Auch hier die Auffassung, wie sie im Islam herrscht, daß die Untreue gegenüber 
dem Glauben eine Infragestellung und eine Gefährdung der gesamten religiösen 
und politischen Gesellschaftsordnung darstelle.

Die Wurzeln dieses Denkens liegen in der Zeit, als das Christentum inner­
halb weniger Jahrzehnte zur staatlich begünstigten Religion aufstieg. Im Edikt 
von Mailand (313) war sie neben den anderen Religionen nur als religio licita 
geduldet gewesen, doch wurde sie im 4. Jahrhundert alsbald die ecclesia triump- 
hans, als sie sich der Förderung durch Kaiser Konstantin d. Gr. (306-337) er­
freute59, dessen christlicher Berater Eusebios von Caesarea in seiner politischen 
Theologie die Einheit von Reich, Kaiser und Gott und somit den untrennbaren 
Zusammenhang von Christentum und römischem Imperium vertrat60.

Dies und der Wahrheits- und Absolutheitsanspruch des christlichen Glau­
bens6' führte dazu, daß für Toleranz gegenüber den anderen Religionen kein 
Raum blieb, denn bald schon stimmten Kirche und Kaiser darin überein, die 
Einheit des Bekenntnisses sei ein Hauptziel der Innenpolitik. Ein Abweichen 
von der Glaubenslehre der Kirche war ein staatliches, oft mit Todesstrafe ge­
ahndetes Verbrechen, das Bekenntnis zum Heidentum stand unter Strafe62.

Dieser Einheitsgedanke63 war jedoch gefährdet durch drei Personenkreise: 
die Ketzer, die Juden und die Heiden. Die Häretiker mußten wieder orthodox, 
die Heiden christlich werden - eine Aufgabe, die nicht ganz leicht zu erfüllen 
war, denn selbst die Androhung der Todesstrafe schreckte nicht ab. Heiden und 
Ketzern wurde keine Existenzberechtigung eingeräumt, den Juden dagegen 
schon, waren sie doch ein lebendes Zeugnis für Christus und den Alten Bund, 
der nunmehr aber abgelöst worden war vom Neuen Bund zwischen Gott und 
den Christen als dem wahren Gottesvolk, dem wahren Israel (verus Israel)64. 
Man beachte die Parallele: Auch im Islam verdanken die Leute des Buches, also 
die Juden und Christen, ihre Daseinsberechtigung dem Umstand, daß sie leben­
de Zeugen der vorausgegangenen Offenbarungen Gottes an die Menschheit 
sind!

Ein Übertritt vom wahren, also dem christlichen Glauben, zum Judentum 
wurde aber bereits unter Konstantin hart bestraft65; auch die Apostatengesetze66 
(381-383) des Kaisers Theodosius (379-395) und dann, im 6. Jhd., die Regelun- 111



gen67 Kaiser Justinian’s (527- 565) hatten das erklärte Ziel, den Abfall vom Chri­
stentum zum Judentum oder gar zum Heidentum88 unmöglich zu machen69. Da­
gegen war die Konversion eines Juden zum Christentum kein Problem; er er­
warb sofort alle Rechte und wurde voll in die christliche Gemeinschaft einge­
gliedert70. Er durfte jedoch auf keinen Fall gezwungen werden - es mußte "von 
Herzen kommen"7'.

Ohne auf die Einzelheiten weiter eingehen zu wollen, sei noch erwähnt, 
daß in der Zeit nach den islamischen Eroberungen auf seiten des Byzantinischen 
Reiches der Abfall vom Christentum hart bestraft wurde72.

Die lateinische Kirche des Westens behandelte die Apostasie, die im übri­
gen sehr selten war, wie die Häresie. Die Folgen73 waren Exkommunikation und 
Vermögenskonfiskation, unter Umständen auch die durch die weltliche Obrig­
keit vollzogene Todesstrafe.

Noch im 19. Jahrhundert vertrat die katholische Kirche, daß die Religions­
freiheit nicht die Freiheit der Individuen sei, sondern die Freiheit der katholi­
schen Kirche als Institution; diese Freiheit komme allein ihr und nicht den ande­
ren Religionen zu74. Der Codex Iuris Canonici von 1918 bezeichnete in canon 
1325 § 2 die Apostasie als Aufgabe des christlichen Glaubens insgesamt oder als 
Ablehnung einer der für den Glauben wesentlichen, fundamentalen und zentra­
len Glaubenswahrheiten75, wodurch der Glaube und die Einheit der Kirche ge­
stört würden und weshalb der Selbsteintritt des Kirchenbanns erfolge76. Das 
heute geltende Kirchenrecht in der Neufassung vom 25. Januar 1983 sieht zwar 
nur noch die ipso iure eintretende Exkommunikation vor (canon 1364 § 1), doch 
wird der Glaubensabfall als das schwerste Verbrechen gegen Gottesverehrung 
und Einheit der Kirche angesehen77.

Immerhin postulierte die "Erklärung über die Religionsfreiheit" des II. Va­
tikanischen Konzils 1965 diese als ein allen Menschen zukommendes Recht78, 
was aber natürlich nicht ausschließt, daß bei aller Wahlfreiheit, die dem 
Menschen zugestanden wird, der Abfall vom wahren, eben dem christlichen 
Glauben eine schwere Sünde darstellt und mißbilligt wird. Bei allem Wohlwol­
len, das die katholische Kirche für die Muslime unter Berufung auf gewisse Ge­
meinsamkeiten heute aufbringt, mißbilligt sie doch den Übertritt zum Islam79.

5.4. Die Muslime begrüßen es, wenn Nichtmuslime, seien sie bisher Heiden 
oder Christen oder Juden oder was auch immer gewesen, zum Islam übertreten. 
Ohne jede Einschränkung und ohne Vorbehalte werden sie in die neue Reli­
gionsgemeinschaft aufgenommen; zumindest von der Lehre her gibt es keinerlei 
Vorbehalte, weshalb die Muslime auch sehr stolz darauf sind, daß ihre Religion 
keine sozialen oder rassischen Diskriminierungen kenne. Handelt es sich aber 
um den Wechsel vom Islam zu einer anderen Religion, so sind die Regelungen 
eindeutig80: das ist verboten und unter Strafe gestellt!

5.4.1 Im Koran selbst werden dem Apostaten Strafen im Jenseits ange­
droht; der Zorn Gottes und das Höllenfcuer erwarten ihn (Koran 16/106-107; 
2/217; 3/86-91; 5/15). Dereinst wird ihn schmerzhafte Strafe treffen (3/91); Gott 
kann ihm unmöglich vergeben (vgl. 4/137). Dem Koran ist nicht zu entnehmen8', 
daß dem Apostaten bereits auf Erden, also im Diesseits, eine Strafe auferlegt 
werden solle.

112



Einschlägige Bestimmungen fanden die Rechtsgelehrten aber in der Sun­
na82. Stets zitiert wird der Ausspruch des Propheten: "Wer seine Religion wech­
selt, den tötet''83, oder: "Das Blut eines Muslims (zu vergießen) ist nicht erlaubt, 
außer in einem dieser drei (Fälle): der verheiratete Ehebrecher, Leben um Le­
ben, und der seinen Glauben Verlassende und von der Gemeinschaft sich Tren­
nende”84.

Die Rechtsgelehrten wurden sich schon frühzeitig einig, und so ist auch die 
heute herrschende Lehre85, daß der Apostat (murtadd)86 mit dem Tod bestraft 
werden müsse, wurde doch durch den Abfall vom Islam ein Recht Gottes ver­
letzt. Das Vermögen des Apostaten verfällt dem Staat87. Gewöhnlich erfolgte 
die Hinrichtung durch das Schwert. Es war lange Zeit umstritten88, ob man dem 
Abtrünnigen nicht doch noch die Chance einräumen müßte, zu bereuen und 
wieder zum wahren Glauben zurückzukehren - eine Auffassung, die dann allge­
mein anerkannte Lehrmeinung wurde89.

In einem islamischen Staat wie dem Königreich Saudi-Arabien, das kein 
Strafgesetzbuch besitzt, vielmehr der Scharia folgt, wird deshalb der Muslim, der 
vom Islam abfällt, als Apostat (murtadd) mit dem Tode bestraft, doch muß - 
hier zeigt sich der Einfluß des modernen Rechtsdenkens - ein gerichtliches Ur­
teil zugrundeliegen90. In den in Ägypten vorgelegtcn islamischen Strafrechtsent- 
würfen91 und in dem von Saudi-Arabien in Auftrag gegebenen Entwurf92 wird 
nicht nur die Bestrafung des Apostaten selbst93, sondern auch die des dazu An­
stiftenden94 vorgesehen.

Daß Apostaten angeklagt und hingerichtet wurden, scheint ausgesprochen 
selten gewesen zu sein95; erst im Gefolge des islamischen Fundamentalismus der 
letzten Jahre sind Fälle bekannt, so etwa die Verfolgung der iranischen Bahai in 
der Islamischen Republik Iran. Weltweiten Protest, aber auch Zustimmung in 
muslimischen Kreisen98, rief die Hinrichtung des sudanesischen Gelehrten Mah- 
müd Muhammad Taha (geb. 1911) hervor, der und dessen Anhänger, die "Re­
publikanischen Brüder" (al-ihwän al-gumhüriyün) für eine Modernisierung der 
Lehre und der Scharia eintraten und die Bestrafung der Apostasie verwarfen. 
Nachdem das Gericht in Khartum ihn der Volksverhetzung nach § 105 des suda­
nesischen Staatssicherheitsgesetzes und der Apostasie97 vom Islam für schuldig 
befunden hatte, er sich aber weigerte zu widerrufen und zu bereuen, wurde er 
am 18.01.1985 durch den Strang hingerichtet.

5.4.2 Der Tatbestand der Apostasie ist nicht etwa nur dann gegeben, wenn 
ein Muslim offen und vor mindestens zwei männlichen Zeugen dem Islam ab­
schwört, sondern auch andere Handlungen gelten als Nachweis des Abfalls vom 
Islam98: Lästerung Gottes, Beschimpfen und Beleidigen des Propheten99, das 
Leugnen unstrittiger und von allen Muslimen durch Konsens als notwendig an­
erkannter Glaubenswahrheiten; das Anbeten von Götzenbildern; die verächtli­
che Behandlung des Korans; das Unterlassen der pflichtgemäßen Gebete, des 
Fastens, der Almoscngabc; die offene Ablehnung der Scharia.

Bei den eingangs genannten Fällen (s. 2.1.1), die sich jüngst in Ägypten zu­
trugen, handelt es sich demnach ganz eindeutig um Apostasie! Auch der Fall 
des Schriftstellers Salman Rushdie (s.o. 2.1.2) ist unter diesem Aspekt zu sehen, 
denn seine Anspielungen - wenn auch im Roman'00 als "Traum" dargestellt - auf 
den Propheten101, auf dessen Frauen102, auf den Erzengel Gabriel103 und 
schließlich auf die Koranverse104 selbst, stellen eine Beleidigung und Verächt- 113



lichmachung des Islams und des Korans als des unerschaffenen Wortes Gottes 
dar und sind ausreichender Beweis dafür, daß er kein Muslim mehr, sondern ein 
Abtrünniger, eben ein murtadd, ist, der entsprechend bestraft werden muß105. 
Abtrünnige sind aber auch solche Muslime, die dem Kommunismus anhän- 
gen106, oder diejenigen, die vertreten, das islamische religiöse Recht, die Scha­
ria, müsse in moderner Zeit nicht mehr angewandt werden107, vielmehr könne 
man darauf verzichten - wie es etwa die ägyptischen Säkularisten tun, und die 
deshalb dann mit dem Vorwurf, Apostaten zu sein, konfrontiert werden.

5.4.3 Bemerkenswert ist, daß der Abfall vom Islam niemals mit Verweis auf 
den bereits erwähnten Koranvers "kein Zwang in der Religion" gerechtfertigt 
werden kann; man zieht ihn, neben anderen, nur heran, um ein Toleranzgebot 
den "Leuten des Buches" gegenüber zu begründen108, niemals aber, um den Re­
ligionswechsel vom Islam weg zu gestatten. Ein prominenter Propagandist der 
Muslimbruderschaft, Muhammad Qub, schrieb denn auch109, daß dieser Vers 
nicht für denjenigen gelten könne, der vom Islam abfalle, denn wer einmal die 
wahre Religion angenommen habe, könne sie nicht wieder aufgeben.

5.4.4 In diesem Zusammenhang ist auch darauf hinzuweisen, daß es nach 
islamischem Recht den Nichtmuslimen nicht erlaubt ist, unter Muslimen für ihre 
Religion zu werben und Mission zu treiben. Versucht ein Jude oder Christ dies, 
so verletzt er die ihm auferlegte Loyalitätspflicht gegenüber der islamischen Ge­
meinschaft (umma) und verliert deshalb seinerseits den Anspruch auf Schutz 
und Toleranz110. Dieses grundsätzliche Verbot hat Eingang gefunden in das ma­
rokkanische Strafgesetzbuch: Nach § 220 II wird derjenige mit Gefängnis von 6 
Monaten bis 3 Jahren und Geldstrafe von 200 bis 500 Dirham bestraft, der einen 
Muslim durch irgendwelche Mittel dazu bringt, den Islam aufzugeben111.

Während nach bundesrepublikanischem Rechtsverständnis Art. 4 I und II 
nicht nur die Werbung für den Glauben, sondern auch die Abwerbung vom 
fremden Glauben einschließt112, gar ein Missionsrecht garantiert113 - wobei aber 
gewisse Formen einzuhalten und Grenzen zu beachten sind114 -, gestattet dies 
das islamische Recht nur den Muslimen, denen die Islamisierung von Ungläubi­
gen Pflicht, von Andersgläubigen - also Juden und Christen - immerhin erlaubt 
ist, während letztere auf keinen Fall versuchen dürfen, Muslime ihrem Glauben 
abspenstig zu machen.

Anders als das Menschenbild des Grundgesetzes, dem die Vorstellung zu­
grunde liegt, daß der einzelne Bürger in einer pluralistischen Gesellschaft unter­
schiedlichster religiöser und weltanschaulicher Überzeugungen, die miteinander 
konkurrieren und deshalb auch um Anhänger werben115, lebt, folgt die islami­
sche Lehre dem Grundsatz, daß die Muslime nicht in ihrem Glauben durch an­
dere Religionen - selbst wenn diese das Christentum oder das Judentum sein 
sollten - verunsichert werden dürfen118. Das Recht des Muslims auf Glaubenssi­
cherheit und auf Schutz vor nichtislamischen Aktivitäten wird also sehr hoch 
eingeordnet117, während das Recht der Nichtmuslime auf Ausübung ihrer Zer­
emonien und auf öffentliche und private Propagierung ihres Glaubens be­
schränkt ist. Es wird dem muslimischen Bürger nicht zugemutet, einer Glau- 
bensabwerbung ausgesetzt zu werden und sich ihrer erwehren zu müssen, was 
gerade im liberal verfaßten Staat den Preis der religiösen Neutralität und "das 
Risiko der Glaubensfreiheit als einer öffentlichen und privaten Freiheit" aus- 

114 macht118.



5.5 Zwischenergebnis:
Es läßt sich konstatieren: Das Recht, die Religion zu wechseln, betrifft nur 

den Übertritt zum Islam"9. Der immer wieder zitierte Koranvers: "Es gibt kei­
nen Zwang in der Religion" kann durch einen Muslim nicht so ausgelegt werden, 
als ob es ihm gestattet sei, den Islam aufzugeben und eine andere Religion oder 
irgendeine andere Weltanschauung anzunehmen.

6. Paradigmen Wechsel in der heutigen islamischen Lehre

6.1 Den heutigen muslimischen Rechtsgelehrten ist bewußt, daß diese Be­
schränkung der Religionsfreiheit in einer pluralistischen, multikulturellen und 
multireligiösen Weltgesellschaft auf Unverständnis stößt, fällt es doch schwer, 
die für die Apostasie vom Islam vorgesehene Todesstrafe als gerecht und ange­
messen zu akzeptieren, da sie evident dem Wortlaut des Art. 18 der Menschen­
rechtserklärung von 1948 widerspricht, wo es ausdrücklich heißt: "Dieses Recht 
umfaßt die Freiheit, seine Religion oder seine Überzeugung zu wechseln". Selbst 
wenn heute muslimische Theologen recht selbstbewußt jegliche westlichen und 
östlichen Kultur- und Rechtsvorstellungen ablehnen und geneigt sind, sich auf 
ihr eigenes System selbstgenügsam, gleichsam selbstreferentiell, zurückzuziehen, 
so ist ihnen doch klar, daß es zumindest dem Rechtsempfinden der Bürger der 
westlichen Welt nicht einzuleuchten vermag, daß das kollektive Rechtsgut "Reli­
gion" ausgerechnet durch eine Verletzung des individuellen Rechtsgutes "Leben 
und körperliche Unversehrtheit" des einzelnen Bürgers geschützt werden soll.

Nach all dem Blutvergießen im Namen von Religionen, die ihren 
Wahrheits- und Verbindlichkeitsanspruch nicht anders durchzusetzen in der 
Lage waren - oder glaubten, dies mit anderen Mitteln nicht durchsetzen zu kön­
nen -, erscheint es heute als absurd, jemanden wegen seiner Religion oder gar 
wegen des Wechsels der Religion bestrafen, im Namen eines göttlichen Rechts 
und unter Berufung auf eine Religion sogar hinrichten zu wollen.

Eingedenk der Opfer und Verwüstungen durch Religionskriege war es ge­
rade eines der Ziele der Menschenrechtserklärung von 1948, durch Festschrei­
bung des Grundrechts auf Religionsfreiheit und des Rechts auf ungehinderten 
Religionswechsel Glaubenskriege verhindern zu helfen, zumindest aber derarti­
gen Versuchen allgemein als verbindlich anerkannte Normen entgegenzusetzen.

6.2 Heute wissen muslimische Theologen, daß die nach islamischem Recht 
vorgesehene Strafe nicht einfach damit gerechtfertigt werden kann, daß ein 
Recht Gottes verletzt worden sei und daß der Prophet selbst entsprechendes be­
fohlen habe. Eine derartige Rechtfertigung würde zwar systemimmanent ausrei­
chen, da der Gläubige selbst dies, ohne zu hinterfragen, hinnehmen würde, aber 
im weltweiten und säkularisierten Bereich genügt dies doch wohl schwerlich! 
Aus diesem Grunde begaben sie sich nunmehr auf eine andere Argumentations­
ebene. Sie gestehen zu, daß das Recht auf Religionsfreiheit auch ein Individual­
recht, das aber nicht schrankenlos ausgeübt werden dürfe, sei, vielmehr stehe 
ihm das Kollektivrecht der jeweiligen Gesellschaft auf Integrität gegenüber’20. 
Selbstverständlich akzeptiere der Islam auch das individuelle Menschenrecht auf 
Religionsfreiheit. Niemand dürfe zu einem bestimmten Glaubens gezwungen 
werden,und der Islam habe dies ja gegenüber Juden und Christen immer wieder



unter Beweis gestellt. Aber wenn ein Mensch seinen Glauben einmal gewählt 
habe, dann dürfe er ihn nicht wieder aufgeben, ansonsten dies die Stabilität der 
Gesellschaft, der er angehört, erschüttern würde.
Es zeigt sich hier nun zum einen ein ausgesprochen statisches Denken der Theo­
logen, denen an einer Veränderung nicht gelegen ist; doch wird dieses immer 
durchbrochen dann, wenn der Islam ins Spiel kommt, denn der Wechsel zum Is­
lam darf nicht untersagt werden. Dieses statische Denken bringt es andererseits 
aber auch mit sich, daß dem, wie gesagt, zielgerichteten Individualrecht auf Re­
ligionswechsel - so es denn überhaupt eingeräumt wird - das kollektive Recht 
der Gemeinschaft der Rechtsgenossen gegenübersteht, nämlich das Recht auf 
Integrität ihrer islamischen Gemeinschaft.
Es sei hier Dr. Muhammad Hamidullah zitiert, dessen Buch "Einführung in den 
Islam"12' insbesondere bei deutschen Konvertiten und deren Stützpunkten, den 
islamischen Zentren, weite Verbreitung fand. Dort heißt es in schöner Offen­
heit: "So sehr das islamische Gesetz ausdrücklich die Religionsfreiheit der An­
dersgläubigen anerkennt, und obgleich es entschieden jeden Versuch zur 
zwangsweisen Bekehrung zum Islam untersagt, so hält es doch die ihm Unter­
worfenen in einer strengen Zucht. Die Grundlage der islamischen Staatsangehö­
rigkeit ist religiös und wird nicht ethnisch, sprachlich und gebietsmäßig verstan­
den; daher wird Apostasie begreiflicherweise wie ein politischer Verrat betrach­
tet. Dieses Verbrechen zieht Zwangsmaßnahmen nach sich"122!

7. Apostasie als Angriff auf den Bestand des Staates

7.1 Wenn fast jede arabische Verfassung123 die Bestimmung enthält, daß 
der Islam die Religion des Staates sei, so entspricht dies zwar der Tatsache, daß 
die Staatsbürger (bis auf Minderheiten) sich zu dieser Religion bekennen, aber 
dies zur hochrangigen Verfassungsnorm mit allen sich daraus ergebenden islam­
rechtlichen Folgen und Wirkungen zu erheben, ist ein Charakteristikum eben 
dieser Staaten dieses Kulturkreises. Da dem aber so ist und der Islam als we­
sentlicher Bestandteil der Grundordnung des Staates angesehen wird, stellt der 
Abfall vom Islam, sei es nun der eines einzelnen oder sei es gar der einer ganzen 
Gruppe von Personen, eben Angriff auf eben diese Grundordnung, auf die b- 
nere Sicherheit und auf die Integrität der Gesellschaft dar124. Mit anderen Wor­
ten: Apostasie ist Hochverrat (Wyäna cuzmä), stellt ebe Bedrohung der Existenz 
des Staates dar, tastet seben Bestand an125. Selbst die Apostasie eber einzigen 
Person vom Islam tangiert das islamische Staatswesen und die ihm zugrunde lie­
genden Ordnungs- und Wertvorstellungen, die, wie aus der Verfassung abgelei­
tet wird, islamisch zu sein haben, Die Beibehaltung des Islams wird in den Rang 
ebes Verfassungsgrundsatzes, hinter dem jegliches Individualbteresse zurück­
zustehen hat, erhoben.

7.2 Dies sei illustriert anhand der Ausführungen von cAbd al-Qädir 
cAuda126, dessen zweibändiges opus magnum "Das islamische Strafrecht im Ver­
gleich mit dem positiven Recht”127 eb anerkanntes Handbuch für das Studium 
des islamischen Rechts darstellt. eAuda schreibt128 bezüglich des Abfalls vom Is­
lam, der Apostat sei vogelfrei, und es sei die Aufgabe der Obrigkeit, ihn zu tö­
ten; komme sie ihrer Pflicht nicht nach, so obliege die Vollstreckung jedem eb- 
zeben Muslim!



Zur Begründung greift °Auda129 zurück auf Bestimmungen, wie er sie in 
anderen Rechtskreisen zu finden glaubt, denn auch dort gebe es jeweils eine 
Ordnung (nizam), auf der die jeweilige Gesellschaft beruhe, und jeder, der diese 
Ordnung in Frage stelle, werde mit der härtesten Strafe belegt. So bestrafe der 
kommunistische Staat die Untertanen, die die kommunistische Lehre aufgäben 
und für die Demokratie Propaganda machten130; der faschistische Staat bestrafe 
diejenigen, die zum Kommunismus oder zur Demokratie aufriefen; die demo­
kratischen Staaten131 bekämpften den Kommunismus und den Faschismus und 
stellten Handlungen, die einen Aufruf dazu darstellten, unter Strafe. Aber diese 
Staaten, die von Menschen stammende Doktrinen, nicht aber die Religion, zur 
Grundlage ihrer Gesellschaftsordnungen gemacht hätten, könnten es sich lei­
sten, meint °Auda, den Religionswechsel nicht zu verbieten, da dies keine Aus­
wirkungen auf die Ordnung selbst habe, wohingegen sie den Abfall von der eige­
nen Doktrin - Kommunismus, Faschismus oder Demokratie - sehr wohl hart be­
straften, unter Umständen mit dem Tode, sähen sie doch ihre eigene Grundord­
nung gefährdet. Wenn aber schon die auf weltlichen Doktrinen beruhenden 
Staatswesen eine derartige Strafe als gerechtfertigt ansähen, um wieviel mehr 
komme es dann doch einer Gesellschaftsordnung, die auf dem Recht Gottes be­
ruhe, zu, die Todesstrafe für den Abfall vom Isam zu verhängen! Hier sei es 
doch zum Schutze dieser von Gott gewollten Ordnung noch mehr gerechtfer­
tigt132!

Ergo: Das islamische Staatsinteresse und das Wohl der Gesellschaft haben 
Vorrang vor dem Recht des einzelnen, den Islam aufzugeben. Der islamische 
Staat kann um seiner selbst willen die Apostasie nicht gestatten; es geht nicht 
mehr um das traditionelle Recht der Religionsfreiheit, vielmehr um das Delikt 
des Hochverrats.

7.3 Der in der heutigen islamischen Rechtsliteratur in Nachahmung westli­
chen Vorbilds verwendete Terminus Hochverrat (hiyäna cuzmä) wird in den 
Strafgesetzbüchern der arabischen Staaten nicht gebraucht, vielmehr ist von 
Straftaten gegen das Allgemeinwohl (maslaha °umümiya) oder gegen die innere 
Sicherheit (amn dähili) des Staates die Rede, eine Einteilung, die dem französi­
schen code pönal mit seinen crimes et dölits contre la chose publique bzw. con- 
tre la sürete de l’Etat entspricht (s. u. 7.3). Dabei handelt es sich um Delikte, die 
wir als Verrat, Spionage und dergleichen bezeichnen würden, aber es wird auch 
der Tatbestand aufgeführt, der dem des Hochverrats in etwa entspricht. So wird 
nach § 97 ägypt. StGB mit lebenslanger oder zeitiger Zwangsarbeit derjenige be­
straft, der versucht, mit Gewalt die Verfassung des Staates, das republikanische 
System oder die Regierungsform zu stürzen oder zu ändern13,1. Geschieht dies 
durch eine bewaffnete Bande, dann ist die Todesstrafe vorgesehen. Das mate­
rielle Element (d.h. der Tatbestand) besteht darin135, durch Gewalt, Terror oder 
sonstige rechtswidrige Mittel, sei es als Einzelperson, sei es als Vereinigung oder 
Organisation, die politische, wirtschaftliche oder gesellschaftliche Ordnung des 
Staates, seine Verfassung oder seine Regierungsform umzustürzen. Im Zusam­
menhang mit den Tatbestandsmerkmalen wird auch der Fall dargelegt, daß sich 
der Versuch gegen die Verfassung des Staates richtet; was darunter im einzel­
nen zu verstehen ist, wird nicht ausgeführt.

117



Die Strafgesetzbücher der anderen arabischen Staaten enthalten ähnliche 
Formulierungen wie das StGB Ägyptens. Unter Strafe steht der Versuch, die 
Regierungsform (nizäm al-hukm) zu ändern (§ 77 alger. StGB: lebenslange Frei­
heitsstrafe; § 72 tunes. StGB: Todesstrafe; § 24 Abs. 2 des kuwaitischen Geset­
zes Nr. 16/1960: Todesstrafe), oder bestraft wird, wer rechtswidrig die Verfas­
sung zu ändern sucht (§ 136 jord. StGB: Todesstrafe; § 291 syr. StGB: lebenslan­
ge Freiheitsstrafe), oder wer die Ordnung und die Monarchie stürzen will (§ 147 
i. Verb. m. § 169 marokk. StGB: 10 bis 30 Jahre Freiheitsstrafe).

Da die Verfassungen dieser Staaten aber jeweils bestimmen, daß der Islam 
die Staatsreligion ist, wäre es durchaus möglich, in der Apostasie eines Staats­
bürgers vom Islam einen Angriff auf die Verfassung zu sehen; dennoch wäre der 
Tatbestand aber nicht erfüllt, da es an der Gewaltanwendung fehlt, die hinzu­
kommen muß. Soweit ersichtlich, ist in der Lehre im Zusammenhang mit Straf­
taten gegen die innere Sicherheit des Staates bisher noch nicht auf die Apostasie 
abgestellt worden. Bezeichnenderweise findet sich in den modernen Strafgesetz­
büchern der arabischen (und der islamischen) Staaten136 keine, die die Aposta­
sie unter Strafe stellen würde, weshalb ja, wie eingangs erwähnt, die Fundamen­
talisten ihre Einführung fordern und entsprechende Gesetzesentwürfe vorlegen.

Die Argumentation der muslimischen Fundamentalisten, aus der Apostasie 
einen Angriff auf die Staatsordnung und damit aus ihr ein Hochverratsdelikt zu 
machen, findet in den positiven Strafgesetzen der arabischen Staaten also (noch) 
keine Stütze.

7.4 Wenn im algerischen (§ 77) und tunesischen (§ 72) StGB die Formulie­
rung "wer die Regicrungsform zu ändern versucht" zu finden ist, so entspricht 
dies der alten Fassung des arl 87 code pönal (döstruire ou changer le gouverne- 
ment) Frankreichs, womit aber nach einhelliger Meinung die in der Verfassung 
festgelegte Ordnung gemeint war137. Angesichts der innenpolitischen Wirren 
während des Algerienkrieges erhielt im Rahmen einer gesamten Neufassung der 
crimes et dölits contre la süretö de l’Etat am 4. Juni 1960 der geltende art 86 sei­
ne heutige Fassung, in der nunmehr von Anschlag (attentat) die Rede ist, dessen 
Ziel es sei, die verfassungsmäßige Ordnung zu zerstören oder zu ändern (de de- 
truire ou de changer le rögimc constitutionnel)138, was, sei die Tat nun vollendet 
oder nur Versuch geblieben, mit lebenslanger Freiheitsstrafe bestraft wird (- es 
ist also keine Todesstrafe vorgesehen139).

Im derzeit geltenden code pönal ist also expressis verbis vom Angriff auf 
das Verfassungssystem die Rede, wie auch in § 87 ägypt. StGB oder in § 136 
jord. StGB oder § 291 syr. StGB.

Da die verfassungsmäßige Ordnung Frankreichs die strikte Trennung von 
Staat und Religion vorsieht und Frankreich als rdpublique laique bezeichnet, 
wäre die Errichtung einer islamischen Regierung, wie sie die Fundamentalisten 
den Muslimen als Pflicht auferlegen, ein eindeutiger Verstoß gegen art 86 cp, 
während es umgekehrt natürlich absurd wäre, im Religionswechsel eine Gefahr 
für das Bestehen des Staates sehen zu wollen.

Der von den islamischen Fundamentalisten genannte und auf Systemverän­
derung abstellende Hochverrat wäre vergleichbar dem im deutschen StGB in 
§ 81 Abs. 1 Nr. 2 aufgeführten Verfassungshochverrat, bei dem das Angriffsob- 

118 jekt die verfassungsmäßige Ordnung ist140; ein solches Unternehmen, das auf ei-



nen gewaltsamen Umsturz im Innern zur Beseitigung eben dieser Ordnung ab­
zielt, wird mit lebenslanger Freiheitsstrafe oder Freiheitsstrafe nicht unter 10 
Jahren bestraft.

Da die verfassungsmäßige Ordnung des Grundgesetzes keine Staatsreligion 
gestattet, ist es völlig undenkbar, die Apostasie - die ja durch die verfassungsmä­
ßige Grundordnung durchaus geschützt wird - als Hochverrat unter dem Tatbe­
stand des § 81 subsumieren zu wollen. Umgekehrt wäre es aber so, daß das ge­
waltsame Unternehmen (möglicherweise durchgeführt durch deutsche Muslime 
unter Berufung auf die Grundforderung ihrer Religion und unter Verweis auf 
das Grundrecht der Glaubensfreiheit), einen Rcligionsstaat in der Bundesrepu­
blik zu errichten, dann den Tatbestand des § 81 erfüllt.

7.5 Zwischenergebnis: Apostasie als Hochverrat, wie sie die islamische Sei­
te postuliert und was nach deutschem und französischem Grundrechtsverständ­
nis als absurd erschiene, wird bis jetzt im Strafrecht der arabischen Staaten nicht 
als Angriff auf die innere Sicherheit des Staates angesehen.

Stellten die islamischen Staaten tatsächlich, wie in den oben erwähnten 
Strafrechtsentwürfen vorgesehen, die Apostasie unter Strafe (Todesstrafe!), so 
wäre dies zweifellos eine Verhinderung des in Art. 18 der Menschenrechtserklä­
rung von 1948 im Zusammenhang mit der Religionsfreiheit genannten Rechts 
auf Religionswechsel - eine Verhinderung, die Art. 30 der Menschenrechtserklä­
rung ausdrücklich untersagt’4' (vgl. auch Art. 5 des Bürgerrechtspakts von 
1966).

8. Einheit von Staat und Religion

8.1 Religionsfreiheit als Grund- und Menschenrecht verlangt die Unter­
scheidung zwischen Staat und Religion, was aber im islamischen System, das die 
Einheit von Staat und Religion vorsieht und zu verwirklichen strebt, nicht mög­
lich ist. Unter diesem Aspekt sind die Einwände, die die Vertreter Saudiara­
biens, des Iraks und Syriens, aber auch Ägyptens, gegen die Formulierungen 
"Recht auf Religionswechscl" des Art. 18 der Menschenrechtserklärung von 1948 
erhoben, zu sehen. Damals konnten sie sich nicht durchsetzen'42; aber bei der 
Diskussion um den internationalen Pakt über die bürgerlichen und politischen 
Rechte von 1966, als abzusehen war, daß Saudiarabiens und Ägyptens Vor­
schlag, die Freiheit des Religionswechsels überhaupt zu streichen, kein Erfolg 
beschieden sein würde, erreichten sie, daß als Kompromiß die Formulierung 
"die Freiheit, eine Religion ... eigener Wahl zu haben oder anzunehmen..." in 
Art. 18 aufgenommen wurde. Auch später fanden Erklärungen der Vereinten 
Nationen, die die Beseitigung aller Formen von Intoleranz und Diskriminierung 
aufgrund von Religionen oder Weltanschauungen forderten (so 1981) oder die 
eine Sonderkommission zur Überprüfung von Menschenrechtsverletzungen ein- 
setzen wollten (so 1986), nicht die Unterstützung der islamischen (und osteuro­
päischen!) Staaten.

8.2 Die Ordnung, wie sie dem Grundgesetz der Bundesrepublik Deutsch­
land vorschwebt, setzt einen in Dingen der Religion neutralen Staat voraus, 
denn nur durch einen neutralen Staat kann Religionsfreiheit garantiert wer- 119



120

den'43. Es gehört zum Selbstverständnis eines modernen Staates, in Religionsfra­
gen nicht mehr Partei zu sein, sondern sich in der Verfassung zur Neutralität 
verpflichtet zu haben'44. Der Staat verbürgt - wie Art. 4 I des Grundgesetzes 
ausgelegt wird - nicht nur die Freiheit, für den eigenen Glauben zu werben, son­
dern auch, von einem fremden Glauben abzuwerben. Das bedeutet, daß jedem 
Bürger das Recht garantiert ist, seine Religion, welche auch immer es sei, zu­
gunsten einer anderen zu wechseln.

8.3 Zu beachten ist auch, daß ein entscheidender Unterschied zwischen 
der islamischen Auffassung und dem Begriff der Toleranz, wie er dem Grundge­
setz zugrundeliegl, besteht. Heutige Muslime bezeichnen ihren islamischen Staat 
als tolerant, da er bereit ist, Nichtmuslime als Bürger zu ertragen, ihnen Rechte 
zuzugestehen und besondere Pflichten aufzuerlegen, während der Staat des 
Grundgesetzes Toleranz bei seinen Bürgern gegenüber ihren Mitbürgern ver­
langt. Das ist eine wichtige Differenzierung, wie sie auch K. Schlaich145 heraus­
gearbeitet hat: Der Staat gewährt nicht mehr Toleranz, sondern er ist zum Hüter 
der Toleranz, die er bei den Bürgern voraussetzt, geworden. Wäre es anders und 
gebärdete sich lediglich der Staat tolerant, so wäre dies ein höchst unsicherer 
und fragiler Zustand, da die Tolerierten niemals wüßten, wann die vom Staat ge­
währte Toleranz wieder rückgängig gemacht würde'46. Im islamischen Staat 
kann die von Bedingungen abhängig gemachte religiöse Toleranz wieder aufge­
hoben werden, während dies der Staat des Grundgesetzes nicht kann, da er 
selbst die Toleranz nicht gewährt, sondern sie bei allen Bürgern und Gruppie­
rungen von vornherein voraussetzt und fordert. Er verlangt von ihnen eine Tole­
ranz des "Miteinander"'47; diese betrifft die Freiheit und die Überzeugung des 
anderen, und nicht den eigenen Anspruch, im Besitz des alleinseligmachenden 
Glaubens und der absoluten Wahrheit zu sein. Das Grundgesetz verlangt einen 
Pluralismus von miteinander konkurrierenden Ideen und Interessen, um ein 
Höchstmaß an öffentlicher und privater Freiheit des Bürgers verwirklichen zu 
können; das setzt tolerante Bürger voraus, ein toleranter Staat wäre nicht genug.

Im islamischen Staat dagegen ist die Toleranz eine Toleranz "gegen jeman­
den", d.h. er erträgt die anderen - so die Juden und die Christen als die "Leute 
des Buches"; er respektiert sie sogar, aber sie sind niemals gleichberechtigt'48. 
Im islamischen System wird Toleranz deshalb im Sinne dezidierter Parteilich­
keit'49 verstanden - auf den Islam hin! Und ein Gebot der Nichtidentifikation 
des Staates mit einer Religion oder ein Neutralitätsprinzip haben keinen Platz, 
sind nicht vorgesehen. So etwas zu fordern, wäre gleichbedeutend mit Abschaf­
fung des Systems; eine solche Forderung steht deshalb unter Strafe. Deshalb 
verbietet dieser Staat keine Religionsfreiheit, sondern er gewährt nur religiöse 
Toleranz, worauf die Muslime so stolz sind, an gewisse Gruppen.

Folglich besteht im islamischen Staat die wahre Glaubens- und Religions­
freiheit in der Propagierung der richtigen Religion; die Religionsfreiheit ist ein 
Recht zugunsten der als wahr nicht nur erkannten, sondern der "wahr seienden" 
Religion, niemals gegen dieselbe, da eine Weltanschauung, die religiös neutral'50 
oder gegen die Religion gerichtet ist, in einen Ausschließlichkeitsanspruch erhe­
benden Staat gar nicht integrierbar wäre.

Der islamische Staat erfüllt das religiöse Gleichheitsgebot der Menschen­
rechtserklärung in keiner Weise; er ist dazu auch nicht in der Lage, will er nicht



seine eigene Grundlage völlig aufgeben. Vielmehr kommt dem islamischen Staat 
eine Religionshoheit zu. Faktisch äußert sie sich darin, daß der Staat festlegt, 
welche Religionen neben dem Islam noch zugelasscn sind, wie sic sich zu organi­
sieren haben, wieweit die Kompetenzen ihrer geistigen Führer, Würdenträger, 
Priester usw. gehen. Die zugelassenen Religionen unterstehen einem ständigen 
Erlaubnisvorbehalt durch den islamischen Staat, was vor allem die Zustimmung 
der Behörden zu Prozessionen, zum Bau von Kultstätten oder Unterrichtsstät­
ten, zum Tragen äußerer Kennzeichen der Konfessionen usw. betrifft. Diese Re­
ligionshoheit zeigt sich auch darin, daß der Staat jede Weltanschauung oder reli­
giöse Sekte (wie z. B. die Zeugen Jehovas oder die Bahai) verbieten oder verfol­
gen lassen kann, indem er sie als antistaatlich einordnel.

8.3.1 Der ägyptische Präsident Anwar as-Sädät (ermordet 1981) gab ein 
Beispiel dafür, wie ein Staat eine derartige Religionshoheit ausübt. Nicht nur, 
daß der islamische Charakter des Landes betont wurde durch eine Verfassungs­
änderung, die die Scharia zur Hauptquelle der Gesetzgebung machte'51, son­
dern darüber hinaus wurde mit Hilfe mehrerer Gesetze152 dafür gesorgt, daß 
alle nichtreligiösen Strömungen keinerlei Chancen auf politische Mitwirkung er­
hielten.

8.3.2 In der ägyptischen Rechtslehre wird diese Beschränkung akzep­
tiert153; sie widerspreche nicht dem Prinzip der Glaubensfreiheit154. Diese Frei­
heit habe sich in den Grenzen des ordre public (nizäm cämm) zu bewegen, der 
nach Art. 2 der Verfassung der Islam sei. Das Gesetz Nr. 33 (1978) zum Schutz 
der Nationalen Front bewahre die Jugend vor gegen die Religion gerichteten 
Denkrichtungen und Weltanschauungen. Die Jugend müsse insbesondere vor 
Marxisten, Anarchisten und Kommunisten, aber auch vor westlichen Materiali­
sten, Existenzialisten, Nihilisten und Säkularisten geschützt werden, denn diese 
alle zerbrächen das gesunde soziale Gefüge, zerstörten das Familienleben, er­
laubten die Promiskuität und förderten die Permissivität.

Es sei noch das Gesetz Nr. 40 (1977; in der Fassung des Gesetzes Nr. 
36/1979) über die politischen Parteien genannt. Auch hier findet man die 
Grundforderung, daß das Programm keiner Partei gegen die Prinzipien der 
sarica verstoßen dürfe (§ 4). Extrem linke oder extrem liberale Parteien, etwa 
die Säkularisten, die die nach islamischer Anschauung absurde Idee vertreten, 
die Religion solle Privatsache sein, werden als gegen die Grundordnung gerich­
tet ausgegrenzt. Sie würden die innere Sicherheit des Staates (amn ad-daula ad- 
dähili) bedrohen, was strafrechtlich geahndet werden müsse.

8.4 Der ordre public als Maßstab
8.4.1 Konsultiert man die arabische Rechtsliteratur, so stößt man immer 

auf den Verweis auf den ordre public (nizäm cämm). Da die Verfassung den Is­
lam als Religion des Staates nenne und außerdem feststelle, daß die Scharia die 
Hauptquelle der Gesetzgebung sei, verstoße alles, was nicht mit den Lehren und 
Regelungen des Islams übereinstimme, gegen den ordre public. In der ägypti­
schen Rechtsprechung finden sich zahlreiche Urteile, die diese Rolle des isla­
misch geprägten ordre public anerkennen und unterstreichen - etwa, daß der 
Abfall vom Islam nicht erlaubt sei, denn Apostasie sei Unglaube155 und Reli­
gionslosigkeit.

121



8.4.2 Ordre public'56 bedeutet in der französischen Lehre’57, die die arabi­
schen Juristen noch immer beeinflußt, die tatsächliche Ordnung in der Gesell­
schaft; dies setzt voraus, daß bestimmte Wertungen vorhanden sind, die in ihrer 
Gesamtheit vom Staat in den positiven Gesetzen garantiert, geschützt und ver­
deutlicht werden'58. Eine solche Ordnung erfordert aber auch die Abwehr der 
das gesellschaftliche Gleichgewicht störenden Kräfte, und zwar auf allen Rechts­
gebieten, nicht etwa nur im Zivilrecht, sondern auch im Staats-, Verwaltungs­
und Strafrecht.

Der ordre public ist demnach zuvörderst eine Klausel zum Schutz der be­
stehenden Gesellschaftsordnung. Andererseits ist er aber auch Veränderungen 
ausgesetzt, denn die in einer Gesellschaft herrschenden Werte und Auffassun­
gen ändern sich stets, und somit auch der Inhalt des ordre public. Ordre public 
ist ein funktioneller Begriff: seine Funktion besteht darin, die Gesellschaft zu 
schützen - über den Inhalt der zu schützenden Werte ist aber noch nichts ausge­
sagt!

Da sich die Werte und Auffassungen, die in der Gesellschaft herrschen, 
stets ändern können, und zwar je nach politischer Lage und gesellschaftlicher 
Befindlichkeit mitunter recht schnell, ist der Inhalt des ordre public an keine fe­
sten oder gar ewigen Werte gebunden'59, läßt er der Justiz vielmehr beträchtli­
chen Ermessens- und Auslegespielraum, was durchaus je nach den Umständen 
der Zeit und des Ortes, aber auch des Einzelfalls, zu unterschiedlichen Ent­
scheidungen führen kann'60.

8.4.3 Was die Rechtslehre der arabischen Staaten im 20. Jahrhundert an­
langt, so wurde der große ägyptische Jurist cAbd ar-Razzaq as-Sanhüri18' (gest. 
1971); dessen voluminöses Werk über das Privatrecht'62 in keiner Anwaltskanz­
lei zwischen Atlantik und Indischem Ozean fehlen darf, maßgeblich. Seine Fest­
stellungen über den ordre public wirken noch heute fort in den Lehrbüchern 
und Kommentaren aller arabischen Staaten. Nach Sanhürf83 werden diejenigen 
Rechtsnormen als ordre public angesehen, die politisch, gesellschaftlich und 
wirtschaftlich auf das Gemeinwohl (maslaha cämma) der Gesellschaft abzielen, 
weshalb sie über den Interessen der Einzelpersonen stehen und von diesen 
durch vertragliche Abmachungen nicht ausgeschlossen oder beseitigt werden 
können. Sanhüri führt dazu aus, daß der ordre public einen dehnbaren Maßstab 
darstelle'64, der stets veränderbar sei, da das Gemeinwohl je nach Kultur, Ort 
und Zeit unterschiedlichen Inhalts sein könne. Auch verweist er darauf, daß der 
Wirkungsbereich des ordre public auf das Privatrecht beschränkt sein könne, 
wenn der Rechtsordnung eine individuelle Ideologie zugrunde liegt (gemeint ist 
ein System, daß der Privatautonomie der am Rechtsverkehr Beteiügten große 
Freiheit bezüglich der Vertragsgestaltung läßt), was aber dazu führe, daß die so­
zial Schwachen benachteiligt würden. In Systemen mit überwiegend sozialisti­
scher Tendenz oder mit die soziale Solidarität betonenden Ideologien hingegen 
diene die Berufung auf den ordre public dazu, dem Staat weitgehende Eingriffs­
möglichkeiten zum Schutze der Schwachen vor den Starken zu bieten.

Sanhüri stellt dann fest'85, daß der ordre public das Tor sei, durch das ge­
sellschaftliche, wirtschaftliche und politische Faktoren Eingang in die jeweilige 
Rechtsordnung fänden und sie erweitern oder verengen könnten. Der Inhalt des 
ordre public sei jeweils unter Berücksichtigung der Zeitumstände innerhalb der 

122 jeweiligen Nation festzulegen. Dabei erstrecke er sich auf alle Rechtsgebiete, so



auch auf die Grundfreiheiten (hurriyät cämma) des Verfassungsrechts166, wozu 
auch die Freiheit der Religion und des Glaubens (hurriyät ad-din wal-ictiqad) 
gehörten167. Wichtig wäre jedes Rechtsgeschäft, das es einer Person untersage, 
eine bestimmte Religion zu wählen, oder sie verpflichte, einem bestimmten 
Glauben oder einer bestimmten Konfession zu folgen166. Besonders im Bereich 
des Personenstandes - also im Familien- und Erbrecht (das ja in allen arabi­
schen Staaten islamisch ist) - würden die islamischen Regelungen das Gemein­
wohl verkörpern und seien sie deshalb verbindlicher Teil des herrschenden or- 
dre public169.

Sanhüri, dessen Werk nach 1952 erschien, vertritt zwar auch, daß der Islam 
und das islamische Recht en ordre public Ägyptens prägen, aber er schreibt 
nicht, daß dies deshalb der Fall sei, weil der Islam die Staatsreligion sei170.

Sanhüris Ausführungen, der in seinem Werk stets auf die französische 
Rechtslehre zurückgreift, wurden von arabischen Juristen übernommen und prä­
gen bis heute den Begriff ordre public, der insbesondere im Zivilrecht (dort im 
Vertragsrecht) von Bedeutung ist, da "ein Vertrag nichtig ist, der gegen den or­
dre public oder die guten Sitten verstößt" (§ 135 ägyptisches ZGB)171. Der ordre 
public bestehe aus den Grundinteressen der Gemeinschaft, ohne die keine Sta­
bilität denkbar sei und bei deren Nichteinhaltung die Gesellschaft untergehen 
würde172. Die Relativität des ordre public wird aber immer betont173, obgleich er 
die Norm abgibt, auf der die Rechtsordnung zu ruhen habe174. Da inzwischen in 
allen arabischen Verfassungen der Islam als Staatsreligion genannt wird, ist die 
Tendenz unverkennbar176, den ordre public islamisch anzureichern176, ihn zu "is- 
lamisieren"177. Es wird deutlich gemacht, daß, anders als in den westlichen Staa­
ten, die Religion (= Islam) offizielle Rechtsquelle sei176, weshalb denn auch der 
religiöse Status (häla diniya) des Bürgers über die Anwendung von Gesetzen 
entscheide. In den letzten Jahren vertritt die ägyptische Lehre, daß alles, was 
der sarfca islämiya widerspreche, auch dem ordre public widerspreche179. Dem­
gegenüber stehen aber auch moderate Aussagen, wie etwa die des marokkani­
schen Juristen Mikü, der meint, hinsichtlich der politischen Rechte seien alle 
Marokkaner - Muslime, Juden oder Christen - gleich, lediglich im Familien- und 
Erbrecht gebe es Unterschiede160.

Die ägyptische Lehre161 zieht, um die eigene Situation zu erklären, das 
französische Gesetz über die Trennung von Staat und Kirche vom 19. Dezember 
1905 heran, in welchem in art 1 die Religionsfreiheit und die Ausübung der Kul­
te garantiert wird, solange dies nicht gegen den ordre public verstoße. Dies gel­
te, so wird vertreten, in gleicher Weise für Ägypten; Glaubensfreiheit und Aus­
übung des Kultes - in Art. 46 der Verfassung garantiert - dürften demnach nicht 
gegen den ordre public verstoßen. Letzterer sei islamisch, weshalb alles, was 
dem Islam widerspreche, gegen den ordre public sei. Insoweit habe man, recht­
lich gesehen, in Ägypten eine Situation wie in Frankreich!

Dazu ist zu bemerken: Wenn der französische Gesetzgeber auf den ordre 
public verweist, dann auf einen solchen, der dafür sorgen soll, daß keine Reli­
gion das Übergewicht erhält, und der davon ausgeht, daß alle Religionen aner­
kennenswert sind; gerade Frankreich gehört zu den Staaten, in denen die Tren­
nung von Staat und Kirche recht radikal ist. Wenn dagegen Ägypten als islami­
scher Staat sich auf den ordre public beruft, dann deshalb, um eine Religion - 
den Islam - zu privilegieren, zwei - Judentum und Christentum - zu ertragen und 123



den Rest auszugrenzen. Auch in den anderen arabischen Staaten dient der Ver­
weis auf den ordre public dazu, den Vorrang des Islams zu erhalten.

Es zeigt sich also, daß dem Inhalt des ordre public eminente Bedeutung zu­
kommt; von ihm hängt es ab, ob eine absolute oder eine beschränkte Religions­
freiheit gewährt wird'82.

8.4.4 Im deutschen Recht wird der Begriff ordre public vor allem im Inter­
nationalen Privatrecht als Vorbehaltsklausel verwendet'83, was hier nicht weiter 
ausgeführt zu werden braucht, doch spielt er auch im Zusammenhang mit dem 
Verfassungsrecht'84 eine Rolle insofern, als die Grundrechtsbestimmungen gel­
tende Rechtsnormen für alle Rechtsgebiete darstcllen. Die durch die Ordnung 
des Grundgesetzes aufgerichteten Wertentscheidungen - nämlich die Neutralität 
des Staates in Angelegenheiten der Religion und die Garantie der Religionsfrei­
heit für alle Religionen - sind Bestandteil des deutschen ordre public185, wie 
nunmehr (1986) durch Art. 6 Satz 2 EGBGB ausdrücklich festgestellt ist'86. 
Trotz aller Hochachtung vor fremden Wertsystemen und der gebotenen Behut­
samkeit in der praktischen Anwendung'87, ist dieser grundrechtliche ordre pu­
blic, zu dem die absolute Religionsfreiheit, wie sie auch in der Europäischen 
Menschenrechtskonvention (die durch erfolgte Radifikation durch die Bundes­
republik dem einzelnen Bürger subjektive Rechte verlieh188) niedergelegt ist, zu 
beachten.

Die Rechtsnorm eines anderen Staates - so etwa das Verbot des Abfalls 
vom Islam im ägyptischen Recht und in den anderen arabischen Staaten - ist 
nicht anzuwenden, wenn dies mit den deutschen Grundrechten unvereinbar ist. 
Die Toleranz gegenüber den Wertgehalten der fremden Rechtsordnung gilt nur 
bezüglich der Rechtsnormen, "die nicht den menschenrechtlichen Mmdeststan- 
dard oder den Wesensgehalt unserer Grundrechte berühren" (Klaus Stern).

Für die in Art. 4 I GG garantierte Religionsfreiheit gibt es keinerlei Geset­
zesvorbehalt, ebensowenig für die in Absatz II garantierte freie Religionsaus­
übung. Es ist aber letztendlich die verfassungsmäßige Gesamtordnung'89, nach 
der kein Grundrecht schrankenlose Freiheit ermöglicht, zu beachten. Die soge­
nannten "immanenten Schranken" der Grundrechte190, die einem Verstoß gegen 
wichtige Interessen der Gemeinschaft Vorbeugen, kommen gerade bei Art. 4 II, 
der eine allgemeine, nicht nur eine wie immer geartete religiöse Handlungsfrei­
heit garantiert, zum Tragen, wenn grundlegende Güter19’ wie Leben, Gesund­
heit und Freiheit Dritter verletzt würden, weshalb der allgemeine Ordnungsvor­
behalt'92 zur Abwehr von Angriffen auf das Grundsystem des Staates und der 
Gesellschaft greift. Selbst eine pluralistische Gesellschaft besitzt trotz ständigen 
Wertewandels ein Minimum an sittlichen Grundverhaltensweisen und Vorstel­
lungen'93, die einheitlich anerkannt sind, denn gerade der Umstand, daß eine 
Verfassung wie das Grundgesetz ein Minimum an Inhalten und ein Optimum an 
verfassungsmäßigen Kommunikationsregeln vorschreibt, ermöglicht einen ver­
faßten "normativen Pluralismus" (Häberle) und hält "das Volk als pluralistische 
Größe zusammen", setzt aber gleichzeitig eine Vielfalt der Interessen, Meinun­
gen, Überzeugungen frei, und zwar nicht nur als Privatsache des Bürgers, son­
dern in "pluralistischer Offenheit". Dem sind nur dann Grenzen gesetzt, wenn 
dieser Pluralismus dazu genutzt wird, antipluralistische Theorien durchzuset­
zen'94.

124



Ist also auch die deutsche Verfassungsordnung eine Art höherer ordre pu­
blic, wie die Verfechter des islamischen Rechts meinen? Ein höchstrangiges 
Wertesystem sicherlich; sie ist auch nicht wertneutral! Doch es handelt sich um 
ein Wertesystem, in dessen Mittelpunkt die freie Entfaltung der Persönlichkeit 
und die Würde des Menschen stehen, eine Grundentscheidung, die für alle Be­
reiche des Rechts zu gelten hat und in dessen Rahmen sich dann auch alle Reli­
gionen zu bewegen haben, wenn sie das Freiheitsrecht des Art. 4 I und II genie­
ßen wollen. Das ist sehr wohl zu unterscheiden vom ordre public eines islami­
schen Staates, der auf die Scharia Bezug nimmt, die absoluten Vorrang vor allen 
anderen Religionen beansprucht.

8.4.5 Die verfassungsmäßige Wertordnung des Grundgesetzes deckt sich, 
da einen grundrechtsbezogenen und somit über- und vorstaatlichen ordre public 
darstellend, nicht mit dem ordre public des französischen Rechts oder dem or­
dre public der Rechtslehre der arabischen Staaten, wo ordre public bzw. nizäm 
cämm lediglich das Gemeinwohl (maslaha cämma) umfaßt, also die gesellschaft­
lichen, politischen und wirtschaftlichen Zustände betrifft, wie sie nun einmal 
sind.

Wenn im 20. Jahrhundert die muslimischen Gelehrten mit diesem, im isla­
mischen Recht ursprünglich nicht vorhandenen Begriff ordre public arbeiten, so 
ist dies eine Übernahme aus der französischen Doktrin, welche sie, bei aller Ab­
lehnung des stets vermuteten abendländischen Kulturimperialismus, als die welt­
weit vorherrschende betrachten; in letzterer Doktrin wird der ordre public als 
ausgesprochen flexibel und dehnbar dargestellt, dabei eine Affinität zu etatisti- 
schem Denken nicht verleugnend, was wiederum der islamischen Vorstellung 
der Einheit von Staat und Religion entgegenkommt.

Doch ist zu beachten: Während die Juristen der weltlichen Universitäten 
der arabischen Staaten zumeist noch immer den ordre public als veränderlich 
und flexibel beschreiben, wobei allerdings in Ägypten die Tendenz zur Islamisie- 
rung bemerkbar ist, gehen die Juristen des islamischen Rechts heute einen 
Schritt weiter und stellen fest, der ordre public sei islamisch geprägt. Dadurch 
erhält er aber eine neue, nämlich eine "göttliche" Qualität, was eine wichtige Fol­
ge hat: Der nach französischer Lehre prinzipiell offene ordre public - insoweit 
als nicht feststeht, in welche Richtung er sich je nach den gesellschaftlichen, 
wirtschaftlichen und politischen Verhältnissen entwickeln wird - wird nun durch 
die Rechtsgelehrten in einen islamischen Rahmen, der nicht überschritten wer­
den darf, gepreßt. So kann immer dann, wenn die Ausübung eines Grundrechts 
wie das des Religionswechsels eingefordert wird, dieses unter Verweis auf den 
ordre public verweigert werden (beispielsweise der Abfall vom Islam), da dies 
dem islamischen ordre public widersprechen würde.

Der ordre-public-Vorbehalt, der von islamischer Seite als Argumentation 
gegen die Apostasie vorgebracht wird, ist ein Instrument, das der Durchsetzung 
der als unantastbar angesehenen Grundlagen der islamischen Staats- und Ge­
sellschaftsordnung dient. Er wird, aufgefaßt als Inbegriff des Selbstbestim- 
mungsrechts'85 des islamischen Staates, vor den durch die Vereinten Nationen 
anerkannten Menschenrechten zurückzustehen haben. Hier endet der Wille der 
islamischen Staaten zur Einordnung in die internationale Völkergemeinschaft.

125



8.5 Auch an den Texten der Vereinten Nationen selbst ist eine Entwicklung 
feststellbar, die der islamischen Denkart entgegenkommt. Während Art. 18 (Re­
ligionsfreiheit) der Menschenrechtserklärung von 1948 keinerlei Einschränkun­
gen unterliegt, ist das bei Art. 18 des Internationalen Pakts über bürgerliche und 
politische Rechte von 1966 schon anders. Dort wird in Abs. 3 die Freiheit, seine 
Religion oder Weltanschauung zu bekunden, den gesetzlich vorgesehenen Ein­
schränkungen unterworfen, die zum Schutz der öffentlichen Sicherheit, Ord­
nung, Gesundheit, Sittlichkeit oder der Grundrechte und Grundfreiheiten ande­
rer erforderlich sind (ebenso in Art. 1 Abs. 3 der Erklärung über die Beseiti­
gung aller Formen von Intoleranz und Diskriminierung aufgrund der Religion 
oder der Überzeugung von 1981). Mit Hilfe dieser Einschränkung kann auf den 
ordre public des jeweiligen islamischen Staates verwiesen werden, was folglich 
den Religionswechsel, wie dargestellt, vom Islam weg unmöglich macht189.

9. Strafrechtlicher Schutz der Religion

9.1 Die Strafgesetzbücher fast aller197 arabischen Staaten kennen Straftaten 
gegen die Religion; die Apostasie wird aber nicht genannt.

9.1.1 Einerseits werden Handlungen unter Strafe gestellt189, durch die die 
Ausübung rechtmäßiger Zeremonien einer Religionsgemeinschaft verhindert 
werden sollen; andererseits werden auch unter Strafe gestellt199 die Zerstörung, 
Beschädigung, Vernichtung oder Entweihung von Gebäuden oder Sachen, die 
einer Religionsgemeinschaft heilig sind.

In der strafrechtlichen Fachliteratur werden diese Strafbestimmungen nur 
am Rande behandelt. Man muß auf das ägyptische Standardwerk200 von Gindi 
cAbd al-Malik zurückgreifen, der sich aber, wie in Ägypten übrigens noch heute 
üblich, vor allem auf die französische Lehre und Rechtsprechung bezieht201, die 
er für die Erläuterung der ägyptischen Straftatbestände des § 138 Abs. I und II 
a.F. (= § 160 Ziff. 1 und 2 n.F.) nutzbar macht202.

9.1.2 Die arabischen Strafgesetzbücher stellen auch den öffentlich erfolgen­
den Angriff auf die Religion unter Strafe, wobei folgender Fall besondere Be­
achtung verdient: Druck und Verbreitung eines Buches, das die Anhänger einer 
Religion, die ihre Zeremonien öffentlich ausüben, als heilig betrachten, wenn 
der Text dieses Buches so verfälscht wird, daß der Sinn verändert wird (so § 161 
Ziff. 1 Ägyptisches StGB = § 139 a.F.)203.

Erläuterungen dazu findet man wieder bei cAbd al-Malik, der ausführt204, 
der Staat könne zwar die Bürger nicht dazu zwingen, an etwas zu glauben, aber 
doch dazu, eine (- erlaubte! -) Religion nicht zu verspotten, anzugreifen oder zu 
beleidigen. cAbd al- Malik zitiert aus der französischen Literatur208 und Rechts­
prechung seiner Zeit und führt aus, daß das Gesetz nur die Beleidigung (ihäna; 
outrage) unter Strafe stelle, es lasse aber weiten Raum für die religiöse Diskus­
sion, insbesondere für den Atheismus (ilhäd) und die Leugnung (inkär) der Re­
ligion. Nicht jede Diskussion religiöser Fragen sei also eine Beleidigung der Re­
ligion209. Er schreibt207 auch, öffentlich seine Meinung zu äußern über einen reli­
giösen Glauben, umfasse auch das Recht, diesen Glauben nicht zu haben, solan­
ge diese Äußerung nicht beleidigend sei.

Wendet er sich dann aber den ägyptischen Verhältnissen zu, so muß er 
126 eine Anzahl von Urteilen erwähnen209, nach deren Inhalt bereits dann ein Über-



griff (ta'addi) gegen die Religion vorliege, wenn den Gefühlen der Gläubigen 
dieser Religion ein "Schmerz (!)'' zugefügt werde. Dies falle nämlich auch unter 
den Tatbestand dieses Paragraphen, wenn der Täter vorsätzlich und öffentlich 
gehandelt habe; so etwa, wenn er unter dem Vorwand einer religiösen Diskus­
sion verletzende Ausdrücke über den Propheten gebrauche209. Ohne es expres- 
sis verbis auszudrücken, wird dem das Werk aufmerksam konsultierenden Juri­
sten sofort der Unterschied zwischen französischer Lehre und Rechtsprechung 
und der ägyptischen Rechtsprechung deutlich; weiter konnte sich cAbd al- Maük 
wohl kaum exponieren. Andererseits verweist2'0 er aber darauf, daß auf keinen 
Fall die bona fide durchgeführte Religionsforschung, deren Zweck die Feststel­
lung der Wahrheit sei, unter dem Tatbestand des § 139 a.F. (= § 161 Ziff. 1 
n.F.) falle, solange diese Forschung nicht die Erniedrigung der Stellung der Re­
ligion zum Ziele habe oder sie dem Spott auszusetzen beabsichtige.

Während cAbd al-Malik noch eine ziemlich liberale Haltung einnehmen 
konnte, hat sich mittlerweile die Atmosphäre gewandelt; der Maßstab, wann ein 
wissenschaftliches Werk als die Religion herabsetzend anzuschen sei und wann 
nicht, ist nicht exakt bestimmbar, vielmehr ist je nach religiösem Klima in einem 
islamischen Land einer restriktiven Handhabe Tür und Tor geöffnet2". Es sei 
hier noch auf das Urteil vom 27.01.47 verwiesen, wo es heißt2'2: "Zwar ist die 
Glaubensfreiheit garantiert, aber das erlaubt es keinem, der über die Grundla­
gen einer Religion diskutiert, daß er deren Heiligkeit schmäht, oder daß er sie 
herabsetzt oder sie vorsätzlich verächtlich macht. Steht eindeutig fest, daß er die 
Polemik, durch die die Heiligkeit der Religion berührt wurde oder durch die sie 
verspottet wurde, beabsichtigte, so ist das nicht geschützt durch die Glaubens­
freiheit."

Zur Beurteilung, ob eine Beleidigung der Religion vorliegt, ist also kein ob­
jektiver Maßstab gegeben, vielmehr kann man sich aufgrund des zuletzt genann­
ten Urteils nicht des Eindrucks erwehren, als ob das Verständnis und das religi­
öse Gefühl der überzeugten Anhänger der betreffenden Religion der Maßstab 
seien. Die beispielsweise in § 111 des kuwaitischen StGB gebrauchten Ausdrük- 
ke "verspotten, verächtlichmachen oder erniedrigen der Religion, des Glaubens, 
der Zeremonien und der Lehren" oder in § 113 "Herabsetzen der Religion" ent­
ziehen sich gerade dem objektiven Urteil eines auf religiöse Toleranz bedachten 
Beurteilers. Das öffentlich verletzte Selbstwertgefühl des Gläubigen und der ihm 
durch Beleidigung seiner Religion zugefügte Schmerz (der aber nur subjektiv zu 
messen ist, da nach unserer Auffassung eine Religion oder gar Gott nicht bclei- 
digbar sind) steht im Mittelpunkt der Betrachtung und ist Anlaß, eine Bestra­
fung zu fordern2’3, nicht etwa die Frage, ob die beleidigende Äußerung eine so 
erhebliche Herabsetzung der Religion anderer ist, daß sich daraus eine Gefähr­
dung des öffentlichen Friedens und des Zusammenlebens der Bürger ergibt (wie 
etwa im deutschen Strafrechtssystem).

9.2 Das französische Strafrecht kennt seit dem Trennungsgesetz von 1905 
keine besonderen Straftaten der Beleidigung von oder des Angriffs auf Priester 
oder gegen Kultgegenstände mehr2'4, genauso wenig auf die religiöse Moral 
oder auf die durch den Staat anerkannten Religionen2'5. Andererseits wird aber 
durch art. 1 Abs. 2 dieses Gesetzes die freie Ausübung der religiösen Zeremo­
nien, Prozessionen und kultischen Veranstaltungen im Rahmen des ordre public 127



gewährleistet216, weshalb denn eine Be- oder Verhinderung oder Unterbrechung 
derselben nach art. 31 und 32 unter Strafe steht217, wobei unter Ausübung des 
Kultes jeder religiöse Akt, der den Interessen der Gläubigen dient, zu verstehen 
ist.

Einen besonderen strafrechtlichen Schutz der Religion oder gar den Straf­
tatbestand der Blasphemie gibt es nicht.

9.3 Das deutsche Strafgesetzbuch kennt Straftaten, die sich auf die Reli­
gion und auf die Weltanschauung beziehen, doch sind weder die Religion, noch 
die Weltanschauung, noch das religiöse Gefühl das geschützte Rechtsgut, viel­
mehr der eventuell gestörte öffentliche Friede218.

9.3.1 Wie in den arabischen Strafgesetzbüchern steht im deutschen Recht 
nach § 167 StGB die Störung der Religionsausübung (Gottesdienst, gottesdienst­
liche Handlungen) unter Strafe, doch ist zu beachten, daß dem Gottesdienst die 
entsprechenden Feiern einer im Inland bestehenden Weltanschauungsvereini­
gung gleichstehen. Im Bereich der arabischen Staaten gibt es dazu keine Paralle­
le; oft ist es gerade so, daß Anthroposophie und Freimaurcrtum, deren Zeremo­
nien im deutschen Recht hierunter fallen219, durch islamische Repräsentanten 
als antiislamisch bezeichnet werden220.

Was den in den arabischen Strafgesetzbüchern genannten Schutz der religi­
ösen Gebäude vor Zerstörung, Beschädigung und Profanierung anlangt, so wäre 
auf deutscher Seite nicht § 167 Abs. 1 Nr. 2, der Orte, die dem Gottesdienst 
oder entsprechenden Feiern einer Weltanschauungsvereinigung gewidmet sind, 
vor beschimpfendem Unfug (d.h. ein Verhalten, das die Mißachtung der Heilig­
keit in besonders roher Weise zum Ausdruck bringt) schützt, heranzuziehen, 
vielmehr fallen derartige Handlungen wohl unter den Tatbestand der Zerstö­
rung von Bauwerken (§ 305, ohne daß die Kirchen, Synagogen usw. besonders 
hervorgehoben wären), der Sachbeschädigung (§ 303) oder gar der gemein­
schädlichen Sachbeschädigung (§ 304), worunter auch Gegenstände der Vereh­
rung einer im Staate bestehenden Rcligionsgesellschaft zu verstehen sind221.

9.3.2 Was den in den arabischen Strafgesetzbüchern aufgeführten Tatbe­
stand der Beleidigung der Religion222 angeht, so ist hier § 166 StGB zu verglei­
chen, der den Inhalt des religiösen und weltanschaulichen Bekenntnisses, d.h. 
deren formulierte Grundregeln und Glaubensinhalte, vor Beschimpfungen, wor­
unter auch die Verbreitung in Schriftform fällt, schützen soll223. Dabei ist aber 
zu beachten, daß die Verneinung dessen, was von anderen als heilig verehrt 
wird, oder eine ablehnende und scharfe Kritik der Lehren einer Religion oder 
Weltanschauung noch keine Beschimpfung ist. Vielmehr muß diese Handlung 
eine verletzende Kundgabe der Mißachtung sein, die geeignet ist, den öffentli­
chen Frieden zu stören oder zu gefährden224, so daß der objektive Beobachter 
nicht umhin kann, zu befürchten, das friedliche Nebeneinander der verschiedene 
Religionen habenden Bevölkerung werde empfindlich gestört oder das Vertrau­
en der Betroffenen in die Respektierung ihrer religiösen Überzeugung und de­
ren grundrechtlicher Schutz werde erschüttert225. Der Schutzzweck dieses Para­
graphen besteht darin, dafür zu sorgen, daß durch solche Angriffe die Angegrif­
fenen hinsichtlich ihres Rechts auf ungestörte Religionsausübung nicht beunru­
higt werden. Letztendlich wird hier auch die Religionsfreiheit geschützt, inso-

128 fern nämlich, als jeder gläubige Bürger in seiner Überzeugung gestützt wird, die



Rechtsgcmeinschafl werde es nicht zulassen, daß sein Grundrecht auf Religion 
und ihre Ausübung durch Verächtlichmachung verletzt werde.

Erfolgt die Beleidigung in einer Form, die eine künstlerische Schöpfung 
(etwa einen Roman wie im Falle Rushdie) darstellt, die aber gleichwohl geeignet 
ist, das religiöse Bekenntnis oder die religiösen Gefühle Dritter zu berühren, 
kann die Frage auftauchen, ob hier nicht Glaubens- und Religionsfreiheit des 
Art. 4 I GG, die auch dem Künstler zusteht und die er im Namen der Freiheit 
der Kunst (Art. 5 Abs. III GG) geltend macht, ihre Grenze dann findet, wenn 
die künstlerische Äußerung den Tatbestand des § 166 StGB verwirklicht. Bei 
dieser Kollision ist bei einer "verhältnismäßigen”228 Lösung nicht allein das reli­
giöse Gefühl der überzeugten Anhänger der betroffenen Religion und auch 
nicht allein das schlichte Gefühl des einfachen, religiös gesinnten Menschen 
maßgeblich227, vielmehr fordert Art. 5 Abs. III, daß "bei der strafrechtlichen Be­
urteilung eines Kunstwerkes das Wesen der zeitgenössischen Kunst mitberück­
sichtigt werde, auch wenn es nicht ganz leicht verständlich sei", was wiederum 
den in unserem Kulturraum lebenden Muslimen eine ganz besondere Anstren­
gung abverlangen kann. Im islamischen Bereich - und somit in den arabischen 
Staaten - kann man dagegen von einem Primat der Religion sprechen, und die 
künstlerische Darstellung religiöser Themen, sowohl in der Musik als auch im 
Theater oder in der Malerei oder Bildhauerei, ist höchst tabuisiert. Den Ge­
sandten Gottes oder die Prophetengenossen, und sei cs auch in verschlüsselter 
Form, darstellcn zu wollen, wäre eine absolute Blasphemie und ein Abfall vom 
Islam. Während in unserer Gesellschaft, um ein Beispiel zu geben, die vehemen­
te Ablehnung der Gottessohnschaft Jesu und der Trinität, wie es durch die 
klassisch-islamische Theologie und die heutigen Fundamentalisten, die von einer 
Verfälschung der Offenbarung durch Paulus und seine Anhänger sprechen, ge­
tan wird, nicht einmal in frömmsten Kreisen ein Beleidigtscin hervorriefe, eher 
vielleicht ein amüsiertes Lächeln, sähe man sich doch in eigenen Zweifeln bestä­
tigt, würde umgekehrt bei Muslimen, und seien sie schon 20 Jahre als Mitbürger 
bei uns, die Behauptung, Muhammad sei nicht der Gesandte Gottes und er habe 
eine falsche Offenbarung gebracht, höchste Emotionen freilegcn und sie von 
Blasphemie, die von Staats wegen bestraft werden müßte, sprechen lassen228.

9.4 Während also das deutsche Strafrecht bei den mit der Religion zusam­
menhängenden Straftaten voraussetzt, daß alle Religionen und Weltanschauun­
gen und ihre Lehren, Inhalte und Bekenntnisse deshalb geschützt sind, um den 
öffentlichen Frieden zu wahren, das tolerante Zusammenleben zu ermöglichen 
und den Grundsatz der Glaubensfreiheit zu verteidigen, und deshalb bei der Be­
urteilung ein weiter objektiver Rahmen zu beachten ist, ruht im islamischen Be­
reich das Gewicht der Argumentation auf der Religion als solcher und dem ver­
letzten Gefühl des Gläubigen selbst, der subjektiv glaubt, seine Religion und sei­
nen Gott gegen einen Angriff verteidigen zu müssen. Der Gedanke der Blasphe­
mie, und die Überzeugung von der Verwerflichkeit der Leugnung Gottes und 
damit des Abfalls von der Religion gehen hier eine Synthese ein, wie sich gerade 
im Zusammenhang mit der Affaire Rushdie gezeigt hat.

129



10. Der islamische Staat als Instrument Gottes

130

10.1 Nach der heute sowohl vom islamischen religiösen Establishment (z.B. 
der Theologischen Hochschule der Azhar in Kairo, aber auch den Professoren 
für islamisches Recht der Juristischen Fakultäten aller arabischen Staaten), als 
auch von den Repräsentanten der fundamentalistischen Bewegungen (z.B. der 
Muslimbruderschaft) vertretenen Lehre stellen Staat und Religion eine Einheit 
dar, was seinen Ausdruck findet in der verbreiteten Formel "Der Islam ist Staat 
und Religion" (al-isläm din wa-daula)229. Wer dies leugne230, verstoße gegen eine 
als verbindlich anerkannte Glaubenslehre und sei ein Ungläubiger.

10.1.1 Unter Rückgriff auf die Frühzeit des Islams zu Lebzeiten des Ge­
sandten Gottes selbst und der ersten vier rechtgeleiteten Kalifen wird eine an­
geblich damals existiert habende ideale und gerechte Gesellschaft beschworen, 
die es heute wieder herzustellen gilt. Diese frühislamische Gemeinschaft 
(umma), die in rückwärtsgewandten Utopien heute gefeiert wird, gibt das Vor­
bild ab für die islamische Gesellschaft des 20. Jahrhunderts. Wenn die Verfas­
sungen den Islam zur Staatsreligion bestimmen, so ist dies im positiv-rechtlichen 
Bereich die Konsequenz dieser Forderung der Theologen (culamä’) nach der 
Scharia, die in der Praxis zum Bedauern der Frommen noch immer nicht voll 
realisierbar ist.

10.1.2 Nach islamischer Lehre23’ finden der Staat als Institution und die 
Regierung als ausführendes Organ ihre letzte Legitimation in der Religion, sind 
sie beide Instrumente der Durchsetzung des göttlichen Willens, darauf gerichtet, 
die vollkommene und gerechte Gesellschaft (al-mugtamac al-fädil wal- °ädil) zu 
schaffen. Da der Mensch Geschöpf Gottes ist, dem er in völliger Abhängigkeit 
und bedingungslosen Gehorsam gegenübersteht, wäre es ein Frevel, "Ihm" ge­
genüber irgendwelche Rechte - und seien es die "Menschenrechte" - geltend ma­
chen zu wollen232. Wenn der Staat als Ausdruck der Herrschaft Gottes auf Er­
den gesehen wird, kann der Mensch nicht ein eigenständiges Rechtssubjekt sein, 
vor dem die staatliche Macht endet, gewinnt doch der Mensch seine ganze Be­
deutung überhaupt erst durch sein Eingefügtsein in diesen islamischen Staat und 
durch sein Aufgehen im Mitwirken an dessen Aufgaben. Deshalb steht das Indi­
vidualrecht auf Religionsfreiheit immer zurück; das Staatsinteresse an einer reli­
giös homogenen Bürgerschaft geht vor.

Auch der moderne Staat hat der Verwirklichung des Islams zu dienen. Zur 
Erreichung dieses Zwecks sind die Muslime einem besonderen Gewaltverhältnis 
unterworfen. Sie genießen die in der Verfassung niedergelegten freiheitlichen 
Grundrechte und die Menschenrechte - also auch die Religionsfreiheit - nur in­
soweit, als ihre Ausübung und Inanspruchnahme diesem Zweck dient. Jeder 
Versuch, den Islam aufzugeben, widerspricht ihm, bedroht die innere Sicherheit, 
wird durch die bestehende Disziplin und unter Berufung auf Gottes und seines 
Gesandten Anweisungen unterdrückt. Die Religion schützt den Staat; dieser 
wiederum beschützt die Religion und verfolgt die Abweichler. Staat und Reli­
gion sind aufeinander angewiesen, werden eins. Die Religion stabilisiert die 
staatliche Ordnung und bewahrt sie vor Umsturz und Revolution; sie stellt sich 
in den Dienst des Staates, solange dieser die Glaubenswahrheiten schützt und 
verteidigt und sofern seine Normen, seine Akte und seine Politik sich im Rah­
men des göttlichen Rechts (Scharia) bewegen, was zu beurteilen Aufgabe der



culamä’ ist. Der Gehorsam der staatlichen Autorität gegenüber endet aber, wenn 
diese offensichtlich zum Schaden der umma und des Islams der göttlichen 
Richtschnur nicht mehr folgt. Auch der Staat ist eine pflichtgebundenc Gewalt, 
gebunden an die Scharia und somit an den Willen Gottes, nicht etwa nur an eine 
Verfassung, die als Menschenwerk fehlerhaft und veränderbar ist. Die culamä’ 
fordern233 also auch im 20. Jahrhundert den islamischen Charakter des Staates. 
Die staatliche Gewalt hat sich zur wahren Religion zu bekennen, was zum Bei­
spiel auch dadurch zum Ausdruck kommt, daß laut Verfassung das Staatsober­
haupt Muslim sein muß; umgekehrt muß die islamische Religion Staatsreligion 
sein.

10.1.3 Aus dem Dogma der Einheit von Staat und Religion ergibt sich für 
die muslimischen eulamä’ zwingend, daß cs die Aufgabe des Staates sei, der als 
wahr erkannten und der wahr seienden Religion zu dienen und die Vorschriften 
der Scharia mit Hilfe der staatlichen Gewalt durchzusetzen23'’. Dies bringt mit 
sich, daß den muslimischen Fachleuten für religiöses Recht (den fuqahä’) große 
Bedeutung zukommt, da nur sie mit der komplizierten Materie vertraut sind. 
Dank des methodischen Rüstzeugs, das ihnen die islamische Rechtslehrc zur 
Verfügung stellt, sind sie in der Lage, grundsätzlich jedes menschliche Tun oder 
Unterlassen in einen Raster zwischen den Polen "erlaubt" und "verboten" einzu­
ordnen235, seien es auch noch so profane Dinge wie Nahrungsaufnahme, Hygie­
ne, Kleiderordnung oder gar die sexuellen Beziehungen zwischen Ehegatten. 
Eine Anwendung der Scharia in allen Lebenslagen, so wie sie niedergelcgt ist in 
den umfangreichen Kompendien der anerkannten Rechtsschulen, gewährleistet 
eine religiöse Kontrolle des Sozialverhaltcns des Bürgers, ja der gesamten Ge­
sellschaft im islamischen Staat.

10.1.4 In diesem islamischen Staat kommt den "anerkannten Religionen", 
also dem Juden- und Christentum, nur eine bedingte Religionsfreiheit mit ge­
minderter Rechtsstellung und mit eingeschränkter Entfaltungsmöglichkeit (so 
etwa das Verbot, für eine andere Religion als den Islam zu werben) zu, da aus 
dogmatischen Gründen eine absolute und allgemeine Religionsfreiheit nicht 
möglich ist.

Da im islamischen Staat die islamische Religion die privilegierte Religion 
ist und diese den Anspruch erhebt, die wahre Religion zu sein, können auch die 
anerkannten Religionen bestenfalls geltend machen, daß sie an der Wahrheit 
teilhaben. Sie haben sich mit einer beschränkten, durch den Staat gewährten To­
leranz, die von ihnen Wohlvcrhalten als Gegenleistung verlangt, zu begnügen. In 
einem Staat, der in der Mehrheit von Muslimen bewohnt wird und der sich isla­
misch nennt, gibt es nur ein Recht auf Verbreitung der Wahrheit, und dieses 
Recht kommt dem Islam zu. In nichtislamischen Staaten, in denen Muslime eine 
Minderheit darstellen, und in denen wegen der herrschenden, historisch beding­
ten Verhältnisse in absehbarer Zeit nicht damit zu rechnen ist, daß ein islami­
scher Staat geschaffen werden kann - beispielsweise in Europa! -, beanspruchen 
die Muslime die Gewährleistung der allgemeinen Religionsfreiheit, fordern sie 
Neutralität des Staates, mit dem durchaus verfassungskonformen Ziel, unter Be­
rufung auf diese Grundfreiheiten und Grundrechte ihre religiöse Eigenständig­
keit zu wahren.

131



10.2 Diese heutige islamische Lehre der Einheit von Staat und Religion äh­
nelt in erstaunlichem Maße der Haltung der Katholischen Kirche des 19. und 
des 20. Jahrhunderts bis zum 2. Vatikanischen Konzil, wie sie zuletzt am tref­
fendsten in der von Kardinal Alfrcdo Ottaviani (geb. 1890) dargestellten Lehre 
vom ius publicum ecclesiasticum verkörpert wurde.

10.2.1 Da der Staat verpflichtet sei238, die wahre Religion als seine Grund­
lage zu betrachten, könne nur die katholische Religion Staatsreligion sein, wobei 
den übrigen Religionsgemeinschaften nur eine geminderte Rechtsstellung und 
Entfaltungsmöglichkeit auf der Grundlage religiöser Toleranz zukomme. Die 
Kirche, sich im Besitz der Wahrheit wissend, forderte dieses Recht der Wahr­
heit auch ein und weigerte sich, dem Staat das Recht zuzuerkennen, die Wahr­
heitsfrage nicht eindeutig zu beantworten (nämlich im Sinne und zu Gunsten 
der katholischen Kirche) und sie zur Privatsache zu erklären. Leo XIII. verkün­
dete237, daß der Staat seine eigentliche Legitimationsgrundlage vernichte, wenn 
er sich zum wahren Glauben indifferent verhielte und ohne Rücksicht auf die 
Wahrheit einer Religion jedermann die Religionsfreiheit zuerkenne; die weltli­
che Gewalt habe sich zur wahren Religion zu bekennen, während umgekehrt 
diese Staatsreligion sein müsse. Davon ausgehend trat die Katholische Kirche 
für den religiös geschlossenen Staat, den Konfessionsstaat, ein, denn nur so war 
es möglich, die societas perfecta, die die Kirche darstellt, zu verwirklichen, auch 
um den Preis, daß andere Religionen benachteiligt oder gar unterdrückt wür­
den. Religionsfreiheit war für die Kirche im 19. Jahrhundert nicht die Freiheit 
der Individuen, sondern der Katholischen Kirche als Institution238, eine Freiheit, 
die eben anderen Religionen nicht zukam.

Schon im 19. Jahrhundert wurde deutlich, daß dieses Ideal nicht überall 
durchzusetzen war, doch kämpften Pius IX. (1846-1878) und Leo XIII. (1878- 
1903) dafür, daß, wenn schon der konfessionelle Staat nur in wenigen Ausnah­
mefällen realisierbar sei (so in Italien, Spanien oder Südamerika), zumindest ge­
ordnete Beziehungen zwischen der Katholischen Kirche und dem Staat herr­
schen müßten.

10.2.2 Das Ideal war der konfessionelle Staat mit der katholischen Religion 
als Staatsreligion und einer privilegierten katholischen Staatskirche, ein Staat, in 
dem die Religionsfreiheit aber nicht absolut garantiert war. In nichtkatholischen 
Staaten, also in solchen, in denen entweder die Bevölkerung überwiegend nicht­
katholisch war oder in denen eine laizistische Verfassung, die die Trennung von 
Staat ynd Kirche auferlegte, vorhanden war, verlangte Leo XIII. dagegen für die 
katholische Religion staatliche Toleranz und paritätische Behandlung239, was 
möglichst durch Konkordate festgelegt werden sollte. Noch unter Pius XII. 
(1939-1958) wurde das ius publicum ecclesiasticum mit den hier eben geschil­
derten Grundzügen offiziell gelehrt. Geprägt war diese Haltung, wie Listl240 aus­
führte, von einer dogmatischen Intoleranz insofern, als im katholischen Konfes­
sionsstaat den übrigen Religionsgemeinschaften und Kulten nur eine geminderte 
Rechtsstellung und eingeschränkte Entfaltungsmöglichkeit zugestanden wurde, 
eine Art beschränkte religiöse Toleranz gewährt wurde. Andererseits verschloß 
sich diese Lehre aber nicht der Erkenntnis, daß staatsbürgerliche Toleranz in 
Staaten, die nicht völlig katholisch waren, z.B. Deutschland, es unter dem Druck 
bestimmter spezifischer historischer Verhältnisse erforderlich mache, den Status 
quo aufrechtzuerhalten und sich zur Wahrung des inneren Friedens mit religiö­
ser Freiheit abzufinden.



Kritiker dieser Lehre brachten vor, sie sei nicht konsequent und lege zwei­
erlei Maß an, was Kardinal Ottaviani in einer Rede vom 02.03.1953 auch ohne 
weiteres eingestand: Man müsse zweierlei Maß und Gewicht nehmen, eins für 
die Wahrheit, eins für den Irrtum. "Als Menschen, die wir uns im sicheren Besitz 
der Wahrheit und Gerechtigkeit wissen, vergleichen wir uns nicht mit ande­
ren"*11.

10.2.3 Den protestantischen Reformatoren242 ging es in erster Linie um die 
Wahrheit Gottes, der sich in Christus offenbart hatte, und dessen Wille reforma- 
torisch ausschließlich in der Heiligen Schrift zu finden ist - nicht etwa um die 
Freiheit des Menschen, insbesondere dann nicht, wenn sich diese von der Wahr­
heit der Offenbarung lösen würde. So hatte denn auch für die reformatorische 
Theologie der Wahrheitsanspruch243 des Evangeliums in Kirche und Welt Vor­
rang, sowohl vor anderen Konfessionen - insbesondere vor der Katholischen 
Kirche - als auch vor anderen Religionen, denn der Einheitsgedanke von Kirche 
und Welt lebte noch fort und schloß einen Staat, in dem verschiedene Konfes­
sionskirchen ( - oder gar Religionen) nebeneinander existieren, aus. "Freiheit 
und Gleichheit des modernen Staats- und Rechtssystems stammen nicht aus der 
Reformatorischen Theologie", wie Martin Heckei244 feststellte; noch im 19. Jahr­
hundert wurde die Idee des christlichen Staates vehement, und gegen die Auf­
klärung gerichtet, vertreten245. Man sah im Staat eine göttliche Institution, die 
Gott zu dienen habe, weshalb es keine Trennung von Staat und Kirche geben 
dürfe. Wenn sich erst die liberale Freiheitsbewegung durchsetze, befürchteten 
diese Kreise, so würde an die Stelle Gottes der Volkswillc treten und alles in ei­
ner Diktatur des Volkes über die Religion münden!

Erst im 20. Jahrhundert, insbesondere nach dem 2. Weltkrieg und mit der 
Schaffung des Ökumenischen Rates (1947) in Amsterdam, änderte sich diese 
Haltung der evangelischen Theologie abrupt, doch erwies sich die theologische 
Aufarbeitung der von den Vereinten Nationen verkündeten Menschenrechte als 
schwierige Aufgabe und führte zu zahlreichen Kontroversen240.

10.2.4 Auf Seiten der Katholischen Kirche erfolgte der Bruch mit den 
Lehren des 19. Jahrhunderts erst während des 2.. Vatikanischen Konzils247. Nun­
mehr wird vertreten, daß die Kirche zur Durchsetzung und Erfüllung ihres 
kirchlichen Auftrags nicht auf staatliche Zwangsmittel zurückgreifen dürfe, viel­
mehr der moderne demokratische Staat religiöse Neutralität zu üben habe, die 
aber nicht in Kirchenfeindschaft münden dürfe248. Vielmehr müsse der Staat das 
vorstaatliche Grundrecht der Religionsfreiheit schützen; er müsse aber die Reli­
gion seiner Bürger fördern und dafür sorgen, daß die Kirche, die sich weiterhin 
als societas perfecta verstehe, ihre eigene Rechtsordnung in Anspruch nehme, 
ihren Wahrheitsanspruch geltend mache und ihre Aufgaben erfüllen könne. 
Dies alles habe zu erfolgen im Rahmen der gerechten öffentlichen Ordnung (iu- 
stus ordo publicus249) des freiheitlichen Staates.

10.3 Die Übereinstimmung der heutigen islamischen Staatslehre im Hin­
blick auf das Problem der Staatsreligion mit der katholischen Lehre vor dem 2. 
Vatikanum ist auffallend. Beide wissen sich im Besitz der Wahrheit und verlan­
gen deshalb vom Staat, dessen Existenz sie als unerläßlich für die Aufrechterhal­
tung der zwischenmenschlichen Ordnung ansehen, daß er sich zur wahren Reli­
gion bekenne und der Glaubenswahrheit zum Sieg verhelfe. Beide Lehren gehen 133



idealiter von einer einheitlichen Konfession des Staatsvolkes aus, verlangen des­
halb für die offizielle Religion eine privilegierte Stellung und gewähren den 
übrigen Religionsgemeinschaften - sofern sie sie überhaupt anerkennen - nur 
eine beschränkte Freiheit und Entfaltungsmöglichkeit.

Die katholische Lehre des 19. Jahrhunderts konnte und die islamische Leh­
re des 20. Jahrhunderts kann sich nicht abfinden mit der Tatsache, daß der ''mo­
derne" Staat der Neuzeit a priori jedem transzendenten Heilsauftrag entsagt und 
darauf verzichtet, sich eine bestimmte Religion zu eigen zu machen250, es viel­
mehr sein Kennzeichen ist, eine weltliche Friedensordnung, in der alle Religio­
nen Platz finden, anzubieten251.

Den Verfassungen der islamischen Staaten, die den Islam zur Staatsreligion 
bestimmen, liegt dagegen noch immer die Vorstellung zugrunde, daß der Staat 
die Glaubenseinheit der Bevölkerung voraussetze. Die staatliche Identität grün­
det noch immer im wahren Glauben, dem Islam, welch letzterer durch Rechts­
zwang bewahrt und geschützt werden muß, etwa derart, daß der Abfall vom Is­
lam untersagt wird, da er die Existenz des Staates bedrohen würde.

Sowohl der christliche Charakter des Staates, den die Päpste des 19. Jahr­
hunderts forderten, als auch der islamische, den die culamä’ des 20. Jahrhun­
derts verlangen, ist unvereinbar mit der Weltlichkeit, die den modernen Staat 
auszeichnet252 und die sich in der Trennung von Staat und Kirche äußert253.

11. Das theonome Weltbild des Islams

11.1 Die Kritik der sich dank der Offenbarung Gottes im sicheren Besitz 
der Wahrheit wissenden muslimischen Theologen an den Menschenrechten 
(und insbesondere am Prinzip der Religionsfreiheit, sofern dieses den Abfall 
vom Islam impliziert) gründet sich - hier vergleichbar den von den katholischen 
Päpsten des 19. Jahrhunderts vorgetragenen Argumenten254 - auf Ausgangsposi­
tionen, die denen des aufgeklärten Liberalismus konträr gegenüberstehen.

ln erster Linie ist hier der Gegensatz Theonomie : Autonomie zu nen­
nen255. Das islamische Recht (Scharia) wird als von Gott gegeben und als von 
den das entsprechende Expertenwissen monopolisierenden Theologen (culamä’) 
bzw. deren Spezialisten, den Rechtsgelehrten (fuqahä’), dem Staat und den 
Gläubigen vermittelt angesehen; es stellt eine theonome Welt- und Werteord­
nung dar, die zu erfüllen den Menschen als den Geschöpfen Gottes aufgegeben 
ist. Die I reiheit der letzteren besteht darin, den göttlichen Willen zu erkennen 
und Gott, seinem Gesandten und denjenigen, die zu befehlen haben (ülü 1-amr), 
d.h. der islamischen Obrigkeit, zu gehorchen25«. Die von der liberalen Aufklä­
rung vertretene und beanspruchte Autonomie des Menschen, sich selbst kraft 
seiner subjektiven Vernunft erarbeitete Gesetze zu geben, wäre nach Meinung 
der muslimischen Theologen Auflehnung gegen Gott und seine Gesetze, wider­
spräche der Weltordnung. Wenn schon Menschenrechte, dann nicht durch auto­
nome Verkündung seitens der Menschen selbst, sondern durch Gott und seine 
Offenbarung257!

11.2 Die Wahrheitsgewißheit verlangt, daß der Staat für alle sicht- un 
spürbar die Scharia befolgt und, um die "Heilsgewißheit258" der umma zu ge 

134 währleisten, als ihr Vollstrecker agiert, ist es doch seine vornehmste Aufgabe,



diese göttliche Wahrheit zu verkörpern, zu schützen und zu
ligiöse Homogenität und ohne Einheit von Staat und islamischer Religion wäre

dlCS ttn^etnsee- festste«,e, im 19. Jahrhundert **?££%* 

sehen Wahrheit und Freiheit in der päpstlichen Lehre deshalb derar, sc 
ausfiel, weil diese die seit der Aufklärung sich durc^esem ha^nde Unt« 

Scheidung von Legalität und Moralität nur unzulanghe \ers , ^ und
noch viel größerem Maße für die heutige lslamisc • Positive
Moralität ohne Bezug auf göttliche Werte als unvoUstand.g betr^t^P^. 
nicht in der Scharia verankerte Gesetze sind, selbst wenn sie ^
konformes Verfahren einer gesetzgebenden Gewah ergange^^r den
Gläubigen deshalb nicht verbindlich, da es ihnen am Off»tar»vtaB f •

Die rechtliche Freiheit eines sich nur auf positive
den Gesetzgebungsorgans muß "“^'‘JjJJ^^^iviSuBB vim jeglicher 
moralischen Anarchie führen, zur Entbindu g ^ säku,aren Staates, die 
sittlichen Verpflichtung, denn es hege ^ . vernjchten /u wollen. Die isla- 
Rehgion, insbesondere den Islam, abschaffe , J evidenten Mißvcr-
mische Literatur-, die dies vertritt, beruht auf ernern

standms - nämlich, daß der rchgios “®“ d Atheismus notwendigerweise
sigkeit (und damit S.ttenverfall und Un™ri^ islamischcn fundamcntalLsti- 
nach sich ziehe28’. Die Autoren der einsch < yg f prankrcich wo ja
sehen Werke verweisen in diesem Zusammen ang ,iklcrjkaic und a'ntircli- 

in der Tat in der zweiten Lehre der laicitd2«,
g.ose Strömungen auftraten^Abw daß dcs Staatcs die ein-
d. c seit dem Trennungsgesetz . von1^ , und der rechl|ichen Glcichstcl-
«ge effektive Garantie des «ligtcsc«iFngc A(hcismus und zur Verfolgung
lung von Gläubigen und hkcitSverlust dieser Autoren zuzu-
der Religion führe, ist allein c cm sind dor, gcnauso wenig un-
schreiben, denn die Religionen und^onfe in der Trennung von
tergegangen wie m den Vereinigten Sta • ^ ungcs(örl entfallen kön- 
Staat und Religion die Chance sah^' ^“ d ß staaliiche Laizität und gescll- 
nc. Aufgrund ihrer vorgegebenen Mc,n“”£ n seieil) ist es Muslimen nicht 
schafthehe Säkularität mit Atheismus gleich^ geordneten dcmokrali-
e. nsichtig, daß in einem durch eine weltliche **£**£„ Glauben seiner

sehen Staat dieser durchaus die Pflicht hab , Religionen gegenüber
Bürger gegenüber positiv zu verhalt«
und nicht nur einer Staatsreligion-j und es d ^ Säkularismus und Laizität 
Obliegenheiten, so sie dies wunschtn zu c I ,1^^ dcn S(aa( ^ an_
verstehen die ‘ulama’ stets als Vernichtung Religionslosigkeit (lädimya).
gestrebten Atheismus und als von oben verordn f, Bürgers sein be-
Für sic implizier, die Forderung, Religion solle Pr.vatsache döB^ctsst. _, £

rcits eine Kampfansage an die Religion. Es ist eo bensfrcihcit Religion
ncr demokratisch verfaßten Gesellschaft mit :,bso u Sache denn in
rwar zuvörderst Privatsache ist, aber zugleich auch

gemcinschaften in Auseinandersetzung mit andc g Offen­
sen (iruppierungen zu treten und sich zu behaupten, was der P der C «ten 
heit der Gesellschaft" ist (Peter Häberle). Daß bedeutet eben, daß auch ,n c.



nem säkularen Staat Religion nicht nur Privatsache ist, sondern auch "Staatssa­
che'' in dem Sinn, daß der neutrale Staat Möglichkeiten der religiösen Betäti­
gung auch auf öffentlicher Ebene zu bieten hat268. Richard Potz269 spricht tref­
fend von einer "Lebensformgarantie" seitens der Verfassung, die es den Religio­
nen ermöglicht, dem Staat gegenüber in der pluralistischen Gesellschaft in kor­
porativer Form aufzutreten.

Anders als die muslimischen Fundamentalisten glauben machen wollen, ist 
der moderne Staat bei aller Säkularität eben kein Staat, der die Religion beseiti­
gen will, er ist auch, was die Bundesrepublik Deutschland betrifft (aber auch 
Frankreich270) kein laizistischer Staat27' in dem Sinne, daß die staatlichen Orga­
ne nichts mit irgendeiner Religionsgemeinschaft zu tun haben wollen, vielmehr 
fördert er durchaus die religiöse Betätigung seiner Bürger, beschränkt sich also 
nicht darauf, sich nicht um die Religion zu kümmern. Es kann auch keine Rede 
davon sein, daß etwa die Religiosität der Bürger im säkularen Staat behindert 
würde, im Gegenteil, gerade die Neutralität des Staates in religiösen Dingen ge­
stattet es den Religionen und weltanschaulichen Vereinigungen, besonders aktiv 
zu sein272.

Es geht aber nicht an, daß Religionsgemeinschaften für sich einen rechtli­
chen Sonderstatus beanspruchen, wie es etwa Muslime in Deutschland tun, die 
unter Berufung auf das verfassungsmäßig garantierte Recht der Glaubensfrei­
heit gegenüber den Mitgliedern der eigenen Religionsgemeinschaft eine dogma­
tische Intoleranz zum Ausdruck bringen, die durchaus den öffentlichen Frieden 
stören könnte, indem sie auf islamischen Gebetszeiten, Speisevorschriften und 
Kleiderordnungen beharren, den Religionswechsel verbieten oder für ihre Mit­
glieder im Bereich des Familienrechts besondere Gesetzesregelungen, wie sie es 
aus den islamischen Staaten kennen, fordern, dabei ignorierend, daß sie auf die­
se Weise gegen den fundamentalen Grundsatz der Gleichheit der Bürger vor 
dem Gesetz verstoßen.

In der Tat liegt hier ein Problem vor, das in der bisherigen wissenschaftli­
chen Literatur kaum behandelt oder das umstritten ist. Was die christlichen Kir­
chen anlangt, so sind im Bereich von Glaube und Dogma kirchliche Lehre und 
kirchliches Recht nicht grundrechtsgebunden273; so vertritt denn auch A. v. 
Campenhausen274, daß es "innerhalb einer Religionsgemeinschaft kein Grund­
recht der Glaubensfreiheit gibt, das dann gestatten würde, kirchliche Dogmen 
leugnen zu können, ohne den Maßnahmen der Kirchenzucht unterworfen zu 
werden". Es dürfte aber sicherlich zu weit gehen, wenn eine Religionsgemein­
schaft das forum internum verläßt und Maßnahmen ergreift oder Strafen aus­
spricht, die im weltlichen Bereich zu vollziehen sind. Genausowenig, wie kirchli­
che Körperstrafen, falls es sie noch gäbe, vollstreckt werden dürfen, genausowe­
nig darf es eine von Muslimen unter Berufung auf die Scharia ausgesprochene 
Todesstrafe.

11.3 Im liberalen aufgeklärten275 Verfassungsstaat tritt Religiosität nun­
mehr weitgehend als "Religion des Bürgers278" auf, d.h. als Religion jenseits der 
dogmatischen Lehren der Amtskirchen, die keineswegs angetastet werden, viel­
mehr als Institutionen weiter bestehen. Angesichts der verschiedenen möglichen 
Religionen wird der bekenntnishaft ausformulierte Inhalt an Religiosität auf ein 
Minimum, das als maximal konsensfähig angesehen wird, reduziert, - etwa die



Aussage, daß man an etwas glaube, an einen Gott, an einen Schöpfer277. Diese 
Glaubensinhalte sind aber so weit gehalten, daß ihnen jeder Bürger, ohne auf 
seine persönliche Konfession verzichten zu müssen, zustimmen kann, was ihn an 
das Gemeinwesen, dessen Kultur aus historischen Gründen christlich geprägt 
ist, und an deren Werte und allgemeine Sittlichkeit bindet278, ohne aber zu sehr 
im täglichen Leben zu stören. Nach der von G. Schmidtchen279 durchgeführten, 
auf empirischen Daten basierenden Studie tendiert ein pluralistisches Gesell­
schaftssystem ohnehin zu synkretistischen Vereinfachungen, so etwa in der Bun­
desrepublik zu einem christlichen Basiskonsens ohne Bindung an spezielle ka­
tholische oder protestantische Glaubensqualifikationen260. Die Lehren der eta­
blierten Großkirchen, denen man zugehört, werden, was die Arbcitswelt, die 
Politik, das Schulwesen, die Sexualität, ja sogar die Frage nach der "Wahrheit" - 
hier trat die Wissenschaft in die Lücke! - anlangt, ohnehin irrelevant, vielmehr 
wird den Amtskirchen der humanitäre Bereich zugewiesen, wo sic die Restbe­
stände der Innerlichkeit (Taufe, Eheschließung, Beerdigung) zu bedienen ha­
ben. Dennoch ermöglicht es dieser religiöse Kern dem Bürger, auf die vielfälti­
gen Krisen und Wcchselfällc seines Lebens zu reagieren und sie zu verarbeiten, 
befähigt er ihn zur Bewältigung von Widersprüchlichkeiten seiner Existenz und 
deren Kontingenz281, was ihn erst dazu in Stand versetzt, unter den Bedingungen 
einer hochkomplexen modernen Zivilisation zu leben282. Diese Art der Religion 
des aufgeklärten und staatsbejahenden Bürgers, die es ihm erlaubt, religiös zu 
sein, ihn aber einer dauernden Bekenntnispflicht, wie es etwa in einem Staat mit 
Staatsreligion der Fall wäre, enthebt, ist nur möglich, wenn - was viel mehr ist als 
bloße Toleranz - die erklärte Freiheit der Religion im Staatswesen institutionali­
siert ist. Selbst wenn in der Präambel des Grundgesetzes283 eine invocatio dei 
vorkommt, so ist daraus aber nicht zu schließen, daß der christliche Gott als 
"oberster Wert der Verfassung" anzusehen ist284, vielmehr ist diese "Wiederauf­
nahme" Gottes ( - nachdem er weder in der Paulskirchen-Verfassung von 1849, 
der Bismarck- Verfassung von 1871, noch der Weimarer Verfassung von 1919 
vorkam-) zurückzuführen auf den Abgrenzungsversuch vom "gottlosen totalitä­
ren" nationalsozialistischen Staat285. Eine derartige Gottes-Klausel kann mit kei­
nem bestimmten Inhalt im Sinne einer speziellen Glaubcnsqualifikation gefüllt 
werden, im Gegenteil hat der Verfassungsstaat gerade die offene Gesellschaft 
mit ihrem Toleranzangebot zum Ziel. Die Gottes-Klausel drückt lediglich aus, 
daß die Kulturgehaltc und Kulturtraditionen der Bundesrepublik dank der Ein- 
gebundenheit in die abendländische Geschichte christlich grundiert sind280, was 
aber die Entwicklung zum säkularen Verfassungsstaat nicht rückgängig machen 
soll. Gott in der Verfassung ist der Ausdruck dafür, daß "der Mensch als homo 
religiosus kulturell ernst genommen ist bis hin zur Garantie seiner Freiheit, sich 
areligiös oder gar antireligiös zu verhalten. Es ist dieser kulturelle Hintergrund, 
der Gottestexte im Verfassungsstaat historisch und aktuell rechtfertigt, freilich 
auch begrenzt”287. Das bietet den Religionen die Chance, sich von Funktionen 
des politischen Lebens zu befreien, sich von den Niederungen der Tagespolitik 
zu lösen, sich den transzendenten Aufgaben und den Bedürfnissen der Bürger 
nach Kontingenzbewältigung zuzuwenden. Im Endergebnis wird die Religion in 
der Schwundstufenform einer bürgerlichen Religion dann gerade nicht ein Me­
dium der Sakralisierung der Politik, vielmehr garantiert sie, in Konkurrenz oder 
Zusammenarbeit mit allen anderen Religionen, die Liberalität des Staates288. 137



138

Da die gegenseitige Abhängigkeit der Bürger und der Staaten zunahm, 
setzte sich im Abendland zwischen den Religionen und Konfessionen eine "Ko­
existenzpragmatik"289 durch, die die Beteiligten dazu zwingt, sich gegenseitig an­
zuerkennen, ansonsten die Gefahr des alles zerstörenden Konfliktes ins Uner­
meßliche stiege. Die Dynamik der modernen Zivilisation hat im 20. Jahrhundert 
nunmehr dazu geführt, daß die reale Interdependenz in Wissenschaft, Technik, 
Wirtschaft, Verkehr und Medien global wurde, weshalb sich Wahrheitsansprü­
che von Religionen noch weniger als früher durchsetzen lassen, wenn die Frie­
densordnung erhalten bleiben soll. Die Tatsache der weltweiten Koexistenz von 
Religionen, die sich gegenseitig durchaus exklusiv sehen, setzt aber, wenn sie 
aufrecht erhalten sein und gedeihen will, voraus, daß sich die Beteiligten wech­
selseitig sicher sein können, daß der jeweils andere sich daran hält und daß von 
der jeweiligen Exklusivität keine friedensstörende Wirkung ausgeht.

Durch die fundamentalistische Bewegung, die am absoluten Wahrheitsan­
spruch des Islams fcsthält, wird diese Koexistenzpragmatik durchbrochen, mit 
der Folge, daß dies unter Umständen auf internationaler Ebene den Weltfrieden 
bedrohen, auf staatlicher Ebene das friedliche Zusammenleben der Bürger stö­
ren und ihre Toleranzfähigkeit übermäßig belasten könnte.

Bei alledem handelt es sich nicht um bloße Toleranz auf religiösem Gebiet. 
Tolerant zu sein reklamiert auch der islamische Staat für sich - so, wie ausge­
führt, wenn er seine Toleranz gegenüber Christen und Juden betont. Nachdem 
diese insbesondere in den ersten Jahrhunderten der islamischen Ausbreitung 
faktisch nicht unterdrückbar waren, war die Gewährung dieser Toleranz nach 
Lage der Dinge das geringere Übel, war sie eine Übung rein pragmatischer 
Rücksichtnahme, doch in den Status eines subjektiv einklagbaren Rechts, eines 
Anspruchs auf Toleranz, wurde sie nicht erhoben. Freiheit des Glaubens und 
der Religion, wie sie in den Menschenrechten und im Grundgesetz verankert ist, 
bedeutet aber gerade dieses subjektive Recht290, denn "Freiheit, rechtlich konsti­
tuiert, macht Toleranz gegenstandslos"29'.

Anders im Islam, der insoweit eine Religion vor der Aufklärung darstellt. 
Nur wer an Gott und an den geoffenbarten Koran glaubt und die Scharia be­
folgt, ist fähig, Bürgerkompetenz zu entwickeln, während der Gottlose als Feind 
der Gesellschaft gilt. Die immer wieder verlangte religiöse Bekenntnispflicht - 
durch die Erfüllung der täglichen fünf Gebete, des Fastens im Monat Ramadan, 
der Einhaltung der Speiseverbote - ist Mittel der Beförderung der staatsbürger­
lichen Moral, weshalb denn im islamischen Staat die volle Bürgerrechtsfähigkeit 
an das Bekenntnis zum wahren Glauben gekoppelt ist. Nur der Muslim ist der 
wahre Bürger. Mit anderen Worten, in diesem sich islamische Regierung nen­
nenden politischen System ist, anders als im säkularen System mit seinen religiö­
sen Schwundstufenausformungen, das, was bezüglich der Glaubens- und Be­
kenntnisinhalte dem Bürger als Konsens noch abverlangt werden kann, sehr 
hoch. In der islamischen Gesellschaft stellt man immer eine Maximalisierung der 
bekenntnishaft ausformulierten Gehalte der Religion fest, was mit sich bringt, 
daß Formulierungen mit Religionsbezug in der Verfassung ("Islam ist Staatsreli­
gion") und in den gesetzlichen Regelungen (insbesondere im Familienrecht), 
aber auch im politischen Handeln und tagtäglichen Verhalten gang und gäbe 
sind, so daß tatsächlich der ordre public religiös einheitlich, eben islamisch, er­
scheinen muß und so von den Bürgern auch akzeptiert wird. Und umgekehrt



streben die Theologen, die den Wahrheitsanspruch verwalten, hinsichtlich seiner 
Verbreitung in der Gemeinschaft und hinsichtlich seiner Befolgung durch den 
einzelnen Bürger im islamischen System seine Maximalisierung an, und stellen 
sie die Scharia als zur Erhaltung der öffentlichen Ordnung unabdingbar hin. Ern 
solches System kann aber nur stabil bleiben, wenn sich die Bürger im Bekenntnis 
zum Islam einig sind, was in den meisten arabischen bzw. islamischen Staaten 
noch immer der Fall zu sein scheint. Anders aber in einer Region wie dem Liba­
non, dessen mühevoll austariertes Verhältnis zwischen den Religionen aus 
Gründen, die darzulegen hier zu weit führen würde, zerstört wurde. Als die Li­
banesen - Drusen, Christen, Muslime - auf religiöser Ebene nicht mehr bezüg­
lich der gegenseitig anerkannten Wahrheitsansprüche im Konsens waren, viel­
mehr ihre jeweilige Wahrheit durchsetzen wollten, kam es zum konfessionellen 
Bürgerkrieg.

Als Europa nach Jahrhunderten religiös begründeter kriegerischer Ausein­
andersetzungen erkannte, daß die religiöse Einheitlichkeit nicht zu erreichen 
war, verzichtete man auf dieses politische Ziel und rang man sich zu pragmati­
scher Koexistenz durch, da der Wille zum weltlichen Frieden stärker war als der 
Wille zum politischen Sieg der jeweiligen religiösen Wahrheit292, die, wenn auch 
widerwillig, zurückstehen mußte. Dagegen ist der Libanon ein Beispiel dafür, 
daß in einer Bevölkerung, in der die Religionen und Konfessionen etwa annä­
hernd gleich stark verteilt sind, ein Universalkonsens bezüglich der Realitivität 
der Wahrheitsansprüche der Religionen und ihrer Gleichberechtigung nicht 
mehr erreichbar ist und somit den Frieden verhindert. Die Lösung ist eben 
nicht, daß eine Religion, z.B. der schiitische Islam, sich durchsetzt und den Chri­
sten dann Toleranz gewährt, die Lösung wäre vielmehr, daß die religiösen 
Wahrheitsansprüche politisch neutralisiert würden; anders gesagt, daß sie aufge­
geben würden, wozu aber keine Seite bereit oder fähig ist. In den anderen isla­
mischen Staaten tritt dieses libanesische Problem (noch) nicht auf, da die nicht­
muslimischen Bürger zumeist zahlenmäßig geringe Minderheiten darstcllen, so 
daß ein kriegerisches Aufbegehren sinnlos erscheint.

11.4 Die von den islamischen Gelehrten immer betonte Ganzheitlichkeit 
der Scharia, die in der Tat das gesamte menschliche Leben bei entsprechender 
Anwendung der von der islamischen Jurisprudenz in Jahrhunderten entwickel­
ten Methoden zu regeln imstande ist, nimmt für sich in Anspruch, das Individu­
um in die Gemeinschaft (umma) voll zu integrieren, was als Vorteil gepriesen 
wird, diene es doch dem Ganzen, da die egoistischen persönlichen Interessen im 
Gemeininteresse aufgingen. Unter Berücksichtigung der Lehre293 von der Un­
verletzlichkeit des islamischen Territoriums wird verständlich, weshalb die Inte­
grität der umma im islamischen Wertesystem eine so hohe Stelle einnimmt294, 
und weshalb dann die Apostasie vom Islam als eines der schwersten Verbrechen 
eingeordnet wird. Angesichts des Rechts der Gemeinschaft auf Geschlossenheit 
im Bekenntnis zum Islam steht das Recht des Individuums auf Religionsfreiheit 
zurück, anders als im liberalen Staat des Westens, in dem das Recht des Indivi­
duums auf religiösen Dissens auf jeden Fall vorgeht. Diese in der Frage der Re­
ligionsfreiheit deutlich werdende Absonderung des Individuums ist gerade das 
Kennzeichen des modernen Staates; aber es zeitigt nun einmal Folgen nicht zu

139



letzt als Ausweitung der subjektiven, gegen den Staat und die Gesellschaft ge­
richteten und einklagbaren Rechte, wenn das Ideal der autonom entscheidende, 
dem Gesamtwohl aber durchaus sich verantwortlich fühlende Bürger ist, der in 
einer für die Zukunft offenen Gesellschaft lebt, der sich aber auch bewußt ist, 
daß es die ideelle harmonische, im dauernden Konsens lebende Gesellschaft 
nicht gibt, daß sie vielmehr lebt von der ständigen Spannung der unterschiedli­
chen Interessen der Individuen, deren friedvolles Zusammenleben nur durch 
Verfassungsschranken ermöglicht wird, ohne Wahrheitsanspruch einer bestimm­
ten Religion oder Weltanschauung.

Anders das islamische System, in dem der Konsens nicht nur der Theolo­
gen und Rechtsgelehrten, sondern der gesamten Gemeinschaft das Ideal ist und 
sich die Individualinteressen dank Unterordnung unter die göttliche Offenba­
rung im Gemeinwillen realisieren. Dabei wissen die Theologen ganz genau, wie 
der ideale Mensch295 und die vortreffliche Gesellschaft beschaffen sein sollten, 
denn das Vorbild ist ja bekannt: die Idealgestalt des Gesandten Gottes und 
dann die Gemeinschaft wie sie, so die Meinung der Fundamentalisten, unter sei­
nen Nachfolgern, den ersten vier Kalifen (den sogenannten rechtgeleiteten Kali­
fen296) realisiert war. Während die Gegenwart im heutigen islamischen Schrift­
tum pessimistisch - was aufgrund der wirtschaftlichen und politischen Verhält­
nisse leicht nachvollzogen werden kann - gesehen wird297, die Zukunft dagegen 
optimistisch erscheint, ist sie doch in der glorreichen Vergangenheit dieser er­
sten Jahrzehnte des Islams schon idealiter angelegt: ziehe man nur die entspre­
chenden Lehren, befolge man die Vorschriften der Scharia und agiere jeder 
Bürger dementsprechend als überzeugter Gläubiger, so sei die Zukunft gesi­
chert.

Der Bürger dieses Staates ist muslimisch, und jeder, der Muslim ist und 
dann abfällt vom Islam, bedeutet eine Gefahr, denn es besteht eine Interdepen­
denz zwischen dem, was der einzelne Muslim tut, und dem Wohlergehen der 
Gemeinschaft und damit des gesamten Staates. Die Obrigkeit muß den Abfall 
unterbinden, sie muß einschreiten. Tut sie das nicht, kommt die Behörde dieser 
ihrer Pflicht, den Apostaten zu bestrafen, nicht nach, so hat zu erfolgen, was der 
Jurist cAbd al-Qädir cAuda, der hier für viele stehen soll, apodiktisch erklär­
te298: Wenn das ägyptische Strafgesetzbuch, das positive, also weltliche Geset­
zesbestimmungen enthalte, keine Bestrafung der Apostaten vorsehe, obgleich 
doch die ägyptische Rechtsgemeinschaft auf dem Islam gegründet sei, so bedeu­
te dies noch lange nicht, daß die Apostasie erlaubt sei, denn die Scharia sehe 
dies nun einmal nicht vor; die Bestimmungen der Scharia, die die Apostasie be­
straften, könnten niemals abgeschafft werden. Wer also jetzt einen Apostaten 
töte, werde auf keinen Fall bestraft299, denn er tue etwas nach der Scharia Er­
laubtes und erfülle eine ihm obliegende Pflicht, die zu erfüllen die Behörden un­
terlassen haben.

Man kann sich vorstellen, was derartige Aufforderungen zur Selbsthilfe be­
deuten können, noch dazu in Ägypten, wo Fundamentalisten und einige Schei­
che der Azhar bereits diejenigen als Apostaten und Ungläubige bezeichnen, die 
mit ihren eigenen islamischen Auffassungen nicht übereinstimmen300. Welche fa­
natischen Gefühle zutage treten können, zeigte sich im Zusammenhang mit der 
Rushdie-Affäre, wenn reife Männer, aber auch Kinder, Bilder dieses Autors 

140 verbrennen und bei Manifestationen in England, Frankreich oder den USA den



Tod der Apostaten (murtadd) als gerechte, angemessene und Gott wohlgefällige 
Strafe fordern - denn der Apostat ist vogelfrei. Flieht er in nichtislamisches Ter­
ritorium, so kann ihn jeder töten und sein Vermögen nehmen301.

11.5 Es wird deutlich, daß nicht nur die islamische Gemeinschaft der Ver­
gangenheit, sondern auch diejenigen Staaten, die in der Neuzeit für sich selbst 
die Zugehörigkeit zum Islam zum Verfassungsgrundsatz erhoben haben, die 
Apostasie nicht hinnehmen wollen und können. Klassisch-theologisch argumen­
tierend können sie es deshalb nicht, weil der Abfall vom Islam sich gegen die 
Religion an sich richtet und damit gegen einen rein göttlichen Rechtsanspruch - 
ein Anspruch, der nicht Gegenstand der Disposition der Beteiligten, also der 
einzelnen Bürger, sein kann -, modern verfassungsrechtlich argumentierend, daß 
ein Grundrecht und anerkanntes Menschenrecht im islamischen Staat nicht nur 
beschränkt und inhaltlich relativiert, sondern sogar verwehrt werden darf, da das 
Individualrecht auf Religionsfreiheit hinter dem Kollektivrecht auf Einheitlich­
keit der Religion der Gemeinschaft und auf Bestand der Staatsreligion zurück­
zustehen hat.

12. Verfassungsinhalte in Abhängigkeit von offener oder geschlossener Verfas­
sungskultur

12.1 Es bleibt noch zu klären, weshalb ein Recht, wie das der Freiheit des 
Glaubens, das sowohl in der Menschenrechtserklärung von 1948, als auch in Art. 
4 des deutschen Grundgesetzes, als auch, wie oben ausgeführt, in den Verfas­
sungen islamischer Staaten expressis verbis garantiert wird, in der praktischen 
Umsetzung für den Bürger so völlig unterschiedlich ausgelegt werden kann. Das 
hängt damit zusammen, daß dem Verfassungstext nicht zu entnehmen ist, wie 
das darin niedergelegte Recht in der Praxis zu verwirklichen und durchzusetzen 
ist, vielmehr ist die Umsetzung abhängig vom Verständnis und Vorverständnis 
dieses Rechts in der jeweiligen Kultur; anders ausgedrückt, die Verwirklichung 
eines Rechts wie der Freiheit des Glaubens, der Religion oder der Weltanschau­
ung, ist abhängig von einer kulturellen "ambiance" (Häberle302), denn Verfas­
sungstexte sind juristische positive Texte, die in eine Verfassungskultur eingebet­
tet sind303, welch letztere wiederum Teil der Gesamtkultur eines Staatsvolkes ist. 
Diese kulturelle Wirklichkeit mit ihrer gewachsenen Gesamtheit von Werthal­
tungen und Denkformen, von vom historischen Kontext abhängigen politischen 
Institutionen, Erziehungszielen und Orientierungen ist geprägt von überkomme­
nen Traditionen und zumeist religiös grundierten Anschauungen, die niemals 
starr, sondern - vielleicht nicht immer evident - dauernden Veränderungen und 
Weiterentwicklungen unterworfen sind304. Verfassung und Verfassungskultur 
stimmen zumeist nicht überein, sei es, daß eine Verfassung, deren Bestimmun­
gen ganz oder teilweise angesichts der tatsächlichen gesellschaftlichen Verhält­
nisse obsolet geworden sind, beibehalten wird, sei es, was seltener ist, daß die 
Verfassung, vielleicht auch nur bei einigen wenigen Bestimmungen, der tatsäch­
lichen Verfaßtheit der Gesellschaft vorauseilt, weshalb es dann mehrerer Gene­
rationen bedarf, bis diese Differenz, wenn überhaupt, ausgeglichen wird. Eilen 
die Verfassungsbestimmungen den tatsächlichen gesellschaftlichen Verhältnis­
sen so weit voraus, daß ihre Akzeptanz beim Bürger auf ernste Schwierigkeiten 141



142

stößt und ihr Wert sich seinem Verständnis entzieht oder diesem sogar zuwider­
läuft305, so ist überhaupt nicht abzusehen, ob die erlassene Verfassung jemals 
tatsächliche Verfassungskultur und damit Teil der allgemeinen Kultur eines 
Staates werden wird, oder ob sie, oder Teile von ihr, nicht einfach Fremdkörper 
bleiben, ohne Bedeutung und ohne Wirkung.

Unter diesem Aspekt läßt sich sagen, daß in einer demokratisch verfaßten 
aufgeklärten Gesellschaft (wie etwa in der Bundesrepublik) sich das Grundrecht 
der Glaubensfreiheit und die der Verfassung zugrunde liegende pluralistische 
Verfassungskultur weitgehend entsprechen, da eine Vielzahl von Kulturträ­
gern306 (Staat, Schulen, Kirchen, Parteien, Gewerkschaften, Vereine usw.) für 
eine sich gegenseitig kontrollierende Konkurrenz sorgen und kulturelle Vielfalt 
und Freiheit einschließlich ihrer religiösen Komponenten zu einer nie endenden 
Gesellschaftsaufgabe machen, wobei keinem Träger, auch nicht bestimmten Re­
ligionen, ein wie immer geartetes Monopol zukommt.

Im islamischen Staat, wie er sich in den Lehrwerken darstellt, und in den 
existierenden Staaten des islamischen Kulturkreises sind dagegen die staatlichen 
Kulturkompetenzen und die individuell verwirklichbaren kulturellen Freiheiten 
so eng miteinander verknüpft, daß kein Raum mehr für einen derartigen kultu­
rellen Trägerpluralismus bleibt, vielmehr wird (oder soll) alles unter islamischen 
Vorzeichen erfolgen, wird also stets ein islamisches Vorverständnis zugrundege­
legt. Erziehungsziele307 und Orientierungswerte308 sind einseitig islamisch ausge­
richtet309, was auch als ideal und als wünschenswert propagiert wird. Angesichts 
dieser Verfassungskultur, und unter diesem Vorverständnis von Orientierungen 
überhaupt, ist es dann normal, daß der Inhalt eines Grundrechts wie der 
Religions- oder Glaubensfreiheit nicht nur religiös grundiert, sondern völlig isla­
misch ausgefüllt ist. In einer solchen Gesellschaft, in der Pluralismus und offenes 
Kulturstaatsprinzip keine anerkannten Werte sind, ergeben sich normative Leit­
bilder, die einer solchen Verfassungsbestimmung, die in ihrer Formulierung ei­
ner westlichen Verfassung durchaus ähnlich ist, dann einen ganz anderen Inhalt 
geben. Da die juristische Garantie der Freiheit der Religion oder des Glaubens 
in einem ganz anderen kulturellen Kontext steht, wird es dann nicht als Wider­
spruch empfunden, daß die Freiheit des Religionswechsels einseitig ist, daß sie 
eine Einbahnstraße auf den Islam hin darstellt.

Im islamischen Kontext ist das Recht auf Religionsfreiheit kein "Möglich­
keitsrecht3'0", das dem Einzelnen die Wahl läßt, sich für die eine oder andere 
Religion zu entscheiden; der muslimische Bürger kann realiter gar nicht mehr 
wählen. Eine Pluralität von Orientierungen - Islam, Christentum und andere Re­
ligionen oder gar Atheismus nebeneinander - ist in dieser Verfassungskultur 
kein zugelassenes Leitbild (und zumeist für Muslime auch nicht denkbar). Die 
islamische Verfassungskultur ist vielmehr geprägt von der Vorstellung der "Ge­
schlossenheit" - nicht umsonst wird der Islam häufig und gerne als allumfassen­
des System dargestellt - und der idealen Welt mit Transzendenzbezug durch die 
Scharia, während die Verfassungskultur des demokratisch verfaßten aufgeklär­
ten Staates die Offenheit der Gesellschaft voraussetzt, in der die Menschen in 
einem dauernden öffentlichen Prozeß verantworten, gestalten und fortentwik- 
keln, "in der die Zukunft nicht mehr durch vorgegebene wahre Zwecke verstopft 
ist", die eine Staatsreligion vorgibt, sondern "in der sie unendlich offen ist" und 
"mehr Möglichkeiten als aktualisiert werden können", enthält311. Anders die



muslimischen Theologen, die ständig auf das Heilige, das Sakrale und den Of­
fenbarungsbezug ihres Systems abstellen, d.h. auf den unantastbaren Kern ihrer 
Religion. Bestimmte Glaubensdogmen312 sind unverletzlich, sind gesetzlich zu 
schützen, sind sakrosankt und stellen unüberschreitbare Grenzen dar. Im demo­
kratisch verfaßten Staat dagegen sind es nicht Glaubensdogmen, sind es nicht 
abstrakte Doktrinen, die geschützt werden, sondern Interessen der Individuen - 
wobei deren jeweilige Glaubensüberzeugungen aber durchaus vor Beleidigung 
und Rassenhetze bewahrt werden können, aber nicht Gott oder die Religion als 
solche oder eine Weltanschauung sind vor Beleidigung geschützt313. Wie sollte 
man etwa Gott314 oder das Christentum oder den Sozialismus beleidigen kön­
nen, sind es vielmehr doch immer die Menschen, die daran glauben, die belei­
digbar sind. Insofern sind Gotteslästcrungsparagraphen in Strafgesetzbüchern, 
so es denn solche in westlichen Rechtsordnungen noch gibt, Überreste einer 
theokratischen Vergangenheit, und widersprechen sie dem Geist des Rechts, 
das Individuen und nicht Doktrinen schützt. Muslime sehen dies ganz anders; 
für sie ist Gott, ist der Islam durchaus beleidigbar, weshalb denn die Strafwür­
digkeit Salman Rushdie’s, abgesehen vom Tatbestand der Apostasie, auch damit 
begründet wird, daß er den Glauben von Millionen von Muslimen beleidigt 
habe.

12.2 Im islamischen System ist der Staat Teil der göttlichen Weltordnung, 
werden politische Entscheidungen mit göttlicher Autorität unter Verweis auf 
Koran, Sunna und Scharia legitimiert, und ist der den Herrschenden geschulde­
te Gehorsam zugleich Gott geschuldeter Gehorsam315. Der Staat als Instrument 
Gottes profitiert einerseits vom absoluten Wahrheitsanspruch der Religion, hält 
andererseits das religiöse Interpretationsmonopol der gelehrten doctores 
(culamä’) aufrecht316. Die Unfehlbarkeitsansprüche der die Scharia auslegenden 
Rechtsgelehrten (fuqahä’) sorgen dafür, daß ein Verteidigungsnetzwerk gegen 
endogene oder exogene nichtsystemkonforme Informationen, die mit den bishe­
rigen und herrschenden Anschauungen nicht vereinbar sind317, aufrechterhalten 
wird, um so die Bürger gegen kritische oder auch einfach andersartige Meinun­
gen zu immunisieren318. Keineswegs Ideenpluralismus ist das Ideal, vielmehr 
Dissensvermeidung durch Abschirmung und Immunisierung und durch Aufbau 
eines geschlossenen und stabilen Glaubenssystems, das der Verwirklichung des 
islamischen Ideals dient und das in der religiösen Einheit des Staatsvolkes au­
genfällig wird.

Anders das demokratisch verfaßte aufgeklärte System, das grundsätzlich 
offen ist für alle Informationen, das den Ideenpluralismus voraussetzt und will, 
für das dauernder Konsens319 kein höchster Wert ist, in dem Dissens und Diver­
genz willkommen sind320, da Idealität prinzipiell niemals verwirklicht werden 
kann. Die ständige Entwicklung von alternativen Lösungen, die durch Verfah­
rensformen die Chance ihrer Artikulation erhalten, sorgt für eine offene Gesell­
schaft, die sich eines kritischen Rationalismus bei der Abwägung und Beurtei­
lung der jeweiligen Alternativen bedient, ohne daß es dabei eines Transzendenz­
bezugs bedarf, wie er auf islamischer Seite ständige Übung zur Absicherung von 
Entscheidungen ist.

Im offenen System muß in Kauf genommen werden, daß durch den zugrun­
de liegenden Pluralismus eine weitgehende Relativierung der Wahrheitsansprü- 143



che der Religionen und Weltanschauungen eintritt32'; der einzelne Bürger muß 
es ertragen, daß seine eigene Weltanschauung oder Religion in Frage gestellt 
und bezweifelt, ja sogar gefährdet wird, und er sich der Diskussion zu stellen hat 
(wenn er das will, wozu er aber keineswegs verpflichtet ist). Dabei ist es die 
Funktion der Religionsgemeinschaften, durch Betonung ihres Transzendenzbe­
zugs die religiösen Bedürfnisse des Bürgers zu befriedigen322, doch wenn sie sich 
dabei in der Öffentlichkeit bewegen, dann gilt für sie, was für alle gilt, daß sie, 
wenn sie innerhalb des Systems sich gesellschaftsrelevant äußern, für Kritik und 
Revision offen zu sein haben. Im islamischen System hingegen ist der Wahrheits­
anspruch der einen richtigen Religion nicht kritikabel, während alle anderen 
sich eine dauernde islamische Kritik gefallen lassen müssen; hier bilden heilige 
Werte eine Barriere.

In einer offenen Gesellschaft stoßen Forderungen, Theorien und Alterna­
tivlösungen nicht dann auf ihre Grenze, wenn sie heiligste Werte berühren oder 
in Frage stellen, sondern erst dann, wenn sie antipluralistische Strategien entwik- 
keln und praktizieren, die auf Abschaffung des Pluralismus abzielen, weshalb 
hier das Motto: "Keine Duldung der Unduldsamkeit!" gilt323.

So liegt der Unterschied letztendlich im Freiheitsbegriff, der im aufgeklär­
ten System auf Wahrheitsansprüche einer Religion oder Weltanschauung keine 
Rücksicht nimmt; vielmehr hält das aufgeklärte System jeden einzelnen Bürger 
für kompetent, über die Richtigkeit einer Religion oder Weltanschauung allein 
zu entscheiden324 (auch auf die Gefahr hin, daß er irrt). Im islamischen System 
wird die Forderung von Glaubensfreiheit und die Realisierung von diesbezügli­
chen Rechten am Wahrheitsanspruch des Islams gemessen, und dem einzelnen 
ist die Entscheidungskompetenz, ist er erst einmal Muslim, aberkannt.

13. Neutraler oder transzendenzbezogener Staat

13.1 Die Wahrheitsgewißheit, die damit verbundene Absolutsetzung des ei­
genen Standpunktes und die Gleichsetzung von Staat und Religion, von Glauben 
und Politik verführen in den heutigen islamischen Staaten die religiösen Wür­
denträger und die Gelehrten dazu, unter Berufung auf die göttliche Offenbarung 
und die Regelungen der Scharia den politisch Handelnden bindende Vorschrif­
ten aufzuerlegen, wobei sie ihre Sicht der Dinge und ihre Vorschläge als Gottes 
Wille und deshalb islamisch und allein richtig hinstellen325. Dies führt zu einer 
Entmündigung der Politiker und zu einem "islamischen Klerikalismus326", dessen 
Existenz aber bestritten wird. Daß dann keine, sich vom Islam lösenden Alterna­
tiven vorgelegt werden, liegt auf der Hand327. Es realisiert sich hier eine Gefahr, 
die Christian von Krockow die "Versuchung des Absoluten" nannte328; was er 
vor allem als ein Problem der westlichen Gesellschaften betrachtete, gilt aber 
auch für die Staaten der islamischen Welt, denn diese Haltung kann dazu füh­
ren, daß die bescheidenen Ansätze einer parlamentarischen repräsentativen De­
mokratie, einer Säkularisierung und Liberalisierung der Verfassungskultur zu­
nichte gemacht werden. Werden politische zu absolut moralischen Entscheidun­
gen hochstilisiert, so werden Terrorakte unter Berufung auf das moralisch einzig 
gute Ziel legitimiert und wird das Reich Gottes und die gerechte Gesellschaft 
als irdisches Idealreich verwirklichungsfähig gepriesen und versprochen329.

144



13.2 Die islamische Welt befindet sich in einem Dilemma. Die die offizielle 
Lehre vertretenden religiösen Würdenträger und die Fundamentalisten, wobei 
zwischen allen Beteiligten vielfache Querverbindungen vorhanden sind, halten 
am Prinzip der Glaubenskonformität der den Staat bildenden Gemeinschaft 
(umma) fest und untersagen deshalb den Abfall vom Islam. Anders als im 
Abendland, wo sich der Staat aus dem Kampf um die religiöse Wahrheit zurück­
zog und so die Wahrheitsfrage entpolitisierte, er die cura religionis aufgab und 
sich nicht mehr verpflichtet sah, für das Seelenheil seiner Bürger zu sorgen - al­
les Voraussetzungen für die subjektrechtliche Etablierung der Religionsfreiheit - 
hält die islamische Seite daran fest und riskiert dadurch, daß selbst das politi­
sche Tagesgeschäft sakralisicrt wird und ohne "moralisierenden Dauerton330" 
und Rekurs auf höchste islamische Werte nicht erfüllt werden kann, wobei bei 
den andersgläubigen Minderheiten Spannungen, bei den weniger strengen Mus­
limen, die von der weltweiten Säkularität angesteckt sind33', Frustrationen er­
zeugt werden, die das friedliche Zusammenleben erschweren und bedrohen.

Während der westliche demokratisch verfaßte Staat den Transzendenzbe­
zug aufgekündigt hat und sich mit dem irdischen Ziel der Friedensordnung sei­
ner Bürger zufrieden gegeben hat332 und sich deshalb um der Freiheit und des 
Rechtsfriedens willen in der Frage nach der Wahrheit offenhält333, hat dies der 
islamische Staat nicht getan, besteht er vielmehr darauf, daß die Religion für die 
staatliche Gemeinschaft konstitutiv ist, da erst die Zugehörigkeit zur richtigen 
Religion den vollberechtigten Bürger ausmacht. Der transzendenzbezogene, von 
den °ulamä’ kontrollierte Staat steht dabei unter dem Druck, die versprochene 
ideale islamische Gesellschaft auch zu verwirklichen; er muß Erfolge aufweisen, 
denn die tagtäglich beschworenen, auf Gott bezogenen Grundbedürfnisse der 
Menschen wollen erfüllt sein. Gelingt dies nicht, und in den meisten islamischen 
Ländern ist aufgrund der angespannten Wirtschaftslage keine Besserung der 
materiellen Verhältnisse der Bürger zu erwarten, so muß für Ablenkung gesorgt 
werden, sei es durch permanente Propagierung des gottgewollten Kampfes ge­
gen den Erzfeind Israel und den Zionismus, sei es gegen die "satanischen Mäch­
te" des imperialistischen Amerika, der Sowjetunion oder auch Westeuropas. Der 
den gläubigen Bürger vom Nachdenken befreiende religiöse Fundamentalismus 
gibt sich bereits als Tatkraft, schafft Ruhe an der Innenfront und lenkt von den 
internen Mängeln und Unzulänglichkeiten ab, schafft Kampfbereitschaft nach 
außen, was als Stärke und Entschlossenheit empfunden wird und was das Ge­
meinschaftsgefühl gegen eine Welt von Ungläubigen verstärkt.

13.3 Die westliche Demokratie, die der Begründung durch die Transzen­
denz entsagt hat, lebt davon, wie Isensee334 es einleuchtend dargelegl hat, daß 
die Transzendenzerfahrung ihrer Bürger von den Kirchen und Religionsgemein­
schaften erklärt und absorbiert, kanalisiert und befriedigt wird, und daß diese 
Institutionen, sofern sie nur transzendent fest bleiben, ein wichtiger Stabilitäts­
faktor sind. Die Religion schafft, um es mit Luckmann335 zu sagen, mit Hilfe ih­
rer Transzendenzexperten, Riten, Dogmen und Institutionen, eine verbindliche 
Regelung des Umgangs mit dem Transzendenden, sichert den Alltag vor "zer­
störenden Einbrüchen subjektiv erfahrener Außeralltäglichkeit", indem sie den 
einzelnen Bürger mit der kontingenten Vielfalt seiner Umwelt versöhnt; doch ist 
es das Kennzeichen der Moderne, daß eine Religion allein nicht mehr zuständig



146

ist, vielmehr mehrere, die deutlich abgegrenzte Bereiche der Gesellschaft abdek- 
ken. Die Sozialstruktur wird insgesamt zwar entsakralisiert, aber trotz Privatisie­
rung der Religion selbst verbleiben den religiösen Institutionen (Kirchen, Glau­
bensgemeinschaften) durch Verwaltung und Beförderung des Transzendenden 
stabilisierende, vom Staat nicht übernommene Funktionen. Im islamischen Staat 
sind zwar auch Experten für das Transzendende tätig, aber der Staat selbst 
nimmt bezug auf dasselbe, ist die Sozialstruktur nicht entsakralisiert. Der dau­
ernde Transzendenzbezug, die permanente theologische Rechtfertigung der po­
litischen Entscheidungen führt zu innerer Destabilisierung, da "religiös aktivierte 
Politik ungeduldig, unnachsichtig, fanatisch, monomanisch" ist33®. Das Ergebnis 
ist ein totalitärer Wahrheitsstaat337, der alles umfaßt und alles regelt, was durch 
die culamä’ gerade als der Vorzug der Scharia herausgestellt wird.

Die nach außen gezeigte Bereitschaft zum Kampf und zur Selbstaufopfe­
rung zum Zwecke des Exports der islamischen Revolution ändert nichts an der 
internen, latenten Instabilität, da die im Islam so häufigen und unterschiedlichen 
Lehrmeinungen sich in Aktivistengruppen verkörpern, die sich gegenseitig an 
Frömmigkeit und Hingabe an den wahren Islam überbieten und die die Konkur­
renten als Abweichler zu denunzieren trachten, so daß in der Realität die vielge­
priesene Einheit der umma sich als prekär erweist. Glaubensgegensätze - etwa 
zwischen Schiiten und Sunniten, zwischen religiösem Establishment und Mus­
limbruderschaft, aber auch unterschiedliche Auffassungen bezüglich der Erfül­
lung der Glaubenspflichten, der Berechtigung der Mystik und der Bruderschaf­
ten, der Übernahme westlicher technischer Errungenschaften -, dies alles sind 
immer auch politische Gegensätze und tragen den Kern der offenen Gewaltan­
wendung in sich, da jede Gruppierung unter Berufung auf den Islam ein Wider­
standsrecht für sich reklamiert und, in Ablehnung eines Gewaltmonopols des 
Staates, Terroraktionen unter Hinweis auf die angestrebte ideale islamische Ge­
sellschaft rechtfertigt. In dieser Situation bleibt dem jeweiligen Staat, der sich ja 
kraft Verfassung und Verfassungskultur, aber auch Selbstverständnis und Eigen- 
einschätzung des Großteils seiner Politiker und Beamten als islamisch darstellt, 
nicht verschont von den Hcilserwartungen seiner Bürger, deren religiöse Hoff­
nungen in politische Ergebnisse hier und jetzt umgesetzt werden sollen, wobei 
Kompromißentscheidungen nicht akzeptabel sind, vielmehr, da es stets um "die 
Wahrheit" geht, nur endgültige Lösungen in absoluter Glaubensgewißheit ange­
strebt werden338.

13.4 Ein solcher stets unter Rechtfertigungs- und Erfolgszwang stehender 
Staat muß auf Geschlossenheit achten; er setzt sie voraus und lebt von ihr. Er 
kann es sich nicht leisten, die Anerkennung und die Zugehörigkeit zu der als 
wahr erkannten Religion der freien Entscheidung des Individuums zu überlas­
sen, und die Religion zur Privatsache zu machen. Zu viele als "heilig” geltende 
und betrachtete Lehren und Vorschriften stehen auf dem Spiel, denn der Staat, 
der die Religion dazu gebraucht, sich der Loyalität der Massen zu versichern, 
wird von der Religion abhängig.

Die von der Lehre dem Muslim auferlegte Gehorsamspflicht gegen Gott, 
den Gesandten Gottes und die Obrigkeit setzt der Staat zwar ein als friedenssi­
cherndes Element zur Neutralisierung des prinzipiell vorhandenen Unfriedens- 
potcntials (was aber, wie gesagt, gar nicht gelingen kann, da ihm die radikalen



und frommen Aktivisten das Recht dazu absprechen), aber der Staat hat dafür 
zu bezahlen in Form eines dauernden Abwehrkampfes gegen Abweichler und in 
Form eines ständigen Nachweises der eigenen Rechtgläubigkeit339.

Während die Bürger Europas nach Religionskriegen es allmählich lernten, 
auf die politische Durchsetzung religiöser Überzeugungen zu verzichten und ihr 
weltanschaulich und religiös nunmehr neutraler Staat sich damit abfand, daß er 
von sich aus nicht für alle seine Bürger definieren kann und darf, was für sie die 
letzten sittlichen und religiösen Voraussetzungen und Werte ihres Lebens und 
ihres Handelns sein sollen340 - ohne daß er aber auf gewisse, historisch gewach­
sene Grundwerte und gemeinsame Normen der Lebenspraxis, die auch einer 
pluralistischen Gesellschaft und Lebenswelt gemeinsam sind, verzichtet -, nimmt 
der transzendenzbezogene islamische Staat immer und ständig in Anspruch, die­
se letzten Werte für seine Bürger bestimmen zu können, weshalb seine Kräfte 
und Energien, die besser in Bereichen wie Wirtschaft, Soziales, Technisierung 
eingesetzt würden, gebunden werden im Kampf gegen diese Neutralisierung, die 
weltweit um sich greift. Zweifellos wird es noch lange Zeit dauern, bis auch im 
islamischen Kulturbereich unserer Weltgesellschaft die Vorteile des konfes­
sionsneutralen34' Staates erkannt werden.

14. Die Herausforderung durch die Modernität

14.1 Wie dargelegt, kollidiert das im liberal verfaßten Staat garantierte 
Recht auf Glaubens- und Religionsfreiheit in den Staaten, deren Verfassungen 
den Islam zur Staatsreligion machen, mit dem religiösen Wahrheitsanspruch und 
zieht dabei den Kürzeren, da im islamisch geprägten Bereich unserer Weltge­
sellschaft hinsichtlich der durch die Vereinten Nationen 1948 verkündeten 
Menschenrechte ein anderes konzeptuelles Grundverständnis geltend gemacht 
wird. Zwar geht allein von der Tatsache der Existenz der Menschenrechtserklä­
rung der Vereinten Nationen und von dem darin verbrieften Anspruch der uni­
versellen Geltung und Höchstrangigkeit der Menschenrechte in der menschli­
chen Normenhierarchie ein starker ethischer Imperativ aus, der auch Diktaturen 
und Zwangsregime soweit beeindruckt, daß sie wenigstens nicht offen und 
schamlos dagegen zu verstoßen versuchen, sie sich vielmehr auch in ihren Ver­
fassungen und ihren politischen Verlautbarungen auf die Menschenrechte beru­
fen. Doch ob diese in einem Staat geachtet werden, hängt nicht in erster Linie 
davon ab, ob sie in der Verfassung genannt werden, sondern ob sie im gesamten 
System und in der Praxis durch den Bürger auch einklagbar sind, ob das jeweili­
ge Menschenrecht juristische Geltung und soziale Wirksamkeit hat, "ob also die 
Rechtsverletzung mit öffentlicher Mißbilligung und staatlicher Sanktion bedroht 
ist342".

Es ist nicht zu übersehen, daß das Grundverständnis bezüglich der 
Menschenrechte im Ansatz bereits unterschiedlich ist343. Während im westlichen 
Europa und in Nordamerika eine individual-personale Grundkonzeption vor­
liegt, also die Menschenrechte vor allem als stets notwendige Verteidigungs­
und Abwehrrechte des Individuums gegen den Staat gesehen werden, betonen 
die kommunistischen und sozialistischen Staaten das kollektive Moment, hinter 
dem die Individualinteressen zurückzustehen haben344. Auch im Islam, der die 
Schaffung der gerechten Gesellschaft als vorrangig propagiert, ist dies der Fall, 147



insbesondere dann, wenn Individual- und Kollektivinteressen, wie im Falle der 
Apostasie, kollidieren. Die Forderung, dem einzelnen Bürger müßten gegenüber 
dem Staat, der ja der Gemeinschaft der Gläubigen gleichzusetzen ist, Abwehr­
rechte garantiert werden, läuft hier ins Leere345.

Nur wenn die Menschenrechte, wie im westlichen Verständnis und so auch 
im deutschen Grundgesetz, als vorstaatlich und "überpositiv" aufgefaßt werden, 
und sie deshalb als keiner theologischen, philosophischen, historischen oder an­
thropologischen Begründung bedürftig betrachtet werden, kann eine Geltung in 
einer multikulturellen Weltgesellschaft348 erreicht werden. Es ist lediglich von 
der einfachsten, in ihrer Wirkung aber allumfassenden Feststellung auszugehen, 
daß die Menschenwürde jedem Menschen allein aufgrund seiner Existenz und 
seiner Zugehörigkeit zur Spezies "homo sapiens" zukommt. Hermann Lübbe347 
vertrat einleuchtend, daß das Kriterium der "Naturalisierung des Menschen" die 
entscheidende Voraussetzung der Sicherung der Menschenrechtssubjektivität 
sei (und nicht etwa der Verweis auf eine Religion, die sich auf die Schöpfung 
des Menschen durch Gott beruft, wie man hinzufügen sollte). Diese naturale 
Art-Zugehörigkeit genügt, wie Lübbe zuzustimmen ist, völlig; es bedarf keiner 
speziellen Moral, keiner "richtigen" Religion, keiner Zugehörigkeit zu einer 
Klasse oder Rasse, noch weniger bedarf es eines besonderen Entwicklungsstan­
des, um die Menschenrechte einzufordern. Mensch zu sein, ist ausreichend! Was 
wiederum bedeutet, daß das Bekenntnis zu einer oder zu der "wahren Religion" 
nicht menschenrechtsrelevant sein kann.

Würde man einem Relativismus huldigen und die Inhalte der Menschen­
rechtserklärung abhängig machen von den unterschiedlichen Wertkonzeptionen 
der einzelnen Kulturkreise (etwa des islamischen in Bezug auf die Religionsfrei­
heit), so wäre ein Chaos348 die Folge. Die Aufgabe besteht vielmehr darin, bei 
allen unterschiedlichen Wertkonzeptionen und Denkarten, einen Kernbestand 
von Werten, die in den Menschenrechten enthalten sind und wozu dann auch 
die absolute Religions- und Glaubensfreiheit gehört, herauszuarbeiten und als 
verbindlich zu erklären, in die jeweils eigene Wertkonzeption einzuarbeiten und 
durchzusetzen349.

Im islamischen Bereich ist man aber davon noch weit entfernt. Da das reli­
giöse Recht für sich in Anspruch nimmt, auch die alltäglichsten Verrichtungen 
beurteilen zu können, ist letztendlich nicht unterscheidbar zwischen Tageswer­
ten - die zur Regelung der täglichen Dinge politischer Abstimmung unterliegen 
können - und Grundwerten, die nichtmajorisierbar sind350. Beide Typen unter­
liegen der statischen islamischen Denkart351, die außerhalb des Islams kein Heil 
für möglich hält und die, wie sie versichert, eines weltweit anerkannten Prioritä­
tenkatalogs von Werten und Menschenrechten auch nicht bedarf.

14.2 Angesichts der religiösen und konfessionellen Aufspaltung der Glau­
benseinheit in Europa konstituierte sich vor einigen Jahrhunderten die Reli­
gionsfreiheit als Menschenrecht mit dem rein pragmatischen Ziel, den Bürger­
frieden zu ermöglichen. In einer staatlichen Ordnung, die säkularisiert ist, 
schützt die Glaubens- und Religionsfreiheit als Grundrecht das religiöse Gewis­
sen und die Überzeugung des Bürgers, ohne daß die Religion selbst zur garan­
tierenden Institution würde352, vielmehr ist die Garantenstellung an den säkula­
ren Staat übertragen und abgetreten worden, wobei alle - christliche wie außer-



christliche, religionsfreundliche wie religionsfeindliche - Bürger durch den Man­
tel der säkularen Religionsfreiheit geschützt sind.

Die Muslime sehen es allerdings anders. Wenn die Religionsfreiheit die 
notwendige pragmatische Antwort auf die Gefährdung des Bürgerfriedens 
durch die konfessionelle Aufspaltung der Glaubenseinheit Europas gewesen sei, 
so müsse das nicht auch im islamischen Bereich so sein; da dort, wie sie behaup­
ten, die Glaubenseinheit stets vorhanden gewesen sei, habe man auch keine Re­
ligionsfreiheit im absoluten Sinn, die die Apostasie vom Islam erlaube, wie in 
Europa gebraucht und sei dies auch heute nicht notwendig. Der Kampf zwi­
schen Religion und Säkularismus sei ein abendländisches Problem353, dem Islam 
fremd und, so er heute in islamischen Staaten auftreten sollte, vom Kulturimpe­
rialismus354 des Westens aufgezwungen. Sobald die von diesem durch die christ­
lichen Missionen355 zerstörte Glaubenseinheit, die in der Zeit vor dem Eindrin­
gen der Kolonialmächte bestanden habe, wiederhergestellt sei, werde das Recht 
auf Religionsfreiheit für Muslime (!) obsolet.

In der Tat dürfte, historisch gesehen, die umfassende Säkularisierung im 
Sinne einer Abwendung von und einer Aufgabe der religiös begründeten Welt­
erklärung ein abendländisches Phänomen gewesen sein356, denn dort trat sie 
erstmals auf. Wenn sie anderswo, zum Beispiel in die islamische Welt, eindrang, 
dann durch den Zusammenstoß mit dem Westen. Aber das läßt sich genausowe­
nig ungeschehen machen wie die Begegnung mit der modernen Wissenschaft, 
der Technik und den Kommunikationsmitteln, die ja auch alle abendländischen 
Ursprungs sind. Die religiöse Einheit wurde nicht durch die christlichen Missio­
nen zerstört, wie die Muslime behaupten, sondern ihre Infragestellung ist eine 
weltweite, alle Kulturen betreffende Erscheinung und hat ihre Wurzeln in der 
"Modernisierung", die nicht wieder rückgängig gemacht werden kann.

14.3 Nicht nur hinsichtlich des äußeren Lebensstils357 - Ausbildung, Berufs­
wahl, Erwerb materieller Güter, Wahl des Ehepartners und eigene Bestimmung 
der Zahl der Kinder, Freizeitverhaltcn -, sondern auch der moralischen, ideolo­
gischen und religiösen Lebensgestaltung hat der moderne Mensch ungeheuere 
Wahlmöglichkeiten358; so hat er auch bezüglich der Religion oder Weltanschau­
ung, nach der er sein Verhalten einrichten und mit dessen Hilfe er seine Welter­
klärungsbedürfnisse befriedigen kann, die Möglichkeit, selbst Präferenzen zu 
setzen. Das war anders in der prämodemen Periode, die aber, wie ersichtlich, in 
der Dritten Welt noch partiell die sozialen Gegebenheiten bestimmt, und die die 
Wahlmöglichkeiten beschränkt, wenn nicht gar ausschließt. So ist denn das Fest­
halten an der religiösen Einheit im islamischen Staat und das daraus resultieren­
de Apostasieverbot auch ein Indiz für mangelnde Modernität dieser Gesell­
schaften.

14.4 Diese, im Bereich der Menschenrechte feststellbare prämoderne 
Denkweise verlangt bei Muslimen unausweichlich eine islamische Rechtferti­
gung, um in Auseinandersetzungen mit nichtislamischen Denkweisen, insbeson­
dere der westlichen, bestehen zu können.

Nach abendländischer Auffassung stehen die Menschenrechte dem 
Menschen in seiner Eigenschaft als Mensch zu, weshalb es nicht notwendig ist, 
und weshalb es nicht Aufgabe der Theologie sein kann, sie gewissermaßen im 149



150

Nachhinein für christlich zu erklären359, wenngleich dies beispielsweise durch 
die christlichen Kirchen durchaus geschehen ist360; in der Tat kann und mag es 
ja der Durchsetzung von Menschenrechten dienen, wenn sie auch religiös oder 
sonstwie weltanschaulich begründet werden. Das kann dazu beitragen, die Ak­
zeptanzbereitschaft bei den Bürgern, Behörden, staatlichen Organen usw. zu er­
höhen, wie es ja auch nicht schadet, wenn die durch ein verfassungsmäßig han­
delndes Rechtssetzungsorgan ausgesprochenen positiven Gesetze mit den Wer­
ten, die dem religiösen Minimalkonsens einer multireligiösen381 Gesellschaft 
entsprechen, übercinstimmen362. Unter diesem Aspekt ist es einerseits zu begrü­
ßen, wenn islamische Würdenträger durch die Verabschiedung einer islami­
schen Menschenrechtserklärung363, wie 1981 geschehen, dazu beitragen, bei ih­
ren Völkern die Menschenrechte und deren Existenz bekannt zu machen; dies 
könnte auch die jeweiligen Regierungen darauf verpflichten, falls sie diese 
Menschenrechtserklärung akzeptieren, die Menschenrechte auch einzuhalten364. 
Andererseits wird dies aber zumindest relativiert, wenn nicht gar völlig aufgeho­
ben, wenn man bei näherer Betrachtung des arabischen Textes feststellt, daß die 
Menschenrechte, die hier proklamiert wurden, nicht vollständig denen der Ver­
einten Nationen entsprechen, und daß gerade diejenigen, auf die es ankommt, 
nämlich z. B. das Recht auf Religionswechsel, gar nicht erwähnt werden. Außer­
dem wird durch diese islamische Menschenrechtserklärung nicht etwa verkün­
det, daß der Islam bzw. die islamischen Staatsorgane die Menschenrechte als für 
sie verbindlich anerkennen, vielmehr handelt es sich um eine Apologetik zugun­
sten des Islams als derjenigen Religion, die als erste die Menschenrechte ver­
kündet und verwirklicht habe. Dadurch, daß die Menschenrechte - wie sie die 
muslimischen Verfasser verstehen! - islamisch gerechtfertigt und begründet wer­
den, werden sie dem islamischen System der Scharia inkorporiert und ihr letzt­
endlich unterstellt. Die Menschenrechte werden also nicht als allgemein 
menschliche, sondern als islamische Rechte dargestellt, was dann dazu führt, 
daß für sic der islamische Rahmen zu gelten hat305. So ist es denn auch nicht 
verwunderlich, daß zwar von Religionsfreiheit die Rede ist, daß aber der Punkt, 
auf den es ankommt, nicht behandelt wird, nämlich, daß das Menschenrecht der 
Religionsfreiheit die Garantie für alle Religionen zum Ausdruck bringt, ein­
schließlich Werbung und Abwerbung, einschließlich des Religionswechsels. 
Häufig wird dies auch damit gerechtfertigt, daß letzteres gar nicht notwendig 
sei, da Muslime gar kein Bedürfnis hätten, ihre Religion aufzugeben366.

Die Verfasser dieser islamischen Menschenrechtserklärung, durchdrungen 
von der Vortrefflichkeit, der Unvergleichbarkeit und dem Wahrheitsanspruch 
der islamischen Religion und deren für alle Zeiten und alle Menschen geltenden 
religiösen Rechte, haben denn auch weniger die Garantie der von den Vereinten 
Nationen erklärten Menschenrechte zum Ziel, vielmehr die Schaffung einer 
weltweiten islamischen Ordnung, betont doch die Präambel367 ausdrücklich, daß 
es die Pflicht der Muslime sei, die Nichtmuslime zur Annahme des Islams aufzu­
fordern und die Menschheit durch den Islam zu retten388.

14.5 Die islamische Menschenrechtserklärung vom 19. September 1981 er­
weist sich letztlich als eine Einengung der ursprünglichen Menschenrechtserklä­
rung von 1948 insofern, als sie die Menschenrechte in den Rahmen der Scharia 
preßt, und sie dabei mitunter entscheidend beschneidet oder einschränkt und



sie dadurch letztendlich religiös instrumentalisiert. Anders als die Europäische 
Konvention zum Schutz der Menschenrechte und Grundfreiheiten (in Kraft ge­
treten am 03.09.1953), die auf der Grundlage der Menschenrechtserklärung der 
Vereinten Nationen ausgearbeitet wurde und die in einem ganz bestimmten geo­
graphischen Bereich, eben in Westeuropa, die Menschenrechte zu tatsächlich 
subjektiv einklagbaren Rechten am Europäischen Gerichtshof für Menschen­
rechte machte, ist die islamische Menschenrechtserklärung ein theologisches 
Werk, das der Verteidigung des Islams dient369, das aber mangels Durchset­
zungsvermögen keinerlei rechtliche Wirkung hat. Während im 20. Jahrhundert 
die Menschenrechte und Grundfreiheiten oft genug durch totalitäre Regime zy­
nisch mißbraucht wurden und ihr Inhalt und Wert der Staatsräson geopfert wur­
de, erleben wir heute, daß die Menschenrechte in den Dienst einer Religion ge­
stellt werden, daß sic einer "Religionsräson” zu dienen haben. Die islamische 
Menschenrechtserklärung von 1981 anerkennt nicht etwa alle die in der Men- 
schenrechlserklärung der Vereinten Nationen aufgeführten Rechte, sondern nur 
einen Teil und setzt darüber hinaus an ihre Stelle weitere370, die nur für den Is­
lam relevant sind und die nur in einer islamischen Weltordnung verwirklicht 

werden können37'.

Anmerkungen

1 Die Originaltexte der Verfassungen der arabischen Staaten findet man in 
al-Ahkäm ad-dustüriya lil-biläd al-carabiya, Beirut o.D. (ca. 1983); außerdem A. P. 
Bläustein/G. H. Flanz, Constitutions of the countries of the world, Loseblatt­
sammlung, New York 1971ff.; zur Verfassungsgeschichte M. Tworuschka, Die 
Rolle des Islams in den arabischen Staatsverfassungen, Walldorf 1976.

2 Es ist auffallend, daß die Verfassungen den Ausdruck Freiheit der „Reli­
gion“ (din) vermeiden, vielmehr verwenden sie Freiheit des „Glaubens" ( aqida 
oder i°tiqäd), so etwa, wenn die Freiheit des Glaubens garantiert wird; Ägypten 
Art.46; Kuwait Art.35: Sudan Art.47; Syrien Art.35; Libanon Art.9, oder die Frei­
heit des Gewissens («jamir), die nach arL22 Bahrain absolut isL Tunesien (ArL5) 
garantiert die libertö de conscience (hurriyat al-muctaqad). Eine Ausnahme 
stellt der Iraq dar, der in Art.25 die Freiheit der „Religion" und der Glaubensin- 
halte garantiert (ebenso die Demokratische Volksrepublik Yemen Art.46).

Von Religion (din) ist jedoch immer dann die Rede, wenn es heißt, daß die 
Bürger vor dem Gesetz gleich sind und daß es wegen der Herkunft, der Rasse, 
der Sprache oder der Religion keine Diskriminierung geben dürfe: Bahrain 
Art. 18; Ägypten Art.40; Jordanien Art.6; Kuwait Art.29; Sudan Art.38; Iraq 
Art 19; Qatar Art.9; Demokratische Volksrepublik Yemen Art.34; manchmal 
aber auch wegen des religiösen Glaubens (caqida diniya) (so Vereinigte Arabi­
sche Emirate Art.25). - Zu erwähnen sind auch folgende Formulierungen: Hin­
sichtlich der Menschenrechte darf der Staat nach Religion, Farbe, Geschlecht 
Sprache, Heimat oder Beruf nicht unterscheiden (Arab.Yemeni tische Republik 
Art.43); die Grundfreiheiten und die Menschenrechte sind garantiert (Algerien 
Art.31).

Die Ausübung der religiösen Zeremonien (Sacä'ir diniya) wird gewöhnlich 
unter Verweis auf den ordre public und die guten Sitten garantiert (Vereinigte 
Arabische Emirate Art.25; Bahrain Art.22; Jordanien Art. 14; Kuwait Art.35; Su­
dan Art.47; Syrien Art.35; Iraq Art.25; Tunesien Art.5); ohne Verweis auf den or­
dre public: Ägypten Art.46. - Abweichend Marokko Art.6: Der Staat garantiert 
jedem die Freiheit, seine religiösen Angelegenheiten zu betreiben. 151



152

Als weitere Formulierungen finden sich in diesem Zusammenhang in der 
Verfassung Syriens Art.35: Der Staat respektiert alle Religionen, und der des Li­
banon Art.9: Der Staat respektiert alle Religionen und Konfessionen.

Die Verfassung Malaysias garantiert zwar in Art. 11, daß jeder das Recht ha­
be, seine Religion zu bekennen und zu praktizieren, doch kann die Propagie­
rung anderer Religionen unter Muslimen durch Gesetz eingeschränkt werden. 
Bangladesh (1971) stellt in Art. 1 den Glauben an den allmächtigen Gott fest, zi­
tiert in Art. 11 die Menschenrechte und garantiert in Art.39 die Freiheit des 
Denkens und des Gewissens,- auch hat nach Art.41 unter Beachtung der Geset­
ze, des ordre public und der guten Sitten jeder das Recht, jede Religion zu be­
kennen, zu praktizieren und zu propagieren.

Die Verfassung Afghanistans von 1980 spricht in Art.3 davon, daß die heili­
ge und wahre Religion des Islams respektiert werde, doch haben auch die An­
hänger anderer Religionen und Glaubensrichtungen völlige Freiheit der Aus­
übung der Zeremonien (vgl. auch Art.29).

3 Der Islam wird als Staatsreligion genannt in Tunesien Art.l; Algerien 
Art.2; Bahrain Art.la, Art.2; Ägypten Art.2; Jordanien Art.2; Kuwait Art.2,- Ma­
rokko Art.6; Qatar Art.l; Vereinigte Arabische Emirate Art.7; Sudan Art.16; 
Iraq Art.4; Arabische Yemenitische Republik Art.l und 2 (Art.41: Die Verteidi­
gung des Glaubens und der Heimat ist heilige Pflicht); Demokratische Volksre­
publik Yemen Art.46,- Marokko in der Präambel; Iran Art. 12; Malaysia Art.3,- 
Mauretanien in der Präambel; Pakistan Art.2. Im Gegensatz zu Pakistan hat In­
dien keine Staatsreligion und nennt sich Socialist Secular Democratic Repu­
blik Art.21 Abs.l der indischen Verfassung anerkennt ausdrücklich das Recht, 
die Religion frei zu bekennen, zu praktizieren und zu propagieren, doch sind 
dabei public Order und Moral zu beachten.

4 Die §arica als eine der Hauptquellen der Gesetzgebung: Bahrein Art.2; 
Vereinigte Arabische Emirate Art.7.- Kuwait Art.2: Syrien Art.3 Z.2; als die 
Hauptqüelle: Ägypten Art.2; Qatar Art.l; Arabische Yemenitische Republik 
Art.3,- Mauretanien in der Präambel. Sudan Art.9: Islamisches Recht und das Ge­
wohnheitsrecht sind zwei Hauptquellen der Gesetzgebung; Libyen Art.l: Der 
Koran ist die Sarica der Gesellschaft; Pakistan Art.227: kein Gesetz darf im Wi­
derspruch zur Sarica stehen. -

5 über die Gründe, die dem Entwurf vom 6.8.77 zugrunde lagen, s. Sami 
Awad Aldeeb Abu-Sahlieh, Non-musulmans en pays d'islam. Cas de l'Egypte, 
Fribourg 1979,259 f.; und ders.: La Definition internationale des droits de l'hom- 
me et l'islam, in: Revue gönerale de droit international public 1985, S.625-716.

6 So in der ägyptischen Zeitung an-Nür, 27.8.86, S.l.
7 Nür 30.7.86, S.l.
8 Da es bis jetzt keine gesetzliche Regelung bezüglich des Abfalls vom Is­

lam gebe, gelte das islamische Recht, das die Todesstrafe vorsehe fAbd an- 
Nätfir Taufiq oI-°A((är: Ahkäm al-usra cinda al-masihiyin al-misriyin wa-madä 
tatbiqihä bil-mahäkim, Kairo 1986,57): „Wir brauchen ein Gesetz, das den Abfall 
vom Islam mit dem Tode bestraft"; das Strafgesetzbuch sollte eine diesbezügli­
che Bestimmung enthalten, damit sich jeder, der den Islam annehme, vorher in­
formieren könne, denn wer den Islam freiwillig annehme, sei an dessen Bestim­
mungen dann auch gebunden (cAUär 84).

9 In der ägyptischen Zeitung al-Ahräm, 30.11.87, S.6.
10 Dazu M. Forstner, Auf dem legalen Weg zur Macht? Zur politischen Ent­

wicklung der Muslimbruderschaft Ägyptens, 401, in: Orient (Hamburg) 29 
(1988), S.386-422; vgl. dazu auch A. Flores, Egypt: a New Secularism, in: Middle 
East Report 153 (July-August. 1988), S.27-30.

11 1988 erschienen, 1989 deutsch als „Die satanischen Verse“.
12 Inzwischen am 3. Juni 1989 verstorben.
13 Auf den bei den Demonstrationen in Teheran gezeigten Plakaten wurde 

Rushdie als Apostat (murtadd) bezeichnet; es heißt dort: „Wir sind bereit, das 
Urteil des Imams <Khomeini> gegen den Apostaten Rushdie zu vollstrecken" 
(vgl. Foto in Jpune Afrique Nr. 1471, 15.3.1988, S.26).

14 Muhammad al-Gazäh: Huqüq al-insän, Kairo 1965, S.6f.: der Islam habe 
als erster die Prinzipien der Religionsfreiheit niedergelegt; Husain al-Hag(j



fjasan: an-Nuzum al-islämiya, Beirut 1987, S.52 spricht von: religiöser Toleranz 
(tasämuh dini) gegen Christen und Juden bei allen Völkern, die der Islam er­
obert habe.

15 In der apologetischen islamischen Literatur des 20. Jahrhunderts wird 
immer wieder die islamische Rechtsordnung gepriesen als die erste, die das 
Prinzip der Glaubensfreiheit verwirklicht habe. In jedem islamischen Land 
könnten die Nichtmuslime ihren Glauben haben und ihre Zeremonien aus­
üben (so cAbd al-QädircAuda, at-Taärf al-Qinä'i al-islämi muqäranan bil-qänün 
al-wa<jci, 3. Aufl. Kairo 1977, I, Nr. 25, S.31 ff.). Die Sari°a erweise sich also hin­
sichtlich des Minderheitenschutzes als beispiellos tolerant (so cAllär 21). Bez. 
der neueren Literatur sei verwiesen auf $ubhi Mahma$äni, Arkän huqüq al- 
insän, Beirut 1979, S.120; cAbd al-Wahhäb cÄbd äl-cAziz as-Sisänl, Huqüq al- 
insän wahurriyätuhu al-asäsiya fi n-nizäm al-islämi wan-nuzum al-mucäsira, Kai­
ro 1980, S.497ff.; KamälSaläh Muhammad ar-Rahlm: as-Sulta fi 1-fikrain al-islämi 
walmärksi, Kairo 1987, S.563; Munir Hamid al-Bayäti, al-Daula al-qänüniya wan- 
nizäm al-islämi, Bagdad 1979, S. 180; $ubhi cAbduh Sacld, as-Sulta wal-hurriya fi 
n-nizäm al-islämi, Kairo 1982, S.l 37. - ln dem von S. A4. Haiderherausgegebenen 
Sammelband „Islamic Concept of Human Rights", Lahore 1978, wird zwar immer 
wieder darauf verwiesen, daß alle Menschenrechte im Islam enthalten seien, 
aber das Problem des Religionswechsels wird nicht behandelt.

16 Als Leute des Buches werden auch die Zoroastrier Persiens (über sie R. N.
Frye, Zoroastrier in frühislamischer Zeit, in: Der Islam 40 (1965), S. 198f.) und die 
Sabier in Mesopotamien (dazu D. Chwolson, Die Ssabier und der Ssabismus, St. 
Petersburg 1856) angesehen; vgl. auch H. Busse, Die theologischen Beziehun­
gen des Islams zu Judentum und Christentum, Darmstadt 1988, bes. S.30ff. - Es 
besteht ein Schutzvertrag zwischen dem islamischen Staat und den in ihm 
lebenden Juden und Christen (deshalb auch die Bezeichnung ahl ad-dimma 
„Leute des Schutzvertrags" oder dimmiyün); über die historische Entwicklung 
s. Encyclopaedia of Islam (new edition), Leiden-London S.196ff., II, S.227ff.; A. 
Khoury, Toleranz im Islam, München-Mainz 1980, S.138ff.; A. Fattal, Le Statut 
legal des non-musulmans en pays d’islam, Beirut 1958. Da die Muslime in den 
ersten Jahrhunderten nach der Eroberung eine Minderheit darstellten, war es 
für die Erhaltung ihrer eigenen Identität notwendig, durch entsprechende Vor­
schriften, insbesondere die Kleiderordnungen, den Abstand zu den Nichtmus­
limen deutlich zu machen (so A. Nolh, Abgrenzungsprobleme zwischen Musli­
men und Nichtmuslimen, in: Jerusalem Studies in Arabic and Islam 9 (1987),
S.290-315); K. Binswanger, Untersuchungen zum Status der Nichtmuslime im 
osmanischen Reich des 16. Jahrhunderts, München 1977, konnte zeigen, daß 
die Praxis der dimma als Medium der Konversion diente (S.331) und temporä­
ren Charakter hatte, da das Endziel eine Integration der Nichtmuslime war, d.h. 
deren Übertritt zum Islam; H. Molzki, Dimma und Egalitö. Die nichtmuslimi­
schen Minderheiten Ägyptens in der 2. Hälfte des 18. Jahrhunderts und die Ex­
pedition Bonapartes 1789-1801, Bonn 1979; H.Krüger, Fetwa und Siyar, Wiesba­
den 1978, S.l 12-115; Bat Ye'or: Le dhimmi. Profil de l'opprime en Orient et en 
Afrique du Nord depuis la conquete arabe, Paris 1980, zeigte, wie diese Konzep­
tion auch heute noch in den arabischen Staaten fortlebt, S.93f.; vgl. auch Aldeeb 
Abu-Sahliyeh, a.a.O.(5), S.49; ß. Lewis, The Jews of Islam, Princeton 1984, S.20- 
66.

In der heutigen islamischen wissenschaftlichen Literatur wird das dimma- 
Verhältnis als ideal hingestellt: vgl. Muhammad al-Halil an-Nimr: Ahl ad- 
dimma wal-wiläyät al-cämma fi 1-fiqh al-islämi, Amman 1989; Yüsufal-Qaradäwi:
Gair al-muslimin fi l-mugtamac al-islämi, Kairo 1977; Muhammad Qutb: Subuhät 
haula al-isläm, Beirut-Kairo 1973, S.210L, 213; cA/i Muhammad Garisa: Sari'at 
Alläh häkima, Kairo 1977, S.81-83; Fu'äd Muhammad an-Nädl, Mausu at. al-fiqh 
as-siyäsi wa-nizäm al-hukm fi 1-isläm, Kairo 1980, S.62ff.; al-Hägg Hasan 
a.a.O.( 14), S.336; Said Ramadan, Das islamische Recht. Theorie und Praxis, Wies­
baden 1980, S. 107, 109ff.; S. Mahmassani, The Principles of International Law in 
the Light of Islamic Doctrine, S.254-263, in: Recueil des Cours (La Haye) 117 
(1966), S.201-328. - Gegen die Beibehaltung der dimma-Institution, da mit der 
modernen Auffassung der Menschenrechte nicht zu vereinbaren, sprach sich 153



Abdullahi Ahmed an-Na'im (Religious Freedom in Egypt: Under the Shadow of 
the Islamic Dhimma System, S. 59, in: Religious Liberty and Human Rights in Na- 
tions and Religions, Philadelphia 1986, S. 43-59, und ders.: Religious Minorities 
under Islamic Law and the Limits of Cultural Relativism, S. 17, in: Human Rights 
Quarterly 9 (1987), S. 1-18) aus.

17 Die Texte in deutscher Übersetzung sind zu finden in: Menschenrechte 
in der Welt. Konventionen, Erklärungen, Perspektiven, Bonn 1985.

18 Maunz - (Dürig-Herzog-Scholz): Grundgesetz, 26. Lieferung 1987, Art.4 
Rndnr. 20; Bonner Kommentar, 55. Lieferung November 1988, Art.4 Rndnr. 28; 1 
von Münch, Grundgesetz-Kommentar, 3. Aufl. 1985, Art.4 Rndnr. 20. = Das 
österreichische Staatsgrundgesetz garantiert einerseits in Art. 14 die volle 
Glaubens- und Gewissensfreiheit, d.h. daß der einzelne Bürger sein Religions­
bekenntnis frei wählen kann und daß keinerlei Zwang zu religiösen Handlun­
gen besteht (L. K. Adamovich/B.-Chr. Funk, österreichisches Verfassungsrecht, 
Wien-New York 1982, S.342; I. Gampl, österreichisches Staatskirchenrecht, 
Wien 1971, S.65ff.; R. Walter/H. Mayer, Grundriß des österreichischen Bundes­
verfassungsrechts, Wien 1980, S. 365), andererseits gesteht aber Art. 15, zurück­
gehend auf das Anerkennungs-Gesetz vom 25.5.1874, nur den gesetzlich aner­
kannten Religionsgesellschaften die Ordnung und Verwaltung ihrer inneren 
Angelegenheiten zu. Das bedeutet, daß die anerkannten Religionsgesellschaf­
ten durch den Staat grundsätzlich gleich zu behandeln sind; den „Anhängern 
des Islams nach hanafitischem Ritus" wurde bereits im Jahre 1912 die Anerken­
nung als Religionsgesellschaft gewährt (vgl. dazu Gampl, S.371). Alle Bürger 
können ihre Religion, anerkannt oder nicht, ausüben, solange sie nicht gegen 
die öffentliche Ordnung oder die guten Sitten verstoßen (Adamovich/Funk, 
S.344; Gampl, S. 73,76,84). Was die Rechtsstellung von nicht anerkannten Reli­
gionsgesellschaften anlangt, so ist die Lage ungeklärt, da „nach herrschender 
Auffassung keine Rechtsvorschrift besteht, nach der diese Religionsgesell­
schaften Rechtspersönlichkeit erlangen könnten" (so Adamovich/Funk', S.346; 
vgl. Walter/Mayer, S.366).

19 Maunz-Herzog, Art.4 Rndnr S.19f., 22; Bonner Kommentar Art.4 Rndnr. 
S.18ff.

20 Maunz-Herzog, Art.4 Rndnr. S.69; dazu auch U. Steiner, Der Grundrechts­
schutz der Glaubens- und Gewissensfreiheit (Art,4 Abs. 1,2 GG), S.160, in: Juri­
stische Schulung 1982, S. 157-166; M. Stempel, Zwischen Koran und Grundge­
setz, Hamburg 1986, S.301L

21 Dazu als Überblick J. Schacht, Introduction to Islamic Law, Oxford 1964.
22 So stimmt Muhammad a$-$ädiq cAfifi: al-Mu^tama0 al-islämi wal-caläqät 

ad-duwaliya, Kairo 1980, S.67, ein Loblied auf den Islam an, da die Sarfa die Glau­
bensfreiheit garantiere, denn jeder Mensch könne eine der caqä'id samäwiya 
frei glauben (die anderen Religionen kommen gar nicht erst in Betracht). - 
Auch die Zeugen Jehovas sind verboten,- in Ägypten waren es die Kopten, die 
sich durch deren agressive Missionstätigkeit bedroht gefühlt hatten und die 
1967 ein Verbot erwirkten (dazu Aldeeb Abu-Sahliyeh, Non-musulmans 
a.a.O.(5), S.266.

23 So etwa die Schwarzafrikaner, deren Religionen als Heidentum (wata- 
nlya) angesehen werden und die deshalb missioniert werden müssen (vgl. dazu
M. Forstner, Der Islam in der westafrikanischen Sahel-Zone. Erscheinungsbild - 
Geschichte - Wirkung, bes. S.25f., in: Zeitschrift für Missionswissenschaft und 
Religionswissenschaft 1987, S.25-84, 97-120). In einem islamischen Staat sind 
die Polytheisten (muärikün) nach herrschender Lehre nicht geschützt; nur ei­
ne Mindermeinung ist anderer Ansicht (vgl. dazu Nädi, a.a.O.(16), S.63; Ahmad 
al-Hu?ari, ad-Daula was-siyäsat al-hukm fi 1-fiqh al-islämi, Kairo 1987, S.444L; 
Smni, a.a.O.(15), S.523f.).

24 Rotarier und Lions gelten nach einem Rechtsgutachten der Azhar vom 
15.5.1985 als Organisationen des Weltzionismus und der Freimaurer und wer­
den als Feinde des Islams abgelehnt (dazu Ahmad cAbd Allah, ar-Rütäri fl qafa§ 
al-ittihäm, Kairo 1987, bes. S.239L). Die Freimaurerei (mäsüniya) wurde in Ägyp­
ten 1964 verboten; die Arabische Liga folgte 1977 mit der Begründung, die Frei-

154 maurer hätten enge Beziehungen zu Israel (dazu Aldeeb Abu-Sahlieh, a.a.O.(5),



S.266; aus dem ablehnenden Schrifttum z. B. Muhammad Mahmud as-$auwäf, 
al-Muhattatät al-isticmäriya li-mukäfahat al-isläm, Kairo 1979, S.204ff.).

25 Nach einem Rechtsgutachten der Azhar gelten Kommunisten als Apo­
staten (veröffentlicht in htisäm (Kairo) April 1947, S.31).Daß der Kommunismus 
zu bekämpfen sei, da gegen Gott und den Islam gerichtet, vgl. Anwaral-Gundi, 
Hazimat aä-Suyü°iya fi cälam al-isläm, Kairo 1983, S.83ff.; vgl. auch die Streit­
schrift von cAbd al-GawädRagab, al-Märksiya fi 1-mizän, Kairo 1977, der die Un­
verträglichkeit des Marxismus mit dem Islam feststellt (S.235f.); Muhammad 
cAbd Allah al-Hafib, Fauqa atläl al-märksiya wal-ilhäd, Kairo 1989, meint, daß 
der mit dem Zionismus verbundene Kommunismus gegen den Islam verlieren 
werde (S.175); die Perestroika gebe dem Islam in der UdSSR neue Chancen 
(S.298).

26 Atheisten sind im islamischen System nicht zugelassen. Vgl. in der BRD 
die Behauptung W. Hamel's, (Glaubens-und Gewissensfreiheit, in: Grundrech­
te, Bd. 4, Berlin 1954, dort S.&4), Art.4 GG umfasse nicht die Freiheit zur Leug­
nung jeden Glaubens und Bekenntnisses (gegen ihn Erwin Fischer, Trennung 
von Staat und Kirche. Die Gefährdung der Religions- und Weltanschauungs­
freiheit in der BRD, 3. Au fl. Frankfurt 1984, S.35).

27 cAFicATiMan?ürl Nizäm at-tagrim wal-ciqäb fi 1-isläm, 2 Bde., Medina 1976, 
I, S.22: Zwar sei Glaubensfreiheit garantiert, aber auf Buddhisten und Atheisten 
müsse die §arica angewandt werden.

28 Sie ablehnend $auwöf, a.a.O.(24), S.259-261. - Die Bahai sind in Ägypten 
seit 1960 verboten,- am 1.3.1975 stellte der Kassationsgerichtshof fest die Reli­
gionsfreiheit der Verfassung gelte nicht für die Bahai, da der ägyptische ordre 
public auf dem Islam beruhe (dazu Aldeeb Abu-Sahliyeh, a.a.Ö.(5), S.266).

Da das marokkanische Strafgesetzbuch keinen Straftatbestand Apostasie 
enthält, wurden 1983/84 zehn Anhänger der Bahai-Religion zu 10 Monaten Haft 
wegen „öbranlement de la foi musulmane et de troubles de l'ordre public" ver­
urteilt (dazu Annuaire de l'Afrique du Nord 23 (1984), S.903f.).

29 Vgl. Sisäni a.a.O.(15), S.504; Abu 1-Yazid CAB al-Mattit, an-Nuzum as- 
siyäsiya wal-hurriyät al-cämma, 3. Aufl. Alexandrien 1982, S.283 (vgl. auch 300): 
der Islam anerkenne die monotheistischen Religionen (adyän samäwlya), die 
ihm vorangegangen sind: Halil Ahmad Hasan Qaddäda, Sarh an-nazariya al- 
cämma lü-qänün fi 1-qänüfi ai-gazä’iri, Algier 1988, S.25: Religion bedeute die Ze­
remonien der monotheistischen Religionen (Sarä'ic samäwlya).

30 Die Türkei bleibt in unserer Untersuchung ausgespart, da dort die Laizi- 
tät des Staates zum Grundsatz erhoben wurde. Art.24 Abs. 1 der türkischen Ver­
fassung von 1982: „Jedermann genießt die Freiheit des Gewissens, der religiö­
sen Anschauung und Überzeugung" wurde in einer Entscheidung des türki­
schen Verfassungsgerichts vom 22.2.1987 so ausgelegt, daß jeder seine Reli­
gion frei wählen könne,-jedermann sei frei, auch an keine Religion zu glauben: 
„Die Vorstellung, eine Religion könne von Staats wegen bevorzugt werden, 
verstößt gegen den Grundsatz der Gleichheit auch der Staatsbürger mit ande­
rer Religionszugehörigkeit vor dem Gesetz" (dazu Chi. Rumpf, Das Laizismus- 
Prinzip in der Rechtsordnung der Republik Türkei, 191, in: Jahrbuch des öffent­
lichen Rechts der Gegenwart 1987, S. 179-217). 1986 wurde versucht, durch eine 
Änderung des § 175 StGB (Gotteslästerung), die „himmlischen Religionen" 
(statt wie bisher nur „Religion") - also den islamischen numerus clausus - einzu­
führen, doch wurde dies durch das Verfassungsgericht für nichtig erklärt 
(Rumpf, S.215).

31 Tworuschka, a.a.O.(l), S.45.
32 Dazu S. Tellenbach, Untersuchungen zur Verfassung der Islamischen Re­

publik Iran vom 15. November 1979, Berlin 1985, S.27.
33 Tellenbach, S.143.
34 Z.B. Mattit, a.a.O.(29), S.283.
35 Art.46 der ägyptischen Verfassung spricht von hurrlyat al-caqida „Frei­

heit des Glaubens“.
36 Schon bei den Beratungen zur Verfassung von 1923 wurde im Zusam­

menhang mit dem Problem der Glaubensfreiheit festgestellt, daß nur die Offen­
barungsreligionen gemeint seien. Bei den Vorbereitungsarbeiten zu einer 155



neuen Verfassung stellte 1954 der Jurist cAbd al-Qädir cAuda klar, daß die Of­
fenbarungsreligionen gemeint seien, andernfalls käme es in Ägypten womög­
lich noch so weit, „daß die Leute Kühe anbeteten". (Wenn sich muslimische 
Fundamentalisten über Hinduisten pejorativ äußern wollen, so bezeichnen sie 
sie als „Rinderanbeter“.)

Auch der große ägyptische Schriftsteller Tcihä Husain (gest. 1973) konnte 
sich vom islamischen Vorverständnis nicht frei machen und meinte, man dürfe 
keine neuen Religionen schaffen (vgl. Aldeeb Abu-Sahlieh, a.a.O.(5), S.266).

37 26.2.1952 (in Maijmücat al-Qadä' al-ldäri, Jg. 6, S.605; 16.6.1953 (ebenda Jg. 
7, S.1084); dazu vgl. S/Säni, a.a.O.(5), S.76.

38 16.12.1952 (in Majmü'at al-Qafjä' al-ldäri Jg. 7, S.147); vgl. SlSüni 76.
39 Vgl. R. Peters & G. J. J. de Vries, (Apostasy in Islam, in: Welt des Islams 17 

(1976-77), S. 1 -25): Glaubensfreiheit beinhalte nur die Freiheit des Muslims, sei­
nen madhab (also die Rechtsschule) zu wechseln, oder die Freiheit, Schiit, Sun­
nit usw. zu werden, oder die Freiheit des Christen, Katholik bzw. Protestant zu 
werden.

40 Von mir ins Deutsche übersetzt in CIBEDO-DOKUMENTATION (Frank­
furt) Nr. 15/16, Juni/September 1982. Zu dieser Erklärung auch P. Antes, Islam 
und Menschenrechte S.77ff., in: Die politische Meinung 220 (1985), S.74-82; M. 
Sabanegh, Les droits de l'homme et l’islam, bes. S.710L, in: I Diritti fondamentali 
della persona umana e la libertä religiosa, Cittä del Vaticano 1985, S.701-714.

41 „Jeder hat die Freiheit des Glaubens und der Religionsausübung ent­
sprechend seinem Glauben: Ihr habt euere Religion und ich die Meine" (Koran 
109/6).

42 Dies bemängelte auch L. Pruvost, Döclaration universelle des droits de 
l'homme en Islam et Charte internationale des droits de l’homme, S. 152, in: Isla- 
mochristiana 9 (1983), S.141-159. - F. Ermacom, Menschenrechte in der sich 
wandelnden Welt, Wien 1983, Bd. II, S.369, war wohl zu optimistisch, als er 
schrieb, die menschenrechtlichen Forderungen der arabischen Verfassungen 
und der islamischen Menschenrechtserklärung nach religiöser Toleranz dürf­
ten dem modernen Standard der Menschenrechte entsprechen.

43 Dazu R. Caspar, Les döclarations des droits de l'homme en Islam depuis 
dix ans, dort S.95 und 99, in: Islamochristiana 9 (1983), S.102.

44 So der iranische Vertreter im November 1982 vor den Vereinten Natio­
nen. Er fügte hinzu, anstelle der „laizierten" Dokumente müsse ein Instrument 
treten, das universell besser akzeptiert und deshalb leichter zu handhaben sei 
(Aldeeb Abu-Sahlieh, Definition a.a.O.(5), S.632). - Welche Folgen so eine Argu­
mentation haben kann, zeigt sich an den Ausführungen Sultanhussein Taban- 
deh's (A Muslim Commentary on the Universal Declaration of Human Rights, 
London 1970, S.17-20): Da Muslime dank ihrer Zugehörigkeit zum Islam einen 
höheren Rang vor Menschen anderer Religionen (oder gar solchen ohne Reli­
gion) einnehmen, sind die Unterschiede, die die Sarica zwischen Muslimen und 
Nichtmuslimen macht, gerechtfertigt; allein deshalb sei der Islam gegen Art.l 
und Art.2 der Menschenrechtserklärung, nach denen alle Menschen frei und 
gleich an Würde und Rechten geboren sind und sie alle die in dieser Erklärung 
verkündeten Rechte ohne Unterschied der Rasse ... und der Religion genie­
ßen.

45 Auch Art. 9 I der Europäischen Menschenrechtskonvention vom 
4.11.1950 enthält das Recht auf Wechsel der Religion oder Weltanschauung 
(vgl. H. Guradze, Die Europäische Menschenrechtskonvention, Berlin - Frank­
furt 1968, S. 135, Nr. 11).

46 Dazu die Darstellung bei Aldeeb Abu-Sahlieh, Non musulmans a,a.O.(5), 
S.308; A. Verdoodt, Naissance et signification de la Döclaration universelle des 
droits de l'homme, Louvain 1964, S. 181 f; vgl. auchD.E. Arzt: The Application of 
International Human Rights Law in Islamic States, S. 215ff„ in: Human Rights 
Quarterly 12 (1990), S. 202-230.

Der Vertreter Saudiarabiens erhob Einwände gegen die Formulierung 
„Wechsel der Religion", denn dies begünstige Missionare, die oft Vorläufer aus­
ländischer politischer Interventionen seien. Außerdem würden durch diese 

156 Formulierung die Muslime in aller Welt vor den Kopf gestoßen. Er wurde von



Irak, Syrien, Afghanistan und Pakistan unterstützt; auch Ägypten meldete Be­
denken an. Dennoch wurde der Artikel von der Vollversammlung mit 45 Ja- 
Stimmen bei 4 Enthaltungen angenommen.

47 Als 1974 im Zusammenhang mit der Diskussion über die Beseitigung al­
ler Formen religiöser Intoleranz diskutiert wurde, machte der saudiarabische 
Vertreter al-Barüdi (Baroody) die ablehnende Haltung zur Apostasie deutlich 
(vgl. dazu P. Lanares, Les Etats arabes et la libertö religieuse dans le cadre des 
Nations Unies, bes. S.52f„ in: Conscience et Libertö 16 (1978), S.51-57). Als die 
Resolution dann verabschiedet werden sollte, wandten sich die islamischen 
Staaten gegen jede Regelung, die gegen die Scharia verstoße, dazu B. Kauf­
mann, Das Problem der Glaubens- und Überzeugungsfreiheit im Völkerrecht, 
Zürich 1989, S. 178; Ägypten machte geltend, es handele sich um eine Einmi­
schung in die inneren Angelegenheiten der islamischen Länder. Der Vertreter 
der Islamischen Republik Iran machte klar, daß ein Muslim kein Recht habe, ei­
ne andere Religion zu wählen (Aldeeb Abu-Sahlieh, Definition a.a.O.(5), S.637).

48 Es heißt lediglich wieder: „Dieses Recht umfaßt die Freiheit, eine Reli­
gion oder jedwede Überzeugung eigener Wahl zu haben". Die westlichen Staa­
ten konnten lediglich Art.8 als Garantie durchsetzen, daß die Bestimmungen 
der Allgemeinen Menschenrechtserklärung von 1948 nicht beschränkt oder 
aufgehoben werden dürfen (vgl. zu dieser Kontroverse S. Liskolsky, The UN 
Declaration on the Elimination of Religious Intolerance and Discrimination: Hi- 
storical and Legal Perspectives, bes. S.464L, 471, in: J. E. Wood, Religion and the 
State, Waco, Tex. 1985, S.441-483, und Th. van Boven, Religious Freedom in In­
ternational Perspective. Existing and Future Standards, bes. S.108L, in: Des 
Menschen Recht zwischen Freiheit und Verantwortung, Berlin 1989, S. 102-113).

49 Dazu Maunz - Herzog, a.a.O.(18), Art.4 Rndnr. 77 und 116.
50 So etwa § 222 marokkanisches StGB: Ein Muslim, der im Ramadan in der 

Öffentlichkeit das Fasten bricht, wird mit 1-6 Monaten Gefängnis und 12-120 
Dirham Geldstrafe bestraft; § 274 des jordanischen StGB sieht 1 Monat und 
Geldstrafe vor. In Syrien ist laut Gerichtsurteil vom 8.4.1950 das öffentliche 
Nichteinhalten des Fastens strafbar, da es einen Angriff auf die islamische Reli­
gion und die Gefühle der Gläubigen, gegen die islamischen und somit auch ge­
gen die öffentlichen guten Sitten darstellt (Yösin ad-DarakzaTi, al-Magmüca al- 
Cjazä'iya, Damaskus 1981, Nr. 338).

51 Maunz-Herzog, a.a.O.(18), Art.4 Rndnr. 98; Bonner Kommentar a.a.O.( 18), 
Art.4 Rndnr. 77; v. Münch, a.a.O.(18), Art.4 Rndnr. 39.

Das verhindert aber nicht, daß zu statistischen Zwecken der Staat durchaus 
nach der Religionszugehörigkeit fragen kann (z. B. bei der Volkszählung 1983; 
vgl. dazu J. LislI, Die Religions- und Kirchenfreiheit in der neueren Rechtspre­
chung des Bundesverfassungsgerichts, S.542, in: Verantwortlichkeit und Frei­
heit. Festschrift für W. Geiger, Tübingen 1989, S.539-579).

52 Es ist deshalb üblich, daß auch in Visaformularen der arabischen Staaten 
nach der Religionszugehörigkeit gefragt wird.

53 Maunz-Herzog, Art.4 Rndnr. 55; A. v. Campenhausen in: Handbuch des 
Staatsrechts der Bundesrepublik Deutschland, Heidelberg 1989, VI, Rndnr. 44.

54 BVerfGE 17, S.305; vgl. E. Stein, Zur staatskirchenrechtlichen Rechtspre­
chung des Bundesverfassungsgerichts S.131, in: Juristen-Jahrbuch 8 (1967/68), 
S. 120-136.

55 Credere non potest homo nisi volens - so Augustin (gest. 430), der sich 
gegen Zwangsbekehrungen aussprach (vgl. J. Leder, Die Geschichte der Reli­
gionsfreiheit, Stuttgart 1965, I, S.139).

56 Zur respublica christiana als der vollkommenen Gesellschaft s. R. 
Schwarz, Die eigenberechtigte Kirche, Rom 1974, 41f.; J. Listl, Kirche und Staat 
in der neueren katholischen Kirchrechtswissenschaft, Berlin 1978, S.109.

57 Vgl. Leder, I, S.130, 137f. - Auch als sich im 13. Jahrhundert dann die Na­
tionalstaaten bildeten, wurde an dieser Einheit von Glauben und Staat festge­
halten.

58 Accipere fidem est voluntatis, sed tenere iam acceptatam est necessitatis 
(vgl. Leder, I, S.157); er forderte die Todesstrafe für diese Apostaten, da sie die 
Einheit des Staates gefährdeten (I, S. 160). 157



59 Dazu vor allem K.-L. Noethlichs, Die gesetzgeberischen Maßnahmen der 
christlichen Kaiser des vierten Jahrhunderts gegen Häretiker, Heiden und Ju­
den, Köln 1971. Es war aber klar, daß niemand zum Glauben gezwungen werden 
dürfe, denn credere voluntatis est. Die bloße politische Unterwerfung der Un­
gläubigen dürfe nicht zur Zwangsbekehrung führen, allerdings sei es diesen 
nicht gestattet, den christlichen Glauben zu beleidigen oder zu behindern (Lec- 
ler I, S.144). - Man vergleiche die islamische Lehre, daß der Islam politisch zu 
herrschen habe, daß aber die Bevölkerung der eroberten Gebiete, sofern sie 
ahl al-kitäb seien, ihren Glauben behalten dürften.

60 Noch in der christlichen Frühzeit war vertreten worden, daß der Staat 
ein Faktum sei, das man zur Kenntnis nehmen müsse und dessen Forderungen 
zu erfüllen seien; auch habe er eine von Gott gewollte Ordnungsfunktion; aber 
das Denken der frühen Christen war auf das kommende Endgericht ausgerich­
tet. Erst als dieses dann nicht kam, wandelte sich das Verhältnis zum Staat, der 
dann schließlich Instrument der christlichen Religion wurde, grundlegend 
(vgl. dazu K. Aland, Das Verhältnis von Kirche und Staat in der Frühzeit, bes. 
S.245f., in; Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt II 23.1 (Berlin - New 
York 1979), S.61-246).

61 Nur die bevollmächtigten Verkünder der Kirche, die in der Sukzession 
der Apostel steht, können die Wahrheit überhaupt erkennen (so schon Ire- 
naeus, gest. ca. 190), richtig interpretieren und feststellen, wer Häretiker ist (so 
Cyprian, gest. 258); Häretiker und Apostaten wurden nunmehr als Staatsfeinde 
betrachtet (vgl. dazu ausführlich P. Koslowski, Gesellschaft und Staat. Ein un­
vermeidlicher Dualismus, Stuttgart 1982, S.55-57).

62 Dazu P. Hinschius, Das Kirchenrecht der Katholiken und Protestanten in 
Deutschland, Graz 1959, IV, S.791 f.

63 Für das gesamte Mittelalter war, wie Lisll, a.a.O.(56), S.109 schrieb, die 
Vorstellung, Kirche und Staat wie zwei einander gegenüberstehende „voll­
kommene Gesellschaften" betrachten zu wollen, schlechthin unvollziehbar; 
auch das Ringen zwischen Papsttum und Kaisertum vollzog sich innerhalb der 
einen respublica christiana. Erst ab dem 13. Jh. wird diese Einheit von Kirche 
und Staat in Frage gestellt. In der Aufklärungszeit wird die Kirche dann dem 
Staat untergeordnet (so Samuel Pufendorf, S.1632-1694), was die katholische 
Kirche entschieden ablehnte (vgl. dazu ausführlich Listl, Kirche a.a,0.(56), 
S.l 10—117.

64 Uber das Verhältnis von frühem Christentum zum Judentum s. vor allem 
M. Simon, Verus Israel: A Study of the Relations between Christians and Jews in 
the Roman Empire (S.l35-425), Oxford 1986. Der Umstand, daß das Judentum 
seit dem 1./2. Jahrhundert die Missionstätigkeit aufzugeben begann und sich 
nicht mehr als universaler Monotheismus, dessen Botschaft an alle Welt und 
nicht nur an Israel gerichtet sei, verstand, erleichterte es den Christen, die Rol­
le des verus Israel zu übernehmen. - Dennoch darf aber nicht vergessen wer­
den, daß im östlichen Mittelmeerraum noch im 4. Jh. das Judentum bei Sklaven 
und Frauen erfolgreich Proselyten machte (dazu B. Blumenkranz, Christlich-jü­
dische Missionskonkurrenz, in Klio 33 (1961), S.227-333).

65 Im Jahre 315 verbot Konstantin den Übertritt vom Christen-zum Juden­
tum und jegliches Proselytenmachen seitens der Juden (H. Schreckenberg, Die 
christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches 
Umfeld (l.-l 1. Jahrhundert), Frankfurt - Bern 1982, S.259); vgl. dazu auch Noeth­
lichs, a.a.O.(59), S.34; DDC, Paris 1935,1, S.645.

66 Noethlichs, a.a.O.(59), S.l66, 181.
67 Das Judentum hörte formell auf, religio licita zu sein. Die Juden durften 

weder in der Armee noch in der Verwaltung, noch an den staatlichen Hoch­
schulen tätig sein; sie hatten die Lasten der Stadtverwaltungen zu tragen, ohne 
deren Ehren genießen zu dürfen. Die Zerstörung von Synagogen oder deren 
Weihung zu Kirchen war seit 535 nicht mehr verboten, neue Synagogen durf­
ten nicht gebaut werden. Das Zeugnis eines Juden war vor Gericht ungültig, 
wenn es gegen, und gültig, wenn es für einen Christen sprach (dazu A. Shari, By- 
zantine Jewry, from Justinian to the Fourth Crusade, New York 1971, S.22, 26;

158 Der Kleine Pauly II, 1502). - Man findet auf islamischer Seite, unter Berufung auf



Koran 2/28 und 118,4/115 und 144,60/1,5/51 und 57, die den Muslimen verbieten, 
sich Nichtmuslime zu Freunden zu nehmen, ähnliche Regelungen für Juden 
und Christen: Ausschluß vom Dienst in der Armee,- Verbot, neue Kirchen zu 
bauen, ja sogar Renovierungsverbot; Zeugnisbeschränkung (vgl. dazu Khoury, 
a.a.O.(16), S.147f„ 161, 165f.).

68 Während der Staat im 4. Jahrhundert mangels geeigneter christlicher 
Anwärter bei hohen Beamtenstellen nicht auf heidnische Funktionäre verzich­
ten konnte, wurden 415 unter Theodosius II Heiden durch Gesetz von Hof-, Ter- 
ritorial- und Heeresdienst ausgeschlossen (vgl. dazu R. v. Haehling, Die Reli­
gionszugehörigkeit der hohen Amtsträger des Römischen Reiches seit Con- 
stantins I. Alleinherrschaft bis zum Ende der Theodosianischen Dynastie (324- 
450 bzw. 455 n.Chr.), Bonn 1978, S.614 und 616). Die glaubensmäßige Reinerhal­
tung des Beamtentums konnte aber in der Praxis nicht durchgesetzt werden, 
dennoch galt der Grundsatz, daß Juden und Heiden nicht in den Staatsdienst 
durften (K.-L. Noethlichs, Beamtentum und Dienstvergehen. Zur Staatsverwal­
tung in der Spätantike, Wiesbaden 1981, S.64).

69 Sharf, a.a.O.(67), S.22. - Von der Todesstrafe ist aber nicht die Rede, doch 
die Strafe des Einzugs des Vermögens dürfte äußerst wirksam gewesen sein, da 
die Familie des Apostaten alles daran setzen würde, ihn zur Rettung des Vermö­
gens vom Abfall vom Christentum abzuhalten.

70 Sharf a.a.O.(67), S.25.
71 Ebd. - Dies ging später in die Beschlüsse des Konzils von Nicäa (787) ein.
72 Vgl. Sharf, a.a.0.(67), S.92. - Im Jahre 726 nahm Leon III (717-741) in den 

Anhang zur Ekloge die Bestimmung auf, daß Juden bei Androhung der Todes­
strafe und des Entzugs des Vermögens keine Proselyten machen dürften 
{Sharf, a.a.O.(67), S.67; es sei erinnert, an die islamische Bestimmung, Juden und 
Christen dürften keinen Muslim bekehren!). Unter Leon VI (886-912) wurden 
Juden, die Christen geworden waren und dann wieder abfielen, mit dem Tode 
bestraft (Sharf, a.a.O.(67), S.92f.). Juden, die Christen zum Übertritt brachten, 
wurden mit dem Einzug des Vermögens und dem Tode bestraft (vgl. Schrecken- 
berg a.a.O.(65), S.523, 524).

73 Dazu Hinschius, a.a.O.(62) V, S.157L, S.682,686. - Am Rande sei hieran die 
Leges Visigothorum von 693, die auf der Iberischen Halbinsel nicht ohne Ein­
fluß waren, erinnert, die für den Abfall vom Christentum zum Judentum für die 
Christen die Todesstrafe vorsahen; diese Strafe war auch vorgesehen für Ju­
den, die unter den Christen abwarben (Schreckenberg, a.a.O.(65), S.452-454).

74 Dazu J. Isensee, Keine Freiheit für den Irrtum. Die Kritik der katholischen 
Kirche des 19. Jahrhunderts an den Menschenrechten als staatsphilosophi­
sches Paradigma, bes. 318 (mit weiterführender Literatur), in: Zeitschrift der Sa- 
vigny-Stiftung, Kanonistische Abteilung 104 (1987), S.296-336.

75 Vgl. dazu J. Listl, u.a.: Grundriß des nachkonziliaren Kirchenrechts, Re­
gensburg 1980, S.440 und 765. - „Das Bekenntnis zum Kommunismus mit Ver­
breitung und Verteidigung seiner Lehre wird dem Glaubensabfall gleichgeach­
tet“ (Sacra Congregatio S. Officii vom 1.7.1949 und vom 28.7.1950). Eine schöne 
Parallele zur islamischen Auffassung (vgl. a.a.O.(25).

76 Listl, Grundriß 765 (cc 2314-2319).
77 Wer nach dem Empfang der Taufe den christlichen Glauben im ganzen 

ablehnt, ist ein Apostat. Die Exkommunikation ist Tatstrafe, d.h. sie tritt mit der 
Begehung der Tat von selbst ein; der Exkommunizierte ist von den Sakramen­
ten und von kirchlichen Ämtern ausgeschlossen (dazu Handbuch des Katholi­
schen Kirchenrechts, Regensburg 1983, S.934 und 941; vgl. auch H. Schwenden­
wein, Das neue Kirchenrecht. Gesamtdarstellung, Graz 1983, S.464; R. Puza, Ka­
tholisches Eherecht, Heidelberg 1986, S.392L, 400). Der CIC von 1983 hat auf ei­
ne Definition der Exkommunikation verzichtet. In der Lehre wird vertreten, 
daß die Kirche den Wunsch habe, den Sünder in die communio wieder aufzu­
nehmen (dazu St. Kotzula: Zur Exkommunikation im CIC 1983. Eine Definitions­
möglichkeit vom Communiobegriff her, bes. 459, in: AKR 1987, S.432-459).

78 Bei der „Declaratio de libertate religiosa" geht es aber vor allem darum, 
daß der Staat grundsätzlich Religionsfreiheit und Unabhängigkeit der religiö­
sen Vereinigungen zu garantieren habe. Wesentlich ist, daß durch diese Erklä- 159



rang die katholische Kirche Abschied genommen hat vom Ideal des konfessio­
nellen Staates (vgl. J. Listl, Das Grundrecht der Religionsfreiheit in der Recht­
sprechung der Gerichte der Bundesrepublik Deutschland, Berlin 1971, S.49ff.).

79 Das Vaticanum stellte fest, daß die Muslime den Christen sehr nahe stün­
den, da sie wie diese Gott als Schöpfer anerkannten, Abraham als Religionsstif­
ter, Jesus als Propheten und Maria als seine Mutter verehrten (vgl. dazu J. Farru- 
gia, Vatican II and the Muslims: The Church's Consideration of Islam in Vatican 
II and its Resonance in Subsequent Christian-Muslim Relations, Rom 1987, bes. 
S.33ff., 41 ff., 44ff.).

80 Dazu mit den Nachweisen aus der klassischen Rechtsliteratur Adel ElBa- 
radie, Gottes-Recht und Menschen-Recht. Grundlagenprobleme der islami­
schen Strafrechtslehre, Baden-Baden 1983, S.123f.; dazu auch S. M. Zwemer, The 
Law of Apostasy in Islam, London 1924. - Aus der neueren islamischen Rechtsli­
teratur: Muhammad al-Husain Musailih'h Huqüq al-insän, Kairo 1988, 225 und 
365; Mahma$äni, Arkän a.a.O.(15), S.122: Denn wer den Islam bekannt hat, muß 
dessen Regeln einhalten (vgl. auch Mahmassani, Cours a.a.O.( 16), S.287). Sibäni, 
a.a.O.(15), S.557: Wer sich ohne Zwang zum Islam bekehrt, muß wissen, daß er 
diese Religion nicht mehr aufgeben kann, daß es sich beim Islam um ein das 
ganze Leben umfassendes System handelt!; so auch Munix Hamid al-Bayäti, 
a.a.O.(15), S.183; cAbd al-Wahhäb cAbd al-cAziz ai-Saibäni: Huqüq al-insäü wa- 
hurriyatuhu al-asäsiya fi n-nizäm al-islämi wan-nuzum al-mucä§ira, Amman 
1980, S.558: Apostasie vom Islam ist nicht erlaubt. Vgl. auch Aldeeb Abu- 
Sahlieh, Non musulmans a.a.O.(15), S.644.

81 Herangezogen wird allerdings manchmal Koran 4/89: „Und wenn sie sich 
abwenden, dann greift sie und tötet sie, wo ihr sie findet, und nehmt euch nie­
mand von ihnen zum Freund oder Helfer." Insbesondere die Schiiten vertreten, 
daß Koran 2/256 abrogiert worden sei durch Koran 9/5: „Und wenn nun die hei­
ligen Monate abgelaufen sind, dann tötet die Heiden, wo (immer) ihr sie findet, 
greift sie, umzingelt sie und lauert ihnen überall auf." (vgl. dazu H. Löschner, Die 
dogmatischen Grundlagen des äi'itischen Rechts, Köln 1971, S.82).

82 Im islamischen Rechtssystem stellt die sunna, d.h. das Verhalten des Pro­
pheten in Wort und Tat, niedergelegt in sechs großen anerkannten Sammlun­
gen, nach dem Koran die wichtigste Rechtsquelle dar.

83 überliefert von al-Buhäri, Abü Da’üd, at-Tirmidi und an-Nasä’i (vgl. A. J. 
Wensinck, Concordance et indices de la tradition musulmane, Leiden 1936, II, 
S.167). Mohamed Talbi (Religious Liberty: A Muslim Perspective, in: Religious 
Liberty and Human Rights in Nations and Religions, Philadelphia 1986, S. 175— 
187) meint (S. 184), dieser hadit sei nicht echt.

84 überliefert von al-Buhäri, Abü Da’üd, at-Tirmidi und an-Nasä'i (vgl. A. J. 
Wensinck, I, S.493). - Nach einer anderen Tradition, die auf Ibn cAbbäs, einen 
Gelehrten des 1. Jahrhunderts der islamischen Zeitrechnung, und auf cÄ'iäa, 
die Lieblingsfrau des Propheten, zurückgeht und deshalb höchste Glaubwür­
digkeit bei den Gelehrten genießt, hat der Prophet erlaubt, das Blut dessen zu 
vergießen, „der seine Religion verläßt und sich von der Gemeinde trennt" 
(nach al-Buhäri).

85 Dazu Baradie, a.a.O.(80), S.123f.; Peters/de Vries, a.a.O.(39), S.5L; J. L. Krae- 
mei, Apostates, rebels and brigands, 36-48, in: Israel Oriental Studies 10 (1980), 
34-73; aus der neueren islamischen Fachliteratur Nucmän cAbd ai-Razzäq as- 
Sämarra i, Ahkäm al-murtadd fi S-Sarica al-islämiya, Beirat 1969, S.213; cAuda 
a.a.0.(15), 11, S.720L; Man$ür, a.a.O.(27), I, 384; cAbd Allah b. Ahmad Qädiri: ar- 
Ridda can al-isläm wa-hatäruhä cala l-cälam al-islämi, Gudda 1982 (Magisterar­
beit an der Azhar 1974), S. 104; Tabandeh, a.a.O.(44), S.72-,cAbd al-cAzim Saial ad- 
Din: al-°Uqüba al-muqaddara li-ma§lahat al-mugtamac al-islämi, Kairo 1973, 
S.734L; Häzim cAbd al-Mutacän a$Sacidi, an-Nazariya al-islämiya fi d-daula, Kai­
ro 1986, S. 121 Anm. 45; A4 uhammadAbü Hassan, Ahkäm al-Qarima wal-cuqüba fi 
§-äarica al-islämiya, az-Zarqä' (Jordanien) 1987, S.413; Muhammad Hosan Abü 
Yahyä, Ahdäf at-ta§ric al-islämi, Amman 1985, S.600;Bayä/ia.a.O.(15), S.183; Ah­
mad Falh'i Bahnäsi, Tatbiq al-hudüd fi t-taäricät al-ginä’iya al-hadita, Kairo 1988, 
S.259-266; Yüsuf al-Qaradäwi: al-Aqalliyät wa-tatbiq aä-äarica al-islämiya,

160 S. 1045-1047, in: Magallat ai-Azhar (Kairo) 1978, S.1Ö39-1049, 1221-1231.



86 Zur Zeit der Apostasie muß der Apostat geschlechtsreif und im Besitz 
seiner Geisteskräfte gewesen sein, auch darf er nicht unter Zwang gestanden 
haben. Handelt es sich um einen Mann, so ist als Strafe der Tod vorgesehen; ei­
ne Frau wird bei Malikiten, Schafiiten und Hanbaliten ebenfalls mit dem Tode 
bestraft, nicht dagegen bei den Hanafiten und Schiiten, die sie vielmehr ein­
sperren, bis die den Islam wieder annimmt

87 Nach überwiegender Lehrmeinung wird das Vermögen des Apostaten 
konfisziert (vgl. Peters/de Vries, a.a,0.(39), S.8; J. Bmgman, De betekenis van het 
Mohammedaanse recht in het hedendaagse Egypte, Den Haag 1960, S.185; sehr 
ausführlich bei Sämanä i a.a.O.(85), S.220ff.; cAuda a.a.O.(15) II, S.728f.; Qädin 
a.a.O.(85), S.107f.; Saraf ad-Din a.a.O.(85), S.383f.; Man?Cir a.a.0.(27), I, S.393 (aber 
in seinem Gesetzesentwurf folgt er in § 6 Abs. c einer Mindermeinung und sieht 
vor, daß die muslimischen Erben den Apostaten beerben können).

88 Noch im 2. Jahrhundert der islamischen Herrschaft hatte sich diesbezüg­
lich keine bestimmte Praxis herausgebildet, vgl. I. Goldziher, Muhammedani- 
sche Studien, Bd. II, Halle 1890 (Nachdruck Hildesheim 1961), S.215f.

89 Baradie, a.a.O.(80), S. 124; vgl. Peters/de Vries 6; aus der heutigen Rechtsli­
teratur; Sämarräi, S. 194ff; ^Auda, II, S.722I.,- Sarai ad-Din, S.375ff.; Mansür I, 
S.386,395, dort §§ 3 und 11; SiSäni, a.a.O.(15), S.553; Abu Hassan, a.a,0.(85), S.414; 
Muhammad Fathi cUtmän, Huqüq al-insän baina §-Sarica al-islämiya_wal-fikr al- 
qänüni al-garbi, Beirut - Kairo 1982, S.104ff.;°Abd ar-Rahim Sidqi, al-Garima wal- 
cuqüba al-islämiya, Kairo 1987, S.254; Muhammad °A(iya Hamis, MaSrücät. 
qawänin al-qisäs wad-diyät wal-hudüd aS-Sarciya, al-Lagna al-cUlyä litatwir al- 
qawänin wifqa ahkäm aS-Sarfa ai-islämiya, Kairo 1979, dort § 7. - Von der Reue 
kann jederzeit, auch kurz vor der Strafvollstreckung, Gebrauch gemacht wer­
den.

90 Dazu cAbd al-Faltäh Hidr: an-Nizäm al-qinä'i, Bd. 1, Riyad 1982, S.245; 
Man$ür I, S.389, § 4, und S.394, § 10, Hamis, dort § 5.

91 Hamis, dort § 11.
92 Mansür, a.a.O.(27).
93 Hamis, dort § 1 Abs 1: Todesstrafe; Mansür, I, 390, dort § 5 Abs a. - Ist der 

Tatbestand erfüllt, das Urteil gefällt und keinerlei Reue festgestellt, so ist der 
Staat verpflichtet, das Urteil zu vollstrecken; es ist kein Gnadenerweis und kei­
ne Strafminderung erlaubt (Mansür, I, 394, dort § 8).

94 Hamis, dort §11; Wer erfolgreich zur Apostasie anstiftet, wird ebenfalls 
mit der dafür vorgesehenen Strafe bestraft.

95 Vgl. dazu Peteis/de Vries, a.a.O.(39), S. 13.
96 Der damalige sudanesische Staatschef Numairi erhielt seitens des Gene­

ralsekretärs der Liga der islamischen Welt ein Glückwunschtelegramm anläß­
lich der Hinrichtung des Apostaten. - Prof. Wähler (Berlin) meinte im Rahmen 
einer Diskussion über den islamischen Staat (in; Essener Gespräche 20 (1986), 
S.68), daß man aus diesem Fall - gemeint war die Hinrichtung - „nicht unbedingt 
die Horrorvision herleiten soll, als würde demnächst vielleicht Todeskomman­
dos auch in europäische Staaten geschickt, um abtrünnige Moslems mit dem 
Tode zu bestrafen", das würde die Strafe iür die Apostasie zu sehr dramatisie­
ren! - Salman Rushdie wird darüber wohl anders denken.

97 Schon 1972 war er von der ägyptischen Azhar, dann 1975 von der Islami­
schen Weltliga als Apostat bezeichnet worden (dazu Reinhard Schulze: Islami­
scher Internationalismus im 20. Jahrhundert, Leiden 1990, S.379ff. mit einer aus­
führlichen Darstellung des Falls; außerdem Abdullahi AJimed an-Na'im: Mah­
mud Muhammad Taha and the Crisis in Islamic Law Reform; Implications for 
Interreligious Relations, in; Journal of Ecumenical Studies 25 (1988), 1-21).

98 Dazu äußerst ausführlich das Standardwerk von Sämanä'i, a.a.O.(85), 
S.78ff.; vgl. Mansür, I, S.384; cAuda, II, S.707-711; Sarai ad-Din, S.367L; Sisäni, 
S.556; Abu Hassän, S.410; auch Peters/de Vries, S.3f., 10. - Nichtmuslime (dim- 
miyün), die im islamischen Staat leben (vgl. Fn 16), verlieren ihren Schutzstatus, 
wenn sie Gott lästern, den Gesandten Gottes kritisieren oder beleidigen, den 
Koran oder die islamische Religion im allgemeinen herabsetzen (vgl. Fattal, 
a.a.O.f 16), S.8 lf.; Nädi, a.a.O.( 16), I, S.73). Der dimmi wird dann zum Kriegsgegner 
(harbi) und mit dem Tode bestraft, seine Frau und seine Kinder werden ver- 161



sklavt (dazu Khoury, Toleranz a.a.O.(16), S.140f.). Um ein Beispiel aus einer Re­
gion, die heute im Rahmen des Dialogs immer wieder als Vorbild des friedli­
chen Zusammenlebens der Religionen in der Vergangenheit gepriesen wird, 
nämlich das islamische Andalusien, zu geben: in Cordoba wurden zwischen 850 
und 859 48 Christen wegen Angriffs auf den Islam - sie hatten Muhammad als 
falschen Propheten bezeichnet - enthauptet (vgl. dazu K.B. Wolf, Christian Mar- 
tyrs in Muslim Spain, Cambridge 1988, S.12, 24, 29).

99 Wird der Prophet beschimpft, so wird die Reue nicht akzeptiert (Maliki- 
ten, Hanbaliten, teilweise auch Hanafiten,- vgl. cAuda, II, S.724-27). Herangezo­
gen wird Koran 9/61: „Diejenigen, die dem Gesandten Gottes Ungemach zufü­
gen, haben eine schmerzhafte Strafe zu erwarten". - Den Propheten einen Lüg­
ner zu nennen, gilt bei Muslimen als große Beleidigung, denn mit seiner Glaub­
würdigkeit wird die des Korans verbunden (dazu P. Anles, Das Verhältnis zu 
den Ungläubigen in der islamischen Theologie, S.121 und 123, in: A. Falaturi 
und W. Slrolz, Glauben an den einen Gott, Freiburg-Basel 1975, S.l 17-129).

100 Dazu die informative Rezension von Fr. Steppat in: Der Tagesspiegel 
(Berlin) 26.11.89, S.L 1.

101 Etwa in der deutschen Fassung des Romans auf den S.l 11-113, 119L, 
125-127, 365-377, 391-394.

102 Ebda. S.380-388.
103 Ebda. S.127-129.
104 Ebda. S.368ff., 387.
105 Sämanäi, S.95f.; cAuda, II, S. 710; vgl. Mansür, I, S.384.
106 Ibrahim Ahmad al-Wa$ft, Tilkahudüd Alläh, Kairo 1979, S.271,274L; vgl. 

Sämanäi, S.83.
107 cAuda, II, S.708.
108 Die Regel „kein Zwang in der Religion" wendet sich, wie Mahmassani, 

Cours a.a.O.(16), S.283 es ausdrückt, an die Muslime bezüglich der Behandlung 
der Nichtmuslime (- gilt also nicht für die Muslime selbst), öamäl al-Bannä, 
Hurrlyat al-ictiqäd fi 1-isläm, Kairo 1978, führte aus (S.32), „kein Zwang" bedeute 
lediglich, daß bei der Bekehrung zum Islam keine Gewalt angewendet werden 
dürfe; andererseits dürfe man die Nichtmuslime geduldig und immer wieder 
mit Argumenten zur Annahme des Islams einladen, bis die die Wahrheit er­
kennten. Glaubensfreiheit (hurriyat al-caqida) bedeute lediglich, daß die Einge­
ladenen annehmen oder ablehnen könnten. - Trotz dieser Tatsache, daß der 
Koranvers „lä ikräh fi d-din" diese spezielle Auslegung erfährt, ziehen ihn Mus­
lime im Dialog mit Nichtmuslimen, die mit der islamischen Lehre nicht vertraut 
sind, heran, um die Toleranz des Islams unter Beweis zu stellen (so etwa, um ein 
Beispiel aus jüngerer Zeit zu nennen, Mohammed Allal Sinaceur, Islamic Tradi­
tion and Human Rights, S.215f., in: Philosophical Foundations of Human Rights, 
Paris (UNESCO) 1986, S.l93-225).

109 Die Gesellschaft könne es dem einzelnen nicht erlauben, sich von Gott 
abzuwenden; hier sei die Grenze der persönlichen Freiheit (Muhammad Oulb, 
al-Insän bain al-mäddiya wal-isläm, Kairo 1955, S. 191). Da jeder, der sich mit dem 
Islam näher befaßt, erkennen wird, daß er allen anderen Religionen überlegen 
ist, wäre es, so die Meinung der Muslime, absurd, das Gute (den Islam) für etwas 
Schlechtes (eine andere Religion) einzutauschen (so die Ausführungen von Ta- 
bandeh, a.a.O.(44), S.71).

110 Dazu Khoury, a.a.O.(16), S.140; vgl. Ramadan, a.a.O.(16), S. 151. cUimän, 
a.a.O.(89), in seinem Buch über die Menschenrechte, drückte es so aus: „Die 
Glaubensfreiheit für Nichtmuslime ist zuerkannt, solange sie die Muslime 
nicht angreifen" (S.91). Die Nichtmuslime dürfen den Islam nicht angreifen, und 
es ist ihnen untersagt, unter Muslimen zu missionieren (Gamal al-Bannä, 
a.a.O.(108), S.32).

111 In der marokkanischen Lehre wird dies damit begründet, daß der Islam 
als offizielle Religion des Staates (Art. 6 der Verf.) vor den Missionspraktiken 
gewisser christlicher Missionsgesellschaften während der Protektoratszeit ha­
be geschützt werden müssen (vgl. Taufiq Muhammad aS-Säwi, Ta°liqät waä-äu- 
rüh muqärina cala magmücat al-qänün al-ginä’i al-magribi al-qadid, Casablanca

162 1968, S.l98).



112 BVG 12, 1 (S.3f.); vgl. v. Münch, a.a.0.(18), Art.4, Rndnr. 57; Maunz-Her- 
zog, a.a.O.(18), Art.4, Rndnr. 83; Listl, Grundrecht, a.a.O.(78), S.ll.

113 Maunz-Herzog, Art.4, Rndnr. 74.
114 Gewaltakte sind untersagt, ebenso aufdringliche oder agressive Wer­

bung; der Schutz der Jugend ist zu beachten. Dazu A. v. Campenhausen, Neue 
Religionen im Abendland. Staatskirchenrechtliche Probleme der Muslime, der 
Jugendsekten und der sogenannten destruktiven religiösen Gruppen, bes. 
S. 157-163, in; ZevKR 25 (1980), S.135-172; Erwin Fischer, a.a.O.(26), S.100.

115 Maunz-Herzog, Art..4, Rndnr. S.72; dazu vor allem P. Häberle, Grenzen ak­
tiver Glaubensfreiheit, in; Die öffentliche Verwaltung 1969, S.385-389; A. v. 
Campenhausen, Staatskirchenrecht, München 1989, S.62; „Es besteht kein An­
spruch gegen den Staat, vor missionierenden Beeinflussungen geschützt zu 
werden"; es sei eine Sache der persönlichen Zivilcourage, lästige Missionare 
abzuweisen! (Ders., in: Handbuch des Staatsrechts der Bundesrepublik 
Deutschland, Heidelberg 1989, VI, Rndnr 94f.).

116 So vertritt das Bundesscheriatsgericht Pakistans, Nichtmuslime dürf­
ten Muslime nicht zum Abfall vom Islam bewegen; auch gebe es kein Men­
schenrecht, das garantiere, man dürfe die eigene Religion bei Andersgläubi­
gen propagieren (vgl. W. Wengler, Staatlicher ordre public gegenüber kirchli­
chem Recht und Prüfung staatlicher Gesetze unter religiösem Recht, S.83, in: 
Jahrbuch des öffentlichen Rechts 1987, S.67-89). - Anders nach deutschem 
Verfassungsverständnis. Der Bürger hat sich damit abzufinden, daß „die Frei­
heit der geistigen Auseinandersetzung, in die das Grundgesetz jedermann 
stellt", für seine Glaubenssicherheit durchaus eine Bedrohung sein kann 
(Maunz-Herzog, Art.4, Rndnr. 73; vgl. Bonner Kommentar Art.4, Rndnr. 39). - In 
der Bundesrepublik lebende Muslime empfinden es als Verstoß gegen ihr 
Grundrecht auf Religionsfreiheit, wenn Christen versuchen, sie zum Christen­
tum zu bekehren, und fordern den Staat auf, dies zu verbieten, während sie ih­
rerseits für sich das Recht in Anspruch nehmen, da°wa („Einladung zur Annah­
me des Islams") zu betreiben.

117 Die islamische Gesellschaft leidet noch immer am „ridda-Trauma". Nach 
dem Tode des Propheten (632) fielen arabische Stämme wieder vom Islam ab 
und mußten mit Waffengewalt unterworfen werden. Nur dem harten Durch­
greifen des ersten Kalifen, Abü Bakr (632-634), war es zu verdanken, daß der 
junge islamische Staat überlebte (dazu vgl. R. Paret, Toleranz und Intoleranz im 
Islam, S.353, in: Saeculum 21 (1970), S.344-365). Seitdem wird es für den Bestand 
der nmma als äußerst gefährlich angesehen, wenn Zweifel an der Religion 
geäußert werden, da dies Bürgerkrieg (fitna) hervorrufen würde, weshalb man 
gegen Apostaten eine feste Haltung einnehmen müsse. Vgl. aus der heutigen 
Literatur Sa°di Abü Gaib, Diräsa fi minhäcj al-isläm as-siyäsi, Beirut 1985, S.708, 
710; Sisäni, a.a.O.(15), S.555; Husari, a.a.O.(23), S.319L; $ubhi cAbduh Sacid, as- 
Sulta wal-hurriya fi n-nizäm al-islämi, Kairo 1982, S.141.

118 Es gilt auch hier, wie Häberle, Grenzen, a.a.O.fl 15), S.388 ausführte, daß 
es den Staat des Grundgesetzes nichts angehe, wenn die eine Religionsgemein­
schaft der anderen einen in ihren Augen „unsittlichen" Proselytismus vorwirft; 
vgl. ders.: Kommentierte Verfassungsrechtsprechung, Königstein 1979, S.134 
und 136. - Daß es aber in einem europäischen Staat auch anders aufgefaßt wer­
den kann, sei am griechischen Beispiel illustriert. Die griechische Verfassung, 
die in Art.3 Abs.l die orthodoxe Kirche als die herrschende bestimmt, unter­
sagt in Art. 13 Abs.l jeden Proselytismus. In der Lehre wird darüber gestritten, 
wie das auszulegen sei - entweder als Verbot jeglicher Abwerbung (was zu selt­
samen Ergebnissen führt, etwa derart, daß der Proselytismus unter Ehegatten 
oder Eltern und Kindern untersagt wäre) oder als Abwerbung durch unerlaub­
te Mittel; dazu K. Vavouskos, Le prosdlytisme, bes. S.158, in: Kanon 8 (1987), 
S.157-161.

119 Der Islam als letzte der adyän samäwiya hat die vorangegangenen abro- 
giert (so z.B. Muhammad cAbd ar-Rahim cAnbar, al-Mausüca aä-äämila lil-mabä- 
di' al-qänüniya fi Misr wad-duwal al-carabiya, Kairo 1973, II, S.21, Anm.3).

In der Rechtsliteratur wird mitunter argumentiert, man dürfe den Religions­
wechsel nicht zu einfach machen, da er sonst zur Gesetzesumgehung miß- 163



164

braucht werde. Beispiel: Christen, deren religiöses Recht die Eheschließung 
untersage, würden Muslime und könnten dann ihre Ehefrau verstoßen. Wenn 
man ihnen gestattete, vom Islam wieder abzufallen, so sei dies ein Rechtsmiß­
brauch (vgl.0Anbar, II, S.219); dazu ein Urteil des ägyptischen Obersten Verwal­
tungsgerichts vom 21.6.1956: das wäre ein Spiel mit den Religionen, um weltli­
che Ziele zu erreichen, was, gleich, um welche Religion es sich handele, unmo­
ralisch sei.

120 Mit Recht schrieb Rail Dahrendorf (Die Zeit, 28.4.89, S.43) - wenn auch 
im Zusammenhang mit dem Selbstbestimmungsrecht der Völker daß kollek­
tive Rechte in aller Regel der Unterwerfung von Menschen, nicht ihrer Be­
freiung dienten, weshalb sie einer der großen Irrtümer des 20. Jhdts. seien. Sol­
che Kollektivrechte würden immer mit dem Wunsche nach Homogenität ge­
rechtfertigt, doch letztere bedeute immer die Ausweisung oder Unterdrük- 
kung von Minderheiten. - Was Dahrendorf für das Selbstbestimmungsrecht 
feststellte, gilt noch mehr für ein Kollektivrecht auf Integrität im Glauben!

121 Madhal ila 1-isläm, deutsch: Der Islam, 1980.
122 Dort unter § 440.
123 Vgl. oben Fn 3.
124 Qädin, a,a.O.(85), S.32f.; vgl. $idqi, a.a.O.(89), S.253; Mahma^äni, 

a.a.O.(15), S.124f.; Saraf ad-Dm, a.a.O.(85), S.381; Abu Gaib, a.a.O.(117), S.707, 
709f., cUlmän, a.a.O.(89), S.103; Abu Hassan, a.a.O.(85), S.405; Mcmsür, a.a.O.(27), 
I, S.381: Die Religion sei der höchste Wert; die Unterstrafestellung der Aposta­
sie solle deshalb generalpräventiv wirken.

125 Sämarral, a.a.O.(85), S.212; Mansür, I, S.382; cAdl Zaid al-Kilänl, Mafähim 
al-haqq wal-hurriya, Amman 1988, S.183f.; Muhammad Abu Zahra, al-Garima 
wal-cuqüba fi 1-fiqh al-islämi, Kairo (um 1964), 1, S. 162f.: Da der Staat auf der Reli­
gion beruhe, dürfe diese und die Glaubensüberzeugung der Muslime nicht er­
schüttert werden. - Qädiri, S.33: Apostasie sei Revolution gegen den Islam und 
somit gegen die Staatsordnung (ni?äm ad-daula). Dies führe zur Schwächung 
der Gemeinschaaft und stärke die Feinde der Muslime. Der Islam sei logisch 
konsequent, denn die Strafe für Hochverrat sei nun einmal der Tod. - Vgl. auch 
Abu Hassan, S.404; Bayäli, a.a.O.(15), S.182 und 183.

126 Jurist und führendes Mitglied der Muslimbruderschaft Ägyptens. Er 
wurde 1954, zur Regierungszeit cAbd an-Näsir's, nach einem Schauprozeß we­
gen Hochverrats gehängt.

127 Titel vgl. Fn 15.
128 cAuda, I, S.335f., vgl. Sarai ad-Dm, S.385.
129 cAuda, I, S.536, so auch Saraf ad-Din, S.386; cUtmän, S.103; vgl. Mansür, 1, 

S.382; Qüdirt, S.32: Apostasie ist vergleichbar der Straftat der Veränderung und 
Zerstörung des gesellschaftlichen Systems in einem westlichen Staat, ist also 
Hochverrat.

130 über die damaligen Staatsschutzbestimmungen der UdSSR vgl. H. H. Je- 
schek, Der strafrechtliche Staatsschutz im Ausland, S.346f., 352, in: Zeitschrift 
für die gesamte Strafrechtswissenschaft 74 (1962), S.339-359, die eine Ände­
rung des Regimes nicht erlauben. Unter Umständen werden Untergrabung und 
Schwächung der Staatsmacht mit dem Tode bestraft.

131 cAuda dürfte sich orientiert haben an den antikommunistischen Be­
stimmungen der USA (International Security Act 1950, Communist Control Act 
1954), und der Denunzierung der un-american activities. Verfolgt wurden als 
staatsgefährdend eingeordnete nationalsozialistische, faschistische und kom­
munistische Vereinigungen oder dementsprechende Propaganda (dazu Je­
scheck, S.344f.; H. Weyhenmeyer, Die Staatsschutzbestimmungen im ausländi­
schen Strafrecht, Freiburg 1956, S.130f., 134f.).

132 cAuda, I, S.536; Qadin, S.33 führte aus, Hochverrat werde sowohl in kapi­
talistischen als auch in kommunistischen Staaten mit dem Tode bestraft. Wa?fi, 
a.a.O.( 106), S.312: Apostasie sei keine Privatangelegenheit, sondern eine direk­
te Gefährdung der Existenz der Gemeinschaft, was mit dem Tode bestraft wer­
den müsse. Gegen die Todesstrafe für die Apostasie gibt es kaum Stimmen; ei­
ne Ausnahme war cAbd al-Mulacäh asSa^idi, al-Hurrlya ad-diniya fi 1-isläm, 
Kairo o.D., bes. S.72 und 156. Er berief sich auf die abweichende Meinung eines



Gelehrten aus dem 1. Jhdt. der Higra, auf IbräHm an-Nahäi (dazu Einzelheiten 
bei Peters/de Vries, a.a.O.(39), S.15f.); gegen eine weltliche Bestrafung auch Ga­
mal al-Bannä, a.a.O.(108), bes. S.37,45ff. - Majid Khadduri, The Islamic Concep- 
tion of Justice, Baltimore 1984, S.238, distanzierte sich ebenfalls; aber seine 
Ausführung, die meisten islamischen Staaten außer Saudiarabien hätten die 
Menschenrechtserklärung akzeptiert, bedeutet leider noch nicht, daß Aposta­
sie erlaubt sei. Der sudanesische Modernist AbduIIahi Ahmed an-Na'im (Koran, 
Schari'a und Menschenrechte: Grundlagen, Defizite und zukünftige Perspekti­
ven, in: Concilium 26 (1990), 129-134) betrachtet die Existenz der Strafbarkeit 
der Apostasie als Verletzung der Glaubens-und Meinungsfreiheit der Muslime 
und der Nichtmuslime (S.132). Auch Mohamed Charli, Islam et droits de l'hom- 
me, in: Islamochristiana 9 (1983), S. 13-24, distanzierte sich und schrieb, die Apo­
stasieverfolgung sei eine Einführung des 1. Kalifen Abü Bakr gewesen (S.15); 
im übrigen müsse man das islamische Recht, das ein Werk der Ailamä' sei, „de- 
sacraliser" (S.23), da es nicht mehr den heutigen Anforderungen entspreche. 
Auch der schiitische Gelehrte Abdulaziz Sachedina, Freedom of Conscience 
and Religion in the Qur'an, in: D. Little: Human Rights and the Conflict. of Cultu- 
res. Western and Islamic Perspectives on Religious Liberty, Columbia, S.C.
1988, S.53-90, sieht Abü Bakr's Vorgehen in der speziellen historischen Si­
tuation begründet und bezweifelt, ob deshalb die Todesstrafe allgemein vertre­
ten werden könne (S.76-83). - Bei der Ablehnung beruft man sich auch auf die 
Tatsache, daß im Koran über eine Bestrafung im Diesseits nichts zu finden ist; 
die einschlägigen Überlieferungen aus der Sunna des Propheten schiebt man 
dann als nicht beweiskräftig beiseite (so etwa M. Talbi, Religious Liberty, a Mus­
lim Perspective, S.108f., und 113, in: Islamochristiana 11 (1985), S.99-113).

Außerdem unterscheidet man auch zwischen der Apostasie eines Indivi­
duums, das vom Recht auf Glaubensfreiheit Gebrauch macht, was, wenn es 
beim Einzelfall bleibt, keine Gefahr für die Gesellschaft darstelle und deshalb 
straflos bleiben solle, und der Apostasie von Gruppen, die ein Angriff (muhära- 
ba) auf die Muslime sei; diese müßten dann ihren Glauben verteidigen und es 
sei ihnen erlaubt, die Apostasie zu bestrafen (so Rahim, a.a.O.(15), S.574-577). 
Vgl. auch den pakistanischen Gelehrten Muhammad Zatrullah, Islam and Hu­
man Rights, Islamabad 1988, der meint, Apostasie werde von Gott bestraft und 
nicht im Diesseits (S.l 16); ist aber eine Straftat damit verbunden, dann werde 
diese auf Erden bestraft. So auch der ehemalige Präsident der Islamischen Re­
publik Iran, Abul-Hassan Bani-Sadi (Le Coran et les droits de l’homme, Paris
1989, S.68f„ 76f„ 78).

133 Die Delikte gegen die Sicherheit des Staates (garä’im amn ad-daula) 
richten sich gegen die Existenz, die Organisation und die Einheit des Staates 
(vgl. Muhammad Saläma, Qänün al-cuqübät.al-Qism al-häss, Kairo 1982-83, 
S.33).

134 Die offizielle französische Übersetzung des arabischen Textes lautet 
"■ • • quiconque tente par la violence de renverser ou de changer la Constitution 
de l'Etat, ou le regime de la Republique, ou la forme du gouvernement“.

135 Ramsis Bahnäm, al-Qism al-häss fi qänün al-cuqübät,.al-cUdwän °ala amn 
ad-daula ad-dähili, al-°udwän cala n-näs fi aShäsihim wa-amwälihim, 3. Aufl. Ale­
xandrien 1982, S.44f.; AhmadFathi Surür, al-Wasit fi qänün al-cuqübät.al-Qism al- 
häss, al-garä'im al-mudirra bil-maslaha al-cämma, Kairo 1972. Nr.38 und 39/ 
S.72ff„ 75f.

136 In der Islamischen Republik Iran, die 1982 islamische Strafgesetze ver­
abschiedete, findet sich auch keine Vorschrift, die die Apostasie ausdrücklich 
unter Strafe stellt. Doch Humaini selbst, und die Praxis der Hinrichtung zahlrei­
cher Anhänger der Baliai-Religion, lassen erkennen, daß der Abfall auch heute 
mcht straflos bleibt (dazu S. Tellenbach, Zur Re-Islamisierung des Strafrechts im 
SU!(S''97f., in: Zeitschrift für die gesamte Strafrechtswissenschaft 101 (1989), 
O-188-205). Auch in Pakistan existiert keine solche Bestimmung, die die Apo-

unter Strafe stellte (vgl. Wengler, Staatlicher ordre public, a.a.O.(116), 
b'83, Anm.63).
i 137 Kommentar zur alten Fassung vgl. E. Gargon, Code penal annotö, Paris 
i952, Art,87, No 26ff; vgl. Weyhenmeyer, a.a.O.(131), S.52. 165



138 Dazu Dalloz, s.v. atteintes ä la suretö de l'Etat, no 190ff.
139 Der Art. 13 cp, der bei Verbrechen gegen die Sicherheit des Staates die 

Todesstrafe durch Erschießen vorsah, wurde durch Gesetz Nr. 81-908 vom 9. 
Oktober 1987 abgeschafft (s. Encyclopödie Dalloz, droit penal, mise ä jour 1988, 
p. 73, No 249).

140 Zu der durch § 81 StGB geschützten verfassungsmäßigen Ordnung vgl. 
Schönke/Schröder, Strafgesetzbuch Kommentar, München 1988, § 81 Rndnr. 8.

141 Art.30 lautet: „Nichts in dieser Erklärung darf dahin ausgelegt werden, 
daß es für einen Staat, eine Gruppe oder eine Person das Recht begründet, eine 
Tätigkeit auszuüben oder eine Handlung zu begehen, die auf die Abschaffung 
der in dieser Erklärung ausgesprochenen Rechte und Freiheiten abzielt."

142 Vgl. oben Fn.46.
143 Von muslimischer Seite wird gern darauf verwiesen, daß das Kruzifix im 

Gerichtssaal und das Schulgesetz zeigten, daß auch in der Bundesrepublik von 
einer Trennung von Religion und Staat nicht die Rede sein könne. In der Tat ist 
sehr umstritten, wie zuletzt L. Renck (Staatliche Religionsneutralität und Tole­
ranz - BVG 35,366 und 52,233, in: Juristische Schulung 1989, S.451 -455) darleg­
te, ob der Staat im Bereich der öffentlichen Augabenerfüllung seine Verrich­
tungen mit religiös-weltanschaulichen Gehalten verbinden soll und darf. - Bei 
solchen Fällen wird deutlich, daß die staatliche Neutralität in vielen Bereichen 
in der Praxis noch nicht voll verwirklicht ist.

144 Maunz-Herzog, a.a.O.(18), Art.4, Rndnr. 19f.; dazu ausführlich Listl, 
Grundrecht, a.a.O.(78), S.5f., 15; G. Schefflet, Staat und Kirche. Die Stellung der 
Kirche im Staat nach dem Grundgesetz, 2. Auf!., Hamburg 1973, S. 139; E. Fischer, 
a.a.O.(26), S.49 und bes. 153ff.

In Österreich vertritt man ebenfalls eine Trennung von Staat und Kirche,- 
doch einerseits wird gelehrt, es handele sich um eine „Koordination" (F. Erma- 
cora, österreichische Verfassungslehre, I, S.403ff.), während I. Gampl, (österrei­
chisches Staatskirchenrecht, a.a.O.(18), S.55) von einer demokratisch-paritäti­
schen „Konkordanz" spricht. H. R. Klecatsky (Die Kirchenfreiheit in Österreich, 
in: Kirche und Staat. Fritz Eckert zum 65. Geburtstag, Berlin 1976, S. 147-168) ar­
gumentierte gegen beide, da er darin Überreste eines Staatskirchentums sah, 
das der pluralistischen Gesellschaft nicht mehr angemessen sei (vgl. S.167).

145 K. Schlaich, Neutralität als verassungsrechtliches Prinzip vornehmlich 
im Kulturverfassungs- und Staatskirchenrecht, Tübingen 1972, S.254.

146 Das BVG 12,1 (3) erklärte, daß die Glaubensfreiheit, die Art.4 GG ge­
währleistet, mehr sei als „religiöse Toleranz“, welch letztere nur die bloße Dul­
dung religiöser Bekenntnisse oder irreligöser Überzeugungen sei, vielmehr 
sei es eine völlige „Freiheit“, unabhängig von der Toleranz-„Gewährung" ir­
gendeiner anderen Religion! Das bedeutet dann aber auch die Pflicht zur Aner­
kennung des gleichen Existenzrechts aller miteinander konkurrierenden Ge­
meinschaften und Gruppen (vgl. dazu Listl, Grundrecht, a.a.O.(78), S.12.

147 So J. Neumann, Toleranz als grundlegendes Verfassungsprinzip, S.73 
und 75, in: Toleranz und Repression, Frankfurt 1987, S.71-98.

148 Khoury, Toleranz, a.a.O.(16), S.177.
149 Vergleichbar der Unterscheidung, die H. Marcuse (Repressive Tole­

ranz, bes. S. 116 und 122, in: R. P. Wollt B. Moore, H. Marcuse, Kritik der reinen To­
leranz, Frankfurt 1968, S.93-128) zwischen wahrer und falscher Toleranz getrof­
fen hat, nämlich Toleranz zugunsten fortschrittlicher Tendenzen und Entzug 
derselben gegenüber regressiver Bewegungen. - Da als rückschrittlich alles 
verstanden wird, was den Vorstellungen seiner Anhänger nicht behagt, läßt 
sich Intoleranz dann einfach rechtfertigen. Nach islamischer Betrachtungswei­
se ist der Abfall vom Islam zum Christentum hin regressiv, der Übertritt vom 
Christentum zum Islam progressiv.

150 cUtmän, a.a.O.(89), S.103 bringt dies deutlich zum Ausdruck, wenn er 
schreibt, daß es im Islam keine Neutralität (hiyäd) des Staates oder der Scharia 
geben könne.

151 Art.2 der Verfassung wurde 1980 dementsprechend geändert
152 Dazu ausführlich Wahid Ra'lat, Diräsät fi babd al-qawänin al-muna?:?ima

166 lil-hurriyät, Alexandrien 1981. - Das Gesetz 33/1978 zum Schutz der Nationalen



Front sieht in den §§ 2 und 3 vor, daß niemand einer Richtung angehören oder 
für sie Propaganda machen dürfe, die gegen die Vorschriften der „Offenba- 
rungsreligionen" gerichtet sei. Auch dürfe eine solche Person kein Amt aus­
üben, in keinem repräsentativen Organ, in keiner Gewerkschaft oder Standes­
organisation, in der Presse oder der staatlichen Industrie irgendwelche Füh- 
rungspositionen innehaben. - Diese Bestimmungen sind insbesondere gegen 
Kommunisten und Atheisten gerichtet; ähnlich auch Gesetz 95 (1980) über den 
Schutz der Werte (dort § 2).

153 Maltit, a.a.O.(29), S.300L; vgl. Bahnäm, a.a.O.(135), S.24.
154 Sams Mirgani cAli, al-Qänün ad-dustüri, Kairo 1978 - ein Standardwerk 

des Verfassungsrechts - schreibt S.682, entsprechend dem Grundgesetz der 
Glaubensfreiheit (hurriyat al-°aqida) könne jeder glauben, was er wolle,- hin­
sichtlich der Freiheit der Glaubensausübung (hurriyat al-cibäda) müsse der 
Staat aber Regelungen im Rahmen des ordre public und der guten Sitten schaf­
fen. - Es ist auffallend, daß die Verfassungsrechtler der Universitäten das Pro­
blem der Apostasie im Zusammenhang mit der Glaubensfreiheit nicht behan­
deln!

155 Ahmad Nasr al-Gundr, Mabädi' al-qadä' fi 1-ahwäl aä-Sah§iya, Kairo 1986, 
S.648 (Urteil vom 2.3.1920); vgl. S.657: Da er keine Religion hat, ist der Apostat 
schlimmer als der Nichtmuslim; er ist rechtlich tot (Urteil vom 20.5.1950); S.650; 
Der muslimische Vater, der seine muslimische Tochter zum Christentum (d.h. 
hier: zum Glauben ihrer christlichen Mutter) zu bekehren versucht, ist ein Apo­
stat und muß getötet werden; seine Kinder müssen ihm weggenommen werden 
(Urteil vom 20.4.1948).

156 Der Begriff geht zurück auf art.6 code civil.
157 Vgl. dazu Ph. Malaurie, L'ordre public et le contrat, Reims 1953, S.7; H. 

Capitant, Introduction ä l'ötude du droit civil, Paris 1925, S.65f.; ausführliche 
Darstellung bei K. Similis, Gute Sitten und ordre public. Ein kritischer Beitrag 
zur Anwendung des § 138 Abs.l BGB, Marburg 1960, S.79ff.

158 Vgl. Simitis, S.93 und 95; Verweis auf W. Lienhard, Le role et la valeur de 
l'ordre public en droit prive interne et en droit prive international, Paris 1935, 
23; M. Courtier, De la notion de l'ordre public dans le code (quant aux person- 
nes) et des modifications quelle a recues depuis, Paris 1904, S.51f.

159 Vgl. Simitis, S.99; Ph. Pascanu, La notion de l'ordre public par rapport aux 
transformations du droit civil, Paris 1937, S.219; G. Mar/y und P. Raynaud, Droit 
civil, Paris 1956,1. Nr. 99; M. Courtier, De la notion d'ordre public, Paris 1904, 
S.62ff.

160 Im französischen Polizeirecht wurde der ordre public als materielle und 
äußere Ordnung gesehen zur Aufrechterhaltung von Ruhe, Sicherheit und 
Sauberkeit, im Gegensatz zum ordre public der Sitten und Gedanken, die nicht 
von der Polizei abhängig sind (J. Rivero, Droit administrative, Paris 1965, Nr.435/ 
S.371; vgl. M. Hauriou, Pröcis de droit adminstratif et de droit public, Paris 1927, 
S.445). Grundsätzlich ist aber ein Ausgleich herbeizuführen zwischen den Frei­
heitsrechten und der Verpflichtung, den ordre public aufrechtzuerhalten (vgl. 
K. Stahl, Die Sicherung der Grundfreiheiten im öffentlichen Recht der fünften 
französischen Republik, Hamburg 1970, S.92 mit Nachweisen).

161 über ihnEnid Hill, al-Sanhuri and Islamic Law. The Place and Significan- 
ce of Islamic Law in the Life and Work of cAbd ar-Razzaq Ahmad al-Sanhuri, 
New York 1987.

162 al-Wasitfiäarhal-qänünal-madani, 10Teileinl2Bden.,Kairo 1952-1970.
163 Wasit, II, Nr. 228, S.399.
164 Sanhüri, Wasit II, S.399, Anm. 1 merkt an, daß bei der Schaffung des deut­

schen BGB der Begriff ordre public in § 138 vorgesehen, daß er dann aber als zu 
offen und dehnbar abgelehnt worden sei. - In der Tat enthielt der erste Entwurf 
die Begriffe „gute Sitten" und „öffentliche Ordnung" und wurde, da eine sichere 
Umgrenzung fehle, beseitigt. Die Sozialdemokraten wollten ihn belassen, doch 
Reichstagskommission und Mehrheit des Reichstags wandten sich dagegen, 
denn „öffentliche Ordnung" sei unbestimmt, wohingegen „gute Sitten“ genau 
bestimmbar sei (vgl. Simitis 75f.).

165 Wasil, II, S.401. 167



168

166 Daß der ordre public das gesamte öffentliche Recht betreffe, vertreten 
z.B. Gamil ak-Sarqäwi, Durüs fi usül al-qänün, Kairo 1972, S.73; Muhammad Ha- 
sanain, al-Wagiz fi nazariyat al-qänün fi 1-qänün al-gazä'iri, Algier 1986, S.39; 
Qaddäda, a.a.O.(29), S.72.

167 So auch cAbbäs a$-$arrätund Gur# Hazbün, al-Madhal ilä cilm al-qänün, 
Amman 1985, S.37.

168 WasiJ, II, Nr. 231, S.403f.; so auch Sulaimän Murqus, al-Madhal lil-culüm 
al-qänüniya, Kairo 1976,1, Nr. 57, S.105. Das Problem der Apostasie wird bei ih­
nen aber nicht berührt.

169 Wasif, II, Nr. 236, S.409f.; vgl. Murqus, I, Nr. 57, S.105; Hasan Kha, al-Mad- 
hal ila 1-qänün, Kairo-Alexandrien 1974, S.545; Hasanain, S.39; Qaddäda, S.72; 
Sanäl/HazbCin, S.38f.; Sarqäwi, S.152, 155.

Der Umstand, daß durch den Religionswechsel ein jeweils anderes Fami­
lienrecht Anwendung findet, führte z. B. in Ägypten zu erheblichen Proble­
men, insbesondere dann, wenn der Wechsel während eines laufenden Ge­
richtsverfahrens erfolgte. Die Tatsache, daß der Wechsel zum Islam einen 
rechtlichen Vorteil insofern bringt, als nun eine Eheaufiösung durch Versto­
ßung (taläq) möglich wird, die vorher für einen dem koptischen Familienrecht 
unterworfenen Kopten untersagt war, rief eine breite Diskussion darüber her­
vor, ob der Religionswechsel nicht bloß dazu diene, das Gesetz zu Lasten der 
Ehefrau zu umgehen (sog. fraude ä la loi; al-giS5 nahw al-qänün). Der Streit wur­
de durch das Urteil des Kassationsgerichtshofes vom 24.1.1935 insofern ent­
schieden, als die Wirkungen der neuen Religion auf jeden Fall eintreten, ohne 
Rücksicht auf die möglicherweise vorhandenen anderen Absichten desjeni­
gen, der die Religion wechselt. Wenn er zum Islam übertrete, so müsse man ihn 
behandeln wie jeden Muslim, weshalb er das Recht habe auf die Verstoßung; 
das erfordere auch der islamisch geprägte ordre public Ägyptens (dazu Hamid 
Zaki, Masä’il fi 1-qänün ad-duwali al-hä$$ al-misri, bes. S.308,310 und 319, in: Ma- 
£jallat al-Qänün wai-Iqtisäd, Kairo, 5 (1935), S.301-320). (Über diese inzwischen 
aufgegebene Theorie des fraude ä la loi s. Aldeeb Abu-Sahlieh, Dispositions re­
latives au droit international privö dans le projet de code arabe unifiö des tran- 
sactions pröpare par la Ligue des Etats arabes, S.390f., in: Revue critique de droit 
international privö 1984, S.386-400). - In den 30er Jahren wurde das Problem 
der je nach christlicher Konfession unterschiedlichen Personenstandsgesetze 
ebenfalls diskutiert. Die Vertreter der Meinung, man solle wenigstens für alle 
christlichen Ägypter ein einheitliches Recht schaffen, konnten sich nicht 
durchsetzen (vgl. H. Zaki, al-Mahäkim al-ahliya wal-ahwäl aä-äah§iya, bes. 
S.820ff., in: MaQallat al-Qänün wal-Iqtisäd 4 (1934), S.787-832). So gibt es heute in 
Ägypten für die Kopten, Armenier und Protestanten jeweils eigene Familien­
gesetze. Es ist zur Zeit kaum denkbar, für alle Ägypter gleichermaßen auf nicht­
religiöser Basis ein Familienrecht schaffen zu wollen.

170 Man fragt sich, weshalb Sanhüri nicht auf dieses Argument zurückgriff, 
denn schon die Verfassung von 1923 sah in Art. 149 vor, daß der Islam die Reli­
gion des Staates sei (vgl. dazu Muhammad Sarif, cAlä hamiS ad-dustür, Kairo 
1938, S.58). Diese Bestimmung findet man dann auch in Art. 3 der republikani­
schen Verfassung von 1956. Die Verfassung der Vereinigten Arabischen Repu­
blik von 1958 (nach der Vereinigung von Ägypten und Syrien) enthält eine sol­
che Bestimmung aber nicht; nach dem Scheitern dieser Union erscheint eine 
solche Bestimmung in der ägyptischen Verfassung von 1964 wieder, desglei­
chen dann in der Verfassung von 1971.

171 Diese Formulierung wurde in die anderen arabischen Zivilgesetzbü­
cher aufgenommen, z.B. § 95 alger. ZGB, §§ 136 und 137 syr. ZGB.

172 Kim, a.a.O.(169), S.48;Murqus, a.a.O.(168), Nr.56, S.105;Muhammad Hu- 
sain Manifür, an-Nizäm al-qänüni fi 1-usra fi ä-§arä’i° gair al-islämiya, Alexan­
drien 1983, S.43f.; Ahmad Galäl, Hurriyat ar-ra'y fi 1-maidän as-siyäsi fi 1-isläm, al- 
Man$üra 1987, S.291, 294, 321; Muhammad Mahmud cAbd Allah, al-Madhal ilä 
cilm al-qänün, Damaskus o. D. (ca. 1987), S.33: Der ordre public dient der Vertei­
digung der Gesellschaft und dem Schutz der Freiheit.

173 Kirn, S.47, 49; Murqus, Nr. 56, S.lOlf,; Sarqäwi, a.a.O,(166), S.72; Tauliq 
Hasan Farä(j, al-Madhal lil-culüm al-qänüniya, Beirut 1975, Nr. 44, S.79; Hasa-



nain, a.a.O.(166), S.38; Oaddäda, a.a.O.(29), S.70f.; Sorräi/Hazbün, a.a.O.(167), 
S.36; °Abd Allah, S.30ff.

174 Hasanain, a.a.O.(166), S.38.
175 Vgl. Aldeeb Abu-Sahlieh, Non-musulmans, a.a.O.(5), S.175I.
176 In Ägypten war die 5arica neben dem Gewohnheitsrecht (curf) nur eine 

Quelle der Gesetzgebung; 1980 wurde sie durch Verfassungsänderung die 
Hauptquelle.

177 Die sarica wird nunmehr als wichtiges Element des ordre public be­
trachtet; insbesondere hinsichtlich der sozialen Ordnung (Man$ür, a.a.O.(172), 
S.44). Ein Beispiel aus dem Familienrecht: Wenn in einer koptischen Ehe der 
Mann zum Islam Übertritt, die Frau aber nicht, so darf die Frau die Eheauflösung 
nicht verlangen, da dies dem islamisch geprägten ordre public widerspricht, 
denn nach islamischem Recht besteht die Ehe weiter. Tritt die Frau zum Islam 
über, ihr Mann dagegen nicht, so muß die ehe aufgelöst werden, da dies die Vor­
schrift der Sarfa ist und somit ordre public.

178 Farag, a.a.O.(173), Nr. 116, S.183.
179 cA/(ör, a.a.O.(8), S.48.
180 cAbd an-Nabi Mikü, al-Madhal li-diräsat al-qänün, Rabat 1974, II. S.157.
181 Vgl. MattU, a.a.O.(29), S.285. - Ein Beispiel islamischer Aufgeklärtheit 

bietet Mohamed Charfi, tunesischer Rechtsprofessor. In seinem Buch Introduc- 
tion ä 1' etude du droit, Tunis 1983, gibt er eine breite Darstellung der Diskus­
sion über die Bedeutung der Scharia (S.62-87), doch vertritt er, die Formulie­
rungen der Scharia hätten nur „symbolischen" Wert (S.85). In einem Kurs, den 
er an der Hague Academy of International Law hielt, lehrte er, die Formulie­
rung „etat islamique" in den Verfassungen beinhalte, daß die Gesetze mit der 
Scharia in Übereinstimmung sein müßten; der Ausdruck „islam religion de 
l'Etat" bedeute nur, daß der Islam eine der Quellen des weltlichen Gesetzgebers 
sei (so in: L influence de la religion dans le droit international privö des pays 
musulmans, S.346, in: Recueil des cours 203 (1987), S.321-454). - Es bleibt nur zu 
hoffen, daß die Kursteilnehmer durch bohrende Fragen weitere Aufklärung er­
hielten.

182 Im französischen Rechtssystem sind die Grundfreiheiten, zu denen 
auch die Religionsfreiheit gehört, nicht als subjektive öffentliche Rechte des 
einzelnen (wie in der Bundesrepublik) anerkannt, sondern sie sind lediglich ob­
jektive allgemeine Rechtsgrundsätze, die durch den einfachen Gesetzgeber in­
haltlich ausgestattet werden (dazu Stahl, a.a.O.(160), S.53 und 58), woraus die 
Verwaltungsrechtsprechung die sog. „allgemeinen Rechtsgrundsätze" entwik- 
kelte. Die Religionsfreiheit läßt sich nur ableiten aus art 10 der Döclaration des 
droits de l'homme von 1789, aus dem Trennungsgesetz vom 9.12.1905 und aus 
Art. 2-1 der Verfassung von 1958; sie unterliegt aber einer rechtlich unbe­
grenzten Relativierung wie alle libertes publiques, wobei es dem Gesetzgeber 
weitgehend überlassen bleibt, Grundrechte zu gewährleisten (dazu E. Savoie, 
Frankreich, bes. S.206,218 und 223, in: E. Grabitz (Hrsg.), Grundrechte in Europa 
und USA, Kehl 1986, Bd. I, S.203-257). - Da die Juristen der arabischen Staaten 
dieser Lehre folgen, ist eine Relativierung des Grundrechts auf Religionsfrei­
heit und ein islamisch ausgefüllter ordre public möglich, denn ähnlich wie in 
Frankreich kennt die Verfassungslehre kein kohärentes System des Grund­
rechtsschutzes wie das deutsche Grundgesetz. Das zeigt sich auch daran, daß 
kein allgemein anerkannter Terminus vorliegt; es gibt lediglich Ausdrücke 
wie hurriyät cämma (libertös publiques) und huqüq al-insän (droits de l'homme) 
(vgl. als Beispiel Ahmad cAfiyat Allah, al-Qämüs as-siyäsi, Kairo 1980, S.564); bei 
einer Übersetzung des deutschen Begriffs „Grundrecht“ müßte man auf eine 
Neubildung, etwa haqq asäsi, zurückgreifen.

183 Vgl. dazu G.Kegel, Internationales Privatrecht, München 1985, S.82,302.
184 Vgl. Simitis, a.a.O.(157), S.171; o.p. und Grundrechte vgl. Kegel, S.310.
185 Dazu vor allem Simitis, S.181, 206-207; vgl. Kegel, S.310; auch M. Ferid, 

Internationales Privatrecht, Frankfurt 1986, Rndnr. 2-49.
186 Dazu K. Stern, Das Staatsrecht der Bundesrepublik Deutschland, Bd. III/ 

L München 1988, S.1241.
187 Insbesondere die Voraussetzung der „engen Inlandbeziehung“ muß ge­

geben sein.



188 Weder die Menschenrechtserklärung von 1948 noch der Internationa­
le Pakt über die bürgerlichen und politischen Rechte von 1966 verleihen dem 
einzelnen Bürger der Unterzeichnerstaaten ein subjektives Recht, das er ein­
klagen könnte (zu dieser Diskussion s. Stern, II/1, S.263 mit weiterführender Li­
teratur); anders aber die Europäische Menschenrechtskonvention, die in den 
Vertragsstaaten geltendes Recht darstellt.

189 Maunz-Herzog, a.a.O.(18), Art.4, Rndnr. 147.
190 Dazu v. Münch, a.a.O.(18), Art.4, Rndnr. 54; Scheffler, Staat und Kirche 

a.a.O.(144), S.128f.
191 Religionsfreiheit rechtfertigt nicht den Zugriff auf das Leben (z. B. einen 

Aufruf zur Ermordung eines Apostaten!), genausowenig Menschenopfer oder 
die Amputation von Gliedmaßen im Namen eines Rechts.

192 Maunz-Herzog, Art. 4, Rndnr. 149.
193 Maunz-Herzog, Art. 4, Rndnr. 114.
194 Dazu P. Häberle, Die Verfassung des Pluralismus. Studien zur Verfas­

sungstheorie der offenen Gesellschaft, Königstein 1980, S.57f., 62.
195 Auf diese Verknüpfung von ordre public und Selbstbestimmungsrecht 

und den damit zusammenhängenden Problemen im Bereich der Geltung der 
Europäischen Menschenrechtskonvention aufmerksam gemacht zu haben, ist 
das Verdienst von Stöcker, Europäische Menschenrechtskonvention, Ordre- 
public-Vorbehalt und nationales Selbstbestimmungsrecht, bes. S.473, 477f„ in: 
Europäische Grundrechte Zeitschrift 1987, S.473-480.

196 Diese Einschränkung findet sich auch in der Europäischen Konvention 
zum Schutze der Menschenrechte und Grundfreiheiten von 1950, dort in Art. 9 
Abs. 2 - doch liegt der Unterschied eben darin, daß sich dort der ordre public 
nicht nach Maßgabe einer Religion beschreibt.

197 Nicht das tunesische und das algerische StGB.
198 So § 160, Z.l, ägypt. StGB; § 463, Abs. asyr. StGB; § 276 jordan. StGB; § 220 

Abs. 1 marokkan. StGB.
199 So § 160 Z.2, ägypt. StGB; § 463 Abs. b syr. StGB; § 278 jordan. StGB; § 109 

kuwait. StGB; § 223 marokkan. StGB.
200 A/-Mausüca al-Qinälya, 5 Bde. Kairo 1931-1936 (Nachdruck Beirut 

o.D.).
201 Die ägyptischen Straftatbestände des § 138 a.F. (§ 160 n.F.) gehen zurück 

auf die 1905 abrogierten Art. 260-264 franz. code pönal von 1819 bzw. 1822. 
Gundi cAbd al-Malik (III, S.740-49) verweist immer auf Dalloz, Repertoire s.v. 
cultes (gemeint ist dort Nr. 2, wo ausgeführt wird, daß das Gesetz vom 9.12.1905 
die dölits d'outrage envers les ministres du culte ou envers les objets du culte 
abgeschafft habe, weshalb es denn auch keine outrage ä la morale publique et 
religieuse et aux religions reconnues par l'Etat gebe. An ihre Stelle traten ent- 
rave ä la libertö de conscience ou ä la libertö des cultes, wobei art 31 und art 32 
die Störung oder Verhinderung der Ausübung eines Kultes bestraft (Dalloz, 
cultes No 23).

202 So führt cAbd al-Malik, (III, S.738) aus, laut Art. 19 der Verfassung von 
1923 (heute: Art. 2 der Verfassung von 1971) zwar der Islam die Staatsreligion 
sei, daß andererseits Art. 12 der Verfassung (von 1923) die „absolute" Glaubens­
freiheit vorsehe (das Wort mutlaq „absolut“ fehlt heute in der Verfassung von 
1971). Der Staat habe nach Art. 18 Verf. 1923 (heute Art. 46 Verf. 1971) die Durch­
führung der religiösen Zeremonien entsprechend den Gebräuchen in Ägyp­
ten zu schützen, solange diese nicht dem ordre public widersprächen und so­
lange dies nicht unvereinbar sei mit den guten Sitten. cAbd al-Malik gelangt 
schließlich zu dem Ergebnis, daß der Staat niemanden mit Strafandrohung zu ir­
gendeiner Religion zwingen könne, denn jeder könne glauben, was er wolle. - 
Soweit damals eAbd al-Malik in ziemlich liberaler Weise; doch auf das Problem 
der Apostasie geht auch er nicht ein.

203 Ähnlich § 462 syr. StGB; § 278jordan. StGB; § 119 kuwait StGB; nichtim 
marokkanischen, algerischen und tunesischen StGB.

Obwohl die Türkei am Laizismus als Staatsprinzip festhält, wird die Religion 
strafrechtlich geschützt; ergiebig für unseren Vergleich ist § 175 Abs. 3: „Wer 

170 Allah oder eine der Religionen oder einen Propheten, eines der heiligen Bü-



eher oder eine Konfession einer der Religionen beleidigt oder einen anderen 
wegen seiner religiösen Überzeugung oder, weil er Befehle oder Verbote der 
Religion, der er angehört, befolgt, kritisiert, verhöhnt, verspottet oder sich dar­
über lustig macht", wird mit Gefängnis von 6 Monaten bis zu einem Jahr und 
Geldstrafe zwischen 5000 und 25000 türkischen Pfund bestraft (Übersetzung 
von Rumpf, a.a.O.(30), S.214). -

Salman Rushdie hätte auch hier große Schwierigkeiten, nicht wegen Belei­
digung des Propheten verurteilt zu werden,

204 III, S.751.
205 III, S.753 unter Verweis auf Dalloz, s.v. cultes.
206 III, S.754.
207 Unter Verweis auf die französische Rechtsprechung führt er dann aus, 

daß die Leugnung anerkannter Glaubenswahrheiten einer Religion noch kei­
ne Beleidigung derselben sei (S. 753). - Vgl. aber die Ausführungen von Said, 
a-a.O.(117), S.138, der schreibt, der wissenschaftliche Dialog über Religion sei 
nur solange erlaubt, als er nicht Unruhe (fitna) und Spaltung (Siqäq) hervorrufe 
und gegen den ordre public verstoße.

208 IU, S.755.
209 Urteil vom 21.2.1924, zitiert bei cAbd al-Malik.
210 III, S.759.
211 So daß sich Salman Rushdie zweifellos in den meisten islamischen Län­

dern strafbar gemacht hätte.
212 Angeführt als Kommentar zu § 161 ägypt. StGB bei Murtadä Man?iir, al- 

Mausü°a al-ginä'iya, 5. Aufl., Kairo 1984, S.350.
213 Dies wird deutlich in den zahlreichen Leserbriefen des Inhalts, daß Sal­

man Rushdie 1 Milliarde (sic!) Muslime in ihren religiösen Gefühlen beleidigt 
habe und deshalb getötet werden müsse. - Abu Hussain (Meinungsfreiheit 
oder Massenbeleidigung. „Die Satanischen Verse", Symbol der westlichen Lite­
ratur?, Innsbruck 1989) rechtfertigte das Todesurteil zum einen wegen der Apo­
stasie Rushdie's (S.82), zum anderen, weil dieser sich schuldig gemacht habe, 
.Millionen von Menschen tödlich verletzt und an zahlreichen Heiligkeiten des 
Islam Rufmord begangen zu haben" (S.85). Dieses Buch ist ein Beispiel dafür, 
wie sich die westliche Welt aus radikal-schiitischer Perspektive ausnimmt. Je­
der Angriff auf den Islam oder gar die Würde des Propheten wird als der Todes­
strafe würdiges Verbrechen angesehen.

214 Angriffe auf Kultstätten sind natürlich strafbar nach Art. 434ff, code pö­
nal (Zerstörung, Verwüstung, Beschädigung von Gebäuden).

215 Uber die Lage vor 1905 vgl. Dalloz, s. v. cultes, No 2.
216 Vgl. dazu M. Bachmann, Das System der Grundrechte im französischen 

Recht unter besonderer Berücksichtigung der Religionsfreiheit, Mainz 1956, 
S.110, 126f.

217 Dalloz, cultes No 5 und No 20.
218 Schönke-Schiödei, a.a.O.(140), Vorbem. zu §§ 166ff., Rndnr. 2.
219 Schänke-Schröder, § 167, Rndnr. 6.
220 Vgl. oben Fn 247.
221 Schönke-Schrödei, § 304 Rndnr. 3, auch Kirchen und Kapellen.
222 Und nicht der Gotteslästerung. - Uber die Geschichte der Strafbarkeit 

der Blasphemie, die bis ins 20. Jahrhundert überlebte als § 166 a.F. des StGB und 
die 1969 abgeschafft wurde, s. M. J. Worms, Die Bekenntnisbeschimpfung i.S. 
des § 166 Abs 1 StGB und die Lehre vom Rechtsgut, Frankfurt 1984, S.90-94.

223 Schänke-Schröder, § 166 Rndnr. 3, 8 und 9.
224 Schänke-Schröder, § 166 Rndnr. 9; vgl. dazu kritisch Worms, S.144.
225 Schänke-Schröder, § 166 Rndnr. 12.
226 So Maunz-Herzog, a.a.O.(18), Art. 5, Rndnr. 69.
227 Abgesehen davon, daß eine offene Gesellschaft auch ein offenes Kul­

turkonzept zu haben hat mit einer kulturell-pluralistischen Vielzahl von ver­
schiedenen Kunstformen und Richtungen (vgl. dazu P. Häberle, Die Freiheit der 
Kunst im Verfassungsstaat, bes. S.591ff., in: Archiv des öffentlichen Rechts 110 
(1985), S.577-619, mit der Verarbeitung der einschlägigen wissenschaftlichen 
Literatur).



228 Vgl. in C1BEDO (Frankfurt) 1989 Nr. 3, S. 95, die Erklärung des „Arbeits­
kreises Islamischer Gemeinden in der Bundesrepublik Deutschland und West- 
Berlin“ zum Fall Salman Rushdie, in der verlangt wird, die Blasphemie müsse 
nach § 166 StGB bestraft werden. Es wird gefordert, daß Künstler, Autoren, Ver­
leger, Buchhändler, Film-, Funk- und Fernsehproduzenten und deren Vereini­
gungen eine freiwillige Selbstkontrolle üben sollten, um schon im Vorfeld frie­
densgefährdende Angriffe auf Religionen zu vermeiden. Die Arbeitsgemein­
schaft distanziert sich aber eindeutig: „Aufrufe zum Mord oder ähnliche Dro­
hungen erfolgten und erfolgen nicht in unserem Namen."

229 Diese heutige Lehre, die, wie sie ausführt, unmittelbar auf die Frühzeit 
des Islams zurückgreift und die die danach folgenden Entwicklungen (auch die 
Rechtsschulen), als Fehlentwicklungen abtut, ist ausgesprochen systemverän­
dernd. B. Johansen, (Staat, Recht und Religion im sunnitischen Islam. Können 
Muslime einen religionsneutralen Staat akzeptieren?, in: Essener Gespräche 
zum Thema Staat und Kirche 20 (1986), S. 12-60), machte darauf aufmerksam 
(S.40), daß der Slogan din wa-daula heute dazu eingesetzt wird, die bestehende 
gesellschaftliche Ordnung zu verändern, ja umzustürzen, da sie als nicht mehr 
genuin islamisch angesehen wird. In den vergangenen Jahrhunderten hinge­
gen diente die islamische Staatslehre dazu, die bestehende Ordnung jeweils zu 
verteidigen und zu bewahren, was, bedingt, durch die Zeitläufe, Wandlungen 
und Anpassungen der Doktrin erforderte und zu komplizierten Differenzierun­
gen zwischen Recht, Religion und Staat führte, wobei den Steuerungs- und Len­
kungskompetenzen der Regierenden weiter Raum gelassen wurde (dazu Jo­
hansen, S.27f.; vgl. die Darstellung der Entwicklung bei T. Nagel, Staat und Glau­
bensgemeinschaft im Islam, 2 Bde., Zürich-München 1981 mit weiterführender 
Literatur; R. Reiners, Die klassisch islamische Staatsidee, München 1968). Im 
sunnitischen Bereich endete dies darin, daß dem Muslim grundsätzlich Gehor­
sam gegenüber der Obrigkeit auferlegt wurde, solange diese Anarchie verhin­
derte. Welche Form der Staat hatte, war gleichgültig, sofern nur die überkom­
mene soziale Ordnung und die Religion geschützt waren. Fr. Steppal, Der Mus­
lim und die Obrigkeit, 325, in: Zeitschrift für Politik 12 (1965), S.319-332, spricht 
von theologisch gerechtfertigtem Quietismus, der sich unter anderem auf den 
hadit: „ein schlechter tyrannischer Herrscher ist besser als dauernder Bürger­
krieg" stützte.

230 Als Außenseiter sei genannt cAh cAbd ai-Räziq (gest. 1966), der in sei­
nem Werk al-Isläm wa-usül al-hukm, Kairo 1925, vertrat, daß die Religion des Is­
lams nicht einen islamischen Staat verlange,- deshalb sei ein Kalifat auch nicht 
notwendig, weshalb er eine Trennung von Staat und Religion forderte. 1925 
wurde ihm an der Azhar der Prozeß gemacht; aus dem Kreis der culamä' wurde 
er verstoßen (dazu D. Pohl, Islam und Friedensvölkerrechtsordnung, Wien- 
New York 1988, S. 128-133; über die gesamte Diskussion Mohamed Nawar, 
Wandel der islamischen Staatsidee von Mitte des 19. Jahrhunderts bis heute, 
Köln 1983). Mit guten Gründen vertritt aber Mahmoud Nabli (Renaissance, Sä­
kularisierungstendenzen und Tradition im arabischen Orient des 19. und 20. 
Jhdts, Heidelberg 1987, S.102 und 103) gegen R. Wielandt (Offenbarung und Ge­
schichte im Denken moderner Muslime, Wiesbaden 1971, S.98), daß °Abd ar Rä- 
ziq keineswegs die Religion zur Privatsache machen wollte, er also nicht als 
Vertreter des Säkularismus anzusehen sei, sondern er lediglich zeigen wollte, 
daß der Islam nicht auf das Kalifat als Regierungsform festgelegt sei.

231 Hervorragender Überblick über die verschiedenen islamischen Lehr­
meinungen bei cAbd al-MutacäD a$-$acidi, an-Nazariya al-islänüya fi d-daula, 
Kairo 1986; außerdem aus der Flut der diesbezüglichen Literatur 0 Abd al-Hamid 
al-MutawaW, Mabädi' nizäm al-hukm fi 1-isläm, Alexandrien 1970; Muhammad 
cImära, al-°Almäniya wa-nahdatunä, Kairo 1986, S.33ff.; Hälid Muhammad Hä- 
lid, ad-Daula fi 1-isläm, Kairo 1981; cUmar at-Tilmisäni, al-Huküma ad-diniya, Kai­
ro 1985; Fahmi as-Sinnöwi, Nahwa isläm siyäsi, Kairo 1985; Hasan as-Satyid 
Basyüni, ad-Daula wa-nizäm al-hukm fi 1-isläm, Kairo 1985.

232 Das islamische Recht hat besonders die Pflichten (furüd) ausgearbeitet, 
die der Mensch Gott gegenüber zu erfüllen hat; von Rechten, die ihm aufgrund 
seines Menschseins zustehen, ist keine Rede, vielmehr wird er immer als Ge-



schöpf Gottes gesehen (dazu J. Piscatori, Human Rights in Islamic Political Cul- 
ture, 142, 144, in: K. W. Thompson, The Moral Imperatives of Human Rights: a 
World Survey, Washington 1980, S. 139-167; vgl. auch die entsprechenden Aus­
führungen von Abdul Aziz Said, Precept and Practice of Human Rights in Islam,
S.73, in: Universal Human Rights 1 (1979), S.63-79).

233 Es sei hier nur auf die 1972 als Dissertation an der Universität von Kairo 
vorgelegte Arbeit von an-Nädi, a.a.O.(16), verwiesen, der betont, daß die reli­
giöse Einheit (wahda diniya) das Staatsprinzip sei (I, S.132).

234 In der saudiarabischen Magisterarbeit von cAbd Allah b. cUmar b. Sulai- 
män ad-Dumaigi, al-lmäma al-cuzmäcinda ahl as-sunna wal-üamäca, Riyad 1987, 
wird festgestellt, daß es die Aufgabe des Staates sei, die äarra islämiya mit allen 
Mitteln zu verbreiten und durchzusetzen (S.83).

235 So ein verbreitetes Buch mit dem Titel al-Haläl wal-haräm fi 1-isläm, engl.
The Lawful and the Prohibited in Islam, London 1985, von Yüsul al-Qaradäwi.

236 Zum Folgenden vor allem Listl, Kirche a.a.O.(56), S.139ff.
237 Vgl. Isensee, Keine Freiheit für den Irrtum, a.a.0.(74), S.323; dazu auch E.- 

W. Böckenförde, Zum Verhältnis von Kirche und moderner Welt. Aufriß eines 
Problems, bes. S. 169, in: Studien zum Beginn der modernen Welt, Stuttgart 1977,
S. 154-177.

238 Vgl. Isensee, a.a.0.(74), S.318.
239 Vgl. dazu Listl, a.a.O.(56), S.183ff.
240 Listl, a.a.O.(56), S.204f.
241 Isensee, a.a.O.(74), S.318 mit weiteren Nachweisen.
242 Dazu vor allem die Arbeiten von M. Heckei, Staat und Kirche nach den 

Lehren der evangelischen Juristen in der ersten Hälfte des siebzehnten Jahr­
hunderts, München 1968, JusEccl. 6; und ders.: Die Menschenrechte imSpiegel 
der reformatorischen Theologie, Heidelberg 1987.

243 Heckei, Menschenrechte a.a.O.(242), S.15f.
244 Ebda. S.26.
245 Diese Lehre fand ihren Verteidiger vor allem in F. J. Stahl, Rechts- und 

Staatslehre auf der Grundlage christlicher Weltanschauung, 3. Aufl., Heidel­
berg 1856. Das Amt der Obrigkeit bestehe darin, Gottes Gebote aufrecht zu er­
halten. Das „Gemeinchristliche" - gemeint waren die alle großen Konfessionen 
verbindenden Lehren - sei Staatsreligion; Nichtchristen, die keine öffentli­
chen Ämter bekleiden dürften, genössen eine beschränkte Toleranz. - über 
ihn A. Nabrings, Friedrich Julius Stahl, Rechtsphilosophie und Kirchenpolitik, 
Bielefeld 1983, bes. S. 167-179 über das Verhältnis von Staat und Kirche; außer­
dem M, Heckei, Säkularisierung. Staatskirchenrechtliche Aspekte einer um­
strittenen Kategorie, S.40-46, in: ZRG Kan.Abt. 66 (1980), S. 1-163; Schelfler,
Staat und Kirche a.a.O.(144), S.31.

246 Dazu im Überblick Heckei, Menschenrechte S.74f,
247 Dazu Listl, Kirche a.a.O.(56), S.216ff.; J. Bopp, Die Erklärung über die Reli­

gionsfreiheit vom II. Vatikanischen Konzil, bes. S.207ff., in: Zev. Ethik 11 (1967),
S. 193-217. - Einen guten Überblick über die Auseinandersetzungen während 
des Konzils und über die Ergebnisse findet man bei Ph. I. Andre-Vincent, La liber- 
tü religieuse, Paris 1976.

248 Vgl. dazu die Darstellung der konziliaren Auffassung bei W. Kasper,
Wahrheit und Freiheit. Die „Erklärung über die Religionsfreiheit" des II. Vatika­
nischen Konzils, Heidelberg 1988, bes. S.24f.

249 Das Konzil war sich aber bewußt, daß der ordo publicus ein äußerst 
dehnbarer Begriff ist, der in autoritären oder totalitären Staaten leicht miß­
braucht werden kann (vgl. Kasper, a.a.O.(248), S.24); zugrunde gelegt werden 
muß vielmehr der freiheitliche Rechtsstaat.

250 Vgl. Isensee, a.a.O.(74), S.324; Schlaich, Neutralität a.a.O.(145), S.213.
251 Der Staat als Heimstätte aller Bürger (so Schlaich, a.a.0.(145), S.215) hat 

mit Hilfe von für alle geltenden Gesetzen sowohl religiöse als auch nichtreli- 
giöse Bürger zu schützen (P. Häberle, „Staatskirchenrecht'' als Religionsrecht 
der verfaßten Gesellschaft (1976) mit Nachtrag (1978), S.343, in: ders.: Verfas­
sung als öffentlicher Prozeß, Berlin 1978, S.329-347).

252 Dazu H. Krüger, Allgemeine Staatslehre, Stuttgart 1966, S.35ff.; H. Simon 173



(Freie Kirche im demokratischen Gemeinwesen in: Verfassungsrecht zwi­
schen Wissenschaft und Richterkunst. Konrad Hesse zum 70. Geburtstag, Hei­
delberg 1990, S.87-96) drückt es folgendermaßen aus: „Nicht ein christliches 
Verhalten wird vom Staat als der Heimstatt aller Bürger erwartet, sondern ein 
solches, das die ungehinderte öffentliche Verkündigung des Evangeliums in 
Wort und Tat nicht ausschließt" (S.94).

253 Krüger, S.48. - über Säkularität. und Laizismus und die islamische Hal­
tung dazu S. unten 11.2.

254 Vgl. Isensee, a.a.O.(74), S.309 mit Nachweisen.
255 Was Isensee, a.a.O.(74), S. 149 für die katholische Lehre des 19. Jhdts. aus­

führte, läßt sich grosso modo auch über die heutige islamische Rechtsdogmatik 
sagen!

256 „Ihr Gläubigen! Gehorchet Gott und dem Gesandten und denen unter 
euch, die zu befehlen haben!" (Koran 4/59).

257 Also nicht anders als in der katholischen Theologie vor dem 2. Vatika­
num, die ebenfalls aufzeigte, daß die Menschenrechte „christlich" seien und auf 
die göttliche Ordnung zurückgingen (vgl. A. Wimmers, Die Menschenrechte in 
christlicher Sicht, Freiburg 1953; dazu kritisch J. Neumann, Menschenrechte 
auch in der Kirche?, Zürich-Einsiedeln-Köln 1976, S. 192); anders nach dem 2. 
Vatikanum - dazu M. Pillers und K. Wolf, Menschenrechte in der Kirche, Düssel­
dorf 1980, bes. S.107.

Eine erstaunlich freie Aussage, die ihm im islamischen Bereich wohl 
Schwierigkeiten bereiten dürfte, machte Ali Mazrui (Human Rights and the 
Moving Frontier of World Culture, in: Philosophical Foundations of Human 
Rights, Paris (UNESCO) 1986, S.243-265): „'In the beginning was the Word, and 
the Word was of God, and the Word was God'. But perhaps the word was of man, 
and the word was man. And the beginning were the rights of man“ (S.264).

258 So G. Höver, Grundwerte und Menschenrechte im Islam, in: Grundwer­
te und Menschenrechte in verschiedenen Kulturen, Nettetal 1988, S.37-59, der 
von kollektiver Heilssicherung der muslimischen Gemeinschaft durch die zeit­
los gültige §arica, der dann eben auch die Menschenrechte zu inkorporieren 
sind, sprach (S.45ff.).

259 Isensee, a.a.O.(74), S.321.
260 Der Säkularismus (calmäniya) sei ein Problem des Abendlandes und 

von den Imperialisten im Orient eingeführt worden, um die Muslime von ihrem 
Glauben abzubringen. Vgl. dazu cAIi Muhammad Gari&a, al-Maärüciya al-is- 
lämtya al-culyä, Kairo 1976; ders. und Muhammad az-Zaibaq, Asälib al-ijazw al- 
fikri lil-cälam al-islämi, Kairo 1978; Anwar al-Gund5, at-Tafsir al-islämi lil-fikr al- 
baäari, Kairo 1981.

Besonders abschreckend für die islamische Theologie ist das Beispiel des 
durch Mustafa Kemal Paäa Atatürk nach 1919 durchgesetzten Laizismus des 
türkischen Staates, der eine Trennung von Religion und Staat und eine nichtre­
ligiöse Legitimierung der Herrschaftsgewalt in einem Land mit muslimischer 
Bevölkerung zur Folge hatte (dazu mit weiterführender Literatur Rumpf, 
a.a.O.(30), S.182ff.). Nicht nur in der extrem fundamentalistischen, sondern 
auch in der gemäßigten islamischen Literatur wird Atatürk als „Ungläubiger", 
der bestraft hätte werden müssen, hingestellt

261 Wie manche christlichen Theologen setzen auch die muslimischen 
stillschweigend voraus, daß eine auf Religion basierende Moral jeder anderen 
vorzuziehen sei, so, als ob Atheisten und Nihilisten nicht auch Moral und Sitt­
lichkeit haben könnten. Andererseits haben historische Ereignisse durchaus 
gezeigt, daß gerade Gottgläubige keine Moral haben können. H. Albert's Hin­
weis (in: Das Elend der Theologie, Hamburg 1979, S.69) soll hier, trotz aller 
Schärfe, nicht verschwiegen werden, kann er doch auch der islamischen Seite 
vorgehalten werden: „Bekanntlich sind in der Weltgeschichte so viele Grau­
samkeiten größten Ausmaßes im Namen der Götter oder des einzig wahren 
Gottes begangen worden, und zwar von Leuten, denen man einen echten Glau­
ben kaum absprechen kann."

262 Uber die Durchsetzung der Neutralität im Unterrichtswesen gegen den 
174 Widerstand katholischer Kreise im 19. Jhdt. s. Trotabas, S.167-184.



263 Dazu maßgeblich die Studie von J. B. Trotabas, La notion de laicite dans 
le Droit de l’Eglise catholique et de l'Etat republicain, Paris 1961, bes. S. 132ff.; G. 
Buideau, Les libertös publiques, Paris 1972, S.352; J. Rivero, Les libertös publi- 
ques, Paris 1977, II, S.157ff.; CI. A. Colliard, Liberias publiques, Paris 1982, S.430.

264 über das Trennungsgesetz ausführlich K. Weber, Der moderne Staat 
und die katholische Kirche, Essen 1967, S.74ff. - Pius X. lehnte in der Enzyklika 
»Vehementer nos" vom 11.2.1906 dieses Gesetz ab und verdammte es als eine 
Beleidigung Gottes; indem es keinen Kult anerkenne, verleugne es offiziell 
Gott (dazu Weber, S.80).

265 Vgl. Stahl, a.a.O.(160), S.234; J. Robert, La Liberte religieuse etle rögime 
des cultes, Paris 1977: Daß der Staat die Religionen nicht mehr anerkenne, be­
deutet nicht, daß er sie nicht kennt; sie bleiben durchaus eine soziale Tatsache, 
aber sie sind nicht privilegiert. (S.51).

266 Vgl. Colliard, a.a.O.(263), Nr. 327; Rivero, a.a.O.(263), II, S.158.
267 So sieht es auch heute die katholische Lehre nach dem 2. Vatikanum, 

vgl. P. Pavan, Die wesentlichen Elemente des Rechts auf Religionsfreiheit, 
S.208, in: J. Hamer und Y. Congar, Die Konzilserklärung über die Religionsfrei­
heit, Paderborn 1967, S. 167-226.

268 Dazu maßgeblich die Arbeiten von P. Häberle, insbesondere: Staatskir­
chenrecht als Religionsrecht der verfaßten Gesellschaft (1976) mit Nachtrag 
(1978), bes. S.340ff., in ders.: Verfassung als öffentlicher Prozeß, Berlin 1978, 
S.329-347.

269 R. Potz, Die inneren Angelegenheiten der anerkannten Kirchen und Re­
ligionsgemeinschaften als Problem der Grundrechtsinterpretation, S.420, in: 
Ex aequo et bono. W. M. Plöchl zum 70. Geb., Innsbruck 1977, S.409-422.

270 Der Staat garantiere, daß die Kulte ausgeübt werden können (Rivero, 
a.a.O.(263), II, S. 159); über die französische Entwicklung, wo das Klima trotz lai- 
citö immer religionsfreundlicher wurde, vgl. Schlaich, a.a.O.(145), S.153; Schel- 
11er, a.a.O.( 144), S.45; A. v. Campenhausen, Staat und Kirche in Frankreich, Göt­
tingen 1962, S.158L (die katholische Kirche hat sich damit abgefunden).

271 Dazu Listl, Grundrecht a.a.O.(78), S. 17. - Auch in der deutschen Rechtsli­
teratur findet sich noch die Verwendung des Wortes Laizismus (laicisme), das 
dann negativ befrachtet wird und als staatlich verordneter Agnostizismus gilt, 
und Laizität (laicite), das die staatliche Neutralität gegen jede irgendwie gearte­
te Religion oder Weltanschauung ist (dazu Fischer, a.a.O.(26), S.38).

272 Die Religion stirbt ja gerade im Westen, selbst wenn die Amtskirchen 
über abnehmenden Kirchenbesuch klagen, nicht aus, geschweige denn im 
Osten. H. Lübbe hat dieser Frage mehrere wichtige Beiträge gewidmet (Reli­
gion nach der Aufklärung, Graz 1986): „der Rückgang der Kirchlichkeit (= orga­
nisierte Religion im gesamtgesellschaftlichen Rahmen) korrespondiert nicht 
notwendig mit der Reduktion von Religion überhaupt"; vielmehr ist ein Erstar­
ken der „freischwebenden" Religiosität festzustellen (G. Kehrer, Einführung in 
die Religionssoziologie, Darmstadt 1988, S.180).

273 Stern, Staatsrecht, a.a.O.(186), Bd. III/1, S.1221.
274 Campenhausen, Staatskirchenrecht, a.a.O.(115), S.91.
275 Im Sinne M. Kriele's (Befreiung und Politische Aufklärung, Freiburg 

1989, S.187 und 190) ist hier ein aufklärerischer Liberalismus gemeint, dem die 
Idee der Menschenwürde, die sich in den Menschenrechten konkretisiert, zu­
grunde liegt, und nicht etwa ein relativistischer Liberalismus, für den alle politi­
schen Ideen, ohne Rücksicht darauf, ob sie die Menschenwürde achten, gleich 
sind.

276 Noch J. J. Rousseau (gest. 1778) verlangte, die Religion solle dazu bei­
tragen, daß der Bürger seine Pflichten dem Staat gegenüber erfülle; aber die 
Oogmen dieser Religion interessierten den Staat nur inso weit, als sie die Pflich­
ten und die moralische Einstellung der Gemeinschaft gegenüber stärkten und 
die sentiments de sociabilitö förderten, weshalb die Dogmen von geringer Zahl 
und einfach sein sollten (Gott, Freiheit, Unsterblichkeit der Seele); alle Religio­
nen seien zu tolerieren, solange ihre Dogmen nicht die Pflichten des Bürgers 
bekämpften. Wie P. Koslowski (Gesellschaft und Staat, Stuttgart 1982) ausführ- 
fe, näherte sich Rousseau dem religiösen Minimalismus und Deismus des libe-



ralen Staates, wobei Religion nicht mehr durch Wahrheit, sondern durch ihre 
Funktionalität und gesellschaftlichen Nutzen definiert wird (S. 160); bei ihm 
„verdünnen sich die Inhalte der Religion, weil sich die Gesellschaft nicht mehr 
als religiös-politische, sondern bereits als ökonomisch-moralische begreift“ 
(S. 161). - Zur Unterscheidung von Zivilreligion, wie etwa in den USA, wo politi­
sche Reden und öffentlich-repräsentative Handlungen einen deutlichen Bezug 
auf Gott haben (dazu zuerst R. N. Bellah, Civil Religion in Amerika, 1967, S. 1 -21) 
und Religion des Bürgers s. H. Kleger und A. Müller, Religion des Bürgers. Zivil­
religion in Amerika und Europa, München 1986, bes. S.13; dazu auch St. Smid, 
Pluralismus und Zivilreligion, in: Der Staat 24 (1985), S.3-30.

277 Vgl. G. Schmidtchen, Was den Deutschen heilig ist. Religiöse und politi­
sche Strömungen in der Bundesrepublik Deutschland, München 1979, bes. 
S.67ff.

278 Daß nicht nur die in den Amtskirchen institutionalisierte, sondern auch 
die privatisierte oder gar nonkonformistische Religiosität des einzelnen Bür­
gers in der modernen Gesellschaft integrierend wirkt, zeigte Fr. Fürstenberg, So­
ziale Integrationsformen moderner Religiosität, in: Schweizerische Zeitschrift 
für Soziologie 3 (1983), S.495-508.

279 Schmidtchen, a.a.O.(277), bes. S.80,190f„ 193; ders., Triumphe der Aufklä­
rung und Katastrophen der Seele, S.144, in: Kirche und Gesellschaft, Stuttgart 
1989, 143-151.

280 Schon J. Matthes (Religionszugehörigkeit und Gesellschaftspolitik. 
Uber Konfessionalisierungstendenzen in der Bundesrepublik Deutschland, in: 
Internationales Jahrbuch für Religionssoziologie 1 (1965), S.43-68) vermutete, 
daß die „neutrale“ Bevölkerungsgruppe, die nominell einer der Amtskirchen 
zugehört, nicht (mehr) bereit sei, sich den Kirchlichkeitskriterien unterzuord­
nen, die ihnen von den Kirchen angesonnen werden (S.66).

281 Zur spezifischen Funktion der Religion in der modernen Gesellschaft, 
letzte grundlegende Reduktionen bereitzustellen, „die die Unbestimmtheit 
und Unbestimmbarkeit des Welthorizonts in Bestimmtheit oder doch Bestimm­
barkeit“ überführen, s. N. Luhmann, Religion als System. Religiöse Dogmatik 
und gesellschaftliche Evolution, S. 11 f., in: K. W, Dahm, N. Luhmann, D. Stoodt, 
Religion, System und Sozialisation, Darmstadt-Neuwied 1972, S. 11 -132. Vgl. da­
zu auch G. Dux, Zum historischen Stand der Religion, bes. S. 108 und 127f., in: Re­
ligion als Aufklärung, Göttingen 1980, S. 107-129, der zeigte, daß die Religion 
zwar für die individuelle Befindlichkeit unverzichtbar, daß sie aber hinsichtlich 
einer Erklärung der Strukturen der Welt funktionslos geworden sei.

282 Vgl. dazu die Ausführungen vonKleger/Müllerin: Religion desBürgers 
a.a.O.(276), S.246, 25 lf; auch W. Oelmüller (in: Wahrheitsansprüche der Religio­
nen heute, Paderborn 1986, S.93-107), der darauf hinweist, daß die Menschen 
entweder die Wahrheitsansprüche ihrer Religion den Kriterien der Modernität 
anpassen (sie z. B. „entmythologisieren", wie es in der modernen christlichen 
Theologie geschehen ist) oder daß sie die Modernität radikal ablehnen (z. B. 
christliche Fundamentalisten in den USA) (S.96f.). Im islamischen Bereich wei­
gern sich die culamä', wissenschaftliche Methoden der Textkritik auf die heili­
gen Texte anzuwenden. Modernität begrüßen sie nur insoweit, als technische 
Errungenschaften übernehmbar werden; damit verbundene Veränderungen 
der Denkweise werden aber abgelehnt.

283 „Im Bewußtsein seiner Verantwortung vor Gott und den Menschen.. 
Auch in den Verfassungen von Nordrhein-Westfalen (1950), Baden-Württem­
berg (1953) und Rheinland-Pfalz (1947) wird auf Gott Bezug genommen.

284 Wie es E. L. Behrendt (Gott im Grundgesetz. Der vergessene Grundwert 
„Verantwortung vor Gott", München 1980) tut, wenn sie vertritt (S.286), die 
„Wertgrundlage des christlichen Gottes“ sei von der Präambel her auf das ge­
samte Verfassungswerk zu übermitteln, oder wenn sie gar schreibt (S.159), „der 
christliche Gott ist der integrierende Pol unseres pluralistisch verfaßten Staa­
tes“; ihre Thesen verkündete sie erneut in: Rechtsstaat und Christenbekennt­
nis. Gott im Grundgesetz, bes. S. 183-185, in: Rechtsstaat und Christentum, Mün­
chen 1982,1, S. 163-186. In diese Richtung gehend auch P. Saladin, Verantwor-

176 tung als Staatsprinzip, Bern-Stuttgart 1984, S. 199; indem er (so auch in: Grund-



rechte im Wandel, Bern 1982) versucht, die Grundrechte zu begründen, gelangt 
er zu der Aussage, daß der Mensch wegen seiner verderbten Natur (Erbsünde!) 
Gott oder den Menschen gegenüber keinerlei Grundrechte geltend machen 
könne, vielmehr habe er allein durch die Erlösungstat Christi erst die göttliche 
Menschenwürde erhalten (vgl. S.434 und 453), von der aus alle anderen Grund­
rechte ausgehen. Dies ist eine einseitige Festlegung auf eine bestimmte Reli­
gion, wohingegen das BVerfGE 19, S.206 (216) feststellte: Das Grundgesetz ver­
wehrt die Einführung staatskirchlicher Rechtsformen und untersagt auch die 
Privilegierung bestimmter Bekenntnisse! Behrendt s Auffassung nähert sich 
der islamischen Sichtweise, die von einer Neutralität des Staates in Religions­
dingen nichts wissen will und eine Trennung von Staat und Religion nicht aner­
kennt. Welche Folgen der von Behrendt postulierte Leitwert der christlichen 
Botschaft, den sie für das gesamte Verfassungssystem einfordert, haben kann, 
zeigt sie selbst im Zusammenhang mit den Atheisten: Im erzieherischen Be­
reich seien „atheistisch verfaßte Schulen sowie atheistisch unterrichtende 
Lehrer nicht verfassungsgemäß" (Gott im Grundgesetz, S.292). ln weiten Teilen, 
insbesondere in ihren Leitsätzen S.279-303, liest sich ihre Arbeit, ersetzt man 
christlich durch islamisch, wie ein oeuvre muslimischer Fundamentalisten! - 
Noch jahrzehntelang war es den deutschen Staatsrechtlern schwer gefallen, 
sich mit der durch die Verfassung auferlegten Trennung von Staat und Religion 
abzufinden; vgl. dazu den fulminanten Beitrag von E. Fischer, Trennung von 
Staat und Kirche, in: Club Voltaire. Jahrbuch für kritische Aufklärung, Mün­
chen 4 (1970), S.230-249; ders.: Trennung von Staat und Kirche, a.a.O.(26), S.46. 
Erst die eindeutigen Entscheidungen des Bundesverfassungsgerichts haben 
hier Klarheit geschaffen.

285 P. Häberle, „Gott im Verfassungsstaat?, 7 und 11, in: FS für W. Zeidler, 
1987 S 3—17

286 So Häberle, 10. BVerfGE 52, S.223 (237): „Die Bejahung des Christentums 
in den profanen Fächern bezieht sich in erster Linie auf die Anerkennung des 
prägenden Kultur- und Bildungsfaktors, wie er sich in der abendländischen Ge­
schichte herausgebildet hat, nicht auf die Glaubenswahrheit und ist damit auch 
gegenüber dem Nichtchristen durch das Fort wirken geschichtlicher Gegeben­
heiten legitimiert. Zu diesem Faktor gehört nicht zuletzt der Gedanke der Tole­
ranz für Andersdenkende."

287 Häberle, Gott, a.a.O.(285), S. 16, Daß die Anrufung Gottes in der Präambel 
in einem Spannungsverhältnis steht zum Grundrecht der Religionsfreiheit und 
deshalb begrenzend zu interpretieren ist, stellte Häberle schon früher fest 
(Präambeln in Text und Kontext von Verfassungen, S.242, in: Demokratie in 
Anfechtung und Bewährung. FS für J. Broermann, Berlin 1981, S.145-171); vgl. 
dazu auch Fischer, a.a.O.(26), S.45f.

über diese Probleme vgl. auch die heutige griechische verfassungsrechtli­
che Diskussion. Nach orthodoxer theologischer Auffassung ist der Staat gott­
gewolltes Mittel gegen die Sünde, hat er die Religion als Fundament. Das Ver­
hältnis zwischen Staat und Kirche wird als das der „Zusammenarbeit" (Synalli- 
lie) bezeichnet, doch ist unklar, ob beide gleichgestellt sind, oder ob die Kirche 
dem Staat untergeordnet ist (dazu A. M. Willig, Die orthodoxe Kirche in Grie­
chenland. Ihre Beziehung zum Staat gemäß der Theorie und der Entwicklung 
von 1821-1977, Würzburg 1987, bes. S.66 und 113ff.).

1975 war eine Trennung von Staat und Kirche in der Verfassung nicht 
durchsetzbar, doch vertritt A. M. Pantelis, Les grands problemes de la nouvelle 
Constitution hellönique, Paris 1979, S. 189, daß Ansätze dazu vorhanden seien (z. 
B. ist nicht mehr gefordert, daß der Staatspräsident orthodoxer Religion sein 
müsse).

Art 3 der Verfassung weist der orthodoxen orientalischen Kirche eine füh­
rende Stellung zu, sie ist „die herrschende Religion“. Auch ist sie geschützt ge­
gen den „Proselytismus" (Art. 13 Abs.2), worunter ein solcher mit unlauteren 
Mitteln zu verstehen ist. Andererseits ist „jede bekannte Religion frei" und ist 
die Ausübung ihres Kultes erlaubt (ebenfalls Art. 13 Abs.2), solange dies nicht 
gegen den ordre public und die guten Sitten verstößt (dazu auch P. Rodopoulos, 
Church and State in Greece according to the Constitution of the Greek Repu-



blic (1975), in: Ex aequo et bono. W. M. Plöchl zum 70. Geb., Innsbruck 1977, 
S.559-565.

288 So H. Lübbe erstmals in: Staat und Zivilreligion. Ein Aspekt politischer 
Legitimität, in: Archiv für Rechts-und Sozialphilosophie, Beiheft 15 (1981), 40- 
46.

289 So H. Lübbe, Historizismus oder die Erfahrung der Kontingenz religiö­
ser Kultur, 77, in: Wahrheitsanspruch der Religionen heute, Paderborn 1986, 
S.65-83.

290 Vgl. dazu H. Lübbe, Religion nach der Aufklärung a.a.O.(272), S.206.
291 Lübbe, a,a.O.(272), S.78; vgl. U. Scheuner, Das System der Beziehungen 

von Staat und Kirchen im Grundgesetz, in: Handbuch des Staatskirchenrechts 
I, S.53ff. Toleranz ist mehr als Duldung, sie ist die Bewährung eines offenen und 
auf gegenseitiger Achtung bestehenden Zusammenlebens".

Auf islamischer Seite hat der tunesische Historiker und Philosoph Moha- 
med Talbi - eine seltene Ausnahme! - dies erkannt; für ihn ist Religionsfreiheit 
nicht mehr eine Sache der Toleranz, sondern ein Recht: eine Lösung sieht er 
nur darin, daß sich der Staat in religiösen Dingen für neutral und nicht zustän­
dig erklärt (Religionsfreiheit - Menschenrecht oder menschliche Berufung, 28, 
in: Gewissen und Freiheit 31 (1988), S.21-35). Doch befürchtet auch er, daß dies 
von den Bürgern der heutigen islamischen Staaten als Verrat an der islami­
schen Gemeinschaft betrachtet werden wird.

292 Die Friedensschlüsse von 1555 und 1648 brachten nur den weltlich-poli­
tischen Frieden, denn der theologische und kirchliche Kampf ging weiter, wo­
bei sich bis ins 20. Jahrhundert hinein der corpus evangelicorum und der Cor­
pus catholicorum gegenüber standen. Die Säkularisierung des Rechts hatte 
letztendlich neben der Friedenssicherung auch die Funktion, die Einheit des 
Reiches zu retten, wie Heckei, Säkularisierung a.a.O.(245), S.151f. und 158 zeig­
te,- zwar ließ das Reich die Frage nach der Wahrheit offen, doch diese war nun­
mehr dem konträren Selbstverständnis der beiden Konfessionen anvertraut, 
die sich unversöhnlich gegenüber standen. Erst durch die Verfassungsbewe­
gungen des 19. und 20. Jahrhunderts wurde hier dann eine Veränderung er­
zwungen.

293 Vgl. dazu H. Kruse, Islamische Völkerrechtslehre, Bochum 1979, S.57f. In 
seinem Beitrag „Human Rights and the Moving Frontier of World Culture“ (in: 
Philosophical Foundations of Human Rights, Paris (UNESCO) 1986, S.243-265) 
verwies Ali Mazmi darauf, daß heute der streng monotheistische Islam mit sei­
ner Aufteilung der Welt in das „Gebiet des Islams" dar al-isläm und das „Gebiet 
des Krieges" där al-harb mehr als das Christentum dazu beitrage, Gott wieder in 
die internationalen Beziehungen einzubringen und zu einer „heiligen Weltord­
nung" zurückzukehren (S.247, 262).

294 Vgl. die Organismustheorie Leo's XIII, die, von der staatlichen Ganzheit 
ausgehend, ein Eigenrecht des Individuums gegenüber dem Staat und umge­
kehrt die rechtliche Absonderung des Staats als juristischer Person gegenüber 
den natürlichen Personen, den Bürgern, nicht zuließ und somit eine Unter­
scheidung von Staat und Gesellschaft nicht kannte, so daß der Integrität der 
Gemeinschaft hohe Bedeutung zukam (vgl. dazu Isensee, a.a.O.(74), S.329 mit 
weiterführender Literatur).

295 Auch heute spielt in der islamischen „Pädagogik“ der „vollkommene 
Mensch" eine wichtige Rolle; er sei nicht behaftet von der krankhaften westli­
chen Spaltung in Geist und Körper, vielmehr bilde er eine Einheit. Aus der Fül­
le der Literatur sei genannt Syed Muhammad Naquib al-Altas, Islam, Secula- 
rism and the Philosophy of the Future, London-New York 1985, S.199ff.; Islami- 
sierung bedeute heute Befreiung des Menschen von der säkularen Kontrolle 
über seinen Geist und seine Sprache (S.206)!

296 Die Regierungszeit der Kalifen Abü Bakr (632-634), cUmar (634-644), 
°Utmän (644-656) und cAli (656-661), die von den Muslimen heute als beispiel­
haft verklärt wird, war auch die Periode der arabisch-islamischen Expansion 
(dazu der Beitrag von A. Nolh, Früher Islam, in: U. Haarmann, Geschichte der 
arabischen Welt, München 1987, S.100).

297 Es hegt hier auf Seiten der Muslime ein „ideologischer Denkstil" vor,178



der im Streben nach umfassender sinnhafter Deutung des historischen Gesche­
hens in einen Alternativ-Radikalismus mündet, der nur negative oder positive 
Wertakzente setzen kann (zu diesem Denkstil H. Albert, Politische Theologie 
im Gewände der Wissenschaft, bes. S.22ff., in: Club Voltaire 4 (1970), S. 17-27). Im 
vorliegenden Fall wird der gegenwärtige Zustand der islamischen Gesellschaft 
als von Grund auf schlecht und verdammenswürdig dargestellt, was ihre Zer­
störung rechtfertigt.

298 cAuda, a.a.O.(15), 1, S.537.
299 Vgl. aus dem Jahr 1982 Hidr, Nizäm, a.a.O.(90), S.246: Wenn die Sarfa die 

Tötung des Apostaten auferlegt, so ist das ein Recht, das vollzogen werden 
muß, und der Täter (der dieses Recht vollstreckt), darf nicht zur Verantwortung 
gezogen werden.

300 Vgl. Forstner a.a.O.f 10), S.415. - Die Islamisierung Ägyptens müsse vor­
angetrieben, die Kommunisten und Säkularisten, die die Religion vernichten 
wollten, müßten abgewehrt werden. Der muslimische Staat (daula muslima) mit 
der vollkommenen Gesellschaft (mu§tamac muslim kämil) sei das Ziel.

301 Vgl. die Ausführungen bei Sämarräl, a.a.O.(85), S.164 und 177.
302 P. Häberle, Die Wesensgehaltsgarantie des Art.19 Abs.2 GG, 3. Aull., 

Freiburg 1983, S.401; dazu auch seine Ausführungen in: Das Menschenbild im 
Verfassungsstaat, Berlin 1988, bes. 12; hilfreich seine Metapher einer offenen 
Bilder-Trias „Mensch - Welt - Gott“ (S.66), die das Individuum je nach eigenen 
Orientierungswerten ausgestalten kann.

303 Dazu grundlegend P. Häberle, Verfassungslehre als Kulturwissenschaft, 
Berlin 1982, bes. 9, S.20-22.

304 Wenn Häberle, Menschenbild a.a.O.(302), S.64, feststelit, daß „das Bild, 
das der Mensch sich von sich selbst macht, in der geltenden Rechtsordnung 
nur begrenzt eingefangen" sei und daß die Wirklichkeit und die Möglichkeiten 
der Menschen zu vielfältig seien, als daß sie von Juristen „definiert" werden 
könnten, man vielmehr Sittlichkeit, Brauchtum und Sitte als komplementäre 
Ordnungen heranziehen müsse, so sieht das die islamische Seite anders, da sie 
meint, die Scharia erfasse den ganzen Menschen idealiter.

305 Verfassungen wie die Algeriens, Tunesiens oder Ägyptens enthalten 
ja, wie ausgeführt a.a.O.(2), Freiheitsrechte, die eine freiheitliche Ordnung er­
möglichen könnten, aber die muslimischen Staatsbürger sind von ihrer Einstel­
lung, ihrer Erziehung und Sozialisation und von ihren Orientierungswerten 
her gar nicht in der Lage, diese zu gebrauchen oder zu schätzen. Es gilt hier, was 
H. Albert (Traktat über rationale Praxis, Tübingen 1978, S. 178) geschrieben hat: 
»Wenn eine freiheitliche Sozialordnung von den meisten heute, die ihr unter­
worfen sind, nicht faktisch anerkannt wird, weil sie die Freiheitsidee nicht ak­
zeptieren oder weil sie andere Wertgesichtspunkte für wichtiger halten" - (isla­
mische Einheitlichkeit etwa!) -, „dann ist diese Ordnung gefährdet auch dann, 
wenn einige daran festhalten".

306 über kulturellen Trägerpluralismus s. P. Häberle, Vom Kulturstaat zum 
Kulturverfassungsstaat, bes. 47, in: ders. (Hrsg.): Kulturstaatlichkeit und Kultur­
verfassungsrecht, Darmstadt 1982, S. 1-159.

307 Welche Bedeutung diesen für die Beförderung der Akzeptanz der Ver­
fassungswerte durch die Bürger zukommt, zeigte P. Häberle, Erziehungsziele 
und Orientierungswerte im Verfassungsstaat, Freiburg-München 1981: In ei­
nem Erziehungssystem, das jedem Pluralismus feindlich gegenüber steht, oder 
das religiös oder weltanschaulich einseitig festgelegt ist, erhalten Grundwerte 
wie Menschenwürde, Toleranz und Glaubensfreiheit andere Inhalte!

308 Im freiheitlichen Verfassungsstaat ist entscheidend, daß dem Bürger 
die „Wertwahl" bleibt, wie Schlaich, Neutralität a.a.O.(145), S.264, darlegte; die 
Art der Begründung dieser Werte - etwa religiös -, die Werthöhe oder die 
Ranghöhe zwischen den verschiedenen Werten, ist ihm überlassen. Mit Recht 
unterstreicht Schlaich, daß es nicht die Existenz von unterschiedlichen Werten 
jst, die der Freiheit und der Neutralität des Staates gefährlich sind, sondern es 
ist dies vielmehr die durch eine Religionsgemeinschaft allgemein verbindlich 
gemachte Werthierarchie. -

In diesem Zusammenhang ist auch der Streit darum zu nennen, ob das Bil­ 179



dungsziel Ehrfurcht vor Gott, wie es die Bayerische Verfassung in Art.131 II 
proklamiert, verfassungsrechtlich zu rechtfertigen sei, wie es der BayVerfGH 
(2.5.1988) getan hat, oder nicht (vgl. zu letzterer Haltung die überzeugende Ar­
gumentation von L. Renck, Religionsfreiheit und das Bildungsziel der Ehrfurcht 
vor Gott, in: Neue Juristische Wochenschrift 1989, S.2442-2445).

309 Zwar ist an Ägyptens öffentlichen Schulen der Religionsunterricht für 
islamische und christliche Schüler getrennt, doch ist der Islam in den Fächern 
arabische Sprache, Geschichte, Geographie und Gemeinschaftskunde immer 
Bezugspunkt, so daß der christliche Schüler, wenn er das Klassenziel erreichen 
will, stets islamische Stoffe verinnerlicht (dazu P. Anles, Die Darstellung des 
Christentums in ägyptischen Schulbüchern von 1981/82, bes. S.3, in: Zeitschrift 
für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 67 (1983), S. 1-18).

310 Im Rahmen eines kulturellen Trägerpluralismus muß es folglich auch 
einen Pluralismus der Leitbilder geben, so daß der einzelne die Möglichkeit 
hat, die Ausübung seiner Grundrechte entsprechend seinen eigenen Orientie­
rungspräferenzen auszuüben. Das geht aber nur, wie Häberle (Wesensgehalt­
garantie a.a.O.(302), S.404) gezeigt hat, wenn die Institutionen und Persönlich­
keiten, die die für Freiheit unverzichtbaren Orientierungsleistungen erbrin­
gen, zueinander in Konkurrenz stehen. Durch diese Freiheit können und sol­
len immer wieder neue Leitbilder entstehen - aber nicht die Leitbilder als sol­
che sind garantiert, sondern die Freiheit, daß sie entstehen. - Das islamische 
System dagegen will die Leitbilder festlegen.

311 So N. Luhmann, Zweckbegriff und Systemrationalität, 2. Aufl., Frankfurt 
1977, S.20.

312 So gehören zu den zentralen Glaubensartikeln der Glauben an die Ein­
heit Gottes, an die Engel, die Propheten, die heiligen Bücher und das Jüngste 
Gericht. Aus ihnen wird eine geschlossene Glaubenslehre entwickelt, die auch 
die Grenzlinie zwischen Glauben und Unglauben festlegt (vgl. dazu El Baradie 
a.a.O.(80), S.27ff. mit den Nachweisen aus der klassischen islamischen Literatur; 
außerdem H. Stieglecker, Die Glaubenslehren des Islam, Paderborn 1962).

313 Vgl. zu Gotteslästerung oben a.a.O.(222).
314 Anselm von Feuerbach, Lehrbuch des gemeinen in Deutschland gülti­

gen peinlichen Rechts, 11. Aufl., Gießen 1832, S. 197; „Daß die Gottheit injuriiert 
werde, ist unmöglich; daß sie wegen Ehrenbeleidigungen sich an Menschen rä­
che, undenkbar; daß sie durch Strafe ihrer Beleidiger versöhnt werden müsse, 
Thorheit.“

315 H. Albert, Traktat über kritische Vernunft, 4. Aufl., Tübingen 1980, S.93, 
bezeichnet dies als eine soziomorphe Kosmologie, also als eine Welterklärung, 
die gleichzeitig dafür sorgt, daß die sozialen Verhältnisse so, wie sie sind, be­
wahrt bleiben; vgl. auch ders., Traktat, über rationale Praxis, Tübingen 1978, 
S.93, 177.

316 Die culamä’ betonen, daß im Bereich der äarica und insbesondere der 
selbständigen Rechtsfortbildung (itjtihäd) nur die offiziell an den islamischen 
Hochschulen ausgebildeten Rechtsgelehrten (fuqahä’) zuständig seien, denn 
Voraussetzung seien die Beherrschung des Korans, der Sunna und der islami­
schen Wissenschaften. Demgegenüber vertreten die muslimischen Funda­
mentalisten, unter Beachtung von Koran und Sunna könne dies jeder Muslim!

317 Es ist Aufgabe des islamischen Staates, daß nichts, was gegen die Reli­
gion gerichtet ist, eindringt und verbreitet wird (DumaiQi, a.a.O.(234), S.85f.); 
der muslimische Bürger ist nicht nur militärisch, sondern auch „kulturell" zu si­
chern (S.87).

318 Im Islam wie in allen organisierten Religionen (vgl. dazu Albert, Ver­
nunft a.a.O.(315), S.97 und 99, ders.: Plädoyer für kritischen Rationalismus, Mün­
chen 1971, S.23) hat die Dogmatisierung Abschirmungsfunktion, dienen offi­
zielle Orthodoxien der Ausschaltung von Häretikern und Apostaten.

319 In einer sich dauernd wandelnden Gesellschaft muß auch ihr jeweiliger 
Konsens, sofern er überhaupt angestrebt wird, dynamisch sein und sich weiter­
entwickeln (dazu K. Kremendahl, Pluralismustheorie in Deutschland, Leverku­
sen 1977, S.456ff.).

180 320 So unterstrichen von P. Häberle, Verfassungstheorie ohne Naturrecht



(1974) mit Nachtrag (1978), S.109, in ders.: Verfassung als öffentlicher Prozeß, 
Berlin 1978, S.93-120.

321 Dies muß ertragen werden, wie U. Matz (Zur Dialektik von totalitärer 
Ideologie und pluralistischer Gesellschaft, S.564, in: Demokratie und Diktatur. 
Festschrift für K. D. Bracher, Düsseldorf 1987, S.554-566) ausführt. Der Gefahr, 
daß die pluralistische Offenheit zur geistigen Leere wird oder daß fundamenta­
listische Gruppierungen die Freiheit für ihre Ziele ausnutzen, kann aber begeg­
net werden, indem die Religionen und Weltanschauungen deutlich und kon­
kurrierend hervortreten. Die Kirchen, oder die Religionen überhaupt, können 
sich im Pluralismus dann behaupten, wenn sie ihren Transzendenzbezug beto­
nen und so die religiösen Bedürfnisse des Menschen befriedigen.

322 J. Isensee, (Die Säkularisierung der Kirche als Gefährdung der Säkulari- 
tät des Staats, in: G. W. Hunold und W. Korfl, Die Welt für morgen, München 
1986, S. 164-178) hat es überspitzt, aber treffend formuliert: „Der Staat ohne 
Transzendenz lebt vom Transzendenzglauben seiner Bürger." Die Religion ab­
sorbiert das Grundbedürfnis des Menschen, das der Staat nicht erfüllen kann 
(S.175).

323 Denn wird der Intoleranz der Rechtsanspruch zugestanden, toleriert zu 
werden, dann zerstört man die Toleranz und den Rechtsstaat (K. Popper, Duld­
samkeit und intellektuelle Verantwortlichkeit, S. 105 und 107, in: Offene Gesell­
schaft - offenes Universum. Franz Kreuzer im Gespräch mit Karl R. Popper, 
Wien 1982, S.103-116; vgl. auch P. Häberle, Verfassungstheorie ohne Natur­
recht, S.116, in: ders.: Verfassung als öffentlicher Prozeß a.a.O.(251)).

324 So K. Hesse, Grundzüge des Verfassungsrechts der Bundesrepublik 
Deutschland, 16. Aufl., Heidelberg 1988, S.62 Rndnr. 159.

325 Derartige Versuche politischer Einflußnahme gab und gibt es immer, so 
auch in der Bundesrepublik; den Vertretern und Wortführern der Religionsge­
meinschaften soll ja die Beteiligung am politischen Geschehen nicht beschnit­
ten werden, doch ist dann die Forderung K. Hesse's, a.a.O.(324), S.184, Rndnr. 
474, zu beachten: begeben sich die Kirchen in den weltlich-politischen Bereich, 
„so gelten auch für sie die allgemeinen Regeln. Ihre Stellung ist insoweit prinzi­
piell die gleiche wie die aller sonstigen Gruppen, die versuchen, auf den politi­
schen Prozeß einzuwirken; sie können keine weitergehenden Freiheiten 
beanspruchen, sie unterliegen den gleichen Bedingungen, aber sie haben auch 
die gleichen Rechte". Nach Hesse, (Freie Kirche im demokratischen Gemein­
wesen, in: Zeitschrift für evangelisches Kirchenrecht 11 (1965), S.338-362) gibt 
es keine „Partnerschaft" zwischen Staat und Kirche (im Sinne eines Zusammen­
wirkens von Thron und Altar wie im 19. Jahrhundert) (S.361), vielmehr sei das 
Verhältnis zwischen ihnen prinzipiell nicht anders wie bei jeder politisch täti­
gen Gruppierung, denn die Wahrnehmung christlicher Verantwortung durch 
den Bürger sei nicht weniger legitim als die Verfolgung jedes anderen Interes­
ses (S.359).

326 Obwohl die Muslime immer wieder betonen, daß es im Islam kein Prie­
steramt und folglich auch keinen Klerus (ricjäl ad-din) wie im Christentum gebe, 
verkörpern die Gelehrten (culamä') doch eine solche Gruppe, die die Ausle­
gung des Korans und die Interpretation der rechtlichen Vorschriften monopo­
lisiert (dazu N. R. Keddie (Hrsg.), Scholars, Saints and Sufis, Berkeley 1972, mit 
Beispielen aus den islamischen Staaten,- dazu auch R. J. Vatikiotis, Islam and the 
State, London 1987, S.77).

327 Wie die christlichen Theologen (dazu H. Albert, Theologische Holzwe­
ge, Tübingen 1983, S.50) sind es die culamä' gewohnt, ihrem Glauben das Er­
kenntnisprivileg einzuräumen.

328 Chr. v. Krockow, Gewalt für den Frieden?, München 1983, S. 10. - AuchK. 
Popper warnte des öfteren (so in: Das Elend des Historizismus, 5. Aufl., Tübin­
gen 1979, S.63) vor den Holisten, die im Namen der Ganzheitlichkeit die Gesell­
schaft „als Ganzes" unter Kontrolle bringen wollen.

329 Wilhelm Hahn, Christliche Weltrevolution (in: Rupert Holmann, Gottes­
reich und Revolution, Münster 1987, S. 127-141) führte dies am Beispiel der sich 
auf moralisch einzig geltenden Ziele der Terroristen aus, die für sich ein Wider­
standsrecht proklamieren (S.140).



330 Dieser kennzeichnet die totalitäre Rhetorik, wie H. Lübbe, Politischer 
Moralismus. Der Triumph der Gesinnung über die Urteilskraft; Berlin 1987 
(S.26, 120) darlegte; statt Argumente gegen die politischen Gegner vorzubrin­
gen, wird dessen moralische Integrität bezweifelt.

331 Die muslimischen Fundamentalisten rufen dadurch, daß sie immer wie­
der bezeugen, sie seien bereit, das Joch der Sarica uneingeschränkt auf sich zu 
nehmen, Schuldgefühle bei den lauen und verweltlichten Glaubensgenossen 
hervor. - Verf. gestattet sich, daraufhinzuweisen, daß auch im Abendland der­
artige Schuldgefühle durch den Vorwurf des Nihilismus erzeugt werden. Nicht 
zuletzt unter dem Schlagwort „Werteverlust" malen Gegner der Aufklärung 
und des Liberalismus, der offenen Gesellschaft überhaupt, ein Zerrbild der Ver- 
faßtheit und Befindlichkeit unserer Gesellschaft, die wegen ihres Materialis­
mus und ihrer Gottlosigkeit zum Untergang verurteilt sei.

332 Vgl. dazu die Ausführungen von Isensee, Säkularisierung a.a.O.(322), 
S.167f. - Da es in der pluralistischen Gesellschaft nun einmal keinen kleinsten 
gemeinsamen weltanschaulichen Nenner gibt, muß man sich zur Rechtferti­
gung des Staates und der Regierungsgewalt mit dem pluralistischen Gemein­
wohl als ausreichender Sicherung von Frieden und Gerechtigkeit begnügen, 
wobei, wie H. F. Köck, (Die Rolle der Demokratie in einer pluralistischen Gesell­
schaft, bes. S.148ff„ 158, in; Demokratie in Anfechtung und Bewährung, Fest­
schrift für J.Broermann, Berlin 1981, S.145-171) zeigte, das demokratische Sy­
stem mit seinen Grund- und Freiheitsrechten und den Verfahrenssicherungen 
für die politische Gestaltung unterschiedlicher Meinungen sehr geeignet ist.

333 Der muslimische Philosoph al-Attas, a.a.O.(295), S.128-132, hat dieses 
Charakteristikum sehr wohl erfaßt - und lehnt es ab, indem er feststellt, die 
westliche Zivilisation habe einen offenbarungsunabhängigen Wahrheitsbe­
griff entwickelt, mit der Folge, daß bezüglich der letzten Werte Unsicherheit 
und dauernder Wandel herrsche. Da man die Religion nicht heranziehe, wür­
den absolute Werte geleugnet; da man sich auf die menschliche Vernunft ver­
lasse, könne der Mensch niemals zur „wahren Wahrheit“ gelangen - dies kön­
ne er nur mit Hilfe des Islams.

334 Isensee, a.a.O.(322), S.175.
335 Th. Luckmann, Uber die Funktion der Religion, S.35 und 37f., 39, in: P. 

Koslowski, Die religiöse Dimension der Gesellschaft, Tübingen 1985, S.26-42.
336 So Isensee, a.a.O.(322), S.177.
337 Der Journalist Gregor M. Manousakis, (Der Islam - eine totalitäre Ge­

fahr, in: Totalitarismus, Berlin 1988, S.224-234) machte auf die dem Islam inne­
wohnenden totalitären Tendenzen aufmerksam und bedauerte, daß dies in der 
Bundesrepublik und in den den Dialog pflegenden Kreisen der Kirchen zu we­
nig ernst genommen wird.

338 Auch in der Bundesrepublik werden mitunter Forderungen, die Privati­
sierung der Religion wieder rückgängig zu machen, vorgebracht, wobei die 
Trennung von Staat und christlichen Konfessionen und der Dualismus von Re­
ligion und Politik bedauert werden. W. Pannenberg, (Politische Sachfragen und 
christlicheEthik, in: Rechtsstaat und Christentum, München 1982, Bd. 1, S.l-17), 
der zwar für die vergangenen Jahrhunderte zur Vermeidung von Religions­
kriegen die Trennung von Staat und Kirche als notwendig betrachtet, meint, 
heute darauf verzichten zu können. Um der Einheit der geistigen Basis der Ge­
sellschaft willen (S.15) müsse die Trennung rückgängig gemacht werden. Daß 
sich dabei das Christentum (oder ihre Hierarchien?) ändern müßten, setzt er 
voraus: „Das ist aber nur möglich, wenn das Christentum selbst aus den autori­
tären Lebens- und Denkformen herauswächst, die ihm in seinen konfessionel­
len Ausprägungen noch anhaften“ (S.17). Vgl. auch Franz Alt, (Frieden ist mög­
lich. Die Politik der Bergpredigt, München 1983, S.9), der gerade in der Tren­
nung von Religion und Politik das folgenschwerste Schisma des Christentums 
sieht. Allein von christlicher Politik verspricht er sich einen Frieden.

Daß selbst in der Bundesrepublik in der Praxis oft nicht von einer Trennung 
von Politik und Religion gesprochen werden kann, liegt zum einen darin be­
gründet, daß die Politiker selbst einer Religion anhängen, zum anderen, daß die 

182 Kirchen von ihrem Recht der politischen Kundgabe in einer Weise Gebrauch



machen, die mitunter bis zur Bevormundung in der Rechtspolitik geht.; dazu die 
Beispiele bei Erwin Fischer, Trennung von Staat und Kirche. Die Gefährdung 
der Religionsfreiheit in der Bundesrepublik, 2. Auflage, Frankfurt 1971, bes. 
S.305-340. Vgl. auch Christoph Müller, Religionskritische Anmerkungen, in: 
Rechtsstaat und Christentum, München 1982,1, S.443-483, der vertritt, die Kir­
chen wollten noch immer indirekte Macht ausüben, indem sie ihre „religiösen 
Zielsetzungen als universelle Werte und als Konsensbasis der Verfassungsord­
nung selbst oder doch zumindest der .staatstragenden Schichten' hinstellen" 
(S.467), insbesondere die katholische Kirche beanspruche „in dem Bereich, den 
sie als Naturrecht bezeichnet, nach wie vor, mit Verbindlichkeit für alle Men­
schen zu sprechen" (S.469). - Genau diesen Anspruch erheben die muslimi­
schen culamä’, wenn sie die 5arica als für alle Menschen geltend bezeichnen.

339 Daß ein solcher Staat wegen seines Transzendenzbezugs dauernd an­
gegriffen wird von Gläubigen, die noch „frommer" zu sein behaupten und die 
deshalb einen noch „islamischeren" Staat fordern, zeigt sich z.B. in Ägypten 
(dazu Forstner a.a.O.(lO), S.394).

340 K. Popper, (Auf der Suche nach der besseren Welt, München-Zürich 
1984), S.238) verwies darauf, daß es gerade die Stärke der westlichen Welt aus­
mache, nicht nur einen Glauben oder eine Religion zu haben, sondern viele. 
Das Gegenteil wäre die Unterwerfung unter die totalitäre Idee.

341 O. Marquard, (Aufgeklärter Polytheismus - auch eine politische Theo­
logie?, in: J. Taubes, (Hrsg.): Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt und die Folgen, 
München 1983, S.77-84) faßt die Neutralisierung der Theologie geradezu als 
Selbstschutz gegen die eschatologische Weltvernichtung durch die Religion 
auf (bes. S.81 f.). Mit Bezug auf den Islam ist der Hinweis, daß der Monotheismus 
den Totalitarismus begünstige, während die vorangegangene Periode des Po­
lytheismus mit einem Pluralismus von Göttern eine Gewaltenteilung denkbar 
machte (ein Gedanke, den auch Koslowski, Gesellschaft a.a.O.(276), S.93, 101 f., 
162f. verfolgte) wichtig, denn die Geschichte zeigt, daß die unter Verweis auf 
die Einheit Gottes geforderte Einheit der Gemeinschaft totalitäre Strukturen 
förderte.

342 M, Kriele, Die Menschenrechte zwischen Ost und West, Köln 1977, S.23.
343 Dazu Stern a.a.O.(186), II/l, S.219, insbesondere auchL.Kühnhardt, Men­

schenrechte, politisches Denken und politische Systeme, in: Europäische 
Grundrechte Zeitschrift 1986, S.665-669.

344 Sehr häufig wird argumentiert, die Menschenrechtserklärung der Ver­
einten Nationen lege eine westliche Sozialordnung zugrunde, die zu sehr auf 
das Individuum abstelle, weshalb sie für nichtwestliche Kulturen unbrauchbar 
und inakzeptabel sei (vgl. etwa als Beispiel S. Prakash Sinha, Human Rights: A 
Non-Western Viewpoint, S.89f., in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 
1981, S.76-91). Dies ist ein Standpunkt, wie ihn die Theorie des kulturellen Rela­
tivismus vertritt (dazu A. Pollis und P. Schwab, Human Rights. Cultural and Ideo- 
logical Perspectives, New York 1980, bes. S. 13 und 15; dazu auch/. Donelly, Cul- 
tural Relativism and Universal Human Rights, in: Human Rights Quarterly 
(1984), S.400-419, und vor allem die wichtige Studie von L. Kühnhardt, Die Uni­
versalität der Menschenrechte, Bonn 1987, S.285f., mit Darlegung des universa­
len Anspruchs S.290, 294). Die Vertreter des Relativismus meinen, in der Drit­
ten Welt müsse der „westliche“ Menschenrechtsbegriff als zu individualistisch 
abgelehnt werden, da vom westlichen Kulturchauvinismus geprägt. Diese 
Theorie führt aber in eine Sackgasse insoweit, als die Menschenrechte dann ih­
re Universalität verlieren. Gerade angesichts divergierender ideologischer 
und kultureller Traditionsbestände, wie Kühnhardt S.669 ausführte, muß an ei­
nem Prioritätenkatalog der Menschenrechte, einschließlich der Religionsfrei­
heit, festgehalten werden, um so den Freiheitsraum des Bürgers auch in einem 
Staat, der islamisch geprägt ist, zu sichern. Vgl. auch 1 Donelly, Human Rights 
and Human Dignity: an Analytical Critique of Non-Westem Conceptions of 
Human Rights, in: The American Political Science Review 76 (1982), S.303-316, 
der ausführte, der Umstand, daß in Staaten der Dritten Welt die Menschenrech­
te nicht beachtet würden, bedeute noch nicht, daß sie dort irrelevant seien 
(S.313), vielmehr gebrauche man oft nur den Vorwand, die Menschenrechte 183



seien in den betreffenden Kulturen nicht relevant, um politische Unterdrük- 
kungsmaßnahmen durchzusetzen.

345 Vgl. U. Steinbach, Die Menschenrechte im Verständnis des Islam, bes. 
S.50, in: Verfassung und Recht in Übersee 8 (1975), S.47-59.

346 über die Probleme der Weltgesellschaft, deren Kennzeichen die Ver­
schränkung sozialer Systeme ist und die durch Wissenschaft, Technik, Wirt­
schaft und Medien universal verbunden ist, so daß isolierte normative Struktu­
ren keine Lebenschancen haben, vgl. aus systemtheoretischer Sicht N. Luh- 
mann, Die Weltgesellschaft, in: Archiv für Rechts-und Sozialphilosophie 1971, 
S.l-33.

347 Lübbe, Religion nach der Aufklärung a.a.O.(272), S.42 und 305.
348 K. Larenz, (Richtiges Recht. Grundzüge einer Rechtsethik, München 

1979) verleiht der Hoffnung Ausdruck, daß sich ein gemeinsamer Grundbe­
stand an überall akzeptierten Rechtsgrundsätzen herausschälen wird, andern­
falls ein „Chaos der Rechtsverständnisse" eintreten wird (S.32).

349 Es sei hier auf W. Fikentscher, (Synepeik und synepeische Definition 
von Recht, S.63, 103, 112, in: Entstehung und Wandel rechtlicher Traditionen, 
Freiburg 1980, S.53-120) verwiesen, der eine „Theorie der Metawerte" fordert, 
die in der Lage wäre, eine Brücke zwischen den Wertkonzepten herzustellen. - 
In seinem jüngsten Werk „Projekt Weltethos" (München 1990) betonte H.Küng 
die Notwendigkeit, in einer postkonfessionellen und interreligiösen Welt über 
den Dialog der großen Religionen einen elementaren Grundkonsens über von 
allen anerkannte Grundwerten und Grundforderungen herauszuarbeiten.

350 Dazu W. Fikentscher, Methoden des Rechts in vergleichender Darstel­
lung, Bd. IV (Tübingen 1977), S.406,466. - Hier kann eine von J. P. M üller (Grund- 
rec hte in der Demokratie, in: Europäische Grundrechte Zeitschrift 1983, S.337- 
344) gemachte Unterscheidung nützlich sein. Demnach gebe es programmati­
sche Normschichten, d.h. solche, die in einer modernen Gesellschaft auftreten­
de Probleme zu behandeln haben und die erst noch weiter auszubauen sind (et­
wa im Zusammenhang mit Datenschutz und Medien), und justiziable Norm­
schichten der Grundrechte, welch letztere sich in langer Tradition herauskri­
stallisierten und über einen weitgehend gefestigten sachlichen und persönli­
chen Geltungsbereich verfügen (S.341); sie haben sich zu operativen Normen 
verdichtet und binden alle Staatsorgane direkt. Dazu gehört als europäischer 
Mindeststandard grundrechtlichen Schutzes die Freiheit des Glaubens und der 
Weltanschauung. - In islamischen Staaten dagegen ist diese Unterscheidung, 
wie wir meinen, noch nicht erreicht, vielmehr werden sowohl programmati­
sche als auch justiziable Normschichten immer unter religiösem Aspekt gese­
hen und im Rahmen der Scharia behandelt.

351 Mit Recht schreibt Fikentscher, IV, S.681, das Elend des Denkens beste­
he in der Zwanghaftigkeit seiner Resultate, und die Erfahrung lehre, daß sich 
Denkweisen unerbittlich erfüllten. - Nach islamischer Denkweise ist das Ver­
bot und die Bestrafung der Apostasie eben streng logisch abzuleiten aus den in 
den heiligen Schriften vorgegebenen Prämissen.

352 Lübbe, Religion a.a.O.(272), S.300.
353 So etwa Muhammad cImära, al-Isläm was-sulta ad-diniya, Kairo 1974, 

S.90; ders.: al-cAlmäniya wa-nahdatunä, Kairo 1987, S.19ff., 93, 204; Anwar al- 
Gundi, Fi muwägahat al-hamla cala 1-isläm, Kairo 1989, S.69f., 72f.; auch Amid Al- 
gar (Professor an der University of California, Department of Eastern Studies) 
vertritt dies (Zur Frage des Säkularismus in der islamischen Welt, S.136, in: A. 
Falaturi und W. Stroh, Glauben an den einen Gott, Freiburg-Basel 1975, S.130- 
156); es bestehe kein Anlaß, den Islam zu reformieren oder die Sarfa aufzuge­
ben, seien sie doch niemals „deformiert" worden (S.148).

354 So wird denn heute der Kampf um die Wiedereinführung der Sarica und 
die Abschaffung der „importierten positiven Gesetze" auch als Befreiungs­
kampf der Muslime gegen den „Rechtsimperialismus" hingestellt (beispielswei­
se Taufiq ak-Säwi, Siyädat aS-5arica al-islflmiya fi Misr, Kairo 1987, S.124).

355 Diese Behauptung wird nicht nur von den Intellektuellen der islami­
schen Staaten vorgebracht, um christliche Missionen zu verbieten, sondern

184 auch von Muslimen, die im Westen leben (z. B. Algar, a.a.O.(353), S.139).



356 Dazu einführend H.-H. Schrey auf S.lff. des von ihm herausgegebenen 
Sammelbandes: Säkularisierung, Darmstadt 1981 (darin vor allem Beiträge zur 
Auseinandersetzung der katholischen und evangelischen Theologie mit der 
Säkularisierung).

357 P. L. Berger, B. Berger und H. Kellner beschreiben in ihrem Buch: Das Un­
behagen an der Modernität, New York 1977, S.59ff. diese Pluralisierung der so­
zialen Lebenswelten.

358 Dazu die Ausführungen von P. L. Berger, Der Zwang zur Häresie. Reli­
gion in der pluralistischen Gesellschaft, Frankfurt 1980, bes. S.15, 30ff.

359 S. W. Huber und H. E. Tödt, Menschenrechte. Perspektiven einer men­
schlichen Welt, Stuttgart-Berlin 1978, S.158.

360 Vgl. oben a.a.O.(257). - über den Wandel in der katholischen Kirche 
von der Ablehnung im 19. Jahrhundert der Menschenrechte, da diese Aus­
druck des Säkularismus, des Indifferentismus und des antiklerikalen Laizismus 
seien, bis zur Anerkennung und Übernahme, wie sich an Papst Johannes Paul 
II. zeigt, der sich in seinen Ansprachen häufig auf sie bezieht, s. Fr. Böckle, 
Grundwerte und Menschenrechte im Christentum, bes. S.97, in: Grundwerte 
und Menschenrechte in verschiedenen Kulturen, Nettetal 1988, S.95-108; vgl. 
auch Peter Krämer, Die Idee der Menschenrechte und Grundrechte in der ka­
tholischen Tradition, in: österreichisches Archiv für Kirchenrecht 1989, S.229- 
239). - Da die Menschenrechtserklärung der Vereinten Nationen an einem Be­
gründungsdefizit leide, bedürften die Menschenrechte einer theologischen 
Absicherung; diese erfolge zweistufig: zum einen als Anerkennung der Würde 
der menschlichen Person eines jeden Menschen, sei er nun gläubig oder un­
gläubig, dann zum anderen durch die Begründung dieser Würde aus der Sicht 
der christlichen Schöpfungs- und Erlösungslehre (so J. Punl, Die Idee der Men­
schenrechte: ihre geschichtliche Entwicklung und ihre Rezeption durch die 
moderne katholische Sozialverkündigung, Paderborn 1987, S.226).

361 G. Lenski (Religious Pluralism inTheoretical Perspective, in: Internatio­
nales Jahrbuch für Religionssoziologie 1 (1965), S.25-42) definierte den religiö­
sen Pluralismus einer Gesellschaft als Situation, „in der organisierte religiöse 
Gruppen mit unvereinbaren Glaubenshaltungen gezwungen sind, innerhalb 
der gleichen globalen Gesellschaft zu existieren" (S.42).

362 H.-M. Pawlowski (Das Verhältnis von Staat und Kirche im Zusammen­
hang der pluralistischen Verfassung, in: Der Staat 28 (1989), S.353-375) geht auf 
das Problem ein, wie in einem pluralistischen und religionsneutralen Staat 
Recht beschaffen sein muß, um von allen Glaubensrichtungen akzeptiert wer­
den zu können, nämlich als Versuch zum Richtigen (S.355), wobei das Verbin­
dende trotz aller Unterschiede der Wertbegründungen darin besteht, das 
Recht als das „gemeinsame Richtige“ (nach H. Rylfel, Grundprobleme der 
Rechts- und Staatsphilosophie, Neuwied 1969, S.289ff.) zu erkennen. Das setzt 
den Verzicht auf eine explizite Religiosität des Staates voraus, was eben im isla­
mischen Staat nicht möglich ist.

363 S. oben 4.5.
364 W. M. Watt (islamic Fundamentalem and Modernity, London 1988, 

S.l 12f.) bemängelt gerade, daß die islamischen Staaten keine Institutionen hät­
ten, die in der Lage seien, die Menschenrechte durchzusetzen und die Verlet­
zungen derselben anzuprangern. - In seinem kritischen Beitrag „Human Rights 
in the Arab World: the Islamic Context (in: Philosophical Foundations of Hu­
man Rights, Paris (UNESCO) 1986, S.227-241) machte Fouad Zakaria darauf auf­
merksam, daß es nicht genüge, die Menschenrechte mit Hilfe des Islams zu sa- 
kralisieren, vielmehr müsse man sie auch in den heutigen islamischen Staaten 
institutionalisieren, ansonsten sie Theorie blieben. Andererseits, würde man 
sie vom Islam trennen (sie also rein weltlich begründen), so würden sie erst 
recht ignoriert, werden (s. S.236)!.

365 O. Schumann, (Einige Bemerkungen zur Frage der Allgemeinen Men­
schenrechte im Islam, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik 30 (1986), S.l 55- 
174) sieht gerade darin, daß die Islamische Menschenrechtserklärung sich auf 
die pluralistische Gesellschaft nicht einläßt und für die Menschenrechte im­
mer dann, wenn diese auf „Gottesrechte" stoßen, eine Grenze setzt, eine Haupt­
schwäche des Unterfangens (S.l72).



366 So Syed Barakat Ahmad, Conversion from Islam, in: The Islamic World. 
From Classical to Modem Times, Princeton 1989, S.3-25. Wenn Muslime vom Is­
lam abfielen, so deshalb, weil christliche Missionare erst ein solches Bedürfnis 
geschaffen hätten! Aber auch dies habe in der Praxis kaum etwas geändert. Die 
Androhung der Todesstrafe habe ihre abschreckende Wirkung gehabt (S.16).

367 In ihren Absätzen e, f und g.
368 Als Beispiel, wie überzeugt Muslime vom Wahrheitsanspruch des Is­

lams sein können, sei der in den USA lebende Amid Algar, a.a.O.(353) genannt, 
der schreibt (S. 152), der Islam sei die letzte schriftliche und gesetzliche Offenba­
rung des göttlichen Willens und „Gott habe selbst für die Aufrechterhaltung 
des Islams im Koran (Sure 15/9) gebürgt!"

369 So wird geltend gemacht, daß die Menschenrechte seit Jahrhunderten 
im Islam und durch den Islam besser begründet und geschützt seien als in allen 
„weltlichen" Menschenrechtserklärungen, denn im Islam seien sie haramät 
(„Unverletzliches"), nicht nur huqüq („Rechte"). Vgl. etwac Ali Garibä, Haramät, 
lä huqüq. Huqüq al-insän fi zill al-isläm, Kairo 1987. S. auch Khalid Ishaque, Hu­
man Rights in Islamic Law, 31, in: Review of the International Commission of Ju- 
rists 12 (1974), S.30-39.

370 Vgl. Forslner, a.a.O.(40), S.14 und 35. - So enthält Art.15 Abs. f. Bestim­
mungen, die in einem Zivilgesetzbuch ihren Platz haben: Verbot von Risikoge­
schäften, von Wucher, des Gewinns ohne Gegenleistung, der Bildung von Mo­
nopolen, der lügnerischen oder betrügerischen Werbung.

371 1982 stellte der iranische Vertreter vor der Human Rights Commission 
der Vereinten Nationen klar, daß im Falle eines Widerspruchs zwischen göttli­
chem Recht und menschlichen Gesetzen ersteres immer vorgehe. Im Dezem­
ber 1984 erläuterte der ständige Vertreter des Irans bei den Vereinten Natio­
nen, daß internationale Abmachungen, einschließlich der Menschenrechtser­
klärung und des Bürgerrechtspaktes, nur insoweit gültig seien, als sie mit dem 
Islam übereinstimmten (Nachweise bei Chi. Tomuschat, Human Rights in a 
World-Wide Framework. Some Current Issues, 553 Anm. 21, in: Zeitschrift für 
ausländisches öffentliches Recht und Völkerrecht 45 (1985), S.547-584).

186



MINORITES CHRETIENNES DANS LES PAYS ARABES MUSULMANS

Joseph H a b b i, Mosul

Je laisse de cotd ce qui est bien connu de la description des pays du 
Proche- et Moyen-Orient, du monde arabe et musulman qui va du Maroc, de la 
Tunisie, de l’Algdrie et de la Lybie, aux pays du Golfe, passant par l’fsgypte, le 
Liban, la Jordanie, la Syrie, l’Iraq, sans nögliger les autres pays arabes, et pre- 
nant en considdration la Turquie, l’Iran et d’autres pays musulmans voisins. Les 
statistiques sont imprdcises, pour des raisons connues. Les pays arabo- 
musulmans representent 20 % de l’ensemble de tous les pays musulmans. II faut 
aussi rappeler quc les Sunnites sont majoritaires avec leurs quatre ecoles (Mal- 
kiyya, Hanafiyya, Shafi’yya, Hanbaliyya), tandis que les Shiitcs sont minoritaires.

Deux points peuvent etre constatds sur l’dtat des minoritds chretiennes 
dans les pays arabes musulmans: le premier est un fait bien dvident, que les 
chrdtiens, dans les pays arabes musulmans, sont des minorites et ils le sont de- 
puis la diffusion de l’Islam dans ces rdgions, sauf pour quelques exceptions. Le 
second demande un effort pour ddfinir les relations qui ont existd et existent au- 
jourd’hui entre les musulmans et les chrdtiens de ces pays. Pour y arriver, il faut 
connaitre les fondements doctrinaux et religieux des relations mutuelles.

Quelques derniers dvdnements pourraient justifier notre dtude, sans, d’au- 
cune maniere, justifier les choses ou conclure ä une tension ndcessaire des rela­
tions: guerre en Palestine depuis 1948; guerre au Liban depuis 1975; guerre en­
tre Iraq et Iran, 1980-1988; tensions au Maghreb pendant plusieurs anndes; ten- 
sions ä l’interieur du Soudan, de l’Egypte, de la Turquie etc.; dmigrations des 
chrdtiens de la plupart de ces pays arabes musulmans, etc.

Un exemple de fondamentalisme

Pour donner un exemple de fondamentalisme musulman rdpandu dans des 
pays consideres meme comme libdraux, ddmocratiques et modernes, teile la 
Turquie, resumons ce qui apparait dans le n°69, juillet-aoüt 1989, de l’Actualite 
religieuse dans les monde.

Le maire de Konya mit en service deux autobus exclusivement rdservds aux 
femmes, pour se plier au ddsir du peuple et accdder aux demandes populaires, 
au nom donc de la ddmocratie; pour le recteur de l’universitd, ces deux autobus 
n’dtaient que la premiere realisation d’un plan des fondementalistes musulmans; 
ainsi le projet d’un höpital pour femmes. II s’agit d’un seul episode, celui des au­
tobus, d’une serie d’affrontements entre la minorite turque fondamentaliste et 
I’ßtat la'fque dtabli en 1923 par Mustafa Atatürk. Le maire de Konya est membre 
du parti Refah (prospdritd), composd de fondamentalistes. Selon l’article 163 de 
la Constitution, les partis religieux sont interdits; officiellement, le maire s’habil- 
•e ;t l’occidentale, ne porte pas la barbe et accepte de serrer la main d’une fem- 
me; aux dlections du 26 mars, le parti Refah emporta la majoritd dans 80 villes; 
on ne trouve plus le portrait d’Atatürk dans leurs bureaux; le maire de Urfa, lui 
aussi du meme parti, se d6clare contrc l’dtat lalque; et le secr6taire du parti, ex- 187



posant le programme du Refah, s’esl declard en faveur du credit bancaire sans 
interets, des impöts seulements pour les riches, la non-adhesion ä la Commun- 
aute dconomique curopeenne, chretienne.

Cela est dtonnant dans un pays plus sunnite que chiite et il est alld trds loin 
dans la voie de la sdcularisation pour rctourner en arriöre. Le gouvernment a 
bien neutralisd le pouvoir des imams, qui sont sous le controle de l’fitat; le di- 
recteur des Affaires religicuses ddpend du ministdre de l’feducation. L’urbanisa- 
tion rapide de la population, de 33 % en 1980 ä 55 % aujourd’hui, a renforcd la 
tendance ä la sdcularisation, et a affaibli les Iiens de la tradition. Le voile est 
pr6sent encore dans les campagnes, tres peu dans les villes; les habitants d’An- 
kara critiquenl la Campagne pour la construction de nouvelles mosqudes en Tur- 
quie, subventionndes par les pays arabcs, notamment l’Arabie Sdouditc. Mais le 
parti Refah luttera encore, encourage par des poussdes diffusees dans des milie- 
ux musulmans tres fondamentalistes; son raisonnement est le suivant: comment 
un pays qui se proclame democratique peut maintenir l’interdiction des partis 
religieux, ou de n’importe quel parti? N’est ce pas un manque de libertd?

Une note historique

Depuis la prise de Constantinople par les Ottomans en 1453, le Sultan Mu­
hammad II nomma le patriarche grec-orthodoxe Mellat Bachi, ou chef de la na- 
tion (communautd, eglise) chrdtienne, intermddiaire entre la Haute Porte et tous 
les chrdtiens. Gräce ä la capitation, le patriarche jouissait des droits-privileges 
du gouvernement eccldsiastique: nomination, transfert et deposition des dveques 
et des clercs, Institution des tribunaux eccldsiastiques pour les causes de maria- 
ge, heritages et biens eccldsiastiques (waqf). II faut attendre l’cn 1830 pour que 
les Armdniens orthodoxes puissent jouir des memes Privileges; les Latins, en 
1836; les Chalddens, en 1844; les Syriens catholiques, en 1845; les Grecs catholi- 
ques, en 1848; les Protestants, en 1850; les Armdniens catholiques, en 1857; les 
Syriens orthodoxes, en 1873.

La capitation fut annullde en 1855, et il a dtd permis aux non chrdtiens de 
faire le Service inilitaire, devint obligatoire en 1908.

Une teile Situation erda un dtat dans l’fetat et Iequel provoqua l’interven- 
tion des nations europdennes pour protdger les chrdtiens de l’Empire ottoman, 
d’abord, et, ensuite, des pays erdds avec la chute de l’Empire aprds la premidre 
Guerre mondiale.

Mais c’est avec la declaration de l’dgalitd par la Sublime Porte en 1856 que 
les chefs des communautes chrdtiennes acquirent le droit de erder des Organes 
(conseils) pour leurs affaires religieuses et temporelles; la Constitution du 23 dd- 
cembre 1876 reconnaitra que tous les citoyens sont des Ottomans; mais, la 
fonction spirituelle, judiciaire et temporelle des hidrarques chrdtiens restera in- 
tacte. L’apparition de diffdrentes options politiques mettra en crise les praliques 
reconnues par la loi, et la Situation prendra plus d’un aspect et d’une forme. Des 
courants, partis et dtats de diffdrentes tendances politiques et sociales, ont mis 
des musulmans et des chrdtiens devant des ddmocraties libdrales et pluriconfes- 
sionnelles, des systdmes socialistes et monoconfessionelle, et des partis la'iques 
et lai'cisants. Un survol rapide des Constitutions des pays arabes et musulmans 

188 confirmerait cette constation.



Plusieurs facteurs modernes qui provoquent dans les esprits de fortes rd- 
clamations de retour aux origines de l’Islam et aux pdriodes d’or de l’fetat mu- 
sulman, posent la question ä savoir s’il est possible ou non d’dtablir de vraies et 
humaines relations entre les musulmans et les chr6tiens dans ces pays.

Fondements des relations islamo-chreliennes

Comme dans n’importe quelle rdalitd, d’un point de vue phdnomdnologi- 
que, on peut la concevoir et präsenter d’une fa?on et d’une autre; de meme pour 
le christianisme et l’Islam et les relations entre eux.

II y en a, en effet, ceux qui voient la contradiction antithdtique; d’autres 
sont pour un syncretisme, et d’autres fmalement pour un dialogue.

Sans se perdre dans de longues discussions, nous disons tout de suite que 
nous sommes pour le dialogue. Bien sür, le dialogue a ses fondements, exigences 
et m6thodes.

Le premier fondement qui permet d’ouvrir un dialogue islamo-chretien est 
le monothdisme: chrdtiens et musulmans croient en un seul Dieu, Crdateur et 
Seigneur de tout, Providcnce et Protecteur, Juge ultime de tous; les musulmans 
exaltent la transcendancc de Dieu; les chrdtiens croient aussi dans l’incarnation.

Chrdtiens et musulmans croient dans la mediation d’un Livre sacre, i’Evan- 
gile pour les chrdtiens, le Coran pour les musulmans. Chrdtiens et musulmans 
ont en veneration la Biblc; pour les chrdtiens, l’Ancien Testament est une com- 
posante essentiel du Livre saerd; pour les musulmans, les juifs et les chrdtiens 
sont des gens du Livre’ ä qui Dieu envoya des prophdtes; des rapprochements 
d’esprit et meme de lettres se trouvent dans l’Ancien Testament, le Nouveau Te­
stament et le Coran. Le legalisme est plus caractdristique du judaisme et de l’is- 
lam que du christianisme.

Pour un chrdtien, c’est la foi en Jdsus-Christ qui lui permet de croire plus 
vivement en Dieu et de vivre son amour en l’incarnant dans l’amour fraternel de 
tous les hommes, tous fils de l’uniquc Pere; pour un musulman, l’iddal consiste ä 
vivre dans la totale soumission ä Dieu, d’oü le nom Islam, et c’est dans l’obdis- 
sance et la fidelite aux prescriptions de la loi que les musulmans realisent les di- 
mensions individeulles et communautaires de leur foi et de leur avenir.

Chrdtiens et musulmans ont des moddles ä imiter dans leur cheminement 
religieux; ceux qui sont communs: Abraham et Moi'se; Jdsus-Christ pour les 
chrdtiens est plus qu’un modele, II est la Voie, la Vdrite et la Vie; pour les mu­
sulmans, il est le Prophete de Dieu, Verbe venu de Lui, et eleve vers Lui; il est 
toujours vivant; Muhammad (Mahomet), Envoyd de Dieu, est, pour les musul- 
mans, le dernier des moddles prophdtiques, le sceau, mais il n’est qu’un prophe­
te, temoin, mortel comme tous les hommes.

Chrdtiens et musulmans ont la conscience d’appartenir ä une communautd 
de croyants et d’etre donc solidaires; les chrdtiens forment un Corps, dont le 
Christ est la tete et chacun d’eux membre utile pour les autres; les musulmans se 
considdrent la meilleure communautd suscitde pour les hommes.

Sur le plan realiste et social, c’est le sens d’unc communautd, la manidre 
d’appartenance ä eile, et la solidaritd des membres qui ont une importance capi- 
tale. C’est ici justement que le thdme Etat et religion se prdsente le plus; il est ä

189



la base de notre analyse des relations des minoritds chrdtiennes dans les pays 
arabes musulmans.

Etat et religion

Nous croyons utile de rdsumer la Synthese du Groupe de reeherches 
islamo-chretien pendant trois ans (1982-1985) (Islamochristiana, 12/1986, pp. 49- 
72).

Depuis le ddbut de l’histoire de l’humanitd, le pouvoir revet un caractere 
sacr6; son but est de le ldgitimer aux yeux du peuple. Des dnoncds clairs se trou- 
vent dans les civilisations mdsopotamiennes et dgyptiennes. Cela permet aux 
souverains d’utiliser la religion ä lcurs fins politiques, et d’imposer leur religion 
aux sujets. Toute dissidence politique est condamnde au nom de la religion, et 
toute diversitd religieuse est considdrde comme une rdbellion contre l’autoritd 
politique. Ainsi les martyrs chrdtiens furent condamnds pour leur refus du culte 
officiel; les premiers musulmans de la Mecque furent persdcutds parce que leur 
monothdisme mettait en cause le polythdisme de la tradition mecquoise; et lors- 
que des religions devinrent prdponddrantes et officielles, c’est au nom de la reli­
gion que le pouvoir temporel, chrdtien ou musulman, condamna les dissidences 
qui constituaienl un danger aussi bien pour l’unitd de l’fetat que pour l’unitd de 
la foi; l’inquisition en Occident, et l’accusation de Zandaqa (impidtd) en pays 
musulmans. La religion, reconnue par l’Etat comme officielle, put imposer ä la 
socidtd des normes; la secularisation fut considdrde toujours une profanation 
hdrdtique.

Nde en Occident, la sdcularisation devait par son processus soustraire les 
secteurs civil et culturel du domaine religieux, jusqu’ ä la nette distinction untre 
le public et le privd, qui aboutit ä la laicitd de l’Etat. Une fois que la religion fut 
considdrde une affaire privde, un pluralisme religieux fut automatiquement ad- 
mis, et seul l’fitat resta Pinstitution publique dans laquelle tous les citoyens sont 
dgaux.

On sait bien que l’ßglise n’a pas facilement acceptd la laicitd de l’fitat; il 
fallait attendre Pie XII et surtout le Concile Vatican II pour retrouver le princi­
pe de juste autonomie du temporel, se rdfdrant ä Mt 22, 22 (Rendez ä Cdsar ce 
qui est ä Cdsar et ä Dieu ce qui est ä Dieu).

Tandis que le christianisme accentuait la distinction entre le spirituel et le 
temporel, l’Islam apparaissait trös exigeant sur l’union, sinon la fusion, entre 
l’Etat et la religion (Din wa-Dunya ou Dawla). Le dernier phdnomdne dclatant 
est celui del Ayatollah al-Khumeini et sa thdorie de Wilayat al-Faqih (Califat et 
succession). En plus de cette exigence d’union entre religion et £tat dans PIs- 
lam, il ne faut pas oublier la tendance nationaliste arabe qui ne peut aider la sd­
cularisation dans le sens moderne.

Dans les pays arabes musulmans, le poid de l’histoire et des mentalitds fait 
que l’Islam y est gdndralement reconnu comme religion d’fetat dans les Constitu- 
tions (meme en Iraq qui se rdclame d’iddologie bathiste, foncidrement lai'que, et 
la Rdpublique ddmocratique et populaire du Yemen qui se rdclame du socialis- 
me scientifique; la seule exception est celle de la Syrie, selon la dernidre 
Concstitution de 1973, oü l’Islam est la religion du chef de l’£tat). Il faut bien 

190 dire que, dans les constitutions dont l’article premier fait de l’Islam la religion



de Plitat, l’article suivant affirme que tous les citoyens sont egaux, quelle que 
soit leur classe, race, religion.

Du premier principe derivc celui de la reconnaissance de la loi islamique 
(al-Shari’a) comme source dela legislation, car le Coran est en meine temps 
compendium doctrinal, histoire sainte et code de vie.

Soit le premier principe (l’Islam est religion de l’Etat), soit sa derivation (la 
loi, al-Shari’a) presentent des difficultds quant ä leur application. Concilier cos 
principes avec les droits de l’homme (selon la Ddclaration de l’ONU sign6s par 
22 JEtats musulmans) et les exigences des temps modernes, est tres difficile; des 
courants de secularisation sc sentent dans la plupart des pays ä majorite musul- 
mane, mais c’est par une invasion de l’Occident, comme les in6gristes disent; des 
efforts pour renforcer la communautd musulmane s’intensifient pour faire face 
aux tendances dtrangdres ä l’Islam, toutefois, les problemes actuels demandent 
des Solutions. Le monde arabo-musulman est d’un poid determinant dans cette 
exigence.

Le röle du monde arabe musulman et son influence sur les minorit&s chretienncs

Le monde arabe musulman a la mer, le ddsert, des fleuves et des chaines 
de montagnes; cn plus, il a le pdtrole et une position strategique; il jouit du pre- 
stige de la langue coranique officielle, de la tradition islamique sdculaire et d’un 
Substrat de civilisations trds anciennes. Depuis l’an 1945, la Ligue arabe reunit 
des pays arabes musulmans, dont le nombre a augmentd depuis.

Malgre les homog6n6it6s qui existent entre les pays arabo-musulmans, les 
antagonismes ne manquent point sur le plan religieux (il y a des sectes); culturel 
(tendances traditionaliste et modernisde), social (courants conservateur et mo­
derne), politique (tendances pro-amdricaine, pro-sovidtique, pro-britannique, 
pro-francophone, etc.). Un organisme musulman a dte forme depuis quelques 
anndes, mais le poid des pays arabes musulmans est bien ressenti; c’est eux que 
tout le monde islamique rcgarde comme modele; des aides culturelles, sociales 
et financidres aident ä assujettir les pays musulmans pauvres aux pays arabo- 
musulmans.

Si, sur le plan constitutionnel officiel, l’dgalitd des citoyens ä l’dgard des 
droits fondamentaux est reconnue, eile ne Test pas toujours quant ä l’application 
et dans les ddrivations. Deux probldmcs notamment sont actuels dans les milieux 
chrdtiens du monde arabe musulman: celui du caractere obligatoire de l’enseig- 
nement du Coran dans les ecoles, soit pour les musulmans comme pour les chrd- 
tiens sous le prdtexte de l’enseignement de l’arabe; le second est celui des mino- 
ntds ethniques et chrdtiennes, Assyriens, Coptes, Armdniens, etc.

Si dans quelques pays arabes musulmans, l’feglise est considdrde comme 
une Eglise de la sdcession et de la diaspora, dans d’autres eile est originelle et 
date d’avant l’Islam; mais c’est au nom du syncrdtisme s’appuyant sur le fait que 
l’Islam et son Prophdte sont les utlimes (Hkatima) qu’on sent le droit de propa- 
8er le message islamique en utilisant les divers moyens de communication; une 
diminution des chrdtiens dans le monde arabe musulman s’accroit de nos jours, 
et une dispersion des chrdtiens orientaux dans le monde avec tout ce que cela 
unplique d’exigences et de probldmes, ne fait que compliquer la Situation.

191



Une solution serait ä envisager dans la crdation des conditions d’une socie- 
t6 et d’un milieu humain d’egalitd, mais c’est trds difficile, ä cause de la poussde 
d’un radicalisme musulman, alimentd par des intdrdts politiques de differentes 
tendances.

A la recherche d’une solution

Les chrdtiens des pays arabes musulmans sont encore soumis au rdgime an- 
cien de la DhimmaeX des Statuts personnels, pour des questions de mariage, de 
la famille, et, dans quelques pays, pour le-waqf ou les biens comme les lieux du 
culte et les institutions caritatives et dducatives; probablement une continuation 
des anciens traites des premiers musulmans avec les autres confessions.

Nos objections ä cette Situation sont: les temps ont bien changd; la mentali- 
td moderne ne pcut toldrer des citoyens de seconde catdgorie; tous les citoyens 
doivent etre 6gaux vis-ä-vis de la loi commune; le respect des libertds est une 
exigence fondamentale.

Et la solution? II faut une ouverture de raisonnement et de coeur; seul le 
dialogue peut crder cette ouverture, dont le rdsultat: la promulgation des lois ci- 
viles qui reconaissent les droits, les libertds et la personnalitd de tous en justice, 
dgalitd et vdritd.

Ce que nous demandons n’est pas une chose impossible, ni une nouveautd 
ou une innovation, mais bien une valeur acquise, ddformde au cours des sidcle et 
fomentee par des iddes qui servent certains intdrets bien connus. Tous les hom- 
mes de bonne volonte doivent, au contraire, rdaffirmer la ndcessitd d’un dialo­
gue humain, rddl et ouvert.

Le dialogue peut exister en force des principes communs:
1. Christianisme et Islam affirment la valeur des rdalitds terrestres; mais il 

s’agit d’une autonomie de la religion-ßglise et socidtd-fetat dans le christianisme, 
et d’une tendance ä considdrer l’Islam religion d’Etat dans les pays musulmans. 
Toutefois, le principe de la libertd religieuse est affirmd tant par les chrdtiens 
que par les musulmans; eile est un droit essentiel de la personne humaine et in- 
clut le refus de toute contrainte (cf. Ddclaration sur la libertd religieuse Dignita- 
tis humanae, 10-12; le Coran 2, 256).

2. La foi chrdtienne est une appartenance au Christ et ä PEglise, en vertu 
de l’incorporation spirituelle qui unit chaque croyant ä tous les autres membres; 
tous doivent collaborer au bien commun. Le Coran aussi vise ä former une 
communautd de croyants (Umma), mais il ne contient nullement un Systeme dd- 
tailld d’Organisation civile.

3. L’Eglise et l’Etat ont des fins en partie communes (le bien public) et en 
partie diffdrentes (la vie de la foi d’une part, et le bien commun des citoyens de 
l’autre). Ils doivent collaborer pour le bien commun, mais ils sont inddpendants 
et autonomes. L’union des deux pouvoirs, spirituel et temporel, dans l’Islam, 
dans la meme personne (le calife, l’imam) est le fruit de l’histoire et de la politi- 
que (seul le cas de Mahomet est une exception).

4. Pour prdserver son autonomie ndcessaire, l’ßglise des temps modernes 
prdfdre renoncer ä des Privileges offerts par le pouvoir civil; l’Islam a deux gran- 
des tendances: islamiste qui ne cesse pas de rdclamer l’instauration d’un pouvoir

192



rellement musulman et l’application rigoureuse de la loi (al-Shari’a), et scculari- 
sant favorable ä lai'cit6 de l’Etat.

Deux choses sont demanddes de la part des chr6tiens afm que la position 
des minorites religieuses soit am61ioree dans les milieux des rcligions majoritai- 
res:

a) Etre en faveur de la libet6 religieuse et du pluralisme dans toutes ses di- 
mensions; transformer le fait homogöne "pluriel", culturel, ethnique et religieux 
en ideologie "pluraliste", reconnaissant et respectant cette pluralitd; purifier la 
foi de toute id6e de triomphalisme, ext6riorit6 et inertie, respectant les autres, 
notamment les groupes minoritaires; tous sont invit6s ä l’accomplissement du 
monde, au Service des autres, ä la realisation de l’unite chretienne et humain.

b) Reconnaitre les methodes rationelles et critiques de la Science et son au- 
tonomie vis-ä-vis de la foi, et l’appliquant ä la lecture des Livres saints, tout en 
evitant la confusion, le melange et l’asseyeltessement de la Science ä la religion, 
respectant bien les caracteristiques de chaque domaine, pour s’aider mutuelle- 
ment dans la construclion de l’homme nouveau dans un monde de foi et de 
Science, oü l’autonomie du temporel, terrestre, social et politique est pleinement 
sauvegard6e de ce qui est spirituel, religieux et moral. Tous les croyants sont in- 
vit6s ä affronter les problbmes d’une soci6t6 contemporaine en pleine transfor- 
mation tres rapide, et de collaborer ä rdaliser un meilleur avenir pour les hom- 
mes.

Notes

Islamochristiana, Revue du Pontificio Istituto di Studi Arabi e d’Islamisti- 
ca, Rome; notamment n° 12 (1986).

A. Fattal, Le Statut 16gal des non-musulmans en pays d’Islam, Beyrouth 
1953 (Recherches X).

V. Moubarac, rentalogic islamo-chretienne; notamment: L’Islam et le dia- 
logue islamo-chretien, Beyrouth 1972.

A.K Hourani, Minorities in the Arab World, London 1947.
P. Rondot, Les Chr6tiens d’Orient, dans Cahiers de l’Afrique et de l’Asie, 

IV, Paris 1955.
/. Hajjar, Bible et temoignage chretien en pays d’Islam, Louvain-la-Neuve

T.H. Farah, Ahkam al-Ahwal al-Shakhsiyya 1-gayr al-Mushmin, Beyrout 
1980 (en arabe).

P.G. Donini, Le minoranze nel Vicino Oriente e nel Maghreb, Salerno 1985. b

L. etA.Chabry, Politique et minorite au Proche-Orient, Paris 1984.
Les droits de l’homme dans le monde arabe, Rapport annuel 1985, Paris

1985.
L’Actualite religieuse dans le monde, n° 69, (juillct - aoüt 1989).

193



Pagina bianca



DAS PERSONALSTATUTSRECHT DER CHRISTLICHEN 

RELIGIONSGEMEINSCHAFTEN IN DEN LÄNDERN DES 

VORDEREN ORIENTS

Josef P r a d e r, Brixen

Eine lange Erfahrung in der kirchlichen Gerichtsbarkeit im Grenzland 
Südtirol, wo sich infolge eines ständig wachsenden Tourismus junge Menschen 
aus westlichen und östlichen Kulturkreisen, auch aus der arabischen Welt, mit 
Europäern treffen, hat mich zunehmend mit Problemen konfrontiert, die daraus 
entstehen, wenn solche Begegnungen zu übereilten Eheschließungen führen, die 
allzuoft einen unglücklichen Ausgang nehmen, so daß kirchliche und staatliche 
Instanzen damit befaßt werden, die hinsichtlich der Kenntnis der damit zusam­
menhängenden kollisionsrechtlichen Fragen oft überfordert sind. Die Bearbei­
tung von Gutachten und Rechtsauskünften für kirchliche und staatliche Behör­
den und Gerichte hat mich davon überzeugt, wie schwer der Zugang zu den un­
terschiedlichen Rechtsordnungen der Mehrrechtsstaaten des Vorderen Orients 
sein kann.

Während die meisten Staaten der Welt heute ein einheitliches ziviles Ehe- 
und Familienrecht besitzen, das für alle ohne Unterschied der Religionszugehö­
rigkeit maßgebend ist, gilt in den Ländern des Vorderen Orients für die Ange­
hörigen der drei großen monotheistischen Religionsgemeinschaften: der Mo­
hammedaner, Juden und Christen grundsätzlich deren eigenes religiöses Ehe- 
und Familienrecht, Personalstatut genannt. Der Begriff "Personalstatut" ist 
mehrdeutig und wird in den verschiedenen Rechtsordnungen unterschiedlich 
verstanden'. In den Staaten des Vorderen Orients gilt als Personalstatut jene 
Rechtsordnung, mit der die Mitglieder der genannten Religionsgemeinschaften 
für das Ehe- und Familienrecht und gegebenenfalls, für das Erbrecht verbunden 
sind.

Die folgenden Ausführungen, die keineswegs Vollständigkeit beanspruchen 
können, wollen praxisorientiert und eine Hilfe sein bei der Bearbeitung kolli- 
sionsrechllicher Fragen des interreligiösen, interkonfessionellen und interrituel­
len Eherechts.

In den Staaten, die ehemals zum osmanischen Reich gehörten, nämlich 
■Ägypten, Jordanien, Israel, Libanon, Syrien und Irak, ist die überlieferte religiö­
se Rechtsordnung der anerkannten Religionsgemeinschaften sowohl während 
der französischen und englischen Mandatsverwaltung, als auch nach der Erlan­

gung der Unabhängigkeit im wesentlichen unangetastet geblieben. Daher ver­
weisen die staatlichen Rechtsordnungen in Personalstatutssachen auf die religiö­
sen Rechtsordnungen derjenigen Religionsgemeinschaft, der die Beteiligten an­
gehören oder deren Recht sie kraft besonderer staatlicher Kollisionsnormen un­
terstehen, soweit nicht einzelne Sachgebiete (wie z.B. das Erbrecht) einheitlich 
für alle Staatsbürger geregelt sind.

195



Die kanonischen Rechtsordnungen der lateinischen wie der orientalischen, 
katholischen und der orthodoxen Kirchen enthalten keine Regelungen über die 
zivilen Wirkungen der Ehe und das Kindschaftsrecht. Daher müssen diese Sach­
gebiete des Personalstatuts, die persönlichen und vermögensrechtlichen Wirkun­
gen der Ehe, Unterhalt der Ehegatten, Unterhalt von Vorfahren und Nachkom­
men, Abstammung der Kirche, die elterliche Gewalt, die Vormundschaft und 
Pflegschaft, die Adoption usw. durch Sondergesetze geregelt werden. Die dies­
bezüglichen Bestimmungen sind nur Fremden, nichtreligiösen Rechtsordnungen 
zu entnehmen. Bei der Erstellung solcher Personalslatutsgesetze sind naturge­
mäß die verschiedenen Gesichtspunkte der interreligiöscn, interkonfessionellen 
und internationalen Kollisionsmöglichkeiten sowie der innerstaatlichen Konflikt­
möglichkeiten in Betracht zu ziehen. Es ergibt sich aus der Natur der Sache, daß 
einzelne Kirchen dabei überfordert sind und sich mit der Tatsache konfrontiert 
sehen, daß die Zielsetzungen der modernen Zivilgesetzgebungen, denen die 
Normen zu entnehmen sind, mit den religiösen Grundsätzen nicht übereinstim­
men. Dazu kommt, daß die Pcrsonalstatutsgesetze, die von den meisten aner­
kannten christlichen Religionsgemeinschaften in diesen Ländern nach Erlan­
gung der Unabhängigkeit erstellt worden sind, voneinander oft in wesentlichen 
Sachgebieten der Ehewirkungen und des Kindschaftsrechts abweichcn und den 
Prinzipien moderner Rechtsstaatlichkeit widersprechen. Man kann es daher ver­
stehen, daß die von den Kirchen erstellten Personalstatusgesetze bis heute in 
keinem dieser Länder formell bestätigt worden sind. Doch gleichwohl sind sie 
de facto als Gewohnheitsrecht anerkannt und als solches auch in den Entschei­
dungen der staatlichen Gerichte, sofern sie in Personalstatussachen der christli­
chen Gemeinschaften ausschließlich oder konkurrierend zuständig sind, ange­
wandt, unter Wahrung des Grundsatzes der "Gerechtigkeit und Billigkeit".

Mit Ausnahme von Ägypten, besitzen die christlichen Gemeinschaften in 
den Staaten des Vorderen Orients in Personalstatutssachen ihrer Mitglieder, so­
fern diese nicht Ausländer sind, eigene zivilrechtlich anerkannte Gerichtsbar­
keit, unter Beachtung matcriellrechtlicher und gegebenenfalls verfahrensrechtli­
cher staatlicher Vorschriften, die im einzelnen so ausgcstaltet sein können, daß 
die religiösen Rechtsordnungen der im Staate lebenden anerkannten Religions­
gemeinschaften paritätisch behandelt werden (wie im Libanon) oder so, daß der 
Staatsreligion eine Vorrangsstellung eingeräumt wird, wenn ein Beteiligter die­
ser Religion angehört.

Aufgabe des staatlichen Gesetzgebers ist es, vor allem die Kompetenzkon­
flikte zwischen den Kirchengerichten der veschiedenen Konfessionen zu regeln 
und die Zuständigkeit der kirchlichen Gerichte von den staatlichen abzugren­
zen.

Der staatliche Gesetzgeber kann mit verschiedenen Mitteln die Beachtung 
bestimmter Normen des staatlich materiellen Rechts, der Regeln des staatlichen 
internationalen Privalrechts und gewisser verfassungsrechtlicher Grundsätze er­
zwingen. So kann der staatliche Gesetzgeber bestimmen, daß in gewissen stritti­
gen Personalstatutssächen, noch während sie bei einem kirchlichen Gericht an­
hängig sind, die staatlichen Gerichte angerufen werden können (vgl. etwa Art. 
48 des syrischen Gerichtsorganisationsgesetzes vom 16.11.1961) oder daß das 
staatliche Gericht von vornherein zuständig ist für die Kompetenzzuweisung ei- 

196 ner bestimmten Pcrsonalstatutsangelegenheit an ein kirchliches Gericht (vgl.



etwa das Israelische Gesetz über die Gerichtsbarkeit in Angelegenheiten der 
Eheauflösung bei Mischehen (Ges. 5729-1969)2. Eine Einschränkung kirchlicher 
Gerichtsbarkeit erfolgt ferner durch die Grundsätze des internationalen Privat­
rechts des betreffenden Staates, weshalb die kirchlichen Gerichte ausschließlich 
in Personalstatutsangelegenheiten von Inländern zuständig sind und bei Aus­
ländsbeteiligung in der Regel konkurrierend nur dann, wenn das Heimatrecht 
des Ausländers gleichfalls auf das religiöse Recht in der Sache verweist. Der 
staatliche Gesetzgeber hat immer auch die Möglichkeit auf die kirchliche Ge­
richtskompetenz durch das Vollstreckbarkeitsverfahren der kirchlichen Ent­
scheidungen Einfluß zu nehmen. In der Regel prüfen die staatlichen Gerichte 
im Exequaturverfahren außer der formellen Rechtskraft der kirchlichen Urteile, 
stets auch deren sachliche und personelle Zuständigkeit. Eine Nachprüfung 
über die Anwendung materiellen Rechts erfolgt nur, insofern diesbezügliche 
staatliche Bestimmungen zu berücksichtigen sind.

Bei der Vollstreckung der Urteile kirchlicher Gerichte, die ihren Sitz im 
Ausland haben, entsteht die Frage, ob diese Urteile denjenigen eines kirchlichen 
Gerichts im Inland gleichgestellt sind oder nicht. Die Frage wird durchwegs so 
entschieden, daß der Sitz des erstinstanzlichen Gerichts maßgebend ist3.

Ägypten

In Ägypten sind sowohl die islamischen Scheriatsgerichte als auch die Ge­
richte der christlichen und jüdischen Religionsgemeinschaften durch das Gesetz 
Nr. 462/1955 mit Wirkung vom 1.1.1956 abgeschafft worden. Die bisherige Zu­
ständigkeit der religiösen Gerichte in Personalstatutssachen wurde auf die staat­
lichen Gerichte übertragen. Diese haben jedoch nach wie vor das religiöse 
Recht unter denselben Voraussetzungen wie früher anzuwenden. Demnach gilt 
für die Angehörigen der anerkannten christlichen Religionsgemeinschaften je­
weils deren eigenes religiöses Recht, sofern Mitglieder derselben Konfession 
und derselben Ritusgemeinschaft beteiligt sind. Gehören-nicht alle Beteiligten 
derselben Bekenntnis- und Ritusgemeinschaft an, so kommt gemäß Art. 280 des 
Gesetzes Nr. 78/1931 über die Verfassung der Scheriatsgerichte in Personalsta­
tussachen islamisches Recht der hanefitischen Schule in Anwendung.

I. Anerkannte christliche Religionsgemeinschaften

In Ägypten sind folgende christliche Religionsgemeinschaften offiziell an­
erkannt: Innerhalb der katholischen Kirche: die koptische, griechische, armeni­
sche, syrische, maronitische, chaldäische und die lateinische Gemeinschaft. Von 
den nichtkatholischen orientalischen Kirchen sind anerkannt: die Kopten, Grie­
chen, Armenier und die Syrer. Die Protestanten mit den verschiedenen Gemein­
schaften (American Mission, Duch Mission, United Presbyterian Church, die 
Quäker, Methodisten und Adventisten) werden als einheitliche evangelische Ge­
meinschaft betrachtet.

Die Zugehörigkeit zu einer bestimmten kirchlichen Gemeinschaft oder Kir­
che wird durch das religiöse Recht der betreffenden Gemeinschaft bestimmt.

197



II. Angelegenheiten des Personalstatuts

Zu den Angelegenheiten des Personalstatuts der christlichen Religionsge­
meinschaften gehören nach dem Gesetz Nr. 462/1955: Verlobung, gegenseitige 
Rechte und Pflichten der Ehegatten, Brautgeld des Mannes, Mitgift der Frau, 
Güterstand (das Rechtsinstitut der Gütergemeinschaft ist in den arabischen 
Ländern unbekannt), Eheschließung, Ehescheidung, Ungültigkeitserklärung der 
Ehe, Trennung von Tisch und Bett, Kindschaftsrecht, Anfechtung der Vater­
schaft, Unterhaltspflicht der Verwandten, legitime Abstammung, Legitimation 
und Adoption4.

Folgende Rechtsmaterien sind nicht Angelegenheiten des Personalstatuts 
und sind daher vom staatlichen Gesetzgeber einheitlich geregelt: die Bestim­
mungen des ägyptischen Zivilgesetzbuches über die Blutsverwandschaft und 
Schwägerschaft (Art. 34-37), das Namensrecht (Art. 38-39), den Wohnsitz (Art. 
40-43), die Rechts- und Handlungsfähigkeit der Personen (Art. 44-48)5. Einheit­
lich geregelt ist die gesetzliche Vormundschaft, die Entmündigung, die Pfleg­
schaft, die Abwesenheit und Todeserklärung (Dekret-Gesetz Nr. 119/1952)8. Be­
züglich des Erbrechts gelten die Bestimmungen des Gesetzes Nr. 37/1943 und 
Art. 875 ZGB. Demnach gilt auf dem Gebiet des Erbrechts ausschließlich isla­
misches Recht. Die durch Gesetz Nr. 25/1944 eingeführte Regelung, wonach die 
Erben eines Nichtmuselmanen, sofern sie einig sind, die Beerbung dem nicht 
muselmanischen Personalstatut unterstellen konnten, ist durch das Zivilgesetz­
buch von 1948 überholt, wie die keine Ausnahme mehr enthaltene Fassung des 
Art. 875 zeigt.

III. Das Eherecht

1. Die materiellen Gültigkeitsvoraussetzungen der Ehe

Die grundsätzlichen Voraussetzungen für die Gültigkeit der Ehe bestim­
men sich nach dem Heimatrecht eines jeden Eheschließenden (Art. 12 ZGB). 
Als Heimatrecht von Ägyptern gilt das religiöse Recht der betreffenden Ge­
meinschaft. Die materiellen Gültigkeitsvoraussetzungen umfassen im Sinne der 
Art. 12 und 14 ZGB die Anforderngen an Ehefähigkeit und einwandfreie Wil­
lensbildung sowie das Nichtvorliegen von Ehehindernissen. Als "Ägypter" gilt 
gemäß Art. 1 des Staatsangehörigkeitsgesetzes Nr. 26/1975, wer die ägyptische 
Staatsangehörigkeit besitzt. Als ägyptisches Recht gilt hinsichtlich der Ehehin­
dernisse religiöses Recht. Hinsichtlich der Ehefähigkeit und des Eheschließ­
ungsalters (d.i. das 18. Lebensjahr für den Mann und das 16. für die Frau) gilt 
einheitlich staatliches Recht.

Folgende kollisionsrechtlichen Regeln sind daher hinsichtlich der materiel­
len Gültigkeitsvoraussetzungen der Ehe zu beachten:

a) Wenn beide Eheschließenden Ägypter sind und derselben Konfession 
und autonomen Ritusgemeinschaft angehören, bestimmen sich die Ehehinder­
nisse allein nach dem Recht dieser autonomen Rituskirche.

b) Wenn beide Eheschließenden Ägypter sind und verschiedenen christli­
chen Konfessionen oder zwar derselben Konfession, aber verschiedenen autono-

198 men Rituskirchen angehören, so bestimmen sich die Ehehindernisse nach dem



Recht beider Gemeinschaften. Das gilt daher auch für rein katholische Ehen 
zwischen Angehörigen einer orientalischen Kirche und Angehörigen der lateini­
schen Kirche oder für Angehörige zweier verschiedener katholischer orientali­
scher Rituskirchen. Die Mißachtung eines Ehehindernisses, auch wenn es bloß 
auf Seiten eines Partners besteht, läßt eine gültige Ehe nicht zustande kommen.

c) Ist nur einer der Eheschließcnden Ägypter, so gilt hinsichtlich der Ehe­
fähigkeit das Heimatrecht eines jeden und hinsichtlich der Ehehindernisse aus­
schließlich das religiöse Recht des ägyptischen Partners (vgl. Art. 14 ZGB).

2. Die Eheschließungsform

a) Bei Inlandsehen ist die Ortsform zwingend. Als solche gilt die kirchliche 
Trauung, wenn beide Eheschließenden derselben Bekenntnis- und Ritusgemein­
schaft angehören. Für konfessions- und ritusverschiedene Ehen ist seit 1955 nur 
die Zivilehe anerkannt7 (Art. 3 des Beurkundungsgesetzes Nr. 68/1947 i.d.F. des 
Gesetzes Nr. 629/1955), worin bestimmt wird: "Die Beurkundungsämter beur­
kunden alle schriftlichen Urkunden, außer den Heiratsverträgen, Verstoßungs­
urkunden, der Zurücknahme der Verstoßung und der Beglaubigung dieser Ur­
kunden hinsichtlich der muslemischen Ägypter und derjenigen nichtmulemi­
schen Ägypter, die derselben Konfession und demselben Ritus angehören. Die 
Beurkundung der Heiratsverträge und der Scheidungsurkunden der nicht mus­
lemischen Ägypter derselben Konfession und desselben Ritus wird durch die 
dazu bestellten Beurkundungsbeamten wahrgenommen'8. Demnach erfolgt die 
Registrierung von Ehen zwischen Christen derselben Konfessions- und Ritusge- 
meinschaft bei der zuständigen Kirchenbehörde.

b) Bei Auslandsehen von Ägyptern gilt Art. 20 ZGB, der bestimmt, daß 
sich die Form von Rechtsgeschäften unter Lebenden nach dem Gesetz des Or­
tes bestimmt, an dem sie abgeschlossen werden, oder auch nach dem gemeinsa­
men Heimatecht der Partner. Daher können Ägypter im Ausland sowohl nach 
der Ortsform als auch nach deren gemeinsamen religiösem Recht heiraten. Eine 
solche religiöse Ehe gilt in Ägypten auch dann, wenn sie am Eheschließungsort 
nicht anerkannt ist. Doch kann ein muslimischer Mann im Ausland eine christli­
che Frau nur in islamische oder ziviler Form gültig heiraten. Das ergibt sich aus 
der Vorbehaltsklausel des Artikels 28 ZGB, wonach die Anwendung fremden 
Rechts immer dann ausgeschlossen ist, wenn dieses gegen die öffentliche Ord­
nung oder gegen die guten Sitten verstößt.

Es ist in Lehre und Rechtsprechung umstritten, ob eine im Ausland bloß 
zivil geschlossene Ehe nichtmuslimischer Ägypter derselben Konfession und 
derselben autonomen Ritusgemeinschaft (z.B. zwei orthodoxe Kopten oder zwei 
Maroniten) in Ägypten anerkannt ist oder ob auch in diesem Fall Art. 28 ZGB 
die Anwendung ausländischen Rechts ausschließt.

3. Wirkungen der Ehe

Gemäß Art. 13, Abs. 1 ZGB sind die Wirkungen der Ehe, inbegriffen die 
vermögensrec.htlichen, dem Heimatrecht des Ehemannes zum Zeitpunkt der 
Eheschließung unterworfen. Ist allein die Frau zum Zeitpunkt der Eheschlie- 
ßung Ägypterin so gilt nach Art. 14 ZGB nicht das Heimatrecht des Mannes, 199



sondern ägyptisches Recht, d.h. in diesen Fällen das einheitliche staatliche 
Recht. Nach ägyptischem Recht gilt auch die Legitimation nichtehelicher Kin­
der durch nachfolgende Eheschließung der Eltern als Ehewirkung. Demnach 
kommt religiöses Recht in Anwendung, wenn der Ehemann Ägypter ist. (Art. 
13, Abs. 1 ZGB) oder wenn die Frau Ägypterin ist und der Mann Ausländer 
(Art. 10 ZGB)9.

IV. Ausschließliche Zuständigkeit der staatlichen Gerichte in Ehesachen- 
Anwendung religiösen Rechts

Nach Abschaffung der religiösen Gerichtsbarkeit (Ges.Nr. 462/1955) sind 
die staatlichen Gerichte auch für sämtliche Streitsachen in Personalstatutsange- 
legcnheiten ausschließlich zuständig. Der dafür maßgebende Art. 6 II lautet: 
"Die Urteile in Streitsachen von Personalstatutsangelegenheiten zwischen ägyp­
tischen Nichtmuselmanen, die derselben Konfession und derselben Ritusge­
meinschaft angehören und zur Zeit der Verkündigung dieses Gesetzes einer 
ordnungsgemäß organisierten religiösen Gerichtsbarkeit unterstanden, müssen 
den Regeln des religiösen Rechts entsprechen, vorausgesetzt, daß diese Regeln 
nicht dem ordre public zuwiderlaufen". So kommt also in allen übrigen Fällen is­
lamisches Recht der hancfitischen Schule in Anwendung, wie sich aus Art. 6 I 
desselben Gesetzes ergibt: "Urteile in Streitsachen über Angelegenheiten des 
Personalstatuts, die früher in der Zuständigkeit der Scheriatsgerichtc lagen, wer­
den gemäß Art. 280 des (im übrigen großenteils aufgehobenen) Gesetzes Nr. 
78/1931 über die Verfassung der Scheriatsgerichte erlassen. Dieser Art. 280 er­
klärt das Recht der hanefitischen Schule für maßgebend10. Demnach haben die 
staatlichen Gerichte in Ehesachen materiellrechtlich das religiöse Recht anzu­
wenden, wenn die folgenden im Art. 6 des Gesetzes Nr. 462/1955) verlangten 
Tatbestände gegeben sind:

1. Es muß sich um Pcrsonalstatutssachen handeln

Zu diesen gehören gemäß Art. 13 des Gesetzes Nr. 147/1949 über die Ge­
richtsorganisation die oben unter Nr. II umschriebenen Rechtsmaterien. Für die 
Qualifikation der Personalstatutssachen ist ägyptisches Recht allein zuständig. 
Art. 10 ZGB bestimmt: "Bei einer Kollision verschiedener Gesetze in einem be­
stimmten Prozeß ist hinsichtlich des anzuwendenden Rechts das ägyptische 
Recht allein für die Qualifikation des betreffenden Rechtsverhältnisses maßge­
bend"11.

2. Es muß sich um Personalstatutssachen von Ägyptern handeln.

3. Die Streitenden Parteien müssen derselben Konfession und derselben 
Ritusgemeinschaft angehören

Unter Konfession im Sinne des Art. 6 II Ges. Nr. 462/1955 sind die nicht­
muselmanischen Buchreligionen zu verstehen (nämlich die christlichen Bekennt­
nisse und die jüdische Religion). Unter "Ritus" ist in diesem Gesetz eine Ge- 

200 meinschaft von Christen zu verstehen, die derselben Konfession angchören und



innerhalb derselben Konfession Mitglieder derselben autonomen Rituskirche 
sind. Die Katholiken sind in Ägypten mit 7 autonomen Rituskirchen vertreten; 
die nichtkatholischen orientalischen Kirchen mit vier; die Protestanten mit einer 
(siehe oben Nr. I). Die Zugehörigkeit der streitenden Parteien zu derselben Ri­
tusgemeinschaft ist Voraussetzung für die Anwendung deren eigenen religiösen 
Rechts in Ehe- und Kindschaftssachen. Die Mitgliedschaft in einer bestimmten 
religiösen Gemeinschaft bestimmt sich ausschließlich nach dem religiösen 
Recht, ln der Regel ist für den Tatbestand der Religionszugehörigkeit der Zeit­
punkt der Klageerhebung maßgebend, es sei denn, daß ein Übertritt zum Islam 

erfolgt.

4. Religionswechsel oder Rituswechsel

Über den maßgebenden Zeitpunkt der Religionszugehörigkeit bestimmt 
Art. 7 des Gesetzes Nr. 462/1955: "Ein Wechsel der Religion, der Konfession 
oder der Ritusgemeinschaft einer Prozeßpartei nach Klageerhebung, hat auf die 
Anwendung des Abs. 2 des vorigen Artikels keinen Einfluß, es sei denn, daß der 
Übertritt zum Islam erfolgt ist, denn in diesem Fall wird Abs. 1 des Artikels 6 
dieses Gesetz angewendet''. Demnach unterscheidet der Gesetzgeber zwischen 
dem Religionswechsel eines Moslems und eines Christen, indem er dem Islam­
recht eine Vorzugsstellung einräumt. Islamrecht kommt auch dann zur Anwen­
dung, wenn der Übertritt zum Islam erst nach der Klageerhebung erfolgt. Eine 
Konversion zum Islam geschieht in Ägypten in einfacher Weise. Nach gegenwär­
tiger Praxis genügt es, daß der Konvertit das islamische Glaubensbekenntnis 
("shehada") ausspricht. Eine Absage an den bisherigen Glauben ist nicht ver­
langt. Nach einer Entscheidung des Kassationsgerichthofes von Cairo vom 
21.1.1966 erfolgt der Übertritt eines Mannes zum Islam auch schon dadurch, 
daß er bei der Eheschließung mit einer Muslimfrau vor dem islamischen Stan­
desbeamten erklärt, daß kein Hindernis auf seiner Seite vorliegt. So gilt dann die 
Eheschließung mit einer Muslimfrau als Übertritt zum Islam12. Wenn ein christ­
licher Mann, der mit einer christlichen Frau verheiratet ist, Moslem wird, bleibt 
die Ehe bestehen, solange er sich nicht von der Frau scheidet. Wenn eine christ­
liche Frau eines christlichen Mannes zum Islam Übertritt, wird der Mann aufge­
fordert, ebenso zum Islam überzutreten. Tut er das, so bleibt die Ehe bestehen. 
Weigert er sich, so spricht das Gericht unverzüglich die Scheidung aus. Eine 
Muslimfrau darf nur mit einem Moslem verheiratet sein. Ein Religionswechsel 
vom Islam zu einer anderen Religion wird nach islamischem Recht als Glau­
bensabfall geahndet. Ein Apostat gilt nach Islamrecht als tot. Ein Toter kann 
keine gültige Ehe eingehen-13 In dem Falle des Übertritts eines Christen zu einer 
anderen Gemeinschaft als der islamischen besteht nach Art. 7 Ges. Nr. 462/1955 
die Vernutung einer Gesetzesumgehung, wenn der Übertritt nach Klageerhe­
bung erfolgt. Erfolgt der Religionswechsel vor Klageerhebung, so kommt das re­
ligiöse Recht der neuen Gemeinschaft in Anwendung, wenn beide Partner Mit­
glieder dieser Gemeinschaft geworden sind, gleich ob beide früher derselben 
Religionsgemeinschaft angehört haben oder nicht. Schließen sich aber nicht bei­
de derselben neuen Gemeinschaft an, wird in der Streitsache islamisches Recht 
angewendet. Dasselbe gilt auch bei Rituswechsel'4.

201



5. Anwendung religiösen Rechts durch die staatlichen Gerichte

Sofern die Zivilgerichte in ihren Entscheidungen das religiöse Recht der 
anerkannten christlichen Gemeinschaften gemäß Art. 6 des Gesetzes Nr. 
462/1955 anzuwenden haben, verstehen sie als solches nicht ohne weiteres das in 
den Personalstatutsgesetzen normierte Recht, das in den vorliegenden Fassun­
gen nicht anerkannt ist15, sondern deren jeweiliges Recht, das die kirchlichen 
Gerichte bis zur Abschaffung im Jahre 1955 angewendet haben. In der Ausle­
gung und Anwendung religiösen Rechts bleibt den Richtern, die vorwiegend 
Moslems sind, ein weiter Spielraum, da dem Islamrecht eine Vorzugsstellung als 
subsidiäres Recht zukommt. Art. 1, Abs. 2 des ägyptischen Zivilgesetzbuches be­
stimmt: "In Ermangelung einer gesetzlichen Bestimmung hat der Richter nach 
dem Gewohnheitsrecht und, in Ermangelung eines solchen, nach dem islami­
schen Recht zu entscheiden".

6. Beschränkung der Anwendung religiösen Rechts durch den ordre public

Eine Einschränkung der Anwendung des religiösen Rechts der anerkann­
ten christlichen Gemeinschaften erfolgt nach Art. 6 II des Gesetzes Nr. 462/1955 
durch die Klausel des ordre public, wonach die Bestimmungen religiösen Rechts 
den Prinzipien der öffentlichen Ordnung nicht widersprechen dürfen. Diese 
Klausel wird von den staatlichen Gerichten herangezogen sowohl bei internen 
Kollisionen zwischen staatlichem und religiösem Recht der nichtislamischen an­
erkannten Gemeinschaften, als auch in den Fällen, in denen ausländisches Recht 
anzuwenden ist. Der ordre public ist ein weiter Begriff. Nach manchen Autoren 
ist er rein profan zu verstehen, so daß nur zu prüfen ist, ob die Anwendung ei­
ner religiösen Norm den jeweiligen Interessen der Gesellschaft entspricht oder 
nicht18. Nach anderen ist der ordre public mit dem islamischen Recht identisch, 
so daß die Anwendung eines religiösen nichtislamischen oder ausländischen 
Rechts immer dann ausgeschlossen ist, wenn es einer klaren Bestimmung des 
Koran oder der einhelligen traditionellen Lehre des Islam widerspricht17.

Als Beispiele eines Verstoßes religiöser Rechtsinstitute gegen den o.p. sei­
en nur folgende erwähnt:

-Die im Personalstatut der orthodoxen Kopten enthaltene Bestimmung, 
wonach im Ehescheidungsurteil dem Ehemann oder beiden Partnern eine Wie­
derheirat verboten werden kann18;

- das absolute Verbot der vierten Ehe in der griechisch-orthodoxen und in 
der syrisch-orthodoxen Kirche;

- die Nichtbeachtung der für die mohammedanische Bevölkerung vorge­
schriebenen Wartezeit. Diese beträgt gemäß Art. 311 sowohl für die mohamme­
danische als auch für die christliche Frau bis zum 55. Lebensalter drei Monate.

Das Prinzip des o.p. kommt auch immer dann zum Zuge, wenn die Anwen­
dung ausländischen Rechts gemäß Art. 28 ZGB den guten Sitten in Ägypten wi­
derspricht. Daher ist die Ehe auch eines ausländischen christlichen Mannes mit 
einer Moslemfrau in Ägypten ohne Wirkung und gilt als nicht existent, auch 
wenn sie nach dem Heimatrecht beider Ehegatten gültig ist19. Ebenso gilt als 
Verstoß gegen den ägyptischen o.p. ein ausländisches Verbot der Polygamie für 

202 Moslems20.



7. Anwendung religiösen Rechts von Ägyptern im internationalen Konflikt­
fall

Eine entscheidende Frage ist, ob die auf alter islamischer Rechtstradition 
beruhende und für Ägypten im Art. 6 II des Ges. Nr. 462/1955 festgeschriebene 
Regel, wonach in Personalstatutssachen das Recht einer anerkannten christli­
chen Gemeinschaft nur bei Konfessions- und Ritusgleichheit der Beteiligten, 
sonst aber (auch wenn kein Mohammedaner beteiligt ist) stets das Islamrecht 
anzuwenden ist, nur für interne Konflikte gilt, an denen ausschließlich Ägypter 
beteiligt sind, oder aber diese Norm auch in Fällen, in denen ein Beteiligter 
Ausländer ist, entsprechend anzuwenden ist. Das Problem ist in Ägypten um­
stritten. Das Schrifttum befürwortet durchweg die Anwendung des Art. 6 auch 
auf national gemischte Ehen2’. Das ist auch die überwiegend vertretene Auffas­
sung in der ägyptischen Rechtsprechung. Sofern ein Ehegatte Ägypter ist, wird 
in Ehesachen ohne weiteres das religiöse Recht des ägyptischen Gatten zugrun­
degelegt und die Zugehörigkeit des ausländischen Ehegatten zu einem anderen 
Ritus nicht beachtet22.

8. Ehescheidung

In dem Falle der Auflösung (Scheidung) oder Ungültigkeitserklärung der 
Ehe zwischen Personen verschiedener Konfessions- oder Rituszugehörigkeit 
verlangt die ägyptische Rechtsordnung die Berücksichtigung der religiösen 
Rechte beider Ehegatten, in Anwendung der Lehre der hanefitischen Rechts­
schule, wonach die Scheidung der Ehe zwischen Christen verschiedener Konfes­
sion ausgeschlossen ist, wenn sie nicht durch das Recht beider zugelassen ist. 
Art. 6 II Ges. Nr. 467/55 verweist auf das Gesetz Nr. 78/1931 über die Verfas­
sung des Scheriatsgerichts; Art. 99 bestimmt, daß die Scheidungsklage eines 
nichtmuslimischen Ehegatten unzulässig ist, wenn nicht der Glaube beider die 
Scheidung zuläßt. Daher scheidet kein ägyptisches Gericht die Ehe zwischen 
Nichtmoslems, wenn ein Ehegatte katholisch ist23. Dieser Grundsatz kommt 
auch dann in Anwendung, wenn der katholische Teil Ägypter, der andere Aus­
länder und nicht Moslem ist, weil auch in diesem Fall ägyptisches Recht allein 
maßgebend ist (Art. 14 ZGB). Als solches gilt außer dem islamischen auch das 
Recht der anerkannten religiösen Gemeinschaften. Sind aber beide Ehegatten 
Ausländer, so ist das Heimatrecht des Ehemannes zur Zeit der Klageerhebung 
anzuwenden (Art. 13 ZGB). Als ausländisches Heimatrecht gilt das innere staat­
liche Recht unter Ausschluß des IPR (Art. 26-27 ZGB).

Jordanien

In Jordanien ist das Ehe- und Familienrecht - abgesehen vom Stammes­
recht der Beduinen - im wesentlichen nach dem religiösen Recht geregelt. Für 
Moslems gilt das Personalstatutsgesetz Nr. 61/1976. Für die anerkannten christli­
chen Religionsgemeinschaften (Juden gibt es in Jordanien nicht) gilt gemäß Art. 
109 der Verfassung von 1952 und Art. 5 des Gesetzes Nr. 2/1938 über die Geist­
lichen Geichtshöfe das jeweilige religiöse Recht.

203



Auf dem Gebiet des Erbrechts gilt Art. 6 des Gesetzes Nr. 8/1941 über den 
Nachlaß von Nichtmohammedanern und Ausländern, das mit Gesetz Nr. 8/1958 
auch auf das Westjordanland ausgedehnt wurde. Demnach ist für Angehörige 
der christlichen Kirchen deren religiöses Recht nur bezüglich der Testierfähig­
keit und der Form der letztwilligen Verfügungen maßgebend, während die ma­
terielle Gültigkeit der Testamente nach Islamrecht zu beruteilen ist und die Ine­
starerbfolge dem ottomanischen Gesetz vom 13.3.1913 zu entnehmen ist24.

I. Die anerkannten christlichen Gemeinschaften

Offiziell anerkannt sind die folgenden christlichen Kirchen:
die griechisch-orthodoxe Kirche,
die armenisch-gregorianische (orthodoxe) Kirche,
die armenisch-katholische Kirche,
die lateinische Kirche,
die griechisch-katholische (melkitische) Kirche, 
die arabisch-evangelische Gemeinschaft.

Die Zugehörigkeit zu einer bestimmten autonomen kirchlichen Ge- 
meinschft regelt sich grundsätzlich nach dem jeweiligen religiösen Recht. Das 
staatliche Personenstandsgesetz Nr. 32/1966 bestimmt, daß die Religionszugehö­
rigkeit in die Zivilstandsregister einzutragen ist. Sooft ein staatliches Gericht in 
Personalstatusangelegenheiten von Christen zu entscheiden hat, wird für den 
Nachweis eines Religions- oder Konfessionswechsels eine Bestätigung der zu­
ständigen religiösen Behörde verlangt.

II. Angelegenheiten des Personalstatuts

Als Personalstatutsangelegenheiten gelten nach Art. 109 der jordanischen 
Verfassung und Art. 5 des Gesetzes Nr. 2/1938 i.V. mit Art. 2 der Prozeßord­
nung für die Scheriatsgerichte Nr. 31/1959, jene Angelegenheiten, für welche 
nach der Rechtstradition die Scheriatsgerichte zuständig sind: Eheschließung, 
Nichtigkeit und Auflösung (Scheidung) der Ehe, Trennung von Tisch und Bett, 
Brautgabe des Mannes, Mitgift der Frau, Unterhalt der Ehegatten, Abstam­
mung, Vaterschaftsanerkennung, Legitimation, Vormundschaft und Entmündi­
gung.

III. Eherecht

Die Ehe von Moslems ist von dem Personalstatutsgesetz Nr. 61/1976 gere­
gelt. dieses Gesetz beruht ebenso wie das frühere Personalstatutsgesctz von 1951 
auf dem klassischen islamischen Recht hanefitischer Schule. Ein Mohammeda­
ner darf nach Art. 19 bis zu vier Frauen haben, auch wenn die eine oder andere 
Christin ist. Jedoch hat die erste Frau die Möglichkeit, in den Ehevertrag die 
Bedingungen aufzunehmen, daß sie die Scheidung verlangen kann, wenn der 
Mann eine zweite Frau heiratet.

Die Ehe zwischen Christen richtet sich nach deren eigenem religiösen 
204 Recht. Als Ortsform für die Eheschließung in Jordanien ist die religiöse Trau­



ung zwingend vorgeschrieben. Daher können auch ausländische Christen in Jor­
danien nur in kirchlicher Form heiraten.

IV. Die Zuständigkeit der kirchlichen Gerichte

Die kirchlichen Gerichte sind sachlich im gleichen Umfang zuständig wie 
die islamischen Scheriatsgerichte, soweit sich deren Zuständigkeit nicht auf spe­
zifisch islamische, bei den anderen Gemeinschaften nicht vorkommende Rechts­
traditionen bezieht. Die Qualifikation einer Personalstatutssachc ist jedoch un­
geachtet der Religionszugehörigkeit der Beteiligten dem für Moslems geltendem 
Recht zu entnehmen, d.h. primär dem Katalog des Art. 2 der Prozeßordnung für 
die Scheriatsgerichte vom 1.11.1959 und subsidiär dem von den Vorstellungen 
des Islamrechts geprägten Gewohnheitsrecht25.

1. In Personalstatutsangelegenheiten von Jordaniern, die derselben christli­
chen Gemeinschaft angehören, ist deren Kirchengericht ausschließlich zuständig 
(Art. 5, Ges. Nr. 2/1938). Voraussetzung dafür ist, daß die betreffende christli­
che Gemeinschaft von der jordanischen Regierung offiziell anerkannt ist (Art. 3) 
und einen eigenen Gerichtshof hat. Von den anerkannten christlichen Kirchen 
haben in Jordanien einen eigenen Gerichtshof: die orthodoxen Griechen, die 
Lateiner in Amman und Jerusalem (Altstadt), und die Melkiten in Amman.

2.In Personalstatutsangelegenheiten von Angehörigen einer nicht aner­
kannten Gemeinschaft oder einer anerkannten Gemeinschaft ohne eigenen Ge­
richtshof sind die staatlichen Gerichte zuständig, die sich bei ihren Entscheidun­
gen unter Beachtung der Grundsätze der Billigkeit und Gerechtigkeit an den 
Regeln und Glaubenssätzen der betreffenden Gemeinschaft auszurichten haben. 
Wenn kein religiöses Recht existiert oder sich Zweifel über deren Inhalt erge­
ben, so wendet das Gericht das Recht derjenigen religiösen Gemeinschaft an, 
die der Gemeinschaft eines oder beider Partner am nächsten steht. (Art. 9 Ges. 
Nr. 2/1938)26.

3. Für religiöse Mischbeziehungen sind die staatlichen Gerichte zustän­
dig,sowohl dann, wenn es sich um Beziehungen zwischen Moslems und Nicht- 
Moslems handelt und die Parteien nicht die Zuständigkeit des Scheriatsgerich- 
tes vereinbart haben (Art. 7), als auch dann, wenn es sich um Rechtsbeziehun­
gen zwischen Angehörigen verschiedener christlicher Konfessionen handelt (au­
ßer der Ehe, für die die Sonderregel des Art. 11 Ges. Nr. 2/1938 gilt) und die 
Parteien nicht die Zuständigkeit des für eine Partei persönlich zuständigen 
kirchlichen Gerichtshofes vereinbart haben (Art. 10)27. Schließlich sind die 
staatlichen Gerichte immer dann primär zuständig, wenn Ausländer beteiligt 
sind und nach jordanischem IPR ausländisches Recht anzuwenden ist. In diesem 
Fall sind die Kirchengerichte nur bei Einverständnis aller Parteien zuständig28.

4. Wenn die Parteien verschiedenen christlichen Gemeinschaften angehö­
ren und der Streitgegenstand die Ehe oder die Folge der Ehe ist, so ist der 
kirchliche Gerichtshof derjenigen Gemeinschaft zuständig, nach deren Ritus die 
Ehe geschlossen wurde. Ist die Ehe in den Kirchen beider Gemeinschaften ge- 205



schlossen worden, so ist der Gerichtshof jener Gemeinschaft zuständig, in der 
die Ehe zuerst geschlossen wurde. Haben solche Gemeinschaften keinen eige­
nen Gerichtshof, so ist das staatliche Gericht zuständig (Art. 11 Ges. Nr. 
2/1938).

Nach Übertritt einer Partei zum Islam einer bis dahin christlichen homoge­
nen Ehe sind die staatlichen Gerichte nach Maßgabe des Art. 7 zuständig, auch 
dann, wenn der Übertritt erst nach Rechtshängigkeit erfolgt, nicht hingegen bei 
Übertritt eines Gatten zu einer anderen christlichen Konfession.

5. Wenn in Streitsachen von Personalstatutssachen sowohl ein Christ als 
auch ein Moslem beteiligt ist, so sind die ordentlichen staatlichen Gerichte zu­
ständig, es sei denn, die Parteien vereinbaren die Zuständigkeit des Scheriatsge- 
richts (Art. 7 Ges. Nr. 2/1938). Dieses wendet islamisches Recht an. Wird das 
ordentliche Gericht mit der Sache befaßt, so kann dieses gemäß Art. 8 den 
Richter des Scheriatsgerichts oder den Vorsitzenden des zuständigen kirchli­
chen Gerichts um Auskunft über das Recht ersuchen, welches die betreffenden 
kirchlichen Behörden in dem Falle anwenden würden (Art. 8). In Ehesachen, in 
denen ein Moslem beteiligt ist, kommt stets islamisches Recht in Anwendung, 
auch dann, wenn ein Übertritt zum Islam erst nach Klageerhebung erfolgt ist.

6. Verfahren vor den Kirchengerichten - Staatliche Vollstreckung der Ur­
teile

Die kirchlichen Gerichte urteilen nach ihrem eigenen Prozeßrecht (Art. 13, 
es. 31/59). Allerdings sind die Vorschriften über die Zahl und Ernennung der 
Richter zwingendes staatliches Recht (Art. 4-5). Die Entscheidung eines nicht 
ordnungsgemäß besetzten Gerichtshofes darf nicht vollstreckt werden. Die Ur­
teile der kirchlichen Gerichte werden in dem gleichen Verfahren vollstreckt, das 
auch für die Urteile der ordentlichen Gerichte maßgebend ist (Art. 2 Zwangs­
vollstreckungsgesetz Nr. 31/195229.

Israel

Im Staate Israel hat sich der Rechtszustand, wonach die Regelung in Fami­
lienrechtssachen israelischer Staatszugehöriger, sofern sie Mitglieder einer aner­
kannten Religionsgemeinschaft sind, durch das religiöse Recht erfolgt, und fami­
lienrechtlicher Streitigkeiten vor den zuständigen religiösen Gerichten ausgetra­
gen werden, im wesentlichen bis heute erhalten, wie er seit ältesten Zeiten in 
Übung war, von dem moslemischen ottomanischen Reich übernommen und von 
der englischen Mandatsmacht im Gesetz "Palestine Order and Council", 1922 - 
1947 näherhin festgelegt wurde. Eine gewisse Einschränkung hat diese Regelung 
des religiösen Familienrechts vor allem durch die folgenden, für alle Staatsbür­
ger ohne Unterschied der Religionszugehörigkeit geltenden Spezialgesetze er­
fahren: Gesetz über das Heiratsalter der Frau, 1951; Gesetz über die Adoption, 
1960; Gesetz über die Rechtsfähigkeit und Vormundschaft, 1962; Erbgesetz, 
1965; Gesetz über die Gerichtsbarkeit in Angelegenheiten von Eheauflösungen, 
1969.

Sämtliche Bestrebungen von laikalen Gruppierungen nach Einführung ei- 
206 nes einheitlichen staatlichen Ehe- und Familienrechts und nach Abschaffung der



zivilen Zuständigkeit der religiösen Gerichte, sind bis heute vor allem bei dem 
orthodoxen Judentum und den Rabbinaten auf heftigen Widerstand gestoßen.

I. Die anerkannten Religionsgemeinschaften

Im gesamten Eherecht und in einigen anderen Teilen des Familienrechts 
gilt, soweit die Materie nicht durch staatliche Gesetze geregelt ist, das religiöse 
Recht der in Israel anerkannten Religionsgemeinschaften. Das sind folgende: 

die jüdische Religion; 
die islamische Religion;
zehn christliche Kirchen: die griechisch-orthodoxe, die lateinische, die 

gregorianisch-armenische, die armenisch-katholische, die syrisch-katholische, 
die chaldäisch-katholische, die melkitische, die maronitische, die syrisch­
orthodoxe Kirche und die evangelische Episkopalkirche (d.i. eine Vereinigung 
der englischen und arabischen anglikanischen Kirchen); 

die drusische Religionsgemeinschaft; 
die Gemeinschaft der Bahai-Gläubigen30.
Die Zugehörigkeit zu einer Religiongsgemeinschaft bestimmt sich nach 

dem betreffenden relgigiösen Recht. Ein Religionswechsel ist nach staatlichem 
Recht wirksam, wenn der Übertritt in die neue Gemeinschaft durch förmliche 
Aufnahme erfolgt ist und darüber die schriftliche Mitteilung an die Bezirksver­
waltung gemacht ist. Der bloße Austritt aus einer Religionsgemeinschaft ohne 
förmlichen Übertritt zu einer anderen hat im Staate Israel keine zivilrechtliche 
Wirkung. Der Übertritt zu einer anderen Religionsgemeinschaft beeinflußt we­
der die Gültigkeit der bisher bestehenden eherechtlichen Verpflichtungen noch 
die Zuständigkeit der bisherigen religiösen Gerichtsbarkeit, es sei denn, daß bei­
de Ehegatten zu derselben Religionsgemeinschaft übergetreten sind3’.

II. Das Eherecht

Israel ist ein Land mit dem System der obligatorischen religiösen Ehe. Da­
her gibt es kein ziviles Eheschließungs- und Scheidungsrecht.

1. Die materiellen GülltigkeitsvorausSetzungen der Ehe, Ehefähigkeit und 
Ehehindernisse, bestimmen sich nach dem religiösen Recht. Doch ist das staatli­
che Verbot der Frühehe für Frauen zu beachten, wonach eine Frau erst nach 
vollendetem 17. Lebensjahr heiraten darf. Das Gesetz über das Heiratsalter, 
5710-1950, bestimmt in Nr. 2: Wer ein Mädchen, das das 17. Lebensjahr nicht 
vollendet hat, heiratet, oder die Eheschließung eines solchen vornimmt oder in 
irgendeiner Eigenschaft bei der Eheschließung mitwirkt, wird mit Gefängnis bis 
zu zwei Jahren oder mit einer Geldstrafe bis zu 60 Schekel oder mit beiden be­
straft"32. Die unter Mißachtung des Verbotes gechlossene Ehe ist zwar gültig, 
kann aber auf Antrag geschieden werden. Das Landgericht kann die Ehe­
schließung einer Frau unter 17 Jahren gestatten, wenn besondere Gründe vorlie­
gen.

2. Die Form der Eheschließung richtet sich nach dem religiösen Recht. Da­
her erfolgt die Eheschließung von Inländern und Ausländern vor der religiösen 207



208

Behörde, die nach dem Recht der Eheschließenden zuständig ist. Dasselbe gilt 
auch für Eheschlicßende, von denen keiner einer in Israel anerkannten Reli­
gionsgemeinschaft angehört. Nach der Eheschließung wird die Trauungsurkun­
de nach dem vom Kultusministerium vorgeschricbenen Formular ausgestellt. 
Gemäß der Vorschrift des Gesetzes über das Bevölkerungsregister, 5725-1965, 
Sect. 15, ist eine Abschrift der Urkunde innerhalb von 14 Tagen an den Regi­
strierungsbeamten zu senden33.

Obwohl in Israel die religiöse Eheschließung obligatorisch ist und eine zivi­
le Eheschließung ausgeschlossen ist, sind Ehen israelischer Staatsangehöriger, 
die im Ausland gemäß dem Ortsrecht nur in ziviler Form geschlossen werden, 
von den staatlichen Behörden als gültig anerkannt, auch wenn sie von der Reli­
gionsgemeinschaft, der ein oder beide Ehegatten angehören, wegen Formman­
gels oder eines entgegenstehenden trennenden Hindernisses nicht anerkannt 
sind34.

Aus dieser gewohnheitsrechtlichen Norm des Internationalen Privatrechts 
in Israel folgt die Möglichkeit sog. "hinkender Ehen". So ist z.B. eine von katholi­
schen oder orthodoxen Christen im Ausland nach der Ortsform zivil geschlosse­
ne Ehe am Eheschließungsort und im Staate Israel gültig, aber nach katholi­
schem und orthodoxem Recht wegen Mangels der priesterlichen Segnung nich­
tig. Solche "hinkende Ehen" können wegen der Unvorhersehbarkeit der Folgen 
im inneren und äußeren Bereich nicht selten zu tragischen Konfliktsituationen 
führen.

3. Auflösung und Ungültigkeitserklärung der Ehe. Die Gründe für die Auf­
lösung oder Ungültigkeitserklärung der Ehe richten sich nach dem religiösen 
Recht der Ehegatten. Daher kann eine gültig geschlossene und vollzogene Ehe 
von Katholiken nicht aufgelöst werden. Eine gültige Ehe von Katholiken, auch 
wenn bloß ein Teil katholisch ist, kann durch das staatliche Gericht in Israel 
nicht geschieden werden. Dieser staatlichen Regelung steht allerdings die Mög­
lichkeit der staatlichen Anerkennung einer im Ausland erfolgten zivilen Schei­
dung entgegen. Israelische Staatsangehörige werden aufgrund der Vorlage eines 
ausländischen Scheidungsurteils im Bevölkerungsregister als "geschieden" regi­
striert35. Doch können die so Geschiedenen in Israel keine neue Ehe eingehen, 
soferne die vorausgehende nicht auch nach dem religiösen Recht aufgelöst ist.

III. Die Zuständigkeit der kirchlichen Gerichte

Die in Israel anerkannten Religionsgemeinschaften haben das Recht auf ei­
gene Gerichtsbarkeit in Personalstatutsangelegenheiten. Diese Zuständigkeit ist 
teils ausschließlich, teils konkurrierend mit den staatlichen Gerichten gegeben.

1. Die Organisation der religiösen Gerichte fällt in die ausschließliche Zu­
ständigkeit der anerkannten Religionsgemeinschaften. Folgende christliche Reli­
gionsgemeinschaften haben ein eigenes staatlich anerkanntes Gericht: die ortho­
doxen Griechen, die orthodoxen Armenier, die katholischen Armenier, die La­
teiner, die katholischen Syrer, die katholischen Chaldäer, die Melkiten, die Ma- 
roniten und die evangelische Episkopalkirche. Die kathoiishen Armenier und 
Syrer beauftragen für gewöhnlich das Gericht der lateinischen Kirche. Gerichts-



sitze erster Instanz sind in Jerusalem für die orthodoxen Griechen und orthodo­
xen Armenier; in Nazareth für die orthodoxen Griechen, für die Melkiten und 
die Lateiner; in Haifa für die orthodoxen Griechen. Gerichtssitze zweiter In­
stanz sind in Jerusalem für die orthodoxen Griechen und die orthodoxen Arme­
nier; in Nazareth für die Lateiner und in Haifa für die Maroniten. Die Gerichts­
bezirke können sich über die Landesgrenzen hinaus erstrecken.

2. Sachliche und persönliche Zuständigkeit der religiösen Gerichte.
Die Gerichte der vorgenannten Religionsgemeinschaften sind gemäß Art. 51 des 
Gesetzes "Palestine Order and Council", 1922 - 1947, zum Teil ausschließlich, 
zum Teil konkurrierend mit den staatlichen Gerichten zuständig in Angelegen­
heiten des Personalstatuts, vorbehaltlich der Vorschriften der Artikel 64-67 des­
selben Gesetzes. Angelegenheiten des Personalstatuts sind: Eheschließung, Auf­
lösung der Ehe und Nichtigerklärung, Unterhalt der Frau, Alimente, Vormund­
schaft, Legitimation unehelicher Kinder, Verwaltung des Vermögens Abwesen­
der.

a) Die aussschließliche Zuständigkeit der Gerichte der christlichen Kirchen 
ist gegeben in den Angelegenheiten der Eheschließung, der Ehescheidung oder 
Auflösung der Ehe und der Ungültigkeitserklärung der Ehe, der Trennung von 
Tisch und Bett sowie für Unterhaltsfragen der Frau, sofern beide Ehegatten 
derselben Gemeinschaft angehören, die in Israel staatliche Anerkennung besitzt, 
und israelische Staatsangehörige sind.

b) In allen übrigen Personalstatusangelegenheiten sind die kirchlichen Ge­
richte konkurrierend mit dem Zivilgericht zuständig, d.h. wenn die Streitparteien 
einverstanden sind, daß die Frage vom kirchlichen Gericht entschieden werden 
soll. Dasselbe gilt auch für Familienrechtssachen (ausgenommen Ehescheidung 
und Ungültigkeitserklärung der Ehe) von ausländischen Mitgliedern einer in Is­
rael anerkannten kirchlichen Gemeinschaft (vgl. Art. 65 Palestine Order and 
Council).

In Adoptionssachen sind nach dem Gesetz über die Adoption von Kindern, 
5741-198136 die Landgerichte (District Courts) primär zuständig. Doch kann bei 
Vorliegen der beiden folgenden Voraussetzungen auch ein kirchliches Gericht 
zuständig werden: die Eltern bzw. die Adoptierenden haben schriftlich der Ge­
richtsbarkeit dieses Gerichtes zugestimmt; der zu Adoptierende hat schriftlich 
der Gerichtsbarkeit dieses Gerichtes zugestimmt oder, wenn er unter 9 Jahren 
alt ist oder nicht fähig ist, die Zustimmung zu geben, der Rechtsberater der Re­
gierung hat diese Zustimmung erteilt (Sect. 27). Für das kirchliche Gericht gel­
ten die Bestimmungen dieses Gesetzes.

In allen Personalstatutsangelegenheiten Konfessionsloser oder solcher Inlän­
der oder Ausländer, die keiner Religionsgemeinschaft angehören, die in Israel aner­
kannt ist, sind die Zivilgerichte auschließlich zuständig.

3. Auflösung (Scheidung und Ungültigkeitserklärung) religiöser Mischehen 
Bis zum Erlaß des Gesetzes über die Gerichtsbarkeit in Angelegenheiten der 
Eheauflösungen, 5729-1969, konnten Mischehen von Ausländern weder von ei­
nem religiösen, noch von einem staatlichen Gericht aufgelöst werden (s. Art. 64 
und 65 Palestine order and Council). Bei Inländern gab es eine sehr begrenzte 
Möglichkeit, Auflösungen von religiösen Mischehen mit Zustimmung aller Be- 209



teiligten durch den Präsidenten des Obersten Gerichts an ein gewähltes religiö­
ses Gericht verweisen zu lassen. Das so bestimmte Gericht sprach dann in An­
wendung seines eigenen Rechts das Nichtbestehen der Ehe aus. Das war aber 
dann nicht möglich, wenn einer der Partner eine fremde Staatsangehörigkeit be­
saß.

Das neue Gesetz bestimmt für alle Fälle von religiösen Mischehen, daß bei­
de Ehegatten oder auch nur einer der beiden das Ansuchen an den Präsidenten 
des Obersten Gerichts stellen können, daß er das für die Auflösung der Misch­
ehe zuständige Gericht bestimme. Wenn beide Parteien es wünschen, bestimmt 
er das von ihnen gewählte Gericht (das nur das religiöse Gericht sein kann, dem 
der eine oder der andere Ehegatte untersteht), wobei davon auszugehen ist, daß 
dieses Gericht die Ehe für ungültig erklärt. Sonst wird der Fall dem Landgericht 
zugewiesen. In der Praxis weist der Präsident des Obersten Gerichts den Fall 
dem kirchlichen Gericht zu, wenn die Mischehe nach katholischem Ritus ge­
schlossen wurde. In diesem Fall ist dann eine Ehescheidung ausgeschlossen.

Als Mischehen gelten nach dem Gesetz vom 17.7.1969 Ehen, die zwischen 
Personen geschlossen sind, die nicht derselben Religionsgemeinschaft bzw. 
Bekenntnis- und Ritusgemeinschaft angehören, die in Israel anerkannt ist und 
ein eigenes kirchliches Gericht hat. Demnach gilt als Mischehe nicht nur die 
Ehe zwischen Christen verschiedener Bekenntniszugehörigkeit (z.B. Katholiken 
und Orthodoxen), sondern auch zwischen Katholiken, die verschiedenen auto­
nomen Rituskirchen zugehören (z.B. Maroniten-Melkiten). Als Mischehe gilt 
auch die Ehe zwischen Christen und Nichtgetauften.

Das Klagebegehren auf Auflösung oder Ungültigkeitserklärung einer 
Mischehe kann nur beim Präsidenten des Obersten Gerichts eingereicht wer­
den.

Falls wenigstens einer der Partner einer im Staate anerkannten Religions­
gemeinschaft angehört, verlangt der Präsident des Obersten Gerichts über den 
Rechtsberater der Regierung von der zuständigen kirchlichen Behörde ein Gut­
achten, aus dem hervorgeht, ob und unter welchen Voraussetzungen die Ehe 
nach relgigiösem Recht aufgelöst oder für ungültig erklärt werden kann. Nach 
Erhalt des Gutachtens und, in einem jeden Fall, nach Ablauf von drei Monaten 
kann der Präsident nach Anhören der Parteien den Fall entweder dem zuständi­
gen kirchlichen Gericht oder dem Landgericht zur Entscheidung übergeben.

Das kirchliche Gericht wendet in seinen Entscheidungen das eigene mate­
rielle Recht an, muß aber außerdem die staatlichen Gesetzesbestimmungen be­
achten, vor allem das Gesetz 5711-1951 über die Gleichberechtigung der Frau37 
und das Gesetz 5733-1973 über die Vermögensverhältnisse der Ehegatten38.

Das Landgericht wendet in seinen Entscheidungen das materielle Recht in 
folgender Reihenfolge an:

a) das innere Recht des gemeinsamen Wohnsitzes der Ehegatten;
b) das innere Recht des Landes, dessen Staatsbürger die Ehegatten sind;
c) das innere Recht des Eheschließungsortes; jedoch hat das Gericht kein 

derartiges Recht anzuwenden, wenn veschiedene Rechtsvorschriften für die 
Ehepartner anzuwenden sind. Ist kein Recht gemäß a, b, c anwendbar, so kann 
das Gericht das innere Recht am Ort des Wohnsitzes des einen der Ehegatten 
anwenden, wenn es ihm gerecht erscheint. In einem jeden Fall gilt das Einver-

210 ständnis der Ehegatten als Scheidungsgrund.



Das Landgericht verweigert die Scheidung, wenn die Ehe nach katholi­
schem Recht geschlossen wurde und der katholische Ehegatte der Scheidung 
widerspricht.

Hinsichtlich aller übrigen Streitigkeiten in einer Mischehe gilt Art. 55 des 
Gesetzes "Palestine Order and Council", 1922-1947, wonach der Präsident des 
Obersten Gerichts über die Zuständigkeit eines religiösen Gerichts entscheidet. 
In der Regel wird jedoch das Landgericht beauftragt. Bei Entscheidungen über 
die Religionszugehörigkeit eines Kindes aus einer Mischehe wendet das Land­
gericht dasjenige (religiöse oder zivile) Recht an, welches für das Kind objektiv 
günstig ist.

4. Staatliche Vollstreckung kirchlicher Entscheidungen
Die Entscheidungen kirchlicher Gerichte oder Behörden erhalten Rechts­

kraft mit der Vollstreckung durch die staatliche Vollstreckungsbehörde. Die 
Vollstreckung kann verweigert werden:

a) wegen mangelnder Zuständigkeit des kirchlichen Gerichts;
b) wenn verbindliche staatliche Gesetze nicht beachtet wurden, z.B. das 

Gesetz über die Gleichberechtigung der Frau, worin bestimmt wird, daß die 
Frau über das von ihr vor der Ehe erworbene Vermögen freies Verfügungsrecht 
hat und daß die Ehegatten gemeinschaftlich die elterliche Gewalt über die Kin­
der ausüben;

c) wenn die Vollstreckungsbehörde zur Auffassung kommt, daß das kirchli­
che Urteil die natürliche Gerechtigkeit (natural justice) verletzt hat;

d) wenn das kirchliche Urteil gegen den staatlichen ordre public verstößt39.

Libanon

Von den Ländern des ehemaligen ottomanischcn Reichs ist Libanon das 
klassische Land des religiösen Ehe- und Familienrechts mit seiner Vielfalt von 
Rechtsordnungen und Gerichtsbarkeiten, die unter sich gleichberechtigt sind. 
Während für die beiden Gruppen der Moslems (Sunniten und Schiiten) ihr je­
weiliges religiöses Recht grundsätzlich im gesamten Bereich des Familien- und 
Erbrechts gilt, soweit nicht die Bestimmungen des für Moslems fortgeltenden ot- 
tomanischen Familienkodex vom 25.10.1917 über das Eherecht eingreifen (z.B. 
Verbot der Polygamie), gilt für die elf anerkannten christlichen Kirchen und die 
jüdische Gemeinschaft religöses Recht lediglich im Ehe- und Familinrecht un­
eingeschränkt, während im Erbrecht die Bestimmungen religiösen Rechts nur 
eingreifen, soweit das staatliche Recht (Loi sur les successions des Non- 
Manhometans vom 23.6.1959) keine Regelung getroffen hat. Entsprechend die­
sem Grundsatz hat der libanisische Kassationsgerichtshof Entscheidungen der 
katholischen Kirchengerichte in Erbschaftssachen getrennter Ehegatten für 
nicht vollstreckbar erklärt40.

/. Anerkannte Religionsgemeinschaften

Offiziell anerkannt sind fünfzehn Religionsgemeinschaften, davon sechs ka­
tholische Kirchen: die Maroniten, die Lateiner, die Melkiten, die Armenier, die 
Chaldäer und die Syrer; vier nichtkatholische orientalische Kirchen: die grie- 211



chische, die armenisch-gregorianische, die syrische und die assyrisch- 
chaldäische Kirche; schließlich die evanglische Gemeinschaft. Zu den islami­
schen Gemeinschaften sind außer den Sunniten und den Schiiten auch die Dru­
sen zu zählen. Anerkannt ist auch die jüdische Gemeinschaft, die kaum noch 
vertreten ist.

Die Zugehörigkeit zu einer bestimmten Religionsgemeinschaft ist durch das 
jeweiüge religiöse Recht geregelt. Doch sieht die staatliche Rechtsordnung vor, 
daß Volljährige nach Belieben aus einer anerkannten Religionsgemeinschaft 
austreten und in eine andere übertreten können: Vom Zeitpunkt des Übertritts 
an untersteht der Übergetretene dem Recht der neuen Gemeinschaft. Doch gilt 
dieser Grundsatz für die Ehewirkungen nur dann, wenn beide gemeinsam zu 
derselben Religionsgemeinschaft übertreten (Art. 23 II Arrete Nr. 60/LLr v. 
13.3.1936, i.d.F. des Arretö Nr. 146/LR v. 18.11.1938). Diese Beschränkung be­
ruht auf der Erwägung, daß es bei Ausdehnung der Regel auf die Fälle des 
Übertritts nur eines Ehegatten dessen Willkür überlassen wäre, das für die Ehe­
wirkungen und für die Ehescheidung maßgebende Personalstatut beliebig zu än­
dern, zumal der Wechsel der Religionszugehörigkeit leicht vorzunehmen ist41. 
Wenn ein Ehegatte zu einer anderen Gemeinschaft Übertritt, etwa um die Schei­
dung seiner Ehe zu erlangen, so ist das ohne Wirkung. Er bleibt dem Recht der 
früheren Gemeinschaft unterstellt, in welcher die Ehe geschlossen worden ist 
(Art. 23 Arretö Nr. 60/LR 1936) und zwar auch in dem Fall des Übertritts zum 
Islam, da diesem im Libanon keine Vorrechtssstellung zukommt.

II. Angelegenheiten des Personalstatuts

Für die elf anerkannten christlichen Kirchen ist deren jeweiliges religiöses 
Recht für das gesamte Ehe- und Familienrecht maßgebend. Das Erbrecht ist für 
alle Nicht-Mohammedaner durch das staatliche Gesetz vom 23.6.1959 einheit­
lich geregelt42.

Durch das staatliche Gesetz vom 2.4.195143 wurde den anerkannten nicht- 
muselmanischen Religionsgemeinschaften die Pflicht auferlcgt, binnen einem 
Jahr den Text der Personalstatutsgesetze vorzulegen. Mit Ausnahme der as- 
syrisch-chaldäischen Gemeinschaft haben alle christlichen Kirchen die Gesetzes­
texte vorgelegt.

Diese Personalstatutsgesetze44 sind nie von der Regierung formell bestätigt 
worden, doch faktisch von den staatlichen Gerichten als Gewohnheitsrecht aner­
kannt.

Nach dem Gesetz vom 2.4.1951 über die Zuständigkeit der kirchlichen Ge­
richte gehören zu den Angelegenheiten des Personalstatuts:

1. Das Verlöbnis und die Morgengabe (Art. 2);
2. die Voraussetzungen für die Ehe, der Ehevertrag, die Gültigkeit und 

Nichtigkeit der Ehe, die Auflösung und Trennung von Tisch und Bett, die Fra­
gen der Mitgift (Art.3);

3. die Kindschaft, Legitimation, Adoption, die elterliche Gewalt (Art. 4);
4. Unterhalt zwischen den Eltern, auch im Zusammenhang mit der Auflö­

sung oder Ungültigkeitserklärung der Ehe, Zuteilung und Bemessung des Un­
terhalts für die Kinder (Art. 5).

212



III. Das Eherecht

Für die materiellen Gültigkeitsvoraussetzungen der Ehe (Ehehindernisse) 
ist das religiöse Recht der Nupturienten ausschließlich maßgebend.

Als Eheschließungsform ist bei Inlandsehen die religiöse Trauung obligato­
risch. Die christliche Ehe ist nichtig, die in Libanon vor einer zivilen Behörde 
geschlossen wird (Art. 16 Ges. 2.4.1951).

Eine ritusverschiedene Ehe oder eine konfessionsverschiedene Ehe muß 
grundsätzlich vor derjenigen religiösen Behörde geschlossen werden, der der 
künftige Ehemann angehört, sofern nicht die Nupturienten schriftlich übereinge­
kommen sind, sich dem Recht der Ehefrau zu unterwerfen (Art. 15).

Die Form einer von christlichen Libanesen im Ausland geschlossenen Ehe 
bestimmt sich nach den Vorschriften des Landes, in welchem die Ehe geschloss- 
sen wird (Art. 25 Arrete 13.3.1936). Demnach ist eine im Ausland nur kirchlich 
geschlossene Ehe in Libanon als gültig anerkannt, wenn sie am Eheschließungs­
ort anerkannt ist. Eine im Ausland von Libanesen entsprechend der Ortsform 
nur zivil geschlossene Ehe ist von den staatlichen Behörden in Libanon aner­
kannt.

IV. Zuständigkeit der kirchlichen Gerichte

1. Eigene Gerichte haben folgende Kirchen: die Maroniten (erste Instanz in 
Beirut und Tripoli, zweite Instanz in Beirut); die Melkiten (erste und zweite In­
stanz in Beirut); die orthodoxen Griechen (erste Instanz in Beirut, Tripoli, Ak- 
kar, Zahle, Tyr und Sidon, zweite Instanz in Damaskus); die orthodoxen Arme­
nier (erste Instanz in Beirut, zweite in Antelias); die katholischen Armenier (er­
ste und zweite Instanz in Beirut); die orthodoxen Syrer (erste Instanz in Beirut, 
zweite in Damaskus); die katholischen Syrer (erste und zweite Instanz in Bei­
rut); die katholischen Chaldäer (erste Instanz in Beirut); die Lateiner (erste und 
zweite Instanz in Beirut); die evangelische Gemeinschaft (erste und zweite In­
stanz in Beirut).

2. Die sachliche und persönliche Zuständigkeit der kirchlichen Gerichte, 
die Vollstreckung der Urteile und die Lösung von Kompetenzkonflikten zwi­
schen den kirchlichen Gerichten untereinander und anderen religiösen oder 
staatlichen Gerichten, sind durch das Gesetz vom 2.4.1951 geregelt.

a) Die kirchlichen Gerichte sind ausschließlich zuständig in allen Angele­
genheiten des Personalstatuts von Libanesen. Gemäß Art. 14 Ges. 2.4.1951 ist 
für die Entscheidungen in Ehesachen das Gericht oder die Behörde derjenigen 
Kirche zuständig, in der die Ehe geschlossen worden ist.

Für die Entscheidungen in Erbschaftsangelegenheiten von Libanesen ist 
das Zivilgericht ausschließlich zuständig.

b) Die Zivilgerichte sind in Personalstatutsangelegenhciten von Ausländern 
ausschließlich zuständig, wenn diese nach dem Heimatrecht des Ausländers 
nicht nach religiösem, sondern nach zivilem Recht geregelt sind. Die kirchlichen 
Gerichte sind für familienrechtliche Angelegenheiten von Ausländern nur dann 
zuständig, wenn ihr Heimatrecht gleichfalls das religiöse Recht ist (Art. 1, Arre- 
t6 Nr. 109/LR v. 14.5.1935). 213



In allen Angelegenheiten, die an sich in die Zuständigkeit der kirchlichen 
Gerichte fallen, ist die Anrufung der Zivilgerichte immer dann zugelassen, wenn 
die Personen verschiedenen Religionsgemeinschaften angehören (Art. 31, Ges. 
2.4.1951). Nur für kirchliche Ehesachen ist die Zuständigkeit der Zivilgerichte 
ausgeschlossen.

c) Staatliche Vollstreckung kirchlicher Entscheidungen
Die Entscheidungen libanesischer und ausländischer kirchlicher Gerichte 

in Personalstatutsangelegenheiten von Libanesen erhalten Rechtskraft im Staat 
durch die Vollstreckbarkeitserklärung der staatlichen Vollstreckungsbehörde. 
Die staatlichen Gerichte prüfen im Exequaturverfahren außer der formellen 
Rechtskraft der kirchlichen Entscheidung auch die sachliche und personelle Zu­
ständigkeit des kirchlichen Gerichtes (Art. 26, Ges. 2.4.1951).

Syrien

Das Ehe- und Kindschaftsrecht sowie das Erbschaftsrecht der mohamme­
danischen Bevölkerung ist durch das Personalstatutsgesetz Nr. 59 vom 17.9.1953, 
i.d.F. des Gesetzes Nr. 34/1975 geregelt45, vorbehaltlich der Ausnahmebestim­
mungen des Art. 307 für die Drusen. Die folgenden Vorschriften des Personal­
statutsgesetzes sind für alle Syrer ohne Unterschied der Religionszugehörigkeit 
bindend: Art. 162 über das Volljährigkeitsalter, das mit dem Ehefähigkeitsalter 
zusammenfällt; Art. 163-175 über die elterliche Gewalt; Art. 176-199 über die 
Vormundschaft; Art. 200-206 über die Pflegschaft; Art. 207-307 über die gesetz­
liche und testamentarische Erbfolge.

Alle übrigen Personalstatutsangelegenheiten der christlichen Gemeinschaf­
ten und der Juden sind durch deren religiöses Recht geregelt.

I. Die anerkannten Religionsgemeinschaften

Folgende Religionsgemeinschaften sind offiziell anerkannt:
Von der katholischen Kirche: die römisch-katholische, die griechisch- 

katholische (Melkiten), die Maroniten, die armenisch-katholische, die 
chaldäisch-katholische.

Von den nichtkatholischen Kirchen: die griechisch-orthodoxe, die ar­
menisch-gregorianische, die chaldäische, die syrische, ferner die Synode der 
evangelischen Kirche Syriens und des Libanon.

II. Angelegenheiten des Personalstatuts der christlichen Gemeinschaften

Gemäß Art. 308 des Gesetzes Nr. 59/1953 i.d.F.Ges. Nr. 34/1975 finden für 
die Mitglieder der anerkannten Gemeinschaften die religiösen Gesetzesvor­
schriften Anwendung über die Verlobung, die Ehevoraussetzungen, die Ehe­
schließung, die Ehewirkungen, die Unterhaltspflicht der Ehegatten, den Unter­
halt der Kinder, die Nichtigkeit und Auflösung der Ehe sowie über die Mitgift 
und die Sorge für die Kinder.

Die katholischen Rituskirchen haben im März 1952 dem Justizministerium 
auf dessen Veranlassung Vorschläge für ein gemeinsames Personalstatutsgesetz 

214 vorgelegt. Doch ist bis heute eine staatliche Approbation nicht erfolgt. Daher



bleiben die Rechtsordnungen der verschiedenen selbständigen katholischen und 
nichtkatholischen Kirchen einstweilen als Gewohheitsrecht anerkannt46.

III. Das Eherecht

1. Die materiellen Eheschließungsvoraussetzungen bestimmen sich für Sy­
rer, die Mitglieder einer anerkannten christlichen Religionsgemeinschaft sind, 
nach deren jeweiligem religiösen Recht, mit Ausnahme der Ehefähigkeit, für 
welche gemäß Art. 7 syr. ZGB die Regelung des Art. 16 des Personalstatutsge­
setzes für die mohammedanische Bevölkerung auf alle Syrer angewendet wird: 
der Mann erlangt die Ehefähigkeit mit Vollendung des 18., die Frau mit Vollen­
dung des 17. Lebensjahres.

Für die Form der Eheschließung ist die religiöse Trauung obligatorisch.

2. Konfliktregelung bei Ausländsbeteiligung. Gemäß den für alle ohne Un­
terschied der Religionszugehörigkeit verbindlichen Grundsätzen des syrischen 
IPR (Zivilgesetzbuch vom 18.5.1949) bestimmen sich die materiellen Gültigkeits­
voraussetzungen der Ehe nach dem Heimatrecht47 eines jeden Eheschließenden 
(Art. 13). Die Wirkungen der Ehe, einschließlich der vermögensrechtlichen, be­
stimmen sich nach dem Heimatrecht des Ehemannes zur Zeit der Eheschließ­
ung (Art. 14, Abs. 2). Die Ehescheidung (Auflösung der Ehe), die Ungültig­
keitserklärung und die Trennung der Ehegatten bestimmen sich nach dem Hei­
matrecht des Ehemannes zur Zeit der Klageerhebung (Art. 14, Abs. 2). Ist in 
dem Fall der Art. 13 und 14 ein Ehegatte zur Zeit der Heirat Syrer, so ist syri­
sches Recht48 allein maßgebend, soweit es sich nicht um die Ehefähigkeit han­
delt (Art. 15). Die Anwendung ausländischen Rechts aufgrund der vorhergehen­
den Artikel ist ausgeschlossen, wenn es dem ordre public oder den guten Sitten 
in Syrien widerspricht (Art. 30). So ist mit dem syrischen o.p. unvereinbar eine 
im Ausland nur zivil geschlossene Ehe syrischer katholischer oder orthodoxer 
Christen. Gleichfalls ist eine im Ausland ausgesprochene Scheidung einer katho­
lischen Ehe von Syrern ohne Wirkung nach dem syrischen o.p. 3

3. Staatliches Eheverbot zwischen Syrern und Ausländern. Durch Gesetzes­
dekret Nr. 272 vom 4.11.196949 ist die Ehe zwischen Syrern oder Palästinensern 
und nichtarabischen Ausländern ohne Genehmigung des Innenministeriums ver­
boten. Zuwiderhandelnde werden mit Gefängnis bestraft.

Gleichwohl werden solche Ehen nicht selten ohne Genehmigung der Re­
gierung geschlossen. Um den Strafsanktionen zu entgehen, wird die Ehe nicht in 
die Zivilstandsregister überschrieben. Ausländerinnen, die einen Syrer heiraten, 
sind gut beraten, wenn sie sich der vorgeschriebenen Genehmigung vergewis­
sern.

IV. Zuständigkeit der kirchlichen Gerichte

Nach Art. 1 des Gerichtsorganisationsgesetzes Nr. 98 vom 15.11.1961, i.d.F. 
der Dekret-Gesetze Nr. 66 vom 12.7.1962 und Nr. 24 vom 14.2.196650, sind sämt­
liche Bestimmungen des vorausgegangenen Gerichtsorganisationsgesetzes vom 
21.2.1959 aufgehoben. Somit bleibt die sachliche und personelle sowie interreli- 215



giöse Zuständigkeit der. kirchlichen Gerichte in Personalstatussachen unverän­
dert, soweit nicht eine Einschränkung durch staatliches Recht erfolgt.

1. Hinsichtlich der personellen Zuständigkeit sind die Bestimmungen des 
Gesetzes Nr. 60/LR vom 13.3.1936, i.d.F. des Gesetzes Nr. 146 vom 18.11.1938 
durch Art. 36 des Gerichtsorganisationsgesetzes ausdrücklich bestätigt. Daher 
ist lür Streitigkeiten in Ehesachen für die Auflösung und Ungültigkeitserklärung 
sowie für die 1 rennung von Tisch und Bett dasjenige kirchliche Gericht zustän­
dig, nach dessen Recht die Ehe geschlossen wurde. Falls beide Ehegatten wäh­
rend der Dauer der Ehe zu einer anderen Konfessionsgemeinschaft übergetre­
ten sind, ist vom Zeitpunkt des Übertritts an das Recht dieser Gemeinschaft 
maßgebend. Wenn nur einer der Ehegatten zu einer anderen Konfessionsge­
meinschaft ubergetreten ist, so bleibt dasjenige Recht maßgebend, das vorher
den Ehegatten gemeinsam war, es sei denn, daß der Übertritt zum Islam erfolgt 
ist.

2. Ausländer sind in Syrien, wie im Libanon, auch wenn sie einer dort aner­
kannten Rehgionsgeinschaft angehören, in strittigen Ehesachen grundsätzlich 
dem Recht ihres Heimatstaates unterworfen (Art. 1 Ges. Nr. 146/1938). Die
ne ic en eric te sind in solchen Fällen nur dann zuständig, wenn das Recht 

desHeunatstaates gleichfalls das religiöse Recht der Ehegatten für maßgeblich 
erklärt andernfalls sind die staatlichen Zivilgerichte zuständig (Art 25 II des

reL1953^0r8aniSatl°nS8eSetZeS 1961 Und Art‘ 542 des Zivilprozeßkodex vom Jah-

• Art' 48 des üerichtsorganisationsgesetzes ist das Kassationsge-
nc » Rechtsmittelinstanz bei Kompetenzkonflikten zwischen einem christlichen 
und einem mchtchristhchen oder zwischen zwei christlichen Gerichten verschie­
dener Bekenntnis- oder Ritusgemeinschaft.

. r derJ*-irc,llichen Gerichtsentscheidungen. Die Urteile kirchli-
j i ... , C.r, 3. ^htskraft im Staat durch die Vollstreckung von seiten 
snnlirhen 7 t j” k ^ 'ekörde, nach erfolgter Prüfung der sachlichen und per- 
»ndin Zuständigkeit der kirchlichen Gerichte sowie der in den Artikeln 33 

40 der Gerichtsorganisation vorgesehenen Verfahrensordnung.

Irak

14 fn? konst'tut>°nelle Monarchie bis zur Revolution vom
o R d W H1 lstIr*k Republik. Der Islam ist laut Verfassung Staatsreli- 

Rest'smd C'Sn rU eV°‘Jer?ng sind Muslime, überwiegend Schiieten. Der

lafeln^chen^Ritus ^

sind' Vo° diesen Gemeinschaften
naben nur die orthodoxen Syrer und die orthnd™«*« a ......erkanntes Personalstatutsgcricht. orthodoxen Armemer em staatheh an-

216



I. Personalstatutsangelegenheiten der anerkannten christlichen 

Gemeinschaften

Nach S 2 des Personals,..utsgesetzes für die 
rung Nr. 188/1959, i.d.F. der Abänderungsgesetze Nr. 11/19 , •Nr*81/1985, finde, dieses auf alle Iraker Auweadu^ soweU ™ 

sondere Gesetze davon ausgenommen sind. Für die in ra und
der anerkannten Gemeinschaften, d.i. für die Katholiken cs ‘ ‘ • r
syrischen Ritus sowie für die orthodoxen Syrer und die or o ... d 
kommen in Ehesachen (Eheschließung, Scheidung, N.chügke.^rklarung ^r 
Ehe, Trennung von Tisch und Bett) die Bestimmungen der kirchlichen Gern 

Schaft zur Anwendung, der sie angchören.

II. Zuständige Gerichte in Personalstatutssachen

Gemäß Art. 2 des Gesetzes Nr. 32/1947 ba^ ^^^^ich^en. Dazu 
Möglichkeit für Ehesachen eigene Persona'statutsger dercn
mußten sie innerlialb sechs Monaten dem lr dicscr Möglichkeit haben
eigenes Pcrsonalstatutsgesetz vorlegen (Art. 1 )• Armenier Gebrauch
die Katholiken, die orthodoxen Syrer und die atutsgerichte anerkannt

gemacht, so daß deren Gerichte als staatliche Per

Das katholische Personalstatutsgcricht, in w®lche® ^^‘ciüerge­
nannten Gesetzes die Lateiner, die Chaldaer, die geschah des-
•en waren, ist durch Dekret Nr. 481/1948 gesetzlich
halb, weil die katholischen Ritusgemeinschaften Katholiken nicht an­
verlangten Bedingungen zu erfüllen. Vor allem konnte"^die KathoU* ^ ^ ^
nehmen, daß die Richter bloß auf drei Jahre ernan . h Vorschlagsrecht 
32/1947), daß die übrigen Gerichtsbeamten ohne k, wiüte der
durch das Justizministerium ernannt werden (Art. h daß ^ Qe
staatlichen Anwältekammer zugelassen werden können ( • )
richtssitze von den staatüchen Behörden fcstgc,eg™CsXh;o;ihodoxen Kir- 

Heute ist nur mehr das Personalstatutsgericht der syr.sct» o ^
che staatlich anerkannt. Dieses ist zuständig in Strei sac ^ wohnhaft sind 
'erhaltsfragen der Angehörigen dieser Kjrch*’5°„^"hörcn Ausgenommen von 
uns sofern beide Ehegatten dieser Gemeinschaft ang Kinschaftsrechts. Die 
der kirchlichen Gerichtskompetenz sind die Fragen ' vj 73/198O über 
Entmündigung, Vormundschaft und Pflegschaft sind mG***™- 
den Schutz der Minderjährigen für alle Iraker einheitlich gerege .

///. Anwendbares Rech, bei GeseveskonßUcn in Personals,andssachen

Nr 188/1959 i-d.F. Ges. ^r' Nach § 2, Abs. 2 des Personalstatutsgesetzes ^ ^ ^ ^ nvügcscu-
2171978, finden die Bestimmungen der Art. 19,, , • ^ ^^tUch der mate-
buches auf Gesetzeskonflikte Anwendung. Gesetz eines jeden der
riellcn Voraussetzungen für die Gültigkeit de ■edoch ist eine Ehe zwi-
beiden Ehegatten anzuwenden. Hinsichtlich d J cinem ,raker gültig,
sehen zwei Ausländern oder zwischen einem Ausländer

217



wenn sie gemäß den gesetzlichen Bestimmungen des Landes geschlossen ist, in 
dem die Eheschließung stattgefunden hat, oder wenn die vom Gesetz eines je­
den der beiden Ehegatten vorgeschriebenen Formvorschriften gewahrt sind 
(Art. 19, Abs. 1). Das Gesetz des Landes, dem der Ehemann zur Zeit der Ehe­
schließung angehört, ist für die Wirkungen der Ehe, einschließlich der finanziel­
len maßgebend (Art. 19, Abs. 2). Für den Fall der Scheidung und der Trennung 
der Ehegatten ist das Gesetz des Ehemannes zur Zeit der Scheidung oder der 
Einleitung des Prozesses anzuwenden Art. 19, Abs. 3). Bei Fragen hinsichtlich 
der Ehelichkeit der Kinder, der Verwandtschaft und aller Verpflichtungen zwi- 
chen Eltern und Kindern findet das Gesetz des Vaters Anwendung (Art. 19, 
Abs. 4). In den durch diesen Artikel behandelten Fällen ist nur das irakische 
Gesetz anzuwenden, wenn einer der beiden Ehegatten zur Zeit der Eheschließ­
ung Iraker ist (Art. 19, Abs. 5). Aus dieser letzteren Bestimmung folgt z.B., daß 
eine Ehe nicht geschieden werden kann, wenn einer der beiden Ehegatten zur 
Zeit der Eheschließung Iraker und katholisch ist.

Als irakisches Gesetz gilt im Sinne des Art. 19 des irakischen Zivilgesetzbu­
ches das religiöse Gesetz, wenn einer der Ehegatten einer anerkannten christli­
chen Gemeinschaft in Irak angehört. Als Iraker gilt jeder, der die irakische 
Staatsangehörigkeit nach dem Gesetz Nr. 20 0/1964 besitzt.

Schlußbemerkung

Aus der Betrachtung des Familienrechts in den Ländern des Vorderen 
Orients wird deutlich, daß vor allem den jungen Frauen westlicher Länder drin­
gend zu raten ist, die Lebensverhältnisse des Orients kennen zu lernen, bevor sie 
sich zur Heirat mit einem Orientalen entscheiden. Wenn die Partner in einem 
westlichen Land bleiben, sind die Chancen für das Gelingen der Ehe besser, 
weil die Orientalen erfahrungsgemäß die ausgezeichnete Gabe haben, sich den 
westlichen Ländern anzupassen. Wenn aber die Partner im Heimatland des 
Mannes leben, wird von der Frau erwartet, daß sie sich der orientalischen Le­
bensweise anpaßt. Besondere Vorsicht ist bei Heirat mit Moslems geboten. Ka­
tholische Mädchen können davor nicht eindringlich genug gewarnt werden. Die 
islamische Eheauffassung steht im Gegensatz zu den christlichen Grundsätzen 
der Einheit und Unauflöslichkeit der Ehe. Das islamische Eherecht beruht nicht 
auf der personalen Gleichberechtigung von Mann und Frau, sondern auf der 
Vorrangstellung des Mannes. Diese Vorrangstellung des Mannes zeigt sich in 
grundlegender Weise schon darin, daß es dem muslimischen Mann gestattet ist, 
eine christliche Frau zu heiraten, daß aber eine muslimische Frau in keinem Fall 
einen nichtmuslimischen Mann heiraten darf. Will ein christlicher Mann eine 
muslimische Frau heiraten, muß er nach Islamrecht zur islamischen Religion 
übertreten. Die Vorrangstellung des Mannes gegenüber der Frau kommt vor al­
lem auch darin zum Ausdruck, daß der Mann die Ehe einseitig durch Verstoß­
ung der Frau auflösen kann, während das Scheidungsrecht der Frau sehr einge­
schränkt ist. Dem Manne ist heute noch in den meisten islamischen Ländern die 
Mehrehe gestattet, so daß auch eine christliche Frau, die einen Muslim heiratet, 
damit rechnen muß, daß sie ihre Liebe mit zwei oder drei weiteren Ehefrauen

218



teilen muß. Die Kinder aus einer Ehe mit einem muslimischen Mann müssen im 
Islam erzogen werden.

Zu erwähnen ist, daß eine christliche Ehefrau dem muslimischen Manne 
gegenüber keinen Erbanspruch nach islamischem Rechte hat.

Wenn ein Mohammedaner mit einer katholischen Frau in sein islamisches 
Land zieht, wird es der Frau nicht möglich sein, die für eine katholische Ehe­
schließung mit einem Nichtgetauften geforderten Voraussetzungen zu erfüllen. 
Oft wird sie sogar gezwungen werden, zum Islam überzutreten. Aus diesen 
Gründen erlauben die katholischen Kirchenbehörden in den Ländern des vorde­
ren und mittleren Orients Ehen mit Moslems in der Regel nicht.

Sosehr die Partnerschaft zwischen der christlichen und der islamischen 
Welt in karitativer, wirtschaftlicher und politischer Hinsicht zu begrüßen ist, so 
ist es doch ein gefährlicher Irrtum zu glauben, daß die Ehe ein geeignetes Mittel 
zu diesen Verständigungen wäre. Solche Ehen haben nur allzuoft einen unglück­
lichen Ausgang.

Um junge Menschen in diesen Fragen wirksam beraten zu können, scheint 
es immer notwendiger, daß kirchliche und staatliche Behörden und Ehebera­
tungsstellen sich auch mit den Ehe-und Familienrechtsordnungen der orientali­
schen Länder befassen.

Anmerkungen

1 Nach einem international verbreiteten bis auf die Postglossatoren des 14. 
Jahrhunderts zurückgehenden Sprachgebrauch wird Personalstatut jene Rechts­
ordnung genannt, die mit einer Person durch eine bestimmte Anknüpfung (an 
die Staatsangehörigkeit, den Wohnsitz oder den gewöhnlichen Aufenhalt) für 
das Personen- Familien- und Erbrecht verbunden ist (M. Ferid, Internationales 
Privatrecht, 3. Aufl., Frankfurt a.M. 1986, S. 31, 1-18, 3). Im deutschen Sprach­
gebrauch bezeichnet der Begriff diejenige Rechtsordnung, welche für alle per­
sönlichen Rechtsverhältnisse eines Menschen maßgebend ist. Die englische Be­
zeichnung "personal Status" weicht weit vom deutschen Begriff ab, da sie sowohl 
den Personalstand (verheiratet, geschieden, verwitwet, ehelich oder unehelich) 
als auch die Stellung als Staatsbürger oder Ausländer bezeichnet. Der französi­
sche Ausdruck "Statut personnel" Dezeichnet bald das Personalstatut im deut­
schen Sinn (loi personnelle), bald wie das englische Wort "status" die persönli­
che Rechtsstellung, bald die Gesamtheit der Sachgebiete, die dem Personalsta­
tut unterstehen ( P.H Neuhaus, Die Grundbegriffe des Internationalen Privat­
rechts, Tübingen 1976, S.201 ff).

2 Kl.Wähler, Die Bindung religiöser Gerichte an Normen des staatlichen 
Privat- und Verfahrensrechts, in: Multitudo Legum- FS f. W.Wengler, Berlin 
1973, S.879.

3 Kl. Wähler, Interreligiöses Kollisionsrccht im Bereich privatrechtlicher 
Rechtsbeziehungen, Köln-München 1977, S.371.

4 Abdel Wahhab El Mikayis, Internationales und interreligiöses Personen-, 
Familien- und Erbrecht in der Vereinigten Arabischen Republik, in: Rabcls Z 
33, (1969) S.536.

5 Bergmann-Ferid, Internationales Ehe- und Kindschaftsrecht, Länderteil 
Ägypten, 85. Lieferung, S.16.

6 Bergmann-Ferid a.a.O. (5), S.26-27.
7 Vor der Abschaffung aer religiösen Gerichte konnten Ausländer dersel­

ben Konfession und derselben autonomen Rituskirche nur vor deren religiöser 
Behörde gültig heiraten. Jede andere Form der Eheschließung war nichtig.

8 Mikayis, A.a.O. (4), S.540.
9 So hat z.B. das Amtsgericht Bielefeld (Bundesrepublik Deutschland) am 

17.8.1979 entschieden, daß die Legitimation des vorehelichen Kindes einer 
deutschen Mutter römisch-katholiscner Konfession und eines ägyptischen Va­

219



ters, koptisch katholischer Christ, nach den Bestimmungen des orientalisch­
katholischen Kirchenrechts (MP "Crebrae allatae'1 1949, can. 105 und 106) ein- 
tritt, also nach dem ägyptischen Recht des Vaters. Nach diesen kanonischen Be­
stimmungen werden diejenigen Kinder legitim, die vor der Ehe geboren sind, 
wenn nur die Eltern später geheiratet haben, ganz gleich, ob die Ehe formell 
wirksam war oder nicht (Kl. Wähler, Zur Frage der Unterknüpfung der Legitima­
tion nach ägyptischem Recht bei verschiedener Staatsangehörigkeit und Ritus- 
Zugehörigkeit der Eltern, in: IPRax 1 (1981), L 63-164 und 179-180).

10 Mikayis, a.a.O. (4), S.534.
11 Bergmann-Ferid, a.a.O. (5), S.14.
12 Recueil du TC, annö 17, S.174.
13 Das erstinstanzliche Gericht in Cairo hat am 19.12.1972 die Scheidung 

der Ehe ausgesprochen, die ein orthodoxer Kopte mit einer zur koptischen Kir­
che konvertierten Muslimfrau am 22.2.1972 geschlossen hatte. Die Scheidung er­
folgte auf Antrag des Onkels der Frau wegen Apostasie seiner Nichte (vgl. 
Sami-Aurad-AIdeeb Abu Sahlieh, Non Musulmans en Pays d’Islam, cas de 
l’Egypte, Fribourg 1979, S.285.

14 Salieh, a.a.O. (13), S.202.
15 Die Personalstatulsgesetze der Mohammedaner und der Nichtmoham­

medaner (arabisch), Cairo 1983. In diesem Werk sind die Personalstatuten der 
orthodoxen Kopten (S. 180-231), der orthodoxen Armenier (S. 232-253) und der 
Protestanten (S. 254-273) enthalten. Für die orthodoxen Kopten anerkennen die 
staatlichen Gerichte das Personalstatusgesetz vom Jahre 1938 als Gewohnheits­
recht, nicht jedoch das abgeänderte Personalstatutsgesetz vom Jahre 1938 als 
Gewohnheitsrecht. Letzteres ist in französischer Übersetzung von J.Masson in: 
Or Chr Per 28 (1962), S.49-74,336-361 veröffentlicht worden.

16 Mikayis, a.a.O. (4), S.539.
17 Linant de Bellefonds, La Jurisprudence egyptienne et les conflicts de lois 

en matiüre de Statut personnel, in: Journal du Droit International, 1963, Nr. 3, S. 
6; Sami-Awad-Aldeeb Sahlieh a.a.O.(13), S.201.

18 Art. 69 Pst 1938 bestimmt: "Chacun des deux epoux peut se remarier 
avec une autre personne apres le jugement de divorce, sauf si le jugement porte 
interdiction de mariage contre l’un creux ou les deux".

19 Die Nichtigkeit einer solchen Ehe kann durch ägyptisches Gericht aus­
gesprochen werden, wenn der Antragsteller oder der Beklagte Wohnsitz in 
Ägypten hat (Art. 861 ZPO).

20 Das Gericht erster Instanz von Cairo hat am 5.1.1954 die zweite Ehe ei­
nes englischen Moslem mit einer orthodoxen Griechin bei Bestehen der ersten 
Ehe des Mannes als gültig anerkannt, obwohl die polygame Ehe nach dem Hei­
matrecht der beiden nichtig ist (s. Sami-Awad-Abu Samieh a.a.O. (13), S.201.

21 Mikayis, a.a.O.(4), S.535.
22 Kl. Wähler, a.a.O.(9), S.164.
23 Siehe die Gerichtsurteile bei Sami-Awad Abu Sahlieh a.a.O.(13), S.186 

ff.
24 G.Behrens, Das Kollisionsrecht Jordaniens, Frankfurt a.M. 1970, S.74.
25 Wähler, a.a.O.(3), S.354.
26 Behrens, a.a.O.(24), S.60.
27 Wähler, a.a.O.(3), S.361.
28 Wähler, a.a.O.(3), S.55.
29 Behrens, a.a.O.(24), S.72 - 73.
30 Bergmann-Ferid, Internationales Ehe- und Kindschaftsrecht, 93. Liefe­

rung, Länderteil Israel, S. 20.
31 Vgl. "Religious Community Ordinance, 1927, Sect. 4, in: Bergmann-Ferid 

a.a.O.(30), S. 73 f.
32 Bergmann-Ferid, a.a.O.(30), S.70
33 Bergmann-Ferid, a.a.O.(30), S.56.
SA Bergmann-Ferid, a.a.O.(30), S.40: Z.Falk, Family Law in Asia and Africa, 

London 1965, S.244.
35 Siehe das Gesetz über das Bevölkerungsregister, 5725-1965, §§ 2a und 

220 25,25, in: Bergman-Ferid, a.a.O.(30), S.55.



36 Wortlaut des Gesetzes s. Bergmann-Ferid, a.a.O.(30), S.90-94.
37 Berginann-Ferid, a.a.O.(30), S.76.
38 Bergniann-Ferid, a.a.O.(30), S.77-78.
39 Vgl. N.Baker, Legal System of Israel, 1968, S. 209 ff. A. El Gemayl, The 

Lebanese Legal System, vol. I-II, Washington 1985;
Mahar Mahmassani et Ibtissan Messarra, Statut Personnel, Textes en vigeur 

au Liban, Beyrouth 1970.
40 Wähler, Interreligiöses Kollisionsrecht a.a.O.(3), S.332, Fn. 21.
41 Wähler, Interreligiöses Kollisionsrecht a.a.O.(3), S.364-365.
42 Der französische Text des Gesetzes über die Erbrechtsnachfolge vom 

23.6.1959 abgedruckt in: Mahmassani-Messara a.a.O.(39), S.292-334.
43 Der deutsche Text des Gesetzes ist abgedruckt in: Bergmann-Ferid, In­

ternationales Ehe- und Kindschaftsrecht, Länderteil Libanon, 22. Lieferung, S. 
6-9.

44 Die Personalstatutsgesetze der römisch-katholischen Kirche, der 
orientalisch-katholischen Kirchen, der orthodoxen Griechen, Armenier und Sy­
rer sowie der evangelischen Gemeinschaft sind in arabischer und französischer 
Sprache in dem Werk von Mahmassani und Messara, Statut Personnel (Anm. 
39) enthalten.

45 Bergmann-Ferid, Internationales Ehe- und Kindschaftsrecht, Länderteil 
Syrien, 70. Lieferung, S. 6 ff.

46 Vgl. N.Damahra, Die Personalstatuten von Syrien, Libanon und Jorda­
nien für die Moslems, die Drusen, die Christen und Juden, Damaskus 1984 (ara­
bisch).

47 Als Heimatrecht syrischer Staatsbürger ist deren religiöses Recht zu 
verstehen.

48 Als syrisches Recht gilt das jeweilige religiöse Recht.
49 Bergniann-Ferid, Internationales Ehe- und Kindschaftsrecht a.a.O.(45), 

S.7.
50 Damahra a.a.O.(46), S.230.
51 Wähler, Interrelgigiöses Kollisionsrecht a.a.O.(3), S.356.

S Bergmann-Ferid, Internationales Ehe-und Kindschaftsrecht, Länderteil 
Lieferung, 1986, S. 8-9.

221



Pagina bianca



CHRISTIAN CHURCHES AND THE SECULAR STATE IN INDLA

George Nedungatt, Rome

While discussing the various models of Church-State relations it is usual to 
speak of two powers, onc spiritual or ecclesiastical and the other temporal or 
civil. These different models may be classified under four heads:

1) Symphony (synallelia, concordia inter sacerdotium et imperium, 
harmony)

2) Coordination (homotaxia, coexistence and Cooperation)
3) Separation
4) Concordat
Concordats, though no more universally held up as an ideal in Catholic cir- 

cles today, still regulate relations between the Roman Catholic Church and the 
State in 32 countries. India is not one of these countries. In a comprehensive 
view of Church-State relations, due regard must naturally be had of models that 
apply not only to traditional Christian societies constituting Christendom but 
also to societies that are post-christian or non-christian. With such a wider con- 
cern, a shift of focus may prove instructive'.

India has no experience of any of the above mentioned four models of 
Church-State relations : symphony, coordination, Separation (if this implies 
former union), or concordats. Moreover, given the Indian conception of religion 
and religious authority, the very expression Church-State relations would sound 
unusual in India, if not bizarre. Even to speak of Church and State as "two 
powers" will be misleading in the Indian context. Though India has diplomatic 
relations with the Holy See, there is no concordat between the two. The usual 
terminology of the System or regime of concordats referring to a concordat as a 
contract between "two High Contracting Parties", would rather make Indian 
jurists and statesmen think of the Vatican City State as a political entity than of 
the spiritual authority or power of the Catholic Church. With a non-christian 
Population of 97.5 %, which is predominantly Hindu (82.5 %), 2 the Christians 
form but a tiny minority (2.5%), though they are the third religious denomina- 
tion in the country after the Muslims who make up a sizable minority of 10 %. 
From the point of view of constitutional law governing basic freedoms, however, 
the Situation of the Church or Churches in India can well stand comparison with 
the models obtaining elsewhere.

In spite of the thinly spread out Christian presence and the concentration 
of an oriental Christianity in the Southern corner of the Indian peninsula, dating 
from apostolic times, India is as a whole a non-christian country. A study of the 
juridical Situation of Christianity under the Indian Constitution can be 
particularly instructive also because the most remarkable evangelizing work by 
any Eastern Church is carried out today in India. The experience of a growing 
missionary Church could bc particularly valuable, since such a point of view is 
absent from the usual discussions of Church-State relations, dominated mostly 
by the Situation of full-grown, well established, or outgrown Churches.

223



Religious minorities in free India, chiefly the Christian Churches, have had 
difficulties and problems in spite of the constitutional guarantees. Therc have 
been a series of efforts at legislation secking to abridge if not take away some of 
these guarantees. In some places there have been harrassmenl, violence, in­
tolerante, intimidation, and/or efforts at forced reconversion. Indeed, the 
resurgence of Hindu fundamentalem and nationalem has arouscd fears among 
the Churches for their future. However these difficulties and problems arc not 
due to dcfective constitutional guarantees of Church-State rclations in India. 
The complex social, political, and historical factors involved herc have to bc kept 
in view in a comprehensive study, but for our present purpose we limit ourselves 
to the question of the religious freedom of the Church or Churches under the 
Constitution of India3. Since no Church is privileged or discriminated against by 
the Constitution, but all Churches are treated as equal, we need not here dis- 
tinguish Churches as eastern or Western, as Catholic or Orthodox.

India is professedly a secular State. We shall first ascertain the precise 
meaning of this qualification "secular". Then, after taking a look at the general 
features of the Constitution of India, we shall, in the third place, discuss the con­
stitutional right to freedom of religion. Here we shall have to devote a separate 
section to the right to propagate religion. And then, fifthly, we shall examine how 
the secularity of the State Stands in relation to the equality of individuals and the 
Position of religious minorities. Then, we shall review certain attempts made to 
restrict or prevent conversions to Christianity, efforts which have effectively put 
the Constitution to the proof these last forty years. The Indian Constitution has 
so far stood the test, which in itself is a remarkablc tributc to the rule of law in a 
country which, in spite of its sevcral ills, can still be rightly proud of being the 
Iargest democracy in the world. In conclusion, the Indian experience may be 
seen to augur well for the future of religious freedom in India. So, our study will 
have the following seven sections: 1 2 3 4 5 6 7

1) India as a secular state
2) The Constitution of India
3) Constitutional freedom of religion
4) The right to propagate religion in particular
5) The test of secularity.
6) Constitution on trial
7) Conclusion : Future of religious freedom in India

7. India as a Secular State

To understand Church-State relations in India at the juridical level they 
must be seen first of all from a historical and sociological perspective. Since its 
independence in 1947, India is a federal republic consisting today of 25 federal 
States. In the Indian Constitution, which came into force on 26 January 1950, the 
term "state" may refer either to any of these federal States or to the federal 
Union itself. We use it in either sense, which will be determined by the contcxt.

The legal System of modern independent India is composed of three main 
Strands“. There is first of all the ancient Indian religious, ethical, and legal 

224 heritage and customs that still retain legal force and in part have been codified



into the law of the State. Examples are the Hindu Marriage Act (of 1872, of 
1955) and the Hindu Succession Act (of 1865, of 1956). A second Strand of the 
Indian legal System comes from common law, brought and applied during the 
colonial rule by the British and passed on to Independent India. While common 
law is the dominant Strand in the complex legal System of India today, a third 
Strand coming from the civil law or Roman law supplies a strong underpinning 
of legal principles especially of justice and equity.

According to the Indian legal System, the Christian Churches are organiza- 
tions or associations that belong under the private sector. This juridical Status 
may not satisfy the official self-understanding of the Roman Catholic Church as 
a worldwide institution claiming sovercignty as a spiritual power. Roman 
Catholic ecclesiology and canon law (more precisely, Ius Publicum Ec- 
clesiasticum) upheld for two centuries prcceding the Second Vatican Council 
the thesis that the Catholic Church is "a perfect society", an autonomous and in­
dependent sovereign power in its Order, different from but parallel to the State5. 
This thesis, which is recognized in the Italian constitutional law and in the con- 
cordat System, is foreign to the Indian legal System, which does not recognize 
any sovereign religious power. Religious sovereignty is also alien to the basic 
principle of Indian philosophy of religions, for which all religions are equal. If 
however, the autonomy of the Catholic Church is understood in terms of its legal 
capacity to manage its own affairs in religious matters, then it is surely 
autonomous; but then, so are all the other religions and Churches autonomous, 
which are equal under the Indian Constitution.

With Independence there was some understandable expectation that 
Hinduism, the religion of the vast majority of the people, would be accorded a 
favoured constitutional Status. If the Muslims could have Pakistan on the basis of 
religion, equally may not the Hindus have Hindustan with Hinduism enjoying a 
privileged Status? However India chose instead to be a secular state. None of the 
other States that were forged out of the former British Raj - Bangladesh, 
Bhutan, Burma, Nepal, Pakistan, and Sri Lanka- would follow the same path. 
Why did then India go secular? What does this concept "secular" mean? Is In- 
dia’s secular stance in continuation of and in harmony with the nation’s own 
religious culture and tradition or is it rather a British heirloom?

a) The "Secular"

The concept of India as a secular State has been much studied and 
debated. The term "secular" is used in the Indian Constitution in a unique sense. 
This is sometimes overlooked by those who proceed from the meaning usually 
attached to that word in the west with its own historical experience of Church - 
State relations6.

Let us first say what India’s stance as a secular State does not mean. We 
should exclude right from the Start the following notions variously associated 
with the word "secularism" in the west:

1) Opposition to religion in general or to the Christian Church or Churches
in particular;
2) short of Opposition, tolerance of these by the State;

225



3) indifference to these or to religious and spiritual values. The secularity of 
the Indian State does not involve the profession of atheism or agnosticism by the 
State7. Devoid of all these negative connotations, the term "secular" as applied to 
the Indian State Stands for what is "concerned with the affairs of this world", and 
therefore "temporal", "profane", "not sacred".

While Pakistan would opt to become a hieratic State with Islam as its State 
religion, India, guided by men of great vision like Mahatma Gandhi and 
Jawaharlal Nehru, made a choice against a Hindustan in which the religion of 
the majority would enjoy a privileged Status over minority religions. After the 
blood bath of partition, this was a much needed assurance chiefly for the Mos­
lem minority. It was but political wisdom.

While Churches and religions are concerned with things ecclesiastical and 
with the sacrcd, it is proper for the State to be concerned with the affairs of this 
world; its aim is the temporal good of the citizens. As regards religions, the State 
is neutral, which does not mean being indifferent to or uncaring for religion: it is 
secular8.

The concept of the secular with this particular shade of meaning is met with 
also in such expressions in the English language as "secular studies", "secular 
education", "secular dress", "secular music", "secular profession", etc. It is in fact 
in this sense that the Second Vatican Council has spoken of the "secular charac- 
ter" that is proper and peculiar to the laity in the Church (L.G. 31), which surely 
has nothing in common with secularism as an ideology or as politics. In the 
words of an Indian constitutional scholar:

"The distinguishing features of a secular democracy as contemplated by the 
Constitution of India are; (i) that the State will not identify itself with or be con- 
trolled by any religion; (ii) that while the State guarantees to everyone the right 
to profess whatever religion one chooses to follow (which includes also the right 
to be an agnostic or an atheist), it will not accord any preferential treatment to 
any of them; (iii) that no discrimination will be shown by the State against any 
person on account of his religion or faith, and (iv) that the right of every Citizen, 
subject to any general condition, to any office under the State will be equal to 
that of his fellow-citizens"9.

In the west, the peculiar historical experience of Western Christendom with 
the Englightenment and liberalism led to Church-State confrontation, which 
ultimately resulted in their divorce or Separation10. The Churchmen (clerici) 
were to rule the Church, leaving to the laypeople (laici) the task of governing the 
State and be statesmen. India’s historical experience is alien to this polarization 
and divorce, and so expressions like "stato laico" would have overtones and con- 
nolations that are foreign to India. They would indeed smack of an 
Eurocentrism that would be jarring and misleading in the Indian context. Hence 
we shall eschew here terms like "lay, laicist, laicism" (corresponding to the 
Italian laico, laicista, laicismo, or the French laic, etc.) and keep to the terminol- 
ogy of the "secular". In a word, "secularity" rather than "secularism" (if we reserve 
this latter term to designate the ideology of antagonism to religion) can perhaps 
represent more accurately India’s proper stance with regard to religion.

226



b) Historical and Religious Background

Neither secularity nor much less secularism is a hallmark of India’s cultural 
and political heritage". As a whole India has always been a deeply religious 
country. Cradle of Hinduism, of Buddhism, and of Jainism, India has also wel- 
comed into its midst Zoroastrianism, Judaism, Christianity, and Islam. From the 
belief that all religions are valid ways to God or for the realization of the 
supreme goal of life, there has arisen an attitude of equal respect for all religions 
(in Sanskrit, sarva-dharma-sama-bhava). Remarkable in this respect is Emperor 
Asoka (3rd Century B.C.), who ruled over the first and largest Indian empire 
from Afghanistan in the west to Burma in the east, from Kashmir in the north to 
the Deccan in the south, combining harmoniously Buddhist missionary zeal and 
respect for other religious persuasions. In comparison, Europe had still to wait 
for centuries to find an alternative to the principle cujus regio eius religio.

Asoka is however no lone example. In the 16th Century the Mogul Emperor 
Akbar the Great adopted a similar policy of respect for other religions, as he 
tried to combine the best elements of his own Islam with those of Hinduism and 
Christianity. These great figures of the past, who followed an enlightened policy 
of religious freedom in periods of imperial prosperity and unity, are sometimes 
so glorified by certain writers, as if this were an enduring trait of India’s past. 
However Emperor Akbar is counterbalanced by his great grandson Aurangazeb, 
who was notoriously intolerant of Hinduism. India’s recent record of Hindu- 
Muslim communal violence, with its inbuilt deadly dynamics and its bloody 
recurrence, points to an inglorious history of religious intolerance. Mahatma 
Gandhi is the most famous martyr of Hindu fanaticism, which would not tolerate 
his regards for the followers of Islam.

Apologists of India’s religious tolerance would flesh out Indian history with 
more examples like the Maratha Hindu Shivaji or the Sikh Ranjit Singh. These 
freedom fighters in their struggle against the British colonial power tried to unite 
all available forces irrespective of religion; they would have served their cause 
worse, if they did not respect the sensibilities of the followers of other religions. 
It is reasonable to ask if what was uppermost was philosophy of religious 
freedom or rather the pursuit of a pragmatic policy of expediency.

For similar reasons, one may have certain reserves in extolling the religious 
tolerance of Cheraman Perumal, who granted 72 Privileges to the Thomas­
christian community through Thomas of Kynai (usually but incorrectly called 
Thomas of Cana), the leader of an immigrant group who settled down in 
Cranganore on the Malabar coast in 345, when a fierce persccution of Chrisians 
was raging in the Persian empire under Shapur II. Just as their arrival was not, 
presumably in the circumstances, for purely altruistic and religious motives (as 
alleged visions of divine guidance would have us believe), so too pragmatic con- 
siderations of a commercial character would seem to have dictated the royal 
grant of Privileges rather than reasons of religious freedom. The same would 
apply to a later royal grant by King Ayyanadikal of Venad in 822 made to 
another wave of Christian immigrants from the Middle East, who settled down 
in Quilon. Several ancient churches were built on sites donated by local Hindu 
rulers or were constructed with their help; but royal grants givcn through Per-

227



sian bishops representing the Indian Christian community again raise the ques- 
tion about mixed royal motives.

The Thomaschristians as a whole fitted into the vaisya caste in the social 
System12. Since some of them probably took after the highest rung in the caste 
hierachy as a reference group, it is difficult to know how many were originally 
Brahmins. However, their collective occupation was trade and agriculture, typi- 
cal of the vaisya caste. The main Christian centres were sea ports like Cran- 
ganore, Quilon and later Cochin. Till evidence is had to the contrary, it is a fair 
presumption that economic and diplomatic reasons rather than superior 
religious motives lay behind the policy of hospitality and generosity towards the 
Christian community displayed by the local Hindu kings.

Indian apologists seldom advert to India’s history of religious intolerance 
and persecution. Apostle Thomas’s tomb venerated at Mylapore is itself a hint, 
although we do not know if the king or the State was responsible for his martyr- 
dom or only some local potentates. In the martyrdom of the Jesuit missionary St. 
John de Britto however the royal hand is seen clearly. There are also many un- 
sung, uncanonized, native martyrs like Devasahaympillai (18th Century) whose 
witness of blood is a slur upon the sparse canvas of Indian religious tolerance. 
Many Buddhist centres in India disappeared under persecution involving even 
widespread massaces of thousands of Buddhists during periods of Hindu revival 
like the eigth Century. If many Christian communities outside Kerala have 
vanished lcaving no trace behind, one probable factor is Hindu intolerance and 
persecution. This is attested to by the tradition of the Thomaschristians who left 
Mylapore on the Coromondal Coast in South India for the west coast. At the ar- 
rival of the Portuguese, they approached the Admiral Vasco da Gama on 19 
November 1502 and asked for the protection of the Christian king of Portugal. 
This gesture did not necessarily imply harassment by local Hindu and Muslim 
rulers, as the foreign missionaries interpreted it, but exprcssed the Christians’ 
hope that their rights and Privileges would be "more scrupulously respected by 
the local rulers"13.

Hinduism is often presented by its modern apologists like philosopher 
Sarvepalli Radhakrishnan as essentially a religion of tolerance. This is basically 
corrcct, if we prescind from the historical record. Theoretically, Hinduism as 
well as Christianity are tolerant, that is, on their own premisses there is no 
defence or justification for their intolerance. Christians themselves are seldom 
aware how far they are from the spirit of the gospel and the example of Jesus 
Christ, when they look back with complacence to the times when, after the early 
period of persecution, Christianity became the State religion in the Roman 
Empire and pagan cult was forbidden under Emperor Theodosius. It would be 
miopic for Christians to gloss over the treatment of the Jews during the regimes 
of "symphony" or synallelia in the East or under Christian kings in the West.

Unlike Christianity, Hinduism is an "open" religion inclusive of all faiths or 
of no faith, and therefore Hindus have even less dogmatic justification for the 
record of their religious intolerance. A populär maxim has it: 6ka-d6vä-vädi 
Hindu, bahudevä-vädi Hindu, nästikä Hindu. Which may be rendered as follows: 
A Hindu can be a monotheist, a polytheist, or an atheist. And in a judicial 
determination the Supreme Court declared : "There is no scope for ex- 

228 communicating any notion or principle as heretical and rejecting it as such".14



That confirmcd a similar declaration of the Calcutta High Court in 1904 : "The 
Hindu religion is marvellously catholic and elastic"18. And scholars agree. 
Former President of India and philosopher Radhakrishnan has written:

"Acceptancc of the Vedas with reverence; recognition of the fact that the 
mcans or ways to salvation are diverse; and realization of the truth that the num- 
ber of gods to be worshipped is large; that indeed is the distinguishing feature of 
Hindu religion"'8.

A maxim, popularized by Sri Narayana Guru, is often repeated: "Any 
religion will do, it is enough if man becomes good". No definite creed, no 
paticular prayer or practice or rite of initiation is required to be a Hindu. 
Neither the profession of athcism nor the repudiation of the authority of the 
Hindu scriptures or of the castc System excludes one from membership in 
Hinduism17. Nothing could be morc antidogmatic, morc liberal, more tolerant - 
at least in principle. As such Hinduism is the very opposite of Christianity and 
Islam. In practice, however, all three have been a Strange mixture of tolerance 
and intolerance, varying only in degrecs.

c) The Option for a Secular State

Independent India has honoured its all-pervasive and rieh religious culture 
in its Constitution. Most members of the Constituent Assembly were men of 
deep religious faith, but for several reasons did not want a Hindu confessional 
State:

1) In the context of the Hindu-Muslim communal violence, which kept 
sparking off with devastating cffect, a confessionalist acccnt in favour of 
Hinduism would have alienated even the moderate sections of the Muslim 
population.

2) Only religious neutrality of the state could allay the fears of the 
minorities, especially the Muslims, that they would not be second dass citizens 
or worse in independent India.

3) Certain traditional practices like human sacrifices, widow burning (,sati) 
and child marriage, had been made illegal under the British Raj though they 
were Hindu religious law. The humanists and the culturally elite viewed this 
religious law as obscurantisl. The ethical sense of the socially enlightcned 
Hindus revoltcd from it. They feared that if Hinduism, which needed still more 
reform, was established as State religion, the above mentioned laws made under 
the British Raj might eventually have to bc repealed with disastrous con- 
sequcnces.

4) In the Constituent Assembly there were members not only of profound 
religious faith but also of no religious belief or affiliation. If freedom of con- 
sciencc and the dignity of the individual could only be safeguarded by constitu- 
tional guarantces, religious freedom had to mean not only freedom for religion 
but also feedoni from religion. The secular stance of the Indian Constitution is 
best epitomized and symbolized by free India’s first Prime Minister Jawaharlal 
Nehru, who rcspectcd the religious faith of others and extollcd spiritual values, 
but himself took his distance from the Hindu religion.

In brief, in the concrete historical contcxt of the birth of the Indian Con­
stitution, secularity was the wisest political Option. It was not simply a conclusion 229



dcduced from the abstract principle of the equality of all religions nor was it the 
mere continuity of India’s traditional religious tolerance. Such interpretations 
are not true to faets but are simplistic attempts to make a virture out of a neces- 
sity.

d) Juridical Equality and Dogmatic Equality

To appreciate the equality of all religions and Churches bcfore the 
fundamental charter of India, we have to distinguish between juridical equality 
and dogmatic equality. As we saw, in Hindu religious thinking various religions 
are but different ways of salvation, suitable and valid for their followers. As such 
all religions are equal. In contrast, Christianity as well as Islam claim for thcm- 
selves, albeit in different terms, a uniqueness and exclusivcness. If this can be 
qualified as dogmatic inequality, its exact opposite may be called dogmatic 
equality. Though this latter standpoint is characteristic of Hinduism, the 
qualification "dogmatic" would be resented by Hindus. And rightly so, since no 
other rcligion is more non-dogmatic. Modern Hindu exponcnts assert this non- 
dogmatic character of Hinduism as so basic to and characteristic of the Hindu 
religion as to turn it, paradoxically, into a dogma, even if the only one. But with 
it comes also a second dogma, that of the equality to all religions. With these 
twin dogmas, Hinduism docs assume a singulär posture and places itself in a 
unique and separate calegory as the universal religion (sandtana-dharma), im- 
plicitly and unconsciously nullifying its own dogma of the equality of all 
religions.

In dogmatic inequality, each religion or Church holds or can hold on to its 
own self-understanding as something unique, either as the true religion or as the 
seal of religions or the universal religion or the only true Church or as the only 
Church containing the fullncss of the means of salvation, or any other such 
theological position or dogmatic definition. The Indian Constitution does not 
deny or affirm such dogmatic definitions or theological positions. So, for ex- 
ample, the Catholic Church can freely hold to the conviction that it is an "in­
dependent and autonomous"’8 religious body, or according to the preconciliar 
terminology, a "perfect society". Juridical equality prescinds from any such faith- 
statements and philosophical views; it levels all religions and Churches down to 
isonomia (the equality of all before the law), the basic principle of classical 
Greek philosophy of law, a principle which has not only stood the test of time 
but lies at the root of worldwide democratic thinking today.

2. The Constitution of India

Before dealing with religious freedom cnshrined in the Constitution of In­
dia as a fundamental right, it will be helpful to takc a rapid look at the general 
features of the Constitution itself.

a) General Features

The Indian Constitution is by far the most voluminous and detailed of all 
230 constitutions : it is a substantial printed book of 453 pages, including the text



(368 pages) appendices and index19. Its bulk is largely due to thc cxtremely com- 
plex conditions of thc country at the time of Independence. India represents a 
unity forged out of innumerable political units (11 British Provinccs and about 
562 Princcly States), many languagcs (14 State languages; sincc 1967, with the 
Twenty-first Amendment, 15), several religions, a bewildering multitude of 
castes and tribes, a host of sub-cultures, extremes of economic conditions. With 
a view to accommodaling all legitimatc interests, not a few non-fundamental or 
secondary and transitional norms have been let in and they contribute to the fat- 
ness of the Constitution20. The result is that the Indian Constitution has become 
a target of easy criticism that it bristles with minutiac21. This wisdom of hindsight 
overlooks the attenuating circumstanccs. However, it is true that legislative ex- 
uberance, not reslraint, distinguishes the Indian Constitution.

A fat Constitution ages fast. The Indian Constitution has already been 
amended 62 times in forty years : 8 times in the first decade, 14 times in the 
second decade, 22 times in the third, and 18 times in the fourth.

The paticular features of several other constitutions have been combined in 
thc Constitution of India. It imitates the American model of a federation of 
States, but it stresses the unitary character by making the federal character sub- 
sidiary. It has opted for a cabinet System of executive responsible to the legisla- 
ture following the British model, instcad of the presidential form of the executive 
as in the United States. But unlike the British Parliament, the Indian Parliamenl 
(consisting of a Lower House called Lok sabbhd or Council of the People, and 
an Upper House called Rajya sabbhd or Council of States) is not invested with 
full sovereignty. The laws made by thc Indian Parliament must be constitutional 
under pain of being voidcd as unconstitutional by the Supreme Court, which is 
both thc Constitutional Court and the highest court of appeal. Judicial review is 
an important feature of the Indian Constitution, following the American model.

As this feature of the Indian Constitution has had a decisive role in the 
jurisprudence on religious freedom, let us take a closer look at it. Art. 13 § 2 
prohibits the state from making "any law which takes away or abridges" the 
fundamental rights contained in Part III of the Constitution under pain of nul- 
lity. This was once taken to mean generally that Part III of the Constitution was 
a kind of canonical scripture Parliament must conform to, but could not modify. 
With the 24th Amendment (1971), however, it has been expressly provided that 
Parliament may amend any provision of the Constitution "in excrcisc of its con- 
stituent power" (Art. 368 new § 1), not excepting the fundamental rights. With 
this amendment, the Indian Parliament has moved closer to thc model of the 
British Parliament than was originally designed by the Constitution. Still, accord- 
ing to a pronouncemcnt of the Supreme court (24 April 1973), Parliament may 
exercise its "constituent power" only within the "basic structure" of the Constitu­
tion, which it cannot simply abrogate. "This implies that Parliament is not 
sovereign in the same sense as the people are sovereign;" and that "only by 
means of a referendum to the people" can the basic structure of the Constitution 
be changed22. This "basic structure", therefore, will be the point of reference, if 
at any time Parliament tries to modify substantially the constitutional right to 
religious freedom.

231



b) The Preamble

The Constitution of India is introduced by a solemn Preamble, which is al- 
most an epilome of human or civil rights. Part III of the Constitution on 
Fundamental Rights repeatcdly harks back to the Preamble, which highlights 
"liberty of thought, expression, belief, faith and worship", a fealure which is of 
special significance for our present subject. Here is the text of the Preamble:

"We, the People of India, having solemnly rcsolved to constitute India into a 
Sovereign (socialist secular) Democratic Republic and to secure to all citizens:

Justice, social, economic and political;
Liberty of thought, expression, belief, faith and worship;
Equality of Status and of opportunity; and
to promote among them all
Fratemity assuring the dignity of the individual and the unity (and integrity) 

of the Nation;
in our Constituent Assembly this twenty-sixlh day of November 1949, do 

hcreby adopt, enact andgive to ourselves this Constitution".
In 1976, with the Forty-Second Amendment, "Sovereign Democratic 

Republic" was expanded into "Sovereign Socialist Secular Democratic Republic"; 
similarly "unity of the nation” was amplified into "unity and integrity of the na- 
tion". These two additions were perhaps unnecessary from the merely juridical 
point of view; they have madc the Preamble rather cumbersome. However they 
impart a certain tone and Orientation to the whole Constitution. Particularly sig- 
nificant for our present purpose is the express qualification of India as a "secular 
state".

This qualification is not a substantive addition, but only makes explicit, like 
a declarativc interpretation, what was already implicit in the Constitution. With 
an express constitutional Statement that India is a secular dcmocracy, Indira 
Gandhi, the then Prime Minister, wanted to nip in the bud certain Hindu moves 
to turn India into Hindustan with Hinduism as the establishcd or State (official) 
religion or at least as the privileged religion of the majority. Indira Gandhi her­
seif had the same liberal attitude of her father Jawaharlal Nehru, who while 
respecting spiritual values, was not much attached to Hinduism as a religion.

The Preamble was originally ideated by Jawaharlal Nehru himself. To him 
it owes its poetic beauty and high idealism. The slow cadcnces announce the 
majesty of the Constitution. It is a solemn vow of the People of India that their 
country will be a land of justice, of liberty, equality and fraternity — words that 
sound like a distant echo of republican watchwords in the past struggle in 
Europe for constitutional rights.

Quite rightly, the ideal of justice is set forth as the first concern of the new- 
ly independent nation — justice, which should be the be-all and end-all of any 
State. The freedom of "belief, faith, and worship" underscores, with aimost 
repetitious emphasis, the sanctity of conscience and of religion, as only befits a 
nation proud of its religious heritage. The message that India’s stance as a 
secular State does not mean waiving this rieh and precious heritage, rings out 
strong and clear from the Preamble.

"Equality of Status and of opportunity" is a revolutionary phrase that calls 
232 for a new social order, from which the traditional "homo hierarchicus" is



banished. The caste-systcm, which probably had its origin in division of labonr, 
had hardened into a religious tradition and social abuse. Wliile it favoured the 
privileged few, it exploited the many and cffectively denied the personality of the 
individual and downgraded human dignity. On "the dignity of the individual" in 
the Preamblc, K.M.Munshi, a rccognized Scholar and member both of the seven- 
member Dralling Committee of the Constitution and of the Constituent As- 
sembly, comments:

"A new and very important element introdueed in the Preamble was the as- 
surance as regards ’the dignity of the individual’. It implied that the Constitution 
was an instrument not only of ensuring material betterment and maintaining a 
democratic set-up, but that it recognized that the personality of every individual 
Citizen was sacred. ’Dignity’, it must not be forgotten, is a word of moral and 
spiritual import; it implies the need of creating conditions in which the in­
dividual might be led to Beauty and Perfection, which thus constituted an end of 
the State.

"The introduction of the phrase, viz., ’dignity of the individual’, was also an 
express rejection of the Hegelian theory in vogue in cerlain parts of the world 
that the State was a metaphysical entity, independent of and overshadowing the 
individual, whose only end was to sceure its own existence. ... The Constitution 
requires ... the recognition that every man has an inalienable personality which 
must be respected"23.

As a consequence, for example, the objection of conscicnce can be upheld 
under the Indian Constitution. By coupling "the dignity of the individual" with 
"the unity of the nation", the Preamble hints at the right balance between the 
private and the public poles in political life, which is a delicate problcm in 
philosophy of law.

The qualification added to the Preamble in 1976 that India is "socialist" and 
"secular" does not mean the "establishment" of an ideology, but the determina- 
tion to slrive towards the ideal of a welfare State that is free of all religious tram­
meis. And its democratic character is spelled out in the Constitution itself24.

The Preamble is but a solemn promise, it delivers no substantive rights. Yet 
it contains the key to the right understanding of the whole Constitution. It articu- 
lates the values the Founding Fathers wished to safeguard. In particular, it em- 
bodies the spirit that animates the entire corpus of the fundamental rights set 
forth in Part III of the Constitution.

c) The Fundamental Rights

As was noted already, the Constitution of India has enshrined the most 
elaborate list of human rights articulated by any democratic Constitution. These 
rights are called in the Indian Constitution fundamental rights, and not human 
rights as in the Universal Declaration of Human Rights by the United Nations in 
1948. The latter term has a philosophical density and it evokes controversies 
over natural law, once rampant in ethics and in philosophy of law. "Fundamental 
Rights" is a term of constitutional law, which steers clear of such controversies25.

Before focusing on the fundamental right to freedom of religion, let us take 
an overview of all the fundamental rights (so-called "Seven Freedoms"). They 
are, according to the subtitlcs: 233



1) right to equality (art. 14 -18);
2) right to freedom (19 - 22);
3) right against exploitation (23 - 24);
4) right to freedom of religion (25 - 28);
5) cultural and educational rights (29 - 30);
6) right to property (31), abrogated by the Forty-fourth Amendment in
1978, which also repealed art. 31;
7) right to constitutional remedies (32 - 35).

Some of these rights apply only to citizens, others (e.g. freedom of religion) 
apply to aliens as well. All these rights are enforceable by the judiciary. Some 
other rights, are incorporated in Part IV of the Constitution, entitled Directive 
Principles of State Policy (art. 36 - 51); they are not enforceable by the courts. 
Such, for example, is the right to work28. By the Forty-second Amendment in 
1976 a new Part IV A on Fundamental Duties was incorporated in the Indian 
Constitution.

The fundamental rights are meant chiefly to protect citizens against any 
totalitarian encroachment by the State. This is implicit in Article 12, which 
defmes the "state" in Part III as including the Government and the Legislature 
whether in the Centre or in the federal States and all local or other authorities. 
Certain provisions (e.g. art 20) are meant to protect persons against the possible 
abuse of power by the judiciary also.

3. Right to Freedom of Religion

The solemn promise of "liberty of thought, expression, belief, faith and wor- 
ship", consecrated in the Prcamble, is taken up and juridically articulated in 
articles 25 - 28 of the Constitution, where it becomes part of the fundamental 
right to freedom of religion27.

The Indian Constitution gives no definition of "religious freedom". However 
the notion that underlies articles 25-28 is the same as the one articulated by the 
Second Vatican Council:

"Religious freedom means that all persons should be immune from coer- 
cion on the part of individuals, social groups and any human power whatever, so 
that, within due limits, nobody is forced to act against his conscience nor be 
prevented from acting according to his convictions in religious matters in private 
or in public, alone or in association with others. ... This right of the human per- 
son to religious freedom must be given such recognition in the juridical Order of 
society as to make it a civil right"28.

Art. 25 § 1 of the Indian Constitution is, in part, adapted from the Irish 
Constitution of 1937 (§ 44, 2, 1) and States: "All persons are equally entitled to 
freedom of conscience and the right freely to profess, practise and propagate 
religion". The exercise of this right is "subject to public Order, morality and 
health and to other provisions of this Part" (i.e., Part III on Fundamental 
Rights). Whereas the Irish Constitution (art. 44) assigns a special position to the 
"Holy Catholic Apostolic Roman Church", the Indian Constitution, following the 
Constitution of U.S.A., recognizcs no such position to any religion or Chürch.

234



It is significant that the Constitution entitles all persons to freedom of 
religion, and not only "all citizens" as had been originally proposed in thc drafts. 
The Fundamental Rights Subcommittee changed the wording from "all citizens" 
to "all persons“. This is a classical distinction which figures already in the French 
Revolution and ils "Declaration of the Rights of Man and of the Citizen" (1789). 
And this distinction was upheld in the Bombay High Court in 1952 to the effect 
that "the right is not only given to the citizens of India but to all persons". Hence 
foreign visitors, rcsidents and missionaries are all equally entitled to freedom of 
religion in India. All enjoy this feedom both individually and collectively, both as 
physical persons and in association with others. It is in this latter capacity that 
the Churches enter thc scene, where there can also bc meaning in spcaking of 
Church-State relations.

Religious freedom involvcs first of all the freedom of conscience, of 
thought and of belief. This is per se something internal to physical persons; and 
as long as it remains internal, law need not be concerned about it. But when its 
external expression ceases to be a purely personal or private matter and affects 
society, it comcs within the competence of the State. The Constitution affirms 
the right - not however the duty, which it is up to religions and Chruches to af- 
firm and to inculcate — to profcss, to practise and to propagate relgion. Of this 
trinity of religious freedoms, only the First (to profess) went unchallenged in thc 
Constituent Assembly. On the contrary, serious objections were raised against 
the inclusion of the other two rights (to practise and lo propagate). We shall 
therefore deal with these two more extensively, reseving to the latter a separate 
section, whereas we shall deal with the first very briefly.

a) Right to Profess Religion

Profession of religion includes not only freedom of speech and expression 
of religious beliefs or tenets but also worship and other symbolic expressions. An 
example of a symbolic expression is given in art. 25 of the Constitution itself as 
Explanation I (which is a kind of footnote) : "The wearing and carrying of kir- 
pans shall be deemed to be included in the profession of the Sikh religion". This 
explanation was included in the Constitution on Sikh demand. Analogously, 
Muslim women may wear the purdah, and Christian clerics a clerical dress, a 
cross or any other medallion.

b) Right to Practise Religion

In the Constituent Assembly, Rajkumari Amrit Kaur expressed the fear 
that a constituional right to practise religion might invalidate existing Child Mar- 
riage Restraint Act and Widow Remarriage Act and that it might be invoked 
against future legislation on polygamy, pardah, the System of devadäsi (dedica- 
tion of girls to deities involving sacred Prostitution in the temple), unequal laws 
of inheritance, and such other traditional practices of Hinduism. To meet this 
objection, art. 25 § 2 empowers the State to operate existing laws or to make new 
laws "regulating or restricting any economic, financial, political or other secular 
activity associated with religious practice". Note the expression "secular activity" 
and the examples given: "economic, financial and political" — illustrative of the 235



meaning of "secular" and of what pertains to the State as its proper sphere of 
conccrn. Again, the State may operate exisling laws or make new laws "providing 
for "social welfare and reform".

Traditional Hinduism used to exclude people of the lowest rung of castes 
(outcastes) from worship in temples, both private and public, all of which were 
reserved to the higher castcs. Early in this Century however several princely 
States and Provinces enacted liberalizing temple entry laws. By these laws and 
others which the State is empowered to make about "the throwing open of 
Hindu religious institutions of a public character to all classes and sections of 
Hindus" (§ 2), the State does indirectly discipline the practice of religion. The 
temples of formcr kings and princes, whosc territories were incorporated in the 
Union Republic, continued to retain their public character. They became 
virtually State temples, however curious that might sound for a secular State. 
They have to be accessible to all Hindus, irrespective of caste. Like other such 
institutions (malthas, matts, and endowments) they are administered by trusts, 
corporations, or commissions, which are repsonsible to the State in areas like 
finances, but not for doctrine or ritual29. Hindus in this article include also Jains 
and Sikhs, according to a second footnote (Explanation II).

All religions, even Hinduism, as we said earlier, belong legally under the 
private sector. Art. 26 of the Constitution says:-

"Subject to public Order, morality and health, every religious denomination 
or any section thereof shall have the right

a) to establish and maintain institutions for religious and charitable
purposes;
b) to manage its own affairs in matters of religion;
c) to own and acquire movable and immovable property;
and
d) to administer such property in accordance with the law".

The various Churches come under Christian religious denominations. As 
their sections may be counted dioceses and parishes of the Catholic Church. All 
Ihese can be proprietors and own and administer religious institutions like 
catechetical centres or retreat houses, or monasteries or charitable institutions 
like hospitals and dispensaries.

Under the right to practise religion as well as the right of every religious 
denomination or section thereof to manage its own affairs may be placed mar- 
riages performed according to religious law or the custom of the religious Com­
munity. Marriage is viewed in law primarily as a religious act. The various 
religions have their own Marriage Acts (Hindu Marriage Act, Muslim Marriage 
Act, Christian Marriage Act) approved by the State. Catholic marriages per 
formed according to the Codex Iuris Canonici for the latins, and according to the 
Motu Proprio "Crebrae Allatae" for the orientals, come under the Christian Mar- 
riagc Act. Betöre or after the religious marriage, no other expression of consent 
before a State functionary is required unlike in some Western countries. For non- 
religious marriages there is a Special Marriage Act.

"No person shall be compelled to pay any taxes" for the benefit of any 
particular religion (art. 27)30. But at the same time, the State indirectly promotes

236



all religions in that thc money spent in their maintcnancc and promotion is ex- 
empted from taxes.

The State assumes a similar posture also in the matter of religious cduca- 
tion in schools. "No religous instruction shall be provided in any educational in- 
stitutions wholly maintained out of State funds" (art. 28 § 1). This is not to be in- 
terpreted as a negative stance of the State towards religion, but putting into ef- 
fect its secularity, recognizing the practical impossibility of imparting religious 
instruction in one and the same State school attended by students belonging to a 
host of religions or to no religion. Religious instruction however may be freely 
imparted in educational institutions other than those wholly maintained out of 
State funds. Such are :

1) those maintained partly only by State funds ("aided schools'');
2) those recognized by the State (private "recognizcd schools") but are un- 

aided;
3) other private schools and Colleges that are neither recognized nor aided. 

However, in no aided or recognized school may religious instruction be made 
compulsory, unless for minors with the consent of thc guardian (art. 28 § 3). This 
Provision for religious instruction applies also to religious worship conducted in 
educational institutions but not to moral instruction. Though the distinction 
between religion and morality is often tenuous in practice, moral instruction is 
widely recognized in India as an integral part of education and of the cultural 
formation of school children. Accordingly, through moral insruction, which can 
be imparted in any school, private or State run, students can come to know and 
esteem the great religious pesonalitics who have helped create thc moral climate 
and the cultural fabric of thc world.

c) Right to Propagate Religion

Art. 25, as we saw, contains thc right to propagate religion. The inclusion of 
this right in the Indian Constitution has a long history of debates in the Con- 
stituent Assembly and, after the promulgation of the Constitution, a very che- 
quered history of legislative enactments and jurisprudencc. Given its importance 
and complexity, we must devote to it a special section.

4. The Right to Propagate Religion

When the right to propagate religion was recognized as a fundamental 
right, the Indian Constitution stood at the antipodes of the Soviet Constitution of 
1936, which excluded the right to propagate religion while expressly mentioning, 
not to say promoting, the right to athcistic Propaganda31. All the other modern 
constitulions that recognized the right to propagate religion did so only implicit- 
ly, that is in and through the morc general right or freedom of specch and cx- 
pression. As the Indian Constitution camc into force it was the first and only 
Constitution to include in express terms the right to propagate religion as a 
fundamental right. This is a record and a primacy, of which India can be rightly 
proud of.

237



a) Constituent Assembly Debates

This record however was not established with a single, easy leap; it was the 
fruit of intcnse and prolonged debates in the Constituent Assembly. It is instruc- 
tive to follow the slow maturation of thought in and through the various Sub- 
committees and Committees beforc the Constitutent Assembly finally came to 
approve this right to propagate religion32. Neither in the original draft on 
Fundamental Rights proposed by K.M.Munshi nor in its reworked Version ap- 
proved by the Sub-committee on Fundamental Rights on 16 April 1947 did the 
article on the freedom of religion contain the word "propagate". But on 24 
March 1947 Dr. B.R.Ambedkar had proposed an alternative draft according to 
which every Indian citizen should have "the right to profess, to preach and to 
convcrt".

Apropos of this right to "convert", a parenthetic remark regarding its 
proponent Dr. Ambedkar is in order. From humble "casteless" origins, that is, 
from among the so-called "untouchables" he had risen to political emincnce and 
become the Law Minister of Bombay State (1947-1951). An outstanding jurist, 
he was nominated to the Constituent Assembly and made Chairman of the 
Drafting Committee. In October 1956, less than seven yeas after the Constitution 
came into force, Dr. Ambedkar, who had married a Brahmin wife, would be­
come a Buddhist convert at the head of some 200.000 "untouchales", who em- 
braccd Buddhism to get relief from the disabilitics of the Hindu caste System. It 
is perhaps proleptically significant that Ambedkar wanted to include the right to 
"convert" as part of religious freedom. But his wording was not accepted by the 
Sub-Committee, which changed it into "propagate". As we shall see, the distinc- 
tion between the right to propagate religion and the right to "convert" is im­
portant and will come up in Indian jurisprudence. Then, too, there is another 
distinction. Ambedkar’s draft had recognized the right to convert only for Indian 
citizens, but not for foreign residents in India. Missionaries who were not Indian 
citizens would therefore not have had the same right.

M. Ruthnaswamy, a Catholic from the Madras State, argued in the Sub- 
Committee on Minorities that "certain religions, such as Christianity and Islam, 
were essentially proselytizing religions, and Provision should be made to permit 
them to propagate their faith in accordance with their tenels". Welcoming his 
proposal the Sub-Committtee on Minorities recommended on 19 April 1947 the 
inclusion of the right to "propagate religion".

As however the Sub-Committce on Fundamental Rights had rejected such 
a clause only three days before, the question was referred to the Advisory Com­
mittee. Several members of the Advisory Committee voiced the view that 
freedom of speech and expression contained in art. 13 of the Draft Constitution 
(= art. 19) already assured the right to propagate religion, as it did in other 
democratic constitutions. However the Advisory Committee opted for a more 
explicit Statement out of regard for the minorities, and so retained the word 
"propagate".

When the Drafting Committee took up the issue in October 1948, Opposi­
tion was voiced again to the word "propagate". Some members were of the view 
that religion belonged to the private sphere and its Propaganda could not be a

238



matter of State law. However the Drafting Committee rejected this view and 
kept the right to propagate in the Draft Constitution.

Finally in December 1948 the Constituent Assembiy debated art. 19 of the 
Draft Constitution, which would becomc art. 25 of the final text. There was still 
much Opposition to keeping the word "propagate". The arguments ran as follows. 
If all can attain Salvation in their own religion, religious Propaganda is senseless. 
In practice, il is a "nuisance" to others. The chicf victim is Hindu culture and so­
cial structure. Muslim Propaganda has issued in the partition of India and the 
emergcnce of Pakistan. The lesson of history is that rclgious Propaganda is a 
wedge to split up peoples and gain political power by swclling the numbers of 
followers33. The implicit Suggestion was that after the Muslims it was now the 
turn of the Christians to make a bid for political domination in the wake of a 
Christian colonial rule.

In the 296 member Constituent Assembiy there were only seven Christians, 
proportionale to the religious divide of the country. But it was chiefly the non- 
Christian members that sprang to the defence of the Christian community. Lak- 
shmi Kanta Maitra (West Bengal) deplored the pillorying of Christian 
proselytism. He asserted that Christians spent millions of rupecs every year on 
social work, medical rclief, and educational Services, irrespective of the religion 
of the beneficiaries; had they really used these funds to swell the numbers of 
convcrts, the Christian community should already have been ten times stronger.

More defence of Christians camc mainly from members hailing from 
Madras and Bombay, where there was substantial Christian presence in higher 
education. T.T. Krishnamachari (Madras) stated that he had studied some 14 
years in Christian educational institutions, but no one had ever tried to convert 
him. In free India, Christians should be free to propagate their religion as the 
Arya Samajists are free to administer shuddhi34. The denial of the right to 
propagate religion would be a two-edged sword turned cqually againsl 
Christians and Hindus. In this no one should feel worse off in free India than un- 
der past alien rule.

L. Krishnaswami Bharati (Madras) argued that to deny Christians the right 
to propagate their religion would amount to religious intolerance. He pointed 
out how the Christian community had lately waived their right to have a number 
of seats reserved to them in the Parliament35; he qualified this as a "thoroughly 
nationalist" Option of the Christians to be integrated in the nation, and added: 
"Thcrefore in good grace, the majority community should allow this privilege (of 
propagating religion) for the minority communities and have it for themselves as 
well".

Finally, K.M. Munshi (Bombay), who had initially objccted to the inclusion 
of "propagate" in art. 25, firmly veered round to its support in a "compromise 
with the minorities”. He denied that any religious community could gain "any 
political advantage by increasing one’s fold". He avowed:

"I know it was on this word (propagate) that the Indian Christian com­
munity laid the greatest emphasis, not because they wanted to convert pcople 
aggressively, but because the word "propagate” was a fundamental part of their 
tenet.... The word "propagate" should be maintained in this Article in order that 
the compromise so laudably achieved by the Minorities Committee should not

239



be disturbed. ... So long as religion is religion, convcrsion by free excrcise of the 
conscience has to be recognised"36.

Munshi’s intervention was impressivc. From initial Opposition he had 
rallied round to the word "propagate" in art. 25. A vote was taken and the 
proposition won. Articlc 25 of the Indian Constitution was to read : "Subject to 
public order, morality, health and the other provisions of this Part, all persons 
are equally entitled to freedom of conscience, and the right frecly to profess, 
practise and propagate religion". It was 6 Dccember 1948. A landmark in the 
constitutional history of India.

b) The Content of the Right

The fundamental right to religious freedom enshrined in the Indian Con­
stitution is subject to four conditions, has three facets, extends to two levels and 
has one and the same application to "all persons".

1) First of all, the Constitution guarantees the "freedom of conscience" of 
all persons. Conscience is sacred to every person, however much its dictates may 
vary. To rccognize the freedom of conscience is to rccognize the dignity and in- 
violability of the human person, whether citizen or not.

2) Secondly, this freedom extends to two levels or dimensions, the internal 
and the external, individual and social. Freedom of conscience compriscs the 
freedom of belief in the religious and moral spheres. It cannot be contained 
within one’s internal or private world but needs to find outward manifestation in 
freedom of Speech and expression, whether alone or in asociation with others. In 
this sense religion is not only personal or private, but social or public. But it is 
not public in the sense of ancient Roman law, in which ins pontificum was part of 
ius publicum, that is, religion was a Stale concern and religious law was public 
law.

3) Thirdly, at the outward, social level, religious freedom assumes three 
facets: the rights to profess, to practise, and to propagate religion. These facets 
may frecly be united or separated like three petals of a flower. Thus a person 
may do all three (profess and practise and propagate) or two of them (profess 
and practise but not propagate) or be content with only one of them (profess 
without practising or propagating).

4) Fourthly, relgious freedom in its outward, soial manifestation is not ab­
solute or unlimited but is subject to four conditions: namely, public order, 
morality, health and the exigencies of the other fundamental rights included in 
the Consitution. Thus, for examplc, a religious procession, which is one way of 
professing religion openly or publicly, needs to be authorized so that it will not 
paralyse the city traffic (public order). Another example, for morality: you may 
not perform a human sacrifice or sali (widow burning), whatever be your per­
sonal belief about its salvific valuc or religious merit. Health : corpses may not 
be cremated too close to a school.

Religious freedom in the Indian Constitution is guaranteed as a fundamen­
tal right but it is not conceived or presented as a "human right" in the sense of a 
right based on the very nature of the human being37. This latter is a philosophi- 
cal view; it had been put forward by some Speakers during the Constituent As- 

240 sembly debates. Mohamed Ismail Sahib (Madras), for example, had argued that



thc right lo propagate religion was "a right which the human being had from the 
very beginning of time" and that it was ''an inalinable right of cvery human 
being”. However it is not this or any other ideological approach to "human 
rights" that in the end carried the day. In fact, using the term "fundamental 
rights" in lieu of "human rights", the Constitution adopted a strictly juridical ap­
proach, prescinding from all theories and ideologics, just as secularity is no 
ideology in the Constitution but a legal determiantion.

5. The Test of Secularity

The ultimate test of the secularity of the State is in terms of the equality of 
all individuals before the law, irrespective of their religion. In a secular State, 
religious minorities have the assurance that they are not second dass citizens. 
Let us see how far the Indian Constitution passcs this test.

a) Equality

According to art. 14 of thc Indian Constitution, not only citizens but any 
person is entitled to "equality before the law or equal protection of the laws 
within the territory of India". Thus the Constitution assures equal treatment in 
equal circumstances. According to art. 15 § 1, "the State shall not discriminate 
against any citizen on grounds only of religion, race, caste, sex, place of birth or 
any of them". Hereby are abolished all forms of discrimination by the State, 
which were characteristic of traditional Indian society well known for its hierar- 
chically structured caste System. Again, according to § 2 of the same art. 15, on 
these same grounds, no citizen is to be subject to any disability as regards "ac- 
cess to shops, public restaurants, hotels and places of public entertainment; or 
the use of wells, tanks, bathing ghats, roads and places of public resorl 
maintained wholly or partly out of State funds or dedicated to the use of the 
general public". The Constitution thus guarantees Indian citizens (not however 
aliens) against unjust discrimination whether on the pari of the State (§ 1) or on 
the part of the state and/or any person (§ 2).

These provisions however do not prevent thc State from making legal 
provisions for special classes of people, for example for women and children or 
for the advancement of the backward classes or for other disadvantaged groups. 
Caste distinctions are still practised by the Indian society at large: however la­
mentable they may be, they are not against the Constitution except in areas ex- 
pressly forbidden therein. One such express prohibition is about untouchability, 
a practice which had long been buttressed by the Hindu religious law. According 
to art. 17, '"Untouchability’ is abolished and its practice in any form is forbidden. 
The cnforcement of any disability arising out of 'untouchability’ shall be an of- 
fence punishable in accordance with law". However legal enactment is not 
identical with social behaviour.

The same distinction between law and social behaviour must be kept in 
mind as reagards art. 16 § 1: "There shall be equality of opportunity for all 
citizens in matters relating to employment or appointment to any office under 
the State". Consequently, "No citizen shall, on grounds only of religion, race, 
caste, sex, descent, place of birth or residence or any of them be ineligible for, or 241



discriminated against in respect of, any employment or office under the State" (§ 
2). The State may however provide "for the reservation of appointments or posts 
in favour of any backward dass of citizens" (§ 4). For this purpose and for social 
welfare in general Schedules of Castes and Tribes have been got ready and ap- 
proved by the Head of State. These Castes and Tribes have, for example, a num- 
ber of seats rcserved in the Parliament (art. 330-334) and are granted special 
financial subsidy.

The State must also respect "any law which provides that the incumbent of 
an office in connection with the affairs of any religious or denominational in- 
stitution or any member of the governing body thereof shall be a person profess- 
ing a particular religion or belonging to a particular denomination" (§ 5). This 
will apply, for example, to the nomination of bishops and rectors of seminaries. 
Though applicable also to the nomination of principals and hcad- 
masters/headmistresses of denominational Colleges and schools, this is a fertile 
field of recurring legal battles.

The ideal of cquality was admirably exhibited in the Constituent Assmebly 
itself. The Chairman of the Drafting Committee was an "untouchable”, Dr. 
B.R.Ambedkar, whom we met with earlier. The highest office of the country, 
that of the President of the Republic and Head of State, has been twice oc- 
cupied by non-Hindus: onee by a Muslim, and once by a Sikh. By law, it is open 
also to Christians, whcther Catholic, Orthodox, or Protestant - somcthing which 
it is not possible to imagine in a Christian country like England.

b) Concern for Religious Minorities

Concern for the minorities is a remarkable fealure of the Indian Constitu­
tion. Articles 29 and 30 protect the cultural and cducational rights of religious as 
well as linguistic minorities. "All minorities, whether based on religion or 
languagc, shall have the right to establish and administer educational institutions 
of their choice" (art. 30 § 1). The fact that this is a fundamental right is a matter 
of no little security for religious minorities. What is more, the State may not dis- 
criminatc against the educational institutions of minorities in granting aid (§ 2).

It is in rcognition of the educational and cultural Service they render to the 
nation that religious bodies running private schools can obtain State grant. In 
this regard private schools can be divided, as we saw earlier, into two kinds : 
aided schools and non-aided schools. These latter again are of two kinds: recog- 
nized (by the State) schools and non-recognized schools. According to art. 29 § 
2, "No Citizen shall be denied admission into any educational Institution 
maintained by the State or receiving aid out of State funds on grounds only of 
religion, race, casle, language or any of them". So, an aided school may not 
restrict admissions on the basis of religion, say a Christian school only for 
Christian children, an Islamic school only for Muslim children, etc. This is ex- 
pressly forbidden by the Constitution as tantamount to favouring particular 
religions.

However, if a religious body wants to run a school exclusively for its ad- 
herents (e.g. a Hindu school for Hindu pupils only; a Catholic College for 
Catholic students only, or a seminary for clerical formation), it may do so, but it

242



is not eligible for State aid, though the school or College may be recognized by 
the State if it fulfils certain conditions.

In brief, private schools, which generally enjoy greater prestige in India 
than State schools, are not disadvantaged for finances. For State aid, private 
schools may be the envy of their counterparts in other countrics like the United 
States of America or even in some Catholic countries in Europe like Italy, where 
such schools obtain no State funds. In the State of Kerala, which Stands in the 
forefront of education, Christian schools are even suspected of being run as a 
source of financial gain. In 1957 under an elected Communist government, the 
Kerala legislature passed an Education Bill restrictive of the constitutional rights 
of minorities. In an advisory opinion, the Supreme Court replied to the Presi­
dent that the bill for the most pari was unconstitutional38. Owing to widespread 
populär uprising and the breakdown of law and order, the President dismissed 
the Communist government. Since their re-election years later in a coalition with 
other parties, the Communists have been more cautious in their strategy to con- 
trol the field of education.

The greatness of a nation is measured in terms of its concern for its 
minorities: so said Mahatma Gandhi. The Constitution of India does breathe the 
Mahatma’s spirit in its concern for the minority communities in India. Though 
the real condition of the minorities may not always correspond to the norm set 
by the Constitution, and at times there is even a yawning gap between the con- 
crete reality and the high ideal of law, India as a whole can justly bc proud of its 
Constitution in this regard. And religious minorities have to be grateful to the 
founding Fathers of Independent India for the constitutional protection they en­
joy-

As for Christians in particular, who form the second largest minority Com­
munity after the Muslims, they have reason to be satisfied with the secularity of 
the State. When art. 25 was passed with the right "to propagatc religion" in- 
cluded, Fathcr Jerome D’Souza, S.J., who had been a moderating influence 
during the debates, gratefully told the Constituent Asscmbly that their deed "is 
so encouraging to the minorities, that we have no reason at all to quarrel or to 
ask for stronger assurcnces"39.

6. Constitution on Trial

The above optimism however has subsequently been somewhat dimmed 
owing to a number of developments aiming at preventing or restricting conver- 
sions from onc religion to another, chiefly from Hinduism to Christianity, so 
much so the word conversion used without qualification has come to mean con- 
version to Christianity. Some States have enacted laws unfavourable to conver­
sion. We shall make a rapid survey of these developments and sce how they have 
put the Indian Constitution itself on trial.

In spite of article 13 § 2 of the Constitution expressly prohibiting the State 
to make "any law which takes away or abridges" the fundamental rights, several 
attempts have been made in the last forty years in the legislatures of certain 
States and in the Lok Sabha itself to abridge the right to propagate the Christian 
religion through legal control or the prevention of conversions. The following

243



244

Bills and laws bear directly on the legal problems of propagating Christianity in 
India under the Constitution40.

1) Indian Couverts (Regulation and Registration) Bill. This Bill was intro- 
duced in the Look Sabbha in December 1954 and discussed in September 1955. 
it was opposcd chiefly by Christian members but also by Prime Minister 
Jawaharlal Nehru as likely to "cause great harrassment to a large number of 
people". It was rejected by an overwhelming majority.

2) Madhya Pradesh Prevention of Religious Conversion Bill (1958). This Bill 
was the sequel to an enquiry in 1956 ("Niyogi Report") into the activities of 
Christian missionaries by a commiltee headed by Dr. M.B.Niyogi, retired Chief 
Justice of the Nagpur High Court. The Bill forbade change of relgiion by minors 
and required of majors to report their conversion to a magistrate. It provoked 
strong criticism by the Catholic Bishops and was rejected by the Legislative As- 
sembly of Madhya Pradesh.

3) Orissa Freedom of Religion Act (1968). This law punished with one year 
of rigorous imprisonment and/or a fine of 5,000 rupees anyone who used force 
or fraud or inducement in conversions. The punishment was doubled if the con- 
verted person was a rninor or a woman or belonged to a Scheduled Caste or 
Scheduled Tribe. A missionary and three catechists were infact prosecuted un­
der this Act, which was vague about "undue inducement". But on appeal to the 
Orissa High Court, in 1973 it was declared ultra vires of the State Legislative, 
since according to articlcs 246 and 248 of the Constitution the Union Parliament 
has exclusive power to legislate on religion.

4) Madhya Pradesh Freedom of Religion (Dharma Swätantrya Adhiniyam) 
Act (1968). This law required of converts as well as minislers of religion (the lat- 
ter under pain of one year’s imprisonment and/or a ine of 1000 rupees) to report 
conversions to the district authorities. It also contained the clauses on force and 
fraud and the punishments as in the Orissa Act above, but instead of "induce­
ment" spoke of "allurcment". ln 1974 the law was impugned in the High Court as 
unconstitutional, but without success. On appeal, in a historic judgement 
delivered on 17 January 1977 the Supreme Court of India upheld both the Acts 
of Orissa and of Madhya Pradesh.

5) Judgement of the Supreme Court (1977). Interprcting art. 25 of the Con­
stitution, and speaking for the five-member bench of the Supreme Court, Chief 
Justice A.N.Ray denied that the right to propagate religion was identical to the 
right to convert. "What the article grants", said his Lordship", is not the right to 
convert another person to one’s own religion but to transmit or spread one’s 
religion by an exposition of its tenets ... There is no fundamental right to convert 
another person to one’s own religion"41.

6) Arunachal Pradesh Freedom of Religion Act (1978). This Act is similar to 
the Orissa and Madhya Pradesh Acts of 1968.

7. Freedom of Religion Bill. Extending to the whole of India the above three 
Acts, this Bill was introduced in the Lok Sabha on 22 December 1978. However 
it did not succeed to become law in the turmoil of politics and the changing 
fortunes of the governmcnl.

We might also mention measures that were prepared to control conver­
sions in federal Stales like Bihar (1968), Rajasthan (1970), and Gujarat (1972), 
measures which were kept in abeyance so as to see the fate of similar measures



taken elsewhcre but were bcing challenged on constitutional grounds. To cir- 
cumvent thc legal hurdle in the States, a Bill was brought before thc Central 
Legislature in 1970 seeking to forbid the conversion of minors, but it was 
denounced as running counter to the Constitution and was rejected.

The above mentioncd Supreme Court judgement has outraged many 
Christians and made much ink to flow. Most controversy is beclouded. Surely, 
the Supreme Court does not intend to take away or abridge thc right to 
propagate religion as guaranteed in thc Constitution. Accordingly, if "subject to 
public order, morality, and health", Peter propagates his religion, and convinced 
of the truth and goodness of Christianity, Rama in a free response wants to bec- 
ome a Christian, the latter has the right to do so; and this right is guaranteed by 
the Constitution as the right to "freedom of conscience". What results is a fair 
and free conversion, in which both Peter and Rama have their active roles. If 
however, Peter were to use force or fraud or any other illegitimate means to trap 
Rama into Christianity, thc latter would becomc a passive victim and his 
freedom of conscience would be violated. In this latter case too there is conver­
sion, but clearly no one has the right to effect such convcrsions. So there can be 
conversions that respect or violate the freedom of conscience — a distinction 
which the Supreme Court has failed to make.

Some critics, mainly Christians, have instead carped at the court for dis- 
tinguishing between the right to propagate religion and thc right to convert. As a 
matter of fact in the Constituent Assembly, as we saw earlier, the right to "con­
vert", was originally contained in Dr. Ambedkar’s draft of 24 March 1947, but it 
was later substituted with the right to "propagate". So, what the Constitution has 
approved and guaranteed is not the right to convert others but the right to 
propagate one’s religion. And rightly so. Legitimate conversion implics the free 
consent of the convert. Critics who try to prove a constitutional "right to convert" 
may be reminded of the old dictum : qui nimis probat nihil probat (one who 
proves too much proves nothing).

Unfortunately, the judgement of the Supreme Court is not a paragon of 
clarily and precision. The key sentence in the rcasoning of the Court runs as fol- 
lows. "If a person undertakes the conversion of another person to his religion, as 
distinguished from his effort to transmit or spread the tenets of his religion, that 
would impingc on the ’freedom of conscience’ guaranteed to all thc citizens of 
thc counlry alike". In this reasoning the Court is guilty of a double reduction. In 
the first, the freedom of "all persons" in art. 25 of the Constitution is reduced by 
the Court to "all citizens". One would hardly expect such an oversight from the 
highest court in the country.

A second reduction is to view religion merely as a creed or set of beliefs, 
and propagalion of religion as an "exposition of its tenets"; or "to transmit or 
spread (its) tenets". This is to ignore that relgion is also cult and acts of 
charitable Service. Following the example of Jesus Christ, it is through deeds of 
love that his disciples are to make him known (Jn 13:35). Jesus was not a mere 
preachcr or the teachcr of a new doctrine, but a prophet of power who worked 
miraeles and relieved the needy as he fed hungry multitudes or healed lepers. 
According to the view of the Supreme Court of India, by so doing he diel im- 
pinge on their freedom of conscience since he did not stop at "an exposition of 
the tenets" of his gospcl*2. Paul Claudel was converled by the aesthetics of 245



religion (beauty) and not by an exposition of religious tenets (truth) — something 
that should bafflc India’s Supreme Court.

Their Lordships would have done well to refresh their memory by looking 
over an earlicr judgement pronounced by the Supreme Court on 16 March 1954. 
There we read:

"A religion undoubtedly has its basis in a System of beliefs or doctrines 
which are regarded by those who profess that religion as conducive to their 
spiritual well-being, but it would not be correct to say that religion is nothing 
eise but a doctrine or belief. A religion may not only lay down a code of ethical 
rules for its followers to accept, it might prescribe riluals and observances, 
ceremonies and modes of worship which are regarded as integral parts of 
religion, and these forms and observances might extend even to matters of food 
and dress"43.

If it is incorrect to say that religion is nothing but doctrine or belief, then it 
would be equally incorrect to say that to propagate religion is nothing but an ex­
position of its tenets. Such lack of logic is far rom the highest Standards we right- 
ly expect of the Supreme Court. Disappointingly, neither the Madhya Pradesh 
High Court nor the Supreme Court cared to answer the objection of the Orissa 
High Court that the juridical notion of ’inducement’ is vague. If the Supreme 
Court is induced to revise its judgement, it may bear in mind K.M.Munshi’s con- 
cluding Statement cited earlier on : "So long as religion is religion, conversion by 
free exercise of the conscience has to be recognised”.

Indeed it would seem that the fortunes of the right to propagate religion 
have depended more on the social and political forces in power than on the 
merit of the right itself. As a study on conversion and Indian civil law has ob- 
served:

"The freedom to propagate one’s religion was reluctantly conceded as a 
compromise with the minorities, for relinquishing of their right to reserved seats 
in the legislature. There was no genuine conviction concerning this aspect of 
religious freedom. So it is not surprising, that, notwithstanding art. 25, attempts 
have been made.... to abridge the right enshrined in the said article"44.

7. Conclusion : The Future of Religious Freedom

What course India will take in the future, is hard to teil. Keeping to the 
"basic structure" of the Constitution, Parliament can amend any fundamental 
right, including the right to propagate religion. Opposition to conversion to 
Christianity is not always or mainly rooted in a zeal for the constitutional right to 
freedom of conscience or religious freedom. Conversions are not only a matter 
of conscience, but they often disrupt families, impede social life, impinge upon 
economic interests, change legal Status, and usually require cultural transforma- 
tion. For these concomitant features of conversion, even so truthful and noble a 
spirit as Mahatma Gandhi was opposed to conversions to Christianity, in spite of 
his admiration and veneration for Christ45. On the other hand, not seldom do the 
vested interests of landlords and money lenders come into play. Determined to 
go on exploiting the poor, they would do everything to prevent their liberation by 
conversion to Christianity. The Acts and Bills we have reviewed are conspicuous 

246 for the absence of all reference to the intimidations and unjust vexations



prospective converts arc subjected to. That too is violation of the right to 
rcligious frecdom.

If the resurgent forces of Hindu fundamentalism wcre to succeed in India 
as Muslim fundamentalism has succeeded elsewhere, the prospects for religious 
minorities in India as a whole and for Church-State relations in particular can be 
bleak indeed. However there are deep spiritual reserves in the Indian religious 
culture to prevent the gap between the ideal and the real from widcning into a 
yawning chasm.

The Indian Constitution has set a high ideal of equality and justice. Integral 
to that ideal is religious frecdom, which is a sacrosanet fundamental right. It 
eonsists of a trinity of rights to profess, to practise, and to propagate religion. An 
ideal, by definition, is a goal to strive after but is seldom attained. The more ex- 
alted and sublime the ideal, the greater the distance between it and the real life. 
This is true of most of the fundamental rights enshrincd in the Indian Constitu­
tion, but partieularly so of the right to religious freedom.

It is usual to qualify Western society in general as post-chrislian. Most 
Western States are post-christian in law in the sense that they have the so-called 
rcgime of separtion between Church and State, so that the State is no more a 
confessional State. In analogous but complemcntary sense, Indian society as a 
whole and the Indian State in particular are pre-christian. But this prc-christian 
State is at one with most post-christian States in being secular, although the 
tcrminology used is different. Like these States, India is a rule-of-the-law-State, 
stato di diritto, etat de droit, Rechtsstaat. Rule of the law is what Aristotle con- 
ceived as the proper function of the State, an insight that has been subscribed to, 
albeit under different names, by the best philosophy of law down to our own day. 
Perhaps to those who feel nostalgic about the "symphony" of former times in 
Church-State relations, India’s constitutional experience can offer the Suggestion 
to look upon their post-christian States too as God’s gift in a pluralistic society.

Christians know that life here on earth will never fully coincide with the 
ideal tili the Kingdom of God shall have fully come and God’s will is done on 
earth as it is in heaven. This is an aspiration and a praycr at present, while we 
look forward to the final fulfilment of history in the new heaven and the new 
earth, where love will be law, and law will be love.

Notes

1 An explanatory note about this paper is in Order at the outset. Having ac- 
cepted to prepare this paper for this Congress, I visited India and consulted 
some prominent jurists, among whom Mr. George Vadakel, retircd High Court 
Justice of Kerala. Impressed by his experience in jurisprudence, I asked him if 
he would write the paper himself and present it to the Congress. After some 
days of reflection, he agreed. The paper he sent to the Congress Secretary was 
accepted and distributed to the participants. However, regrettably, ill health 
coupled with some other unavoidable circumstances has prevented Justice 
Vadakel from coming to the Congress to read his paper.

So, the ball has come back to me. Justice Vadakel had authorized me to 
use his paper in whatever way I thought fit. In fact its general structure and ini­
tial section werc based on a first draft of mine. However I decided to prepare 
my own paper rather than simply read his without assuming responsibility for the 
issues raised and declining to answer questions put from the fioor. Having thus

247



248

set to work at the eleventh hour, it was not possible to get my paper ready on 
time to be sent to the Congress participants. I am indebted to Justice Vadaxel’s 
paper for three or four cues of a historical nature, for which 1 wish to express my 
thanks to him.

2 Though in the first census (1951) of Independent India, 85% of the 
population was counted as Hindus, this figure later proved to have been some- 
what blown up to include certain tribals, who do not regard themsclves as 
Hindus. Hindus are 82.5% according to more recent census.

3 The following is a very sclcct bibliography on the Indian Constitution.
Government of India, Ministry of Law, Justice..., Constitution of India (as

modified up to 15 January 1980), Government of India Press, New Delhi 1980; 
Constitution of India (as modified up to 15 August 1983), Government of India 
Press, New Delhi 1983.

R.N. Aegarwala, National Movement and Constitutional Development of 
India, 9 ed., Metropolitan, Delhi 1976.

A. C. Banerjee, Constitutional History of India, 3 vols, Macmillan, Delhi 
1978.

D.D. Basu, Commentary on the Constitution of India, 5 vols, 5 ed., S.C. 
Sarkar, Calcutta 1956-1970.

D.D. Basu, Constitutional Law of India, Prentice-Hall of India, New Delhi
1977.

Constilucnt Assembly Debates, 10 vols, Lok Sabha Secretariat, New Delhi
1.949.

M.G. Gupta (ed.), Aspects of Indian Constitution, Central Book Depot, Al- 
lahabad 1956.

M.V.Pylee, Constitutional Government in India, Asia Publishing House, 
Bombay 1960.

B. S Rao, The Framing of India’s Constitution, 5 vols, Government of In- 
dia’s Press, Nasik 1968. (= A Study, Select Documents).

Benegal Narasinga Rau (= Constitutional Adviser), India’s Constitution in 
the Making, Orient Longmans, Bombay 1960.

D.K.Sen, A Comparative Study of the Indian Constitution, 3 vols, Orient 
Longmans, Bombay 1960.

L.M.Singhvi (ed.), Fundamental Rights and Constitutional Amendment, 
National Publishing House, Delhi 1971.

4 J.Minattur (ed.), The Indian Legal System, N.M. Tripalhi Ltd, Bombay
1978. Sec Introducion by J.Minattur, pp. xi-xviii.

5 For a clear and balanccd discussion of the change of perspective brought 
about by the Second Vatican Council in Roman Catholic ecclesiology, once 
dominated by ius publicum ecclesiasticum, see Roland Minnerath, Le droit de 
l’Eglise ä la liberte. Du Syllabus ä Vatican II (Le Point Thöologique, 39), 
Bcauchesne, Paris 1982.

6 See for the discussion of this point : D.E.Smith, India as a Secular State, 
Princeton University Press 1963; V.P.Luthera, The Concept of the Secular State 
and India, Oxford University Press, Calcutta 1964; J.Duncan, M.Derrett, Religion, 
Law and the State in India, Faber and Faber, London 1968.

7 Constituent Assembly Debates, VII, see H.V.Kammath’s address, p. 825.
8 Ibid., see address of Lakshmi Kanta Maitra, p. 831. For the neutrality of 

the State in this positive sense, see T.Maunz, "Die religiöse Neutralität des 
Staates", Archiv für katholisches Kirchenrecht 139 (1970) 427-442.

9 M.V.Pylee, Constitutional Government in India, Asia Publishing House, 
Bombay 1960, p. 254.

Though many authorities could be quoted to the same effcct, we shall eite 
but one more. "A secular State therefore means a State which has no religion of 
its own and which refrains from discrimination on grounds of religion. No 
particular religion would receive any special patronage from such a State, nor 
could anybody be compelled to accept or abandon any creed or belief'. (Basu, 
Commentary (3), 2 ed., op.cil., Calcutta 1952, p. 191).

10 Cf. T.Goffi, Laicitä politica e Chiesa, Rome 1961.
11 S.Radhakrishnan, Recovery of Faith, Harper 1955, p. 202.



12 L.Dumont,Homo hierarchicus. The Caste System and its Implications, 
London 1970. f

13 A.M.Mundadan,History of Christianity in India, I, Bangalore 1984, pp. 
268-269; citation, p. 520.

14 All India Reporter», 1966, p. 1129.
15 The juridical identity of the Hindu has been the object of endless 

jurisprudencc by courts over several years. A law manual nceds several pages to 
define who a Hindu is to whom the Hindu law applies : Dinshah Mulla, Prin- 
ciples of Hindu Law, 15th ed. by Sunderlal T.Dcsai, Tripathi, Bombay 1982, pp. 
81-84; quote p.725.

Though many persons can be easily identified as Hindus, it is easier to 
define a Hindu by exclusion than by inclusion, — that is, il is easier to define a 
Hindu as one who is not a non-Hindu. In 1949 in the Madras Hindu (Bigamy 
Prevention and Divorce) Act, it was cnacted: "It shall be presumed until the con- 
trary is proved, that a person who is not Muslim, Christian, Parsi, or Jew by 
religion is Hindu" (S. 2 § 1, b).

In art. 25 of the Indian Constitution as well as in the Hindu Marriagc Act 
of 1955, Buddhists, Jains, and Sikhs are listed as Hindus (S. 2 § 1, c). The Hindu 
law of inhcritance is applicable to the Khoias, converted en masse from 
Hinduism to Islam in the fiftcenth Century and oelonging to the Imami Ismaili 
subdivision of Shiite Muslims. On the other hand many aborigines and tribals, 
once included by law as Hindus, havc refused the Hindu identification.

16 S.Radhakrishnan, Indian Philosophy, vol 2, London 1940, p. 27.
17 The Lingayats and the Bairagis, who renounced caste as did the 

Buddhists and the Sikhs, belong within the Hindu fold. On caste, see L.Dumont, 
Homo hierarchicus (op. cit 12).

18 Vatican II, Gaudium et Spes, n. 76.
19 Government of India, Ministry of Law..., Constitution of India (as 

modified up to 15 January 1980), Government of India Press, New Delhi 1980. 
The 1983 eaition has 378 pages in all.

20 A different kind of secondary laws have also crepl into the Constitution 
without any justifying reason for their presence there. Thcy are the laws taken 
over from the Government of India Act 1935, which being an Act of the British 
Parliament to govern colonial India, was not conccrned with distinguishing 
fundamental and secondary laws. Now, about 75 percent of the Indian Constitu­
tion is borrowed, sometimes only with minor modifications, from this Govern­
ment of India Act 1935. In a time of transition of power, it was not easy to clip 
out the secondary material and keep only the fundamental norms for the new 
Constitution. Concern for continuity and tne avoidance of unnecessary dust rais- 
ing counscllcd the keeping of the whole bulk.

21 Example : the agc of the retirement from State Public Service Coinmis- 
sions. In 1976, the Constitution had to be amended to raise that age from 60 to 
62.

22 VS. Deshpande, "Constitutional Law -I" in : J. Minattur (ed.), The Indian 
Legal System, Tripathi Ltd, Bombay 1978,18-53; rcf. p. 48.

23 K.M.Munshi, "Sources of the Ckonstitution", in : M.G.Gupta (cd.), 
Aspects of Indian Constitution. A Symposium, Allahabad, 1956, pp. 62-78; cit. p. 
71). K.M.Munshi became succcssively Cabinet Minister of Bombay State and 
Governor of Madhya Pradesh.

24 "The meamng and substancc of democracy has been perverted of late by 
the terminology popularised by the communist States. But in the Preamble, the 
content of the word ’democralic’ as used by the Constituent Assembly has been 
made clear by the emphasis Iaid on liberty of thought, expression, belief, faith 
and worship and on equality of Status and opportumty". - K.M.Munshi, ibid., p.

25 G.Ncdungatt, "I diritti umani nella constituzione del l’India’, in: G. Con- 
cetti (ed.), 1 diritti umani. Dottrina c prassi, Edilrice AVE, Roma 1982, pp. 513-

249



26 A coalition government came to power in 1989 with an electoral promise 
of the Janata Dal Party to amend the Constitution and to make the right to work 
a fundamental right.

27 K.P. De, Religious Freedom under the Indian Constitution, Minerva As­
sociates Publications, Calcutta 1977.

28 Second Vatican Council, "Dignilatis humanae", (Declaration on 
Religious Freedom) n. 2. (Translation, completing and correcting the text from 
A.Flannery, ed., Vatican Council II : The Conciliar and Postconciliar Docu- 
ments, Collegeville 1975, p. 800).

See J.C.Murray (ed.), Religious Liberty .... An Ecumenical Discussion, New 
York 1966.

29 J.D.M. Derret, Religion, Law, and the State in India, London 1968; see 
chapter 14: "Religious Endowments, Public and Private" (pp. 482-512).

30 Thus the System of Kirchensteuer in vogue in West Germany would be 
unconstitutional in India.

31 Even in its fourth edition of 7 October 1977 the Constitution of the 
Soviet Union (art. 52) continued tp use the same double measure, as did also 
most East European socialist, satellite countries.

32 Here we follow the convenient summary in Julian Saldanha, S.J., Con- 
version and Indian Civil Law, Theological Publications in India, Bangalore 1981, 
pp. 147-154.

33 K.M.Panikkar, Asia and Western Dominance, London 1955. The author, 
a leading Hindu scholar, was a member of the Constituent Assembly. He ex- 
plains Christian missionary expansion as part of a strategy of domination by 
Western powers.

34 Arya Samaj is a militant Hindu missionary organization that originaled 
in the 19th Century. Suddhi is a Sanskrit word meaning purification, as implied in 
the reconversion of Indian Christians to Hinduism.

35 The Constitution (art. 325, 330-334) provides for the rcservation of par- 
liamcntary scats for minorities and disadvantaged castes and tribes. The decision 
by the Christians to waive this right was ideated by Dr. H. C. Mukherji, Vice - 
President of the Constituent Assembly and leader of the Christian members. 
Another prominent member and orator, Father Jerome D’Souza, S. J., con- 
vinced the Catholic bishops how this Option could clear the objection against 
evangelization as a Christian strategy to swell the Chistian fold as a first Step 
lowards gaining political advantage (L. Sundaram, A Great Indian Jesuit, Fr 
Jerome D’Souza, Gujarat Sahitya Prakash, Anand 1986, pp. 187-188 ; 193-197).

36 Constituent Assembly Debates, VII, 6 dec. 1948, p. 837-838.
37 This is the social teaching of the Catholic Church and in particular the 

Position of the second Vatican Council. "The Council further declares that the 
right to religious freedom is based on the very dignity of the human person as 
known through the revealed word of God and by reason itself1 (Dignilatis 
humanae, n. 2).

38 A.Pudichery, A Challenge to Educational Rights in Kerala State, India 
(Diss. Gregorian University, Rome), Ernakulam 1962.

39 Constituent Assembly Debates, III, pp. 496-497.
40 The following account is based mostly on J.Saldanha, Conversion and 

Indian Civil Law, Bangalore 1981. See chapter six, "Laws Directly Bearing on 
Conversion", pp. 144-169.

41 Suprcme Court Reports, 1977, 611 at 616; All India Reporter (All India 
Reporter Press, Nagpur) 1977, "Rev. Stanislaus vs. Maddhya Pradesh", S.C. 908, 
at 911.

42 Christianity as mere faith without works of neighbourly love would be a 
dead thing (Ja 2:17). Mother Teresa’s single act of kmdness may move more 
minds and be more botent in propagating Christianity than a thousand theologi- 
cal arguments. On finding Mira abandoned and dying on the roadside, she took 
her and washed her and fed her and clolhcd her like a good Samaritan, and then 
answered her astonished cjuestion, "But, why are you so kind to me?" by pointing 
to the example and teaching of the Lord Jesus Cnrist. This so moved Mira as to 
want to become a disciple of Christ like Mother Teresa -- to say that here



freedom of conscience is necessarily violated is gratuitous and false. So too, if 
Peter spoke of Christ and his teachings over a cup of coffec he offercd his friend 
Sushil, the former did not confine himself to an "exposition" of Christianity, and 
so, according to the Supreme Court of India, would be guilty of "impinging11 on 
the freedom of conscience of Sushil. There can of course be abuses m tnis arca, 
as the expression "rice Christians" bears out; but to reduce all conversions to 
such abuse and exceptions, is like identifying psychology wilh pathological 
psychology.

43 The Supreme Court Reports, 5 (1954) party, pp. 1005-1046; cit. p. 1024.
44 J.Saldanha, op. cit. (40), p. 159.
45 "If I had power and could lcgislate, I should ccrtainly stop all proselytiz- 

ing. ... In Hindu households the advent of a missionary has meant the disruption 
of he family in the wake of changc of dress, manners, language, food and drink". 
- M.K.Gandhi, Christian Missions, Navjivan Press, Ahmedabad, 2 ed., 1957, pp. 
106, 222. Cited in Saldanha, op. cit. (40) p. 144.

251




