Kirchenrecht

und
Okumene

Festgabe
Panteleimon Rodopoulos

Kovar



KOVAR



HERAUSGEBER
FUR DIE GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN
CARL G. FURST, RICHARD POTZ, SPYROS TROIANOS

REDAKTION
RICHARD POTZ
BRIGITTE SCHINKELE
EVA SYNF.K

Gefordert durch
das Bundesministerium flir Wissenschaft und Verkehr



KANON



Die Deutsche Bibliothek - CIP-Einheitsaufnahme

Kanon : Jahrbuch der Gesellschaft fiir das Recht der
Ostkirchen. - Minchen-Eichenau : Kovar.
Friher im Verl. Herder, Wien, danach im Verb, der Wiss. Ges.
Osterreichs, Wien
Kirchenrecht und Okumene. - 1. Aufl. -
Minchen ; Eichenau : Kovar, 1999
ISBN 3-925845-84-4 brosch.

© by Roman Kovar Verlag, 82223 Eichenau

Umschlaggestaltung : Wolfgang Wieshaider

Auslieferung: Verlag Roman Kovar, Gernstr. 55A, D-82223 Eichenau
Druckvorlage: Institut fur Kirchenrecht an der
rechtswissenschaftlichen Fakultét der Universitat Wien

Druck: tHB, Tschechische Republik

1. Auflage 1999. Alle Rechte Vorbehalten.

ISBN 3-925845-84-4



KANON XV

Yearbook of the Society for the Law of the Eastern Churches
Annuairc de la soeiete du droit des eglises orientales

KANONIKON AIKAION
KAI OIKOYMENIKA

TIMHTIKON AOIEPOMA EIL TON
MHTPONOAITHN TYPOAOHL
KAI [IEPENTIOY
NANTEAEHMONA POAONOYAON

Edition Roman Kovar * Eichenau 1999



Empty Page



KANON XV

Jahrbuch der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

KIRCHENRECHT
UND OKUMENE

FESTGABE FUR DEN METROPOLITEN
VON TYROLOI UND SERENTION

PANTELEIMON RODOPOULOS

Verlag Roman Kovar * Eichenau 1999



Empty Page



KANON XV

Yearbook of the Society for the Law of the Eastern Churches
Annuaire de la societe du droit des eglises orientales

CANON LAW
AND ECUMENISM

IN HONOREM
PANTELEIMON RODOPOULOS

Verlag Roman Kovar * Eichenau 1999



Empty Page






Empty Page



Inhalt

ZUM GEIEIL ..ot
t Paulos Menevissoglou, Stockholm

T6 KravoviKOv tou povaxoil Xpicrrotpdpoo ripoftpopiTOU........ccceveeveeveeveeeneee.
Konstantinos Vavouskos, Thessaloniki

'H 'OpOodotia Kai ii ev 'EoOoviqt eKKXnaiaaTiKn Kpion;..........ccccoeceeeennnes
Joannis M. Phountoulis, Thessaloniki

' AKoXouOia Kai EppeTpo auva”apio The ayiac Oiomco&°C ri\Q Aealiiac......
Panayiotis Boumis, Athenes

L’affranchissement des esclaves. Contributions des canons saints a
I’Interpretation du passage: ,mais si tu peux devenir libre profites-en

PIULOL (1 COF. 7,20) ettt e et e e e e et e e e e e e neaeeee e an
Paffaele Coppola, Bari

Epieikeia et aequitas canonica. Sources materielles du droit canomque............
Carl Gerold Furst. Freilassing .

Zur Entstehungsgeschichte der cann. 780 § 2 und 781 CCE im inter on
fessionellen und interreligiosen KONteXt ...........cooocuiiieiiiiiiiieee e
Vasil T Istavridis. Halki

The Ecumenical Patriarchate and Europe

Huben Kaujhold, Miinchen
Unbeachtete Quellen byzantinischen Kirchenrechts aus dem 6. Jahrhundert ...

t Mesrob Krikorian, Wien
Kirchengeschichte als Glaubenserfahrung. Identitdt und Schicksal des

ArmeniSCNEN VOIKES ......coiiiiiieee e
Rene Metz, Strasbourg o

Le deux Codes de | Eglise Romaine: le Code latin de 1983 et le Code Or.ental
de 1990. Quelques roflexions sur les travaux de la codification

19

41

59

72

.82

.98

113

131

151



'I'Damaskinos Papandreou, Chambesy
Der Beitrag der griechisch-orthodoxen Kirche und Theologie im heutigen
=0 o] o= TP PUPURPFOTPRPTRTRTON 163

Lewis .1. Patsavos, Brook!ine, MA
The Interface of Pastoral Ministry and the Holy Canons ...........ccccceevviiiiineeenns 179

Konslantinos G. Pilsakis, Alhenes/Komotini
L’empereur romain d’Orient: Un ai'C .........oooooiiiiiiiiiiiiiee e 196

Richard Potz, Wien
30 Jahre Osterreichisches OrthodOXENQGESELZ.........c.cvcueveveeveeeeeeeeeeeeeeee e, 222

t Johannes Rinne, Kuopio
Belehrungen betreffend die Tugenden in den Predigten des
JONANNES CRIYSOSIOMIUS.....ceiiiiiiiiiiia ettt e e e e e sanbeeea e as 24|

Brigitte Schinkele, Wien
Uberlegungen zum Phanomen neuer religiéser Bewegungen unter dem
Gesichtspunkt der Glaubenswerbung und staatlicher Schutzpflichten.................. 253

Eva M. Synek, Wien

Die vermdgensrechtlichen Kanones des vierten Jahrhunderts unter

besonderer Bertcksichtigung der antiochenischen Kanones und ihrer

Rezeption im orthodoxen Kirchenrecht ............cccooiiiiiiiiii e 291

Spyros N. Troianos, Athenes
La contribution des laTcs & la formation du droit de I’Eglise.............ccccveeiinnnen. 306

Thomas F. Torrance, Edinburgh
John Philoponos of Alexandria - Theologian & Physicist ..........ccccccoiiiiiierinnee. 315

Georges Tsetsis, Geneva
Faith and Order, the Ecumenical Movement and the World Council of
(O 10113 o 1= 331



ZUM GELEIT

Die vorliegende Festgabe ist vor allem dem Wissenschafter und langjahrigen
Vorstandsmitglied der Gesellschaft Fiir das Recht der Ostkirchen Metropolit Univ.-
Prof. Dr. Panteleimon Rodopoulos zu seinem 70. Geburtstag gewidmet.

Wahrend sich sein wissenschaftliches Wirken in einer eindrucksvollen Bi-
bliographie sowie seiner Tétigkeit als akademischer Lehrer, Dekan und Rektor
widerspiegelt, hat sein wegweisendes Wirken in der Gesellschaft vor allem in einer
wichtigen Integrationsfunktion seinen Niederschlag gefunden. Seine besondere
Verbundenheit mit der Gesellschaft kommt nicht nur darin zum Ausdruck, daB3 er
ihr seit dem ,Grundungskongref3* im Jahre 1971 als Mitglied angehort, sondern
auch darin, dal? er in der Folge stets besondere Funktionen ausgeubt hat. So hat
Metropolit Panteleimon, bevor er schliel3lich zum Ehrenpréasidenten gewahlt wur-
de, sein Wissen und seine Arbeitskraft zunéchst als Vizeprasident - in dieger Funk-
tion Nachfolger des nunmehrigen Erzbischofs von Konstantinopel und Okumeni-
schen Patriarchen Bartholomaios -, dann als Prasident in der Nachfolge von Willi-
bald M. Pléchl fur die nach den Statuten mégliche Hochstdauer und schlief3lich
statutengeman als Alt-Prasident zum Wohl der Gesellschaft eingesetzt.

Die mit dem Namen Panteleimon Rodopoulos verbundenen Leistungen wei-
sen aber weit Uber den akademischen Bereich hinaus. Hier sei vor allem auf Me-
tropolit Panteleimon als Seelsorger und Abt, als orthodoxen Beobachter beim II.
Vatikanischen Konzil und spéteren Konsultor der Pé&pstlichen Kommission zur
Erarbeitung einer Lex fundamentalis, als ,Diplomat“ des Okumenischen Patriar-
chats in auRerst heiklen Situationen sowie als aktiv in den 6kumenischen theologi-
schen Dialog Einbezogenen hingewiesen.

So haben sich unter der Patronanz der Gesellschaft fur das Recht der Ostkir-
chen Freunde, Kollegen und Schiler, einem personlichen Anliegen und einem
alten akademischen Brauch folgend, zu einer Festschrift zu seinen Ehren verbun-
den; und sie wiinschen ihm noch viel Starke und Schaffenskraft zu seinem und
unser aller Wohle: Ad multos annos!

Carl Gerold Fiirst Richard Potz Spyros N. Troianos



Empty Page



TO KANONIKON
TOY MONAXOY XPIITO<I>OPOY TIPOAPOMITOY

Mr|xgojtoXLxou ZoutibLag nau Xou (MevelRiaoYXou)

ToO hoq 1800, ote ev Aeix|)L<? eetu«outo X0 nrivaXiov, h Kwvoxavxi-
voxmoXei, ex xol icaxgiagXixou xuxoYQacpeiou, e*edibexo exega xavovixri
o\)XXoYr|, t6 Kavovixdv xol povaxol Xgtoxo«|>0gov xou ngodgonixou.
'Axqibii)c sliojc; eUelv dev rxgoxeixai xeql ex66aeii>s legwv xavoycov, OXXa
xeqi «fextxoufic» arnliv, nexa ouvts™uv eq” ™ veiojv™xj o NOG”yY ujxootihei-
(uoeo)v), EiX-nn"Evojv «U bdia<|>6gwv IEQUiv didaoxaXojv.. xai 6r| ex xiijv Xa-
VOVixov quYYQanndatcov ‘ltuavvou xol Zwvaga, 0eo cugod xou & "oa .
H*vo5, *AXe”iou xolu -Aparnvov, Kuvoxavxivoo xol As”tvoxo”™ov xai

MaxOaiou xou BXaoxageu>;.

a. 'O govaxdg Xgicno<t>0gog rigodgogivig

'O novay.6g Xgiaxo™8go? ngodgonixri® , ex xa>v Xoyuuy xou Ui auu-
vog, Xaxa x0o0|xov XqgloxédouXo.; xaXol|.ievog, "YEWTI()'l ev aOtll xaxn 10
exog 1730. " e

Al ;iegi atxou loxogixal eior|OEiS eivat oxexixujg o iya\.. IV*“l /vt
Otdv, xuolitic e£ OOCUV YQa<t>ei 6 reibQYiog ZaRigag-, oxl *qo Xrig eyxoxo-
feoono; utixou Eig ”AYiov >Ogog eyevExo naO”xrig EuYeviou xou BouXYa-
Qmg EV Tioavvivoig, ev "Aylw "Ogei xai ev KiDVoravtivouTioXei, oxi txen-
paxioe 6i0aoxaXog xcbv AveipUfty xoll jxaxgiagXou KiJvoxavxiyoujtdoXetos
Sequ”elh xol B' (1757-1761) xai 6xi axoXouOu>g 6uugioOri didaoxaXog ev
TO *AOumasi ovoXfi. . .., .

*Ev 'Aylci "Ogei "«doGi, x6v novaxixév 6iov, Xaécuv Xo povaxixov
oXHua ev xrj Xeyohevti Nec? Zxrjxn5 (xfjg iegag P°vil5 xoi Agov au ou).
0 Seqyios Maxgalog Yed4>el JtegL xol Xgioxo<t>6gou- «tag XoYixag teXvag
nai Emoxrinag 6juxxgi3cooag, x0v riouyov ev 6oioxiixi 6iov jtgoeXdnevog,

. "o v rtylnjzovip.. ‘AOUVai 6&3).65@5
2neip BREQEASAS A, NeseBt o FERER ikt s
AQV Povis tu)v "IBi'Qujv, ev Exxkijoiaonxn X(ivO£ W 05, 40,.(n. 270. Etoc. 1916,
AVOBOYN1QTOY. Xoiox04>600sn()OO0OHixil5.E' '10°S
0. 8-11, ©HE 12.364-365 (K. Nidozo;).

27. ZABTPA. NEa'EUds./AOfivai 1872. 0. 8530«

5T. ZABIPA. Neu'EJAd?.'AOf|vai 1872. 0. 554



tf) OLTjvey.ei |c£2.£tt] xcov Oelcov ysculjsjv oocjnav exxrioaxo»'l. ’Emar|g 6 Kai-
odpiog Aajtbvteg oxnxeiot xa dxéXouOa- «Xoyicijxaxog xal <jn?ajauxog d)v
rjXOev eig x6 "Ayiov "Ogog xal riouxatei»8 *

'O |xovaxtg XQioxo4>6R0g, xaxa xrjv ev '‘Aylqg) "Ogei jtapafiovrjv axi-
xou, dve[xIxOr) elg xr|v jxeql (ivripoalvcov egida xal iiTcfjQijev ex xcdv itocoxa-
Yomoxcov xfjg EQiOog xatixr]g. Adycp xcov xagaxcov ev 'Aylcp "Ogei, ef dc|)0Q-
[xrjg xfjg jxepl [xvt|poolivcov EQidog, flvaYxdadr| ojctog eYxaxaXelx|ir), fCExcx xou
yeQovxog auxol ’Ec|>Qaln, xr)v Neav 2xx|xt)v0, xal eyTcaxeoxdOri elg xtjv oyd\-
xr)v xol xi|xloi) n00OQOJAOX), xr)v xeXoliaav vnod xv|v lepav (xovr|v xcév *16r|-
qujv. "Exxoxe elvac yvcooxog log 6ibaaxaXog Xgioxo*OQog 6 riQoOQonlxiig.

T6 ovo™a xoii (covaxoil Xgioxoc™6qoi) neoOQOilxou axiYxaxaQi-
Olxetxai |iexa xcov «xoXXuRdOcov», xcov xaxaOcxaoOevxcov ujic (xeydXiig au-

vdOou, ai)veXOoi)ar)g xaxa ’lotiviov xoii 1776 ev Kcovaxavxi.vo'UJio"eil, eju
TOXQiagxelag Xcocpgovlou xol B' (1774-1780)8 *

4z. MAKPAIQY, 'Ynolivi]|iaxa EXxkT|ai.aoxixiig ioxopiag (1750-1800). ev Komnuvxi-
voo ZdOa, Meoawovno'i Bi.6k(.00i|xi], x. 309, Bevexiu 1872, 0. 277.

5 K. AAPIONTE. Toxopixdg xaxaAoyog dvSpwv Ejaoiipcnv (1700-1784). ev Koivoxuvxi-
voxi ZdOa, Meoauuvixi] Bi6)ao0i'|v.i|, x. 30g. Bevexia 1872, a. 133.

~ A, rIAPIOY, Aiixuioi? Xi)g ev x«) "AyUp 'Opet xapay,d)v d).ij0eiug (EnipEAeiu ©eosca-
pijxoo itpopovdyou), 'AOf]vai 1988, o. 30.

1X. TZQrA, 'H jcepi. pv)|jiooovu>v epi.g ev ‘AyLo.) "Opei y.axa xdv nf uL<7>vu, QeoaaXovi-
x> 1969,0. 156-165.

*'H advodog rcpoERi] eig xflv xadaipeoiv xmv lepopovdxcov ’AGuvaoioo xol riapioo.
Taxd>600 xol riEA0.xovviioiou, ’Ayamoo xol Kimpiou, xal eig d(t>opiOliov xou povayol Xpi-
axo(|>6poo xou npodpopixon (riaxpiapy.ixdv xal oovodixov ypd[ilia, 'lodviog 1776. ev PIi.
Meyer, Die Huupiurkundcn fur die Geschiclue der Aihoskldsier, Leipzig 1894, 0. 236-241), 'O M.
TEAEQN eig xoiig xaxaOi.xao0Evxag ouvodixwg aoyxaxakeyei xal xolig Neoc”oxov Kanooxu-
Xv6i.xT|v xai. Ni.x66ripov ‘Ayiopelxnv (M. EEAEQN, ©eo&coprixoo 'Ayi.avvi.xo0 xo7|U|piai. ev
'Ey.y.X))oiaoTixi) 'AXrfOeia 35-36 (1915) 144), akh' i] eitnoig alixi] EpEiOExai mOavi7>g eixi na-
panon|Oevxog ypappaxogd, xaxayupioOEvxog ev xuoixl xfig lepédg povifg Konxkounoiioimi.
np6X. X. TZQrA, 'H TiEpl (ivijpoolvujv epig ev 'Ayloi 'Opel xaxa x0v ii)' uid)va. ©Eaou/.ovi-
xt) 1969, 0. 160-161. Zi||ieiii)xeov OXi pvela xaxa&Ixi|g Neo<|)Uxoii xou Kuiiaoxa/.udixou xai Ni-
x05f|poo xou 'Ayi.opEi.x00 sev ylvexai. ooxe vko ’AOavaoioo xou Plapioo (ArjUraig xfjg ev x<»
'AYilU)”OpEi. xapayoiv d).)|0ti.ag, 'AOffvca 1988, 0. 41), otixexots Xol IEpopovdxoo EUOopioo ev
x8) 6i(i) Nixoftiipoo xol 'AyiopEixoo [Biog xui. Kohida xai dyéveg... Nryohipioo jiovuxod, ev
Tpilydpiog 6 llaXa/iag5 (1921) 216). 'O 'AOavdai.og ndpiog 6|ukei 00yxExpi.pEV(i>g ,Xtpi «xeo-
odpcov» eyxXiiOEvxojv, ijxoi xol 16iou xai xtv ’luxol3oo riE/.onov\n]oioi). ’Ayanioo Kunpioo
xai Xpioxoitidpoo ripodpopixoo, 6 se iepopovaxog EiiOupiog ypd()>Ei eni tafel oxi ri ev Koiv-
oxa\xivoono/.Ei oovodog Eni Zuxfipovioi! xaxedixaoE «xov 6idaoxakov xup ’AOavdoiov Pld-
piov... xai aXkoog xpelg» xai. 6xi NixoStipog 6 'Ayiopeixiig, kutci xd exog 1807, axe 6 naxguto-
Xtis Tpr/ydpiog animeO.ev imoxo).i)v «dg xd va /iwj/ioveiioov vtxpmail/ia x6?.?.v6a ri)v Ku-
giaxt]v xaOiug xai xo XiiGliaxov, X0 sttolov iroAA& x6v eXvnijat®, «tpoRoviievog vd pr) nalhj xd
d/ioia xcov (tvo)Oevioudmioevs.



'O T. ZaSigag9 xai 6 M. reOEOvI0 ava”Egouv Oxi Xrjg auvédcnj xadxr|g
Hexeoxov EJtiar|]g 6 novaxdg Xgiaxo<J>6gog rigoogonixx|g, 6 novaxog Nixo-
ormog 'AyiogEixxig xai 4AAoL ayiogEixai, akX’ r| £i6r]OLg auxr| eveYXei;ca wg
ctvaxgi6r|g".

'O ZEgyiog Maxgaiog, 6oxig Exitia iOiaixsgiog x6v Xgiaxo<t)égov, ev
emoxoXfj cnixou (17 ’loxAiou 1776) jigog x6v 6iddoxaXov xai X0ivov jxveu-
Haxixdv xol 'Ayion "Ogoug KxigiW.ov xév ef ’Aygcut)tov, Ex<|)gagEi xxjv jie-
noiOr)oiv 6x1 6 Xgioxo4>0gog «OeXei tel’ei» ev jxqoxE[XEV(i «xX]v emBaXXonE-
vrlv |iovaxti xajtEivaxnv» xai jigoxgEjrsxai atixov Oia xoil KuQiXXox) 6mog
«0:todeLi;r) eauxov jxsolv Ujxoyga(indv )alxou agExfjg jxagUOEiyHa,
xiijxov xuxaxofig, xavéva novaxixfjg xai y.Qiaxtavixfijg 6iOaaxaXiag, 6ioa-
axaXov xai ([nXov xf)g cdriOoiig oo<|>iag, xf)g avioOEv EXX.a(.uxo[XEWV|g»12. 'O
XQOvog xaG’ 6 eyevexo x) &xoxaxaaxaaig xoll Xgioxo(lisqou dev Etvai yvco-
ox0g sjxaxgiRdg. llavxclg, ex x6v xeaaagwv xaxadixaoOEvxcov auvoodixog,
«Jigbxog 6 ef "Agxr|g Xgi.axo(|>6gog, xEioOsig mOav6g ujxé xou Oibdaaxa-
Xou Xeqyioxj Maxgaiou, oxeSoXev 6noXoyiav jxioxEug xai aixr~xa aOunb-
OEtug jtgdg xflv M. ExxXx|oiav xai exir/f ;xag' ax>xfl|g auYXWQ’ioecog»l'.

Kaxa x6 Exog 1799 6 ixovayog Xgiaxo<|>6gog ngodgo(iixr|g 6gioOv| u:io
tou jxaxgidgxou Kcivaxavxivotm6XECog Neo(pPixou xou Z'(1798-18ul) (XEXog
EJUXQOJirjg, r| Ojxoia ouvexo”e X0V xavovia|xov xfjg ev 'Ayil> "Oqgei axr|xr]g
tou ayLou navx£XEi)|xovog, xfjg ctvr|xolar|g Eig xt)v iEgav novf|v xou Kou-
tXo'unoxoiould.

'O (xovaxdg Xgioxo<|>6gog ngoOgo|xIxrig ax)VEYgax|>£ «diio 6i6Xia ixa-
vog ExiaEXida»l15 x0 Kavovixdv xai x6 ’Ovo(.iaaxLxdv navaytov. 'Exiar)g
ad”ovxai 6i6(]>0Q0i rjaoovEg ouyyga(j>ai aiixou.

TO Exog Gavaxoxi xou jiova/ol Xgloxo”™ogoxi rigodgo|.tixou sev elvol
yvtooxov, jxavxcog 6liaig xaxa x6 Exog 1811 edgloxexo ei’oexi ev t,0jfj. XuyxE-
0i|X£vclg, o6”7\sxai ekioxoXti xou «Xgiaxo<]>6gou [xovaxol, ex xrjg llgo6go-
HLXfjg axrjXEwg», jigbg x8v xaOxjyounEvov TiiS iegag novfjg xou rigouaol

*T. ZABIPA, Nea'EXXd;,’AQijvai 1872, 0. 210, imoaiin. HX).
il M. TEAEQN, 'O"AUm;. KuivoxavtivounoXis 187S, 0. 155.
11 X. TZE2rA, 'H ncpi |mi(ioouviuv epi? ev'Ayitu'OpEi xata xov itj' airdva, ©eooa/.ovi-
x>) 1969.0. 158.
I' M. TEAEQN.'Em 6vo Etcpodidaoxa)a.u)v, ev 'ExxXrjcnaany.tt 'A/.ijOfia 36-37 (1916)42.
X. TZQTA.'H itEpi (iviinoouva)VEpis iv'Ayiqi'OpEi xaxa xov itf ai(i>vu, ©eoouXovl-
X,1 >969, 0. 165, hexu napanolinil5 ei? xo xEipOYpa<]>ov 'Yjro|ivi)na xol iEponovéxoii ©eosoi-
piixon xov e ’ltoavvivov. PIpO?. M. PEAEQN, OEodo)pV}xov ayiawixov xoAjn|pi<n, ev
'Exx/.r/laiaanxi) 'AfojOeia 35-36 (1915) 150.
11 T.XMYPNAKH, T6 "Aytov “Opos, 'AOfjvai 1903, o. 526.
M. TEAEQN. Aoyioi xai 6i6).i00f)xai xf|; ev -AOio (iovi'i? xulv "16iipu)v, ev 'ExxAij-
oiaorixi) 'AAijOna4 (1883-1884) 525.



Nix66r)nov, fjlug 4eqei XQO\oXoyiav «NoE|d6gioc; 1811»". ’Emorig 6 lego-
HOvaxog Ex>00]iiog YQ““(t)ii,v XEoaaga ext) nexa tov Odvaxov NtxoOr||iou xo6
'Aylogeixou (1809), ava(J)egEi 6xi «oi ev xiv 'Ayuovulxw "Ogei ooitOTaxoi
jxaxegeg, ot xaxé Xgiaxodv d6eX<|>o0i xai <t>[Xxaxoi xai oixeidxaxoi xo0 ev jia-
xagia xrj Xr*ei yevohevoxj doioXoyuoxotou NixoOrmov... &jiagexc&eoav
x0v 6ibaaxaXov x8g ’AOavaotov ndgiov elg xr|v Xiov dvxa xai EYQcn|>ev
6lov £Yxo)(xiaoxix6v eig x6v ooiok>Yiu)xaxov Nixddv)nov, akXa ge x6 va
lir|v eixev auvavaoxQO(])i'iv |[xe abXxOV Gev ejiexdxe x0d 0x0jx06 XCOV «Xxagexa-
Xeoav EO4) xov 6iQaaxaXov x6g Xgiaxo<J>dgov, dia va Ygaipr), 0XXa xa yl*
gaxela x6v Enjxo6ioav»16

6. TO Kavovixov tov fiovaxov XgiOTO<]>6gov TlgobgoittTou

TO EQYOV, XO XAEQV YVCOOXOV X00 (xovaxou XQLOXOtIOQOTJ tos Flgodgo-
ixIxox), eivai dvan<t>i60Xujg x0 Kavovixov!l*, 6jxeg eed60r) xaxa x6 exog 1800
ev KcovoxavxivoujitXei, ex xo6 ;taxgiagxi-xou xujioYga(|)£loi).

"O tcXt|0V]5 xixXog x06 eoyoi) slvai: «Kavovixdv, t)xoi ol Qeioi xavoveg
x&>v ctYiClv xal JiavaEjixiov ’AjxooxdXiov, XCOV xe otxov/evixuv xai xomxdjv
ouvidobaiv xal xu)v xaxa (jegog Oeoi|)6qu)v jraxEgwv, ev eJiixo|xfi ouveiXeyhe-
voi ;xaga Xgioxo<|)6gou povaxod, xo0 ex xfjg xaxa xvjv edaYf) |iovr|v xedv
’16i)ga)v ngoogojuxfjg axrixeiog, <>’ ou xal ormeudoeig ex Oiatjidgiov IEgtbv
didaoxaXuv eig adxd xobxo auvegavioOetoai jxgoaexeOr]oav stteq Xf| x00
-xavaYiclxaxoD xai Oeioxaxou oixougevixo0 jxaxgiagxou xugiou Neoc|n>-
Xxould xai xrjg jxegi adxov Legdg auvdbou xdiv oyiuiv agxiegeiov aliiloei,

16 & NnPOYZIQTOY, apxtpavopixov. KvpiXXos 6 Kaoxavo()>v>d.i|;. ’AOi'ivai 1965. o.
44-45 (dpiup. 8).

” EYOYMIOY liQOJiovaloi). Bio;, jioXixeiu xai dyinvENIKOAHMOY povuxov.
ev Tpgydpioc 6 riakafiag 4 (1920) 636. N. MniAAAH. nova/od. ‘O Jtpoixdxuno; 6i0; tov
uyiou Nixofti|[iov xo06 'AyiopeiTou.’AOi'ivai 1983:. 0. 17.

"* Bi6Xioypa<|>ia: C. E. ZAC1IAR1AE, llistoriuc juris gracco-romani dclincalio.
lleidclbcrgac 1839, 0. 97-98. Tod aiixod (K.E. Zachariae von Lingunilml). Die Synopsis canonnm.
ev Siizungsberichic der Koniglich Preussischen Akademie der Wissensehalien. Jahrgang 1887 (53),
Berlin 1887. 0. 1162-1163. M. TEAEQN, Aoyioi xai. 6i6Uo0f)xai ti); ev"AO«) povijc tiljv '16ij-
parv, ev 'Exxbioiaimy.i) 'AbjOe.ia 4 (1883-1884) 524-526. Tov avtofi. Ai Jiap' iipiv miW.oyai
ti)v iepdiv xavoviiiv xaxa xoi>; xeAeuTuiov; XQOvov;. ev 'ExxbioiaoTixi) 'AbjOint 8 (1887-
1888) 25-28. Toi) avtov. Oeo6oipi|xov Uyiavvixov xo/.piipiui. iv 'ExxbfOuamx)) 'Abjlhiu 35-
36 (1915) 142. L. PETIT, Le muniiel canonique du moine Chrisiophore. ev Echos d'Orient 2 (1898-
1899) 103-106. K. AYOBOYNIS2TOY, Xpi.oxo(|>6po; llpoOpoliixi|;. ev ’'leqoc Ivvdeolio;.
&apiOp. 270, exo; 1916. 0. 8-11. OHE 12. 364-365 (K.” Nidpx0;). O. nALIAAONOYAOY.
'EW,t|vixi) Bi6).ioypa<]>iu. x. 105. ’AOqvai 1984, a. 121 (UpiOp. 1645).

w'O K(i>voxavxivoun6).E(i>s Nc6i]niTo; 6 Z'. 6 ind Maporveia;. enaxpidp/Evoe 6i;: 1789-
1794 xai 1798-1801.



ojioudrj re auxodv xai 6andvv) VUV jxgoxov tuolc exdedoxoi. EV ko xou
naxQiaQxeloo xr)g Ku>voxavxivoi)7c6X£0)g xu;xoYQa<)>Eup».

Eig x6 Kavovixov xoili povayoii Xeioxo<))O0ov sev orinEiolixai exog
ex000Euig- ev xodxoig ysvixdg yivExai 6exxdv oxi X0 Kavovixdv xol Xgqgi-
axottibeoo e”e®o0i] xaxa x0 sxog 1800, OEQaioiixai se Xai xexhhgiotxcu
xoiixo xai ex 6do y,QOvoXoyr|psvojv £yyQO(J>u)v, &xiva ;IEQIEW|(>Ov)oav Eig
xfjv exvoolv: a. xrjg £juaxoXiig xol povayol Xgioxo(|)6qoxj «ex Xfic; 'IEgag
oxr|xr|g xoii xiniou ri00OQ0VO|iou» xQOg xdv 0ix0i)(iEvixdv xaxQiOQX'lV Neo-
(ji-uxov x6v Z' (iixog 1800), xal 6. xol Eyygd(|)oo xfic; e<|>oeiag «xrjg ev x6 fla-
xQiaQ-/ei(p xfjg KcovoxavxivoxjJioXEcog Tvnoyea”lag», OI ou briXolxai oxi
X6 Kavovixov xol ixovaxol XgloxocPsqox>, «8g |at| xeqiex.ov xi evovxiov Xfj
ayla... Exx>rloia xal xfj noXitixfi 8ioixr|OEi», «exqlOii cltiov exdbaeiog»
(13’lavouaQiou 1800). ,

'O povaydg X0ioxo(|>OQog, xax’ idiav aiixol 6r|Xi>aiv, jtqoe6i| Eig xv|v
ollvxaniv xou Kavovixou «xagoxgiivoei» ayioQEix6v povaxdv . Eig auxo,
oi leqol xavovEg jiaQaxiOsvxai ev «Ejuxopfj, pexa oxtvxdpcov egiaviveudy,
Ux06 poQ<t>r)v lixoa»ip£uooEiov. 'O XgunoijiOQog, 5§ xqéc x6 ovvxedeolev
Epyov xal xov exiviwxOevxci axoxdv, ygdtjiei ev xd) JigoXdyip xou Kavovi-
xoul, oxi «OQEi|)dpEvog» ex x6v xoil JiaQaOEioox) c)nndv, «xov 0eOTVEUOXCOV
xavoviov xx)v EUxagji.luv», «hjilXuioev xolixoug ev |xeqei xfijg noXuenelag oig
dné <|>i?d,0jv» xal «EO-/o/,]a0E» «xolg xe leqoTc xai evio"oxEQOig xOv eo)U]~
veuxodv», «jxgog x6 gadiwg xai ueTU-/EiQisEolai Oia x6 xotxov (x| fejrixo(.irj)
Xai xaxavoEtv xoug Evxuyydvovxug 6id x6 setixeqov (at U:xoor|neidoeig)»

*H exdoaig xol Kavovixou, i\ pdlJ.ov, r| ngdc exdooiv txxb|oiaanxf|
eyxQioig sev EfexeiixOii EUyeQég. 'O XQiaxo<t>000g, auvxd™ag xx|v h X6éy<p
xavovixriv ax)XXoytlv, UJixbaXe x6 xEiQOyQa<|)OV irgdg eyxoioiv eig xr|v Me-
yd),rlv "ExxXr|oiav, TiaxQiaQ'/olvxog r£0aoi|.i.ou xol E (1794-1797). i)xig,
dxoAodOiog, jt.aQf;tepx|>e xolxo xpdg peXexiiv xai eioilyiiaiv xol Jigooiixov-
x0g eig tov iIEQopbvayov AcoqsOeov BouXilopav", <hImgbpevov xaxd xolg* 21 22

Il Kavovixov. ev xd) nooAdyii) («Tin dvayivimxovn i

2 Kavovixov. Eiuoxol.i] npog rov xuTpitpxiiv Nesc|h>tov.

2 'lepondvay.og Aidgs0eo; Bovb|0]iti5 (neoa i.i|' aimvo? - 1819). tE, lO&xiig. ieQoxi)(ivE
T1S M. -Exx"/.iloiag. BiBAiOYpaijiia: N. KAPABIA - TIMBA. 'loropia ti)c vijnoi< 'l0axil;,
'AOf)vai 1849. 0. 143-144. K. IAOA. NeoelJd.ilvixii 'l'iXol.oyia, 'A()flvai 1868. 0. 613. A.
AHMH'ITAKOIIOYAOY, npon()f|xai xai 6iopOiucEi? eig Xi|v veoel.li|vixi|v <|n/.0>.0yiav
Kiovoxaviivoii XuOa. AEiiliia 1871. 0. 107. T. ZAB1PA. Neu 'EUa;. ’AQ!"ivui 1872. 0. 276. M.
rE&EQN. Adyioi iE 'l()axilg, cv 'ExxAijaiaonxi; 'A?.ij0int 23 (1903) 105-108. Tov ui'tov,
A0 leqoxiioiixes <iyioTU(|)iTai. ev 'ExxAi/maanxi) 'Abjurta 36-37 (1916) 61-64. 66-69 xai 85.
N. Z.AXAPOriOYAOQY. Aiopétleog BoiiXi|Ouag ejxi xf| OaoEi tiliv avFx66imv avrofi im -
otoXiov, ©EooaXovixi] 1969. M. 1. MANOY XAKA. "H «6ifiaoxaWa xoi<niuvixi| xut' epidkoté-
Xpioiv». ev Meoiatovixt'i xai Neu 'EAAI/vixa3 (1990) 7-96 (ihiti ai 0. 23-26.28-29.62-65.75-79).



tote XQOvovc, ejel £xxXT)oia(mxf] jiaOr|oei. 'O AwpdGEog BouXr|0JAdg, ex
twv EQJir|VEDxixo)v {moarinEiwaEwv tot} (xovaxoi) Xqgioxo”™oqch), XQia OV)-
(XEta, t)toi xa avac|>£QO0|3Sva: a) Eig x6 6ajmalxa 6ia T|>dnlio-u, 6) Eig x6 xu-
30g twv xeiQOXoviwv Xwv yivo|XEvwy tots twv aigExixcov, xal y) slg xrjv oxe-
oiv Jtgdg xr)v £xx)aloiav xwv EvOIxwg xal vo[U|xwg xaOaiQEOEvxwv, feOEWQT]-
oev «66eXiohou aljla»Z*%ou0’ 6xeg itgotixa®EOEV ExxXr|OiaaTi.x&g ou”r]Trj-
OEig2l, aixivEg EauvExiaav xal &ri JtaxQtaQXElag rQt]yoQlou x06 E', xaxa
xr]v jxQwsxr|v axixo6 TtaxQiapxelav (1797-1798), EXrjigav e Xxax& Xxr)v deute-
pav JcaxQiagxetav Neo”xixou tot) Z' (1798-1801), sxe xal e"s660r) x6 Kavo-
Vixov xoll ixovaxox) Xpioxo(|>OQOij «xfj xoll xavayiwxéxou xal OEioxaxou
oixoii|iEvixoij jr.axQidpxoxi xuglod Neo”uxou xal xf)g jtegl axixdv iepag auv-
660U twv aylwv ogxiegewv a*uboei, ajcovifj xe aiixwv xal Oajrotvfl» ex tou
jtaxQiaQX-*0" xunoyga”eloD, x6 Exog 1800. 'O IEgofxdvaxog AwpdOEog
Bo'uX.rG(xag eig xag ev jtgoxeihevw &x6al)Ei.g aiixoll elxe olU(k)Covov xal tt)v
yvw|xr|v xwv jtaxQiaQxwv *Avxioxelag *AvOelxlou (1791-1813) xal 'leqooo-
Xxi(xwv *AvOlfiou (1788-1808)25.

21 Zuiujniivwg npog tf|v biaxvnwoiv tot) ieponovaxou AwpoOeov BovXijo™a, «tiliv 6'
66e)aaTELl)v, npwxov (iev eoxi, xo ev xf) xou nEVTi]xoax.06 xu>v ’AnooxdXwv xavovog i:p|n|veiu
Oia ilit>nnov o))|ielox)hevov 6<ijtxi.O|xa’ belixepov be. x6 ioyupigEoOai OEi|ui, ev xf| xf|g xoli
Oyodoxi xal eNiixooxou xU)v ’AnoaxdXwv Ep|H)VEi.ag xavdvog oi|heusoel, xilv nap' ai.pEXi.xwv
yi.yvonEv>|v yeipoxoviav bexxi|v eivai nupéa xi'ig exxXiioiug' xal xpi.xov nupu xaixu. x0 ev x®»
axixii) aywvigeoOai ai|peiu>|iaTi auoti)aai xi|v napa twv evbixwg xe xai vojiinuig xaduipeOEV-
xiov ieponpaliav anoOExeo0ai xi|v ExxXi)olav» (Un‘ &piOli. 6035/528 xeipdypa<|iov xi|g ev
'Ayiw "OpEi iepég [iovf)5 xol 'Ayiou havxEXeiinovog, <(>Ul.. 546-55a). Fipo).. M. TEAEQN. Ai
nap' ij(itv oviXXoyai xwv iepwv xavovwv xaxa xoug XEXevxaioug /pévoug. ev 'ExxAi/oiramm)
‘AhjGeia 8 (1887-1888) 27. 'Qg ouvuyexai ex xol &noondonaxog xouxov. ai ev ).0yw andipeig
xol novayou Xpioxoifiopon JiEpiEl.andavovxo ap/ixfi); Etg x6 Kavovixdv oig vnooil(ieui)aei.g
£ig xolig anooxoXixolig xavovag 5006v xai 68ov.

2 Ta xiig Oi.EVErewg xulixiig xuliiaxavxai yvoioxa ex xou Xm‘ &piOli. 6035 (528) yiupo-
ypa<|>0i) xfjg ev 'Ayioi "Opei ispug novfjg xol 'Ayioo HavxEXEiinovog, ev w jiepiXandavovxai:
a, i] «eixioxoXinaia Enixpioig» xou AaipoOeou BoxiXi]0|ia jtepi xf|lg xavovixiig 616X011 xou jio-
vayou Xpi.oxo(])6poii (23 Muton 1796), 6. r| «&itoXoyia» xol (lovaxou Xpi.oxoij)6poii eig xu xol
xvplov AtupoOEO(, y. > enioxoXri xoli AwpoOEOu BovXr|0(i& ixpdg xov jtaxpigpxilv Ne6(Pvxov
nEpi xrig 6i6Xov, xai 6. ai «uvxanoxpiaELg» xol AoipoOiioii BouXi]0|ia Eig xflv &noXoyiav xou
(lovaxol Xpioxo<|)épou (ZmipLOwvog Aannpov. KaxaXoyog xwv ev xalc 6i6Xi.00r|Xuig xol
'Ayiov 'Opoug eXXt|vixwv xweéixaiv, x. 20g, Cambridge 1900, 0. 390). "Ex xwv eyyp(i(|>wv xou-
Xwv x0 xpixov (xai x| apy.'| xou xexapxov) esiihooietiOi) xm6 Mavovi]X Tedeciiv. ex xwv ..nap'
auxw dnoxEinevwvxapxiwv», nEprXT|()IOEv eig X6 heXexiuiu aiixol «ui nap' xjuiv auxXXoyui x(7iv
i.epaiv xavévwyv xaxa xoug XEXelixaiovg xpovoxig», ev 'Ey.xhjniiuniy.il 'AhjOeiu 8 (1887-1888)
25-27. np6X. K. AYOBOYN1QTOY. Xpi.oxo(|)6pog npodpojii.xiig, ev 7epdg Xiivfirojiog,
apiG(i. 270, exog 1916, o. 10.

25 M. I'EAEQN, Ai nap’ ijJiv onXXoyai xwv lepwv xavovaiv xaxéa xolg xe),enxaioxig
Xpovoug, ev 'ExxXtjoiaonxi) '‘AbjOeia 8 (1887-1888) 26 (ev xii) hel.extkiuxi xotixw xou refiediv,
ex NapudpOliiig: *Avxroxeiag "AvOr[iog xai 7epoao).ii|iwv "AvOeniog). 'Ev xw Un' api()(i. 6035



T6 Kavovixdv xol novaxol Xgioxo(J)0po\> ocietoi EJiior)s ev xeipo-
Ypé«|>0is26. 'A£iov otmEiajOEiug, Oxi ev tu) uji’ apiOn. 4421 (301) xeipo-
Ypé(J>u) xfjs £v 'Ayiu) "Oqgei iegag novr)s x<év "16r|pi)v 6 xixXog xol Kavovi-
xoU elvui nXtieEOXERog: «Kavovixdv, t'toi Geloi xaviveg XUV oyiidv Xai
xavoEAXwv ’AjiooxdXujv, xii)v xe OIXOUNEVixXaiv xai tojuxujv auvbocov xai
tciiv Xax& ueqoc; 0£0<|)6gl)v jiaxepiov ev imTONfj ouveiXeyhevoi jtapu Xpi-
oxo(])0go\) novaxoll xou ex ifjs xaxa xr)v EUaY»j novrjv xtév 16r|pu)v tpo-
OQOntxfjs oxrixEio”, ii<j)’ ou xai ov|HEiiroeis ix Gia<[>6pi>Vv ieptdv GivaoxaXwv
eis alxd xouxo ouvEpavioOEiaai JipooETEOriaav 6;iEg xfjg xol Xpiaxou Me-
4>a)xéxo\] OidaoxaxXou xai heyoXou IEpoxiiguxos xupiov AojqoOeou Bou-
Xrlond, ojiodst) xai 6ajxavt) xolu jxavaYUDxéxoxi, OEioxaxoii xe xai 00<j)0)xa-
tou oixounEvixolU JtaxpidQxou xupiou xopiou Noedutoi) VUV jipdjxov tu-
~ois iXOEOQoxai ev x> xrjc; KwvoxavxivoudXEiliiS aYionaiio naxpiupxeiq)
xaxa xo 18000V etos».

Eig xt|v apx>lv xou KavovixoUu, éveu OE).idagiOnr|O£U)g, JiEpi\ali6avov-
tai t) ixioioXri xol novay.oll Xpioxo<J>6poi) npdg tov oixou(ievixév na-
Xp'apx”v Neos<Juxov x6v Z\ JipdXoYog xol Xpioxo”~opov («xw &vuYiviooxov-
Xi»), oxixoi xol xpwriv OEoo0a).ovixT]s Aa(taoxr|[vol xai oxiy.oi xou IEpodi-
6aoxéXxoo Pa<}rar]X xou KauooxaXu6ixou, £YYPa<t,ov T*i5 e<J)opias «Tijg ev
x8) Flaxpiapxeiil xf)s KiovoxuvxivouxtXecus TujxoYpa<|Has» (13 ’lavouapi-
oxi 1800), T| «xaljis xtuv |[Epdjv xavovilv» (xival; jxepiexoneviov) xai «nivag
xaxa (iepos xavxwv xtuv ev xfj ;tapotior| 6i6X0) IEptiv xavovcov» (olvxo|ios
dvaYpaclirj xol jxepiexohevou x<I>v xavovwy xa)v nEpiXt)4>UEvx(ov tue x6 Ka-
VOVixov).

'O «jxiva™» 00x05, «hex’ &Xiyioxojv Xpojiojxoir|0£iov», avuTUjrouxai
Xai iv xil) ZuvxaYnaxi xuiv PaXXri xai noxXrj (PFI 2, 713-732. PU 3, 629-652.
Pn 4,613-635)27.

(528) XEiQOY()ti<]>C]> tf|5 ev 'Ayi«) "OpEi kpBds novijs xou 'Ayiou riuvx£?.n|liovoc;, 6pOdi;:
Avuoxciai; ‘AvOetuo? xai 'lepooo>.dpilv* AvOipo?.

* Xtipoyoaipa im' dpiOp. 4421 (301) xi); ev'Ayiw “Opel iepU; iiovifc xdiv IGi'ipuiv xai
Un'" apion. 5650 (144) xai 5651 (145) Tfls fv 'Ay«!! "Ooei U(?ftS |iuvi)c xofi ‘AyioK riuvTF/.n||io-
VoS (XjnipiiMuvo”® Adjutoov. Kaidi.OYO” isiv iv xal? 616X1o()i|xaic xol 'Ayioi' *Opoit; eXXil-
VixUv xu)Bix«ov. x. 20;. Cambridge 1900. 0. 302). T6 im' OQi0]i. 5650 (144) xaoQYi>a<t>{v ev xt» Xu-
toXayo) xoil Jjxvpiixovos Ad|UIRO)i xapaxxiipiUx*> “>5 *xii>6i” avxOYpaOo; xoli 0i'YYPi

11 PO I, 0. it)": «'Ev x0) iedei havxds xOpov ex£0)| niva| dva).uxixéc andvxiuv xoiv i-v
txdoxu,) jxepiexonevwy iepd)v xuvdvuiv, xaxd xi|v dpiO|O|Xixr|v alix6lv oeipdv xoiixov 6i: ipavi-
°0i|[iIEv pxx' 6/ayioxuiv xpononoiilotv>V ex xoii Kavovixol Xpioxoijiopov xol pova/ol. xol
~oxd x6 1800 rio? fv xui xol riaxpiapxeio« xi)s K(.>voiaviivoimo/.i:0)" lunoxpa”™eiu) exéo0ev-
T°5». ripoxEipEvov 6piu; nepi x6)v xuvovuiv xf|s KapOuYtvii; o\ txdoxai xol 2vviuym«T05. ev
i®> xpixu) xopu>. dvu<t>Epotiv xd dx6Koulia- «I*|pEiiuxEOQv 0xi ui? .ipd; xi]Jv rv KupOaYFvn advo-
6ov, E7EQiiixajiEv xdv EV xfi 6i6)ao(li|X]i xoli 'lovoxeXXov xai BoEij.oi' dpxaiov X0O)V xavéviov



"Ev ouvex£i.a xol «Jiivaxog», elg Tag oeX. 1-341 toi) Kavovntol', na-
paxiOEvxai 0Oi leqol XxavOVEQ «ev Eraxonfj», [XEx4 ouvxolxciv equtjveicov, ujio
[i00<f>T)v muxoorinEiwoECov. 'O [xovaxdg Xpiaxo™dpog £ig xtjv «EMXO0|XINV» tujv
xavovajv exeiloi*oJioir]OE, xaxa x0 duvaxdv, xr|v diaxijxajoiv xai <)>paoEig
el? adxol xoU xeilxevoo Exaoxou xavovog, £ig se xr]Jv £0]ir|VEiav x06 aoy-
ypamiaxa «0iacjxdpcov lepatv divaoxaXcov» xal 6r) xd xavovixd auyyQdn-

(xaxa ’lcoavvou xou Ztovapa, ©Eo6topoo xolu BaXaanctvog, *AXe”ioi) xou
’Apioxr]vol, Ktovoxavxivoo X0l 'Agixevoxouaou?d Xal MaxGaiou xo0i3 BXa-

oxapEcog.

'EjtLor)g, Exdaxrig Evoxr)xog xavivwv jtpoxaooExai otivxofxog Eloayai-
yr|, rixig EmypaiJjExai «jigoOeioQia», xxj)’ Exaoxov e xavova ar][X£i.olvxai Oi
ejxi xou atixoll O£(iaxog oxiva<j)Eig t) xaQEn4>£Q£ig leqol xavovEg, f|xoi f] aufx-
4>a)via alxtov.

'"H «oun<|>l)vLa» alxr) xaW Upwv xavovtov XanRovExai x)it’ dilnv tu-
Gavclg (iEv ev xfj exddoei PaX?a| xai riox”"3), oxcdoétixoxe de (xqoxeihevou

xeq| xciiv xaxEpixiJv xavoviuv) ev xfj exd6oei xou ’ltixxwoi)3l,

Eig x6 Kavovixdv xol Xpioxocjjopou 0000001x1x00 JtEpiAanbavovxai
00yxEXO0i|X£Eva)g, «ev Exixol|xfj», Oi e.i?fig xaxd oeigav32 Legoi xavivEg:

1. Oi 85 axooxoJaxoi xavOvEg (oeX. 1-34).

2. Oi xavOvEg xfjg ev Nixaigt Jtpu)xr|g oixoi))X£vixfijg oovodov, 325 (celL
35-45).

3. Oi xav6vEg xfjg ev KciivoxovxivooxoXei OEDXEpag 0ix00|XEVixfjg
00v6600,381 (oelL 46-51).

alxij? rtivuxa, oupjil.iipilioavxe? 6Xtya xiva iXXuri) atixou |iepr|, xai aiipEiioaavxe? xa? gpexe-
pa? xauxa? JipoaOf|xa? Oia napevOeaeiov» (PIX 3, a. c').

XK TO Kavovixov xoili Xpioxoi)>0poi) anapxigexai ex 463 oeXidcov. "Ev apxfl. 50 oe/Joe?
aveu apiOpi'ioeux;, ev auvexelp oiiepoixavove? (0. 1-341), &xoXolGi)? se aXXai 72 aeWode? xai
naiav avEU 6piOpfiaeu)?.

w 'O Xpioxoi)>6po? npodpopixt)?, exjipoaiujtinv i>|v naXaiav ev npoxeipeviu yvii)|n|v,
<|)povEi 6xi 6 Kiovaxavxivo?'AppevénouXo? et,rlae xaxa x0v 16' aidiva (Kavovixdv. ev xii npo-
XOyip, «xild a&vaYivtooxovxi»).

*Ev xfj extdoei PU Oev XeYexai xi ev npoxeipevo.) pexii aattniveia?. navxio? i'i «milul)in-
via» xoiv xavéviuv h Pn 6gpooietexai (iexa xoll avaXvxixol «jiivaxo?», xou Xqi|>Oevxo? ex
xol Kavovixou (Pn 2,713-732. Pn 3,629-652. Pn 4,613-635).

11 P.-P. JOANNOU, Discipline generale amique, x. 205, Piopi| 1962. 0. XXIV.

3 'Q? xpd? xqv «xaliv xdiv iepdiv xavoviuv», 6 povaxdg Xpioxo(|)dpog xinooqueiot xa
axoXouOa- «Alxq T| xaxeoxpiupevqg xtiNig xdiv xavivmyv, x0 xaooeoOai 6i|Xadf| npdixov pev
x0U? xd>v ’Anoox6Xoiv, delixepov de xol? xi)? «npioxq?» ouvodov, Xpixov Xol? xxj? «denxepa?».
xexapxov xol? xfj? «xpixq?» xai eipe’ii?, oxoixei paXioxa xaxa x6 Ooxoilv xd) Ziovapp. eppi|-
veuxfi eMaipexip Ovxi xouxoiv xdiv Oeiiuv xavoviuv» (Kavovixov. «xa’i? xd)v iepinv xavoviuv».
Ujxooqp. 1). np6X. n. MENEBISOPAOQY, 'loxopixri eioaY<uY9 Ei? t0"19 xavéva? xq? 'OpOo-
66"ov 'ExxXqoia?, SxoxxoXpq 1990, 0. 93-94.



4. Ol xavoveg Tfjq ev ’Etjieocp Tglxrjg olxounevixfjg ouvddou, 431 (aeX.
51-56). 'Oxtu) xavoveg xal f| emoToXf) Tfig auvddou «irgdg Tfjv ev riun(|>u-
Xla etiayfj ouvodov» (9 F OIx.).

5. Ol xavéveg Tfig ev XaxXxijOovi TeTOgTijg olxoujievixfig auvésou, 451
(oeX. 57-70).

6. Ol xavoveg tfjg jrevOexTijg olxoulievixfjg auvddou, 691 (oeX. 74-
113).

7. Ol xavoveg Tfjg ev Nixaia e660(.njg olxoujjevixijg auvdoou, 787
(oeX. 113-123).

8. Ol xavoveg Tfig «;rgciiTOOeuTegag» Xeyojievijg auvodou, 861 (oeX.
124-131).

9. Ol xavoveg Tfig ev 'Aylgt Eotjng» auvésdou, 879-880 (oeX. 131-133).

10. 'O xavtov toa Ka)VoTavTIA'OT»JTOXea)g revvadlou (oeX. 134-135).

11. 'H emoToXij tou KiJvoTavTivouTtéXetlig Tagaolou (oeX. 135-136).

12. 'O xavibv tou KagOayevijg Kuxgiavou (oeX. 137-138).

13. Ol xavoveg Tfijg ev 'Ayxuga auvioou, 314 (oeX. 138-146).

14. Ol xavoveg Tfig ev Neoxaioagela auvioou, Ttegl to 319 (oeX. 146-
152).

15. Ol xavoveg Tfjg ev rayygg auvooou, Jtegi to 340 (oeX. 153-157).

16. Ol xavoveg Tfjg ev 'AvTioyelg auvddou, 341 (oeX. 158-167).

17. Ol xavoveg Tfig ev Aaoodixelg auvodou, jiegi to 380 (oeX. 167-182).
H aglQjirjoig tov xavivcov 41, 42 ev t6) Kavovixd) tou XgtaTO<|>0gou Oia-
4>£Qei Tfig &giOjnjaeuig aUTtiv xata tr)v exdoaiv Pfl.

Xgi.oTO(|>6gog pn
41 42
42 41

18. Ol xavdveg Tfjg ev Xagoixfj auvdéoou, 343 (oeX. 183-192).

19. Ol xavoveq Tfjg ev KagOayevjj auvodou, 419 (oeX. 193-238). Euy-
xexgijrevtig, ev <> Kavovixl) tou Xgiotoclivgou cigiOhouvtoi 141 xavéveg
(Or exXrjvixcilv aoiOjKiiv), touQ’ 6xeq dijXouTai xal ev Tfj e:uyga<|)r), «Tfig ev
KagOayevjj dylag auvodou xavoveg elg xal TeaoagaxovTa JiQOg Tolg exa-
tov» (0eX. 193), viagaXXf|Xu)g ontog Ujtagxei xal etega &gl0j.njoig (6i aga-
6ixojv agio|T(uv), xaO’ fjv oi xavoveg Tfig KagOayevijg avegxovtai eig 146.
Ta ;ievTe xelneva ", cmvu, elg Tivag exddoeig, 6lxrjv Jiagagn'jjiaTog, 6ijj.io-
OLetiovTal (xeTO twv xgaxTLXiiv-xavoviov Tfjg ev KagOayevij auvbbou , elg
t6 Kavovixdv tou XgioToc|)dgou jragaXetJiovTai.

"Pli 3.608-621.
u Bi.Gl.ioYtiacjila: n. MENEBIIOrAQY, 'loTOQIxij Eioayoiyfj lic tov; y.avova; Tijc
OpOodoljot) 'TExxbjoia?, Ltov.-.6>ii| 1990. a. 434.469-470.



10

riegl xfijg agiOnfloel))g twv xavévcov xfjg KagOayevvig, ev xd) Kavo-
dgiO]AObvxai sjxo x06 Zcovaga xal BaA.aalid)vog otixot ol xavoveg xfjg ev
KagOayevfl, 8XAcog Oe jxag’ v||Ad)v, xadxv] xoi, x8v xax’ exelvovg agiOfxov
av)|Afio6|Aev agal3ioxl, x6v 6e xaG’ v||Adg, eMir|viaxl, ibg av ol OeXovxeg
EOxegcog edglaxeiv adxodg xal ev exelvoig xoig eg|A)Jveuxaig, (xaXioxa xav
Zcovagé»3b. "Ovxojg, v| dgLG|ATlaig (Oi' aga6ixd>v agiO|AU)v) xcov xavévcov
xfjg KagOayevvig elg 146 elvai r| aglOjAiiOLg, vjxig ajtavxg elg xr)v exdooiv
x00 egyou ’ltodvvou xo00 Zcovaga «efrjyr]aig xa>v iegcdv xal Oelcov xavé-
vcov» (ajxooxo?axoi xal ouvodixol xavoveq), ev riagialoig, xaxa x6 exog
161836. ’Ev xrj Jtgaynaxixoxr)xi ev xrj exddoei xadxv| dgiO|xodvxai 147 xavo-
veg xfjg KagOayewvig, jtagd Xgiaxocjiégco 6|ccog f| agiO[ir)aig 6i’ dgalixaw
agio(A(lv oxalcaxé elg x6v agtOjxov 146, dedonevo'u Oxi elg x6 Kavovixov
(cbg xal elg x6 1Tv|6aXiov), ol Odo xe?,ex)xaioi xavéveg xfig KagOayewvig (>e-
govxai chg elg xavcbv:

Zcovagag Xgioxoijibgog riv|Od)aov pn
146 141 141 132
147 133

n~eov evdiacjiegouaa elvai f) agiolir|oig (OF eX),v|vixa)v agi0|.icov) xo>v
xavovcov xfjg Kagbdayevv)g elg 141. rigbxeixai icegl dgiOlj.v|aecog, fixt.g xavixI-
£exai JxXijgcog xgog xfiv aglO[xr]aiv auxcov ev x&) nv)daXlcp3i, 6xeg e£,ed00v|
xaxa x0 exog 1800, fjxoi xaxa x6 adxd exog xaul’ 6 efeddlOv| xal xd Kavo-
vixév Xgioxo4>6goo xo6 ngoOgonlxoo. *Ex xfjg ounTrxcoaecog xfig agiGnijoe-
cog elg ducjioxegag xag exddaeig ouvdyexai |xexd 6e6aioxv|xog 6xi 6 (lova/dg
Xgioxocjibgog, xaxa xflv advxaljiv xo6 Kavovixod adxod ev '‘Aylcp "Ogei,
eixev otc’ Oijiei x6 xeigbyga(])Ov xo0 llv)daXloi> fj, xo6Xaxioxov xegl xa)v xa-
vovcov xfjg KagOayevvig, auveigydoOv) (cexd xo6 novaxod Nixodrmo'u xo6
'Ayiogelxou, |ce0’ oxi, ibg yvcoaxdv, auvedeexo 6id cjnUag3s.

2r|lieiu)xeov Oxi elg x6 Kavovixdv xo0 Xgiaxo<|>6gou jregiXali6dvovxai
em tcXeov Xavoveg xiveg xfijg KagGayeviig'l9, oixiveg itegiexovxai |xev ev xrj

55 Kavovixov, 0. 194. iuioa))|i. 4.

VI'l. ZONARAE, In cunoncs ss. Aposiolorum ci sacrorum conciliorum, lam occunicnicorum
quam provincialium, commcnlarii, Paris 1618. 0. 384-525.

”* rispi. xi|? UpiOpfjoEui? (xai diaxmuiioEuiq) xcnv xavovuiv Ti|? KupOuyEvi|? ev Fliiba-
Xi.ii), 16s, ev fl. MENEB1ZOFAQY, 'loTopixij eioa'/w'/i'i EI? xo0i)? xavéva? xf|s ‘OpOoddljou
*ExxXi|oia?, Zxox/6Xpi] 1990, 0. 475-477.

M ZuYxoixixdq nivakg, fipiOjiijoEiDq xfflv xavovuiv xi)q KapOte/Evi); i:i; «/Eipdypata xai
ei? 0ia<|)0pon? exvovoei?, ev TAYAOY MENEBIZOrAQY, 'loxopixi] Eioavuiyi) ei? xo6? xa-
vova? xi|? 'OpO066E,on 'Exx),ijoi.a?, Xxox-/6Xpi| 1990, 0. 444-449.

" w Xel,. 198,207,217,262,223,224.225.226.



1

exOboei tou Zcuvagi, ouxi 6na>g xal ev tw nrjdaXii>. Oi xavoveg outoi
agiOnouvTai |[xovov OF agaRixtoév agiOnov, oihio Oe r) Saoixr) xal xugla
aglo|rr)aig tcuv xavovcov Trjg KagOayevrig ev tw Kavovixq) jraga|Tevei ibg
exei axgiflog xal ev tu) rir)daxili).

20. Oi xavbveg tou 'AXeavogeiag Aiovualou (oeX. 239-242).

21. Oi xaviveg tou ’AXe avigeiag netgou (0eX. 243-248).

22. Oi xavoveg tou Neoxaioageiag rgr]yoglou tou Oau|.iaTO'ugyol
(oeX. 248-253). negiXaulRavovTai xai oi 11 xavévegdl tou Neoxaioageiag

rQTiyoQlou. ri0OxeL(ievoi) ;regi tou 1lou (teXetituloti) xavovog tou Neoxai-
oageiag rgriyogioT)4', 6 novaxdg XgiaTO<[>6gog OJtoorineioi tu axéXouOa-
«Toutov toév XavOva eoxi |iev oi RoluXovTai otitdé touto, rjyouv xavova
Eivai tou ayloo (u>v xfjg nolgag {uiagxEi xal 6 BaXaa)i(.ov), eoxi e oOi
OTidantdg (oloi eioiv 6 Zaivagédg xal BXaoTagig), oube yag egnT|velouoiv
ovitdv, cbg Tobg 4XXoug xavdvag, oihe |ivrlnoveloi)aiv outou 6Xiog, cby
tkPeiXov touto jioifjaai ev olg 6iaXa|r6avouoi negi tov tojuov Tf)g neTavol-
asS> 6 nev ev to) 11cp xrjg ngibtrjg42, 6 6e BXaoragig £ig t6 M OTor/eiov, xe<{>.
6o0v4;, Efjoi 6e soxel exeoOai xoig icgOTOIg (iaXXov i) xoig 6enxegoig»
23. Oi xavoveg tou M. ’AOavaaiou (oeX. 253-256).

24. Oi xavoveg tou M. BaaiXeiov (0oeX. 256-291). ’AqiOhouvtoi 92 xa-
voveg. 'H aglOjrr|aig tov xavoviov tou M. BaoiXeiou elg 92 ylvexai té rrotT)-

tov ev t6 rhidaxXuo xal ts) Kavovixo tou XgiaTO(t>6goo

25. Oi xavoveg tou Nuaarig Tgtiyogiou (oeX. 292-295).

26. Oi xavoveg toi ’AXeavogelag TilioOeou (0eX. 296-301). riegiXan-
oaveTai t| oeiga tov 18 xavovwyv.

{1 ’Ev ti) Kavovixd doiOnouTtai 12 xavéveg toii NEOxaiaapeiag rpt|yopuni. Xdym 6i-
WpEOEiog toii jipioTou eig 6U0o, totO' Ontp eni|peligei xatu eva apiO|ibv Tilv apiO|i>|<nv twv
tixoXolnwv xavovwy.

il np6X. n. MENEBISOTAOQY, 'loxopixi'i eioaywyii dg Toilg xavovuc xi|g 'OpOohé&to»
Exx).iloLiig, StoxxodXhh 1990, 0. 528-530.

4:1>n2, 139!

41i'n 6.363-364.

4 Kuvovixdv, o. 252. {mooil|i. 6.

45 °Ev t6 ZuvoOixd tou Beuepiiyiov UpiOliolivrai 93 xavéveg tou M. BaaiXriou i| ev
xpoxELnevu) dia”opa npoEp/eTai ex tol oti ev t& Zuvoodixd api()|ieftui mg 870g xuvwv to
“irpooi(uov>. Ti‘|lg jipbg Aivouipov emOTol.ijg toi M. BaoiXeiou. toiQ &jrep Eiriipeatei xcna
evu &pi.0liév t)|v Upi.Oliijoiv xal tdv ujioXoljiwv xavévwv toii M. BaoiXeiou, oruveg oihw
ovep/ovtai elg 93. "Ev t[] ivaTunmaei toii ldvobixou tou Bniepip/ion ev Tf) I'G 6i.v api-
OlieiTai. |u;v td «npooiiuov). Tfig emoTo).flg npdg AidsiDpov, hev (iETa6a/.XeTa\ 6|img i'| «oi()(iil-
019 xai tov Xoijtdv xavévwy toil M. BamXeiou, otitu) bi ev Tij I'G oi xavéveg toii M. BaaiXei-
ov cjitpoov Tollg &piOnotig 1-86 xai 88-93 (I'G 138. 809-852). 93 xavovag tol M. Baoi/.eio»

"OiOnet xai i| cxdooig tou 'Ayaniou Aeovupdou: ZuXXoyi] jxmmyv tov iepdv xai Oeiuiv xa-
vovwv. BeveTia 1787. 0. 377-430.



12

27. Ol xavoveqg tou 'AXetjavogetag ©eocliiXou (aeX. 302-308).

28. Ol xavoveqg tou ’AXeavigelag KuglXXou (0oeX. 309-311).

29. Ol «xavoveg» ’IcoavvoT) tol Ni]Joteutou, «om'u)T|>iO|.IEvoi jraga
MaxOalou BxaaTOgecug» (oeX. 312-325). *AgiOpoiivTai 34 «xavovec», eig
olg xQOOTIOexai (aveu dgiOnrloe(og) xal exegog xavcbv ’lwdwou tou Ny|-
OTEUTOU («31EQI T<I)V EV [AOtXH OVTUIV...»), «|CETO TOUTO EUQeQelc» (6eX. 325).
T(7)v «xavovwv» 0TQOidooETai «jrgoxaTaaxeur] r) djioXoyla tou dylou Tfjc
6oxouorig auxoll OTiyxtuTaRaaewg, f)jteq, ev xoig xaO’ eatixdv xorjtai ejtiti-
ixlocg, xavovl*cov xotig 6|xagTOvovTag».

rigd tou XgioTo<j>dgot>, eig r|gionr)[iEvrlv xaTOxa’cv rav «xavoviov»
’lciidvvou tou Nt)otet)tou, Exi Tfl Raoec Tiig «0i)vii|)Eli>g» tou MaxOalou
BXaaTOgecog, jxgoeRr) NixoOr)nog 6 'Ayiogelxrig ev t6) 'E~O[xoXoyi]Tagili>
alTOll, exOoOevti xaxd to exog 1794J. Tf)v xaxdxaEiv xal aglO(CT]aiv tan-
ti]lv axoXouOei xal 6 Xgian><t)égog, (lexa névr|g Oia<)>0gig &ti, eVco ev to)
"EijonoXoyriTagiu) (xal ts) n>]6axXlq)) f| «irgoxaTaoxeuri rj dxoXoyia» agi-
OliEiiai cbg log «xavcbv», ev to) Kavovixcp xagaTlOexai. aveu agiOnriaecog,
o0’ O7IE0 eicriped”ei xaxd eva dgiO|idv if|v dgiOurjoiv xal tsiv exouevedv
«Xavovcov».

rigoxeifCEvoi) rcegl xtév «xavovwv» ’lcudvvoxi tou N)]oteutou, 6 po-
vardg XgiaTO<|>6gog utooi]geioT to Ox6Xouda- «Kalxoi toutou tou aylou
ol xavdveg olUx ejcexogcbOriaav Ux6 Tf)g olxoupevixr)g exxr]lg ouvdodou,
xaOcbg xal x6»v axXcov jxaTEQwv, dXX’ oliv xal 6 BaXoapcbv (elg ti)v oijueui)-
oiv tou lloxi tou NixoXdou) xal 6 BXdoxagceg (aUTOg ydg xoiixcnig ouvan|>i-
oev, chg xal ev xfj dgxU toutciv LxiyeygajiTai) xal 6 'Agpevo”oTiXog (6ga
Oe touitov ev xfj Lx.tTO|T] x6)v xavovoiv jioXXdxcg xolixoug Tolig xavévag dia-
XanRavovxa) xai Nixi]cj>6gog 6 XagTO(|>bXaii (6Xejte eig t& Nopixdv Tgai-
xogciinaixov, oeX. 343), ejuReRacoiioiv aUTOUg, omveg xavoveg xal d™6
x0)v xgbévwv NixoXsou Kun'OTavTivoujioXecog ev xQi)oei floav, thg xal ux;
auxol tou teXedtccloi) xaviveg tou grilievxog xaTgidgxo'u 6fjXov xaOioTa-
xai- el Oe xal aUTOg ev xd) atixoll xavovi <j)r|oiv 6ti t6 toii N oteotoil Xavo-
vexov jroxXXfj ouyxaxalaoei xgrl°d|ievov, oux 6Xlyoug ajicuXeoev, olibev He-
vov. ’E6v ydg ol xr]v enxaTaaiav Tf)g eayoglag OE”dpevoi, |.idvrlv pexiaoi
tt]v ouyxaTORaoiv tirv xgéveuv, (n) (ievtoi xal tt]lv TETaXeircug)] p£vilv Ixa-
vojtolt]oiv exelvou, Ltetcii TcoXXoiug dnoXeaOfjvac rjv ydg exeivog xoceixai
OXii|)iv Bagoxega cjjaivexai xotg <])iXoodgxocg xf]g tcuv jraXailtv xavoviotciiv
Emxi|iT|OEa)g»J7.* 47

““ N. APIOPEITOY. "E(ioXo-y11Tiicuov. lisvf.ria 1794, d. 96-132. '"H m'm'| xcnaxasSi;
xai acn.0|(i|(ii? i:nav«/,ali6civFxai xai ev ti» nilha/,i(p. *AOf)vai 1957, 0. 699-716.
47 Kavoviv.6v. 0. 313.\)Jtooi(i. 1



13

30. Ai «cuiOHgioeig» NixoXdou tou P tou rgannaTixolU (oeX. 326-
331).

31. Oi «xavoveg» Nixr|<{)dgou tou 'OhoXoyltou (oeX. 331-341). 'H
ex000i™ twv «xavivwy» toiutwv YIVETCn ex «8io xeigoYQO<t>u)V ;raXaiwv
twv toi “AOoj BaoiXixwv novaoTijQiwv»48.

Eig to TEX05 tou Kavovixol, sveu 0EXi&agiOnflOEwg, JTEQIXa(l6dvETai
«eXeyxo? Xata aX<t»d6i)TOv twv ev tj) 6i6Xw atoXoYWTEgwv», ijTOI yevixdv
avaXuTixov EUgETiigiov Oehotwy. )

Eig t6 Kavovixdv tou XgiOTo<|>0gou JiIERiXanOavovTai «i:v & uTO")»
anavreg oi isgoi xavbvEg, oi djiaeTL&meg ttjv fciioiinov xavovixr|v ouX-
NOYTIv Ti)5 ’OgO0&6Eou "ExxXiioiag, ;iXflV tou xavévog (ajtoojrdonaTog
JtQaxTixol) Tijg ev KaivoTavTivouJioXEi eju NEXTagiou xotci t&6 ETog 394
o\jveX0oiioii5 ouvédou Xai twv Xxavivwy (ejejietqwy jioii)HOtwv) I~gr)Yogi-
ou tou ©OEoXByou xai ’Ixoviou 'An<|>iXoxiou. Mvelo twv tgiwv toutwv Xa-
vovwv yivETai Eig Tag vjiooTjueiwoEig4’.

Eig to Kavovixdv xou XgioTO(|>6gou jiEgiXa(.i6dvovTai £jti JiXeov oi
OVEJTIXUQWTOI «xavivEg» *lwawou TOU Nr|OTEUTOU, NixoXdou Kwvotcivti-
VOUjioXEwg tou rgannaTixol xai Nixr|<|>6gou KwvoTavTivouJioXEwg toi
0”oXoyr]TOU. llegl twv «xavovwv» toutwv 6 XgioTO<t>6gog 6iaXan66vEi
t6 dx6XouOa' «Aexteoi tuyxovouoi Xai 0i (xavivEQg) tou Nt)oteutoi Xai 0i
toU NixoXdou KwvoTavnvoujroXEwg xai oi tou Nixii4>6gou toui O(ioXoy>]-
toi1, k\ 015 olix OJtddouoi Jtdvxwg twv ijio Tt)g extt|5 xai e660|0]5 oixounE-
vixi)g ouvooou Ejuo<|>guYiEonEvwv xavovwv»".

"AVTIOETwg, jieqgi tivwv aXXwv «xavivwv», Exiot|g n>l éveyvwgqgiohe-
vwv Ejuorinwg EXxXr)aiaoxixwg, 6 novaxdg Xgiaio<|>6gog, ev twjtqoXéyw
(«tw dvayivwaxovTi»), 8iaXa[c6avEr «Flagd Oe Toiig xavévag TOUTOug, oiig
0g$g ev TaUTT] tt) 6i6Xw xoteiXey(IEvoug, sioi xai &XXwv exioi)hwv Tfjg
v-aG’ r)[iag ExxXijoiag 6idaoxdXwv, Eig 6id<t>oga EgwTij*aTa i:;rw<|)EXEig
dnoxgioEig- ai xai aUTai wg xavivEg TiagaXa|c6dvovTai. ’AXXd TaUTag 6id
t6 OyxwOEQ tou 6i6Xiou exwv xoteXitcov eloi xai yaQ ’lwdvvou tou Ki-
Tgoug 600 xai Tgidxovra ngdg Ka6doiXav, Nixr|Ta tou HgaxXEiag Jtgog
KwvoTavrivov ejuoxotiov OExa, Xxai nixgou tou diaxévou xai XuQTo(l|iXa-
y-°5 Tfjg MEYaXrig 'ExxXiioiag xeooagEg xgog Talg eixooi».

To Kavovixov tou nova/ol XgiaTo4>6gou rigo6go(.uTou ouvetdyti
docliaXwg (jetvs xoXXijg Em[IEXEiag xai JigoooxTjg. 'H xgioig tou rEwgyiou
Za6lga jtEgi tou Kavovixou avTaxoxgivETai jtXijgwg Eig tt|v xgaYnaTixo-*

* Kavovixo6v. 0. 331. fmooiin- 2.
"* Kavovixov. o. 75. imooaoilii. 1 xai 2.
* Kavovixov. 0. 76.imoml|i. 3,



14

rm)T(r «diQaioxdxr) olivoxJiLg Jidvxcov X6V ieqciuv Xavovtuv, ev v?a<t)uQa eWvT|-
vitxf) <|)QOoet, [tex’ emoxr]|AOVixfjg |A.eO860u»51.

'O XQiaxo(|>O£>0g ev xfj auvxdf;ei xol Kavovtxol etxev ujt osipei, tiig
OtajTtaxolixai ex xe xol jiQoXdyou («xo avaytvcuoxovxL») xal x&d>v xutoor)-
[xeui)oe(uv, olix 6Xiya juQoyeveoxeQa auyyodunaxa, x11x015 exOedo|xeva. Xr|-
HEiolvxai I6tatxeQtog x6 eigrjg:

1. T6 Zuvootxov (Pandectae canonum) xoii Beuegriylou, ’Oi;(>0Q0r|
167252. SuyxexOL(xev(iig, 6 XgtoxotfiOQog elg x6v xgéXoyov xol Kavovtxou
(«x&> &vayivtooxovxL»), ava(j>eQ£xat elg xf|v «riavoexxr|v», «xrlv dyxtobeoxd-
xrjv exelvriv xal jxoXujxxuxov, duaeuQexov xe xal Ota xaiixa olix elicuvov».

'Qg yvtuaxov, 6 Beuegriytog, xeOi?va|x6dvojv etg X8 Zuvodtxdv xr)v «oliv-
oxjiiv» xd)v xavovtuv, earuxelojoev exlor|g, JiXrjotov xfjg «auvéipetug» exdoxou
xavovog, x6 ovo|xa xou ’Agtaxrivoil, UIXOYQal4ui;Ei 6jttug 6xi. eormeuooe X0
Ovo(xa xol ’Agioxtivou xXt)Olov Xfjg «ouvix|)ecug» exdoxou xavévog ol/j. ev
xfj evvola 6xt 6 ’Agtoxvivig etvat 6 ouvxa™ag Xf|v «xavovixr*v auvoi|>tv»,
axX' ev xfj evvola 6xt olixog ouveygax|ie xd 070Xta elg alixf|vi\ "Ev xolixotg,
x0 yeyovog Oxt r] «xavovixt] ouvoxjitg» Ixec|>avou xoii 'Etjieolou eor||.iooLel()i]
V7i6 xaiv Voellus xal Justelluss tx’ dvofxaxt ’AXeMou xou ’AQtoxr|vou xal dxt. x6

XuvoOtxd xoll Beuegriyiou, wo”yrioev elg xfjv Ae),avOaalievr]v dxoi|nv 6xt 6
"AOtoxt]vog elvai 6 «xoLr|oag» xtlv «extxo|.ti'Tv» xdiv xavévtuv xal 6xt «avtévu-
pidg» xtg e”r)yx|xrig ouveyQai|>e xd ox6ka etg aluxf|vSs.*H olyxuotg alixi] axav-
xa ev xe xa) rirjdak(U5' xal xapd Xqgioxo(|)Oqu), 6oxtg ygd”et oxextxaig- «Kal
xegl (xev xoll ’Agloxilvou (xaQxuget ev xfj navOexxr| ¢ dvcovu|xog e’riyr)xf)g xov
xavovtuv, ev xd) 75tu xaiv ’AxooxdXcuv, 6xt auvt!>x|)ioe xollg xavovag»5T.

2. T Jus Graecoromanum xoll J. Leunclavius, x6"tot 6uo, <I>Qayx<[>oUQxi|
1596. "Ejxl jxagabetynaxt, etg xrjv 6euxegav voxoarinelcuotv elg xév 100v xa-
vova xfig ev XaXxriOovt xexagxiig olxou|xevixfijg ouvédou, 6 XQtaxo<|>6(jog

51 P. ZABIPA, Nea'EUa4s, 'AOf|vai. 1872, 0. 554.

5 G. BEVEREGIUS, Zuvooitxov sive pandectuc canonum. TOlioi 6uo. 'OEc|>6poi| 1672.

5 BEVEREGIUS, Zuvoo6txov, x. log, a. XVII. np@?.. Pni.o. <

') VOELLUS-JUS I'ELLUS, Biblioilicca juris canonici vctcris, x. 205, Paris 1661, 0. 673-709 =
PG 133,63-113.

”” BiR)j.0'/pU(jii.a: N. MENEBIZOTAOY, 'loxopixri eioayl)Y>i eic 10115 xuvdvac Ti]5
’OpHobd6™ou "ExxXtiotas, ZxoxxdA(ti| 1990, o. 475. Tou ctiixol, "H EioiiY'Ixtxij ExOeatg xoli Am-
xilS, x. 205, 'AOijvat 1991, 0. 358, tutooii(t. 75.

51 ni|6éXiov, 'Adf|vat \957\ 0. ty'.

57 Kuvovlxov, ev x0) jigoXoyu) («xd) &vaYiviooxovxi.»).



15

6|uXa)V JIEpi XOV «JloXuOTaVRiajV», «& HOVOL oi JiaTQlaQXai XOXE EAOQOUV»,
naQa”En.Tei E15 x6v BaXoandva, Xai ouyxexoihevu” E15 «oeX. 447 xou No-
Hixoli rpaixogcondixoi)»5®, riiot £15 oeXIOo 447 xoii jxgoxou xOyou xoii Jus
Graecoromanum xol J. Leunclavius, EvOa r| heXexti xou BaXoa(idvoc; «yaotv
tov natQiaQxixujv jiQOvoniuiv»'t

3. 'H «vEa xai Oai|>IXEOxaxri ouXXoyti» tou Uoonovéx.ou ZxuylLbaivog
MriXia, 16noi 6lo, BevExia 1761-1762. 'O (tovaxog Xeioxo”ogoq xax’ fcia-
voXtl|ipiv JiaeaE(uUxEi £15 X0V jtgoxov Xai tév delixeqov XOjiov «XBv ouvo-
OIXUJV jxgoxxixév». MctXioxa, ev 0eXiSi 322, roiEixai (»VEtav «xavovos» Ni-
x»](J)ogou xol 'O(ioXoyt|xou, XEi(iEvou «ev X015 jxyaxxixoi® x6v owddiov,
tdjuoOeioiv "EVEXir|oi xax& x8 1762, x0|ia> seuxeqii), oeXiti 918», i)Toi ev x6
oexjxequj X6(il)) Xxrj5 «veo”™ xai 6a\|[nXEOxaxr|i; <n»XXoY#S» tou itpo(iovaxoi)
AnuQidcovoq Mr|Xia.

Kaixoi Eiq xt(v xavovixr|v ouXXoyv)v xoi ImjRidaivoc; Mr|Xia i\ «ejti-
xo(ifi» tOv leqov xavovcuv xol Kojvoxavxivou 'AgiievojxouXou &kiooieue-
taiw dvcivii(iciish:, 6 (xovaxd”® Xqgioxo<p0005 xaiixi*Ei 6q06q Xriv «exixohi'iv»
tatixr)v, xt)v 6r)(iooiEi)onEvr)v dvcuviinidg ajio xol Zjxuglsciuvo”™ MVjXia, (iexq
TNg «imxonfig» tov leqov xavovujv xoll Kcovoxavxivou AojievojiotiAou
Ejti JiaQaOEiynaxi £15 xrjv seuxeqov {uioaiinEiiuaiv £15 x6v 420v cuxoaxo-
Xix0v xavovabs jtaeanEjiJXEi elq x6 «x|if)na 6', ereiYpQ'lI'tl Y ” T115 «fcjuxoni™»
leqov xavovtov Kujvoxavxivou 'AquevojiouiXou, “Ev to*'S ouvodixoic npu-
«1x015, oeX. 11», rjxoi E15 Tt]v 1 1t)v oeXi&a xol jxgoxou X8(iou Xijg «veo” xai
daxjnXEoxaxTi5 ovXXoYtjs» xou iEQOnovaxou ljxvRBidujvos Mr|Xia

y. '‘AAAai ovyYQCKpai rov fiovaxov Xeiaroipogou ngobgofinov

1. T6 ’Ovoliaoxixdv riavaYiov. 'O jtXVjoT)? xixXo" xol foyou toitou.

* Kavovixov, o. 61.

w Pn 4,552. PG 138. 1028.

“"Exbdoeis: J. LEUNCLAVIUS. Jus Gruecoromunum. t. l0;, 4»paYx4>00pxi| 15%. o. 1-71.
'Avemmuxns: PG 150.45-168.

41 Ei? xi|v &(jx'iv xoll nplinou tdpov, ujto Uvt!;apTijxov &piO(Mioiv. 0. 1-36.

““ Bi6bXiOYpa<(>i(i: K. NniTIAKH, Ixenxa |ie piav 4<faW| exdootv tm; «exitohms Xavo-
vwv» xol Kcovoxavrivou' AppEvoitotiXoi), ev 'A<pitpw/i« B’s X0V Kuivtnuvxivov BttlioOaxov. t.
1°S- ©EooiAovixn 1989.0. 325-338.

M 'H aiitin xavximc yiveiui xai Uno kév axivxaxtiiv xou Tli|ftuXiou. AOijvai 1957*. o.
"4 xai 733.

41 Kavovixdv. o. 19 (ex napubpopils x| 6evxepa unoot)iieuiKHS &piO(i».iTui ii)C npiiiri]).

“ npCL Kavovixov. o. 31 (inooi)n. 3 xai 4). 0. 140 (imoonp. 6). 0. 319 (imooi|p. 1). ‘Ev
°tXibi 321 (xinoaiui. 2) napantpnfi xéoov tis xi|lv exbooiv xijs *EJtiTop<Is» xJ,)



16

okeq e'EeddOr) xaxa x6 exog 1808 ev Bevexia, elvai: «Bi6Xiov xata)d|.ievov
’Ovojiaoxixov Flavdyiov, negiexov 6r|?,a0T] Jtavxcuv xoiv ayitov xfig xaO’
X|[x&g exxXx|oiag x& 6v6(iaxa xax’ 0),<|)dér|xov, 6aoi eaxalr|oav 6jic xxiae-
aig x6alxou ea>g xol viv. ’Ev a> jxQoaexeOr)aav xai ),6yog ;teQi xrjg Oetac |xe-
xaArpliEUJg, ExeQog Adyog jteql (xexavoiag XLav xaxavuxxixdg, Xai dXXog Xo-
yog eig xr|v oiW,r|ijH.v xfjg dyiag xai 0eoJtQonx|xoQog "Avvr|g. "Exi Oe
xeivxai xai. xiveg elixai ai)vxo|.ioi eig 0),rv xiJv e660lidda, jxgog Oe xoiixoig
xai ExXoyii ex xol jtQoc|)r)xavaxxog Aabio, r) x|>aMiO(.tevr] xaO’ exdaxi]v eo@-
Xi]v ev xotg LegoTg |xovaaxr)()ioi.g xol "AOco, Xai eixoaixeaaaQeg 0iX0i xoi
xilxiotj NngoOQONou. EuvaxOevxa )iev jxapa xou GaioXoyildxdxau ev dida-
oxdXoig xuQum Xqloxo())Oqoij, ex xr)g axi*xewg xou xi(.tiou nQooednou,
xagd 6e xol ev Tegyeoxlco xinumdxou xe xai xQLOxiavixi)xéxou xuglou
Atilxxixglou KaQoxt,Ld)xox) rieXoxovvr|oiou vilv xgqoéxov XxlUxroig exéobev idi-
oig dvaXéa)|iaatv, eig xoivr|v xaiv d*avxtiv ux}>eXeiav. Td jxavxa ejti(.leldog
O6togOwOevxa jxapa Z.B.M. ’Ev Bevexia 1808, naga NixoXaqj DaixeT xcp kE.
’laiavvivajv.

2. «Tuttoi eixoaievvea ejuaxoXajv». Eig x6 egyov Nixodx|nou xol
'Ayiogeixov Krjjxog Xapixcov, xeQiXa|x6avovxai exio)]g «xiitxoi eixoaievvea
ejaoxoXojv"7, flyow UQtoxoxujxa Oia<[>0Qa jrxdg vd yganfl ex.iaxoXdg evag
itQOg x6v axXov, xaxd xilv xQexouoav oxivf|Geiav eig x6v jtaQOvxa xaiytv,
<|nXo:jxovr|0evxEg ;xaQa xoli toiwxdxou xai oo”oXoyiojxdxox) diQaaxu?,ou
X'UQIO'U X gLOXO()OQOD XOU riQOOQOI-dxOl)»™,

3. "Ao|xaxixai dxoXouOialL xai u]ivoi. Kaxd x6v Tecopyiov ZabtQav 0
(xovaxog XQioxo(|>OQog auveyQai|>e xai «dia<j>oea |ie?,ipoixd ao|.taxa»",
llgbxeixal jxegi do|xaxixd)v dxoXouOuliv xai Unvcov. Mveia xouxiov yivexai

J. LEUNCLAVIUS, Jus Graccoromanum. 0. 47, 6oov Xai eig xi(v Uvuxuniuaiv xalxiig (uro Z;n>pi-
Ouivog 0.24.

Z. BAANTHI, "BXJ.i)v >,67105 xfjg Bevexiag (1765-1830). Bif3/.i07pact>iu: M. FE-
AEQN. A07101 xai 6i6/ao0iixai Tilg ev “A0«o (iovi'l5 x6v ’IBi'ipoiv, ev 'Exxh)aiuaT.iy.i\ 'Al.ij-
0O«a4(1883-1884)525. MEE7,401-402.

"7 N. AFIOPE1TOY, Kfjxog Xapi.Tu>v, Bevexia 1819, 0. 273-288. ©eooa>,ovi.xi| 1979'. o.
276-290.

“ NPG>, xpo>,e70ieva («xoig uxavtayoi) opOobo”oig») eig x(|v exdoaiv xou Ki|,xoi) Xa-
pixuiv, vx8 Ni.xodV|liou xol 'A7iopeixoir «"Enovxai xolxoig &).).0i eixoaievvea xiinoi e,xi-
oxo/.6v, xpi|ainoi |iu).iaxa xotg air/.otxotg. 61" u>v |[iavOavouoi jtiii; va 7pu<()oiiv eig 6ia<|iopa
vnoxei(ieva, xaxa Xi|v viv xpexouoav ouvi'|Oeiav, <f)ii.onovi|Otvxeg Ttupa xol Goudxuxou xai
00i))0>.07il)xéxoii diftaoxal.ou Xpioxoijiopoi) xou e” "Apxiig, xol ev xf| iepa oxi|T]| xolu Flpo-
hpofiou evaoxoii(ievou, i|(itv Oe xaxa Jivefi(ia xaxpog xai iiée/,(|>oli 6(im|nix(ox&xous.

" r. ZABII’A, Neu 'EW.&g, 'AOf]vui 1872, a. 554.



17

viJtd Nixodiinou xo0 'AyiogEixou, Eig xov luvafagioxr|v. Ai $oli(mxai
aitTcu 6xoXouQiai xai oi invoi or|HEiodvxai y.axuiiEgco:

’Oxxtirixoi xavivEg y.ai ibioheXu Eig xr)v EORxr|v xrjg yEwr|OEiog xi)g
6eoxdxou (8 SenxEulgiou). ’AxoXouOia x006 671011 'Axaxiou (26 Noen6gi-
oxi). ’AxoXouOiu x00 ayiox) <luXagExou (1 AEXEn6giou). ’Oxxiur)xoi xavo-
VE5> jiRoobnoia xai ivioheXo Eig x0v 'IEgonagxuga 2Ega(|>£in ejuoxojiov
Navagiou (4 AEXE|i6giou). ’Oxxwnx01 *avovEg Eig xov ayiov EuO6niov (20
lavvouagiou). ’AxoXouOQia xrjg 6yiag vEondgxugog Kugawrjs, 1751 (28
‘I’ERgouagiou). Zun;tXr|gtooig xi)g 6xoXouOiag xo6 nEyaXojidgxugog Xgi-
oxoi})0gou (9 Matou). Iuli;iXr|goxng xfijg axoXouOQiag x0d 6oiou nayu=>niou
(15 Matou). ’AxoXouOia x06 6oiou riaioiou (19 ’louviou).

4. MExa<}>gaoig Eyxcoiniuv ayiiov. 'Ev x<|) alixil) Suva™apioxi) Nix66r|-
105 6 'Ayiog£ixr|g ava”ERfi 6xi 6 novaxodg XgioxoiJiOQog nExegaoEv ctg
AJiXfjv AXXr)vixriv X6 £yxi)|xiov Eig x6v 6oiov Aii&evxiov. x6 yga<|>ev ujxdé Mi-
XotiX M'eXXo00 (14 <I>E6gouagiou), xai xd Eyxidniov Eig x6v nfyaXo(iagxuga
©Eb606ajRov x6v TriQtuva (17 OeOgouagiou), x6 yga((>Ev TOU Nuoorig
ro9>lYoeiou.

5. ’E.xiaxoXai xai Emygawiaxa. 'Emo»)g aibgovxai fcnoxoXai xo0 )io-
vQX°8 Xgioxo({)dgou xai Ejnygannaxa. EX T<I*v “hioxoXsjv orjuEiodvxai
yaxomgci):

’EjuoxoXt), r)xig ;xgoxaaoExai xo00 Suva”agioxod Nixodrinou xo0
AyiogEixou, Bevexio 181970. 'EmoxoX»), r)xig ngoxaooExai x00 'Eogxodgo-
"iou Nixodi'mou xo06 'AyiogEixou, Bevexio 1836'l. ’EmoxoXi), rixtg jrgoxaa-
oexoi Xfjg Nmg KXinaxog (Eg|_o]VEia eig xo0g «&vadaOnoodg» xrjg 'Oxxu>r|-
Xou) Nixo6rmou xo08'AyiogEixou, Kurvoxavxivou;toXig 1*44  Auo emoxo-
*«i ngog xov iegondvaxov KogiXXov xov Kaoxavo«]>uxXXrjv  A.xdojxaolia
“rtioxoXf\g, yga<|)Eiorig y.axéd x6 Exog 1809 (4 ’louviou) ixgég Nix6dv|nov fov
'Ayiogeixriv”’.

70 ‘Avutuniuois: ©eoxXi)tou Aiovuoidiou, |iova-/ou. 'Ayioc; Nix68>||io; 6 'AyiopeiTi)?,
AO()vai 1978!, 0. 297-298.

71 * Avaitimoois: Ocox/.i)imi Aiovuoidiou, jiovuxoul. ' Ayio; Nixohi|(io; 6 'Ayioomi|S.
AH'ivai 1978!. 0. 330-331.

77 ’Avimmuini?: ©Eox/ajiou Aiovuoidiou, (lova/ol, "Ayioc Nixdf>i[lioc; 6 "Ayio(is:it>[5,
AOijvm. 1978*.0.333-334.

71 Auigoueou npououdiou. dpxi|'av6i'iiou, Kugi/J.oc; 6 Kaoravo<|)u/.>.ilc;. “AOfjvui 1965,
°- 42-44-45 (doiOy. 5.8).

14 M. TEAEQN, flaipiaox.ixoi i(|)iHEoif>ES. *AOf|vai 1936-1938.0. 376-377.



Empty Page



19

H OPOOAOHIA KAI H EN EIOONIA
EKKAHIIAITIKH KPIIZ

Kurvoravxivoi) B a6 oti 0 xo«

ayuoTatou Ogovov in5 *axa xqy K«"™* to flaxeiaexdov Kiovoxav-

oiab». Kaxa xdv xavova xomov * 1 al Tu,v 6giiov
xivoujxoXew; «0i h xoic; J j'ExxXqoiai (6X. Magi-
tou 6ut,avxivou xgaxoag v<J)ioxalievai 6agb Q - -ov X«

Pox,, pATOonoUxov ZaQOecuv T CI*TMA*227 - i6U? OE oeX. 236-
OgOos6™uj -ExxXqoi?, ©eooaXovtxn 1972, oeX_ ™/

\Y; OE, xax-
237, evOa xai r, UXq *eql T*viOpqvEiav * «*iox*a-
avaXovov iepnvaav, ndom ai «<oxoxaia M - IMJ y .Exy.Xl|10ia.
>.°v xiva (0peddo”ov) -ExxXiioiav (6X. xaUpov Y XJ ~ |YYea-

OTl*ou Aixaiou, ©EooaXovixq 1989, oeX. 27). . (£ av oex
<t>ov ei? X0 e"0V esEvXeNoV — E=><>< Xi , <<>> N NNe< Exxxn-

31 fai. xai oeX. 25) rm(t>e06v)xr|0g EQpgvexmxws xjx  (? £ (Ax.
oia9. g 6noia txzye'mot va dvxuioixiOfj «5 «C>opev S £ &y
Ei? xqv «Quncooiv t*? TanwvixUs xai eic
X“X. &Q. 8 xai 9) xqv oxexixqv Ggownav mxou. Ai a N 0.

THV NQ<iixrlv rIQOOX)voodixTlv navogOobo”™ov  1UON M' dXg? Swooov
NN\ h** diatd"Eiu? tils Prodoq? va cnXq0g Meya>X>X"
«x0 ax>XxoxE<t)aXov xai 6 xgonog dvaxqQvgeu)? - RE vEar
6 XQ0Jiog 6vaxqQUAEi0? xou» “~gocpavi)® 6iu v° " *““nuxeiaexEiOu (ftrfxi
6ao0Ea,5 X0 oxexixdv jxgovohiov xoa Oixovjie O0X)tgxgoiv). 'H JioXvagxia
&XXu,5 6ev <mgeXE X0Y05 bmofoVK W TM E£gj2 6, ixeXixuX sev O4
Eivai X) &6uvania xf*g ’OgOodo”ia®, Eiliai ona)?

flaToiaovEiov 6iOxi
anaigeOfi x6 jxqovéjuov xo6xo Ajio

eoouvodixq nawROO-
*6°? xqv aixoxluv xauxqv jiQOogvaxoXioOq qo 1 '1 diExuwoOn

onon . . PR T ) Py ' ’ N H

K kodialE ednpes A QUBusdT srsgav ax v BouxYaoixq)
ExxXqaiag (6X. Ei6ixu>xEOov xai | <<™\vV™ T
XEiov xai oi 6qGoso”oi xfi<; diaojxogag» ey -£ <
Rogeioo xai Noxiou ©EOoaXovixn 1985.

xouxo ouvgYOQEi xai x6 Y~ovo? oxi i)6r| q (iEV B
Pexd xqv xaxdQQEXioiv xi6v xaOeoxii)xu)v xol «onaQxxo

°axu6ba) 'AQXiemoxtmo

{Q gEv



20

elvai jtXeov, thg dXXoxe &ogo<|>6gog Tfig Pilioixfjg, x6 e Olxovnevixdv ria-
xgiaQxeiov evioxdoe Xaxé jioXu x6 jTayxdojuov xiigog xou.

2. To e0. 4 xoul xavévog 1Z' xfig alixfig A' OixounEvixfig Ivvooov, xai
0, <bg ouvejieux xolxou Giaxu"coOeig, Kavov AH' xfjg IIEvOexx"g Olxod|xe-
vixfjg Ivvd6ov aiQioev 6xi «xOv ex xov jiaxegojVv r|(acév xeOevxo xavova xal
flixetg jiaga<j)'uXéxxo|xev x6v oxkio OiayogEUovxa- ei Xig ex RaaiXixfjg e”oxj-
oiag ExaivloOr| Jx6Xig, rj auGig xatvioOEir) xolg JioXixixoig xal Oi]|xooioig
TUJioig xal x0v exxXt]aiaaxixOv jxgay|iaxiov f) xaNig &xoxXovGeixu)». Al xa-
vovixai atixai, 6taxa”Eig EggiiO|xiaav Oe”o, X0 djxolov rjgxiOEV *)6> va Oia-
<t>alvF.xai en([)aviC,0]iEvov iin® xxjv meaiv xfjg e"E/a"Eaig X6V eOvoPxjXexixdv
Ajxrméxcov Eig xrjv oovogEUovoav ;xgdg xd But,avxiov «6ag6agixf)v» jte-
gioxtjv xfijg Exigiujiaixfjg '"Hneigoi), xal x8 6jiolov ejxeXXev ev ouvexeia, xai
0T) nExgi xov f]|.iegbv nag, va &jioxeXeor) Raoixdv oxolxelov etg xijv ota-
liég(])0)aiv xfjg jioXmxfjg xol Oixodhevixoii haxgiagxeiox) d»g JTgog xf|v ;xa-
gaxchgr)oiv auxoxE<]>&Xou ExxXriaiaoxixol xaOeaxdixog Eig xa ecp’ e£fjg Oia-
liogcjjoinEva (6gO660”°a) eOvixd Xgaxr|.

To6 OEna xoiixo, Xdycu xfig ojtouOaitxr|xog xfiv dixoiav &;iExxr|0£ xai
Xoya) xfjg oxEOEchg xou ngog xfiv Era)x£gixflv xax’ agxag jioXixixf|v xfijg Bu-
Navxivijg Auxoxgaxogiag, flvayxaoE, (iIExa xeoaagag Exaxovxaexlag, aixoév
xouxov x6v OixounEvix6v riaxgiagxTjv Ocbxiov x8v navx> va ygaajir) Jigdg
x0v najxav xfig Po|xr|g NixoXaov A', eji’ EUxaigigt xfjg &vaggijosdg xoxi x6
861 Eig xov llaxgiagxixdv Ogovov xfjg KtovoxavxivoujcOXEtog Oxi «xa exxXi)-
aiaoxix& xai naXiaxé yE x& JiEgi x0v evogidv Olxaia xaig jtoXmxaig eju-
xgaxEiaig xe xai 6ioixf|OEai, oumxExaRaXEoOQai euosev». "H UEoig alixrj xoli
naxgiadgxoi) «tioxiou xol n&vu oducr|X£i jiXeov x™v jigaxxixfjv, f] 6;roia
ExgaxrjOEv elg xxjv Oianogcjxiiaiv xfjg jioXixixfjg xoli Olxoi)|xevixol 1la-
xgiagxeio-u Eig x6 OEfxa xfjg jxagaxcigijoEiDg alixox£<j)dXou fcxxXijoiaoxixol
xaOEOxwxog Eig xa aixolvxa auxo (xgaxr), eOvx|, <uX.dg, 6nddag avogo-
mov).3

3. Oiixco jwog, ev OxjiEi X6V 1j0T] exxeOevxiuv, x6 Olxovuevixév Ua-
xgiagxeiov TOgexchgei alixoxeijjaXov KaOEoxcug, a) elg Ex.fivag ex xov xgi-
oxiavixchv edvixov onasiuv, ai OTOiai &jiExxwv Jioliixixfiv dvelagtrjolav,
0iOxi r|xo adiavor|xov Evxdg n"ag xai xfjg auxfjg rioXixEiag, 6xav ouvExXgE-
Xev f) n£gix:xu)oig auxt), va unagxouv d8lo avENagxiixoi ’OgOsddo”oi
"ExxXrioiau Elg xfjv jcEgi*xcuoiv xaxa xf)v 6;ioiav sOvixai 6(iaOEg &"exiojv
finiauxdvonov jioXixixév xaOEOxtog jiagEixexo fjixiauxovonov ExxXrioia-
oxixdv xaOEOxtiig. Baoixi] jigoUJio6OEOig, Eig &n<j>oxegag xdg JiEgi*xwoeig,
rixo f) Ux;060Xfi oxexixfjg alxf)oea)g, 6idxi &XXwg, f) alxoyvioniDv avaxrigii-



21

tK auxoxE<t)d)vOu xaOeox(I>x05 &;xexeXei fexxXr*cumxov

*Qc*«teiMia As ned9 xi,v dnxdxxx"v amoteXov, x*aTix “"ooTaot™
evavn duvéoiou xguxou;, OKOxeXEi (eOvixt,v) exavaoxaoiv, ui; ~O05 d;io-

XX,101V 6pog alixoxeXou5 IxxXnotaoxtx” x-noaxaoe” evavxi
(I"W«H|s) *ExxXr,0ia5 sjtoteXel OQvr,0iv auxfj? xmm\S -~ n

‘ExxXxiaias w; 6eyaviopolu dyanns. aebaopou. «»iXatttiXias xai (Ka
ViXNs) «eXxX™"XS" To Otxoupevixdv naxCla«eiov b6ev fe«xnOn xeXix"

xa0a xflv £ig igiapeva; nEQUixikieis OnpiouQynOeioav »«»«<«nao —

-aeax notq\/ 9|>8<e\ﬁ\xl;9« crve’qeﬁa;Q%(o auxoxe’{]v
xaOEox&x0? 6xav xmeGOXeTO fad x” evoiud>EQopev>1c *Jfueas X -1
«iXrio”™ xai ovvexoexov ai dva™Oeioai oxexixai = ~®F-"auumwO

6) exEQex KEAXUKUS xaeaxo”™~oeu* avxoxE4>aXov

xaOEoxtbxoc; r)xo n xfjg xtbv djtouxoXixwv ExxXrjoitov, 1 1

olktojoic
ai OJiolai 16euOr,0av vn' atxiv xolxwv xiov AnooxoXu.

6 1

auxti EXEl ioxoQixT]v JiXeov or|paaiav, 6i6xi *QOyto. ov i >A;t6oxo-

Xo\)oa n\ duvaxoxTis iOQUoeoK *AnoaxoXixii; 'Exx”oiac. 'l
Xoi, (bg yviuoxdv, OJieOavov jigs aiibviov.

4. BaoEi xf)c. oinu) ku,; 6iaxwJ«ueEioT,5 *«> xou
NeX'lg, x6 Oixoupevixdv riaxeiaQxeiov etoXixeuOti PEXQJ-
XWQfioav 6)5 dgpdodiov «ev X0I5 6ae6alixoi5. x6 amoxej' (
oxlIx6v) xaOEoxd)5 xaxd aeigav E15 xriv Piooixryv, xtj

I R
6IxV|v, tt|v Po\>pavixr)v, xr)v >’AX6avixr|v, xr)v Bou yag /1 ' dav
Kov -ExxXnoiav X* N<«<*5 _ *H *QCli°Y1l «IS A«*T™M*™

1 (Xiiaia-

**e jxdvxoxE dvEV .-xaoE*ynoEOivn d™a6”™0OE(uv, Evtaoj
QiJtxtdoei f) evvoid X115 UixfiQIiJE xai eivai oxi 6iavan Q X
4>aXov ExxX)-|oiaoTix6v xaOEaxwq ei; u)Oiopev>ive 1-1

v-ouoav E15 A\)xoxE(]>aXov xiva ’ExxXrioiav, Oa Tcgeirei av 1 JE£q

Yo\)revngxoaxivie OyayviJioru>s, onX- vd Xadvj xrv P 1 '
> ATA B TS W
C-lotv aixo*e(,dto «aeeorarot. ?16™"

auxopaxo)5. Auxovor]xov vopit,i) eivca oxi "\ tog X e’

ExxXr)oiaoxixol xaleaxdnoc xeXei xai imo xou; 000U5 | « 0

l/\

aWwe(»).ov,

e"Oolv ,6 “~ ..ol v.,vov« xai ai xagadoa” )

te)xixai x4 uvnudouvoy xgul Ovopaxo5 xol OiXoupevixQ 0_0OX 1
-Ay.0, Scvod N Ti> — Lot S8 —— e =

v-n)Qiu)5 6xi O& dvaYvo)O0il;Exai x6 n;0a)xeiov Xipiic xou

~OidQxox), 6ioxi r, m0q()660™M05 "ExxX”"oia eivai pia xai eviaia "VPaxixw?

xai oovEJio)5 i| naOaxii)Oiioi5 axixoxe(|)dXox) exxXiioiaaxixou - '
6ev onpaivEi d*doxioiv f, aa0OExxXioiv ex xol avoxnpaxoc xa.v 0OgOobo-



22
£cuv "Exxkrjaillv, 6cOxi tote exojcev axio™a.

5. Eig ijv Ttegiatiojaiv ajQiajievr|] eOvixtj 6|xag exei avayViogiaofj chg
ajtoxE/ioliaa flniaoxdvo|cov noXixsiav, aoxr| 6ovaxai va xoxj] r||ciavxov6-
(1,011 ExxXtjaiaoxixoil xadsaxcoxog. Toiauti] jrEgijixcoaig UJtijgf,Ev f| xfijg Zeqg-
6iag, T) Ojxoia, 6xe avE£YvcogloOr| to 1817 chg rmiaoxdvo|xog lloXixEia &jto-
xsMjg Eig x6v aoo>advov, exoxe, xaxdmv oxexixrjg aixfl0O£0>g, x6 1831, xai ev
ouvExeigt xaxo6juv jtagaxcogf|OEcog xou OixooHevixou riaxgiagxEioo, xnl
rnHaoxov6|coo exxAr|aiaaxixol xaOeoxiixog, Toiaoxrj diaoicog jrEgijtxcooig
ujtfigl;£v f| xfjg vr'|000 Kgf|xr)g, r) Giioia 6xe, x6 1900, &vEYvcogioOr] chg r||ci-
aoxovojiog lloXixEia, ujxo x6v xixMov «Kqgt|xixtj lloXixeia», ojtoxEXfjg eixi-
orig Eig x6v aooXxavov, exoxe Xai aoxr) xaxémv oy.Exixfjg aixtjOEcog xai
aoxfj xai xfjg ev oovexelc« jT.agaxcogf|OEcog xol Oixoo|jEvixol riaxgiagxEi-
00 xfjg aoxfijg d>g xai xfjg UEgoiag HExaxELgioECog, Or)L ijniaoxova(.ioi)
ExxXrjoiaoxLxoll xaOE£oxa)xog (sjxeq E*axo™00OEi ojtagxov, 006|u£6|iEvov
Oia volicov xol 'EJitajvixol xgéxoog, ex xivv 0jxoiojv XE/VEiixaiog 6 N. 4149/
1961), (6L oxExixcdg e(iov ’EY XEigidiov "ExxXrjoiaoxixoll Acxaioo, evO. av.,
oeL 28 ejx., iOige 6e Elci)v n£>xxijv «'H EJiiOgaaig xoll <J>coxioo Eig x6v xgojtov
XEtQa<J>£xfiofil)g aoxoxscjjakov *ExxXrjoiliv, ev xofxcll hngaxxcxojv £jaoxr||io-
vixou 2x)|iJtooiou «Mvf|(xr|] *Aycoo rgriYogioo ©eol.6you Xai MEY&X.00
<I>coxioo, "Agxlejuoxdxciiv Kcovoxavxivoox.0X.Etog», OEOoaXovixrj 1994, oeX.
452 ex., EvOa xai 6tE"odixcbxEgov xa é4>og<iivxa Eig xa xfjg xagaxcogijoEojg
aoxoxE<()aXoo xai f||aaoxovo|iOo xaOEOxtoxog Eig xag [ivriinovEoOeioag fjdij
aoxoxEcjjoXoog xax’ f||ciaoxov6|coog ’ExxXijoiag).

6. "Evx0g xcdv xXaioitov xfijg xoXixixfjg xaoxrjg x6 Olxoolievixév ria-
xgiagxfitov xagExcogr*oEv aoxovofiov exxXrjoiaoxixtv xaOEOxchg Oi' &vxi-
oxotxcov riaxgiagxLXOjv xai Zovodixdjv xd|c<ov eig xag 6gO066”00g exxXrj-
oiaoxixag XEgu()£gEiag xfjg ToExooXo0axiag (x6 1992), xfijg OiXXavdiag (X6
1923), xfjg ’EoOoviag (x6 1923) xfjg Aaxdiag xai xaar)g AExxoviag (x0 1923)
xfig OOYYagiag xai xfijg Ooxpavi.xfjg xagoixiag Eogcbxrjg (he EOgav xfjv
KagXogoor)v).

7. 'Qgio(xevai xEgtxxcboEig xgEXEi idiaixegcog va EJuarjHavOouv X6y<o
xcov E|j.(])iXoxo)grloao(l)v xagEs'lY'i®eo)v (Xai a(x<))iabrjxf|OECov) cbg xgdg Xf|v
EgH'IlvEiav xoli nvr|[HovEoOsvxog KH' xavovog xfig A’ ev XaXxrjOovc Oixoo-
(isvixfijg Zovbooo xai xflv sxxaoiv £<[>aQHOYfjg xfjg agxfjs, xfjv 6jxoiav Oiexi-
jxcooev 6 Ocbxiog 6 navo. Eig 6/.ag xag j-tf£giT.xchofLg xaoxrig, a! oxExixai
Evox&aoEig Jtgofj/iOov ex xfjg AoxoxE<|)aX.o0 'ExxArjoiag xfjg Pwoiag.

Ooxcog:



23

a) Metci xr]v ’Ejiavaaxaoiv xou 1917 et? ynv Pcuoiav ol Eig xi]Jv Auaiv
xaxa“uybvxeg Ptbooi auvEjxritav xag 6pOodd!;oug (giuaixag) Jiapoixiag
tilg Auxixfig ElpiujiTjg. Auxai n*Oeniav oyeoiv O&ouoai va eyouv ixpdg
ttiv Pcooixt|v AlxoxE<}>ak>v *ExxXtjoiav (;xgdg x0 riaxpiapyEiov Mdoxag)
miirtrixOrjoav atxofRotikog eig x6 Oixou|XEvixov riaxpiapxEiov vutd |.iop(|>»jv
’E£agXiag xai E”xoXouOQiioav vct mUTcayovxai Eig aiixé xavovixodg VEXQi x6
1965. TO EX05 xouixo, X6 OixounEvixdv naxpiagy.Eiov ukeixov eigxag napa-
x~xixcig JIiEOEig xou riaxpiapxeiou Mooxag &iEOEOneuoEv aiixag jiapa
™)y ctpuodidtx”xa Xou ejx’ alixtdv, ibg EOpioxonevwy, xaxa xév nvnnoveuOev-
Ta KH' Kavova xfijg A’ OixounEVixijg luvéoou, «ev xotg 6ap6apixoig»,ujio
tflv toxE Evvoiav xol 6pox) xolixou, xai, ouvEjiog, 4<|>fixEv alixag EAEulepag
vO npooxajprjoouv «xavovixcog» eig oiavoriJxoxE auxai t*0eXov etciXeEei
6pGoooljov ExxXx)oiav. Toiouxoxpdncug JtapexwQ’lO’l ovxag r| eoxt-
6£fLa, 6juug jxgoax<upv|oouv edv x0 E3t.eOvilxox)v eig xx)v AuxoxE<t>aXov EXx-
H”oiav xf*g Pajoiag. Ai 6gOd60”0i auxai rapoixiai xe'ioiv Jtoiounevai
T"g eUxEQeiag xalxrig ejieXe™ov (xai JidX.iv), xai naXioxa 6jioclivwg, x6
Oixo\)|.IEvix6v naxpiapx.tiov. npaynaxi, r) ’E"apx.ia auxov (n'i OeXouaa va
'jhaxOfj Eig x6 naxgiapyEiov Mboxag xai r| duvajievri va neéd”r] dXXcog
(Y 6oov x6 OtxounEvixov riaxpiapxEiov ajttOEQ|XEUO£v alixi)v) auxoave-
xne*XOri xax’ dpxag auxoxe<j>aXog xai cuirjJuOuvOr| npdg x6 Oixounevixdv
HaxpiapxEiov |xe Xrjv 6r|Xa)Oiv 6xi &v Oev yivr| 6exxr] Jiap’ avixoiu Ga Uxo-
~ouOrloxj TtpaljixojtTinaxixriv xoXixixx)v. TeXixdg x6 Oixoupevixov ria-
tpiapxEtov ujieixov Eig xt]v dno<t)iijva)g Exor|XioOeioav ExiOufilav xibv Pu)-
oihov riapoixiljv xai xfjg EXJtpoaa)Jiolior|g atixag Pojaixijg Eijapyiag cuxe-
"EXGI| ex. veod alixag (xai auxriv) Eig xolig x6Xnoug Xou, Xaxa xtjv Xavo-
vixflv xaniv, E()) 6oov UMEOXriOri oxexixt) aixr|aig, nExovonaaaoa a;xXu>g
T'iv &)g avo) 'E”apxiav Eig *ApxiEJUoxoJiriv x6v pitaixdv Evopiciv xfig Au-
TIXlig EUpiljtrig.

8- 6) Eig xr'v ’laxcuviav i6puOri 6pOddo”og napoixia r) diroia Et,iixt)OE
xabeaxdg auxovonou 'ExxXrioiag. TO naxpiapx.eiov Mdoxag eoxeuoe va
Napaxcupiiori xoiolxov ixx.Xr|Oiaoxixov xaOEoxd»g. 'H fcvipyeia auxi] xou
HaxpiapxEiou M6oxag jipoexdXeoe Xrjv avxidpaoiv xol Oixou™Evixol Ha-
tQiapxEiou, 6ioxi auxi'i (i] EVEpyEia) cuiexe”™I, ev ox|iei xuiv li0ii exxeGevxidv,
«vxidioir|oiv Apxfjg, ckpoii xai i] ’laxcaivia EUpioxExai ev xrj Evvoia xoii KH
Kavévog xfijg A' OixounEvixfjg Zuvbdou, «ev xoig 6ap6apixoig». Tekxwg
°Bvobog, xfjv 6xoiav xd OixovUEVixdv naxpiapx.eiov ouvexdXeoev eig X0
xopOdbo™ov Kevxpov alxol, x6 edpetiov ev Chambesy xfjg ;xEpioyfjg Te-
Vei&Tig» 6jXE((rivaxo {utep xfijg oyEXxixijg apnosioxrixog xol Oixou[iEvixol
naxpiapxeiou.



24

9. y) '"H’Exxlojola xfjg PloXamag dvexaOev -0jxfiyExo slg x8 Olxox)|ie-
ViXOv taxgiugxElov, x0 sjtolov avExf)gi)Eev atixfjv avxoxE(J>a?iOv Oia 11u-
xgiagxLxol xal Zuvooixol T6|xov xfijg 13)15 Noe(x6qglox) 1924 ejxi jxaxgiag-
XOX) rgr)yogloi) Z, xfj ouyxaxaOEOE: xfjg xéxe noX.cuvixfjg KuésgvfioEiog. 'O
Tojxog ouxog EJEQSOr) xiiv 17r|v ZEjixEixSglo-u 1927 ev exlo”Nio) teXext} Eig
xtlv Bagoodlav ex (XEgoug jxaxgiagxixfjg avxiJigoaiuJtElag, avEyvcboOii sie
xr|lv eWiT)vi.xflv, X)'iv gu)aixflv xal oi)xgavixr)v yXojaaav xal avEyvcuQlaOii
Gjxo icaactv xchv ’OgOo0bdijtov 'Exx7)]oiciiv. 'O xoxe X0jxoxr|gr]xr]g xol gcoca-
xoU riaxgiagxixoll ©gdvou (xaxodjciv, cucd xol 1943, jxaxgiagxv)g Mbdaxag
IEgyxog), Oif|xagxugf|Or) xaxa xfjg vjio xou Oixou(xsvixol naxgiagxElou
avaxx]Q-U"£0)5 xfig FloXamxfjg ’OgOod6”ou 'Exxtaialag elg atixoxE(|)aA.ov [xe
x6 EJXLxeleima oxi r| 6:vaxflgufig alxr| sjtexeXei &jxoxmoxixdv xigovogiov
xfijg ’ExxXr)alag xfjg Ptoalag, xrjv Oia|xagxuglav se xalxrjv snaviXaGe x0
1930. TO 1948 |iExa xf)v 6x06 xfijg Pa>alag ;xgoaagxT]ai.v xa>v avaxoXrxatv
EOaclxliv xfjg lo”covlag, Eig xa 6xola eC,)] xo jcXeloxov X0i3 6gO0066ijou jx7,i)-
OualK>0U xfjg FloXumag, 0 xaxgiagxiig Pcoolag ’A},8i;iog, Oswgaiv x6 nuga-
XO)qt)Oev xijx6 xolU Oixoi>HEvixof> llaxQi.aQXEloi) atixoxs”™a”ov xaOEaxtbg £15
XT]v rio7.covLxx)v "Exx”~xialav, thg avijxagxxov, jxagExchgr)oe Oia xfjg outd
22ag ’loxmou 1948 Jxgc Ecog xfj5 'Isgag Zxiveosoxi xfj5 'ExxXrjolag xfjg Pco-
olag, x) 6xxola ejxexxxqcoOx) xito xfig 'Isgag Zuvobdou xfjg gcoaixfjg 'kgagxlag,
veov axixoxEcjxaXov xaOEaxchg xal ccvexolviikje Gid roé|X|iaxog xi)v jegaliv
xaoxxjv slg x6 Olxo))(xevixov llaxQiaQXEtov. 'O 6aafi xolU llaxgiagxLxou
xal Suvosixou TO|xoi) xol Olxoulxevixou naxgiagxEloo Ujxagxcov jrgoxa-
0f||XEvog xfjg rioXumxfjg 'Exxkrjalag, |j.rjxgojto?ixr)g Bagaodlag xal jxaarjg
llolicovlag Aioviioiog, E*x|vayx&aaOii eig ragioQiajiov jiEygi xolu Oavaxou
XOD.

'H svEgysia auixx) xfjg "Exx.Xx)alag xfjg Pcoolag, Eig x6 ixXaloiov xfjg tco-
Xixixfjg xx|g jiegl an<t>io6iixx|OEa)g xol «ev xolg 6ag6agixolg» Jigovon'iou
xol Olxou(x£vixoll ©godvou, EOx|iuougy))OE xjiuxgdxxjxa slg xag oxEOEig
aiixol xtgdg x)iv *ExxXtjolav xfjg Pcoolag xal xrjv oiixco jTcog I6guOEloav llo-
Xcovixxjv. ITgayjxaxi, X6 Olxox)|xevixov Naxgiagxstov sjxeoxelXev Eig Xi)v
Pcooixx)v "ExxAx)olav txavxiixxxov rgalijxa, xo értoiov OiE6i64a0i) Eig 6Xag
xag 6gGo0s 0-ug "ExxXxjolag, al 6j-xolai eixov Xjox) avayvojgloEi xév fir.’
adxol exsoOevxo jtaXaiOXEgov naxgiagxtxov xal Ixivoodixév To(.iov. CH
OIEVENg ouvEXioOi) jiexgi x8 1962, sjxoxe enl |.uixgoxo/axoo TinoOeov cuxo-
xaxEoxa0))aav al oxeoEig xfjg ’ExxAx|olag xfjg rioXcovlag Kgdg x8 Olxoxilxe-
Vvixov FlaxgiagxElov.

10. 6) ’Exxl xwv x|(iEgd)v |xag jisgljxxujoig jtagojiola EVEcjxavloO)) i) xfjg
0g00SH”ox) "ExxAxjolag xfjg ’EaOovlag. 'Qg fjorj iXiyRx] X6 Olxox)|xevixév



25

nateiaexEiov JtagExcbgr|OEv eig xr|[v ’OgO660”ov 'ExxXrioLav xfijg ’EaOo-
VLaS kia naTQLaQXLXol xai ZuvoOixou Té|xou «ragdi xfijg 6g0o0&"ou Mi'j-
TQOJtoXeiog ’EoGoviag» eni Oixounevixou FlaTQiotQxou MeXexiou A' tov
louXiov tou 1923, aluxdvonov exx.Xr|aiaoTixov xaGeaxtog. T6 xaOeottog
touto jtapEHELVEv dSiaidpaxiov (iexgi t6 1940, Oidri touto er/e £r]TT|Ofj
ux® Tfijg ’EoGovixfjg 'ExxXrjoiag xai alixol toutou toi eaOovixol KgaToug
(tooov Gia toll llgoedqou, 600V y.ai 6ia xfig Ku6egvr|oeajg). 'Qg yvwoTOV t)
EoOovia, thg y.ai xd ukka RaXxixd xpaxr| y.ai aiixr) avTT| i] «InXXavOia jie-
XPi iiIEQaxog xou A' riaYxoaniou noXeliov (1918) sxeteXei T|xvj[ia xfijg Paj-
OLxrjg Amoxgaxogiag. Meto tov noXejKrv toutov 6Xa xd xgaxri xauxa ave-
saQxo3xon)0ilaav xai chg ex toiitod E”xrioav xal exxXi]Otacmxdv axixdvo-
n° v MaOeoxchg, 6iOXi [xexpi tote tjttiyovto fexxXrjaiaoTixwg eig t6 huxgiag-
Kaxd xf]v exqt] ]iv tou B' naYxooniou rioXenou, y.ai eléixioTegov to
9, y.axoniv xfig YvioaTfjg YEO|Tavopu)aixvjg au(i<|>U)viag ;tegi [d] eniOeae-
“S (tou yvcootou ouhcljojvotj ZtoXiv-PljtiXEvtqox, tou teXeutolou eveq-
Volivxog xutoxlv evxoXfig TOU XixXeg), T| OJioia ete()>i eig eagnoyi'iv xoto
TO liTIOxixdv jrqujtéxoXXov alixfig d|TEoa)g (iets tt]v xtsioiv xfig HoXomag
*aTa EE[TTE(x60Lov tou 1939, xfig Xa6oliar|g ya>gav, xotojuv exiO00|.nig toii
UixXedxol) YEQIiavixol otqotou, f| Pioaia (6x6 (.iog<i>rlv ZoRIiETixfjg
Eviuoecog) y.axeXaOE Tag xgeig RaXuxag Oru-ioxgaxiag (AiOouaviav, Aetto-
VLav xai ’EoOoviav) xai eveoto[iOTO)OEv aUTOg eig tt]v veuv (eqvOguv) Poj-
Olxr]v AlxoxgaTogiav. *OXiyov agYOxegov f] Pojaiu (t6 1940) extjouSe tév
ToXenov xextsd Xfjg «PiXXavOiag xai TeXix6g xaga tv)v ijg(oixt]v dnuvav
xaxeXafev wgioneva Tni'inaxa xfjg gcooo-"i/d.avdixfig neOogiou, tu
“~oia EVEOU)[iIdTOTOEv 6giOTixtdg eig xd EOd((>r| xt]g. 'H y.axdoTaaig auxr]
lliex»ioEv eni (.uav 6iETiuv neginou (dnd tou ZenxEulRgiou 1939 (.ley.gi xol
OTIiXiOT) 1941), 6io6xi T| XixXegixri reg|xavia eioellaXev eig xi]Jv Piootav tév
otvlov xoU 1941 y.ai xaxeXaRev auxr] nXeov xd xgi.u BaXxixd xgdxi]. '"H
XaTdoxaoig axixT] 6n)gxr|oev [IExgi to TsXog nEgixou tou B' naYxoogiou
~oXeuotj, 616ti r| Pojaia, uetd o\ rixxav xf|lg xiT?.£gixfjg fEggaviag, dvaxa-
T. 6exd xgdxr] xaiixa, xd 6énoia xai £VEai>[iOTtooEv eig t6 x.gaxog x»]g 6i-
aitub> @'lXadi] ycugig xi]Jv ouYxaxdOeoiv adtaiv gi: ouvexeiov atixd vd dno-
teXeootjv Xflv dvE~agxiloiav tojv, i) 6noia UnvjgxE xgo xfjg y.axaXV]i|)Ed)g
Tu)v iUTfjg RaoEi xou ou(.«t)d)voii XxdXiv-Piunevxgon.

IE 'H (xovo|iEgf|g alixr] xai Riaia 6id xcbv 6nXaiv xaxdXuoig Tfjg ove-
~a0TT]oia xrjg ’Ealtioviag x0 1945 y.ai r] Evocii|adTu)oig Ti]lg Eig tt]lv tote So-
IExixr)v "Evciuoiv elxev (dg djTOTEXEaj.ia vd ovYxaxaXuOf] (6iaixog ndvxoTE
‘IX. olUxi oiil,K[)djvijg Jtgog Xxi]v xavovixr]v etxaiav. akk& (TOvo(.iEgllg y.ai



26

avev ouyxaxaOEOELjg rj eoxoj £VTj|X£gdakcog xol Olxouixevikou nhaxgiag/Ei-
ou) xai f] alxovo|xia xfjg 'ExxXijoiag (xfjg ’OgOo66”ou) xfjg ’EoOoviag, ij
ojxola |XExExga;xr) sig ajxXfjv ’TEmaxojxrjv xfjg Pcuaixfjg *ExxXijoiag. Kaxo-
juv xolxou 6 vd[xijxog ogOo60”og |xijxgojxoAlxr|g (jxgoxaOf|[x£vog xfjg Axixo-
vojxou 'ExxAijoiag) 'EoOovlag 'AXeavdgog [xexs jtoAAdv (23) XAijgixov
xai (ejxxs) xiXiabwv (6g0066|ou) Aaoii xaxe”uyev elg xfjv ZowjOlav xév
Mdgxiov xolU 1944, iivOa xai 6jxebli)Oe X0 1953, evd exeqoi 45 xA.Tjgi.xoi
EcjxovEUOijaavTj E*ExojxioOrioav.

To OtxoujiEvixdv naxQLaQ'/Eiov «chg <|>UAaf xfjg xavovixvjg axgiREiag»
sev dixEOEXOrj xd oiixa) xxcog avxixavovixog (6*jA. «xa 6ia xal xogawia»)
YEvdfiEva xal ElgijxoAolOEi exl [xaxg0Ov, OijA. [XExgi x6 1978, va OECogijj 6g
t(J>iaxan£vrjv xfjv atxovo|xlav xfjg ’'OgOodd”™ou 'ExxAr|oiag xfjg ’Eodovlag,
xfjg Ojxolag 6vEyvogi.NE (6g xal Elg x»jv xtEgijiTCDOiv X6V gcooixdv xragoi-
xiov xfijg Airaxijg EugOJirjg, 6g rjdij eXt/Oij) 6g xavovixijv XE<|>aAnv xév
XOXE jcQoxaOf|(XEvov xOV ev Eijoglg (6rjA. x6v Exxog xfjg xoxe ZoRIiExtxfjg
'Evdaeojg) 6t.aRi.ouvxaiv <|n)YOdcov ’OgOobdaiv ’EoQovév, ol oxoiot Et'/ov
aDYXQOxfjaEi xfjv «Alixovojxov *EaOovLxfjv *AjrooxoAtxijv ’0gOo0oov
"ExxAijalav», 6g alxij sjuaf|(xu>g ei”e xixAo<|>0gijOfj aixd xou Exoug 1935. TO
Exog 6|x<ug xolixo (1978) x6 Oixoulxevixdv haxgiagyEiov (6g &/AojaxE Eliga-
£ev Elg jxago|xoiav xeqljxxcooiv 0g xxgdg xag gioaixag jxaooixlag xfig Au-
xixfjg Eligojxrjg) dvxajroxgive|X£vov xal jtoAiv «(IxAaOEAcjxDg, cjnAooxdgYoig
xal jrgoaxaxEuxixdg» Eig xfjv Ejr.ijxovov jxagdxAr|ai.v xfjg ExxAijalag xfjg
Paialag (xolU naxgiagxEtou Mooxag) «xgojiEvov (6e) xfj ExxAijaiaaxixij
oixovo|xig» Exf|Qo"E 6ia riaxgxagxixijg xal Xuvooixfjg riga"Ecog a:xAdg
OVEVEQyfj x6v nvrjjxovEX)OEvxa naxgiagxiv-ov xal SvvoOixov T6|xov xou
1923, [xe X6 ejuxElgij|xa 6xi alixdg Aoyu) X6V xaigixov oxivGijxov, OrjA. Adyco
xfjg EJIEXGolotjg Jio/axixfjg |XExa60Arjg sev 6lvaxai. va £xrj ioxuv, 6AAd |xd-
vov Evxdg xfjg Uitd ooRiEXxixfjv xaxoxfjv TEAouarig ’EaOovlag, ouxi oe ett!
X0V "EoOovoV xfig Biaojxogag. Ms a&xXAoug Adyoug avEoxdbj dwtAdg ij loy.6g
xol Toéfxoo xolxox), xwglg ooxog vd xijguxOfj dxugog fj aviax/ugog rj xaxijg-
yrj|XEvog.

12. "Ev X0 [.IExa’U, xaxa xd rjoij 1"™"xGevxo, 0ijX.. X6 Exog 1991, ij ’EoOo-
vla, xaxojuv xfjg 6ia*oEcog xfjg So6iExi.xijg 'EVOOEwWg, xaxdoxij xal aoGig
xixfjg xaxaWoEQOg xrjg atixévo[iov (6gGodo~ov) Exxlijjoiaoxixdv xaGsoxdg,
6g 0ovEQT] [xe oku xd 6gGoB0”a xgaxrj, Oia xfjg EVEgyoTroujoEOxg XoU Ava-
oxal.Evxog rTaxgiagxixol xal Zuvooixol x6|xou xol 1923 dcjioll EX£oxgEi|ifv
fjOij Eig xfjv jxaxgoav ytjv fj ev Etoglg EjxiRidoaoa xai rjdij [ivij[xovEi)()Eioa
"EoGovixfj *A™ooxolaxfj ’OgOddoijog "ExxXijola. TO oxexixév aiXij[ia die-



27

tujubOr| xai naXioxa ejuixdvtug x6oov sjxs xfjg’EoOovixfjg noXtxeiag, 6oov
Kai, Ujtd xfjg ouvxgijtxixfjg JtXeiovoxtjxog xaiv ev ’EoOovia 6000066”cov evo-
Qiov (ie xflv xaxr]YOor|naxixTiv 6f|X(uaiv (<bg auvellt] &XXoxe xai eig xrjv ;te-
qUxujoiv X0V giuaixtov jiagoixicDv xfjg Auxixfjg Etigujjrrjig) Oxi ev jxegijtxcb-
oei 6gvfloeojg toll Oixou|xevixod naxgiagxeiou va OJtodexOfj x6 aixrijjia
tobxo eji’ olbevi Xdya) ai evogiai auxai 06 JtaQe(.ieivov jxequixeqio 6jed xo
naxQiaQxeiov Mooxag (xdor) Udtfighev r| OYavéaxxTjaig xaxa xfjg aoRiexixfig
Kax°xf)g, t)v erd EXT) -UIXEOXtlOav).

TO Oixoufjevixdv naxQiaQxetov, efagnd”ov xodg oxexixodg Oeioug
Kai iegodg xavévag (9 xai 17 xijg ev XaXxrjoovi A' Olxoul|.ievixfjg Suvddou,
KaO’ oug (xaviov 0') «ei e jxgog tov xfjg auxfjg e;taQxiag (.itjxgojtoXixijv
EJtioxojtog fj xXx)Qixdg 6n4>iof3ijxoiT]j, xaxaXalilBavexco x6v e~aoxov Xijg Oi-
oiKfloel)g, fj x6v xfjg RaaiXEUOUOT]|g K.ci)voxavxivouJttXeo>g Ogovov, xai ejt’
alxdj dixa"eaQu)», xai (xavcbv 1Z) «ei 6e xig ctdixoixo Jtaga x0d i6lou mv
TQoxoXixou, JtaQ0 x6 efoqxi> xfig Gioixfloeu>g i) X6 K(ovoxavxi.voujtdX.eiug
°edvcp Gixa“eaOcu», xaO’ ci jtQoetgiixai, d)g xai AA' xOv 'Ayiojv *Ajtoax6-
Ma>v, xaO' v ai ExxXrjaiai X0v siopogojv 'EOVOV xai |.i6Xioxa X6V eig
kgoxt] eXeuOega xai dveagxr]xa auYKexQOxij.ievo.>v 6eov Ojtajg dianog-
<t)(l)vxaL eig alixovd|xoug Xxai aiixoxe([>6Xoug vijxs iOiov exaoxtj agxieNioxo-
*ov xai ejtiaxdjxo'ug) OJtedexOrj xd x0ivov xodxo aixrj|.ia xf*g xe *EoOovixfjg
K'jBegvriaeiug xai xfijg ’EaOovixfijg (6g6odd”ou) *ExxXrjaiag (eidixioxegov
xb aixtjua OJteRaXov sjis noXixeiaxfig nev jtXeugéag EYYQactxug xai e;uoij-
liwg 6 avc'jxaxog agxoiv xai rj Ki)6egviJoig xfijg ’Eoboviag, aao exxXijoia-
axiK.fjg 5e jtXeugag 56 ex x0v 80 evogidv xfjg ’Exx.Xijoiag xfjg ’EoOoviag (RX.
Kai 6g. 16), X0 sjxolov exagaxxijgioe «fixaiov» xai cutoxaxeoxijae ;xXflQu>g
(EKf|QX)i=ev Evegydv xov FlaxgiagxiKOv xai Zuvooixdv Tojtov xod exoug
'923, ev ;tdai xotg 6goig alxod) «xaxa xgeog xai Orxaiwga xavovixov xai
iotogixov ev ’EoOovig tfjv jxqo xoo exoug 1940 (|>i.oxal.iev)lv ’EoOovixfjv
AjtooxoXixfjv 'OgOd6o”ov 'ExxXrjoiav, wg auxévonov, xai OiaxeXodaav

auxo (x6 Oixoul,ievixdv riaxgiagxeiov), avEYvwgiae 6e <bg vol.ii[.ioug
ouvexioxdg xfjg ’EoOovixfjg *ArxooxoXixijg ’Oguodd”ou 'ExxXqoiag «xolg
ajtodexonevoug xodxov xai dia(jjuX.dfavxag dbiaXeixxajg xfijv xavovixtjv
°rvexeiav exeivrjg». 'H gdOnioig alix»i eYevexo 6Gia xfjg cutd 20fjg tI>e6goua-
O'ou (Ej-uvEiirioeajg A) 1996 naxgtagxiKfjg xai luvooixijg riga™eujg «jxegi
EvegYOJtoifjoeu)g x06 riaxgiagxtKod xai Zuvoodixol Toj.iou xod 1923 jTegi

’OgOo06d™ou MrixgoAOXeajg *EoOoviag» |te xd aixioX-oyiKOv 6xi «H8io-
XOeojg 6e ,TEgi aavxwyV ev xfj xwv exxXrjoiaoxixwyv JtgaYHaxwv diaxul3egvtj-
°ei xai oie”r/or/fi (legmvwvxeg xai x8 Jtgoofjxov n:govoodvxeg, wg eOog
Kavovixdv exjxaXai xexxrjtai 6 'AYiwxaxog Oixou|.ievixdg ©goévog, iva Xijv
~Njv ExxXrjoiwv ouoxaoiv xai UJtboxaotv jtgoorixdvxwg ~gdg xag xi>v



28

xcuetdv dvdyxag xai xrjv xaXfjv xol 6Xoo ouyxQoxf)|xaxog otivOeoiv xqoo-
aQ(aot,ei xal oixovoliei, eig E'licodj.iov exdoxoxe Xal XoaixEXrj toiv Lxi (.te-
Qoug xe Xai xol 6>.od xapdoxaoiv xai diaxuREQvriaiv».

13. Tflv naxQiaQXLy-'nv Jtal 2uvooixr)v auxflv xgo”™iv exd(.uoev Eig
’EoOQoviav (xexa’) 2lrjg xai 24r]g c&EOQouaQiov 19% Xxaxoiagxixii évxIxgo-
acoxEia axoxEkrunEvr) Ux0 xou [xr)xgoxoX.ixou Xatau|66vog ’la)axEi(.i, cbg
JteoEOeou, xcov (,inXQOJIXolaxwv TuQO/drig xai Segevxlou navxEXEr||.iovog
xai <InA.aOfA <t>Eiag MEHxtovog chg neXcdv, 1) djxoia xai £yxaxEoxr|OE xov 6ql-
oUEvxa xoxoxriQrixfiv OQylLExiaxoxov KaQEXlag xai jxdar)g «InXAavéiag ’Ico-
awr”v. 'H avxixgooojXEia aiixr) eyEvexo xi(.irxix<l)g OExxf} xai auvEigyaoOr}
[.IExa xou Flgoesqox) xfjg ArinoxQaxiag x. Meql, xot riQcoOuxougyou x. Vahi,
[xeX6)v xou Uxougyixou 2i>(.i6ouXiou xai (.[Exa xo”acov xXiiglxcov Xai
Xaixcbv xfjg ’OgOodd”ou *ExxJuiaiag ’EoOoviag. Exe”eo0ii Xaxoxiv xouxou
xr)v 24r)v OsBQOuaQLOi) OEia X.£ixouQyia ev xco xadeboixcd vacp xfijg Mexu-
j.0Q<|>djOEa)g TaWav, xaO’ rjv dvEyvwodr) f) naxQiagxixfi xai Suvoobixr)
"EyxuxX-iog xgdg x6v eosovixsv XWjgov xai Xadv d>g xai f| ev oxpei Fla-
XQiaQxixr) xai Suvoodixr] rigadNig, xagouaia xai Exxgoacbxaiv xfijg eoOo-
vixfjg Ku6£Qvr|OEa)g (6X. xi)v naxQLagxixr|v xai Sx)voOLxrlv EyxiixXiov xf)v
naxoiaQxixriv xai Zuvodixiqv noaSjiv obg xai xd exxiGeiievo obg xgdg xag
XalRouoag ytiQav xEXExdg, ExioxEijiEig ouvEoyaoiag xai dxoXoudiag «’Oo-
OoboNiav» (Magxiog 1996, oeX. 11 ex.).

14. '"H avxiOQaaig xoii naxQiaQXEioxi Mboxag, ev &ipei xfig ioxogixfjg
xai rjor) dvac|)EQOEior|g oxdoEchg xrjg Evavu xagol.ioil)v xeqlxxi)OE(uv, chg
xai ev oil)ei xfig Ostogiag xr]g, xfig fjor] axo xfig Exoyfig xoli auvEOgiou xfig
<I»X0)OEvxiag Exd»iXa)()Eior)g, xeol V Poltrig (6X. elasv 'Eyxsioidiov "ExxXi]-
aiaoxixou Aixaiou, evO. dv., oeX. 45), Od exgexe v& ava|.iEVExai lvxovog,
6oUEvxog paXioxa 6xi 6 naxgidgyjig xfig Mooxag xai xaor)g Pwoiag *AXe-
Niog xaxflyExo e% 'EoOoviag xai f|xo xai (jruoixév vd Exiégaoouv Exi xfig
axaoEcdg xoo xai oovalLoOrii.iaxi.xoi X8yoi. Talxa xgo<{>avidg EyovxEg Ux’
or))iv ol ev x&) 01lxoolxevixsd) naxgiagyEiio OLExrjQu~av ev xrj uvr)povEoOEior]
naxQiaQXLxfj xai SovoOLxfj xqo”el ax6 29ilg <[>£6QouaQiou 1996 «xvjv axa-
Oeqov (alixarv) 6oiX>ioiv 6xcog EraaraXiaOfj f| dxQOoxoxxog exxXiiolu-
oxixfi orf) x6v ev ’TEoOovia ’000006go)v pexavaaxuv ooroixfijg xaxayojyfjg,
xa)v Exei EyxaxaoxaOEvxtov xaxa x¢ Oiaoxriua oxe f| ’EoOovia dxexeXel
x|xfj(xa xfjg xoxe SOOIEXixfjg 'EvcooEorg, dxoxEXouUvxorv avaxfoxaoxov
xpfjiia xfjg xax’ ’EoOoviav axixovopoo 'ExxXr|oiag Ux6 Islov QcoodcjKDvov
Exioxoxov OQyavou|XEvr|v, EXxil*ovxEg Oxi t) xavovixf) xai vo|.i.iog alixo)v
xaxdoxaoig Qu0|.iio0fiOExai ev xvEU(.iaxL dyaxr)g xai sigrivrig, ev xrj exl-



29

yviooei tri; adeXrtnxfj; evoxvixo; navxoiv xuiv 6gO0ddljtiv Xailv». Kai xalxa
Jtdvxa, ib; av jxgoe6Xe<I>0Tioav, Giexr|Qi>£av Oi ev tw Oixouiievixip ria-
xgiagyeuu «e/ovtes Un’ 0x|>ei xd; dvnoi>Xia; xol Maxagnoxaxov aht/~ov
riaxQKXQxov Mooxa? xai sidons P~oia;» *e0‘ ™v nv~ovevievxcov Pco-
O0)v ev ’EoOovia uexavaoxibv (r) naxgiaQXix'n *ai Xuvodixr| auxt) ngaa;
faie660Nn xai eie xdv 6gioOevxa xonoxriOT”v xflg ’OgOodoljox. Avxovo,un>
'AnooxoXixfi; ’ExxXr|oia; 'EoOovia; 'legibxaxov 'Aeiiwioxosov Kuge-
Ma; xai ndoxjs «iXXavoia; ’luidwnv xaxa tfjv Geiav XEixox.OY ‘av. f| onout

exeXeoOh xtiv 24r|v <t-e6gox)agiou ev xd) xaOedgixu) vau) TuXXiv) (6X. av.
*e-13).

15. 1'VV/ 6Xa xalixa x0 xoivov xouxo xai faclliavov aixtu.a xijc Kubeqg-
vrjoew;, xfl; ’OgO066"ou "ExxXr)oia; xai xol Xaou xi); ’EoOovia; jtQotva-
teoe xr)v evxovov avxidgaoiv xol riaxgiagxeioi) Mooya; xai llaoT|; Pm-
oia;, xd 6noiov ei; x&; ev ouvexeig enixeigr|Oeiaa; 1,710 TOU iv.°'Hievt>toxj
Plcngiagyeiox) awojnXia; gex’ alxol ngo; eljeligeaiv oug i aaxix»k a
w; exxlgrloev &diaXXaxxov oxaoiv xai ngoe6ri ei; O”Xo.oei; uncniiixiTixa;
Sia x6 Oixovuevixdv naxgiagxeiov (ib; " «oxgaxiiYo; y.wgi; oigax x»)
nai ei; dia<t>6goi>; CUIEiIXA; xai xax’ aiixoii xoilixou xou Oixowjevixov Tla-
XxQiaRX0V BagOoXogaiou A' ib; xai ei; aXaovixa; ev xauxip laxvno) t -
(exaQaxxiiQioev «ngeobx>xegav a0eX<J>riv» xrjv 'ExxXiioiav onoxaxxn
KaXeus xai oly,i «nnxega» ExxXrioiav, ib; eivai xayxoivui; yvitoxov
&<J>0l ef auxii; xolxo £Xa6e x6 alixoxeaXov xaOeoxib; xai ev auveyeig xiy\
naxgiaoyixriv atiav). ’Esii xouxoi; x6 naxQiagxeiov xouxo r)OHX\ot\ u<po-
grixov jxieoiv faxi xt; '"EoOovixfj; ’'OgOo66Eou 'ExxXiioia;. xx*v onoiav am-
H&aXeoe «jxagaoi>vaYi>YOv» 6ia xfj; eni6oXfi; om-eywv xi*wgiojv xai enm-
[*Ltuv xai ev yevei xo0ivOv agYia; ei; xXtigixou; &neuOuvOevxa; Ngo; xc
Oixoupevixdv naxgiagy.eiov. (Ziineiaixeov Oxi i'i Exxa)oia avxv| ex*go
oionet x8 67% xibv 6gO066”cov xf); ’TEoOovia;, xi>v vnoXoincov anoxexXoov-
xcuv xou; Pcboou;, ob; 6 Xx&Xiv eyxoxeoxtioev ev ’EoOovig ga”xio; *go;
auoiwoiv xu; feOvoXoYixrj; ouvOeoew; xou nXxiOuopou xai oixivt; xai
atixoi Oev ovudxiivoilv ne xnv Pwoixriv ’Exx”oiav (6X. xax. ap. 16) xai
ediinoaieuoEv 4gOga ei; xa dixoia xaxiiyOgnoe x6 Oixox>|ieyixov naxgiag-
Xeiov «b; avxixavovixib; ejre|x6aivov ei; xa eoaixegixa xi); Exx/Noia; ttj;
Pwoia; (fad «eiornitf,oei», 6i)X. Eni naga6doei xiby legéiv xavoviov) (6X.
pexa™i auiuv x6 YQaMP« xol naxgiagyox) Mooxa; ano 611; Oe6gouagiou
1996 ngo; x8 Oixox>nevixbv naxgiagxeiov) (b; av t) ’EoOox-ixii ExxXiioia
Eivai xnfjjia xf|; Ptooixfi; naga xi'iv OouXiioiv noXixeia;, Exx/Moia; xai
ioll Xaou xf); ’EoOovia;.



30

16. 'H oxaoig alixfj xoli naxgiag>;£ioli Méoxag xai xdov|g Ptoaiag Oev
elvai OQOr) BERaicog ac|>oli, 6g rjori e xe0i], to alixox£(t>a7ov v.al to aixovo-
[xov xagaxcugouvxai xévtoxe, xaxOxiv aixf|OECog 6gial.ifvr|g PloXixEiag xai
xol ev auxfj xXtigou xal Xaou (d(|>ol e™ei (1)5 xqgouxd0eoiv Xrjv Uxag”iv
xgaxixfjg avEijagxrioiag), 6g ou(i3aivEi af|(.iEgov |ie xrjv 'EoOovixi)v FloXi-
Xxeiav xai xiJv ’EoOovixr]v ’ExxXrjoiav xai x6v ’EoOovixdv Xadv, oi 6xoioi
~rixollv «axd|.ixxu)g» xrlv Exava®ogav Eig iaxiiv xol (xexqi t6& 1945 ioxUaav-
xog aijxovélioi) EX.xXrjoiaoxixoli xaUEaxdxog, xoii xagaxcogr|tevxog, xaxd
xd T)Or| XexOevxo, 6ia xoll naxgLagxLXoii xai ZuvoOixou TO[j.oii xoll 1923.

Eig dvaxoivclOLv xavxtov xouxcuv xgoefri t) *AgxiYQa(X(.iaxEia xol
OixoujiEvixou naxQiaQxeioo xfjv 24v|v <t>E£Rgouagiol 1996 ge xfjv gr|xr)v
of|Xo)aiv 6xi vev EJiXQETXExai xoiixo va xqoOsoi] xx|v |xaxgaicova xagaOo-
olv XEgi xgdxou xai xgoiijxoGeoeiijv avaxriQU ECIig *ExxXrjoidv a>g alixovo-
(.((lov xai aiixox£<|)dXiov ouixe allVEXdg vd xagaO£(ligflar|] x6 dixaiov xfijg
"EaOovixfjg ’Oqlos6™ou 'ExxXr|oiag xaxd xrjv alivxgixxixflv auxijc xXeio-
x|ir<()iav ouixe, x6Xog, vd diaYQai|ir] X6 (xeXXov xfjg ’OgOo0bo*iag ev x& ouy-
XQOvu) xoo|xcp (B9 rior| eXexOt) x6 67% x6v 'OgOo06dijtiiv xfijg *EoOoviag,
xjxoi, EJii X0 sioixtjxixdoxeqov, ex X0V 80 evoqiov ai 54 tixeRaxXov EYYQOcjHog
x0 aixr|(xa xgbg x6 Oixou(XEvix6v naxgiagxEiov xgdg ExavEVEQY Oxoir|aiv
xoll naxQiaQXLxou xai luvoOixol T6(.ioti xoll 1923 evé ixavog a@i()|.ibg ex
XOV XoiXOV 26 EVOQIOV ErEOT|"a)OE XXjV XQO0eOIV Iva EVXaxOfj Eig XT)V
Auxovofiov ’"EoOovixfjv "TExxXrjaiav (iexo xfjv OvaalYxgoxrjaiv xr|g. (Eyyga-
cf>ov Ux’ dg. 201 axé 21r)g OERgoiiagioii 1996 xou Oixoii|.ievixoll Flaxgiag-
XOu JXQ0g XOV "AQXieXiaXOX0OV KUXQOu). 2t|.I£10 €06 6xi xo OixODJEVIXOV
naXQiaQXELOV xXr)QO(|)OQ£IXai OXI (IOVOV x6 10% aiixdv XOUXCUv XOV EV
’EoOovia Pdocov 6xoXoiiOel xag iOEag xoll (Poooi) dgxLexiaxdxou Kog-
vrjXiou, evo x0 90% auxov (6r|X. f| oicoxrjg& xXeiox|ir]4>ia auxdv) t,fj rjal-
Xcog ev xfj X<UQ9 (Suvosixsév dvaxoivcoOev xfig 28rg Magxiot) 1996, ev
«’OgOodboijia», evO. av., oelL 31).

17. " Ag £xi|x£ivl)|xEv bjxcog eig xflv Exxo”ElOeioav xaxd xfjg 'EoOovcxfig
"ExxXv|oiag xaxr)YOQiav ex! (jnJ"Exioji6. Kai x0 |[xev Oix00|x£vixdv Ua-
xgiaQxetov avEoxEUaoE xdg j.cvrjQOVEX)0Oeioag xaxv)YOQiag 6ca xfjg dxo 24iig
*J)ERQo0aQioiJ 1996 axavxiioECog xou xg8g xOv riaxgiaoxiiv MOoxag xai
jtdav|5 Pcloiag, siotxdg bi, thg xgog xfjv 6g avto xaxrjYogiav, [xe x8 Exixei-
grjixa 6xi «ouixoi (oi ’EoOovoi) wg idiov "EOvog dixaiolvxai, ouvwOd xfj
34co xavovi xov 'Ayicuv 'Axoox6Xtov, vd dxoxE>.eoa)oiv idiav *Exx/,i|oiav,
exouoav xolg ev alxfj 'Exiaxdxoig xai x6v ev aiixoig Xxgdxov ex xou i6io0
auxov EOvolg, (.calaoxa acj) fjg xai Eig xgaxog auOuxdoxaxov xai avE ag-
xr]xov (elvui) ou, XExgox)] [iEvoi», 6rjX. (xe x6 EUOscilg 6xi X6V leqov xavovaiv



31

y.cd 63ti xfjg exxXr|oiaoxixfi5 jxeaxxixfU, Raai*opEvov

vuis fl xan|YOQia nefi <t>i>XExiopoi> ev evoxoOei Avt.Oexxic amj ¢

!
Ptloixfi -ExxXnola xaxnYOQxiuri bd

S LTS F= 2
orixwv xai noXixixilv xagayovxov xfc EiC 2, «s

@X'@ﬁg RYES e 6EQVIOEO); EI X() >< %( gaé\u.m i

TAV av/ropraoi®oiv TUV arnodl *0«™

M io,, 1996
«OVIC " Enlitlal,eov oti <l eooixri B<A>1 "<“\/\/'* J ™ elools.00 0,0,.
JxoXixixfiv 6aai*onEvtiv eic xriv ewoiav Xxri; N\ - , hmfiiotv
Xelox », )?r]x Eig xf)v GiaaifraXiaiv xcov pcuoa)v xoXnuy, J

Toexonv
U, U»SttoS SoRIExixUs Evcooec; (6X. " <" ~N["-~ =2
ev «_-EvrmUo’\ 1B-1996/4) IvOa xai aXXa axoix«« X"~ \/\/ ££
xexht)glo)oiv xifc JtoXixixijs anS)- "Q?eT2l—~ > obloiovc; jtgoxuXel
v.xaxixfi «6xq xoXixixfi xfijg Pwoiag xai oi {oboi, , ., Qiaoxi-
*k xoub5 Xaolg xfig BaXxixifc wofniioE xovig noXixixoxj - ivOuintcma
XeN rQQayovxar xffe’Eoeovias Nl ™SS o S\ 1 &= £vdeXo-

KR ARG ROV PG PA XA AR ERR nxo; Xai jmeatr A~

<**_ aud<«. I/ «5 *1» Atov. S o

O3xe<tX)Yov x0v jteiQaopdv VA xovioow x6v xivéuvov a

N giaxovoc
"HoOovlav, doov i «W,»

vV P *<< M6™clv
n*xeg IXOQEQ, xXtigixds xflc MnxRonoXeto; «>u naT?,C®* ~, v~ ~ormdou
"AyyXlk?, 8XX& xai peXog xoxi 8idaxxixov JXQOoiumxov x
x«i3 “‘E”xeq, ei5 6q0qgov xoy bgpooiEVOEvV xjv Y
e4>riHEQI6i «The Guardian» éev jieqiwqioOii poxox ei; 1
Ev JiQoxeintvl) oxdoEu.; x00 OixovpEvixov HaxQtaeX"" 7~
QnoE xf,v idictv avxof) (Puxnx”v) 'ExxXqoiav. Oxi << "™NE ™ << —
rtaoEXOQv, 6xi 6ev eXEi x6 oOevoS va AvxipExamiori xi]
xnta, <5)5 axixri 6xaYQ& Exai EI5 VV po)Oiav ™~

autfi5 x0 naxgxaexaov MooXa; 6raxgexE xo6v hi

va rtEQiOu)Qiojxoir)0fi xai va xaxaow) senaiov xwx a 0
X'uxXwv xfjg Pojoiag» (r. Toexorj?, alx.).

- A~ N

iy 6 » TH;
6.

t_. maOFt;)C TOU

V(t &,xoi.ovu>()f,.
fe(WIXIOTix6v

18. InuEuuxEOV 6xi Eic: xnv 3X£Ri3xxu)Oiv xov eonXYao.xovoxiWw,
nae’ 6Xov 6xi xouxo xaxriYOO'iO'l <5 ngoioveQV?2¢ LT _iepO0,,, tvwv
NeO”Evoq Gustave Laffon, 6 6:10105 ~"OewfREixo ex xort * *
eixi x0)v tvixnuéxcuv xfig ’AvaxoXf* exdvioe xoUxo ei; E 1
Eh6Riou 1886 JIQO5 x6v ngiuOutxouQYOV xov Xai vxougyov °I"““e*

eixov Freycinet «...il ne reste plus un seul Bulgare '&n011
Pour but d’ etablir plutdt une barriere politique et ethnol gl

~ V. No.
]

chisme a
* deux



32

races (Grecs et Bulgares) qu’ une distinction de croyance religieuse...», Michel
Paillares, L' Imbroglio Macedonien, Paris 1907, oeX. 405) q tote Ptooixq
"ExxXqoia ey.0jQqoEV eig Tqv evOagguvoiv, av gnq eig Tqv exOgXtooiv tou,
v.al eig Tqv navogqO®6doijov (MeyaXqv) Euvodov, Tqv Gicoiav to Oixou|.ie-
vixov flaTOiaoxEiov avvExaXeaev Tqv 29qv AlyouoTOU 1872 eig tov jra-
Tgiagxix6v vaov tou 'Ayiou retligyiou KojvoTavnvoujtdoXeojg (e;ri Oixou-
[xevixoll riaTQidQxoo0 AvOihot) ET) jrgdg xqloiv toi axloftaTOg, aUTq (q
Ptuoixq "ExxXqoia) olyi (x6vov arceayEv, dXX' gjreiXqoev exi jtXeov Xai to
naTQLaQxetov 'legoaoXii|j.u)v du 04 Ogiretioq to ev Pcooia (.IEToyia tou Pla-
vayiou T&c|)OD, &v arnd UJtoygdi|)q to oxetixov a|)qe|)LO|Ta, |te ouvejr.£iav 6
exTrgbaamog toutou va djroyuigqoq Tfig Zuvdoov ;rgd Tfig Ujroyga(|>fijg tou
Tlig<J)io|xaTOg TOUTOL) (6X. e[tov 'Eyyeigidiov, evO. dv., oeX. 62 ejt.). PlaXivo-
6oloa q 'Isgd Xuvoodog Tfijg 'ExxXqaiag Tfig Pwoiag Exga”Ev aXXtig, 6xav q
Jtgootogivq KiilRegvgoig Tfjg Pcooiag 6i' Eyygd™ou and 27qg MagTiou 1917
avEyvtogiae to AUTOxecf>aXov Tfjg retogyiavfjg ’ExxXqoiag cog ’ExxXqaiag
eOvixfjg, avEo yetoygatjuxtov 8gitov, xotojuv UjroRoXfjg oxetlxou eyyga-
o>, Oid tour 6jToioi) dvExotvoUTO q &jtdfjjaoig, g Xq<(>0eioa 6(.i0(|)i)va)g Tqv
17qv MagTioo 1917 Ujis tou xXqgou xai tou Xaol Tfjg reojgyiag, jr.egi d;ro-
xaTaoTaoecog Tfig aUTOXE(|)dXoTJ exxXgotaoTtxfjg drotxgaeiog ev axtTfj.
rigdynaTi q ’ExxXgolo Tfig Pcooiag evTOvcog OiEiragrugqOq 6ia Tfjg Gjt’ dg.
3 4jtdé 29qg Aexeul3giou 1917 ejuoToXfjg tou naTgidgyou Tvr/.covog Xcna
xfig Jigd~etog TaUTqg Tfjg ngoacogcevfjg KijRegvgaecog Tfig Pcooiag. TeXcxcog,
t6 1937, aUTq aUTq g ’ExxXqoia Tfijg Pcooiag dveyvtdgiaE ts aUTOxecjKxXov
Tfjg ’ExxXqoiag ’IRqgiag (recogyiag) (6X MalL|xotd, (.igTgonoXiTOi) Zagbe-
(uv, "H’ExxXqoia recogyia ('IRqgiag) xai to aUTOxecjjaXov aUTfjg (dvaTU-
Jtov ex Tfijg «OeoXoyiag»), ’AOfjvai 1966, Or 6Xqg Tfjg (TeXeTqg, ibia 6e oeX.
31, 40-44-45, 46 xai 50 xai oi aUT., arg xai e”ov ’Eyyeigiotov, evO. &v., oeX.
55-56) xai TOiouTOTgojicog t6 axiToxE*aXov Tfig 'ExxXqoiag Tfjg ’IBqgiag
avEyvcogioOq ev Pcooia xai ujté Tfijg KulRegvgaecog xai Ux6 Tfig 'ExxXqoiag
(tou naTgiagxeiou Mbaxag). Touto 6[xcog djtecjjuyov vd Jigd™ouv ev jrgo-
xei(TEvq) cog jrgbg Tqv ’ExxXqoiav Tfijg ’EoOoviag Trag' 6Xov &ti xai eig Tqv
xegiiTTtiOLv aUTqv t6 aUTO Oixou|cevi.xév naTgcagyeiov ev ts) (iIETai jr.a-
gextugqgoev ejuogirtog Oia ElaTgiagxLxol xai Euvo6txol Toj-tou t6 outoxe-
(]>aXov xaOeoTthg eig Tqv 'ExxXqaiav Tfjg retogyiag, tou téhoti toutou ejcl-
600evTOg dgyOTegov ev ETuoquq) TeXeTfj eig to6 naTgragxetov rewgyiag vxb
tou Oixounevixou naTglLagxoo AqugTgiou.19

19. Plgég eiggvixgv OLeoOeTqoiv tou 1,qTg|xaTOg to Oixounevixév na-
T.gLagxeiov djTEOTEtXev dgxLEgaTixqv avTixgootojreiav eig to FlaTgtagxeTov
Mooxag xgog oteaywyqVv ouvoltiXkliv eV &i|)ei tcov Ou|.uregaoqdTO)v ex Tfig



33

PN

6|u~el5 Oveevadiaritav.nae OXotouxox

wXtov dvxutQo-
txdXeoE x6 naTOiaoxetov MO ©><xa ™"

OWOjuX.<I>V »qc™
oiojieiav ev Kcovoxavxivov;toXiv jigoq Giea, Y ! fveveto
26>0e0Lv o >wuklls fcribfe. 'Ev «n*-
aY>6lk""" t““’a r “5°7,"v£E?”T “Itfic 4vwoo™eia; 5m»s ai 6io
*EI0 v Xr™ dvxixQOxaoig Tt)S Qwoixns 3
ivTinQootuneiai ovveXOovv =

TOU Oixouhevixou naxQia.Q7.Eiov vno

ojxooexxti fort»
»SWwW *,e 6,uv X0 Xa-

6 -~ JJyebvov ovE"Tixeixo

xejxelyov xov xiinaxog. ’Ev xg. . T0 naxQiaQyaov Mdboya;

TO evoexohevov tjls ovvavxnoeo™ xav™ . haxQiaQxeiov xqo5
*QooExaXEi x-nv dvxixQoawxeiav xov Oit P dia tg- .y .EoOovi<?
ODVEyiolv xUiv ovvo|uXictv, xo naxgiaQX x . . oivo5 OQyias eig
Pd>o00, OQy,u-jiiox6;ilov KoQvnJiou &<«<vrf,
Tows'EoOovovg xXriQixouq, oi okoioi djebr]. A*t6VvO0,,0V *ExxXiv
oitt». ei5 Tjv tea™eo YOO T r» loowi ™

oxav, avx0s bi ovxo$ o naxQiaQx” Mooy. 5
~noXevox xai KaxXXlviv¥XQavx KvgiXXos, 0 »
EMujxeqixwv vjioGeoeivv Xfj; "ExxXrjoxaq ?]*.
tvnou OQinelav xai ev xavxu) ovxo~anixi

i»Evuo\] naxQiaQxeiov (6 bevxEQoe ei? owt TOIjTU)V, ££rj-nrjoe xi'iv
ov 1996). TO OLxoviievtxdv naxQiaQxeiov. Vnv «vai-
OQoiv xil)v £jubXtiOeioidv el5 XOV;’Eo0 >~ o~ =" x0(avTIX()V =~

®Eolv * 6iaxjiEvoiv X0V exxoE,evOeioljv X
«Waxaoxaoiv xou avayxaiov bia xiiv o 7

1,0? *al 6qgi°|xov via?, aXX o60lotlx™ T~ NixOxtov xai bn
vxwqooujxeicov. auxt|v xnv 4-oeav ev E 9 TJIX(I)V dno”daElujv. 'O
fato xoivov i"Exaoiv xfjg xaxaoxaatio;xa W 6X () (Vv nOiva)v xai
naxQcdQxr,, Mboxasfev**, XM dvdx XXM
o\jvavxT|oiv fev ’EoOovuy, eouo”~oe 6e “  «toxi xaT,1YOQul>v.
2?v fiwTOWIflOaodv xaxa x00 pixovixevix TOuxox> bid xo0ivf)5
Toiovxoxqoxu)® EvauavnoEv n Em).voiq 10 ,Loxtcnon exi [»axQOv f{]
Xai 40EX(t>ixfi5 ovixctxvviag ge ovvEJceiav -
oXEXixfi5 Aio«t>a0El>s- Kaxoniv xfi9 xa vox
ioeX’ixoo. Eix65, abQavEiac, xov Otxo«Jievi
voi OgGosso”oi, 0i Xai aixr,0avxE5 x"v fenavEVEQYO\/\/
xov xai SwoOQixov Jdnov xov
lovwxEg xata”™"VY” v axXXoi |ifV e.ig xriv Ov 1

Xoivoxr,xa?< ai 6dnoiai xEQiXag6édvovv xrlv n
~NQioxiavujv, aXXoielgxrivwxEQOQiovPaJOixfi

__ 1 60oIo(- ™ v
&a;xeXvaav bia xov
’lav xaxa xov Olxov-

¢ Q ™ 4™Nv Maexl.

™ NotuXiov xXilia-
X()V fexaxeQioOev

XxauxiK xai tik

exelov 01 *EoOo-
(*Q- naTQiawl.

T(G)V ’EoOovsjv
&Uoi bi aua-



34

Xoil. Ol Xdyoi ailixoi exieRaXov jxXeov OQioxixuig eig xd Oixounevixov ria-
TQiaBXELOv xx|v ejxaveveQyojxoiTioiv xou FlaxQiaexixol xai Zuvodixol To-
Ixod xoU 1923, 6idxi ol jxdvxeg bieioOrioav 6xi x6 naxOiaex£lov Mooxag
8ev Evr)Qy£i jxXeov xaXoraoxcog. TO llaxQiaQxelov Mooxag xax6juv xoluxiov
avxi va avxajxoxBior] ev jxvel|xaxi ayajxx]g xal ev6xi]xog eig xr|v eiQxjvo-
jxoiov auxr]v oun.j-x£0i(()O0av xou Olxox)|xevixou riaxQiaQxeio” dveaxeiXe
xag xavovixag oxeoEig xou jx36g alxd, xd Oixoulievixdv naxQiagxelov, xal
[xa&Xioxa Siexox|iE x0 ixvruxdauvov xolu 6vojxaxog xol Olxoonevixou 13a-
XQiaexou xaxa xag lef3ag axoXouOLag.

20. "Ag IOtojXEv 6|x(ug xag ejuxpioeig xoii 13axQiaQX£iox) Moaxag,
aXXag [xev xavovixol xaQaxxrjQog, dXXag 0e artXog JiQoo6Xilxixag. Al ejii-
xgloEig alixai &vr)QeOr)oav ujxd xou JXQtoxojxRealRuxEeox) f. Toexai] eig x0
AeXxiov Olxou(XEvixf)g 'EmxaiQOxi]xog «’Evx]|ieQioaig» 1B 1996/3 (xfjg Mo-
vi(xou ’AvxLJIxeooajjiElag xol Olxoulxevixou riaxQiaQxeiou ev xfj ebga xou
nayxoonioo Xi)|.ibox>XLoi> *ExxXtjoiujv, ev reved]]), eig 6v xal 3xalajre|.i;xu),
Oia xx]v 6R6OxrIxa auxtdv. "Ovxtog d>g JtROg X6 xax& jxdoov f| leQajtooxoXixr]
OQaoxT]Rioxi]g Eig tedo|xevov xsjxov, fjv eixixaXeixai x6 FlaxoiaoxElov M6-
ox.ag dig jxB6g xr)v ’EoOoviav, eivai enaexeg ejuxellrifia jxgog eyepoiv 6t-
xaioOooiaxiliv 6ifxsixt]06ciiv ejxl xou x6xou toitou, xa0axr|oi]xEov 6xi x6
OixoonEvixov riaxQiaQxeiov 04 r|Oilivaxo 64aEi xoll eixixeiQi] |xaxog xoiixou
va OLExoixr|or) xai xilv Olixpaviav xal atixi]v xrjv Pcooiav, al 6xoiai [XEXRL
xol xeXoug xoU ITT aioivog rjaav |6iai aixol Exagylai.

'Qg jxpog x0 ejcixelBruxa 6xii] ’EoOovia avi]xei Eig x6 ebda<|iog xol 13a-
xQiaQXEiou Mooyvag xal 6xi, ouvExoig, x6 Oixounevixov riaxQiaRXEiov Oia
xf)g jla@axa>er|0£a>g alixoxei|>4X0'U xadeaxitxog Eig xi)v ’ExxXilaiav alxfjg
«eloejii]Oiloev» Eig xrJv xavovixr|v dixaiodoolav aiixol xoil naxRialRxeioxi
Mooxag Jxa0axT)QT]xeov ©xi r| Mei*cuv ZiivoOog KtovoxavxivoixxdXeiiig xoli
1593, xj xoQi]yilJoaoa xx|v jxaxeiaQxtK'lv &"Niav eig x6v ni]XQo,-xo0?axilv Mo-
oxag, cbg OO0ia xrjg ’ExxXiloiag xrjg Ptuolag xaOcogioe xa OQia xfjg Puioixi]lg
FloXixeiag «xai xcDv lijxeQOOQeiojv (ieqwwv», f| 6e ’EoOovia xtxe dev avrjxev
olxe eig xt]v Pcooiav, ouixe eig xag «UjxeQRoleioxjg» ejxapxiag, (6idxi avfjxe
xOxe ev (xegei (xev eig xx)v I3oXioviav, ev “epei Oe eig xi]v Zoui]diav). 'Ev
jxaox) jxEQiJixiboei or)(XEOov i] ’EoOovia eivai aveaQxilxov xgaxog xai t,ijxet
Xi]v EJiaveve0Oyo3Xoir|oiv xol i6iou alixxjg eXeuOeqou exxXrjaiaoxixol xaOe-
oxchxog xol xaxaXuOevxog [3iaiiog, ibg &XXcooxe ouvest] [ie xr)v 'ExxXiloiav
xfjg’16r]Riag.21

21. Sr]{aelco ajxXuig ejx’ elxaildia 6xi xai xd poioixoV jxgéoOexov eaixei-
QX]|xa 6xi X) Pcuoixt] 'Aqgxie”ioxojxi] ev ’EoOovla eivai 6iddoxog xai x)o]qo-



35

vopog xfjg xgd xol 1940 axixovopoi) (6gOo0dd”™ou) "ExxXpoiag xfic; EaOo-
viag, EjT.Eitf] 6 tote jrgoxaOf|p£vog alxfjg Tflg ’Ogdod6™ou EoOovixfjg
ExxXtlaiag pr|Tgon:oXiTr|g ’AXeljavégog T)7C£YQall,e xfjv Jrgoaxibgyiaiv Tfjg
ExxXt]aiag ‘cou eig xflv PoooixTjv ’ExxXYjoiav Eivai aXuaiTeXeg, sioti auxdg
°t>Tog O [TT|TQOJToXLTijg *AXs”avigog ssysteqov Oi”EYXUxXiou tov sheu-
OuvQeiar|g Jigdg Tag 6gOoboljoug EoOovixag, giuaixdg xai piXTag evogiag
tfig’EaOoviag, XxcN™Y «” sti ££nvaY*aouii va pETagij Eig Mooxav, ot f|
MQOYQacljri tot) OJTEajtdaOij 61’ OJTEiXibv Xai jueoecuv xai GIiEXfl|gul;EV oti 1j
‘EoOovixfj 'TExxXrioia fjxo avixovopog vjts t6 OiXoupEvixov riaTgiapxEtoy.
N9 Yriugtov 6 |iv[TQOJToNiTT)g ouTog T|vuYxaaOr| TEXixwg va oio.poyv| d?
sour|6iav, EvOa xai ctJiE6iiooE t6 1953 xaxa to Tjori XexOevtii. 'Ev OjjiEi tov-

r) ivEeYOJioinaig tou TOpou tou 1923 sev sjtoteXel dvTixavoyixv|v
diEpgaoiv Eig Tag Tfjg Puiaixfjg 'ExxXrjaiag, aXX’ avTiOexwg &JioxaTOOTa-
olv Tfijg xavovixrjg TOEiog ev ’EaOovict, tj 6jtoia xaTEX(IOv| to 1940.

22.'0O OlxoupEvixdg naTgidgxiig eivai 6 itQWTog pExaljv iowv dg, tf|v
6q0000”™ov IEQaQxiav xai Zyzi to Oixaiuipa xai to xaOfjxov va avaXap-

6dvTl (bgiapEvag jiQIDTOOouAiag bid xriv guOpioiv to.v dnaoxoXoimiiiv xiiv
AOYevei ’OgOodotiav ’\’/LTT' OTiov i<bg EYYea<t)OV €'S to epov 'EYXILOLOI®V,
. av., geX. 25, 26). *AXXwote t| xgibxri ngoauvooixn ria.vogOo6oi;og
AiaoxET|iig tou 1976 coteOei™e, Jtaga Tag ExoijXioOEioag xax’ aOTtiv nigiopE-
Va? béuvaplag, tt)v 6gYavixtjv evottito Tfig ’OgOo0OoEiag xai tév o0EQaopov
Jla®WV Ttév AUTOXE(|jOXiOV "ExxXTjOIUJV X.Q0g TOV Oixovpevixtv UUTQIUQ-
0 ojxolog ToioDTOTQOJiwg AvaYvo)git,£Tai avEJU<|>vXaxTijg v) xogu<|>f|

OgOoOoniag.

Touto ExeREQaiiliOE xai to pflvupa, to OTtoiov egaxE/aiaav oi ygoxa-
G,i|tevOl tcov 'Aykitdtcov *OqOossiujv "EXxXrjOKbv (pExab uimbv dya<|>e-
OETai JTEpmog Tfj tci”ei Xai 6 MOaxag xai Jraorjg Pwaiag), oi Gitotoi, (bg to-
virTai Eig aOTO, ouvfjXOov Elg o6oxei|)iv ev 'Ayiw FIVETjpaTi TTjv 15rjv
~s60tlou 1992, KaQiaxfjv Ti)g ’OgOodboiiag, «Tfj jigorroBouMa Xxai tqoo-
xMe°ei TOU EV t|ptv jtgiotot) OixoapEvixoti flaTQidQX0OO0 xTipiou BagOoXo-
liaiou, xaTOJTiv Ex*oaoGeiorjg EiriOupiag xai axXXiiiv 40EA<><J>v neoxaOrjpe-
V(yv Eig Oavdgiov (ev tu riaTgiagxiy-w vad>) xai 6x6 TTjv pgoedgiav
Otitol» (6X. to xeipEvov tou privipaTog ev «llEigaixfj "ExxXpoia», Axgi-
X109 1992, oceX. 8). Ai’ otits Xai t6 OixoupEvixdv naTgiagxeiov Eig t6 Zov-

°sixov dvaxoivioOEv Tfig 28ijg MagTiou 1996 oacj)(l)g 6ijXoi, xai Ofj Jigog
nooav xaTEUOuvaiv, oti «Eivai 6 xgOTog Ogévog Tfijg ’OgOo66”oT) Ava-

.o xai Wg fl pf|Trlg ’ExxXrjoia B Yevvijoaoa axdoag xdg VEjoxegag Og-
°066™0T)g AUTOxXEIjidXoDg xai AUTOvOpoug 'ExxXijoiag, oupjiEgiXapoavope-

VT19 xai Tfjg Pcooiag, oxoteXel tov ouvtovioti)v Xfijg Evoxr|Tog xai xfl]g ouv-



36

egyaolag 6Xcov x&>Vv ’OqGoss”civ "ExxXr)ai(6v» xgoaOexei §|xu>g 6ti «odde-
Jtoxe ejie8lu)ev odxe ejududxei vd xaxaaxf] xevxqov xavogOoO6EOX) Etjou-
alag, d)g xaxriyogeTxai adlxojg sjxo6 xfjg ’"ExxXr|alag xfjg Pcoolag».

23. 'Qg Jtgdg x0 exxXrjxov xos Oi.xoxi(xevixol riaxgiagxou Xo6xo gu-
Ofii“"Exai 11x6 xa)v O' xai 1Z' Kavdvajv xfijg A" OlxovfiEvixfjg luvdébou, ol
oxoioi eOeoav exl xdxr*xog x6 OE|xa X06X0 xaxa xqoxov, Xaixoi 6x6 xivaiv
EQ(.NVEUXLx&)g ovxiXeyohevciuv ev Xdoi] xeqgixxcooei 0[x0)g xaxa xf)v yvi)(xr|v
[tox], oad>fj. rigdynaxt, 6 Oixou(ievLx6g naxQidoyr]g xaxeoxr| dvcuxaxov Xgi-
xriQiov elg &xaoav xf]v ’AvaxoXr]v elg 6oag xegixxcloeig oi evoiafjjEgbuevoi
jxgoo”edyo-uv elg atxo ei| 16lag adxolv jxgoaigeoeojg (6X. endv "EyxEigl-
6iov, ev0. dv., oeX. 134 xal 6£uvouaxdxr|v avaXuoiv xo8 6Xou Ge*axog 6x6
Manl(xoD, |xt)xqoxoXlixox) Sagdetov, TO Olxox)[xevixdv naxgiagxeiov, evO.
dv., oeX. 208-211, evOa xai. r| oxexlIxi] dvxixgouaig xidv gwoixdv au(]>i.abr|-
XX|oe(tiv). TO exxXt]xov XO0OX0 elxev d|x(j>ia6r)xflati xal f| Ax)xoxec|>aXog
"ExxXr|ola xfjg 'EXXadog, (6g xgog xo6g (xr|XQOxoXIxag xcdév Neciv Xwgidv,
fjor) 6(J.0)g 6 veog Kaxaoxaxixdg Xagxr|g xfijg 'ExxXrioiag xfjg 'EXXadog (N.
590/1977) exe”exelvev abxd xal elg xodg |XT]XQoxoXixag xfijg Adxoxe(])6Xou
"ExxXriolag xfjg 'EXXatog (6X. (6oatxwg E|xov *EyxeigiOiov, atx. oeX. 134-
135). Zuvexilg, 0Q04>g 6 JxgcoxoJxgeoSoxegog rechgyiog Taexar|g («’Evr)|xe-
gcooig», adx., oeX. 2) Oiegartaxai: rjxo 6xivaxdv 6 Oixounevixdg Plaxgiag-
Xt)g vd dyvofiox) xflv exxXr|aiv ’TEoOovwyv *Ogdodd aiv, ol dxotoi avxi.(.iexu>-
XI"*ouv duoxoXlag [xe xov exeioe €XIOXOXOV.

TO yeyovog Oxi xal aoxf] aoxr| f) "EoOovixfi Ku6egvr)ai.g (jxXt|v xfjg
’EaOovixfjg "ExxXrjblag) oxslRaxXe x6 |xvr)|xovevOev alxr||xa 6ev vo(.ilt,a) Oxi
dxoxeXel X6yov ejuxglaetog ex |xegoug x06 naxgiagxelou Mbaxag, (6g Jtgdg
xflv evegyeiav xo6 Olxou|xevixod naxgiagxelou, sloxi, (6g 6gOidg 6jrr|vxf|-
Gr), xal aoxf) adxr| f| ’ExxXr)ola xfig Pwolag dvwijiciGr] x6 1593 elg Fla-
xglogxelov Xaxoxiv gt)xos atxf)|xaxog xod xoxe Toagou ©eodcodgou ’IRavo-
6ixg xal x00 yuvaixadeX(j>ou xou [xuaxixoau|x6o8Xou xal dvxiSaoiXecog
Boriw Godunov (6x&0-/£i |idXioxa xal oxexixt] 6xega). Ztuxekuxeov 6xi XOxe
ejueoOr) d(j)OQf|xi)g 6 ev MBoxa OiaxglSoxv jtgog alxr|oiv 6or|Oelag 6id x0
Xei|xal;6nEvov Olxotj|!'Evixév naxgiagxeiov Oixoulievixdg naxgiagyjig 'le-
ge(xlag, 6 dicotog, exgaxf|Or| ejil evvea [iffvag exel, Or|X. (xex.gig 00 xelLgoxo-
vfio)-) x6v [xxixgoxoXIxTiv Mbaxag ’I(66 (6g naxgiagxxiv (xf)v 13r)v Tavoua-
gloo 1589) (6X. adx0d E|xov 'Eyxeigloiov, ev0. av., aeX. 46 xal xo6g adx.).24

24. 'H xaxxiyogla 6xi x6 O[xoulievixév naxgiagxelov Oia xfjg |.(vx||xo-
veuOeioT|g evegyelag xoxi, evijgyr)OEv odoiaoxLxig elg 6agog xfijg 6gO066-
~ou gojoixfjg (IELOvOxr)xog "EoGoviag «elaegxd|xevov elg x0 jioXmxov jcal-



37

'yviov EoOovixrj; KuGegvwioew;» 'ugq&NTraxXXwoxe
}*1 iXeXOu. n fev 6x>ei 1laTQioWsxr, Oixm»~-
ed"XiuOri xai el ; Xxjv &k> 24ti; «pt6o°v 6

n dexnv M6ox«; xai nd-
Vixol llaTQidoxou BaeOoXonaiou W S -reoi"TfiC ev ’EaOovu? Qwoixfjc;
0T15 Piooia; ’AX"Niov, eXoGe oa<t»n nOovoiav JieQi "IS

06000&06"0u xavxrj; Peiovbxtixos;

, 25- "H eio”vixn fenixgiois é"tl""’\blp(%tli orthlé\t/\évo‘(?%/ r%wé)\\;‘](;[\%%(ort;
Anacxitnai ix axeaxrnwyv, oixives ot J 6 Mnaxixoxxixo; xai
AMXEOTdit! xai djioOEIXwEi eXXei*i G "ExxXrioia éev xqive-
oqiuob6™ou ixxXiioiaoTixou x|uo\i;, 6ic » 6 . ™ nEQi<j)ril.iov xmo6
xai m Tfi 6aoEi xol dQiénolu xa>v ,AIOT ' d ndixa;), dXXd bd xfi 6d-
SxaXiv XeXOev bidx6 ndoa; OUac AvtwaeaTtlonoei? ev Te-

061 xov> dgiOnov xiv naQTUQWV (6X. x v AOiOuav «axQaxiunwv»
xori, ivO. dv,, OEX. 3)."AXXwote xai d™ anoVvi * -~ T«vTovpy.iav.
x0 OlxovjliEvixbv naxgiaoxtiov orjpeeo > vy doiOpou xcov maxcov,
WV xii)v 6ia<t)OQO)V yeyovoxiiiv v eoxh ~elt“°l yaiobooiav ExaxonpUQia
~axoXo\jOEl vci Exn xmo xriv jevevpaxixTiv x ’
Mo&6tjiuv x»i9 BiaaxoQfis xaiT 8o0lls. 1J*ei
ExxXx|aia;, xcLv 6jxoudv avxo eivai o
K (<~ oS

xyiaQXEiox) xai xf,g ’ExxXrioia; ttis E0() 5X

euOivxac, xaxd xx*v jxoqeLov GiupadxiJQia;, 1
XOIxo; TaXXivr* KogvtiXio; xai t) Evwoi?
:00ovia; d»OYdviooav xr,v 16nv Mapxiou 19%, 6X.
v. 1B-1996 A, oeX. 1).

Auiavxovonou?
fewoi9 nvevpaxixoc; fiye-
e olxovuevixou Tlu-
,O* tao-

av 0 pt)0oc &exiEm-
pP(1)0(OV noXixwv xfj?
«*Evtiueeioois», ivO.

26. TO oXov Uspa *OOEx&4XEOE, xali
xiavixov xooiiov. Ei; i*oxiiv, xaO r,v fli X0'VU (el
°o»iog axuoi“Ei xnv iXixida xox> Ei"*"xnv
I*»0x6Anoi5Yevolidvn TO < ~~XOov >~ 5.
'xoouvr\v xou XaolU EQyexai xi ExxXiiaia)
’Eioa, dnoxEXouv dauYX*OTIxov «oXvxfcXEiav_

AV aiixo x6 riaYXOoniov 2u|.i6ou aov ‘
dloV Eiiewnaixu)v 'ExxXiiaidv
901V a\)xf|5 xrig dboxiixou xetaeid”™. Oux ~ Y
o"EaxEiXav ijnoxoXriv ei; xov O™-00ptvix 3
A xai x6v naxOidoxnv Mooxa; AXe™ov - - |y TdnedY”axa XOYV

x»iv dvr|o\)xiav xcov Oia xr*v Xxgo”riv, xrjv o \  KcovaxavxivoxiTO/x-
biaxonfj; xU.v o>eoeiuv hexo”™x. xxDv naxCiaex™u»v Konaxc

xgloiv xai 6
Tf,v «<EXXdda O»V
elc; txiv ijini-
OOKlaaoiai, "1 x\6n clvudbvg-

X o y

xal T6 linrGoi.-

~ ngoxEipevu) hqgo”
oi YOappaxEi? avxiov
v BagOoXonaiov
6noiav E"E"eaaav



38

0>5 xai Mooxag (jtag’ 6Xov 6u to Oixoxi|xevixdv naxgiagxerov dev diexo-
Tlie to [ivrinbauvov tou naTQiagxou Mdoxag xaxéa tag iegdg axoXoxiOiag)
xai tov c()66ov tcov (xrixcog i] e|eXil;ig alkr] e/ei ejujtxibaeig eig to edgxjxe-
qov Oiaxgiouavixov xogov. Eidixcbxegov: 'O yev. ygaixixaxexig tou nhayxo-
Olxiox> ExiuBoxiXioxi *ExxXriaicév Dr. Konrad Raiser eig tt)v cuto 28rjg (I>e-
Rgoxiagioxi 1996 emoxoXr|v tot» Ygact>ei oti exX»]go<t>ogr|Gr| |ae XXi7xr)Vv toxi
tt]v gjié<t>aolv xox> naxgiagxeioxi Mooxag Jiegi 6iaxojirjg tév oxeoecov toxi
jcgbg to Oixox)|xevixov naxgiaoxXxELOv xai oti r) Oiaxojir) axixri slvai 66x>-
vrjga «eig OTiyfifiv xaO’ x}v oi xgi-oxiavoi eraxeigoxiv va xutegRoxiv t6 e(xjts-
Oia ngdg tt|v £vOTT|Ta tcov Xai jTQoaltaBoxiv va &vajxxxiljoxiv axeoeig e|x;u-
OTOOxivr)g xai &|xoi6aiag xaxavor|loecog, al djxotai Ga xoxig 66r)yrjaox)v eig
tt|v X0ivrjv |xagxxigiav xai xeXixcog Eig tt)v evOTT|T4 tcov». 'O Dr. Raiser
ex<(>géfei xeXog tt|v RBeRaidxriTa oti r| xaXr| GeXr|oig xai r) oxiveoig tcov na-
TQiagxctv Ga oxivteXeooxiv €ig Xr)v jragéxa|xx|nv tcov e|xitodicov xai G& eju-
TQex|)oxiv tt)v &KoxaxaoTaaiv Tfjg jtXr|Qox)g Koivcoviag axixuiv.

"E£ @XXoxi 6 yev. yganixaxexig toxi 2Xi|x60xiXioxi Exigcojiaixcov 'ExxXr|-
audv Jean Fischer eig tt)v coro lil]g Magxioxi 1946 ejuoToXr|v toxi ex<|>gatei
tt)v avrjoxixiav toxi Oia rag evOexo|xevag emjucbaeig xfig xgiaecog eig tt|V
ExipxiTEQav oixoxi[xevixr|v xoivcoviav Xai sioxxijicovei xr)v eXjtiOa oti r| dia-
(xaxr] GA& eiriXxiOrj 6ia tou OiaXdyoxi xai Tfig a(xoi6aiag £|XJTiOToadvr|lg xai
xaxavor|aecog xaxa tqojxov ojoxe al exigcojtaixai 'ExxXijaiai va elvai eig
Geoiv va ;tagaoxox>v &nd xoivol ixagxxigiav 6id xaxaXXayr|V xax& xrjv B'
navEX)QO)jraixT)v Oixoxi[xevixr|v Sxjvativ xou Graz.

2r)(XEi(0 EJiior)g oti oxide(xia axixoxeijiaXog 'ExxXijola (6gG6d0™0og)
ejxexgOTT|oe tt)v oT&aoiv Tfig Pcooixrig *ExxXijaiag. 'Qg avacjiegei ts (m||.to-
vexiGev ExivoOixdv avaxoivcoGev toxi Oixoxifievixol naTgiagxeioxi &xo
28r|]g Magxioxi 1956 «6ebaicog 6Xoi oi Xouioi riaTgiagxai xai ngoxaOr]| |xe-
VOi tcov Xaxa xéjxoxig *OgOo606ljojv "ExxXr)oi<fv exigioxovxai tovtote eig
XavoVvixtjv xoivcoviav |xexd xol Oixoxi|xevixoxi naxgiagxeioxi, Toioxixoxgo-
jxcog Oiaxcogi®ovxeg eixjtgaxxcog xr|v Oeaiv axixcév and xr)v anocfiaoiv xol
naxgiagxoxi Mdoxag, &jionovcooavxeg axixdv eig to Xxavovixdv axixox) 6X1-
oOr)jia... oxivejxote Xaxedixaoav r) exagaxxr|gioav chg avrixavovixT)V tijv
aKOcjjaoiv xfijg *ExxXr)aiag KcovoxavTivoxuioXecog jtegi xfjg “vegyojtoirjoecog
xoxi ax)xovo|xoxi xfjg ev ’EoGovia 6gGodd"oxi "ExxXrjoiag.

27. To Oixoxi[xevixdv naxgiagxEiov, x6 sjtoiov, cog eXexOri, Oev diexo-
x|ie X6 |xvr|[xdoxivov xo0x) Ovd|iaxog toxi haxgiagxoxi Mdoxag, cruvexioe tag
~gooxiaGeiag ngdg eigx)vixriv OiexiGexrjoiv xox) 60xivrigod toxitoxi gT)xr|na-
X0g. hg6g tosto Ogioev avTixgoocoxeiav a"oxeXoxj|xevr]v ex tou ur|Tgox:o-
Xixoxi TxigoXorig xai Eegevxioxi navxeXeii(xovog, cbg jxgoeOgoxi, Xai tcov |xit



39

*ai
‘e-1 NnT4 .apyeiov Mooya? xai vni6aXe t.'\v

BHiPKERY S ERIBMIEIRY TOD FIaTQIaQX

5 O0*ola go*E oworuXiaS eV

> AP
Itea iDvodoq TOD Oixod“ Nixod na 0 ex ,V( 6 va(Jd)?ou™0)v,v
DIV ARNMOetoav exOeoiv W? »9<Na TNV ’OgOob6toDC f,

Oevia xai ajie<t>aoioE va TtapaoxeQii ti?
e"EuOEQia EmXoYn?, xaT’ &xpav otxoyoju '’
600iaq, ei? xr)v ojioiav odtoi eiuOdhodv \ Vie

Hevixou naxpiapyetoD f\ xf|? xav naxQiapxei
OixoDuEvixdv noxoiaexetovavEXalReTjiv

N, olaorixi™s bixaio-
~~ T00 oixoo0-
\ Np6? todto to
X8w)5 avaoTEiXti bii
,9% eu-rodoEU,?
«xpa”™vov x™v E({.aQ(ioYrlv ©™ “© 2wV -F.v;/T10iav £i? b.xi ainn d™opé&
XOD w? :xq6? tnv fev ’ZEoOoyu? OpOoboE, » o« J ('jixajoijooia;, ei?
== ttiv xaxb xd w? fivu» EniXo/Miy tfl? ~"xXjoia JE & OTeQU t6 Ua.
Niv Onoiav aDXT] GeXei va DJiaxOtj. Ebiyxw 1 v ; v T*v 0ri Xr|-
TQiaQxeia OEonEDOvxai o;tw? (ivayvwQtooDv xiy\ ] y = vv E[c, wpi-
<t>OEiaav, xd)v evoqiwv, Ui 6nolai dnfE<t»ooioav va - + nLiiODPYnOetoav
ta** ™™ ((*

«<n*.
Sia xu)v f|6ri Xt<I>0eiowv a:xo<|>a0EWV ev EOUO .

1 dyxgoveu” ona»? ixnt<paoiaOr\ ya §o<™" “ N\ °ET4y6K) Smog Xd-
*od? fcvopia? (ai OJiolai 6ev eXodv eioexi ajio<t>ao‘oe /.
6odv oxexix™Mv andNaoiv evtog NQia ™ = NN avikatt xMv iwxox9ewoiv
"Ev OT|.El XODTWV XO 00X0109X"0' Sn()obOtODC xXtIQIXOV?, WC xai
Neaoxn ei? xob? dx- odxo ev EoOovi?

q ftwcndruta vd
Js TOTIS e4 udxwv Dji' odxod 6e xeQ”vcas ei? 9/ naTDiapxEioD. "Eni

evxoxOodv ei? xfiv OixaioBooiay T°* < *°/E odvepyooQOodv bid x"v
AODTOI? O*OXEQO xd naTQ.09Xeia dne”aoioav "a ,, £o{)o— Kw.

ono xoivod xapoDoiaoiv xnc OEoeo™ mmn q ,Q Qdbo™ol djxoXuD-
—>oew? eni xw teXei bxw? dmavxE? oi ev EaVO _j§ *

joioxt,v
Codv XWV udxwv Oixaiwudxwv, hetud twv °j U anTo)V, 6ioxi f)
Olo?, xai djxoxaxaoxiiooDv XV nXriQii Xoivw N 6 "qOoo6o-
N ANo”ov. ’Q? neo? navxa xudxu 1 Q. tvixo0 nuxeia9-

VpannaxEia? xf)? 'Ay"o? xai lepa? Zdvosod xod -
XeioD.

r , 28. -O OixoDHEvix6? Naxpidpxn? bid xod ujic 2(%6 AnpiXioD 1996
9dnixax0? xod odvexuqti x6v jigoedqov XA\? dvxutpoowJIXEia? hhtgcdxoXi-
Trlv TdgoXsti? Xai legevtlod xai xaOr|Y'»Tnlv T*I? ©eoXoYixi‘'ic 2xoXf\? tod



40

"AqgioxoxeXeloii riavE3T.iOTr|[iLOij OeocoaXovLxr|5 x. riavxEX.erlnova 6ta xiJv
ejuTU/fj xataXri™v xtdv ouvo”Nikdv xal avac|)EQcu xolixo EvxatiOa, ec>’ 6oov
f| jxaQoxioa YQA&c))Exai kqoc, Xt[iT]v axixol, sioxI t| 4jtoxaxdoxaotc; xtdv oyioe-
0)v xfig MrIXQOg ’Exx>alalac; KcovoxavxivoxjJtdJ Eiog jcgdg xrlv OuYaxEQa
"Exx)a]alav xflc; M6cr/ag cutoxsXei oiuxeqov &xgalag orinaolag yeyovdc, ota
xx)v ’OgOodotMav. 'H Pcooixt] "Exxb]ola xai Xoyco xou agtOnoi) xtdv ju-
axtov XT|5 xal ".07(1) xfig YECUYea’txfig xr|g Oeoecos xal ?,6yo) xfig ai)uboW]c;
Xi]5 Eig x0 iEganooxokxdv eqgyov xrjg ’OgOo6o”lag &noxE Ei jtoXxixlhov |xe-
Xog xfjg ’OgOo066™au "ExxXr)olag. Axjxt] aXXcooxE xaxé x&g xal.Ex&c rnxegag
xol jxagEX06vxog Eoxr)Qt"E xal xdg aXXag ogOoOo”™ouc; ExxXiJolac;. ’Ev
Xoijxoig x6 Olxau”iEvixov naxgtagxEiov Etvat ouxcug t] aXXcog i] |_n]xile
"ExxXr|ola, axixr] r| 6jxola rjaxi]OE x6 3agii IEQaicoaxo)axtv eqyov, otmvog
xagjxol sTvat ai ’Og0660|ot ’ExxXr|olai, xrjg or|[tEgov. Axixr) etvai f] 6r)|.u-
0'UQY'noaoa xr]v ’OpOodsotlav Otd xa>v Otxoti[tEvixtov xal Tojuxtdv Ihivo-
ocuv xal aiixr| atxoxEXEt x6 xtrvxgov xfjg ’OgOobo”lac;, x6 6jrotov ol jxévxec;
OEOovxai, 6i6xi ol JiavxEc, OTOvehouv Eig x6v Olxoulievixév naxQidQ7.»]V
Xin&g 4QXT]YOX) xgaxouc;.

No|xl*a> 6xi ol jxavxEg exxi(iotv djg m|)toxov OYaOov xr]v oxivEQYaolav
xtov bvo "ExxXt)OL(uv.



41

AKOAOYOIA KAl EMMETPO ZYNAHAPIO
THZ ATIAZ ©QMA1AOZ THZ AEZBIAZ

Iwavvt} M. <PovvtovAi] /0eaocaAoviy.il

’A4>EQto(ia otov Zeb. Mx|xQOJIxoXixr| Tugo-
X6ti? Xai Zegevxioxi x. navxEXEiijiova Po00-

JiouXo. «Tip xriv xinx|v, X(iv Xi|xr|v».
. . -S

'O aTvyr)<; yapoc, xij5 aYiab OwPal
Ha EHJXEQioxaxcUHEvrii; £i0iiY'loeu)5 yi* j-avTIvi)v "TEgewov Xoii
Aatov axd A' AieGvei; Zunndoio xou £vxe 1 >AOx\va axic 15 HE 17

*EOvtxoil TOQvnaxog 'Egewyv, *ox ovvex?™ . =6 Butdvxxo. To”ec xai
EeTXXEjiBgiox. 1988 he Oe™o «'H xoO0tjieo™M “ ™~

»Sr ApnfRiac. cuxeteXege x6 Oe-
Tela; xvgiab "AYYE>0xf)5
>

-H eior,Y’lI°n trjS ™
OWEXEIE™ ox-nv tXXxivioxixxi xai ewjMuxw\j e albo(. “™ AEoRiac..
xuXo «'H ioxogia evéc, Ydnox,: < 61°~ 19 . fevfcdOrixav crtfiv AOr)-
&'mMooiE\)0rixE£ oxa ngaxxixd xov Zuh”ooiou'

va x0 1989, oeX. 238-251.

-ao0a0exei f| elonYNC«*.
Aev exouhe xljxoxe va& koooOeoovhe 0X

ual xb 'Evxcbnia xi‘ic.
avxXibvxac; 6jx6 x'15 6710X071x65 xr\7E5. T.° ,\ 1tovT(Vv xa ngo; x15 &XXe?
*oXxmaGoU5 avxfte «7105. xai ouYxgmxa qg. 0VVaQTt1i0Tl H« ti?
“gohoiei; ixequxxi)oeib xfj? Buravxivris . ™ i0ToQio&i4>ixE5
voniXEq xai xavovixE” diax&"Ei5 Tfi9 “Nogoiuioe va fem-
xai vonoxavoVvixE5 jtQOUrcoOEOEig. xi]5 xxiQiuc oe 66005 UQem'a,
XeigxiOel xai va eXOei oe aioio ~egac [lia XExoi

aYioXoYixcov xei-
~ txxO5 xitjv aXXcov &KOxaXvJitEi xoug noa Q kXevqoqg xA\5 xa-

UEwwv xai xr|v HEYioxri o3tou6aidxrixa xo\)5. xail j <~ _Moav yal

O»mcQivij5 xai xfj5 oixoYEVEiaxv|s N9 bi a,\xE5 anoxxouv
E&Qaoav oi \\gmec, xliv 64)n7liceo)V a',/~ &C_"m * ,HXi 6ev Eivai jigaYVia-

1&iaixEQT| dljia X67u> xffc toON, ™ AVE-xixfiOEVXE? ev KOUOI5 *007;
1EIES xai ioxoQi'inaxa «yqu”ejou», dXXa
»*axeteq, nox, “aivovv ntoa And t™v WV 1

vea(t)Ovxai 71a
Xaou XU

oixosohx! xai hagaHvOia. , -ftoc xfic AEofRRia; xixav xai
To j-iagadOEiYHa ™ aXXo\) xr|5 07105 P Oxu-/riuEv0? xax’ 6qgx’lv
~eunEVEIi H"a t,uvxavri naQxugia, nad)5 Evas '

.1 ox)i'7ou v
Tano, HJxoQet xden ox”v nioxr, xai oxr,v 1>»><«<. ™ N ~"Xeoev
A X Oel 0ol NIZ NvevA v ay™v axX6 6x6°0

ama °wxrleia”™ xai 67100"0x1710 xo

“ MxaM\yz\. f\ I»*| ou’
XQi 716 xov, ™ xrjv, 6xe60xjvo OXi)v xwv xax



42

£i)yixf| JtEQLJieraa xfjg ©(oiiatvog, ox6 va dyidaoEi or[XaOf| atm'] xal ots va
ocoGel xal 6 xaxtxoojtog auruydg xr|g. T6 Oko axrivixd stxoteXel xaxd Xa-
jtoio xqojxo svav Ejiojtxixd, xal, cuto 600 yvcogi®w, [xovadtxd 6:xo|xvr|[xaxL-
o|x6 oxa dyioXoyix&a XQOvixd, nov |xe Eva ankb jTa@6OEiy(.ia ajtoOELXvuexai
r) 3xvEU|xaxixr| duva|XLxr| xaiv Xdycov xoil ajtoaxdXou FlaiiXou via. jxaQO|xoLEg
JIEQuxx0joEig: «Totg se yEya|xr]x60i JtaQayyEXXcu, olx eyci), akk' 6 Kxigioc'
yvvatxa d;x6 dvogog |V xtiQLaOrjvai... xal &vdga yxivalxa [xii a<j>ievai.
Totg se Xoijxolg Eyth Xeya), ox>x 6 Kiigiog' ei xig adeX(|)6g yuvaixa exei ara-
axov xal axixr] oiiveusoxei olxelv |iex alxou, (ir) d(jiExa) axixijv xal ywf) ei
Xig exei avOpa amaxov, xal axixdg ouve'uQoxel olxelv jlet' axixrjg, |ir) éclhg-
xco axixdv. 'Hylaoxai yag 6 avflQ 6 &moxog ev xf| ywaixl, xal rlyiaaxai r|
yxivri x) djuaxog ev xa) avOQi... Tl yag oidag, yxivai, el xov aviga acboEig; ij
xl oibag, avEQ, el xt}v yuvalxa acooEig;» (A' Koqg. £ 10-16). 'E64) Oev rixav 6
dvr]Q «&juaxog» xaxd xflv Evvoia jxoxi OtuAel ¢ llatiXog, or|A.acf| [if| x61'
axiavog. 'O xgojxog Ojxtog avxi[LExu)JtloE(og xal X6oEiog xou Jxgo6Xf| [xaxog
rixav 6 l6iog- f) &0£xr)or| Evog volii[Lor) dixau!>|xaxog (ie djxcbxEgo axojtd xf|V
acoxriQia xo0 aXXou [IEXoxjg. Exd xeXog axixd EyivE, eoxcu x1 av axixd oxolxlse
xf)v ~cur) oxijv Oa)[xatda.

BERaia x0 jxagdoeiy[ia xfjg ©cDfxatbog outoxeXet [ii& dxgaia JtEgl;tx(o-
orj oxj*uyixo6 6galxaxog, dkk' axixd dxgiRcdg xaxa’icuvEi xf]v jxgol3oXi) xr|g
dicé xd ayioXoyixa xelneva cbg Jtgoaxaxgiag xo8 au”uyixod 6ioxi. 'H odu-
Rlcoaii x<dv oxi*dycov sev elvol dxivaxd dvOgumivcog va |xflv exei xd Jigo6Xr|-
[xaxd xr|g, jxo6 artd [iixga [Ijiogosv va EgiikiyOowv oe ixEyéXa av xal oi 060,
rj xooXaxLoxov 6 evag U;td xoxig Ouo, Oev |ii|xElxai, xo xaxd Oxival.uv, x6 jr.a-
QOOEiyna xfijg aylag. 2xr]v xaOr|(XEQLvoxrixa xfjg gtofig f| rrEQIjrxitioii xfig
0(O(xatdog elvol Eiixxixdig axavla, dXXd xal f| ajioXoxri «opovoia r|ix>x<ov xe
xal o(U(xdxiov» xfijg EXxXiioiaoxixf)g EUxrjg xal 6 EtixxEog «avOdoxagxog
6log» Eivai e™ looxi oxixoiuxa, rj eoxlo xal adxa o”dvia.

"Exot f) Oco|xatg jxpoRaXXExai <ég ayla, chy dvOpcojxog 6r)XaOfi jxoxi exio-
QEOxr|OE ox6v Oes, gcovxag xaxEiva xijv xoivoxxir.r) ~aoj xo6 xdo”ioxi axixou.
OJtcog oi |xx)QidOEg xarv dné xaxaRoXfjg dvOgtojicov, [xij vxag dya[xii fj X’ 160’
(xovaxi] rj doxijxpia, &kk' «danj» xal xaxoixog xfjg |.iIEya/.xixEQi]g jroAEQjg x00
xoxe X00[x0x], |if| dxoAEixoxioa va «jigooeOgexiei» oxoxig vaoxig xal oxig jxdv-
vxiyeg JigooExixeg, xicjiaivovxag xal |xoip6i;ovxag oxoxig yu|xvoxig xal oxoxig
(jixcoxoxig QOdya, xpocjitg xal xgijnaxa, xI 6ka axixa oxi*covxag (xd/gi teXoxK
[xe OX)E,oy0 oxaLO xal Ravaxioo.

Zxf)v 3XQo6oX.f| xfjg ©co(xatdog chg aylag dacjiaXcdg ouvexeXeoov xal ol
[xovaxeg xfijg Movfjg xd Mixga P(0[xaioo, stoxi flyox)[LEVEXIOE f) [xr)XEQa x"g.
x0 dxEQaLO XEix|iavd xr|g xal IOLaixEpa xd nokka Oaxi[iaxa xoxi goivxag xal
[XExd x6v Oavaxod xr]g exove. Ta xE/xxixala axixa rijxav xal f] dx6 ©eos dva-



43

o . 1 yiTrir rrir XQl OViijOEV 6I66JIEVO,
7viuqutt| xai ftjubebait)ari xf|5 0710x1l 5 gyave «ev qu§4)f|» xaxa xr|v
310x1 ec™egvE ox0 <S>ui5 ooa Eviageoxa axox " ~MagG jttgi x6 xeXoc
oxivxopri jictQood xr|5 oxriv 7*1 axitri- ewTl __,waxavxivoxmoXri 7x10™ 0T
xoxi ©' aitbva xai xeOove pagxxigixa oxr]

930 oe f)Xixia 38 poXi5 exiiv. TipilO»ixe u>5

Ha&a x06v 6io xai t*)v JioXiXEia xi)5 OU'J N>
XEOOEQ15 6710X071x85 xri7eg, &”-6 X15 f°',
Xabt! ioxogixd a(t)Ti7il|xaxixo xeipevo |ie x
XQEi" jxquixe” Eivai xavri7xiQiy.0'. Q17°9 , ( * .  Tj-., g-yl0:5, &0xl eogxal;o-
70xeqo XO7ia xgod>avei)5 poQ<t>xi. y-axa Trv r X~V 1« ’lavouagioxi, xai

br\-

*e £VVOia xoxi ogoxi. Oi
S An(™xav, oe Xi-

xav aey.ixti® xaxa T”V r|pega xi)5 xoipnoew “™65. 'O xqgoixoc X0-
0OQ70xEQa ex NnExaOEOEL(i; xi-jv 2a xi x1|% 1

Pmuaioxi exi axixoxgaxo-
V05 Eivai aviivxipo5 xai exoivoOtixe axa

9«5 Popavoxi toxi B x"v Iri ’lavoxiagiox, jO,
(6x1Ho0ie60tixe a3xd x6v RoXXavoiox'l
Novembris IV, ax'15 Bgx)£eXXe5 t& 1925, oe

Y05 xoxi Kiovoxavxivoxi *AxgoJioXiTOXi (,x£i 9

TOX05 Q-rixoQixdxaxo tyxcbpio loo>5 xol'  I*
&exxe0o xeipEVO OTIPOOIEOOr-ixE aixo X0V

Xaix0 xgixo axo6 xov F. Halkin. Hag.olog.e

, gva XX g O oxivu-
219 (Subsjdia Hagiographica, No 71 .Texa XN  miyOub. xoxi 6xoioxi
"('jgl(o oe iap6ixogx(|)§ égiéexaox?xxgﬁoxi" SelaQ N qzs(OgXx 601 xal evoq oe-

xe006quiv exoiv 960-963

<~ <7~ Sanctorum
914.942V 'O Oex>xego5 Eivai Xo-

NN\

ja' atibva) xai 6
uiaXoxi (1A' auovaO- T°

g &vwx. oeX. 242-246
Bruxelles 1986, oeX. 185-

XxQOxaooovxai axXXoi xEoaegi5 0x17,01, XQE15

xajiEvxaaxiXXafllos, xaxa x0v xxiixo Xwv epp£XQ
Mryvaiaiv Xgioxo”dgoxi xol MxixiXrivaiox).

glOXIXu>v auvac,aoiuiv x6iv
6el0 agx6, jxov ixgenei

-N. g, tou y aubva, iti-
va 7ga<J>rixE oxtiv Movri x& Mixgéa Poipaiox). “g”xe &no xov 7gu-
Oav*9 6x6 xaitoia pOval.il xf~ JJ xqcmi6XEWS MvxiXr,vti5
(Jiovxa 71a iigoixri 4>0ga ox0 nNegiooixo txi. rtanoxioiaoii xi\5 07105

noipiiv», X. 27 (1962), pa”i PE

n, . x6 Ni“va. X070) x5 4>6-
©wpai6bo5 («riagégxTipa», oeX. 7-24). I0XOgixa 0x017.1x0 &va«l>ogixa
“eiub Xoxig, bev Xgooitiegovv 3taga X17 1 t A ,aoaixTUa 7l« vu oxxigi-
F TOV

xti5 O7ia5. 3iavxuis T°°° °°ai\agaOEi7Pa xai va «goP~oow
rex>V X0 E7X(bpio XT15 xai va ,-xgo6aXoxi "

t  YRBaxxd xeipevo aixo
x6 Oadpaxa xrigq. "lauiq xai 6 xga7paxixog « ~  xiixoxe jxegiooOTE-
x0 6xoio avxXoxiv ol 6iaogoi t7XU)piaotes xaOevag pe
90 O3t Goa axixoi &VO0X070UV xai liagalexo
X0V xgoixo xoxi X6 ~xibpio xfl|g 07105- _

. N9oo4>axui5, pexa 03X0 i»bikiV\ ~eoxipavOri oe teooe-

xxigia 'EAewi nanai)honovXov-<Puxon N_60x05 xavwyv 31005

90 livaixixa XEigO7ga<tia to6 IE' v.ai 1ZT aioivo5

i,uvoXo7ixa xeipeva aixo



44

Ti|iT)v xfig ayiag ©cnpaidog («Tapeiov svexdodxciv 6Bufavxiva>v dapaxixedv
xavovcuv», XdXXoYOg xgog Oiadoaiv che[>EXipu)v 6i6XLcov, *AOfjvai 1995, od.
143, Xfjppa 411). ligdxeixai yia xolg xcudixeg Ziva 594 (<]). 215r-216r 219r-
222r 223r' 224r 225r-v) xou IE' aidivog, 599 (c/>. 12v 13v- 16v-19v 22r-23v)
xolU Exong 1465, 601 (<p. 1Iv-12v 14r-16v 17v-19v) tou Exoug 1530 xai 642
(4). 9v-10r 12v-18r) xol exoug 1474-1477. Kal xd xeaoega Jtegiexouv x>)v
iOia dxoXouOia, jxoii evxaaoexai axr|v 6Xr| dxoXouOia xol Mr|vaiou Xrjg
2ag ’lavouagiou. "Orang avcuxegcu Ygaxpape, i) ©topaig arxeOave xi)v Ir* ’la-
vouagiou xai agxixcog f) pvi)pt] xr)g Eogxat,oxav xi)v r|[pega atxr] jj.aCL pe
xflv negixopr] xoll Xgioxol xai xtjv pvr|pr| xoi MeyaXou BaoiXeiou. Trjv
1») ’lavouagiou axdv vad xfj5 ©eoxoxou xfig Movfjg xd Mixga Piupalou
EiXe ex(|>U>vr)0ei xai x6 agxaidxego avtbvupo EYXCupié xrJg. Fid XeixougYL"
xoug Opcug Xdyoug 6 eogxaapodg xfj5 pvx|prlg xr|g pexexedr| agxixtdg xf)v 2a
lavouagiou xai xeXixcog xflv 3»] ’lavouaglou. Zxo pexaRaxix6 crtddio xfjg
2ag ’lavouaglou dvacjiegovxai ol xavbveg xai x6 eppexgo auvaigdgio. Zxa
MrjvoXQOYia xIOExai xr[v 3r| ’lavouagiou (xchoixeg Ildxpou 266, Mediceo-
Laurent. San Marco 787 xai Etagia. 1590. BX. H. Delehuye, Synaxarium
Ecclesiae Conslantinopolitanae, Propylaeum ad Acta Sanctorum Novembris,
Bruxellis 1902, oeX. 362, 39, 40-41).

'H dxoXouOia xfj5 ayiag xaxd xolig dvcnxegen Zivaixixoug xcodixeg ne-
giXapdvei:

a) Tgla axixriga jxgoadpoia yia x0v EOJiegivd, xoU ¢' ijxov xaxd xo
«'Qg YEvval°v £V pagxuoiv».

6) *Oxxatboio xavova rixcru O' (r) a' ipori pe eigpd x6 «’Avolra) x6 axo-
pa pou»), pe dxgoaxixlda «Xgixirvupcp xdgi*e ©wpat) xrjv afjv xagiv» xai
agxxixr) <)>gaar) «Xaglxcnv svéjxXeciv xt|v 6ioxt)v aou Jtageaxr)oag, ©copail
Oesdoboxe». "Exei ouvoXixig xgiavxaduo xgojxdgia, xol xaxavepovxai ioo-
pegeng avd xeaoaga axig cuOeg. To xeXeuxalo xgoxagio xdOE chOfig elvai Oe-
oxoxlo xai x6 dgxxixd xou yodppa ouvujxoXoYifexai axrjv dxgoaxixléa. To
6vopa xol jioitjxou XoU xavivog pag xov diaacn”ei [) dxgoaxixlba: «Xagi'
xtovipio». '"H xugia naxar|XiojiodXou eixat,Ei 6xi «x8 ejilOexov xfjg &xgo-
oxixldog ‘xagixcuvupog’ Ouvaxai xoirjxixr) doela vd iao6uvapfj ngog xd xo-
giov dvopa ‘Xaglxaiv’. Elvai 6e yvcooxog Xaglxcnv xig povaxdg, 6 anvxdEa?
EppExgov auva”~dgiov xfijg 6alag 'EXiodRBEx (6?,, BHG3 2122a). GiOavoxega
ev xouxoig (JialvExai r| exvoxxi xfjg xaaxlaEcog xoll ejuOexox) ngdg x8 6vopa '
Tu)avvr|g’, 6jiEg aluvr)0£g xaga Bu”avxivoig» (6. dvcox., oeX. 143, ujxoo.
340). 'H dxoXoaOia Kavxaig jxgouJioOEXEi Eogxaopd xfjg pvi*prijg xfig 00)-
patOog oxa Mixgd Pojpalou, x6v xd(J>0 xai xo Xelx|iavo xilg xai «ipviv
xglag», xr]v yxivaixela xgo<|)ava)g aOEXcfioxrixa xrjg Movfjg atixi)g. "lacng pa-
Xioxa xai ywaixa upvoygdcpo, xaxoia JtiOavaig Xagixivv), ’EmxagT), To)-



45

dwaxaiTa 6noia. . S *axa x0 «TaXv nOOHamXa6e» xai

y) "Eva xdOiona (leoobio, r\%ov 6 xa
b) "Eva E"a”ooxeiX&Qio xaxa x6 «I>Ws*va 01 . S(va 599 naQEn6axXXei

. To bEUXEQO cuxd x& dvo>xeeo) yeiO°YC' J 070 ~vo coxd X6
a*" IXTT15 wO»i; X0 ehhexqo ovvalaeio, jjov _  “>\oOi ,A- ata)vo5. 6n6
XEH?6if(>a(J>0 xfj; "EOViv.fic; Bi6Xio6rixri5 E - V,, t6 1962. IXO yn-
10 6*°io xai 6imooievOrixE oxo jieQiodotl « / TOO fexxevoii?
Odvga™o x0jv *AONvO.v X0 1"exQO AN X0; auxod elvat
ontooixou Mxitniov xiH ©u>Kh6°S; T O\ yQ“™O0v.
*10 aNibmoxo arco 6xi X0 xeihevo Xoxi . /fiaoEi xUiv xeaodecov li-
Kiixwxequ) OrinooiexiouiiE oe xeixixri cx -moovoadxjjv, livfi
vaixixov XEi0O7ed«t.0)v xdv xuvovu xa._ aoti £iva XQrim\io-
xai AOt]vi)v, x6 Em*Expo ouva”™aoio.1 7. Q e V N axr'\v hgo-
<<""\/V/ faio x6 *A0Xelo XO.V Itvaatxcov X6V

OuHtl *vjJirieExv|OTi xol xaOriYTliov x. 2*"0
03X%010 xai EuxaQiaxovue.



46

A
H AKOAOYOIA

KtuOixeg-.

A =ZlIvo 594, 1e' aluivog, (|). 215r-216r. 219r-222r. 223r. 224r. 225r-v.

B = Z1vQ 599,1465 Exoiig, <>. 12v. 13v. 16v-19v. 22r-23v.

F = Z1voe 601,1530 Exoug, <p. llv-12v. 14r-16v. 17v-19v.

A = Ziv& 642,1474-1477 Exoug, <p. 9v-10r. 12v-18r.

215r TQAYTQ MHNI (IANOYAPIQ) 6
215v Tfjg &yiag 6otoiidgrvgog xai QavuaHrovgyov ©loiiatdog

<Elg t6v sojiegivév, onyjjga jrgooduoicol
216r IYHyog 6'. 'Qg yevvaiov ev (ACtQTUoiv
Ol {hXeoqgtoi ormEQOV * ev (bdalLg te xal &o(.iaai * xr)v
Xgiotou naO»iTOiav * EXK))iijxr|O(UHEv, * ttiv ©liixatda x0 |xe-
Ylotov, * xf)g "-uastog exjxexvov * Ori(xioi)0Yr|lia Oeou, * xr|v
doxryxQixov &xaoav, * xrlv tov Zte™ovov * Oid axE<|>avov
Oelov? BOE>a>xOEloav * Xai ejx’ u)|xivv aBa|XEvr[v * Xr)v otchj-
10 gixt]v Yevvaioxrixas.

'Qg xaUigoxf3ov &(XJCE™ov, * tilg ekaiav xaxaxaQJxov4,
* (bg Roiav d>g evoqooov * thg xaxaylaixov, * chg agExcov x6v
:xaQdO£Loov, * Ocil.iaT]v xr]v eveo™ov * EjxaivEiv ovy Ixava) *
xal Xixa”*onai, 6ixcog uol * yvcoaiv slut] |ioi * HEXtpdfjoai oa)-

3 "Etequ xfjg oaiac ABTA 11 xuXXiRoxoxiv AB. xaXXi.60xQOv F 14 6oii) ABA
soltihl A

| Kaxd x06g xwoixeg r| dxoXoudia xijg ayiag ©(unatbog avjn|jdXXExai |ie Xijv ixgce-
ogxio axoXouOiu xi>v ©Eoc|>avEt.(i>v xal |ie ttjv dxoXoudia xo8 &yiov ZiXGeoxqou itaitu
Pulpig, xo006 6jxoiov r| |ivijnr| &vaygucfiExai xaxd xr|v 2a ’lavovagiou. "Exoi E”riyEtxai r|
diaoxogéa xfjg &xoXouOiug xf)g Oai|.iatbog oxa (|>uXXa xuv xEigoygdcjxov. Kaxd x8v xu'hSi-
xa A f) dxo/.ouOlu x*g ayiag xjidXXexai. JtgouigEXixlig («ei GouXei i|idXx xai atixd»).

2 llgGX. B' Ti|i. &' 8. A' riExg. e' 4. SiEijiavog r|xav xo 6évona xod ougdyou xr|g. Zxobg
Bioug xai ott]v &xoXoudia xilg &xavxodv avyya Xoyoxaiyvia |ie X6 Ovolia xod 2t.E(jxx-
vov. nagaGdXXExui eite jxgog x6v axE<|)avov X080 nagxugioXi eite Xgog X6V ote(Puvov Xfjg
O6£r)g xryg O(oliaiftog ii xai tu 660 6"i0d.

3 FIgGX. MaxO. i 38. ig' 24. Mdgx. r|' 34. Aoux. 11> 27.i.g' 23.

4'I'aXfi. ve 10.



47

15 <|)gov(i)5 v.ai 60Maoo0) * xolg ay<I>vag xai xa a0Xa * ota Xqi-
oxdvxai jxaOrmaxa.
'Qg xpuybva xr*v ouxj>Qova, * jieXeiov Xr|v axegaiovs,
* arjoéva EUXaXov * xai #iXeqt)HOV, * tt)v xeXiddva tt|v
ndyxQvoov, * xrjv Eap |xr|[viiouaav * xd)v ijiuxaiv ibg aXilOu)g *
20 Giunalda xini'iow(iEv, * 6ia) ocu”eovi * xai Eipijvt] xap&iag,
Vva acuaij ¢ xag xjiuyag xtdv avunvouvxuiv * ev xfj r)HEga xrjg
XQiaewg.
2lor lIKavwv rtjg ayiag, ov f] axgocnixig: Xapucuvingj xa-
e”e, Qoojiarj, x»]v oi'iv ydpiv.

25 'Q0ij a. THyog 6'. ’Avouji) x6 axdéna (xou
Xapixtuv*' avdjxXEu>v * tt)v 6ioxr|v ciou jxapcaxilaag. *
©conai'i Oecodoxe, * xfj EUyEVEia H>uxtjg, * 6jg AndXuvxov * <jn>-
Xdljaoa xapdiav * xdv laiog 6>g e&ei”ev, * avopi ouvegtjoag.
'‘Afiu>g ol Buvanai * xfjg Oaunaoxijg JioXiXEiag oou *
30 xOv U(ivov xi<j)avai aoi * xai vuv auyyva)|ir]lv aix«l)' * al yap
ajxavxa * xov ljxaivov eXoxxoj * jxpog Jiiaxiv, JtQOg <()QOvr|oiv
* aol xaOxine«))rjvag.
'PaviOa noi oxdXa”ov * xijg aijg toxvog xai tpdaioov
* x6v volv xa)v aloOr)oeu)v * xaxaxijx.Evxa deivotg, * licbhg 6o-
35 |dacu oou * oenxtiig xai xaxa Xoyov * xtjv Oeiav xiavriyupiv,

219v

* ©cujxari evbo”e.
O<eoioxiov>
'laxQEUoov, Aeajxoiva, * xa xol voobg (iou xaurj(iaxa,
* Te ttjv xdxtuoiv * ex oaOuniag OEivfjg * xai x»]v od>-
40 naxog * EOoug &xpaotav, * ibg (x6vr] yEWtjoaoa * Jidvxcov
axEoxopa,

fio») y'. Tolig oolg linvoXdyoug
Tfj OEip oou xauxg jtavriyUpEi * xpoxouoiv ayyeXiuv
0i Xopoi * xai x.aipouoiv oi (xdpxugEg * lIxai doxtjx<I>v 6nij-
45 yupig * "Ex' EiKppoouvTig or||[JEOOv * n&XXov f|dUvoxrxai, <ltg
aniov.
'Qg £60ov, ijjg xpivov avE irjg * EnaipExov ovxcug

220r

np6X_ MatO. i"16. I e
"'H nagfixnan iie x6 6voliu xo0 nonjioO. n xtjs nomtQiac.nm’ in,> ax°0’
NeXibu («Xapixu)vunoi xaeitc- x«P'v”)- ouvEX"exai xai oxfiv npwni Xe&i ,01' xavov°5

‘eXapLxujv...»).



48

50

55

60

220v 65

221r 70

75

elibaAeg, * @u)nar) Jiavaotdine, * log otaitel3 Oeddoxov *
axeiRumxarv x0iXdOtov oll, * JTQoaYYE Gev ex ©eonrixolRog.

Naodg xal jxaRddetaog ec|)dv»|g * xal xdo|xog e£;alotog
OtxAoug, * Tjnjxns xe xal xolU ocbnaxog, * cblRa'Lo|.ievog xdvxo-
Oev * xatg evaRexotg tiRdigeoL * xal jieoov xdajxou OtaxRl-
Bouoa.

0<£0TOyj.0V>

"Y|xvog xe oudelg jteRia<oOetT| * xf) afj, xava|KU]|ir|xe,
xinfj, * (1)5 xol ©eal |xou oxt)V(O|xa * xal xefievog xavaYtov *
xal xaiv ayyeXwv 6eoxoiva, * vkeq dvORtoraov x3iinaxlaaoa.

Kauiona rfijgbmag’

THxog ¢'. Taxi) itRoxaxdXale

Aiieaog JtalRlaxaoat * x<f RaatXet xal ©ed>, * AuOetaa
xoll ocliixaxog * ex xtév naaxtYtov dvoRog, * ©(onat) xavevoo-
~e’ * Otdou (xol y°uv ey-elOev * xrjg MxjxM* ocoxr|Blav, * xRd-
xog xax’ evavxlcov * xax’ exORtov doRdxcov, * ixtoxaig ae Ixe-
xetovxt * 6ol x> 6olXto oou.

U'QOfj 6'. Tr|v dve~xvlaoxov

Mt) 4>L"oxoo(it)jaaoa xav ev RBRaxet, * oiaxeg tbRala
veavtg au, * aXX’' eaeOdu|xeig * xcov diXcov xal xel3jtvtov, *
ddia>.elxxcug xRdt,ouaa- * Ad™a xfj Suva’et oou, Kuldte.

'Qg Oau(iaoid)xaxa jxdvxa xd ad, * £eva xal JtalRado-
£a (xaAiaxa, *, Jttdg ou jxaBetbeg * lixcov jtaxel3tov evxoXt)v, *
axX' evu|X(()euOr)g, xBd™ouoa- * Aofa xrj duvd|ret oou, Kil3te.

XdRtv evallexou oou 8taYu>Y>iS * EiX6? tov xaxoOx(3o-
jtov Xxecjtavov * cug ejuOext)v * rj xal xtRavvov detvov, * ol
8’ aXXa \iaXXov exRa”eg- * A6£a xrj duvanet oou. Kuldte.

O<eotoxiov>

"ARRI)xog 6 x6xog oou, d> Maldtdfi, * xii>g exuocftofit)-
aag ctvORtojtov * xal ©edv djxa * x6v auxov <bg dh)o<I>g- *
6ofa Aoijxov 60<l)(xev oot, * AeoTOtva UalROeve ©edvuncfie.

55 xe trapaA. ABA7

7'H 6710 Ou>n«tc &noxuAettai ujis xoug EYXcj)(uaotEg, attd xév Plivoyididk> xui ané
xlg xuiuxeg 6taxd’etg xijg &xoXouOiag xt|g, 4AAoxe (tev «ayla», &XAoxt «CXjta», 4XXo-
xe «hligxxis» xai iXXoxe «dotonaQxug», xa xRla xeAeuxchu iné xdxotav euptixEpav ewoi-

av.



221v
~0

85

90

95

222r

'00

05

h(v, ~~ °V'

s 96X,

H'36jj £'. "EJjeoxr) xd 0ii|X3T.avxa

'Princrnuv axr|xoag, * ©(onarj, xol Oeoxstou aou, *
Jxavxa xaRRaRXExouaa yecoori“ * xal xof3iiyolioa * xxojxoig
doxEyoig sel * xal [i6vuj cr/loX&™ouaa Oeu, * 6v UXEQfiydxri-
oag * (Lg vuli<]HOv oxIQdvLov,,

‘laaEuiv Oaiiliaxa * xal JtQdynaxa jragddotja H jmaiv
djxEXEX.Eig aEwacog, * Osla 6uva”Ei * xol oou vx"Kjnou Xqgl-
oxou, * xoll 6”"Exovxog jxdvxa xd xeuxxd"!l * xal djiEi6ouEvou
oe * xolg Jtknioloig yaglonaoi.

Zx||xlav EvofxirEg * |xr] xdoyeiv xaxd |.idQTUQag, * 60ev
xal oelxote Evr|0XEig * xagd £x£(J>dvou, * xa()& or)|_iLou
dvOQOg, * xol (|)éviov RXExovxog 6laocii * xal xuQavvixioxE-
gov, * xf)v hi|Oev adixr|oaoav.

©<EOXOXloV>

"EMeoxti (Lg elée oe * xagOEvaiv r\ ouriyupig * oe Xr'v
OEuidgOEvov (xr|TERa, * jtajg ev yaoxgl oou dxEieoyd|Kog
Oeov * rivEyxag (Lg &xag dyvoEi, * ndvrj xaxd avORaixov, *
O-xeq 6vOqiijxov XaXiv se.

I'R6>) ¢'. Tr)v Oelov xaxixr|v

©axi|xd"Eiv xlg euxogxioele * xoug &0X.oug oou, O(d-
Haf| OaunaoiE- * xcog ydR3 6ir)QXEoag * ex| xooadxaig xaxco-
oeolv, * alg xagd Ji&oiv tdc{>0r|g (Lg ndpxug Evdo”og.

'Qg hxigov Oelov xoXutihov * f| cpill”l 0011 XExevmxai
orinERov * xal avac()EOExaL * Eig x&oav xtbRRav ataOr|OEcov,
0)g "Ao(iaxt x6 hxigov axoxevolunevovil

MEyd?,r| x6Xig (Lg eloe oe * x0U xgcotou OaaiXEiogl
dxdpaaav * olv xoTg YEwrjxoQOi * xal xol SxE(j)dvou ouvov-
tog ool, * ex tcuv Oaulidxa)v |xd)aoxa xaxE£xXdyr|laav.

0<EOTOXLOV>

’Agxalav sXuaag, Aeoxolvo, * xaxdRRav xaxeixr]vI3Tfi

49

A 89 aeiitoxe: delxo A 93 xapOtvov P 98-99 xoiig (i0Xovq ©w-

I03dot.ato.BA

MaxO. i0" 27 k%.

MaxO. xe' 1
MaxO. 5' 4-6.1 26. Pu>n. 6' 16. A' Kog. 0'5.

n.£°44?'3

, “vveei xt]v KiuvoxuvxivoluxoX”.
u\ax. y' 13



50

YU)T|oei oou * xai r)*id)orn~ev * xrjg EUXoylaglé4, <bg Exovxog *
110 oe tt]v ex yévoug ouoav T|n&)v urixedvavOQOwv.

223r H'R36?) Oux EXatgsuaav
*H nagalvEaig * x0v X6ylU>v oou d)(xnaxa>0E * xr’v oe
YEwr|oaoav * x&) Tfijg X'IOEiag xaigda), * x6 JiEvOog EdoaoOai
* xal dxo0QI™ao0ails * xai heXxeiv jxévxoxe- * EuXoyriTOg ei,
115 Kugle, * 6 ©EOg Eig xoug aliivag.
To jxoXuaOXov * xal xiniBv oou oxrivco™a * (x0Xig f|x6-
vr|OEV * ex ojiaQaYndxtiv OEivtév * xal véoog ouvedgohe *
Odvaxov ayouaa- * ou 6’ axXX' Ixga"Eg- * EuXoYiytdg ei, Ku-
gie, * 6 ©EQg Eig xoiig alcévag.
120 'H itavEvxinog * xaxaOEOig xol oxr)voug oou, * <bg
Eidiag, yeyove * xal xaxExEO»ig ev yfj * exouot| x8v [XEoauXov"
* olxovoulgt xivl, * Elg avinvr)oi/v * sétuxiougyou jravxdva-
xx0g * xal jxeqeuXoytihevou.
©<£0TOXIOV>
125 Nixt]g)Oqov oe * ;taXdxiov Exloxa|xai * xal xuqgyov
dggrixxov * xal 6i6ou vixag éel, * FlogOeve jtavdxQavxE, *
xoig RaoiXEuoiv f||igjvll * xoig Ginvoliiol oe, * EUXoyrinfvr| xa-
vayVvE, * f) ©edv dixoxExouoa.

HOnNtiTpavavooE A 113 yEvvriaaouv: xut|o(ioav T 113 eaauauv ATA
117 ouvedquhe; Giebqohe A

1l raXéx. y' 14. A' Fletq. y' 9.

15 '"H nt]XEoa tilg ayiag, 6évo(iagonEvr| KuXr|, nexa x6v Gavaxo xol ou”uyoi' xt|g Mi-
XariX E71VE laovaxri axtiv Movt] xrig ©eotéxoh «x& Mixpé Ptonuiou» xai xaxdxiv dvedei-
X,0ri j|70V)|IEVT| xf|g I16iag Movrig.

16 Kaxa QT)Tr) KaQuyytUa xfjg &yiag x0 ad)|ia xrig 6ev Exa<t>ii (ieoa oxov vad. aXxa
«ev xoig xpoauXioig» Tj «XEpi x& xpouliXia» f| «ev x® xpovaiu», dxiog 6¢tiyolivtui 01
£YXu>niaaxEg xrig.

17'H 6eriotg vnkg xdiv SaaiXetov ox6 xpoxupio uiixd EiodyeTai xaxoig &XxEXVwg ne xd
exlOexo «NixTi<t>6pov (xaXaxiov)». "looig xpoxeixai yia XoyoxaiYvio, x6 6xolo uxo-
OTiXcDVEXta x6 6vona xoli avixoxpéaxopog. "Av 1| Uxdoeari alxri exei xaxoiu xiGavoxrixa
aXriGeiag, tj &xoXouGia YQA&(|>rixE xaxa xolg xpdvoug xolU alxoxpéxopog Nixi|([io()ou B
<I>coxd (16 Auyoluaxor) 963-10 AexEnGpiov 969) i) Nixt)<Pp6gou P BoxuvEiéxr) (7 ’la-
vouaplou 1078-1 *AxpiXiov 1081). *Av & xXr)Ouvxixdg «GamXeuaiv fijuov» ExXx|<t>0ei
xaxd YOann«, xoxe r\ axoXouGLa eyqu<pti exi Nixri*opou <I>0)x&, xoll ou|i6aciXEUE |‘£
x0v BaoiXeio B' xai Kcuvoxavxivo H', 6r)Xudr| Xiya xo<>vla n£T* T°v Gavaxo xrig Ou>-
natdog.



224r
130

135

140

145

150
225r

*55

H'R6)) 1). rialdag EUayEig

Zoil xo eiieiDeg xai dia”acvov * xoil xdXXoug olx
TiXXoiiixo tjio vnv xEi[jEvov' * 60ev Xai xtg xaxoyog * Oai-
povi XQooEOQajiEv, * Ixvr)Xaxr|oag EUQaxo * xal sjxexeqsévioe
* TTIV Q(I)OIV &n4)OXEQWV 00QO0V * Xal XT|Q\% £<[>avri * xoig
olixto xaxExxouoi.

vHgOr|g ax6 yfi® xal jigooEVE/Orig * Xafucaoiv, dgio-
Haoi xal aonaoi, * Jidvxcov auvdgaljovxu)v ool * ejxl xfj xr)-
0elg oou * olv iiova™dvxwv x3jgEOi * xal agxLJl®'-IiEOL. *
Jigbg xoilixoig xal yuvaicuv xa oxl<t>ri, * xiJiEgbo*advxcuv *
djtdvxcov xal xihcovtojvis.

No6ooug ExaxOElg xal Oavoolpoug, * Oai|i6va>v xeqo-
xouQylag xal xExvao(xaxa * EOEi*ag dviaxoga * xéqqoj ccte-
Xaxivouoa, * xal xr)v xaxlav jisvxoxe * xal xrJv cuiexOeiov *
ex (xeoou d<|>avifEig, ioxui * xol xavxooduvdjxoi) * xal OEav-
Ggcojxou AGyou.

O<toroxtov>

Xalgoig r| Oeoév 6qqt|xci) Xdyo) * x6v Adyov xvo(}>0Qr|-
aaaa, JiavducojxE, * xdv dxaxavorixov * x OE tfj n:6X£i oov
* ollv 6aouX£uat xgojxaia * xal xaxoQOitinaxa * x|Hiv Oe oco-
triglav oolg 6odXoig, * I'va hex’ Eigrivr)g * ilhvoiijxev ooo X0
Xgéaxog.

WQGai) 0. "Ajiag yriyEVTjg

"Axag vovvExcdg * evOose YEVOpEvog * Jiavxwg ex-
nXr|xxExai * xal Jigbg xt)v dgxltioiv * xou Oaupaoiou 6ga
oxr)vci)Haxog, * judg OialiEVEL xagixi * axaivoxoHtixovld- * d)
Oa\j|xdxa)v! * x&o0i xoig jtgooxgexouoi * a<i)xr|Qlav xagexov
xal E"Eog.

51

>29-144 -Qftf, (...) Adyou jzapak. B 131 V|XXoiu>0r| T 136-137 im ifi xiicei.,
xapak. A 147 navd|uolie: jiavunvt|TE A 154 tixevoxohhtov B

“Yiac © Teo" T = UATO dva(J)EpExai oxi)v Exxuifiri xai nexaxonxt»»| ™u oxiivoug Xr)g
ii(rte g—=»'’il'epec (lexu x6v Ouvaxo xijg oxov vad xfic; Movijg xd Mixpd Po>(iaiov,
too -1, a7t0 xilv °£(?uxEla xoli 6ainovito(iEvou dnd xflv Nixo|iT|O£ia, noii eivui x6 Oeji«
'I"N'YOUIIEVOuU XQOXaQIOU.

<k iv/ CIXa TX|V llaPTUol« xou xpixov £yxu>luaoxol mg (Mi/ar]). 'PeXXou;) t& Xeixpavo
av Tl *as °T3*V Mo'rfl T* MIxpd Pu>naiov rjxo Oeoxé Xai siejieve «axaivoxopiixov xai die
~Xaiv EL,:i01 *EO°eiov «frRoRaS xai dxuOEiug» i) «pixpov seiv dixd Oopov xom xai
°TOPrIxov nuvxdxaai» (F. Hulkin, 6. dvoix., oeX. 107).



52

225v

160

165

170

175

'POoai Jtovr*Qclv * jivetihttedv toxic, GoXi*0oxig ooxi *
jxaOcbv xai OXixJiEtov, * uiojxeq Xai tov 2XE(|>avov * toxi txi-
Qavvouvxog Saxav cuti)XXaijag * xai oco<()Q0veiv avEJtEioag *
xai xaOcudrjYxioag * Eig Xi(ifva * dvxwg x(iv aiaOrioEcov, *
HExavoiag 066V neoixEiioDoa2.

"lva Exinagcdg * xijxvrjoco YAO&"Evog * Oidou poc
aia0r)oiv * xai Jtpdg xr)v atOiov * xai (xaxagiav 066v 60r|-
YX|oov, * f) ©col|xaig r) Evboigog- * viiv yag ajtctxr) jxe * xaxa-
OeXyei, * jravxa (xou oaXEiiowa, * xag aio0r|OEig x|ixixr)g xali
toxi Oaijxaxog.

0<EOXOxioV>

NilE, he xcdv jxaOtov * eoxoxioe, jtdvayvE, * xai xaxa-
R&axXXei (xe * Xai XROQ ttiv aoxaxcuoiv * x6v <pleiqo(xEvi)v
itOex Xai xqgejcei [xe- * 0xi 0’ chg X0 cciy xxifloaoa * x6 oxdxog
Oitoigov * xfjg x|ixixfjg (xoxi * xai SXejxeiv 00r|Yr)oov * jxqo-
oxaYixaxcov x0 4>cig X6 ccveojxeqov.

'EraKoaTEiXOQLOv

<rHxog y'>. 4>chg avaXoitoxov

Ocdg x6 XQior|Xiov :xaXai * xai viiv OQtliaa, ©u)|kxt]|, *
xfj OEXa0<|)OQCp x|ixixri ooxj * djciitioov 0ag Xi(xvr)XQiag2l * xai
jxavxag xoxig JiQoottvxag * xaxaUYaoov oalg JtQEaREiaig.

169 doxdxujTov A 176 alg: xug T

Il 'H laor) xai (IExdvoca xoC aut"Yoi) xfjg ©u>(iatbog IXE<|)dvou naoxuoelxui und

6Xeg xig jirnYEQ.

2 riQOxEixat jteqi xcév (lova™ouocdv xfig Yiivaixelag Movfjg xci Mixqu Pcoiiaiov, ol
OJtoteg «cfuXoGEOig nEXcudrinaal xe xai yapuoi xai xpoxoig Jtavwxioig xai x«vi|7iiyEGi»
fcopxalgav xt|v (ivrinr) xfig aylag (F. Halkin, 6. avcox., oeX. 216). ‘H cpociori «(Jxlixinov odg

xi|Wixpiag» (uiogei vd OEu)pr|GEI xai <og Ei0og 'ii.x0YQaijiTig xfjg (lova/rig {i(ivoyphdou.



53

B
TO EMMETPON IYNAEAPION
Kdtoixeg.
A =’AOqviiv, 'EGVixfjg Bi6?ao0qxr|g 'EXXadog 2104, 1A' aicdvog, <p.
43va-44ra.

2 = Siva 599,1465 Exoug, <p. 20v-21r.

+ T6 ouva™apiov xfjg ay/rag Ocofiatdog

IXixoi xfjg ayiag

'H Oio|xatg exuxev civxi St)[xiou

avOQOg <j)ovixoij xai ©a)[ia xctlgiv <J>egei
5 djioaxoXixr|v, HaQxi)Qixr)v 6e kXeowv.

ngtoxt) Oavoi xaXavouv ©con.dr|, 6la yuvaixdiv.

Tr)v xcov XaXavOiwV t)heqo)v agyriv ((iegei
(xr]v "lavoxKXQiog €X jtQioxrig eio,
xa0’ r}v 6 2u)xt]qg djg OEavOQCiiJtog Abyog

10 JXEQtxo(ET|v Sebexxo xaxa x0v voliov22.
Taxixr) 6’ ejiove”™voe xal |ieyag Oxixr|g
oxi0Davo6d|x(ov xou BaoiXEiou vexug
JIQOg OV IXEO EL-/EV EXXEVOjg 0£Q(IOV JXO00V.
"Ev xfj5’ EJcavEXXIOE xai |xvri(ir]v (jeqgei

15 r) GaunaxouQydg ©cutalLg, Oallia £evov,
xav xfj hex’ axtxr)v xgqv nexaGsaiv eyei,
xt)Vv T|[XEQag Oiiva|xiv EtAa6ox>|xevr|2\
Taxixr xaxgig jxE<jjuxE Xoijcov f| AEalRRog,
fiv MixuXr)vr]v ajxoxaXouoi xXeov24.

1 Tq aijrfi f|]liepc? (B' lavouapiou) |ivgpq ayiag 60i.0liapxupog xal Qai>naxoupyoi>

©<oliatdog X 2 Ixr/oi xqg ayiag nagaX. X 5 Meré jxXeov xqoo0. X\ TqVv xmv xa-
Xavite7)v r'lliEQ)aiv apyqv Pegeiv. 6 ripioxa 2lI0MJiaq Ell6ia X 8 Mgv: Tqv X 12
JtUQavoSaliluv X 14 ’Ev xg06’: evGev b' X 19 qv:EV X

2’E|66. 6'2. Aovx. 6'21.

23 Kal xaxa x6 ehhexqo ouvu”™apio f| |ivr|[iri xqg ayiag sopxa™oxav xqv 2a ’lavoua-
plou ex nexaOeaewg &nd xqv 1q, Xoyip xqg ayOHEvqg xax’ axixqv OutXqg sopxfjg, xqg fls-
Qixopgg xo& Kuplou xai xqg pvgngg xod MeyuXov BaoiXeiov.

% 'H AE060g 6vopu™dxav qiq MuxiXqvqg cuxd x6 évopa xqg JipMTEUOOaqg xqg. 'H Om-
ljatg xpo(t>av(i)g 6ev Eiy.e yewqOet oxqv n6Xqg xqg MivuXqvgg. BXejie xai -uxaiviypo yia
dypoxixq Eyxuxaaxaoq xqg olxoyEVEiag xqg ©Myatbog axtv oxixo 67 («jxoXiuiXEOpov
6lov»),



54

20

25

30

35

$. 43vi3

40

45

50

Flaxrie Mixaf|X xai KaM) |tr|xrtQ 4>i.Xt|,
AE6yog xaOapo6v aQExfj auvr}jiliEvov,
><>Ekv.ov, d)g 6ei, X6V tyiydv xol Aeojioxous.
"O|x0jg xaxrioxtivovxo xfjg dnmdolag

ev olg xuxfjv oxeiQcooig atixoig ctOXla.
Tolvuv Eauxobg exbedilixaai jxévoig,

del Xixaveliovxeg aoxexoig yooig

xal xi|v xexoloav x6v OeavOgamov Adyov
exMiJiaQouoiv evxuxetv jxoOodhevi).
"Eyyuog o0xo6v r| KaXr| |xe0’ r)|XEQag,
irnvoig I6otaav |xr|XQOxaR0Evov x6etjv,
OXELQCOXIXT]V XtloUOav EuQiig XT|V XEOT|V,
OrjJaj XQO(xr)voouoav Eivai x6 OQEcjjog,

x6 xaXXog aauyxQixov, daxEtov xavuz26,
6jxeqxeqouv agiaxa cjnioiv Ot™eojv

xaig avaywyaig aQExdjv jioXutgsjuov,

xatg djioc|)uyaig xoo[uxcOv xo”*uoxqgéd)cov.
T1 youv XEQixxallxai TtiyEiv xe xal ypaEiv;
Oxaoov cl)()ori xoOQyov adxIxa Xoyoig,
xaOthg jigoeljce xotg 6VEigoig r| Oeo.

Ejxel 6e xal XE<j>0axE xt)v cogav yd|iOi>,
axouaav 6xeED”av axixr|v vu[x<[)Up,
jrEioOEiaav chg xQ"l xotg xoxEUatv, d)g £00g.
"AXK’ oxix ejxeloOt) xal x6v &vdga jxqoodXejieiv
cbg <j>0aQxdv, cbg odgxivov, cbg 4>0oqov jcsvoy,
El |xt] ©Elb xplv X0) xaOapajv vulx<))li)27,
jiQoaf]ly£ x6v vouv xal \jjuxnv xagolav.
'EvxetiOev xyxjxe»- Xal xgbxoug EvagExoug

cbg Oatifiaxclv djxEiga Jidoi seixvoeiv

xal Jiu>g taaEig exxeXeiv xaO’ fjlusgav

xal OavaxriQag ajxoOicbxEiv véooug
jIXODXEIV OE ON[CJIdOEiaV Ei"T]QT) (EVIjV,

cbg EQyov axixf) xoiig 3XEvr|xag evoxieiv

22 ~\(fieXuov 1 24 eijiav £ 31 xaiot|vE 41 rjxouauv Z

57taDGa 2

25 llo6X. MaxO. ia 29-30.
26 11gOX. "E*60. 6'2.

MatO.xe'l e|.

45 xaOapdi U



55

60

65

70

75

43ra

80

85

xal ?tii)g xoqt|yeiv XIjV xqo<|)Tlv jxavxl XQOvcp

xal diaxglf3eiv Gafuva Oeloig 66qoig,
aygiumaig xrjxovaa x0 6quov XaxXxog
Xav xg> 2TE<))dvil) jtavxeXxdg evavxta
tdovxo xauxa, <peli [iiapag xagoblag!
"Exu”xev oiixolilv, eajtOQaxxev dvigcog
xrlv dyyeX.ixr|v ©coqatdu x6v 6iov,

cog aifidxctv gulaxag ex R&aOotig geeiv
xal 4>oivLxi"eiv x6 Jigoxelfievov jxebov
xal XeiJtoOi>n.eiv <bg boxeiv xaoauxlxa,
aitvouv 6gaaOai xavxeXwg Xxrjv x£ilievr)v
x&v djxayog Odvagqig, evieog ydgig
axixqv evedgou gcowiiouaa xrjv tjxiaiv.
"Ev olg e deiv eOo”e xotg 4>ux00jrOQO0ig
jxaxgloa Xijteiv xal rco®ux*eOgov 6lov
xal xaxaXalZeiv xrjv ©eol xalxr)v jxoXiv.
Xqgsveov 6XIlytov jtaQiovxcov x0) xdxe,

d<p>’ oujxeq (bxr|xaoi xi]Jv Kcovaxavxlvot),
4>0&vei x6 xegga x6v xaXov c*uxoaxOQOv,
XT)gav Xix6vxa xrjv KaA/qv xal grixega,
mgxig OQagoiioa jtgdg qovr]v xr]v evOdOe28
xal xdg xglxag Qhjiaoa xaOa xi quaog,
x6v ayyeXixdv avataql3dvei 6lov,

ev t| xir’oDoa xal Jigosdglag xoxe,

xaxrjgev d)g XQ") xcov Tj>i>xéa>v xal xQayqgdxojv.

'H ©colxdr] youv ajtoXEuJ>0£ioalln.dvr|

&ga ouveuvo) xco ~xiaei xaxoaxOAtu,

jKQOg gel*ovag eRAEiliev dyujvoiv 6gdlioiig,
e<t’ > xiqeiiQOg xal xokiaxr)g ei)vexr|g
alixrjg e4>0vr) xal <j>ovEi>xr|g eig xeA.og.

'Qg yoiiv eiteoxr] xal xQOvog xoii Oavaxou,

1) jiaXAov eljteiv jxgog ©edv exdi)|xlag,
xegaoxloig dixuoiv ai>xr)v 6o*a ei

O XtOV xeqoxwv RaoiXelg xal Aeojroxr)g.
Kal viiv 6aoqdxciv xajxelov eaiauDv

68 OEu) 2 70 «<>": 0(]>’ Zlldmi'jxooe 2 71 Oéavei 2

,,t°0i'5 2

86 0) 2 87 xaneiov davgaxwyv 2

78 ©cofiar) 2

’Ewoeitui f| yvvaixela |j.ovr| xrjg ©eoxdxou «Ta Mntga Pu)(iaLou».

55

85 6 ££>a-



56

ORtoiiev axtxfig xfiv ooqov jtQoxei|xevr)v
Eig 66™av, Eig enaivov, Etg EiKt>r)(nav
90 xou 8t]|xio\)gyou xai xegaoxlou Aoyoi),
a> xai TC(Joar)xei jiQooxt)vr)oig xai xQaxog
oi>v riaxQi xai riveOnaxi xcp xavayltp
elg xoi>g &XELQOug ctxE £uxr|xoug xodvoug.88

886qui 2



£ptp»u<K-
eadnROIARLSifh fich
axGoxi---r¥iwasxr\tti-off

pu«77°<i tpoy-"injuMutroU
O$E,* UXp:* OM™*\

o o/
J|TEN *f4

RBpSiCwpgTOftffrptrify”~cia-

orrn*f4 <ol

i*/>»>e 0<M/jtux o’ Epac* t™(u/
'ITAXB'KOMT7¥, In<t«Lr-€N*

Iu’\uoopf’\urac\:'r< {rjrt

»TTAP«<TT<uU: *

«cW TK7*20»pcp®V «*y*7V
opExari3soF- o/imfol B[
tVUM*LXAf'Bjfy ne
~gTN'JI'Mcoinev A«

*- <EC/cppE£UOpP<*p
— —*>"xrHfupty 14*»_

AKaitrixjuarcMJILInALtIN

jxi>-&it'j*yay ivr*KfXMcra
co.y-'r*; " voSjcpM”N

*=>jcUui*”™"M«"N5-7"N~ry
Kfi m—  —w— '

Jixoy

P

t y“ppauoTw-j-.. "0

v C*WVENTTiuXLniu-J»
4JE KAsr~-Kof-iinjij
neNjarajccpfrorrp «c
XJJTivituiojp «DCoy>4"xJo
[Mop*r7ryai{<r»p- fcoxi®-H"
*r&i}cf/S'bE«p *inr***y4dp auf

KEUfr ra%“}]Mo rrxac

M-oryydxriyfoin/M-jjFije
**0DC* Uy, M~

»"'N

jc"poo-

0>J<‘rButn»
0T0 "JOIE<y*Y*IC XuXirtL
c Maapxau*77X0»«xutrit-«
T<"<roo"#pa/-
‘JTy apTk/aju™uayXn
Sppdd A XV luudb/ 't
VNV H*Xt><tyaj'rKYi|
rxxsry”vny 1 'liuri‘afMiuiti
tuamy 'jwY*fofoy<et£\L
(~)<oe1 Bcojjju'>uxj'rifxM <ra>
,fli1 &tocrao ~oj/j-KIJU Y
plwitKaflh”- lyoLxrma*.-
«|Nic T»R on-y
VN1 Cyrif\/N\/"™»E£,

’ *Buc:ieOy***
tarp/N"Trp“c\VV>>*f\/

rjippoeavroy N XTI

K&a>6i£ liva 594, <p. 216r.



58

)-vnn

nT<

cXn$-A*/u'e

N/ " X-rvito*iKilyt*>fTV 2iKiiyMr*t'ti-

n

NrtJ-rovi’! KM Jw ™ iv
_NuyiicKai);:- tA&NACT

fiLMyiyrii*t*litf>»>t. cm-*? ogqt»< N1*5-
J<rA9iT?»0*if011 ru'NA*f*c.

-BT>rrav*»i-i*UM<T<tucAIrniis:

eulmpi-cu>t>l fei»w?clrCc,

TTfi XN «*ef;
*®b|ef1I CNTS-"WAMtAV***\W>

TumA~cY» K>*T*/*$W»Atl*u

Mi>/,a>**»achimn Twru-rktfUTi
45UKE>.0[*B»J> iaAiu’C- < HATUAI A
Alll» kAabC*t-B*t'? U»fTM <O

mCMAK' T McNWjir
T«CAXroi»u. 4ujcK*3H»jaA»*t«
mntiWwJn«.- cWIVJITV-"fwoic
««T»ft*6*Au- rralV<wKur*U<«£'
iN*» T AxAlop-rtt

>-CTABr«un»i<- - ATIATCNGI-roy
L3FW* c*Anrv?«Wy
cy-nj*VV-tjoJ.vM w + ilf'-MavKwi»
ICK*A>SM*6Vm]Ced-  NWE*<<-[-i<uA)l
MNA-WU**FUj'r<r *vr«ti"k.mc/
«»»fdi>»vir<J-n»lAisu- Q<AV>ct>
**AKc/b\*>b €7?).<-nppVpat- -ninilS

>SNy fiT*y -We/-d™0-

«yMCruy T»X'c*#V. Wt AVnAU/uc
VorK-mxUTfo.p.

-m\*rry 1>
WW>>I6' N5V ~M-AUV
4>+ <»TOMNr-4,f 414

*Oiv(AN*y -Xir<Ini>*4iw -kH
VVE-AUT-AU-Wil'l<- **»%*$/

*®N* T »r«i'AfX-rf*«pj5tiy. wi+t*»
uZtrm”~Kt>(y.6j<<|4*VayMsW. feW!
JuVylytiKvS-~wyix-Jd.i'al, m»»)1
*WHI*
»CAI'-Tfa'-mxAcV™M . «. «Ifr42*
i.T»Ja*" " n«iA<icyldjy K~Tr =ir
c+-1**JrKiSmnlLf
21«aOf»W- mzs*UT4iju(?t-*X,
NMISr<BiVAYr
Kumic/rarjVTAIfKN
-Sr4'M»/5\
Ju'k»16- *y>\Wik<-THK»iNT»fr<n)’
kXw«- K>f-p3j5fAn* o>MAV'MIAg
ttk*

"GrvaFTcy - Mm#

*UHAWi ficMWicif-S'XAfjVa-
DRI Tt =" =7

-jov4dy Xton*
b 1-H-JK*(*en-

«XW
CV<UMBW(iu)e/JB\TXAHVAS" AJo
A*aiK»'1ABLt.I-t«UE}. vic»o»p> Trfl-AA
>1Trty4-'-iox.t/-wAitf*)’ Pt
PAK-HJ4AU-r~"T<*<-a»>iA> \//CJ|]
.*XirGy-oVAIBrrui'To-TI
K*KM»myKUM>IC W] INFA<T* N
M*>kAx.|.'<bw.'f.y. VbV«*»»3?
H-JKAAY K~aictsw-  [j'-N<AfA“«G'

>3f«cAX<yNAT(JCYjA'AI

rr|»o0 AKMO*ii>itt?,
cjja-n*auA*n
N/ <<, K«trt.cfu<At"NSL

Kd)6i” "AOpVojv 2104, <|). 43v.



59

L’AFFRANCHISSEMENT DES ESCLAVES

Contributions des canons saints a I’interprdtation du passage: ,mais si tu peux
devenir libre profltes-en plutét” (I Cor. 7,21)

Panayiotis Boumis, Athdnes

I. Preface
Dos le dobut il faut accen.uer que le Christianisme >
classement des valeurs place & un mveau superieur a i n Jaolijjya
niveau inférieur la corporelle et la liberte politique . P I’esprit du

la libertd spirituelle reelle, 1» Fesclavage corpore! 5 —
Seigneur, 1* est la Uber*”2 proclame I’Apdétre Paul (2 Cor. 3.17Mé&a
Chrysostome signale: ,Voild comment est le Chnst.an.sme; |1 offre IEber*d>=£

I’esclavage”3. C’est pourquoi dans -~ *ison PApfttre Paul utilise
apparence est esclave, en real.té .1 estlbre . P . ~J appM esclave”
correctement le verbe: ,as-tu appelé  (,OKXqonO, / — Cc &
(»BodXoc iIKXn6nO et non pas le verbe: ,es-tu eté devenu —**er>> Jj*>
dire as-tu 6t6 nommé (,tdvopaaOqc”) esclave: mais u ~ fid6,” chr(ttien5 de
Ceci 6tant comprehensible pourquoi I’Apdtre Paul dem dji{ dene

ne pas accorder une grande importance & cette appelation, po q

' H.-D. WENDLAND, Die Briefe an die Korinther, Géttingen 1968, 60: ,Die Christus-Freiheit
ist mehr als die burgerliche Freiheit” y o eemeaa
Au contrairc, 1a, ol il n’cxiste pas de liberte spirituelle, I’existencc prosumde de la Ilberte cor-
Pwelle ne sert & rien. Jean le Chrysostome dit conccrnant cela: ,,L’esclavage lui-mcme ne lait pas e
ma>. eher ami, mais I’esclavagc naturel cclui du peche. Et si tu n’cst pas esclave dans ce demier, i faut
lue tu aies du courage et que tu en jouisscs; personnc ne pourra tc leser puisque tu auras le mora non
soumis & I’csclavagc: si tu cs esclave & ccllc-ci, mBmc si tu cs libre dix-millc fois la liberte ne t apporte
aucun interet. Dis-moi quel est I’interet, quand tu n’cs pas l'esclave de quelqu’un mais que tu succom-
bes & tes passions? l.es gens d'un céte savent bien ctre economcs, mais les maitres de | autre cote ne
"t jamais satisfaits de cette pertc” (Jean le Chrysostome, 19Cmc Home6lic & la prcmicrc Epitrc aux
"-orinthiens: PG 61, 157-158). C’est pour cette raison que I’Apdtre Paul avertit les Chrotiens en disant
cc". ..Tcnez-vous ferme & la liberte que Christ nous & donmie et ne vous remettez point de nouveau
sous tejoug de la servitude” (Gal 5,1).
" Jean le Chrysostome, supra: PG 61, 157.
Cf. Gal 3,28: Il n'y a plus ni Juif, ni Grec, ni esclave, ni libre. ni homme, m femme, vous
" Otes tous qu’un en Josus-Christ”. Cf. S. AGOUR1DIS, Interpretation courte de la premitre Epitrc de
Apdtre Paul aux Corinthiens, Thessalonique 1969, 75: ,Pour Christ il n’y a pas de difRrence entre
«clave etlibre”.
5 On accentuc I’expression ,chnSticn fideie” parce qu’cn effet I’Apotrc Paul adresse son Lpitre

aux chrttiens, pas simplcment aux paiens qui etaient dans la Situation de I'esclavage, athdes ou a ccux
d une autre reiigion.



60

pas s’intdresser particulierement, de ne pas s’occuper de ce sujet”. ,As-tu etd ap-
pele etant esclave, ne t’en inquidte point” lui commande-t-il.

Malgro tout cela I’Apdtre Paul inspire par le samt Esprit durant la rédaction
de cette Epitre et peut-etre pour prévenir un malentendu quelconque ne s’arrete pas
14, & ce point |1&, mais il ecrit tout de suite apres: ,Mais si (et) tu peux devenir libre,
profites-en plutét”. Ce passage a erde depuis toujours des probldmes aux inter-
pretes. Nombreux parmi les anciens et les contemporains interprétes afin
d’accomplir la phrase: ,profites - en plutét” (,pctXXov xpiiCTai’) y ont ajoutd et
ajoutent en tant qu’objet la phrase ,dans I'esclavage” (,rf| OouAeig”). Et ils
pretendent que & travers ce passage I’Apotre Paul ordonne aux chrdtiens: ,,et meme
s’ils peuvent devenir libres cependant qu’ils demeurent dans I’esclavage et d’en
profiter” pour d’autres raisons et pour raisons de missions.

Sur ce point de vue ils sont peut-etre influencds par les paroles de I’Apotre
Paul lui-meme vers les esclaves chretiens auxquels il ordonne que: ,en tant
gu’esclaves du Christ ‘doivent obdir’ & leurs maitres selon la chair” afin qu’il ne
soit pas blasphemd ,le nom de Dieu” dans les nations, parmi les non chrdtiens,
parmi les athdes. C’est ainsi que dans 1’Epitre aux Ephesiens (6,5-8) il en ordonne:
LServiteurs, obdissez & vos maitres selon la chair, avec crainte et tremblement, dans
la simplicitd de votre coeur, comme au Christ, non pas seulement sous leurs yeux,
comme pour plaire aux hommes, mais comme des serviteurs de Christ, qui font de
bon coeur la volonte de Dieu. Servez-les avec empressement, comme servant le
Seigneur et non des hommes, sachant que chacun soit esclave soit libre, recevra du
Signeur selon se qu’il aura fait de bien” .

Et dans la premidre Epitre & Timothde (6,1-2) I’Apd6tre Paul incite: ,Que tous
ceux qui sont sous le joug de la servitude regardent leurs maitres comme dignes de
tout honneur, afin que le nom de Dieu et sa doctrine ne soient pas blasphemds. Et
gue ceux qui ont des fideles pour maitres, ne les meprisent pas, sous pretexte qu’ils
sont freres; mais qu’ils les servent d’autant mieux que ce sont des fiddles et des
bien-aimes qui s’attachent & leur faire du bien. Enseigne ces choses et recomman-
de-les”8* *

6 lls avanccnt I'cxcmplc de PApétre Paul qui dit ailleurs: ,,Car, dtant libre & I’dgard des tous, je
me suis assujelti il tous pour gagner un plus grand nombre de personnes" (1 Cor. 9,19).

1 Cf. Col. 3,22-24: ,Serviteurs, obdissez en tout il vos maitres selon la chair, ne les servant pas
seulement lorsqu'ils ont I'oeil sur vous, comme si vous ne pensiez qu’a plaire aux hommes, mais
servez-les aussi avec droiture de coeur et dans la crainte de Dieu. Tout ce que vous faites, faites - le de
bon coeur, comme pour le Seigneur et non pour les hommes, persuadds que, pour recompensc, vous
rccevrez de lui le cdleste hdritage, puisque Jdsus-Christ est le maitre que vous servez™.

* Cf. Tit. 2,9: ,Que les serviteurs soient soumis & leurs maitres, qu’ils leur complaiscnt en toutes

_choses, qu’ils ne soient point contredisants, qu'ils ne ddrobent rien, mais qu’ils donnent en toutes
choses des preuves d’une entridre fiddlitd, afin de faire honorer partout la doctrine de Dieu, notre
Sauveur".



61

Il Contrdle de l'interpetation unilaterale de la phrase: prof3tes-en plut6t de letal
de I'esclavage” (,p6XXov xpfjocu rfj dovXelft)

Tout d’abord afin de contréler la tentative interpr6tative unilaterale ci-dessus
‘| faut tenir compte que I’Apo6tre Paul donne ces ordonnances pour la periode de
I’esclavage, pour cette periode en general durant laquelle les esclaves se trouvent
en relation de dependence de leurs maitres. Et il le fait afin que les deux co6t6s
vivent ensemble dans I’amour et la paix, pour qu’il n’y ait pas de heurts et de hai-
oes entre eux. Il ne I’6crit donc pas pour la Situation transitoire, pour la transition
de I’esclavage & la liberte. 1l ne se rapporte pas au cas concret suivant lequel est
donnee aux esclaves la possibilite d’acquerir leur liberte.

Au contraire dans le passage en question (1 Cor. 7,21) I’Apo6tre Paul se rap-
Porte & cette occasion donnee et preise et la possibilite qui conceme la procedure
de I’affranchissemcnt. Ceci est prouve et du verbe ,XPnoui”, ,profites-en , qui est
au temps passe9 t”est-a-dire qu’il s’agit d’une action qui demande un certain temps
et non pas une duree de temps illimitee & savoir une action qui dure ou se repete.

En dehors de cet eiement qu’il nous soit permis de se neporter ici aux canons
saints de I’Eglise reiatifs & notre sujet et de juxtaposer leur sens afin de controler la
justesse de !’Interpretation unilaterale ci-dessus. C’est ainsi qu’en Premier lieu le
82 me canon apostolique ordonne: ,Dans le cas ol un esclave apparait digne de
recevoir I'ordination & un grade, tcl que notre Onessimos S’en est aver6; et que
les maitres ou les seigneurs lui pardonnent en I’affranchissant et lui permettant de
Partir de chez eux que cela advienne". L’auteur de ,Pedalion" mterprete ce canon
de la fa90n suivante: ,Si un esclave se montrait digne de recevoir I’ordinat.on
eomme pa ete notre Onessimus, il faut que I’Sveque fasse connaitre la chose & son
maitre et si le maitre le lui permet et le renvoie de chez lui, ce qui est signe de son
P'ein affranchissement, qu’il soit ordonne™’12. cme

Parallelement au canon apostolique ci-dessus et le 4cme canon du 4 , Concile
°ecumenique ordonne & peu prEs le meme & propos des moines: ,N’acceptez
aucun esclave dans les monasteres, afin qu’il ne devienne moine sans 1 avis de son
Propre maitre*“13. On peut donc conclure qu’il y a des cas d’affranchissnent
d esclaves et qui sont reconnus par I’Eglise meme.

SCHI ® « <'erla'ns interprotateurs soulignent I'existcnce du passd compose (SCHMIEDEL,
Der ~ clc). "lais chacun le valorisc et le met en valeur différement. Voir H. CONZELMANN,

f e KIC Briefan di« Korinther, Géltingcn 1969, 153. | . . L
HANS """ Par‘u d’Ondsimus, esclave dé Pliildmon. Voir 1'EpUrc de I’Apétre Paul & Phildmon”. Cf, C.
ON, The Passion of Saint Oncsimus ofColossac: Theologie 50 (1979) 349-374.
1 2RAL.LI/M. POTL.I, Syntagma des canons saints et divins t. 2, Athdnes 1852, 105.
u AGAPIOS I'lieromoine/NICODEME le Moine. Pedalion (edit. Astrir), Athfines, 108.

RALLI/POTU, t. 2, 226.



62

Etudions dans la suite ies canons 64 et 82 du Conciie du Cartahage dans les-
quels il est question ,des libertes donnces dans L’Eglise” afin de completer
I’image ci-dessus.

Le premier de ces deux canons ordonne: ,Des libertes prechees dans I’Eglise,
si cela est la pratique de nos co-pretres en Italic ... nous aussi les pratiquerons lou-
ablement devant Dieu”l4. A propos de ce canon le commentaire d'Aristinos est
interessant: ,,Puisque suivant la loi & cette epoque appliqude les esclaves affranchis
ne pouvaient pas acquerir la liberte ailleurs que dans les ‘colonnes’ des rois, ce
Conciie (de Carthage) a incite les ambassadeurs, qui ont ete envoyes de sa part
aupres du roi, de lui demander de ne pas renverser au nom de cette loi les affran-
chissements appliques dans les eglises, mais de Icur donner officiellement la per-
mission de le faire”15.

Le deuxieme de ces canons definit la chose suivante: ,Egalement il fairait
plaisir si les libertes pratiquees dans I’Eglise soient demandees au roi et accordees
par lui”16. En expliquant ce canon les interpretes byzantins remarquent: ,Des
esclaves qui pour des raisons differentes demandaient secours aux eglises, ils de-

venaient libres apres un discemement episcopal. Mais du moment oll leurs maitres
les ramenaient & nouveau & I’esclavagell il paraissait bon de faire appel au roi et lui

demander de suspendre le pouvoir de maitres™’18.

Dans la suite parlons-en du 85¢ canon du Quinisexte (in Trullo) Conciie
Oecumenique qui au sujet de telles libertes ordonne mot-&-mot: ,Nous avons re?u
de la Bible que toute parole doit etre confirmee par deux ou trois témoins. C’est
ainsi que nous ordonnons que les esclaves affranchis par leurs propres maitres
peuvent etre honnores d’aprds le tdmoignage de trois temoins qui par leur presence
apporteront & la liberte sa validite et la confirmeront par leur propre fidelite19.
Commentant le canon ci-dessus I’interprete byzantin Valsamon, nous informe qu’il
a 6t6 ainsi redige puisque ,,il y avait quelques-uns qu’ils pretendaient que la liberte
devait etre prouv”e par plusieurs (de trois temoins), peut-etre par cing ou meine
par six, mais ceci ne plaisait pas au Conciie20. Zonaras en completant ce commen-
taire en dcrit: ,Ce canon renversant I’avis des quelques-uns 4 juste titre ordonne
que la liberte doit etre facilitee, accordde et signee par trois temoins et que cet avis

14 RALLI/POTLI, t. 3, 470.

15 Dans le texte original la partie exprinxic dans les notes au num”ro 15 il s'agit du meme pas-
sage que celui citf ci-dessus, mais il est exprimden grec ancien, t. 3,472.

16 RALLI/POTLI, t. 3, 507.

I? Zonaras, ibid. (= ,emmener & nouveau & l'esclavagc").

K Valsamon, ibid.

19 RALLI/POTLI, t. 2, 498-499

20 Ibid., 499.



63

devienne une Institution de la Ecriture Sainte2l. Par consequence I’Eglise non seu-
lement rcconnait de cas de liberations. La question qui se pose est la suivante: Si
I’Apétre Paul ne donnait pas ce droit, mais il excluait cette possibilite de la libera-
tion d'un csclave, y aurait-il ces canons qui non seulement supposent et reconnais-
sent mais aussi facilitent et renforcent la liberation des esclaves? Evidement non. Il
n’/ait pas possible que les canons soient en contradiction avec I’Ecriture Sainte.

Ces canons sacres22 comme nous l'avons note & d’autres occasions sont en
accord avec I’Ecriture Sainte ou la loi Evangelique, qui tient licu de Constitution
de I’Eglise. Et comme les lois d’un Etat sont en accord avec sa Constitution c’est
ainsi que les canons de I’Eglise s’harmoniscnt-ils avec | Ecriture Sainte.

m Renforcement de | 'Interpretation: ,, Profite de la possibilite de devenir libre "

Ceci 6tant dit nous pensons donc que I’Apétre Paul dans le passage en qucsti-
on n’ordonne pas aux chretiens esclaves de rester dans | etat de | esclavage d une
maniore exclusive et ferme, mais au contraire il donne le droit aux nommos escla-
Ves d’acquerir leur liberte, si cette possibilitd leur est Offerte.

Cet avis peut etre renforce et par une lecture attentive et interpertation du pas-
saSe conteste et d’autres passages seniblables & lui. Le 6 canon de Basile le
~rand ordonne en I'occurcnce: ,Etudie donc attentativement I’Ecriture Sainte et la

,u trouveras la solution du thdme”24. Pour cette raison citons le texte enticr qui est
*e suivant: ,,C’est ainsi que je I'ordonne dans toutes les Eglises. Quelqu un a-t-il

appcle etant circoncis, qu’il demeure circoncis; quclqu'un a-t-il ete appcle tant
‘ncirconcis, qu’il ne fasse pas circoncire. La circoncision n’est ricn et
* 'ncirconcision N’est rient, mais l'observation des commandcments de Dieu est

,Qut. Que chacun demeure dans I’etat ol il etait lorsqu’il a 6te appele. As-tu ete

aPPele 6tant esclave, ne t’en inquiete pas; mais si tu peux devenir libre, profites-en
PIftot. Car I’esclave qui a 6te appele dans le Seigneur est un affranchi de Seigneur,
du meine I’lhommc libre, qui a 6td appel6 est un esclave de Christ. Vous avez 6t6

sont Valsamon ajoule aussi: ,,il m'a scnihli auparavant que deux ldmoins, seulement deux,
m suflisants pour prouver la liberte, et pour s’occupcr d’avanlage de la libcrie avec les lois et lous

canons" (ibid., 500).
ou f)n rl5P&e el on accentue le mot ,canons sacres" et non pas diverses dispositions canoniques
parCCCliS'aM'tlue5 Ics canons sacr4s Oui onl dderdtes el ratifies par les Synodes Oecumiiniques et
sa xOn56t|ui:nl onl acquis I’infallibilitd. Voir en plus I’ BOUMIS, L’autorite et la validite des canons
Cf SW'r™~*Pan par la ,, Theologie”, Athenes 1975, 8s.
I’ BOUMIS, Les Offices ccciesiastiqucs comme les dignites ,mondaines” (Contribution &
-p, 'mretation du 7™c canon du Synode Oecuininique de Quinisexte (in Trullo), tirC-&-part par la
i’j °l°gic" 1970, 14, et IDEM, Pour notre communication avec les hetérodoxes. Contribution &
erPretalion du passage 2 Jean 10, tire-&-part I' ,Eglise" (Revue theologiquc), Athenes 1972, 19.
RALLI-POTLI, t. 4, 136.



64

rachetes & un grand prix; ne devenez pas esclaves des hommes. Que chacun, freres,
demeure devanl Dieu dans I’etat ol il etait lorsqu’il a ete appele” (1. Cor 7,17-24).

Avant d’avancer dans note sujet qu’il nous soit perrnis de faire la remarque
suivante: Afin d’accomplir la phrase incomplete ,profites-en plutdt” (,,paAAov
XPnacn”) comme cela apparait et de textes semblables, il ne suffit pas simplement
(d’ajouter); ,,dans I'etat de I’esclavage” (,, Tfi OoUAEig") ou dans I'etat de la liberte
(,,Tfi EAeuQOepia") comme ceci est fait d’habitude, mais il est indispensable de
comprendre: ,dans I’appel 4 [I'esclavage” (,Tfi kApoei Tfic; OouAE.iae rqv
Karaoraoiv Tqg ftouAeiac) ou ,dans la possibilite de devenir libre” (,,rf]|
SovaTOTgn eAeuGepot; yeveoOui”)-

Apres cela etudions I’avis de I'Apdtre Paul suivant laquelle un esclave peut et
doit s’elever et acquerir sa liberte. D’abord remarquons que si I’Apdtre Paul vou-
lait conseiller le fidele de rester & tout prix dans I'etat de I’esclavage, il n'etait
necessaire qu’il y ajoute la proposition ,ambiglie” ,mais si tu peux devenir libre
profites-en plutdt”. 1l sc contenterait de la proposition concrete: ,,As-tu ete appele
etant esclave, ne t’en inquiete point” comme il fait et aux phrascs precedentes du
texte ou il ordonne: ,Quelgu’un a-t-il appele etant circoncis, qu’il demeure cir-
concis. Quelqu’un a-t-il ete appele etant incirconcis, qu’il ne se fasse pas circonci-
re” (v. 18).

Aussi comment serait-il possible que I’Ap6tre Paul intcrdise que quelqu’un
Profite de la possibilite d’acquerir sa liberte etant donne qu’il dit auparavant que:
»Si le non-croyant se separe, qu’il se separe; le frere de la soeur ne sont pas lies
dans ces cas-la. Dieu nous a appeles & vivre en paix” (1 Cor. 7,15).

Est-il donc possible que le maitre offre la libertd & quelqu’un et que ce dernier
soit oblige de rester esclave? Et dans ce cas & pourquoi dit-il au vers suivant (v.
23): ,Vouz avez ete rachetes & un grand prix; ne devenez pas esclaves des hom-
mes” (I. Cor. 7,23) par lequel ,,il ordonne de ne pas avoir une conviction servi-
le™25.

Un autre element important qui nous pousse & soutenir que cette Interpretati-
on est valable, est le passage de I’Epitre au Col. 4,1 ol I’Apdtre Paul dit: ,Maitres,
accordez & vos serviteurs ce qui estjuste et equitable, sachant que vous aussi, vous
avez un maitre au ciel” (Col. 4,1). C’est-a-dire que les maitres doivent accorder
aux serviteurs lajustice et I’egalite en les liberant en meme temps de leur servitu-
de. Cela sera constatd dans las suite.l

I heodorele de Cyr, Interpretation de la premiere Epilre aux Corinthicns: PG 82, 280 C. Il se
peut que quelqu’un dise que la phrase ,ne pas devenir esclaves des gens" se rapporte & I’'hypostasc
spirituelle, c’cst-a-dire l'asservissement aux conceptions incorrectes et aux faiblesscs des gens. Mais &
part cela, il signific peut-gtre la chose suivante: ,que I'esclavage est une institution illegale & chaque
pgriode* c’est pourquoi il incite ,Phiiemon (Phil. 16) & traiter I’esclave Onesimus pas comme un
esclave. mais comme un frgre* (P. DIMITROPOULOS, Le droit naturel comme une source du droit
positif, Nicosie 1975, 16).



65

Nous savons que beaucoup d’interpriitcs expliquent ce passagc (Col. 4,1)
comme suit: Les maitres doivent rendrc la justicc et I’6galite parmi les esclaves.
Dans ce cas la se pose la question suivante: Puisque 1 Ap6tre Paul ordonne aux
maitres de rendre la justice parmi les esclaves, pourquoi il y ajoute de rendre aussi
I'6galite parmi cux? La phrase ,et I’egalite ' n‘est seulement par surcroit mais aussi
°Ppos6ell' au sens de lajustice ne renverse-t-elle pas son sens? C est-;\-dire le sens
de lajustice. Dans le cas ol tu rends le justc & chacun, tu ne peux pas en meme
temps rendre I’'6gal & tous. Tu ne peux pas simultanement les rendre egaux.

C’est pourquoi nous pensons qu'alors que I'Apdtrc Paul ordonne aux maitres
de rendre la justice parmi les esclaves, cn meme temps Icur ordonne de rendre
*'<galité envers leurs esclaves, & savoir de rendre les esclaves «Sgaux avec cux-
memes. Un supdrieur rend la justice parmi des inferieurs alors que rend envers son

mftrieur sa propre 6galité suivant le: ,tu aimeras ton prochain comme toi-meme
(Math. 19,19).

Cet avis cst renforc* par le 7cme canon de Piere d’Alexandrie qui en dit. ,Les
maitres doivent examiner leurs oeuvres, s’il veulent sauver leur ame et attircr leurs
c®-esclaves vers Tidolatrie, meme s'ils peuvent s’en echapper, si ¢ etaient eux, qui
leur procuraient la justice et I’6galit6 comme I’Apdétre dit encore unc lois . Sui-
vant cette parolc nous comprenons que le canon con?oit | offre de | egalile de la
Part des maitres envers les esclaves et nhon pas la dipensation de | 6galite parmi les
esclaves non pas ,,I’6galisation* des esclaves.

Saint Nicodiime, moine du Mont Athos explique de la fa?on suivante le canon
c-dessus: ,Le maitres ont voulu sauver leurs &mes et obligent leurs co-esclaves
en Christ d’aller vers I’idolatrie cn un temps ou ils pouvaient en luir et se liberer
eux aussi, si leurs maitres leur rendaient la justice et I'egalite”

Mais quelqu’un peut peut-etre se demander: ,,C’est bien sur ce point; mais
Apoétre Paul incite les maitres d’accorder aux esclaves I'cgalitc et non pas la

,bert6. Par consdquence pourquoi vous soutenez l'avis qu'il leur incite aussi de

rcndre et la libertd*. Nous pensons que la reponse est facile: Puisque quelqu un est

°biige de donncr I’egalite & I’autrc, il doit lui donner et la liberti & savoir | etat
uns lequel se trouve lui-meme.* Il

~Cf B TSAKONAS, Coiiwicnidir**'EpHre de . Apbue Pau. aux Cok-sie«.

" RALLI-POTUI, t. 4.23. ,C narre ,,,, eux aussi comme ,les esclaves"

Il caractdrisc les maitres comme des co-esc a c.. P ;sciavcs devantJ Christ"
°™ e meme ,maitre au Ciel" (Col 4.1). C'cslpourquoi .1 du ,lesco-esc
" Pedalion, 567.



66

Dans la suite et pour les raisons suivantes nous y ajoutons:

a. Nous pensons que I’Apd6tre Paul utilise le mot egalite et non pas le mot li-
berte parce que la verkable liberte est donnee par Christ lui-meme.

b. Car il est possible que les maitres ne renvoient pas (ne liberent pas) leurs
serviteurs, mais qu’ils les maintiennent et les traitent d’egai comme des freres
s’apros ce que I’Apodtre Paul dit a I’Epitre & Philemon (vers 16). ,Non plus comme
un esclave, mais comme superieur & un esclave, comme un frére bien aime, de moi
particulierement et de toi & plus forte raison, soit dans la chair, soit dans le Seig-
neur.

c. Car I’egalile, ici, a un sens plus large contenant aussi le sens de la liberto.
Ceci devient mieux comprehensible du fait que si tu liberes tout simplement un

esclave sans lui donner en meine temps les possibilites de bien vivre et de progres-
ser, tu ne lui rends pas Service, mais au contraire tu I’exposes a de divers dangers™

Par consequent en realitd tu ne lui rends pas egalite, mais tu le sousestimes**.

Le fait qu’avec le mot 6galite, on peut entendre aussi le sens de la liberte est
renforce par I’Ecclesiaste (7,21) qui ordonne aux maitres: ,Que ton &me aime le
serviteur sage et que ne lui refuse pas la liberte* (Sagesse 7,21).

Ceci etant dit on pourrait conclure que I’Apodtre Paul ordonne aux maitres
d’accorder & leurs esclaves et la liberte & condition que les esclaves puissent & en
profiter pour leur bien. Et la question qui se pose dans la suite est la suivante:
Puisque Paul ordonne ceci aux maitres, comment conseillerait-il aux esclaves de ne
pas recevoir cette gentille offre, cette possibilite d’aequerir leur liberte?30

30 Cf. Deut. 15,12 et suite: ,Si ton frére hobreux, hoinmc ou femmc, sc vend 4 toi, ... tu le ren-
verras libre et le renvoyant libre, tu ne le renverras pas les mains vides. Tu changeras sur ses cpaules, a
titre de cadeau, quelque produil de ton petit botail, de lon aire et de ton pressoir; selon que I'aura boni
Jahve ton Dieu, tu lui donneras®. Cf aussi 35cmc, 42" canons du synode de Carthagc et les inter-
protations relatives sur cc theme de Zonaras, Valsamon, Aristinos dans le livre de RALLI-POTM, t. 3,
396 ss, et du Pedalion, 485 qui mutans mutandis sont valables pour les esclaves aussi. Et Jean le
Chrysostomc dit: Si tu rassembles beaucoup d'esclaves es tu ne le fais pas pour des raisons de Philan-
thropie, mais en tc vantant; parce que si tu t'interesses vraiment 4 eux et que tu ne vcux occuper
personne dans ton diaconal, il vaut mieux apres les avoir achete et leur avoir enseigne des metiers qui
soient suffisants 4 eux, laisse-les libres. (Ilomélie 40, 4 la premidre Epltre aux Corinthiens: PG 61,
354). Apros cela on peut dire que la remarque de H. CONZELMANN ne tient pas (supra, 353, annota-
tion 2).



67

IV. La coexistence des interpretations: cas possibles

Apros cela et travers cela il est clair que suivant I’Apotre Paul I’esclave
chretien a plutot le droit de choisir ce qu’il préfére le moment ol il lui est dornig
‘a Possibilite d’acqudrir sa liberte. Pour cette raison, et alors que tout le passage se
Apporte & la vie spirituelle en Christ. (C’est pour cela qu’il dit ,as-tu ete appele
esclave, ne t’en fais pas de soucis*). Ccpendant dans le cas de I’esclave fait une
e*ception en inserant une proposition il parle aussi et de la liberte politique. Mais
a'ors qu’il dit ,as-tu ete appele esclave? ne t’inquiete pas" dans la suite il y ajoute
>mais si tu peux devenir libre, profites-en plutot*. En tout cas, la formulation de ce
Passage donne lieu et aux deux interpretations et aux deux possibilites & savoir:

a- ,profite de la possibilite de devenir libre" et
.Profite de Pappel & I’ctat de I’esclavage**.

1- En premier lieu la particularite solecismc de I’expression ,mais et si tu
foumit cette possibilite. Il ne dit pas ,mais et si tu peux* ce qui nous
Permettrait de dire, bases sur I’accommandant ,.et si*’ en ignorant le ,mais com-
Par surcroit que cette expression a un seul sens, une seule interprbtation,
«’accomodante. Mais il dit ,mais si et tu peux“ (,06Mct ei Kai buvaoat") et dans ce
Cas'l& nous pouvons faciieinent dire que cette expression est composee de deux
SCns differents sinon de deux sens opposes:

Peux

a. un sens oppositifavec le ,mais et si (tu peux)* et
b- un sens accommodant avec le ,si et (tu peux)“

Si I’Apétre Paul utilisait seulement le premier sens, le ,mais si* , on pourrait
dire qU’u ordonne formellement I’acceptation de la liberte, I’'usage de la possibilite
de "affranchissement. S’il utilisait seulement le second sens, le ,si et ou ,et si |,
°n serait obligb de dire qu’il conjure I'exploitation de la possibilite de

affranchissement et incite la permanence dans I’etat de I’esclavage. Mais du mo-
ment ol les deux types d’expression coexistent nous pensons que I’Apétre Paul

Veut la coexistence et des deux sens, et des deux interpretations et des deux pos-
sibiliths.* * *

jiA. IZARTZANOS, Syntaxe du grcc ancien, Athines 1965, 131, § 146,1.
"Muan | la conjunc,iun ,mais si a un sens de concession ou de ccssion. Ccci est mime ulilisi
(T?. la eoncession a lieu sur quelque chose, que rinterlocateur I'acceple comme ricl*
~ARTZANO.S.op.cit.. 131)
Par I’A - nC"au” Pas altachcr de grande importancc, si cela ne se produit pas tout & fait conciemmcnt
Pétrc Paul, parcc qu’on a la maitrisc divinc d’apris la formulation de I'Ecriture Saintc.



68

2. En deuxieme lieu I’existence de I’expression ,plutdt” (,paAAov*) est elle-
aussi pour la double possibilite interpretative. Sie le conseil (de I’Ap6tre Paul) etait
formellement et exclusivement pour une seul possibilite, il ne foudrait pas qu’il
ordonne ,profites-en plutdt” & savoir ait la preference, on fait ton choix. 11 aurait
pu dire ,& tout prix*“ ou soit tout simplement ,profite” (,xpf)aat“). Et ceci etant
donné que Pexpression ,plutdt semble laisser une possibilite & une 6ventuelle
preférence opposde. Elle n’exclut pas le cas d’un choix oppose34.

Par consdquence meme si nous accomplissons la proposition ,profites-en
plutét (,paAAov xpnoai”) par le ,dans I'dtat de se I’esclavage” (,rp OouAetQt”).
comme quelques-uns le veulent, et meme dans ce cas & la possibilite est donnee -
meme dans des cas exceptionnels - de ne pas preferer I’esclavage mais d’utiliser la
possibilite d’acquerir la liberte. Mais meme dans le cas de I’accomplissement de
I’expression ,profites-en plutét” (,paAAAov xpncrat”) par le ,la possibilite de de-
venir libre* (,,rf] OuvaTOrrin eAetOepoc YEv6aOat™”) I’existence de Pexpression
Lplutdt” presuppose aussi Peventualitd de ne pas preferer la liberte, mais de rester
dans I’etat de I’esclavage. L’existence donc de Pexpression ,plutdt* donne la pos-
sibilite du choix de Pun de deux etats, et par consequence permet-elle la coexi-
stence des deux interpretations.

3. Outre cela ce qui confirme resolument pour I’existence et I’acceptation et
des deux interpretations, c’est le fait que I’Apotre Paul n’accomplit pas la phrase
Jprofites-en plutét” (,paAAov xpdgaai”’) mais il la laisse inachevee. Pourquoi le
fait-il? Par 6pargne de place? Pour tant si epargnerait-il la place pourquoi il y
ajoute toute la phrase ,mais si tu peux alors gqu’il pourrait se contenter & la
citation seulement de la phrase ,as-tu 6td appele esclave ne t’en inquiete pas‘. Est-
ce qu’il le fait pour compliquer la chose? Evidemment non3S. 1l le fait plutét pour

34 Une teile fonction de ,peut-etre** est soulignd par H. BELLEN, p&AXov xpnocu (1 Cor. 7,21)
Verzicht auf Freilassung als asketische Leistung?, in: Jahrbuch ftlr Antike und Christentum 6 (1963)
178. Lui, une fois qu'il met en parallele le comportement de I’esclavc pour se libdrer, avec le compor-
tement de Thomme pour se marier il note: ,Sind doch auch in Bezug auf die Freilassung zwei Stand-
punkte mdglich, die - einjeder ftlr sich - gutzuheif3en sind: das Streben nach ihr und der Verzicht auf
sie Den Beweis fur die Richtigkeit dieser Uberlegung liefert das poXXov [peut-etre] des Textes':
Malgre tout celui - ci il penche vers le rajout unilatorale de la phrase ,resclavagc” en disant: ,Eine
asketische Haltung aber zeigt der Sklave, der die naturliche Sehnsucht nach Freiheit unterdriickt und
Gott ‘lieber in seinem Stande zu gefallen sucht®. Et peu plus bas: ,Das paXXov xpnaai [profite de
I’'occasion) des 21. Verses will als Ermunterung des Skalven zu einer dem Zolibat entsprechenden
asketischen Leistung verstanden sein“ (ibid., 178-179).

35 L’Apotre Paul lui-meme & sa 2cme Epitre aux Corinthiens dit encore une fois: ,Le Dieu de
vdritd m’est tdmoin qu’il N’y a point eu de oui et de non, dans mes parolcs, et Jdsus-Christ, le Fils de
Dieu, nous avons prechd parmi vous n‘a point dtd oui ou non, mais le oui a toujours dtd en lui* (2 Cor-
1,18-19). La seule chose qu’on peut supposer est que I’Ap6lre Paul parle en enrobant pour ne pas
provoquer des rdactions contre I’Evangile parce qu’4 cette pdriode I'esclavagc dtait considerd comme
une ,institution naturelle* (Aristote).



69

nous ~Mmuler, pour nous donner la possibilitd de penser aux deux cas. Les donnbes
grammaticales bibliques et canoniques nous pcrmettent dejé de le constater.

4. Mais en dehors de ces deux raisons il y a encore un dltSment qui renforce
>'avis de la double Interpretation. C’est le fait que I’avis des interpretes en etant

partagd depuis les premiers temps chrétiens. Les uns etaient pour le ,profites de
'esclavage* (,xprjoat rfi bouXdqt”), les autres etaient pour le ,profites de la liber-

(»XPncrai rf| eXeuOepi<?”)- Jean le Chrysostome alors qu’il 6tait en premitre
VUe pour le premier avis, cependant il y ajoute: ,Etje n’ignore pas que quelques-
uns en parlant de ,profites-en plutdt” ils entendent la liberte 6tant donnd que si tu
Peux devenir libre”profites-en ...“36. Nous ne savons pas bien s’il se rapporte & cet
av's seulement afin de le reconsiderer dans la suite ou bien s’il le fait conscienceu-
sernent et pour ne pas le ndgliger finalement

Pourtant ce partage d’avis predomine38 jusqu’a nos jours. Et ce n est pas un
fait accidentel et sans importance cette difference d’avis continuelle. 11 signifie que

*es interprotes ne pouvaient pas soutenir sans reserve I’'une de deux Interpretations

et rejeter I'autre. Et cela stirement est pour la possibilite de I’existence des deux
‘Merpretations.

V. Conclusion

Ceci 6tant donn6 nous pensons qu’ils

"iterpretes qui d’eux-memes accompHssent umlatdralem NS
P'utét“ avec les phrases ,dans I’esclavage (,Tn péres  QUinisexte (in
km iXeueepig”). C’est pourquoi etdans le 1 canor les choses bien

Trullo) Concile il est dit que: ,,Car nous, sachanttrts ko j =—==>"" g7*~

d~finis, nous n’ajoutons n’y abstrayons quoi que soit canon

Tiik; PG 36' >56 1(Homdlie 19). Cf. H. LIETZMANN/W.G. KUMMEL, An die Korinther 1-11,
b 1969,5. Auf., 32-33.

leilr,., Bdja ailleurs i) suggdre le correct aux maltres pour la libdration des esclaves. Il favorise donc
"Wration.

sage . BELLEN, op.cit.,, 179, caracterise les points de vue contraires pour l'interprdtation du pas-
beutc b 7'21 comme “alte Streitfrage* el il remarque relativement: ,Wie wenig Einhelligkeit auch
ge esteht, lehrt ein Blick in Kittels Theologisches Wérterbuch, wo im selben Bande 2 (1935)
auss T Orf<274) fur Tfj eAeoetpiq (la Ubend), Schlier (498) fur rfi SouXeiqt (I'esclavagc) eintritt*. Cf.
tj*y. ans X STEINMANN, Paulus und die Sklaven zu Korinth, Branusberg 1911, 5 et suile et W.
39" Worterbuch zum Neuen Testament, Berlin 1958, 5. Aufl., 1748.
RALL1-POTLI, t. 2, 305. Cf aussi Apoc. 22,18-19.



70

de Basil le Grand en ordonne: ,Ce n’est pas & I’interprete de traduire la foi pour
laguelle n’est rien dit mais au legislateur“4\

L’Apétre Paul ou plutdt I’Eglise Sainte4O laissent-ils donc I’initiative au
chrétien d’evaluer lui merne I’6tat de I’esclavage dans lequel il se trouve et de
décider ce qu’il doit faire: De rester au profit du lui-meme, de son maitre et de la
soci6te dans I’esclavage ou d’acqudrir sa liberte si les conditions de vie sont favor-
ables pour lui et que cette possibilite lui est donnee? Est-il dans son profit par ex-
emple de rester esclave puisque pour se marier doit-il avoir le permis et I’avis de
son maitre si non il ne peut pas faire un mariage legal et valide?42 Ou au contraire

est-il dans son profit de se faire affranchir alors qu’il n’a pas encore assure ce qui
lui est ndcessaire pour sa vie43?

L’interessd donc a la possibilite de jugement, de comparaison et de prefe-
rence. Par consdquence I’Evangile non seulement ne fait pas endormir le chretien
en lui ordonnant de ne pas profiter de la possibilite de se faire affrachir mais au
contraire lui donne la possibilite du choix. Le Christianisme veut que I’lhomme soit
une personnalite complete ayant la capacite de juger. De juger de sa propre r6si-
stance et de ses capacites de proceder & I’'une ou l'autre activite, mais aussi de
songer aux incidences sociales venant de ses propres activitds.

40 RALL1-POTL1, t. 4, 261. Cette ddfinition de Basile le Grand, qui a obtenu une autoritd uni-
verselle avec sa rectification par le 2™" canon du Synode Oecumenique de Quinisexte (in Trullo), I*
Pddalion, 635, le rend de la fa?on suivante: ,Le fait que quel’un conclut avec ce quit suit sur un point
ol I’Ecriture Sainte a gardd le silence, ceci n’est pas caractdristique de celui qui veut dire tout cc que
la loi ordonne, mais celui qui veut Idgifdrer lui-meme.

41 On procede & cet dclaircissement, parce que pour les Chrdticns I'Ecriture Sainte a acquis la
maitrise divine. Par consdquence et si on suppose que I’Apdtre Paul n’avait pas abouti conscisement &
une certaine opinion parce qu’il ne pouvait pas imaginer Involution des socidtds ou de la sociolog'e
pourtant le Saint Esprit ne I'a pas laissd formuler incorrectement ces ,choses* 1a. Cf. les paroles de
I’Apoétre Paul: ,Car ce n’a point dtd par une volontd humaine que la prophctie a dtd apportd autrefois
mais c’est par le mouvement du Saint Esprit que les saints hommes de Dieu ont parld (2 Pierre 1,21)-
Cf. P. BOUMIS, Pour notre communication avec les hdtdrodoxes, tird-&-part par 1’ ,Eglise*, Athdnes

1971,20.
42 Voir les 40cnc et 42™!' canons de Basile le Grand ainsi que les commentaires relatifs sur ces

canons de Zonaras, Valsamon et Aristinos dans RALL1-POTU, t. 4, 185 et suite. Cf. aussi P
BOUMIS, Manque de la certitudc pendant la contraction du mariage, tird-a-part par I’ ,Eglise*,
Athdnes 1980,4s.

43 P. DIM1TROPOULOS, op. cit.,, 16-17: ,L’esclavage est une Institution illdgale 4 toute Peri-
ode ... Mais I’abolition immddiate de I’csclavage & son dpoque signifirait le renversement de tout le
systdme deonomique et de I'ddifice social ce qui mettait la dignitd humaine des esclaves dmancip”s a
un plus grand danger*. (Cela a licu dans de nombreux p. ex. pays africains aujourd’hui, ol ces pcupRS
aprds leur libdration passent & une difficile Situation deonomique et sont menaeds par des guerres
civiles). En sachant tout cela on s’aperpoit clairement que les principes valables dternellement du droi*
naturel exigent de faire notre devoir en fonction des ndcessitds et situations historiquement urgents
On doit c’est-a-dire, comme on disait en interprdtant le vers Col. 4,1 (supra, 5-6), agir avec une cer-
taine distinction.



71

Mais chaque chfetien, il est indispensable de connattre qu’en dopit de toute
dfcision ou choix auxquels aboutisse, il doit rester ,aupres de Dieu* (,irapa tu
suivant le vers 24. A ce point nous ajoutons el la remarque suivante: Nous
supposons que I’Apétre Paul, I’Ecriturc Sainte a brusquement termin* le passage
en question sans y ajouter I’objet & savoir ,a I’appel & I'esclavage ou ,& la possi-
b'lite de se faire affranchir il I’a fait aussi pour une autre raison: Car il veut accen-
tUer tout particulferement le sens du vcrbe ,profiter ou utiliser* (,xpnoai ). On
Pourrait en plus y ajouter qu’il lui est indifferent si le lecteur place ou. ou non ! un
ou l’autre objet, si I’esclave pfefera-t-il I’'une ou l’autre possibilife. L usage de
ifetat de I’esclavage pour de raisons supdrieures ou lI’'usage de Ifetat de liberfe pour
Pregfes individuel et social. L’usage de la possibilife et non 1’usage de la violence
Pour renversement de I’ordre et la provocation d’agitation et de feaction violentes.
L’Apdtre Paul ordonne donc au fidele de preferer soit Tun, soi ! autre etat,
ma's dans les deux cas il doit ,garder les commandements de Dieu commc il le
dit dans un passage auparavant44 et de demeurer dans les cadres chretiens.

gardc *” 1 Cor. 7,19: ,Etre circoncis n’cst rien, tlre incirconcis n'est rien non plus; mais le tout est de
cr es commandements de Dieu**



72

EPIEIKEIA ET AEQUITAS CANONICA, SOURCES MATERIELLES DU
DROIT CANON1QUE

Raffaele Coppola, Bari

I. Le Systeme des exceptions a 1'Obligation de la loi

Les principes bien connus de epieikeia et de aequitas canonica interessent les
themes que nous avons choisis dans les aspects concemant, au moment
d’application des normes, les raisons pour lesquelles les sujets passifs sont & meme
de se soustraire licitement aux consequences de Finobservance de la commande
juridique, quoique cela soit possible seulement dans une vue d’ensemble, qui ne
soit pas limitde au tableau des exceptions & FObligation de la loi canonique. legis-
lative (s’etendant, sans en epuiser les hypotheses, aux circonstances attenuantes,
aux causes incidentes sur la liberte de la volonte, jusqu’a I’excuse conventionnelle
et & la cessation des lois), dont les applications interessent proportionnellement
tous les secteurs du regiement canonique, pas essentiellement le droit penal,
s’opposent au caractere absolu de la loi de FEtat. La confrontation a lieu entre un
regiement, qui admet la maxime ,lex non obligat cum tanto incommodo" et qui
place F6quite au dessus de la justice simplement legale, et le nombre des differen-
tes legislations seculieres qui représentent des timides exeptions a Fobligation de la
loi, au caractere ineiuctable du principe de Finsignifiance de Fignorance du droit
ou ils repoussent meme toute forme de souplesse du regiement devant la sphere
des pertinences individuelles.

L’efficacite obligeante de la loi ecciesiastique est subordonnee par contre
(sauf la rigidite des dispositions qui expriment la loi naturelle negative ou la
causation du dommage aux ames) & des ,moments et des instituts equitatifs qu>
constituent un unicum de sa theorie generale du droitl. 1l s’agit d’un ensemble de
prescriptions de droit singulier, ,,depuis toujours patrimoine qu’on ne peut pas
supprimer du regiement canonique”?, qui etablissent le moins de difficulte pour ce
regiement d’etre contredit, expression de dissemblances structurales, qu’on peut
reconduire dans les Etats, meme & des exigences de caractere politique, teile qu’est
au fond la garantie de la realisation certaine etferme de la loi.

A propos de ces instituts qui contribuent & donner corps & Fdlasticitd et & >a
flexibilite du regiement canonigue, on a justement observe que s’ils sont indiquds

| R. BERTOLINO, II nuovo diritto ecclesiale tra coscienza deU’uomo e istituzione. Saggi 1)l

diritto costituzionale canonico, Torino 1989,124.
2 S. BERLINGO, Giustizia e caritd nell’economia della Chiesa. Contributi per una teoria géll’

erale del diritto canonico, Torino 1991, 102.



73

»particulierement aptes, non sans raison, & representer la realite vraie du droit et

s exigences du cas concret particulier, on a examine, d’une maniere moins
a<tequate ... leur efficacite particuliere par rapport & la regle commune, valable

pour la majorit des cas”3.

D'apres ce qu’on pcut déduire de ces premieres argumentations, et qu’ensuite

J, sultera encore plus evident, en se fondant sur des reflexions speciales dedides &
ePieikeia et & Yaequitas canonica, notre preferance va vers I’encadrement

Ptedominant parmi les sources du droit, plutét que vers les instruments
mterpretation des normcs seulement.

Nous retenons d’introduire, d’ailleurs, suivant I’exemple d’une autre di-
pnctiond, la notion de sources materielles, & cit<E de celle de sources formelles
‘“ccedandes meine), pour designer dans les cas de ces instituts du ius singulare la
s, ucture normative effective, comme il resulte de leur application pour

affirmation d’un Systeme de valeurs et de buls qui dominent, sans aucun doute,
es lignes que I’on peut tirer du document contenant les prescriptions ou les inter-
Ictions du legislateur.
j. ”"a °otion novelle et delicate de sourcc materielle, s’ajoutant & celle de source
rOrmelle du droit, semble etre justifiee par I’existence d’un noyau conjoint de prd-
|?pat'Ves et de criteres d’une teile nature que, les ayant prétermis, le regiement de
e meme finirait d’exister ou il perdrait sa qualitd d’etre ethique (ou typique)
n c°ntparaison des institutions de I’Etat, d’oli la preminence ddclarde et dom il

?U[ len‘r obsolumeni compte des sources materielles sur les sources formelles du
dro>t canonique.

Eignes de developpement relatives aux idees de epieikeia et aequitas canonica

¢ Parmi les criteres et les Prarogatives que nous venons de citer, emergent, &
ause aussi de la connexion que nous avons relevee avec la theoric des causes

excuse (quj en constjtue Je trait d'union, le plus significatif), 'es differentes rea-
j, »S qui sont & leur tour en relation rtkiproque, representees par Yepieikeia et

sgr?U*/ canonique. Inutile de dire qu’il s’agit de realites qui engendrent des themes
th<;UiSantS’ ~'ffidles a penetrer, amplemcnt pesés par la doctrine canoniste et

de °logique de ce siede, qui mditent d’etre rappeles pour le caractére exhaustif
sgS rec*lerc'les, mendes en plusieurs directions, et en des pdiodes differentes, soit
d. r”">rant & Yepieikeia soit & I’equitd; la tendance dominante de nos jours,

3L 'eurs, semble etre celle qui les prend parmi les donnees pnSvucs, parmi les

5 BERTOLINO, op. eit.. 125. im; T. MARTINES, Diritto

. Cf. C. MORTATI, La costituzione malenalc, Milano * P
~nituzionale, Milano 1988,26-29 (ici les mises ajour bibliograp g



74

constantes de la maniere d’etre et de la maniere de devenir de la structure ecclesia-
le, au dedans de ses rogles rigides et flexibles & la fois, qui sont sujettes & une evo-
lution essentiellement (ou seulement) formelle, sur lesquelles il est possible
d’ajouter peu de chose & ce qu’on a doja ecrit.

Toutefois les rdsultats des recherches que nous venons de rappeier ne sont pas
toujours pris en examen dds qu’on considere les definitions capitales de epieikeia
ou de aequilas, en rapport ou non avec I’equitd dans le droit civil et dans le droit
romain, leurs applications pratiques, la valence effective et les lignes dans les fors
interieur et exterieur, les differences entre aequilas canonica et epieikeia, leur
emplacement exact dans le Systeme dejé traco d’exceptions & I’obligation de la loi.

Un Systeme caracterisd (comme nous venons de vorifier et qu’il est juste en-
core de confirmer) par I'immanence du principe gonoral theologique et juridique
du grave incommodum, la conséquence duquel est la construction de la non exi-
gibilitd, puisqu’elle doit etre considerfe ralio des faits justificatifs fondds sur
I’impossibilitd morale du sujet. Dans ce sens |&, au moment de fixer le noyau de la
non exigibilite (dans les differentes formes expressives du meme principe) a la
justice du cas singulier, & I’incidence des circontances speciales sur le jugement
responsable du sujet qui decide de ne pas obtempoérer & la norme, il est bien pos-
sible de donner une réponse & quelques points obscurs de fond qui sont restds sans
aucune reponse dans I’dlaboration canoniste et d’expliquer pourquoi, au deld de la
réference actuelle & une expodrience determinde, le principe (ralio iuris des faits
justificatifs precedemment cités dans le droit de PEglise) est naturel & tout rogle-
ment positif.

11 n’est pas consenti de reparcouir exhaustivement, dans ce contexte, le pro-
groés d’une idee, sous certains aspects unitaire et sous d’autres se traduisant en un
binébme authentique, si riche d’elements interessants pour le juriste, le théologien,
I’historien et le philosophe. L’integration de I’6lement de la non-exigibilitd sert &
donner, & part le fait de souligner certaines convergences (sans annulier les diver-
gences qu’on ne peut pas supprimer), un caractore juridique au discours tout entier,
qui prosente ainsi des iddes d’une plus grande remarque meme pour les non cano-
nistes.

Pas tout & fait clairs, ne resultent d’ailleurs les rapports intercourant entre ae-
quilas canonica, epieikeia (dans le sens de vertu morale dont I’exercice ne manque
pas de consequences dans un for exterieur) et I’impossibilite morale qui, de quel-
gue maniere qu’on la considere, reste un critére d’excuse reconduisant & une vaste
idée de epieikeia. VVoil& pourquoi, en ce cas-ci et en d’autres cas (de cessation de la
fin de la loi ou de I’obligation juridique), la relativitd de la distinction entre causes



75

excusantes et epieikeia, parfois placee, avec fondement, sous le profil de
| exception & I’obligation de la loi5.

I1l. Physionomie ei contenus de | 'epieikeia

On dcsigne, avec le therme epieikeia, dans la doctrine morale-theologique et
dans le langage juridique de I’Eglise (quoique le therme soit Pranger au code latin
et au code oriental), I'attitude vertueuse ,,qui donne au chretien, place enface de la
loi. le sens de la responsabilite et assure la liberte de conscience” . Le domaine de
cette vertu appartient, par consequent, au plan dtico-juridique: il ne s’agit pas d’un
principe d’interpr&ation de la loi, mais, apres avoir accepte I’existence d’un angle
visuel d’oli eile est formul6e, du rappel & son esprit ou & la volonte du législateur
face & des Elements factuels, qui ne sont prevus ni previsibles, qui poussent le sujet
& se poser hors de la sphere des destinataires du commandement juridique. En
d’autres thcrmes le fideie, grace & un jugement prudent et prudcntiel, 6tablit le fait
d'*re inapplicable de la loi dans un cas determind, par des circonstances spdciales,
se mouvant en definitive dans le domaine de la perspective d'origine de la formu-
lation de la norme.

Ndgligeons, pour le moment, les apporls du monde grec et I’expdrience
ehrdtienne des origines, I’articulation du discours dans la pcnsée catholique, ainsi
que la doctrine de Vepieikeia dans la pensee de Saint Albert et de Saint Thomas,
i en fait un tableau clair et vigoureux, qui sera la base de sa future evolution
grdce & la capacite intrinseque de se poser comme point de repere de
" Interpretation thoologique et juridique, meme lorsque change I’angle visuel et
°bjectifdes auteurs dans les hauts et les bas qui scandent Thistoire du principe.

Sous I’influence de la pensde de I’Angelico, commence, en effet, un long
Processus 6volutif qui aboutira au XVII*“" siécle avec Francisco Suarez, disciple
du thomisme, qui reeiabora I’aristotdlisme scolastique sous forme systdmatique et,
en ce qui conceme notre matiere, il enrichit la conception de Saint Thomas avec
guelgues donnees, provenant des juristes du moyen-age sur la cessation de la loi ou
I'impossibilite de Tobserver.

Sa position, en ddpit des incertitudes doctrinales, des valeurs enregistroes sur
le terrain general particulierement (meme politique) de la réforme de | Eglise ,
reste dans le perim6tre, particulierement indiviuel, de Tattitude ethique du sujet
devant la loi, en offrant une vision bien dehne”e de Vepieikeia (dans le sens cou-* *

il Cf. G. MICHIELS, Normac generales iuris canonici |, Paris-Tornaci-Romae 1949, 568.
* E. HAMEL, La vertu d'ipikie: Sciences cccldsiastiqucs (1961) 40.

Cf. A. KNEER, Die Entstehung der konziliaren Theorie zur Geschichte der Schismas und der
Kirchenpolitik, Roma 1895, 58 ss.



76

rant qui nous a ete transmis). Elle exer?a en effet un ascendent considerable soit
sur les moralistes que sur les canonistes posterieurs et on peut la considorer ine-
gale, tout au moins & I’etat actuel de la Situation, malgre les differents efforts.

Suarez a eu le nterite de reelaborer, d’une methode scientifique, tout le mate-
riel provenant du passd, de s’engager sur le discours proprement juridique, qui
tombera presque exclusivement sur le plan du droit ecclesiastique et qui ne tom-
bera plus, presque exclusivement sur celui de la loi civile; il a introduit, en particu-
lier, la differenciation, que nous avons employee, entre epieikeia au sens strict et
au sens large; il a affirme Pautonomie de Iinstitut de Pepieikeia, donc
Papplication exclusive dans le domaine du for intdrieur et, par consequent, sa di-
stinction (ferme la coordination indispensable) de Paequitas canonica.

Ces evaluations ne correspondent pas evidemment & une communis opinio
(difficile & etre formee & propos de sujets si ddbattus) mais plutét & une conviction
substentielle, qui va dans la direction de la centralite de la contribution du Doctor
eximius, au deld de la pensee juridique et theologique de la Renaissance, ainsi que
du parallelisme avec le grand apport de Saint Thomas, malgre les divergences
apparentes, qui ne se parent pas tout & fait en ligne de fracture.

En ce qui concerne cet aspect il faut constater que Popinion que nous venons
d’exposer ne se fonde pas sur de simples expressions verbales, inspirdes du respect
vers Saint Thomas, mais sur Pobjective compatibiltd des Solutions qui consistent
en de possibles explicitations du noyau originaire de principes soit & propos de
Pattitude vertueuse du sujet que de Pelement interpretatif, que des cas d'epieikeia
en particulier.

Chez Saint Thomas domine en effet, une vision unitaire des choses qui voit
toutes les vertus comme si eiles etaient tralnees vers la coincidence entre le bien
commun et le bien du particulier, & travers lajustice generale (ou legale).

Mais il est possible de preciser que I’acte de volonte, descendant du jugeinent
de Vepieikeia, doit etre distingud selon la vertu specifique appelee en cause8, meme
s’il reste en premier lieu un acte de justice (au plus haurt degre) dtant donn6 que
epieikeia est ,,quasi superior regula humanorum actuum”9.

Quant & Pelement interpretatif, qui demanderait un examen attentif special, il
est opportun de tenir compte que Suarez n’a pas mis en doute la particularite de
Pepieikeia, qui a pour object Pexclusion de Pobligation juridique en un cas
determine (eile ne concerne pas, donc, la porlee reelle des ihermes normalifs)\ en
outre il ne s’agit pas d’un acte de juridiction, ,seddoctrinae etprudentiae™0.

I Cf. F. SUAREZ, Tractatus de legibus et legislatore Deo, Lib. VI,'cap. VI, n. 6 (BERTON,

Opera omnia VI, Parisiis 1856, 29).
9 SAINT THOMAS, Summa theologiae, II-11, g. 120, art. 2.

In ,Unde supponere oportet dispensationem de qua tractamus diversam omnino esse ab interpre-
tatione quae per epiikiam fit, sive in casu evidente aut probabili, sive in caso dubio, in quo auctoritas



77

Quant & I’dnumeration classique des cas d’epieikeia (& attribuer & Suarez) en-
<in, il s’agit sans aucun doute d’un effet qui s’insere dans le corps des prdcisions
'homistes & la pensee d’Aristote et de Saint Albert. Les deux premiers cas sont
ramenes & un defaut de pouvoir du tegislateur (exceptio a potestate)’, quant au
froisieme, par contre, il n’es pas conjoint & son pouvoir, mais & la volonte (une
absence ptesumee de volonte de sa pari). Le principe d’inexigibilite ne regarde pas
le Premier cas, ol la loi, si on I’observait, ,praeciperet rem iniguam” (intention qui
est bien loin de la prudence du tegislateur), mais plutét le deuxteme et le troisteme
cas, directemcnt ou par analogie. lls se representent lorsque la loi demanderait
"rem acerbam et nimis difficile", etant donne que le tegislateur meme agirait inju-
stement en exigeant meine un heroisme injustifte, non seulement en imposant ce

est mal; en outre dans I’hypothese extreme d’exception & la volonte. Une In-
tention bdnigne et prevoyante qu’on peut tirer ,ex aliis circumstantiis temporis,
I1°ci et personarum, et ex ordinario modo praecipiendi cum illa moderatione subin-
‘ellecta, licet non exprimatur"".

Aprls Suarez quelques auteurs ont suivi une orientation differente, & notre
avis tout au moins, de celle qu’on peut tirer de son oeuvre. Vepieikeia a ete enten-
¢*Ue, uniqguement, en rapport au demier cas que nous venons de ddcrire; dans les
manuels du siede demier la definition qu’on retrouve le plus ftequemment est
teodelee sur I’exception & la volonte. Juste au debut de ce siede, encore,
©’Annibale, distinguant nettement entre causes excusantes et epieikeia, affirmait
(Ve la demtere ,in voluntate legislatoris investiganda interpretanda versatur to-
ta”'2. Le recours & Vepieikeia se reduisait ainsi & des cas vraiment sporadiques.

On a enregistre par la suite un changement: la constatation que ! Institut
fonctionne toutes les fois que la loi est defectueuse & cause de sa generalite a
Pousse & concevoir, & céte de Vepieikeia au sens strict, la notion d'epieikeia au
Sens large, qui valorise I’'usage de la meme, puisqu’elle tend vers la theorie des
causes excusantes, tout au moins par rapport aux hypotheses ol cela est consenti

la rencontre avec la vertu de Vepieikeia. Ce qui a lieu en cas de cessation con-
Iraire dufinis legis (lorsque la loi en un cas particulier devient mechante, injuste
°u nuisible) ou bien en cas d’impossibilite morale, spirituelle ou naturelle, ou en-

¢Ore seulement en cas de difficulte remarquable (grave mcommodum) dans
| Observation de la norme.* 12

superioris postulatur. Licet cnim haec nomina solea.it confundi, d!S|
’scursu latius et commodius explicabo. Epikua entm non est ac us

Vnae et
jurjsdictionis, ut vide-

~aenttae, u, sopra visum es,: dispensatio autem dcquauacumases”™actus u - —
blmus (SUAREZ, Tractatus de legibus et leg.slatore Deo, Lib."VI, ““R + n ,, (Opcraomnia VI,
P

SUAREZ, Tractatus de legibus et leg.slatore Deo, L.b. VI, cap.

12 D’ANNIBALE, Summulathcologiae moralis 1, Romae 1908, 180.



78

Dans Involution de la doctrine les traits diffdrenciels avec Yaequitas canoni-
ca ne sont pas moins evidents, ce qui occupera immediatement notre reflexion.
Selon la position que nous avons accueillie, & part ce que nous avons deja releve,
I’'une (1'epieikeia) est un institut de for interieur, I’autre manifestement de for ex-
terieur; la premiere n’est qu’une ddcision subjective privee, la deuxibme consiste
en un jugement objectif qui implique la meme régle de droit; I’'une n’est pas un
acte de juridiction, l'autre cree un nouveau droit & appliquer en un cas determind;
I’'une, encore, concerne exclusiveir.ent I'imputabilitd de la violation de la loi et n’a
gue des consequences indirectes dans le for exterieur, I’autre tempere, au contraire,
dans ce for les droits et les obligations des soumis et juge & propos de la juste
application de la vertu de l'epieikeia-, finalement, I’'une est un elernent moral,
I’effet duquel est purement negatif (d’exemption de FObligation Idgale), I’autre est
un elementjuridique parce qu’il mene & la creation d’une regle indditel3.

IV. Physionomie et conlenus de I'aequitas canonica

De tout ceci, il ressort que epieikeia et aequitas constituent, en definitive, la
face et le revers de la meme medaille de 1’angle visuel considerd, compare ou mo-
ins au principe d’inexigibilite (rigoureusement conqu); une adaptation du systdme
normatif & la singularitd de chaque cas sur les fondements du caractdre dquitable de
la loi, en dvitant au meme moment de nuire, & cause de la position et du per-
fectionnement de certaines conditions, soit & I’ordre social q’aux intdrets
(spirituels) des membres de la communaute.

Sans aucune crainte de nous repdter, il est impossible de ne pas mettre en evi-
dence, en passant au thdme specifique de I’equitd, I’identite de quelques grandes
sources doctrinales, identite qui trouve sa raison dans I’interrelation mise en dvi-
dence des instituts (qui a produit quelques equivogues encore persistantes), encore
plus evidente de nosjours, en particulier apres une elaboration plus que bimillenai-
re. Ces sources sont la pensee grecque, notamment celle d’Aristote, et, en conti-
nuation logique et temporelle, celle de Saint Thomas principalement et celle de
Suarez, en outre, sur lesquelles nous nous sommes arretds suffisamment & propos
de Vepieikeia aussi pour cette raison l4. A ce propos, on a soutenu avec autoritd,
que ,la profonde intuition d’Aristote, de laquelle Saint Thomas s’empara en la
transmettant & toute la doctrine posterieure” est toute seule apte & foumir les

elements ndcessaires et suffisants, substanciels et terminologiques, pour determiner
I’idde et la fonction de I’dquite™14.

13 Cf. H.J. CICOGNANI/D. STAFFA, Commentarium ad librum primum codicis iuris canonici

I, Romac 1939, 304;J. OTADUY, Can. 19 (comentario): Comentario exegetico al Codigo de derecho

canonico |, Pamplona 1996, 394.
14 P. FEDELE, Equité: Enciclopedia cattolica V, Firenze 1950, 459.



79

Il est important de «enir compte des difTerents
nous les avons presentes & la fin du paragraphe prtcddent, « | Mauss. de

Giaisons entre le for Interieur et le for extdrieur, desquels la mattere en quest.o

constitue 1’un des paradigmes les plus't'sonnNnement sdlectif de
Cela rend encore plus plausible le

..... . ./, mgme
r.merprete, que nous voulons mainte® * | ™~ progressif de
dans | inutilite) de suivre, meme si sommairemtn , b canonique

I'idee d’dquitd aux origines du ~Meian.sme e’*cnsm
antdneur aux Premiers ddcrdt.stes chez le ?
Renaissance a la codification et de celle ci a i H
Segments principaux de Evolution
°bligatoire de temr compte, en outre, des app romain. Une dvolution
droit du bas empire et de la phase du renou*ea* ,es Ih(iones deja cxposdes
interessante et passionnante qui se met en par $ sMdcntifie Ou
sur Vepieikeia et qui frequemmcnt, commc nou.

s’entrelace avec eiles. 1 ¢+ dre la representation d’un

Cela dit, il ne faut pas tomber dans | erreur J n
ensitut juridique determind (maintenant par *
d une pdriode historique bien defime ou de cert

d’'une maniere insuffisante la contribution de la o

i ™ dRistes, dc la
~ (pour signaler les
ama QU j, serait

du dJt romain classique, du

rttation typiquc
AN . NUS; de doser
canoniste, apres avoir

r dement de (a con-

* aPPon cap,a, de Sain, 1. 1> e, de *>> (— *F+*—=>*7  oi
eeption aristotdlique); de ndgliger lesmou.ementsdeptm N qui ne
empechent de s’apaiser sur les formales ou les schdmas QU vagueSj

s°nt pas suffisants & expliqucr la richesse de contenus, pas
compris sous le principe Cardinal de aequitas™n0“~&. M graduellement prises

A prdsent, en se fondant sur les positions q

. ) , ,jons faisant suite au
(<iui se relient & celles concemant \'ep,e,ke,a et aux ¢

dans un dis.
c°urs de notre apport), une question a ne pas neg igc '’ L_tinction entre 1’dquitd
cours impliquant les sourccs materielles, conceme ne £ c_ 6tant
«crite et I’dquitd non dcrite bien qu’elle soit moins N««q* sur £ drojl) qui
donnd qu’il faut reconnaitre la fonction Creative (quoique

distingue en tout cas le jugement d’equite. - e op(bre par le

- L’dquitd dcrite consiste en un renvo, bien expnm* lajem o~
‘“gislateur d’une manidre pas diffdrente pratiquemcnt

int de vue
Slanl dans le domaine des reglements la.ques: ne pas omettre la
guanitatif, sur leur base 1’autor.td ecclds.astique est ob g < £ droi, p6na,

Juste dvaluation des circonstances dans les diffdrents
Pfivd, procddural, et du droit administratif .15

15Cf. C. LEFEBVRE, Equi«: Diclionnaire de droit canonique V, Paris 1953,401-404



80

L’equitd non ecrite, au contraire, pas expressdment prdvue par le code latin et
par le code oriental (marqude par une tradition ancienne et typique), est liee &
I’activitd de principes gendraux, qui exigent une activitd Creative plus considerable,
quoiqu’elle ne represente pas un element particulier de ce genre d’equitd. Il faut
preciser, & propos des cas d’impossibilitd morale (strictim et late sumpta), que la
difference entre I’equite ecrite et I’equite non ecrite s’dvanouirait au cas oii man-
guerait le repdrage du principe superieur, qui appartient aux fondements du regie-
ment canonigue tout entier.

L’incidence de I’equite est sirement en correspondance avec les cas deja
mentionnds de epieikeia et, quoique de droit, avec le principe d’inexigibilitd, dans
le sens technique indiqud. Elle opere, en premier lieu, dans I’hypothdse
d'application de la norme qui se pose en contraste avec le droit divin naturel ou
avec le bien commun: en ce cas interviennent les critdres directifs de bonumpu-
blicum, periculum anitharum et communio, comme le plus haut precepte du droit
divin positif; eile opere, en deuxieme lieu, en prdsence des faits justificatifs &
structure homogdne, relies avec Pimpossibilite morale (physique ou spirituelle) du
sujet de s’aquitter de I’obligation de la loi, reconductibles, comme fait ddfinitive-
ment acquis, au principe d’inexigibilitd. Elle opere, & la fin en prdsence de circon-
stances extraordinaires ou exceptionelles , au deld des formes d’impossibilitd
morale prdcddemment rapportdes, qui auraient siirement decidd le Idgislateur & leur
exemption, s’il les avait prdvues.

S’il parait difficlement contestable que I’application des regles canoniques
doive avoir lieu humainement, ou plutét, compte tenu des circonstances extraordi-
naires qui demandent une mitigation des obligations explicitement prdvues par la
loi, c’est 1a I’hypothese pour laquelle on denonce, & bon escient, le danger de
I’arbitraire (1'aequitas ainsi dite cerebrine ou ex corde), balance par le devoir
d’interprdtation correcte de la volonte du Idgislateur historique (devoir pas exclusif
de I’hypothdse en parole). L’usage de I’equitd, dans son ensemble, est moddre en
outre par quelques criteres de caractere gendral: la considdration de la nature des
lois, la prdsence d’une juste cause, les indices de releve de volonte du Idgislateur, &
travers le jugement commun des experts, la pratique eccldsiastique traditionnelle,
la coutume en tant que ,,optima legum interpres” (cann. 27 c.i.c. - 1508 c.i.c.0.).

Au formalisme des thdories absolutistes de tous les temps, au rempart de la
positivitd de la justice s’oppose, avec la prdcaution que toutefois il ne faut pas
omettre, Vaequitas canonica (c’est & dire informata a iure), qui a le rdle particulierl6

16En vertu de I’analogie ou, pour les catholiques d’Orient, du recours aux principes gdndraux
du droit, 6tant donn£ que le can. 1501 c.i.c.0. ne contcmplc pas le recours & I’analogie en cas de silen-
tium legis (le canon n’a pas re?u d’obscrvations particulidres pendant I’61aboration). Logiquement la
mise au point est valable aussi pour la ddmonstration, pnScddemment ddvcloppde, autour des cas de
epieikeia.



81

de mettre en rapport le regiement (dans chaque norme particulifere) avec sa ratio,
et, donc, avec la fin sotdriologique, etant donne que omnis institutio ecclesiati-
carum legum ad salulem referenda est animarum, ,conformement au classique
principe fondamental de la doctrine canoniste”

Mais I’6quitd, qu’il faut entendre comme exigence du meme droit (et non pas
seulement comme exigentia aequalitatis), est, dans le regiement canonique, har-
ntonie aussi de toutes ses composantes, 6tant donne qu’en eile concourent soit les
Pnncipes dejus divinum, peccatum et en outre de periculum animae, misericordia,
benignitas, de derivation chretienne specialel8, que I’'urgence du rigor iuris et celle
de la caritas, s’il est vrai que la loi humaine est la projection du droit divin, exto-
tiorisation de la caritas, sans laquelle aucune norme ne pourrait €tre définie cano-
nical9.

17 D'AVACK Considerazioni su alcune pecu.iari.a dcll'ordinamento giuridico dc.la Chicsa:

ACI—=—""~
* Cf. Les Acies du IV4™ congris canomstt-pastoral, La liliond dc rOM1TA,
dcirordinamenio giuridico della Chicsa dopo il Vaticano II. P

VATTIONI, SPINELL1, LECLERC, BACCAR1).



82

ZUR ENTSTEHUNGSGESCHICHTE DER CANN. 780 8§ 2 UND 781 CCEO IM
INTERKONFESSIONELLEN UND INTERRELIGIOSEN KONTEXT

Carl Gerold Furst, Freilassing

Can. 780 - § 1. Matrimonium catholicorum, etsi una tantum pars est catholica,
regitur iure non solum divino, sed etiam canonico salva competentia auctori-
tatis civilis circa effectus mere civiles matrimonii.

§ 2. Matrimonium inter partem catholicam et partem baptizatam acatholicam
salvo iure divino regitur etiam:

li iure proprio Ecclesiae vel Communitatis ecclesialis, ad quam pars acatholi-
ca pertinet, si haec Communitas ius matrimoniale proprium habet;

2° iure, quo pars acatholica tenetur, si Communitas ecclesialis, ad quam perti-
net, iure matrimoniali proprio caret.

Can. 781 - Si quando Ecclesia iudicare debet de validitate matrimonii aeatho-
licorum baptizatorum:

1° quod attinet ad ius, quo partes tempore celebrationis matrimonii teneban-
tur, servetur can. 780, 8§ 2;

2° quod attinet ad formam celebrationis matrimonii, Ecclesia agnoscit quam-
libet formam iure praescriptam vel admissam, cui partes tempore celebratio-
nis matrimonii subiectae erant, dummodo consensus expressus sit forma pu-
blica et, si una sattem pars est christifidelis alicuius Ecclesiae orientalis aca-
tholicae, matrimonium ritu sacro celebratum sit.

Zu den ,groRen“ Neuerungen des katholischen Kirchenrechts! nach dem II.
Vaticanum gehoren zweifellos die cann. 780 (und zwar besonders dessen § 2) und
781 des Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium (CCEO).

Wohl zum ersten Mal werden in ihnen auch legistisch in klarer Respektierung
der Selbstbestimmung nichtkatholischer Kirchen und kirchlicher Gemeinschaften
konkrete Normen beziiglich der intimsten Form eines interkonfessionellen und
interreligidsen Zusammenlebens formuliert, ndmlich der Ehe. So ist es wohl etwas
erstaunlich, dal? diese Normen bisher zwar mit gewichtigen Arbeiten, ,personell”

Um zumindest im lateinischen Bereich MiRverstandnisse zu vermeiden, mochte ich ausdriick-
lich darauf hinweisen, daR ich mich mit ,katholischem Kirchenrecht* sowohl auf das Recht der
Lateinischen Kirche wie das Recht der katholischen Ostkirchen beziehe.



83

aber eher spérlich behandelt wurden: ich verweise hier nur auf mehrere Arbeiten
von Joseph Prader2, auf Heinrich J. F. Reinhardt3, auf Urbano Navarretel, auf Ste-
fan Rambacher5 und eine wichtige - auch wenn ich in einigen Punkten nicht mit ihr
Ubereinstimme - Arbeit von Pablo Gefaell6. Ganz besonders aufallend ist dabei,
dal} dabei die Entstehungsgeschichte dieser Canones so gut wie nicht bertcksich-
tigt wurde, obwohl sie doch durch die Nuntia, die Zeitschrift der Pé&pstlichen
Kommission fir die Revision des Orientalischen Codex luris Canonici, gut ver-
folgbar wére. Auch wenn also der Ansatz in diesem Beitrag wohl bescheidener ist
als der der anderen Autoren, meine ich doch, daR gerade eine Erinnerung an eben
diese Entstehungsgeschichte zur allgemeinen Diskussion des Themas beitragen
konnte.

Zuéchst sind allerdings zum Versténdnis der Problematik einige kurze An-
merkungen zur rechtlichen Situation vor Beginn der Arbeiten am CCEO nétig.

I. Die Situation vor Beginn der Arbeiten am CCEO

I. Der Blick vor allem der Kanonisten lateinischer Pro"cmenz
mar auf die Frage gerichtet, ob, und wenn ja inwieweit, kirc
aulRerhalb der Katholischen Kirche mdglich sei; eine Frage
*hr kontrovers war7. Einigkeit bestand allerdings seit der Promulgation

An)WOrten

C . j praDER, Zur Anerken-
2 Andiese. Slelle verweise ich nur aufseinen bisher = = <™~ srechles. in DPM 3 (19%)

nunB und verbindlichen Anwendung mchlkatholischen Ehe.
283-298, wo er auch aufseine friiheren einschlagigen Arbeiten verwe
2 H J. F REINHARDT. Anfragen an das m.ermuelle “nd
katholischen Kirche, in. Kirche sein. Festschrift f{U. Hermann J POI IM
LINGS und M. SECKLER, Freiburg 1994,383 - 394.
U. NAVARRETE, La giurisdizionc dolle Chicse Chiesc Ort '
in: 11 matrimonio nel Codice de, Canoni delle Ch.ese Onen.al, (  Slud, uu
del Valicano 1994, 105-125 (114-125). auBer Nichtkatholiken nach
St. RAMBACHER, Formcrfordcmisse fir die EheschieBu ge A/ MUnchener Theolo-
deni CCEO. Unter besonderer Beriicksichtigung der altoricntalischen h t dicscr Arbeit
8«che Studien. 111 Kanonislische Ableilung 46), St Ottilien 1995, Rambacher g
mehrfach auf die Probleme von c. 780 § 2 und c. 781ein. rhi  OnOdosse sui matrimoni
‘ P- GEFAELL, Basi ecclesiologiche della giurisdizione ddk Clue« « #cu,, d j

m>sti non cattolici, in: La giurisdizionc della Chicsa sul man 13) Milano 1998, 127-
CARRERAS ( - Pontificio Ateneo della Santa Croce, monografie giundiche ),

jone,,e Ehcrcchl de.
hg von W GER-

,» cat,oliche sul matrimo-
idji xxXH), Citta

’ Vgl. dazu z.B. die Hinweise bei GEFAELL Basi CCC|CS" < "™~ ¢ "bnTss”Y sttta. CO.
&aer auch, selbst wenn ich heute nicht mehr voll zu den damals erarbe n
I_°RST. Jurisdiktion und commumo eccles.asuca. in: AU. <kl Congrcsso intemaz
Canonico. La Chicsa dopo il Concilio 11.1, Milano 1972, 669-686.

IOnalc di Diritto



84

Crebrae allatae durch Pius XIl. von 1949 zunachst darliber, daf} dieses Motu Pro-
prio auch fur die Getauften der nichtkatholischen Ostkirchen gelte8.

Anfang der Sechziger-Jahre richtete nun das Heilige Offizium (jetzt Kongre-
gation fur die Glaubenslehre) aus konkretem Anlaf3 an die Pontificia Commissio
Codicis luris Canonici Orientalis Redigendo (PCCICOR)9 éhd Anfrage, ob im MP

Crebrae allatae der Begriff christifidelis nur die Katholiken umfasse oder auch
die nichtkatholischen Orientalen. Da aber die PCCICOR aufgrund eines Beschlus-
ses ihrer Plenaria vom 23. Mérz 1963 - wohl in Hinblick auf die bevorstehende
Abstimmung iiber das Konzilsdekret iiber den Okumenismus Unitatis redintegra-
tio - geantwortet hatte ,Non expedit et dilata“, ging man nicht weiter; Anfrage und
Antwort wurden ad acta gelegt. Und dabei blieb es zun&chst auch dann, als das
genannte Okumenismusdekret, das die Rechtssetzungsbefugnis der nichtkatholi-
schen Ostkirchen ausdriicklich und feierlich anerkannt hatte, beschlossen und
promulgiert war: ... Sacra Synodus, ad omne dubium tollendum, declarat Eccle-
sias Orientis ... facultatem habere se secundum proprias disciplinas regendi
Auch die romischen Kurialbehdrden hielten, wenn wir von der Anerkennung der
Gultigkeit einer Mischehe zwischen Katholiken und getauften nichtkatholischen
Orientalen bei Segnung der Ehe durch einen nichtkatholischen Priester einer Ost-
kirche absehen", an der traditionellen Auffassung fest.

Der durch die Anfrage des Heiligen Offiziums entfachte Brand schwelte al-
lerdings weiter. Papst Paul VI. setzte zur Entscheidung der an die PCCICOR ge-
stellten Frage eine eigene Interpretations-Kommission von Kardinélen ein, die am
24. Februar 1966 entschied: Nein zum ersten Teil, ja zum zweiten Teil, das heif3t:
unter dem Begriff christifideles sind nicht nur die katholischen, sondern die gesam-
ten Orientalen inbegriffen. Diese Entscheidung wurde nun am 14. Marz 1966 als

* |ch verweise hier nur auf die ,Wortfuhrer dieser Meinung: Ae. HERMAN, Quibus legibus
subiiciantur dissidentes rituum oricntalium, in: DirEccl 62 (1951) 1043-1058 und in: Adnotationes ad
Motu Proprio ,Crebrae allatae sunt®, in: PerRMCL 38 (1949) 93-125 (95 s.); Ac. COUSSA, Animad-
versiones in can. LXXII Trullanae Synodi, in: Studia in honorem F. ROBERT1 - J. B. MONTIN1 - H.
J. CICOGNANL1 S.R.E. Cardinalium = Apol 32 (1959) 170-181, und Epitome praelectionum in iure
ecclesiastico orientali |, Cryptoferrata 1948, 20, n. 15, sowie D. FALTIN, De legibus quibus baptizati
acatholici ritui orientali adscripti tenentur, in: Apol 35 (1962) 238-249. Es ist nicht uninteressant, dal
sich in der Frage der Geltung der vier Motu Proprios Pius'XU. auch fur nichtkatholische Orientalen
selbst lvan Zuzek noch 1966 sehr vorsichtig duferte und eine ausdriickliche Erklarung des Apos-
tolischen Stuhles fur notwendig hielt (1. EuZEK, Animadversiones quaedam in Decretum de Ecclesiis
Orientalibus Catholicis Concilii Vaticani 11, in: PerRMCL 55 (1966) 265-288 [268-271]).

9 Codex luris Canonici Orientalis war der urspriinglich fir den heutigen Codex Canonum Ec-
clesiarum Orientalium vorgesehene Titel.

10 Vatll, UR Art.16.

11 Vgl. Vatll OE Art. 18 beziglich der Ehen von katholischen orientalischen Christen mit nicht-
katholischen orientalischen Christen bzw. das Dekret der Kongregation fur die Ostkirchen Frequenz
matrimoniorum vom

22. Februar 1967.



85

deklarativ und somit nicht promulgationsbedurftigiz den betroffenen rémischen
Kongregationen und Gerichtshéfen mitgeteilt.

Der Widerstand gegen diese Entscheidung war allerdings grof3, zumal im
gleichen Jahr ein damals Aufsehen erregender Aufsatz von Clemens Pujol erschie-

nen warl3, in dem dieser zum entgegengesetzten Ergebnis kam. Papst Paul VI.
setzte nun eine zweite Kommission von Kardinalen ein, die am 23. September
*968 entschied, dal der Begriff christiRdeles nur die Katholiken umfasse. Diese
Entscheidung, die wohl kaum als rein deklarativ bezeichnet werden kann, wurde

nun nicht promulgiert, so daf sie (und fur weitere Kreise auch die einschlagige
Vorgeschichte) anscheinend entweder erst durch die Verdéffentlichung der Begriin-

dung einer Entscheidung der Apostolischen Signatur bekannt wurde oder aber

zun&chst gar nicht. Wie auch immer: Es blieb dabei, dal gerade im Bereich des
Eherechtsl5 und selbst in der Rcchtspraxis das Heilige Offizium einerseits , die

12Vvgl can. 17, § 2 CIC/1917: ,Interprctatio aulhentica ... si verba in sc certa dcclarcl tantum,

Promulgaiionc non eget et valet rctrorsum ...
C. PUJOL, Orientales ab Ecclesia separati tenentume novo iure canonico a Pio XII promul-
8*°?, in: OCP 32 (1966) 78-110
Siche die Entscheidung des Obersten Gerichts der Apostolischen Signatur vom 17 1762, in
AP°l 46 (1973) 255-277 (267) = De validitate malrimonii inter partem orthodoxam et partem protes-
‘aniem baptizatam, in: PerRMCL 72 (1973) 11-38. Obwohl also indirekt auch das Sclbstbcstim-
""tgsrecht der nichtkatholischen Ostkirchen anerkannt war, hielt cs selbst die Apostolische Signatur
‘Ir sicherer, eine Entscheidung Uber die Notwendigkeit der Segnung der Ehe durch einen Priester als
Uitigkeitsvoraussetzung der EheschlieBung von nichtkatholischen Orientalen Papst Paul VI zur
'sonderen Bestatigung vorzulegen: vgl. N'ullitas matrimonii inter Orthodoxos absque ritu sacro initi,
m"Scheidung vom 28. November 1970, in: Apol 44 (1971) 24 s.
Die entscheidenden Diskussionspunkte waren:

+ Die Rechtskraft von can. 72 des II. Trullanums von 692 (Nichtigkeit der Ehe zwischen recht-
tahtubigen und héretischen Getauften) beziiglich der Ehen von nichtkatholischen orientalischen Ge-
auften: nicht mehr in Kraft, da das MP Crebrae allalae die mixta religio nur mehr als verbietendes
“nd nicht mehr als trennendes Ehchindcmis kennt (can. 50 CA); noch immer in Kraft, da das MP

rcbrae allalae nicht fur Nichtkatholiken gilt; nicht mehr in Kraft, da in den Orthodoxen Kirchen
8cwohnheitsrcchtlich abgeschafft, noch immer in Kraft, da zwar in den Orthoxen Kirchen durch
ewohnheit abgeschafft, sei aber wegen einer Nichtkatholiken mangelnden RechlsetzungsfUhigkeit
""'C'terbestehcnd;
7 2. die Segnung einer Ehe durch einen ,minister saccr" (richtig Priester; vgl. ua. C. G 1URST,
u" Interdependenz von lateinischem und orientalischem Kirchenrecht.... in: luri Canonico Promov-
"*do [Festschrift fur Heribert SCHMITZ zum 65 Geburtstag, hg von W AYMANS und K. GER-
NQER =) Regensburg 1994, 531-556 [551 f.) = Inlcrdipendenza del Diritto Canonico lalino ed
Orlentale, jn; K BHARAN1KULANGARA [Hrsg.], II Diritto Canonico Orientale ncll ordinamento
Ceclesiale, Citla del Vaticano 1995, 13-33 [29 f.]) als GUItigkcitsvoraussetzung der Ehe.
p Vatll UR Art. 16 spielte in den Auseinandersetzungen in der Literatur eine eher geringe Rolle,
«scheint geradezu symptomatisch, da PUJOL, vom wértlichen Zitat abgesehen, UR Art 16 nur
Slebzehn Druckzeilen widmet (PUJOL, Orientales ab Ecclesia seiuncti [wie Anm. 12], 96s.).
, 6 Vgl. z.B. W.W. BASSET, The Impediment of Mixed Religion of the Synod in Trul o (AD.
in: Jurist 29 (1969) 383-415. BASSET zitiert dort (387, notc 13) ein Reskript des Heiligen
ufr'ziums vom 22. Mai 1969, Prot. No. 2911/59m, in dem es beziiglich einer Mischehe ortho-



86

Romische Rota andererseitst? an ihrer divergierenden Rechtsauffassung festhielten,
ein an sich wohl untragbarer Zustand.

2. Aber noch ein zweiter, sehr bedeutungsvoller Problemkreis hatte sich er-
offnet: Wie steht es mit der legistischen Konkretisierung und Préazisierung feierli-
cher Erklarungen des II. Vatikanischen Konzils bzw. der sofortigen Anwendung
auch von nichtkatholischem Recht durch katholische, kirchliche Instanzen im
Bereich des Eherechts? Gerade die Anerkennung eines Selbstbestimmungsrechtes
der nichtkatholischen Kirchen und Gemeinschaften bzw. der nichtchristlichen

Religionen (fur die nichtkatholischen Orientalischen Kirchen in Vatll Art. 16, fur
die iibrigen Gemeinschaften in Vatll DH Art. 418) hatte entsprechende Uberlegun-

gen trotz aller konkreten Schwierigkeiten dringend gemacht und zwang, zunachst
nur in informellen Gesprachen und auch gegen alle Widerstandeld, konkrete
Schritte in Hinblick auf rechtliche Fixierungen innerhalb der Katholischen Kirche
zu diskutieren.

dox/protcstantisch heif3t: ,Constare de invaliditate matrimonii in casu ex canone 72 Concilii Trullani
quod adhuc suam vim tenet*; das bedeutet aber, dal das Heilige Offizium zwar einerseits eine Geltung
des MP Crehrae allalae fur die Orthodoxen nicht akzeptiert, andererseits aber auch das Recht auf,se
secundum proprias disciplinas regendi“ abspricht.

17 Bei der Rémischen Rota hatte sich, nach einer coram De Jorio vom 17. Oktober 1968, ab
1969 die Ansicht durchgesetzt, can. 72 des 11. Trullanum sei nicht mehr anzuwenden. Die konkreten
Begriindungen dafir divergierten allerdings. So wird dies z.B. in einer coram De Jorio vom 17. Okto-
ber 1968, RRDec 60 (1968) 669-688 (675 f) darauf zurtickgefuhrt, dal es zumindest einen
Rcchtszweifel Uber Rechtskraft bzw.Umfang und Weiterbestand der Vorschrift des can. 72 des I
Trullanums gébe; in einer aulerst engagierten coram Abbo vom 4. Juni 1969, RRDec 61 (1969) 599-
613 (607 f), wird schlie3lich festgestellt, da hochstens der Zeitpunkt der und die Art der Abschaf-
fung von can. 72 des II. Trullanum strittig sein kdnne: eine Synode in Konstantinopel im Jahre 1806
oder desuetudo; in einer coram Bejan vom 17. Dezember 1969, RRDec 61 (1969) 1158-1171 (1161 fl
wird einfach festgestellt, daB die irritierende Kraft des can. 72 durch desuetudo beseitigt sei; in einer
coram Canals vom 21. Oktober 1970 , RRDec 62 (1970) 917-921 (1919 f.) wird, auch unter ausdriick-
licher Berufung auf Vatll. UR Art. 16, anerkannt, daf3 can. 72 des Il. Trullanum in der griechisch-
orthodoxen Kirche nicht mehr gelte bzw. zmindest beziglich der Geltung ein Rechtszwcifcl bestehe;
in einer sehr ausfuhrlichen pars ,.in iure* , in der ebenfalls auch Vatll UR Art. 16 zitiert wird, kommt
eine coram Agustoni vom 20. Oktober 1971, RRDec 63 (1971) 739-749 (749) zum Ergebnis, dafl} es
sich bezilglich der Frage der Geltung von can. 72 des Il. Trullanums nicht nur um einen
Rechtszweifel handle, sondern daR die consueludo contrario bei den Orthodoxen Rechtskraft erlangt
habe; u.s.w. Vgl. dazu auch P. GEFAELL, La giurisprudenza della Rota Romana sulfimpedimento di
Lmixta religio“, in: 1 matrimoni misti (= Studi Giuridici 47), Citta del Vaticano 1998, 187-195.

18 Dekret Uber die Religionsfreiheit Dignitatis humanae (DH) Art. 4: ,Liberias in re religiosa,
quae singulis personis competil, etiam ipsis in comune agentibus agnoscenda est ... His igitur com-
munitatibus... iure debetur immunitas, ut secundum proprias normas sc regant*‘.

15 Diese Widerstande bestanden nicht nur zum Moment, in dem die Problematik erstmals konk-
ret aufgeworden worden war. Und sie hielten, vor allem im Kreise mancher lateinischer Kanonisten,
bis heute an; denn bis heute hat die lateinische Kirche keine der orientalischen Gesetzgebung analogen
Normen in diesem Bereich. Vgl. auch, zu einem ,Zwischenstadium®, hier Anm. 34.



87

H Die Kommission und eine sehr konkret auchftir unser Thema wichtige Vorgabe
in den ,,Principi direttivi per la Revisione de! Codice di Diritto Canonico
Orientale”

1. Mit einem Schreiben des Kardinalstaatssekretérs Jean Villot vom 10. Juni
>972 wurde Kardinal Joseph Parecattil, Metropolit von Emakulam der syro-
roalabarischen Kirche, verstandigt, da der Papst die P&pstliche Kommission zur
Revision des Orientalischen Codex luris Canonici errichtet und ihn zum Préasiden-
ten ernannt habe. Gleichzeitig wurden auch die Mitglieder dieser Kommission
sowie der Vizepréasident (Erzbischof Clement Ignace Mansourati) und der (zu
diesem Zeitpunkt noch Pro-)Sekretar (P. Ivan Zuiek S.J.) bestellt .

Mit Datum vom 15. September 1973 erfolgte die Ernennung der ersten (65)
Konsultoren;

10 Arbeitsgruppen von Konsultoren wurden gebildet, von denen uns hier na-
turlich der Coetus de Matrimonio unmittelbar interessiert: Joseph Prader als Rela-
lor (und als solcher auch Mitglied des Coetus Centralis), P. Rai, P. |zadua, E. Eid,
‘s Raad, C. Malanchavuril O.1.C., St. Bentia, Ch. de Clercq, G. Hafouri, R. Dany-

lak. J- Hollos, D. Salachas, J. Seman, J. Vadakumcherry, Chr. Dumont O.P., J.
Masson S.J. und B. Siegle T.O.R.2'.

2. Auf der ersten Plenaria der Kommission (18.-23. Mé&rz 1974) wurden nun
d'e ..Principi direttivi per la Revisione del Codice di Diritto Canonico Orientale
Aschlossen, bei denen ich hier gleich auf den auch fur die Arbeit des Coetus de
Matrimonio so wichtigen Abschnitt Carattere Ecumenico del CICO, 4, verweisen
w*l: Perci6 il Codice riguardo alle Chiese Ortodosse deve essere ispirato dalle
Parole di Paolo VI. sulle .Chiese sorellel, sulla ,quasi piena’ comunione, e sul
r'spetto verso i Gerarchi di queste Chiese come ,pastori a cui e stata affidata una
P°rzionc del gregge di Cristo' e dal testo Conciliare sul ,diritto di reggersi secondo
'e Proprie discipline, come pil consone all'indolc dei loro fedeli e pil atte a
provvedere al bene delle anime' (Unitatis redintegratio, n. 16)“22;*denn die aus-
driickliche Aufnahme von Vatll UR Art. 16 hat nicht unwesentlich auch dazu

2°Nuntia la (1973) 2 und Nuntia 1 (1975) 10.

Nuntia la (1973) 9-11 und 15-19(18) und Nuntia | (1975) 12-18(16).

22 ,Daher muB der Codex beziiglich der Orthodoxen Kirchen inspiriert sein von den Worten
auls VI. Uber die .Schwesterkirchen-, tiber die .nahezu volle- communio, und tber die Achtung vor
en Hierarchen dieser Kirchen als .Hirten, denen ein Teil der Herde Christi anvertraut ist sowie vom

~onzilstext Gber ,das Recht, sich nach den eigenen Ordnungen zu regieren, wie sie der Geistesart ihrer
«&aubigen am besten entsprechen und dem Heil der Seelen am besten dienlich sind- (Unitatis redinte-

®ra*'°. n. 16)*“. Die Principi sind in drei Sprachen publiziert: italienisch (Nuntia 3 (1976] 3-10), fran-

ASlsch (ebd., 11-17) und englisch (ebd., 18-24); vgl. dazu auch Nuntia 30 (1990), die ganz der Arbeit
erersten Plenaria der Mitglieder der Kommission gewidmet sind.



88

beigetragen, dal} diese Erklarung des Konzils allmahlich auch im kirchenrechtli-
chen Bereich wirklich ernst genommen wurde.

Ill. Die Arbeit des Coetus de matrimonio

1. Der Coetus de matrimonio begann seine Arbeit mit einer Arbeitstagung
vom 5.- 9. November 1974, auf der auch die Normen des Zivilrechts besprochen
wurden, vor allem die des Nahen und Femen Ostens, die Fir die staatliche Gultig-
keit einer Ehe Bedeutung haben23, aber auch die ersten Sondierungen Uber die
Frage ,De lege applicanda“ stattfanden, In einer zweiten Arbeitstagung vom 7.- 2.

April 1975 wurde Uber ein vom Relator erarbeitetes Teil-Schema bezlglich der
Ehehindernisse diskutiert24.

2. In der Arbeitstagung vom 14.-25. Marz 197725 war nun auch das uns hier

interessierende (und auf der Arbeitstagung viel diskutierte) Thema ein zentrales
Thema der Debatte, ndmlich eine neue Sektion des CICO, die den Titel haben
sollte: Das bei Ehen zwischen nichtkatholischen Christen oder zwischen Nichtge-
tauften anzuwendende Gesetz. Joseph Prader hatte das Thema aufgegriffen, zu-
nachst im Coetus centralis angeregt und die Zustimmung dieses Coetus zur dessen
Behandlung eingeholt26. Uber diesen Teil der Arbeitstagung des Coetus de matri-
monio wurde nun ein praziser Bericht des Relators ver6ffentlicht27, auf den ich
mich natirlich voll stiitzen muR3. Da es aber sicher zu weit fiihren wiirde, wollte ich
bis ins Detail die diskutierte Problematik wiedergeben und etwa noch interpretie-
ren, muf3 ich mich auf einige wenige Punkte, die mir wichtiger erscheinen, be-
schrénken

3. Es ging zunéchst um die Vorgaben seitens der Plenaria beziglich der Ein-
schrankung des kunftigen Orientalischen Codex auf die katholischen Orientali-

25 Vgl. Nuntia2 (1976) 21.

24 Vgl. ebd., 21-30.

25Vgl. Nuntia 5 (1977) 65 und 67.

26 Personliche Mitteilung von J. PRADER; in den Nuntia ist daruber leider nichts Néheres pub-
liziert.

21 Siehe Nuntiaebd., 52-62.

a Vgl. dazu auch J. PRADER, Zur Anwendung nichtkatholischen Eherechts durch kirchliche
Instanzen, in: Ex aequo et bono. Willibald PLOCHL zum 70 Geburtstag, hg. von P. LEISCHING, F.
POTOTSCHN1G, R. POTZ, Innsbruck 1977, 347-363; vgl. auch De iure quo regitur matrimonium
baptizatorum acatholicorum: lus conditum et condcndum, in PerRMCL 67 (1978), 127-143.



89

sehen Kirchen29,*wobei auch auf die oben erwéhnte Entscheidung der zweiten
Kardinalskommission bezlglich des MP Crebrae allatae0 und auf den bereits
beschlossenen provisorischen Text eines Canons (,Canones de matrimonio vim
‘egis habent pro christifidelibus Ecclesiarum Orientalium Catholicarum tantum,
nisi aliud expresse iure cavetur*3l hingewiesen wurde. Sofort wurde aber dann die
weitere, wegen ihrer praktischen Bedeutung &uBerst wichtige Frage3? a3B@dschnit-
ten, welche Gesetze nun konkret nichtkatholische Christen binden. Ohne diesbe-
zlgliche Normen im neuen Recht bestiinde ja u.a. die Gefahr, daf} sonst prasumiert
Werden konne, Personen, die nicht an die katholische Gesetzgebung gebunden
s>nd, seien in bezug auf Ehehindemisse und Form der EheschlieBung nur nach
Naturrecht zu beurteilen; aber wie solle das geschehen? So favorisierten nun meh-
rere Konsultoren einen Canon: ,,In diiudicanda validilate matrimonii inter personas
quae legibus ecclesiasticis non sunt subiectae, leges propriae, quibus ipsae tenen-
tur, attendendae sunt, salvo iure divino positivo aut naturali”* .

Bezuglich der nichtkatholischen Orientalen (Orthodoxen) war nun den Kon-
sultoren Klar, dal? diese leges propriae nicht nur die sacri canones, also das ,alte
Kecht* vor der Trennung seien, sondern jeweils auch das seither entstandene Ge-
wohnheitsrecht im Sinne von consuetudo oder desuetudo bzw. die Entscheidungen
~er orthodoxen Hierarchend" berlcksichtigt werden missen. Dabei war es den
Konsultorcn auch klar, daB cs in einzelnen Féllen durchaus auch zu Schwierigkei-
ten in Hinblick aufdie Feststellung der Rechtslage kommen kénne.

1- Die gleichen Kriterien, wie bei der Ehe von Orthodoxen kdnnten aber nicht
boi der Beurteilung von Ehen zwischen Orthodoxen und Protestanten angewendet

29 Phncipi, Carallere ecumenico del CICO, 1: ,11 futuro codicc dichiarcré di valere solo per
W'loro che appartengono legittiniamente ad una Chiesa Orientale Cattolica" (Nuntia 3 [1976], 5
[italienischer Text), 13

|franzdsicher Text), 20 [englischer Textj. Vgl. auch dazu Nuntia 30 (1990)

Siehe hierunter 1.1. ) . . .

' Die Canones Uber die Ehe haben nur Gesetzeskraft fur die Glaubigen der Orientalischen
katholischen Kirchen.

2 Es geht dabei schlieBlich um die Kriterien, nach denen ein kirchlicher Richter oder eine an-
dcre zustandige Autoritat Uber die Glltigkeit einer friiheren Ehe zwischen nichtkatholischcn Partnern
odcr Uber die Ehefahigkeit bzw. Freiheit von Ehehindemissen bei nichtkatholischen Christen zu
entscheiden hat, damit gegebenenfalls eine Ehe mit Katholiken geschlossen werden kann

33 Nuntia 5 (1977) 53. Bei der Beurteilung der Gltigkeit der Ehen zwischen Personen, die den
Kirchlichen Gesetzen nicht unterstehen, sind die eigenen Gesetze, an die sie gebunden sind, zu bcach-
ICn. unbeschadet des géttlichen positiven oder Naturrechts.

34 Der Bericht spricht hier noch sehr vorsichtig von decisiones Hierarcharum Orlhodoxorum,
Wohl um bei den ohnehin schon heiklen Diskussionen nicht auch noch eine Diskussion Uber
Vorhandensein oder Nicht-Vorhandensein einer Gesetzgebungsgewalt im strikten Sinn bei mcht-

a'holischen Hierarchen anzuzetteln.



90

werden: Ware doch nach orthodoxer Theologie die Ehe ein wahres Sakrament,
wahrend die Protestanten den Sakramentscharakter der Ehe nicht akzeptieren.
Probleme brachte auch die Frage der Form der EheschlieBung, da nach der derzei-
tigen Rechtslage die einfache Negalivnonn der cann. 1099, § 2 C1C/1917 und 90,
§ 2 CA (Nichtkatholiken, seien sie nun getauft oder ungetauft, sind, wenn sie un-
tereinander eine Ehe schlieBen, nirgendwo an die katholische Eheschliel3ungsform
gebunden)] bedeute, dal bei nichtkatholischen Christen, wenigstens bei westli-
chen, eine Ehe, auch wenn sie unter Vernachlassigung einer 6ffentlichen, von dem
Recht, dem sie unterliegen, vorgeschriebenen Form geschlossen worden war, von
der Katholischen Kirche anerkannt werden mite. Es wurde aber auch vorgetra-
gen, daR einerseits kein Interesse der Katholischen Kirche bestiinde, sich in Ehesa-
chen der Protestanten einzumischen36, andererseits der Orientalische Codex sich
nur mit den Orientalen zu beschéftigen habe. Dagegen wurde wiederum darauf
hingewiesen, dal? die Probleme sofort auftauchen wirden und gelést werden muf-
ten, wenn sich etwa bei Ubertritt zur Katholischen Kirche und/oder bei Wunsch

von geschiedenen Nichtkatholiken nach Heirat mit einem katholischen Partner die
Frage der Gultigkeit einer friheren Ehe stelle’7.

2. Die Frage nach dem anzuwendenden Eherecht betreffe aber auch Ehen von
Ungetauften, Uber die — abgesehen vom privilegium Rdei - das geltende Recht
schweige und sich so etwa auch die Frage stelle, ob bei diesen Ehen das staatliche
Recht oder das Naturrecht einer Entscheidung zugrunde zu legen sei38.

3. Wegen der Vielzahl an Diskussionsbeitrdgen wurde nun ein Coetus minor
von funf Konsultoren gebildet, der am 17. Mérz einen Text erarbeitete und dem
Gesamt-Coe/ws vorlegte:

Can. 1099, § 2 CIC/1917: ... acatholici sive baplizati sivc non baptizati, si inter se contra-
hant, nullibi lcncntur ad catholicam matrimonii formam servandam®. Vgl. can. 90, § 2 CA:
acatholici baptizati, si inter se vel cum acatholicis non baptizatis contrahant, nullibi tcncntur ad catbo-
licam matrimonii formam servandam*“.

36 Dem Kenner der Materie wird es da nicht schwer fallen, die Vermutung zu SiiRem, daf in-
haltlich direkt oder indirekt ein Kontakt zur lateinischen Kommission hergcstcllit war oder wurde.
Denn als Kardinal Parecattil, als Prasident der Orientalischen Kommission und in voller Kenntnis der
dortigen Diskussionen und der bereits im Coetus de matrimonio gefallenen Beschliisse, in seiner
Eigenschaft als Mitglied der lateinischen Kommission in seinem modus zum lateinischen Schema
1980 auf die diesbezigliche Gesetzeslicke hinwies, antwortete das Sekretariat der lateinischen
Kommission (siehe Communicationes 15 11983] 223): ,Non videtur opportunum, praesertim ob
rationes oecumenicas [!], quod Ecclesia statuat quibus legibus regantur illa matrimonia. Generalis
canonizatio legum civilium vel legum communitatum acatholicarum in hac materia valde esset pericu-
losa [!]. Melius praeterea est ut nihil in Codice dicatur [']“.

37 Nuntia 5 (1977) 54 ff.

3L Ebd., 56 f.



91

Christiani orientales non catholici inter se vel cum christianis non catholicis
occidentalibus vel cum non baptizatis matrimonium contrahentes, propria lege
reguntur, salvo iure divino positivo aut naturali prout ab Ecclesia Catholica decla-
ratur.

In diiudicanda validitate matrimonii non baptizatorum attendendae sunt leges
Propriae utriusque partis, salvo iure divino positivo aut naturali prout ab Ecclesia
Catholica declaratur“39.

Diesem Text stellte allerdings der Relator in der Diskussion einen anderen
gegeniber: ,In diiudicanda validitate matrimonii initi inter personas non catholicas
aPPUcandae sunt leges propriae quibus ipsae reguntur, salvo iure divino positivo
aut naturali prout ab Ecclesia Catholica declaratur40.

Diesen Text nahmen die Konsultoren dann provisorisch an und verwiesen ihn
Zum weiteren Studium aufdas néchste Jahr.

4. Ein weiterer Fragenkreis bezog sich darauf, ob bei einer Ehe zwischen ge-
pulten oder ungetauften Nichtkatholiken, die mit Katholiken eine kirchliche Ehe

schlieRen wollen, der nichtkatholische Partner an die katholischen, rein kirchli-
¢ en Ehehindernisse gebunden sei oder nicht.

Da es auch nach einem langen, dann viel diskutierten Referat des Relators im
°elus zu keiner Einigung kommen konnte4l, wurde auch dieser Fragenkreis dem
en genannten Coetus minor zur Vorbereitung eines Textes anvertraut.

Der Coetus minor schlug nun mit drei gegen zwei Stimmen den folgenden
Text vor:

»Matrimonium inter partem catholicam orientalem et partem baptizatam non
Cath®licam vel partem non baptizatem, regitur iure canonico catholico orientali“42

Aber auch der Coetus selbst konnte sich nicht auf diesen Text einigen,
cnlieBlich wurden zum weiteren Studium drei Texte formuliert:

i Ebd., 56 f. Nichtkatholische orientalische Christen, die untereinander oder mit nichtkatho-

,len westlichen Christen oder mit Ungetauften die Ehe schlief3en, unterliegen dem eigenen Recht,

“schadet des géttlichen positiven oder Natrurrechts, so wie es von der Katholischen Kirche erklart

Ir + Bei der Beurteilung der Guiltigkeit der Ehe von Ungetauften ist das eigene Recht beider Teile zu

, I eih unbeschadet des géttlichen positiven oder Naturrechts, wie es von der Katholischen Kirche
erIértAUVird.

sind 57. Bei der Beurteilung einer zwischen nichtkatholischen Personen eingegangenen Ehe

I die Gesetze anzuwenden, denen sie unterliegen, unbeschadet des géttlichen positiven oder Natur-

CC Us”'vie es v«n der Katholischen Kirche erklart wird.
Ebd., 57-61.

Ebd., 61. Eine Ehe zwischen einem katholischen orientalischen Partner und einem getauften
ClIt katholischen Partner oder einem ungetauften Partner wird nach katholischem, orientalischen

a,"’nischen Recht geregelt.



92

Text A, der Text des Coetus minor, also ,Matrimonium inter partem catholi-
cam orientalem et partem baptizatam non catholicam vel partem non baptizatam,
regitur iure canonico catholico orientali* (sechs Konsultoren dafur);

Text B, ein Text des Relators: ,,Baptizati non catholici et non baplizati, si cum
catholicis matrimonium ineunt, quod attinet ad conditiones habilitatis quae non
sunt iuris divini positivi vel naturalis, propria lege reguntur, servatis de iure ser-
vandis*“43 (vier Konsultoren dafiir);

schlielich ein Text C: ,Matrimonium catholicorum cum acatholicis invalide

contrahitur nisi pars non catholica libera sit ab impedimentis quibus lege cui su-
biacet tenetur“44 (drei Konsultoren daftir)45.

Auch diese Texte (die Abstimmungen galten nur als indikativ) wurden zu
weiteren Studien aufdas nachste Jahr verwiesen.

5. In der Arbeitstagung des Coetus de matrimonio vom 27. Februar - 10.
Mérz gelang dann der Durchbruch. Der Coetus erarbeitete ein Schema de matri-

monio, das sich im Wesentlichen an die systematische Ordnung des MP Crebrae
allatae hielt46

6. Zu diesem Schema wurde also auch der can. 5 CA47 diskutiert und als can.
3 revidiert48:

~-Matrimonium baptizatorum, etsi una tantum pars sit baptizata, regitur non
solum iure divino, sed etiam canonico, salva competentia civilis potestatis circa
mere civiles eiusdem matrimonii effectus et salvis praescriptis canonum quae se-
quuntur,

7. Nach weiterer ausfihrlicher Diskussion wurde dann ein neuer Canon be-
schlossen:

43 Nuntia 5 (1977) 62. Nichtkatholische Getaufte und Ungetaufte unterliegen, wenn sie mit
Katholiken eine Ehe eingehen, in bezug auf die Voraussetzungen der Fahigkeit, sofern sic nicht gottli-
chen positiven oder Naturrechts sind, ihrem eigenen Recht, unter Einhaltung der Rechtsvorschriften.

44 Ebd. Eine Ehe von Katholiken mit Nichtkatholiken wird ungtltig geschlossen, wenn nicht der
nichtkatholische Partner frei von Hindcrnisssen ist, an die er durch das Gesetz, dem er unterstellt ist,

gebunden wird.
45 Ebd., 62.

46 Siehe den Bericht des Relators in Nuntia 8 (1979) 3-29.
41 Can. 5 CA: ,Baptizatorum matrimonium regitur iure non solo divino, sed etiam canonico,

salva competentia civilis potestatis circe mere civiles eiusdem matrimonii*‘.
41 Siehe Nuntia 8 (1979) 6



93

can. 4 (novus): ,,Ubi Ecclesia iudicare dcbet de validitate malrimonii initi in-
ter personas quae legibus merc ecclesiasticis non tcnentur, normae sequentes ser-
vandae sunt:

1° Quod attinet ad impedimenta quae non sunt iuris divini positivi aut natura-
'is attendcndae sunt leges quibus ipsae tenentur;

2° Quod attinet ad formam celebrationis matrimonii Ecclesia agnoscit quam-
libet formam lege praescriptam vel agnitam cui partes tempore celebrationis ma-

trimonii subiectae fuerint, dummodo consensus expressus sit forma publica et, ubi

Ura saltem pars sit christiana non catholica orientalis, matrimonium initum fuerit
rilu sacro, salvo praescripto CA can. 98“49.

8. Zur Vervollstandigung des Problemkreises wurde dann nach einer aus-
fuhrlichen Diskussion ein weiterer neuer Canon verabschiedet:

can. 5 ﬁnovus) »IN matrimonio ineundo inter partem baptizatam in Ecclesia
C-atholica vel in eandem receptam et partem baptizatam quae ad plenam commu-

n‘onem cum Ecclesia Catholica non pervenerit, aut partem non baptizatam, quod
att'net ad impedimenta quae non sunt iuris divini positivi vel naturahs, lex propria
Ulriusque partis servetur, a qua tarnen auctoritas catholica dispensarc potest

9. Dieses Schema lag nun - gemeinsam mit dem vom Coelus de sacramentis
erarbeiteten Schema - dem Coelus centralis in der Sitzung vom 26. Marz - 4. April
‘979 vor5l und wurde nach entsprechender Uberprtfung schlie3lich mit dem ande-

rn Schema zu einem ,Schema Canonum de Cultu Divino et praesertim de Sacra-
Ir>entis“52 (in dem die uns hier interessierenden Canoncs als cann. 117 ,118 und

”” Ebd., 7. Wo die Kirche (iber die Gltigkeit einer Ehe zwischen Personen urteilen muB3, die an
re'n kirchliche Gesetze nicht gebunden sind, sind die folgenden Normen cinzuhalten.
1. Was die Hindernisse betrifft, die nicht gottlichen positiven oder Naturrcchts sind, sind die
esetze zu beachten, an die sie gebunden sind; . "

2. Was die Form der Zelebralion der Ehe betrifft, erkennt die Kirche jede Form an die durch
das Gesetz vorgeschrieben oder anerkannt ist, dem die Partner zur Zeit der Eheschlieung unter-

standen, wenn nur der Konsens in einer 6ffentlichen Form ausgedruckt wurde und, wo wenigstens ein
artner nichtkatholischer orientalischer Christ ist, die Ehe mit dem ritus sacer cingegangen wur e,

unbeschadet der Vorschrift von CA can. 89 (der NotcheschlieBungsform).
° Ebd., 9. Bei einer EheschlieBung zwischen einem in der Katholischen Kirche getauften oder

1? s'c aufgenommenen Partner und einem getauften Partner, der nicht zur vo en in ei mi er
katholischen Kirche gekommmen ist, oder einem ungetauften Partner, soll, wasdie Hindernisse

k'nm, die nicht géttlichen positiven oder Natrurrechls sind, ist das eigene Recht beider | armer zu

beruicksichtigt werden, von dem aber die katholische Autoritét dispensieren kann. Gegen die
SchluBklauscl, ,a qua tarnen auctoritas catholica dispensare polest" wurden allerdings schon damals

Bedenken erhoben, da sie ja doch eine Ingcrenz in das Selbstbestimmungsrecht der mchtkathol.schen
rcligidsen Gemeinschaften bzw. einer staatlichen Autoritét bedeutete

' Siehe Nuntia 9 (1979) 110.
Publiziert auch in Nuntia 10(1980)3-64.



94

119 aufschienen) zusammengefalst und am 2. Juni 1980 (mit Begutachtungsfrist
bis zum 31. Dezember 1980) an 64 Organa consultationis (die Patriarchen und
anderen Orientalischen Kirchen, die Dikasterien der Rémischen Kurie, die Bi-
schofskonferenzen, die als Mitglied orientalische Hierarchen hatten, die romischen
Universitaten und kirchlichen Fakultdten sowie einige andere) zur Begutachtung
versendets3

IV. Die,, denuarecognitio” des ,,Schema Canonum de Cullu Divino et praeseriim
de Sacramentis

Die eingegangenen (zu unserem Thema relativ wenigen und eher redaktionel-
len) modi von 38 Konsultationsorganen55 sowie eigene Erwdgungen des Coetus

specialis, der zur Bearbeitung dieser modi einberufen war, brachten nun folgendes
Ergebnis56:57 *

1. In can. 117 wurden, um Inkongruenzen mit den beiden folgenden Canones
zu vermeiden, die Worte ,etsi una tantum pars sit baptizata®“ und die, ja an sich
selbstverstandliche und daher Uberflissige, Klausel et salvis canonibus 118 et
119 qui sequuntur* gestrichen. Der Canon lautete somit: ,,Matrimonium baptizato-
rum regitur iure non solum iure divino sed etiam canonico, salva competentia
civilis potestatis circa mere civiles matrimonii effectus*

2. Can. 118 war, obwohl er eine vollige Neuheit im Kirchenrecht darstellte,
gut aufgenommen worden, auch wenn ein Konsultationsorgan die Streichung for-
derte, da der Canon auf der Voraussetzung basiere, daR die ,héretischen Gemein-
schaften und die nicht christlichen Religionen die Gewalt hatten, wahre Gesetze
Uber die Ehe zu promulgieren, was theologisch falsch scheint*. Der Coetus antwor-
tete schlicht mit einem Hinweis auf Vat 1| UR Artt. 3 und 16 , anderte aber, um
Diskussionen uber eine formale Gesetzgebungsgewalt und damit auch tber Vat Il
UR Art. 16 auszuweichen sowie aus Rcpckt vor den Ungetauften die Worte ,lex
propria“ durch ,jius proprium*, so dafl auch das Gewohnheitsrecht mit inbegriffen

53 Can. 117 hatte dabei eine nur redaktionell leicht veranderte Form: An die Stelle von ,et
salvis pracscriptis canonuum quae sequuntur war ,salvis canonibus 118 et 119 qui sequuntur" gesetzt
worden.

54 Vgl.Nuntia 15(1982)3.

55 Ebd.

51 Siehe Nuntia 15 (1982) 58 f.

57 Ebd., 58.

51 Dem waére auch Vatll DH Art. 4 hinzuzufugen.



95

warbd. Die Klausel ,a qua tarnen auctoritas catholica dispensare potest wurde,
wenn auch nur mit der formalen Begriindung, daf} sich die dispematio canonica
nur auf [katholische] kirchliche Gesetze beziehe, gestrichen60.

Mit weiteren kleinen, redaktionellen Anderungen war demnach der Text: ,In
matrimonio incundo inter partem catholicam et partcm baptizatam non catholicam

aut partem non baptizatam, quod attinet ad impedimenta quae non sunt iuris divini,
ius proprium utriusque partis servetur, nisi iuri divino contrarium sit*61.

3. Bei can. 119 erfolgten einige Anderungen infolge der Anderungen in can.
118 (lex wird zu ins) bzw. aus redaktionellen Griinden; der Text war somit:

»Can. 119. Ubi Ecclesia iudicare debet de validitate matrimonii initi inter per-
sonas quae legibus matrimonialibus mcre ecclesiasticis non tenentur, normae se-
guentes servandae sunt:

Ic quod attinet ad impedimenta quae non sunt iuris divini attendendum est ius
quo ipsae tenentur;

2° quod attinet ad formam celebrationis matrimonii Ecclesia agnoscit quamli-
bet formam iure praescriptam vel agnitam cui partes tempore celebrationis matri-
monii subiectae fuerint, dummodo conscnsus expressus sit forma publica et, ubi

una saltem pars sit baptizata non catholica ritus orientalis, matrimonium ritu sacro
initum fuerit“62.

V. Das ,Schema Codicis luris Canonici Orientalis“ von 1986 und dessen
Begutachtung

Mit einigen weiteren Korrekturen durch den 1984 zur Koordination und Re-
digierung des gesamten Orientalischen Codex eingerichteten Coetus de coordina-
lione " wurden nun die can. 117, 118 und 119 des ,Schema Canonum de Cultu

59 Damit war allerdings, und dessen war man sich wohl bewuR3t, auch der einschlagige Normen-
bercich erweitert

61 Vgl. aber auch hier Anm. 49.

"Nuntia 15(1982)58 f.

62 Ebd., 59. Zwei modi wurden nicht beriicksichtigt: In einem waren Schwierigkeiten bezuglich
der Worte ,ritus sacer geduBert worden, einem Begriff, der aber aufgrund von can. 163 § 2 des
Schemas vollig klar war; im anderen war — ohne Gegenvorschlag - erklart worden, der Begriff,,forma
publica” sei nicht ganz eindeutig. .

H Siehe Nuntia 19 (1984) 93 f. Die Anderungen betrafen nur - von der durchgehenden Ein-
fuhrung der festgeleglcn Satzzeichensetzung abgesehen - in can. 117 die Ersetzung von
Lbaptizatorum* in das (spéter allerdings wieder riickgeanderte) prazisere ,baptizati, in can. 118 die
Ersetzung von ,(partem) non catholicam“ in ,(partem) acatholicam”, in can. 119, 2 die von
,Subiectae fuerint* in ,subiectae erant” und, als einzige etwas substanziellere Anderung die der For-
mulierung von ,ubi una saltem pars sit baptizata non catholica ritus orientalis, matrimonium ritu sacro



96

Divino el praeserlim de Sacramentis* als cann. 774, 775 und 776 in das ,Schema
Codicis luris Canonici Orientalis*“#8 (Schema 1986) tbernommen, das mit Schrei-
ben vom 17. Oktober 198665 den Mitgliedern der Plenaria der Kommission zur

Begutachtung (mit Frist 30. April 1987) tibersendet wurde.

1. Im Vergleich zur Begutachtung des ,Schema Canonum de Cultu Divino et
praesertim de Sacramentis® waren nun die Zahl der modi zu den hier behandelten
Canones geringer, aber teilweise von grof3er Bedeutung.

2. Zu can. 774 wurde allerdings nur ein Einwand erhoben: Es misse dem
Rechnung getragen werden, dal} die Kirche - auch wenn sie an sich kompetent
ware - die kirchlichen Gesetze nur auf die Katholiken anwenden wolle, wie dies im
C1C (cann. 11 und 1059 CIC66 im Gegensatz zu cann. 12 und 1016 C1C/191767)
deutlich gesagt wird68. Dies wurde, man kann wohl sagen selbstversténdlich, sofort
akzeptiert6d und can. 774 entsprechend umformuliert; diesem Canon wurde aller-
dings aufgrund der Beratungen Uber die cann. 775 und 776 ein § 2 angefiigt. Den
neuen Text von can. 774 werde ich anschlieBend an die Behandlung dieser Cano-
nes zusammen mit deren Neufassung geben.

3. Hinsichtlich der cann. 775 und 776 lag nun zuné&chst ein sehr ernst zu
nehmender und ausfuhrlicher modus vor, der letztlich das ganze bisherige Bemu-

hen der Kommission infrage stellte. Er stammte noch dazu von einem Mitglied von
sehr groRem ,sozialem Gewicht“70, so daB ich ihn und die Anwort des Coelus de

expemione observationum auch ausfuhrlich wiedergeben will7l

In diesem modus wird zun&chst besonders darauf hingewiesen, dal} man wis-
se, daB3 die Ehe aller Getrauften der Jurisdiktion der Kirche unterstehe. Diese Ju-

initum fucrit” in ,si una saltem pars est christifidelis alieuius Ecclesiae orientalis acatholicae, matri-
monium ritu sacro celebratum sit*

64 Publiziert auch als Nuntia 24/25 (1986).

65 Siehe Nuntia 23 (1986) 109 f.

66 Can. 11 CIC: ,Legibus mere ecclesiasticis tenentur haptizati in Ecclesia catholica vel in ean-
dem recepti can. 1059 CIC: ,Matrimonium catholicorum, etsi una tantum pars sit catholica,
regitur iure non solum divino, sed etiam canonico

Can. 12 CIC/1917: ,Legibus mere ecclesiasticis non tenentur qui baptismum non receperunt
can. 1016 CIC/1917: ,Baptizatorum matrimonium regitur iure non solum divino, sed etiam

canonico
68 Nuntia 28 (1989) 103 zu can. 774

69 Ebd.
70 Im internen Sprachgebrauch der Kommission bedeutete diese Formulierung, daf es sich um

ein Konsultationsorgan von grof3er Bedeutung und groBem EinfluR aufdie Gesetzgebung handelt.
71 Den italienischen Text siehe Nuntia 28 (1986) 104 f.



97

risdiktion sei urspriinglich, exclusiv und unabhéngig, was die Giiltigkeit des Ehe-
bands betrifft; im Konkreten: um irritierende und inhabilitierende Gesetze zu ge-
ben.

Was die nichtkatholischen, getauften Lateiner betreffe, wéren sie nach dem
C1C/1917 an alle irritierenden und inhabilitierenden Ehegesetze gebunden gewe-
sen, ausgenommen das Ehehindernis der Kultusverschiedenheit und die Verpflich-
tung zur kanonischen Form. Der Codex von 1983 sei nur fur die Katholiken
promulgiert. Da nun der Gesetzgeber nicht Vorsorge getroffen hat fur die Gesetz-
gebung, mit der die Ehen der nichtkatholischen Getauften geregelt werden, ist eine
grolRe ,lacuna iuris* verblieben, die es dringend auszufiullen gilt [!]72. Die Frage
werde studiert.

Was hingegen die nichtkatholischen getauften Orientalen betreffe, sei ihre
Ehe noch immer durch die von Pius XIl. mit dem MP ,Crebrae allatae“ promul-
gierte Gesetzgebung geordnet [!], da keine konziliare oder pépstliche Anordnung
bestehe [!], die die Rechtslage geéndert hétte.

Die Kommission mache in den zitierten Canones [cann. 775-776 des Sche-
mas] eine lobenswerte Anstrengung, zu vermeiden, eine ,lacuna iuris* zu belassen,
da ja auch der orientalische Codex nur an die Katholiken gerichtet sei. Der Ver-
such rufe jedoch eine groRe Unsicherheit hervor. Tatséchlich behandle das Schema
~per modum unius* die Ehe von Nichtkatholiken (getauften und ungetauften). Das
Problem stelle sich aber nur beziglich der getauften Nichtkatholiken. Niemand
bezweifle, dal? die Ehe der Ungetauften von den Gesetzen des Staates geregelt
werde [!].

Man schlage vor, daB die Angelegenheit wegen ihrer gro3en doktrinellen und
rechtswissenschaftlichen Bedeutung mit grolRem Ernst studiert werde. Man lenke
die Aufmerksamkeit der zustédndigen Autoritdten auf das im lateinischen Codex
noch nicht geléste Problem, sowie auf die ZweckméaRigkeit, eine einheitliche L6-
sung fur die ganze Kirche zu geben.

Die Norm des can. 775, ,das eigene Recht beider Parteien ist einzuhalten®,
sei mit Aufmerksamkeit zu Uberdenken, da nach einer gut begriindeten - und auch
von der Praxis der Kirche bestétigten — Meinung auch die Ehe zwischen Getauften
und Ungetauften unter die ausschlie3liche Kompetenz der Kirche falle, auch so-
weit



98
THE ECUMENICAL PA TRIARCHATE AND EUROPE, HISTORICALLY

VasilT.Istavridis, Halki

I. Introduction

The Ecumenical Patriarchate is located at the end of Europe in the present
city of Istanbul, which is surrounded by the waters of the Golden Horn, the Bos-
phorus, and the sea of Marmara (Hellespont).

Today, it is certain that in the time of the arrival of the Greek inhabitants
from Megara, under their leader Byzas (658 B. C.) there existed an indigenous
Population of Thracian origin. From this year and on the name Byzantion and its
history as a Greek city constitute a part of the wider history of ancient Greece.
Romans followed. Constantine the great, after his triumphant entrance into the city
(324), chose Byzantium as the centre of his Easlem Roman or Byzantine empire
(to 453). Henceforth, the new city will be know as Constantinople or the New
Rome.

From 1453 to 1923 the city of Istanbul was the Capital of the Ottoman empi-
re, which replaced Byzantium. Within the modern Turkish republic, with the Capi-
tal having been moved to Ankara, Istanbul remains the first city after the Capital.

1. BeginningsofChristianity

From written sources it is not possible to ascerlain the year, in which Chri-
stianity was preached in Byzantium. Connected with this is the tradition of St.
Andrew, one ofthe apostles, as the founder ofthat Church. Scholars think possible
the existence of the above tradition from the time of or before Constantine the
Great, a tradition which can not be easily overlooked by historians. Another tradi-
tion connects the name of St. John the Evangelist, who lived in Ephesus (first
Century), to the existence of Christianity in Byzantium.

The Christian community of this city has been known by various names: as
the Church and the bishopric of Byzantium; the Churche, the bishopric, the
archbishopric, and the patriarchate of Constantinople or of the New Rome; the
Great Church of Christ, the Ecumenical patriarchate, and the Church of Phanar. In
Turkish it is known as Istanbul or Fener Rum Patrikhanesi.

2. The Head ofthe Church

Accordingly, the head of the Church of Byzantium or Constantinople was
called in the beginning bishop or archbishop. Later in the time of Acacius (471-



99

489) he received the title of patriarch. Since John Il (518-520) he has been known
as Ecumenical patriarch. From the thirteenth Century on his full title has been: X,
by the grace of God, Archbishop of Constantinople, New Rome, and Ecumenical
Patriarch.

Il. The evolution ofthe ecumenicalpatriarchale and its institutions

By the term Ecumenical Patriarchate, we mean today first of all the archbis-
hopric of Constantinople, that its to say, a pailicular geographic and ecclesiastical
area, which includes the parishes of Constantinople, Galata, and the Katastenon, all
on the European side, ofthe present city of Istanbul, whose presiding bishop is the
archbishop of Constantinople, wo worships at St. George’s cathedra), and the Cen-
ter of his see is the Phanar. The main duty of the patriarch is to serve his faithful,
living in the said area.

Besides, the archbishop of Constantinople, as Ecumenical patriarch has direct
spiritual and administrative jurisdiction over all the ecclesiastical territories within
the wider geographical boundaries, including Europe, of the Ecumenical Patriar-
chate. He is first among equals (primus inter pares), that is, first among all the
hierarchs ofthe throne.

In addition, the Ecumenical patriarch has the honor of precedence over the
sister Orthodox Churches, i.e., he is the first among the other Orthodox patriarchs
and leaders (heads) of the autocephalous Orthodox Churches, serveral of them
located in Europe.

In practice, this implies certain rights and duties, attributed to him by the
Ecumenical synods and met with in the long life and Tradition of the Church. In
general, his right of initiative is recognized by the heads of all Orthodox Churches.
In particular, he has right of appeal from all other sister Churches, the right to Start
a correspondence on one or more important problems or matters, call pan-orthodox
synods and preside over them, confer autonomy, autocephaliticity or the patriar-
chal Status on Churches formerly remaining under it, bless the holy myron and
send it to the sister Orthodox Churches, and be the first in the concelebrations
during worship Services together with other Orthodox prelates.

The Church of Byzantium appears in history first as a bishopric ofthe diocese
of Heraclea, Thrace (in Europe), even in the time of and after the foundation of
New Rome (330). It grew to a great ecclesiastical center through the years 330-
451, because of its special position as the Capital ofthe empire.

Here the principle of adaptation to the political division and administrative
Organization ofthe empire was applied, while later the other principle of apostolic
origin was also taken into consideration.



100

Canon 3 ofthe Il Ecumenical council of Constantinople (381) conferred upon
the bishop of this city, for being New Rome, the second rank after the bishop of
Rome. Then the line of precedence ofthe first bishops became: Rome, Constan-
tinople, Alexandria and Antioch.

Canon 28 of the IV Ecumenical council in Chalcedon (451) gave definite
shape to the Organization ofthe Church of Constantinople, Accordingly, the bishop
of Constantinople kept the same rank acknowledged to him by the Il Ecumenical
synod, and took ecclesiastical jurisdiction over the former autonomous dioceses of
Pontus, Asia and Thrace (Caesarea, Ephesus, Heraclea in Europe), and the admi-
nistration of the sees in the hands of the barbarians, that is of all Orthodox living
outside the boundaries ofthe local Orthodox Churches.

After the great Schism between East and West (1054), the first place in the
precedence within the Orthodox Churches, that is, primacy of honor was accorded
to the Ecumenical patriarch.

1. Church and State

On this occasion, it is also important to know the relations existing between
the Ecumenical patriarchate and the state throughout the centuries. In the Byzanti-
ne era (300-453) there was a Cooperation between Church and state for a common
cause, the Church working for the establishment of the kingdom of God, and the
state for the well-being of its members. The principle interrelatedness - but not
interference in the inner life and responsibilities of the other - was particularly
applied.

During the Ottoman period (1453-1923), the patriarch had new relations
within a new state, of which the official religion was Islam. The Ottoman state
accepted the Greek Church as a separate and autonomous religion and ethnic entity
(the Greek nation, Rum milleti) and the patriarch as the spiritual and ethnic leader
(ethnarch, millet basi). In this way, the patriarch assumed additional rights related
to family, social conditions, and education ofthe members of his Church.

The Ecumenical patriarchate had at the same time members living in Roman
Catholic and Orthodox States, In the latter the Byzantine idea of Church and state
relations was in practice, while in the Roman Catholic States the Orthodox had to
face some difficulties front time to time.

With the establishment of the Turkish republic (1923) previous rights accor-
ded by the Ottoman administration ceased to exist. The Ecumenical patriarchate
continued to function as an exclusively religious and spirtual Institution. Within the
Turkish state the patriarchate has the Status of a free Church within a secular, reli-
giously indifferent state, the Muslim members of which being in the absolute ma-
jority.



101

On the other hand, the dioceses of the Ecumenical patriarchate in the conti-
nents of Europe, Asia, Australia and the Americas retain the Status of mostly free
Churches within secular States, in which, with some exceptions, the majority ofthe
mcmbers happen to be Christians, In counties, where the state religions were Ro-
man Catholicism, Anglicanism, and Lutheranism, its dioceses had the same Status,
In Greece and Finland their Status is that ofa state Church.

2. Missions

The Church of Constantinople became a missionary center in the East imme-
diately after it evolved into an important ecclesiaslical center, since A.D. 330. She
kept performing that work based upon some principles characterizing its very
existence. The principle motive and the rnain purpose of the Roman Byzantine
missionary aclivity remained the salvation of souls and the expansion of Christiani-
ty. Parallel to that, the moulding expansion of habits and customs in the light of
Christianity, the social rcbirth, the growth in the life in Christ, and the expansion of
Christian Byzantine civilization followed.

A special slrategy and a particular method of work were applied in the mis-
sionary field in the East. The conversion of those in command in the barbarian
States was sought; persons well-trained for this kind of work were used; the Bible,
the liturgical and other ecclesiastical books were translated into the local langua-
ges; the liturgy was sung and preaching done in the vernacular, and a hierarchy
w'as regularly established.

In the beginning the missionary activity included the areas both within and
around the borders of the Roman Byzantine empire. Geographically, it included
the regions from the Caspian sea to the Black and the Adriatic seas, South Arabia,
North Africa, F.thiopia and Nubia. The nalions w'hich accepted Christianity w'ere in
particular Dacians, Goths, Huns, Iberians, Armenians, Lazs, Slavs, Arabs, Ethio-
pians, Nubians, Vandals, Berbers, and others.

The golden period for missionary activity from Byzantinum included the 1Xth
and Xth centuries, i.e. the era ofthe Macedonian dynasty. This time, due to exter-
nal reasons, this work was confmed to the northern parts of the empire, that is, to
the vast areas including the Balkans, the middle of Europe, Poland, Lithauris and
Russia, from the Adriatic, the Mediterranean and the Black seas to the northern
borders of the empire, mainly within the continent of Europe. |he target of the
evangelistic message was the Slavic world.

The saints Cyrill and Methodius, the IX Century A.D. apostles to the Slavs,
embodied in themselves those principles, bul they gave a new impetus to the whole
missionary activity of the Ecumenical patriarchate. They functioned within the
European continent and bore fruit through their lives, work, writings, and heritage



102

to the coming generations. The spiritual contribution ofthe Ecumenical patriarcha-
te to European civilisation is parlicularly evident through the activities.

3. Jurisdictions

The jurisdiction of the Ecumenical patriarchate extended over a vast geogra-
phic area. In the first centuries the whole of Asia Minor, Thrace, and the dioceses
around the Black sea were under the patriarchate. From the fourth to the ninth
centuries the total number of metropolitans, archbishops and bishops was between
500-600.

In the ninth Century Eastern lllyricum, that is the lands of the Southern Bal-
kans with the Greek islands, the island of Sicily, and parts of Italy were annexed to
the patriarchate. With the spread of Christianity from Byzantium to the Slaves, the
patriarchate established many more dioceses. The Church of Bulgaria was at times
independent or under the patriachate. The Church of Serbia also won her indepen-
dcnce. The Church of Russia stayed until the end of the XVth Century under the
patriarchate. In the fourteenth Century we also have the two metropolitanates ofthe
present day Romania, that is, of Wallachia, and Moldavia. In the fifteenth Century
the total number of bishops of all categories was 150, a number which, more or
less, remains the same to the present.

After the fall of Constantinople (1453) the jurisdiction ofthe Ecumenical pa-
triarchate covered a wide area: the Balkans, the lonian and the Aegean islands,
Asia Minor and parts of Russia. The formerly independent archdiocese of Timovo
seems to have been a diocese of the patriarchate after the council of Florence
(1439). Beginning with the year 1448 the metropolitan of Moscow was appointed
by the state in Russia. The elevation of this Church to the Status of a patriarchate
was deceded upon by the grand synod in Constantinople (1593), presided by the
ecumenical patriarch Jeremias II.

The independent dioceses of Ipek (1766) and Ochrid (1767) entered the ju-
risdiction of the Ecumenical patriarchate. In the nineteenth Century, the era of the
nationalistic movements in the Balkans, Orthodox Churches there followed the
example ofthe new States being established in this area. This continued during the
twentieth Century. The Ecumenical patriarchate bestowed an autonomous, an au-
tocephalous, and in some cases a patriarchal Status to these Churches.

The interchange of populations between Turkey and Greece in 1922 left the
patriarchate with hardly any members in Asia Minor. But with the continous im-
migration of Greek Orthodox in the Americas, Australia and Europe, the
establishment there of dioceses, exarchies and communities depending on the pa-
triarchate, its jurisdiction is being presently extended all over the world, thus geo-
graphically giving to the patriarchate a real ecumenical Status.



103

Today in Turkey, besides the archdioce of Constantinople, four metropolita-
nates: Chalcedon, Dercoi, Princes Islands, and Imvros and Tenedos remain as
active archdioceses.

In Greece: the metropolitanates of the Dodecancse island. The semi-
autonomous Church of Crete. The monastic brotherhood of Mount Athos. The
metropolitanates (36) of the so-called ,New Lands*, which in 1928 were placed
underthe administrative procuratorship ofthe Church of Greece.

In Europe: The Archdiocese of Thyateira and Great Britain (1922). The me-
tropolitanates of France (1963), Germany (1963), Austria (1963), Sweden (1969),
Belgium (1969), Switzerland (1982), Italy (1991). The archdiocese of the Ortho-
dox Russian parishes in Western Europe (1931-1965, 1971).

The forerunner of all these dioceses, founded in the twentienth Century in Eu-
rope, was the metropolis of Philadelphia removed from Asia Minor to Venice
(1577-1790), the head of which carried the title of the metropolitan of Philadelphia
and ,proedos” (exarch) of Venice, serving the needs of the Orthodox faithful li-
ving in Venice, Italy, Dalmatia, and the island of Cephallonia, Kithira, Corfou, a.p.

4. Worship

Worship is an essential element of Orthodoxy and an empirical realization of
its dogmatic teachings. Those who patrticipate in it are: God and men. Men, in
Order to communicate with God use different means, both spiritual and material.
They say prayers, silent or with words, individually or publicaly. Besides praying,
readings, hymns, preaching, the offering of sacraments are some of the expressions
used in public workship.

Architecture, painting and other sacred arts are at the Service of holy sacred
worship. Byzantine art tries to make heaven a reality in the eyes of worshipers, and
to bring them into the mystery and symbolism of the great act of offering of the
whole creation to God.

5. Monasticism

With the end of the persecutions, in the fourth Century, the spirit of renuncia-
tion of this world takes another form with the appearance of monasticism, whose
adherents fly into the desert in order to perfect themselves. Monasticism is accep-
ted as one of the considerable spiritual forces in the Eastern Church. Beginning in
Egypt, it moved to Palestine and Syria, and then covered the whole ecclesiastical
area of the Ecumenical patriarchate, that is, Asia Minor, Constantinople, Greece,
the island, Sicily, Southern Italy, the Balkans and Russia.



104

Within this area both styles of monastic life, the crcmitic and the cenobitic,
were to be found, but most usual was the second. From the fourteenth Century the
idiorrythmic life appears also on the scene.

Monasteries belonged to different categories: imperial, patriarchal or stauro-
peghia, diocesan or independent, known as such according to their founders. Those
who lived in those premises practiced the virtues of chastity, poverty and obe-
dience. They lived a life of penitence and contemplation. Monasteries were centers
of ecclesiastical and Greek education, copying and preserving manuscripts and
books, hymnography, painting, piety and mysticism, the defence of Orthodoxy and
philanlhropy. Besides, they were centers serving the education of those living
within their confines and of children, centers where many great men, patriarchs
and bishops, saints, confessors, teachers, preachers, and other clergymen came
from.

Monasteries in Europe: The monastery of St. John the Divine (Patmos is-
land, Greece); the monastic Commonwealth of Mt. Athos, Greece; the mo-
nastery of St. Anastasia the Pharmacolytria (Chalkidiki, Greece); the mo-
nastery of Vlatades (Thessaloniki, Greece); the monastery of St. John the
Forerunner (Essex, Great Britain); the convent of Annunciation of the
Theotokos (Ormylia, Greece).

6. Theology

The beginnings of theology, which started out as an expression of the faith
and life of the Church, as a way of life, as well as a particular Science within the
Church, appears already at the outset of Church history. The well-known centers of
theological training and thought - Rome, Alexandria, Antioch, Caesarea in Palesti-
ne, North Africa, Cappadocia - developed early on. For various reasons those be-
gan to loode their sway. The academic traditions of the Eastem centers began to be
transferred, slowly but surely, to Constantinople, which kept right up to the end its
importance in the field of letters.

Theology in the Ecumenical patriarchate can be examined according to two
different periods: The first, generally known as patristic (4th-8th centuries), and
the second, Byzantine (9th-15th centuries). Typical traits of the first period are the
tendency towards a formulation and interpretation ofthe Christian faith, and also a
breath of originality in the various branches of theology, while those of the second
are a spirit of traditionalism, tinged with originality, to be found in persons and
fields not studied in the first period, i.e., ascetic theology, hymnography, symbo-
lism, mysticism, polemics, etc.



105

After thc fall of Constantinople (1453), education in general continued to be-
ar its ecclesiastical character. Up to the middle ofthe nineteenth Century, we liave
in education the period of theocracy, while after that, with the foundation of uni-
versities, it takes a secular and a humanistic form. The great hallmark of post-
Byzantine theology was adhcrence to the fathers and to Tradition. During the first
centuries (I5th-16th), theology within the Ecumenical patriarchate remained simi-
lar to that of the Byzantine period. Later, because of the dialogue with the Latins
and the Reformation, it became polemical in character. On the other hand Ortho-
dox theology produced positive essays on the Orthodox faith and theology.

Moreover, it can be said that during the second half of the 19th Century (and
the first decades of the 20th), the Ecumenical patriarchate, centcred on the Phanar
and the ambience of the theological school of Halki, gave rise to an important
theological movement, leading up to our times. As it appears today, the Ecumeni-
cal patriarchate is a centuries old establishment, with its roots in history, but brin-
ging a powerful presence to bear on modern realities. Both at its centre and in its
wider ecclesiastical jurisdiction, the Ecumenical patriarchate posscsses various
theological or other institutions, which either directly serve theology or help to
fulfil this aim,

a) The Priestly Schools

Such schools, dotted all over the place, are directly connected to the Ecume-
nical patriarchale.

b) The Theological Schools

Theological schools directly connected with the Ecumenical patriarchate are:

(@) The theological schools of Halki (1844-1971, Istanbul, Turkey).

(b) The institute of St. Sergius in Paris, France (1926).

(c) The 1-loly Cross Greck Orthodox School of Theology, the Hellenic- Col-
lege, Brookline, Mass., USA (1937).

(d) The St. Andrew Greek Orthodox Theological College, Sydney, Australia
(1986).



106

Within the limits of the metropolis of Thessaloniki the Aristotelian University
of Thessaloniki has a faculty of theology (1942, 1945). Mention should be also
made ofthe Orthodox Institute, University of Munich, Germany (1984-1985).

(al) Halki, the oldest historically, was founded in 1844 and shut down on or-
ders front above in 1971. As a foundation ofthe patriarchate, it offered its
Services to it, but also to sister Orthodox Churches as well. Theology at
Halki was closely linked to theology at the Ecumenical patriarchate - a
theology of Orthodox tradition and catholicity, and also ofthe univcrsality
of the Church of Constantinoplc, seen front an Orthodox, pan-orthodox,
and inter-confessional angle. For the moment, its graduates will scrve the
Ecumenical patriarchate for at least 20-30 years to come. What lies in sto-
re for Halki and what will happen to theology in the Ecumenical patriar-
chate without Halki, only God knows.

(b*) St. Sergius Institute, Paris, France, was founded in 1926, with the aim of
covering the needs of the Exarchy in Europe of the Russian parishes un-
der metropolitan Eulogy, which had come into the jurisdiction of the
Ecumenical patriarchate, was almost for ten or fifteen years the center of
Orthodox studies for that part of Europe. Among other things, it made
Orthodoxy in general, and Orthodox theology in particul known in the
West.

c) The other Centres and Institutes

(a) The orthodox Center of the Ecumenical Patriarchate, Chambesy, Geneva,
Switzerland, Europe (1966). This acts as a focal point of contact for the
Orthodox Churches, to encourage Orthodox theology, provide Conferen-
ces both inter-orthodox and interconfessionai, and promote the
forthcoming Great and Holy Council of the Orthodox Church. lIts first di-
rector and organizer is the metropolitan of Switzerland Damaskinos Pa-
pandreou. Publications: Episkepis (1970 ff) and Synodica ! (1976 ff).

(b) The Patriarchal Institute for Patristic Studies in Thessaloniki Greece
(1965, 1968). It is housed in the monastery of Vlatades. Its chieftask is to
study the Church Fathers. It exists to serve Science, the Church, inter-
orthodox and interconfessionai relations. Publications: Kleronomia (1969
ff). Its first director and organizer was the late professor Panayotis
Chrestou (1994). His successor is professor loannis M. Fountoulis.



107

(c) The Orthodox Academy of Crete. Its chief aim is to further relations on
the inter-Orthodox, and even more on the interdenominational and inter-
religious levels. It introduces the Christians coming to it for various pur-
poses to the Orthodox tradition and spirituality. Its first director and Or-
ganizer is D. Alexandras Papaderos. Publicationes: Occasional Papers.

(d) The Patriarch Athenagoras Patriarchal Orthodox Institute at the Graduate
Theological Union, Berkeley, Calif., USA (1981/1986).

Some factors, like proselytism, new ideas coming from the West, scientific
inquiry at the Service of theology and the foundation of theoiogical schools
brought a rebirth to Orthodox theology in the second half of the nineteenth Centu-
ry. At present the challenge of the Ecumenical movement should also be taken into
consideration.

Today, Orthodox theology within the confines ofthe Ecumenical Patriarcha-
te, as with the whole of Orthodoxy, tries to eliminate all extemal influences of the
past, to revive in a dynamic way the patristic tradition, to takc into consideration
Western theology and to promote the unity of Orthodoxy an all spheres of life. The
theology of the Ecumenical Patriarchate gives due attention to new ideas and new
Systems in philosophy, sociology, ethics and pedagogics, to new trcnds in ideolo-
gies and the Science of religion and to technological discoveries. Given the occasi-
on and the proper circumstanccs, it expresses its views accordingly.

HI. Interchurch relations, the ecumenical movement and inter-orthodox relations

The Orthodox Church Claims to be the One, Holy, Catholic, and Apostolic
Church ofthe Symbol of Faith, going back through an unbroken continuity of faith
and an apostolic succession to the years of Jesus Christ, living according to its
human nature in time and space, possessing an Organisation, abiding by man-made
laws, meeting problems, and being called to solve them. In the light of the above
we may speak on inter-orthodox relations and Orthodox ecumenism.

Orthodoxy consists of independent, self-goveming ecclesiastical units, called
Patriarchates, and autocephalous or autonomous Churches, connected with the
same faith to and in communion with the see of Constantinople. The ecumenical
Patriarch, aprimus inter pares, has some special rights in relation to inter-orthodox
and inter-christian relations.



108

Some points effecting Orthodox unitv in the present are the following:

1. Orthodox diaspora.

2. Church-State relations.

3. Nationalism-Orthodox catholicity.

4. Decisions taken unilaterally by some Orthodox Churches.
5. Fundamentalism.

6. Some schisms.

In the twentieth Century, the existing Orthodox unity has been manifested
through several extemal acts, such as: correspondences, Conferences, exchange of
visits, celebrations or festivals, Cooperation in theology, youth work, inter-Church
aid, a.0. Besidcs some minor misunderstandings and set-backs, inter-Orthodox
relations are on the improving side. To keep in Order our house, to solve our indi-
vidual problems, to feel Orthodox ecumenicity, to live our faith have been more or
less the basic elements ofthe present strong relations.

In the present Century the Ecumenical patriarchate took the initiative to con-
vene the pan-orthodox or ecumenical synod, which at the end took the name: the
Holy and Great Synod ofthe Orthodox Church, with several stages so far.

His All-Holiness the Ecumenical patriarch convened twice his brothers Pri-
mates of the autocephalous Orthodox Churches:

1. Phanar, the Sunday of Orthodoxy 1992.
2. Patmos, the 100th anniversary sincc the rccording ofthe Apocalypse of St. John
the Evangelist, September, 1995.

Last but not least, comes the Cooperation in several places of the local Ortho-
dox hierarchs, through the establishment of the local councils, with the initiative
and the presidency ofthe representatives of the Ecumenical patriarchale, acting as
exarchs ofthe same patriarchate. Such counsils are:

(a) The Standing Conference ofthe Canonical Orthodox Bishops, USA
(SCOBA, 1943/1960).

(b) The inter-Orthodox Episcopal Committee in France, 1967.

(c) The Standing Conference of Canonical Orthodox Churches in Australia
(SCCOCA, 1980).



109

2, Inter-Christian Relations

In the twentieth Century Orthodoxy as a whole or the local Orthodox
Churches cstablished various kinds of relations with the other Christian Churches.
These ralations differ according to the degree of relatedness, of geographic
neighborhood, of sentimentality between them. We may identify them sipmpley as
of protocol, friendly, wann, brotherly, and so on. Different kinds of means are at
the Service of these relations. Such are: personal meetings, exchange of visits,
celebrations or festivals, correspondence, official communiques, Cooperation in the
theological field, worship, etc. Although all these friendly relations have helped a
lot the cause of closer rapprochcment and are still in use, a clear tendency to final-
ly rnove towards the establishments of bilateral conversations on the local or on the
Church family level comes out. These bilateral conversations take place between:

(a) Eastem Orthodox and the Ancient Oriental Churches.

(b) Orthodoxy and Roman Catholicism.

(c) Orthodoxy and Old Catholics.

(d) Orthodoxy and the Anglican Communion.

(e) Orthodoxy and the Lutheran World Federation.

) Orthodoxy and the World Alliance ofthe Reform Churches. Two other

such theological conversations are on the initial level:

(9) Orthodoxy and the Methodist World Council.

(h) Orthodoxy and the Baptist Wold Alliance.

Such conversations are also been held on the local level, some of them even
prior to the international conversations.



110

3. Regional and National Councils

The national councils and the regional ecumenical Conferences of Christian
Churches are exsential partners in the wider ecumenical movement. Since the early
years ofthe life ofthe WCC, and even before, councils have played a significant
role in further ecumenical consciousness, fellowship and Cooperation in serveral
fields.

The disoceses of the Ecumenical patriarchate and the other Orthodox
Churches participate in such national councils, for example in Austria, Czechoslo-
vakia, Finland, France, Germany, Great Britain, Poland. While, on the regional
level all Orthodox Churches in Europe are members in the Conference of Europe-
an Churches (1959).

4. The Ecumenical Movement

The ecumenical movement is characterized as an inclination, an event, a fact
and a reality. It is undoubtedly one of the most veritable expressions in the life of
Church in our time. The turn towards a betler understanding of the gap dividing
the Churches on the one hand, and the awarcnses for the need of eliminating it
gradually on the other hand, through mutual understanding and Cooperation is of
great significance. Officially the Orthodox Church started her Cooperation with the
ecumenical movement proper in the year 1920, by sending delcgates to the preli-
minary meeting of that year on Faith and Order at Geneva. Since then and tili the
year 1937, when a decision was taken to form out ofthe two movements on Faith
and Order and Life and Work a WCC, participation of Orthodoxy in thern as
Churches was unanimous, with the exception of the Orthodox Church of Russia
which due to some difficulties could not get in touch with the ecumenical move-
ment.

The role of the Ecumenical patriarchate in the ecumenical movement has be-
en considerable, seen from different angles. Particularly, one may stress two
points:

1. That the patriarchate was one of the few Christian Churches, which pro-
posed and worked for the formation ofthe movement, and

2. that it was and still is one ofthe most faithful members and arden suppor-
ters ofthe ecumenical movement.

The WCC presented, beginning with the year 1938 and officially the year
1948, a new event and a new factor in the ecumenical movement. It is not more a



111

movement ofthe Churches with loose Strings but a council of Churches, a body to
which Churches become members after accepting its Basis.

Delegates from the Orthodox Churches of Constantinople, Cyprus and
Greece and the Romanian episcopate in America were present at the Ist assembly
of the WCC in Amsterdam (1948), and their Churches are among the founding
member-Churches ofthe WCC.

One month before the Ist general assembly ofthe WCC at Amsterdam (1948)
the delegates of the Orthodox Churches, who met at the Conference of Moscow
(July 1948), reached the decision to refrain from participating to the ecumenical
movement in its present form. But later on, beginning with the year 1952, these
Orthodox Churches one after the other changed their attitude, and thus the whole
Orthodox world participates at the council. For several reasons the WCC plays a
significant role in the ecumenical affairs.

IV. Bibliographly

V.T. Istavridis, The Greek Orthodox Bibliography on the Ecumenical Movement,
in: D. Savramis (ed), Aus der Neugriechischen Theologie, Wiirzburg 1961, 137-
150. - ldem, Orthodox and Lesser Eastern Churches, in: S. Neill (ed.), Twentieth
Century Christianity, London 1961, 82-117 (new rev. American ed., Garden City,
NY 1963, 71-105). - Idem, The Orthodox World, in: S. Neill-H.R. Weber (eds.),
The Layman in Christian History, London 1963, 276-297 (a new ed., Philadelphia,
Pa. 1963). - Idem, The Ecumenical Patriarchate and the WCC, in: The Greek Or-
thodox Theological Review 9 (1963) 9-28. - Idem, Orthodoxy and Anglicanism
(transl. by Colyn Davey), London 1966. - ldem, Several Items, in: International
Ecumenical Bibliography t. 1/2 (1962-1963), Mainz-Miunchen 1967, cont. - Idem,
Prerogatives of Ecumenical Patriarchate in Relation to the Other Oriental Patriar-
chates, in: | Patriarcati Orientali nel Primo Millenio (Orientalia Aanalecta 181),
Roma, 1968, 37-53. - Idem, The Ecumenical Patriarchate, in: The Greek Orthodox
Theological Review 14 (1969) 198-225. - Idem, The Orthodox Churches in the
Ecumenical Movement, 1948-1968, in: H.E. Fey (cd.), A History ofthe Ecumeni-
cal Movement, 1948-1968 t, Il, London 1970, 287-309 (sec. ed., Geneva 1986). -
Idem, Histoire du Patriarcat Oecumenique, in: Istina 15 (1970) 131-273. - Idem,
New Tendencies of the Roman Catholic Church in Relations to the Orthodox
Churches, in: Diakonia 8 (1973) 206-219. - Idem, Le Patriarche Oecumenique
Athenagoras, in: Proche-Orient Chretien 24 (1974) 163-174. - ldem, Bibliography
of Church Hirstory (1453 to the Present), in: Theologia (of Athens) 48 (1977)
400-418. - Idem, Orthodoxy in the Ecumenical Movement, in: The Greek Ortho-
dox Theological Review 20 (1975) 71-80. - Idem, The Ecumenicity of Orthodoxy,
the Ecumenical Review 29 (1977) 182-195. - Idem, Die Orthodoxe Mitarbeit in der



112

Okumenischen Bewegung (1948-1978). Eine Problembeschreibung, in: Okumeni-
sche Rundschau 27 (1978) 325-332. - Idem, Antioch: The Church by the Orontes,
in: D.J. Constantelos (ed.), Orthodox Theology and Diakonia, Brookline, Mas.
1981, 261-271; 373. - Idem, Athenagoras, cs. 105-106. Orthodoxe Kirche, cs. 905-
916, in: H. Kriiger et al. (eds.), Okumene Lexikon, Frankfurt/Main 1983 (sec. ed.
1987). - Idem, Theology in the Ecumenical Patriarchate, in: D. Papandreou (cd.),
La Theologie dans I’Eglise et dans le Monde, Chambesy, Gcneva 1984, 149-166. -
Idem, The Missionary Work of the Ecumenical Patriarchate in Europe and Else-
where based on the Principles of the Saints Cyril and Methodios, in: G. Dragas
(ed.), Aksum-Thyateira. A Festschrift for Archbishop Methodios of Thyasteira and
Great Britain, London 1985, 455-465. - Idem, The Orthodox Church of Russia. A
Millenium 988-1988, in: Kleronomia 20 (1988) 123-131. - Idem, The Authority of
the Ecumenical Patriarch in the Life of the Orthodox Church, in: The Greek Or-
thodox Theological Review 35 (1980) 5-20. - Idem, The Historical Evolution of
the Synods in the Ecumenical Patriarchale, in: Annuarium Historiae Conciliorum,
Heft | (1992) 145-157. - Idem, Orthodox Theological Education, Past and Present,
in: The Ecumenical Patriarchate (to bc published).



113

UNBEACHTETE QUELLEN BYZANTINISCHEN KIRCHENRECHTS AUS
DEM 6. JAHRHUNDERT

Hubert K au fh o1 d, Miinchen

I. Einleitung

Folgt man den géngigen Handbiichern, ist die byzantinische kirchenrechtliche
Literatur des 6. Jahrhunderts wenig ergiebig. Genannt werden eigentlich nur Sam-
melwerke. Namentlich bekannt ist Johannes Scholastikos, der vor seiner Erhebung
zum Patriarchen von Konstantinopel (er regierte von 565-567) eine Sammlung von
Konzilskanones in 50 Titeln (Evvayoi) Kavovwv) und eine Zusammenstellung von
Auszigen aus justinianischen Novellen kirchenrechtlichen Inhalts (,Collectio 87
capitulorum®) veranstaltetel. Als zweiter Verfasser begegnet uns einer seiner
Nachfolger, Patriarch Johannes IV. der Faster (NfjOTEVTqc), dessen Urheberschaft
Fur verschiedene Buf3schriften aber sehr zweifelhaft ist2.

Die erste Hélfte des 6. Jahrhunderts ist die Zeit heftiger Kdmpfe zwischen der
chalkedonensischen und der sogenannten monophysitischen (hach neuerer Termi-
nologie: miaphysitischen) Christologie. Diese theologischen Meinungsverschie-
denheiten fuhrten schlie3lich im Patriarchat Antiocheia zur Trennung zwischen der
Reichskirche und der westsyrisch-orthodoxen Kirche. Es kann kein Zweifel daran
bestehen, daR} die Vertreter der monophysitischen Richtung in dieser Zeit meist aus
demselben kulturellen Milieu stammten wie ihre reichskirchlichen Gegner, zumal
viele von ihnen griechisch sprachen und schrieben. Da sie aber in Byzanz als Ha-
retiker galten, wurden ihre Werke in der Regel dort einer weiteren Uberlieferung
nicht Fir wert befunden und sind deshalb in griechischer Sprache verlorengegan-
gen. Die monophysitische Kirche Antiocheias, die sich im 6. Jahrhundert neben
der Reichskirche mit einer eigenen Hierarchie etablierte, besonders von dem Bi-
schof Jakob Baradai (t 578) organisiert wurde und deshalb .jakobitisch* genannt
wird, bewahrte jedoch manche dieser Schriften in syrischer Ubersetzung auf. Sie
sind in einer westsyrischen Kanonessammlung enthalten. Wahrscheinlich handelt
es sich dabei um ein Werk des Bischofs Jakob von Edessa (t 708). Er legte eine
altere syrische Sammlung von Synodalkanones und anderen kirchenrechtlichen

1 Vgl. etwas H.-G. BECK, Kirche und theologische Literatur im byzantinischen Reich,
Munchen 1959, 422 f; N. VAN DER WAL - J.H.A. LOKIN, Historiae iuris graeco-romani delineatio.
Les sources du droit byzantin de 300 & 1453, Groningen 1985, 51-55, 60-62; A. SC1IMINCK, Johan-

nes Il Scholastikos, in: Lexikon fur Theologie und Kirche 5 (0996) 966.
2 BECK, Kirche und theologische Literatur, 423-425; A. SCHMINCK, Johannes IV. Nesteutes,

in: Lexikon fur Theologie und Kirche, aaO, Sp. 940.



114

Stiicken zugrunde und erweiterte seine Vorlage um eine ganze Reihe weiterer
einschlagiger Texte, die vermutlich er selbst oder seine Schuler aus dem Griechi-
schen ubersetzt hatten3. Die im folgenden zu nennenden Texte stammen fast alle
aus dieser zusatzlichen Schicht4. Zitate daraus finden sich im sog. Nomokanon des
Maphrians5 Gregor bar ‘Ebrdy6 (latinisiert: Barhebraeus; 1225/6-1286), einem
syrischen systematischen Sammelwerk zum Kirchen- und Zivilrecht6.7

Es spricht nichts dagegen, die kanonistischen Werke der friihen Monophysi-
ten zum byzantinischen Kirchenrecht zu z&hlen. Maurits Geerard nahm die meisten
zu Recht in seine ,Clavis Patrum Graecorum® auf. Soweit es sich um Verfasser
aus dem Patriarchat von Antiocheia handelt, stehen sie in der Tradition der antio-
chenischen kirchenrechtlichen Schriftsteller, denen wir so wichtige Werke wie die
Didaskalie der Apostel, die Apostolischen Konstitutionen und das ,Corpus Cano-
num* der griechischen Synoden verdanken.

3 Vgl. A. BAUMSTARK, Geschichte der syrischen Literatur, Bonn 1922, 25If, 262f; H.
KAUFHOLD, Griechisch-syrische Vaterlisten der friihen griechischen Synoden, in: Oriens Christianus
77 (1993) 1-96; hier: 1-3, 52f. Zum Bestand an Texten in den syrischen Handschriften vgl. die Tabel-
len bei W. SELB, Orientalisches Kirchenrecht. Band II: Die Geschichte des Kirchenrechts der West-
syrer (von den Anfangen bis zur Mongolenzeit), Wien 1989, 100 f, 106-109, 120-127.

4 A. VOOBUS behandelt die meisten von ihnen in seinem Werk ,Syrische Kanonessammlun-
gen Ein Beitrag zur Quellenkunde”, Louvain 1970 (= Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium
[im folgenden: CSCO| 307 und 317), dem er den insoweit unzutreffenden Untertitel ,Westsyrische
Originalurkunden* gab Die offensichtlich byzantinischen Texte der Patriarchen Anthimos von Kon-
stantinopel, Theodosios von Alexandreia und Severos von Antiocheia (s. unten) hat er allerdings darin
nicht aufgenommen Ebenso fehlen bei F NAU in seiner ,Ancienne littdraturc canonique syriaque",
Paris 1906-1913 [im folgenden: AI.CS], Theodosios und Severos. Vgl. auch BAUMSTARK,
Geschichte der syrischen Literatur, 263.

Ein Teil der Texte erscheint auch in der Handschrift Brit. Libr. Add. 12155 aus dem 8. Jh., einer
umfangreichen Sammlung von Vétertexten. Soweit darin kirchenrcchtliche Texte aufgenommen sind
(s W. WRIGHT, Calalogue of Syriac Manuscripts, part 11, London 1871, 949-951 = Abschnitt
XXVII) liegt an sich eine altere Kanonessammlung zugrunde, doch hat der Abschreiber offenbar aus
der wohl von Jakob von Edessa stammenden Sammlung Texte hinzugesetzt, z.B. die unzweifelhaft
von Jakob Ubersetzten Kanones von Karthago. Dies I&R3t sich aus ,Synopse I11“ bei SELB, Oriental-
isches Kirchenrecht I, 120 ffersehen.

5 Ranghdéchster Bischofim dstlichen Teil der westsyrischen Kirche, Sitz zunéchst Tagrit, spater
Mosul und das nahcgelegcne Kloster Mar Mattai.

6 Ausgaben: P. BEDJAN, Nomocanon Gregorii Barhebraei, Paris-Leipzig 1898; [Y.Y. QICEK]
Nomocanon of Bar-llebraeus, [Glanc/Losser] Holland 1986. Lateinische Ubersetzung: A. ASSE-
MANI, in: A. MAI, Scriptorum vetcrum nova collectio, Band 10, Rom 1838, 1-268. Vgl. auch
VOOBUS, Syrische Kanonessammlungen, 499-552; SELB, Orientalisches Kirchenrecht Il, 154-157.

7M. GEERARD, Clavis Patrum Graecorum, Band 3 und 4, Turnhout 1979, 1980 (im folgenden:
CPG).



115

1. Die Quellen

1. Fraglos dem byzantinischen Bereich zuzuordnen ist Patriarch Anthimos,
der 535 den Stuhl von Konstantinopel bestiegen hatte, aber bereits 536 abgesetzt

und dann als Monophysit verurteilt wurde. Griechisch kennen wir von ihm nur
Fragmente eines theologischen Schreibens an Kaiser Justianian8.*Syrisch ist u.a.

ein kurzer Brief an Jakob Baradai erhalten, der sich der kanonistischen Literatur
zurechnen [aRt". Aufden Inhalt dieser Quelle (und der folgenden) gehe ich unter

Abschnitt 111 ein.

2. Zur byzantinischen Rechtskultur gehort zweifellos auch Patriarch Theodo-
sios |. von Alexandreia (536-560). Er wurde 536 nach dem Sturz des Anthimos

nach Konstantinopel zitiert, war einige Zeit verbannt und befand sich dann bis zu
seinem Tod in ehrenvoller Halt in Konstantinopell0. JHr war es ubrigens, der Jakob

Baradai zum Bischof von Edessa weihte. Neben einigen in griechischer Sprache

Uberlieferten Briefen hat sich in der genannten syrischen Kanonessammlung ein
Schreiben erhalten, das mit 5 Kanones schlief3t". Kaiserin Theodora wird darin als

verstorben bezeichnet. Es kann also erst nach ihrem Tod im Jahr 548 entstanden
sein.

3. Auch Patriarch Severos von Antiocheia (512-518; t 538) gehort selbstver-
sténdlich dem byzantinischen Kulturkreis anl2. Seine (beraus zahlreichen Briefe
sind nur teilweise erhalten, und das auch nur in syrischer Ubersetzungl3. Viele von

* BECK, Kirche und theologische Literatur, 392.

” CPG, 7085. Ausgabe nach der Handschrift Vat. Borg. 148: |.E. RAHMANI, Studia Syriaca,
Band 3, Scharfeh 1908, 33-35 der syrischen Seitenzéhlung (Text), 71-72 der normalen Z&hlung
(lateinische Ubersetzung). Franzésische Ubersetzung nach der Handschrift Paris Syr. 62: NAU, ALCS
111, 60 f(Nr. XIII). Syrisch sind weiterhin Briefe dogmatischen Inhalts erhalten, s. A. van ROEY - P.
ALLEN, Monophyysite Tcxts ofthe Sixth Century, leuven 1994, 61-65 (vgl. auch 267-269).

1l BECK, Kirche und theologische Literatur, 393.

11 CPG, 7138. Ausgabe: I.-B. CHABOT, Documenta ad origines monophysitarum illustrandas
(= CSCO 17, 103), Léwen 1908, 1933, 79-84 (Text), 55-58 (lateinische Ubersetzung); van ROEY-
ALLEN, aaO, 255-263 (mit lateinischer Ubersetzung; vgl. auch 141-143). Franzésische Ubersetzung:
NAU, ALCS 111, 57-60 (Nr. XII). Syrisch erhaltene Schriften nichtjuristischen Inhalts: van ROEY-
ALLEN.aaO, 16-60, 103-254.

12 Vgl. E. HONIGMANN, Evcques et c'veches monophysites d’Asie anterieure au Vlc siede (=
CSCO 127), Louvain 1951,36-38; BECK, Kirche und theologische Literatur, 387-390.

I CPG, 7070. Ausgaben: E. W. BROOKS, The Sixth Book ofthe Select Leiters of Severus,
London 1902-1904; DERS., A Collection of Letters of Severus of Antioch (= Patrologia Orientalis
XIlI, fase. 2 = Nr. 58; XIV, fase. | = Nr. 67; jeweils Text und englische Ubersetzung), Paris 1916,
1920. S. auch S. BROCK, Some New Letters ofthe Patriarch Severus, in; Studia Patristica, vol. 12,
part 1. Ed. by E. A. LIVINGSTONE (= Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen
Literatur, Band 115), Berlin 1975, 17-24.



116

ihnen betreffen kirchenrechtliche Fragen. Sein Interesse daran hangt nattrlich mit
seiner Stellung als Patriarch zusammen, vielleicht aber auch damit, dal er in

Berytos (Beirut) Recht studiert hatte. Einige wenige Briefe wurden in die genannte
syrische Kanonessammlung aufgenommenl4. Ich gehe unten nur auf diese Aus-
wabhl einlb.

4. Nach dem Tod des Severos (538) war Metropolit Konstantinos von Laodi-
keia (dem heutigem Lattagiah in Syrien, an der Mittelmeerkiiste) der wichtigste
Vertreter des Monophysitismus im Patriarchat Antiocheia. Er war 519 zusammen
mit vielen anderen Bischéfen verbannt worden und lebte in Alexandreia. Mehrfach
hielt er sich jedoch auch in Konstantinopel auf, wo er 553 starbl6. Johannes von
Agypten sagt in der Einleitung seines Briefes (s. unten Abschnitt d), daR Konstan-
tinos den Platz des verstorbenen Patriarchen Severos einnehme (nach dessen Ab-
setzung hatte ein monophysitischer Nachfolger nicht geweiht werden kénnen), und
in der Uberschrift des Briefes (s. ebenda) wird er in einem Zuge mit den Patriar-

chen Theodosios von Alexandreia und Anthimos von Konstantinopel genannt. Er
schrieb mehrere Briefe, die teilweise von weiteren Bischdfen mitverfalt warenl?: *

a) Aus dem Jahr 535 stammen die 7 ,Kirchlichen Kanones, die in der Zeit der
Verfolgung von den heiligen Vatern Konstantinos [von Laodikeia], Antoninos
[von Beroia], Thomas [von Germanikeia oder Damaskus], Pelagios [von Kelende-
ris], Eustathios [von Perrhe], den frommen Bischdfen, erlassen wurden, als sie in
der Verfolgung in der Stadt Alexandreia waren, zu Lebzeiten des unter die Heili-
gen (aufgenommenen) Patriarchen Mar Severos, und als Papst Theodosios auf
seinem Thron [von Alexandreia] saf3, im 13. Jahr [der Indiktion]““19.

b) Der in den Handschriften unmittelbar anschlieende ,Brief, geschrieben
von den heiligen Vatern an die Priester und Abte Paulos und Paulos im Dorf Lisos

in Kilikien* besteht aus 7 Kanones. Er stammt wahrscheinlich von denselben Ab-

14 A. VOOBUS, The Synodicon in the West Syrian Tradition. 1, Ubersetzung (= CSCO 367,
368), Louvain 1975, 194-198 (Text), 182-186 (Ubersetzung). Die von VOOBUS benutzte Handschrift
enthalt nur Ausziige.

15 Ausgabe: VOOBUS, Synodicon, 143-145, 185-188, 194-198 (Text), 141f., 175-178, 182-186

(Ubersetzung).
16 Vgl. HONIGMANN, Evcques, 36-38.

11 Ein weiterer syrisch erhaltener Brief, gerichtet an Kaiserin Theodora, ist dogmatischen In-
halts, s. van ROEY-ALLEN, aa0O, 66-71.

K Mé&r = syrisch ,mein Herr*, Titel fur Bischofe u.a.

19CPG, 7108; HONIGMANN, Evequcs, 36 f; VOOBUS, Kanonessammlungcn, 269-273. Aus-
gabe: VOOBUS, Synodicon 1, 159-163 (Text), 154-157 (englische Ubersetzung). Franzosische Uber-
setzung: NAU, ALCS 111, 50-52 (Nr. VII).



117

sendem und aus derselben Zeit, zumal wohl auf ihn in Kanon | des nachsten Brie-
fes Bezug genommen wird?ll. Die Kanones 2-7 sind mit den 6 anonymen ,anderen
Kanones* der Hs. Brit. Libr. Add. 14,493 identisch; diese stellen nicht - wie V606-
bus annahm20- einen eigenen Text dar.

¢) Ausdriicklich als Absender erscheint Konstantinos wieder in dem Text, der
sich in den Handschriften anschlief3t: ,Aus dem Brief des heiligen Konstantinos,

des Metropoliten von Laodikeia, an den Vater Markos von Isaurien®“. Der kurze
Auszug besteht aus 4 Kanones22.

d) Einer der vertriebenen Monophysiten des alexandrinischen Patriarchats
war Johannes, Bischofvon Hephaistos in Agypten. Er wurde zusammen mit Patri-
arch Theodosios 536 abgesetzt und lebte dann mit ihm im Exil in Konstantinopel,
konnte aber mehrere Reisen unternehmen. So existiert ein ,Brief, gesandt von der
Insel Zypern von Johannes, dem &gyptischen Bischof, an die frommen Abte des
Ostens, nachdem diese ausgezeichneten Mdnche Theodosios, den Papst von Alex-
andreia, Patriarch Mar Anlhimos und den Metropoliten Mar Konstantinos wegen
der Kleriker, welche die Partei der Synode von Chalkedon verlassen hatten, gefragt
hatten*. Johannes fuhrt darin 3 Kanones an, die Konstantinos zusammen mit ande-
ren Bischofen, die jetzt in Konstantinopel lebten, erlassen habe'3. Die beiden ersten
von ihnen stimmen mit dem ersten der ,Kanones in der Zeit der Verfolgung*
Uiberein, fur den dritten findet sich in den unter a) bis d) genannten Texten keine
Entsprechung.

5. Sicherlich hierher gehtren weiterhin die 43 (42, oder 45; die Z&hlung
schwankt in den Handschriften): ,Kapitel (txtpdJxia), die aus dem Osten geschrie-
ben wurden und deren Fragen an die heiligen Vater herangetragen wurden. Die
Antworten darauf waren wie folgt: [...],24. Naheres Uber die Verfasser ist nicht

angegeben. Bei den heiligen Véatern wird es sich aber um die Absender der gerade
angefihrten Briefe handeln. Es ist zweifelsfrei eine Quelle der monophysitischen

20 HONIGMANN, Eveques, 166; VOOBUS, Kanonessammlungcn, 164-167. Ausgabe: VOO-
BUS, Synodicon 1, 176-178 (Text), 168-170 (englische Ubersetzung). Franzésische Ubersetzung:
NAU, ALCS III, 52f. (Nr. VIII).

21 VOOBUS, Kanonessammlungcn, 180 f.

22 CPG, 7107. HONIGMANN, Eveques, 36, 166. Ausgabe: VOOBUS, Synodicon I, 178 f
(Text), 170 f(englische Ubersetzung) Franzdsische Ubersetzung: NAU, ALCS llI, 53 (VIII).

23 HONIGMANN, Eveques, 37, 165-167; VOOBUS, Kanonessammlungcn, 175-180. Fran-
zosische Ubersetzung: NAU, ALCS IIl, 48 f(Nr. VI).

24 CPG, 7109; VOOBUS, Kanonessammlungcn, 167-175. Ausgaben: RAHMANI, Studia Syri-
aca ll1, 5-23 der syrischen Seitenzahlung (Text), 30-47 der normalen Seitenzahlung (lateinische Uber-
setzung); VOOBUS, Synodicon 1, 163-176 (Text), 157-168 (englische Ubersetzung). Franzdsische
Ubersetzung: NAU, ALCS |11, 39-48 (Nr. V). Zitiert wird nach der Z&hlung bei NAU.



118

Richtung, weil Severos von Antiochcia als Heiliger bezeichnet wird25. Méglicher-
weise stammt sie aus den drei3iger Jahren des 6. Jahrhunderts26, vielleicht ist sie
aber auch erst nach dem Tod des Severos (538) entstanden.

6. Von erheblicher kirchenrechtlicher Bedeutung ist Johannes bar Qursos, Bi-
schof von Konstantina (syrisch: Telia d-Mauzlat). Aufihn gehen nicht nur 28 (27)
Kanones zuriick?7, sondern auch 48 Antworten auf Fragen eines Priesters Ser-
gios28. Er zahlt gleichfalls zu den im Jahre 519 vertriebenen Bischdfen und starb
538 im Gefangnis29. 3@an wird deshalb seine Schriften, auch wenn sie vermutlich

syrisch verfaf3t wurden und seine Kanones (nicht die Antworten) schon vor Jakob
von Edessa in syrischen Kanonessammlungen erscheinen”, zum byzantinischen

Kirchenrecht zahlen dirfen.

7. Weiterhin gehort der Auszug ,aus einem Brief, den einer der verehrungs-
wirdigen Bischofe an seinen Freund geschrieben hat“31,3i unseren Zusammen-

hang. Severos von Antiocheia wird in Kanon 8 mit einem Briefaus dem Jahre 537
zitiert. Er dirfte zur Zeit des ,Briefes an den Freund* bereits verstorben gewesen
sein, weil aufeinen Zustand ,zur Zeit des Severos* verwiesen wird. Der Brief wird
also erst nach 538 geschrieben worden sein.

8. Einer spateren Zeit, namlich den achtziger oder neunziger Jahren des 6,
Jahrhunderts gehort Sergios ,Amphiator* an. Er war wohl Bischofvon Edessa in
Syrien. IThm verdanken wir 4 Kanones betreffend Kleriker, die ein Anathema aus-

25 Deshalb kdnnen sie nicht von Severos selbst stammen. Barhcbracus (s. oben) zitiert sic in
seinem ,,No_m__okanon“ allerdings unter dem Namen ,Severos" (I, 6, 7, 11, 1,2, VII, 7).

26 VOOBUS, Kanonessammlungen, 175, der die Zeit zwischen 532 und 534 errechnet.

27 Ausgaben: C. KUBERCZYK, Canoncs Johannis bar Cursus ... , Diss. phil. Breslau, Leipzig
1901; VOOBUS, Synodicon I, 145-156 (Text), 142-151 (Ubersetzung) (K. 15 fehlt). Franzésische
Ubersetzung: Nau, ALCS I, 20-30. Vgl. auch VOOBUS, Kanonessammlungen, 156-164. Zitiert wird
nach der Z&hlung bei NAU.

28 Ausgaben: T.J. LAMY, Dissertatio de Syrorum fide et disciplina, Léwen 1859, 62-97;
VOOBUS, Synodicon |, 211-221 (Text), 197-205 (englische Ubersetzung). Franzosische Ubersetzung:
NAU, ALCS II, 8-19. Vgl. auch VOOBUS, Kanonessammlungen, 263-269.

29 HONIGMANN, Eveques, 5! f.

30 Vgl. etwa SELB, Orientalisches Kirchenrecht Il, 116 und ,Synopsis I11*, Nr. 33.

31 CFG, 7110; VOOBUS, Kanonessammlungen, 182-186. Ausgabe: VOOBUS, Synodicon 1,
180-182 (Text), 171-173 (englische Ubersetzung). Franzésische Ubersetzung: NAU, ALCS III, 53-55
(Nr. 1X).

32 Der Beiname 'MPYTWR oder 'NPYTWR ist noch nicht tiberzeugend geklart. Es handelt sich
jedenfalls nicht um einen Ortsnamen; die Lesung der Hs. Paris Syr. 62 (,Sergios von Amphiator") ist
sicher falsch. Bei Johannes von Ephesos, Kirchcngeschichte 1V, 41, wird das offenbar griechische
Wort mit syrisch qrémé ,,mit verbundenen Augenbrauen* erklart. Man kann deshalb vielleicht an
appliq ,Augenbraue" und die Verballhornung einer griechischen Ableitung davon denken.



119

sprechen, In den Handschriften schlieBen sich 6 weitere Kanones Uber das gleiche

Gebiet an, deren Verfasser nicht genannt ist (,Andere Kanones, Uber die, welche
anathematisieren*)33.34

111. Bemerkungen zum Inhalt der Quellen”
1. Verhaltnis zu anderen Konfessionen, Juden und Heiden

GrofRen Raum in den erwdhnten Quellen nimmt die Frage des Verhéaltnisses
zwischen ,Orthodoxen*, hier also den Monophysilcn, und den ,Héretikern®, den
Chalkedonensern und Julianisten35, ein. In ihnen spiegeln sich deutlich die theolo-
gischen und kirchenpolitischen Kampfe der damaligen Zeit. Bei den Vorschriften
handelt es sich kaum um spezifisch monophysitisches Gedankengut. Die Begriffe
~orthodox“ und ,haretisch® lassen sich - je nach Standpunkt - ohne weiteres aus-
lauschen, die Anschauungen tber Sachfragen werden nicht wesentlich verschieden
gewesen sein.

a) Es geht insbesondere um die Frage, was bei einem Konfessionswechsel
von Klerikern geschehen muR3, wobei die Gultigkeit der Weihen offenbar in der
Regel nicht angezweifelt wird. Folgende, offenbar tatséchlich vorgekommenen
Félle werden unterschieden:

(1) Wenn ein Priester von einem orthodoxen Bischof geweiht wurde, zu den
Haretikern Uberwechselte und dann zurtickkehrt, soll man ein Buf3schreiben
(XiRiXlov) von ihm verlangen, in dem er den rechten Glauben bekennt und den
falschen verurteilt, er soll ein Jahr lang keinen priesterlichen Dienst verrichten,
BufR3e tun und dann wieder als Priester amtieren36 37

(2) Wenn er von einen orthodoxen Bischof geweiht wurde, héretisch wurde,

dort eine nochmalige Weihe erhielt und sich dann bekehrt, soll das Gleiche mit
ihm geschehen, nur betragt die Wartefrist drei Jahre3'.

33 CPG, 7235; HONIGMANN, Eveques, 241-243; VOOBUS, Kanoncssammlungen, 186-190.
Franzosische Ubersetzung: NAU, ALCS IIl, 64 f(Nr. XV).

34 Fur die meisten Texte liegen bisher keine kritischen Editionen vor, so daf fUr das Folgende
ein gewisser Vorbehalt zu machen ist. Bisher wurde fast immer die Handschrift Paris syr. 62 herange-
zogen. Bei Benutzung weiterer Handschriften werden sich wesentliche Anderungen aber kaum erge-
ben.

33 Eine radikalere monophysitische Richtung, benannt nach Julianos von Halikarnassos.

36 Kanon 1, erster Teil, der Kanones in der Zeit der Verfolgung; Kanon 1 an die Abte Paulos
und Paulos (Wartezeit von 3 Jahren, vielleicht bezieht sich der Text auf den folgenden Fall 2); Kanon
L des Johannes von Agypten.

37 K. 3 des Johannes von Agypten.



120

(3) Wer sich als Julianist von einem orthodoxen Bischofweihen [43t und ver-
schweigt, dal er Haretiker ist und dann orthodox wird, fur den gilt: Er hat die
Gabe Gottes wie durch Diebstahl erlangt; es genligt aber, wenn er wie einer aufge-
nommen wird, der von der Haresie zuriickkehrt; wenn er aber schon vor der Weihe
vorhatte, orthodox zu werden, kann der Bischof ihn von der Strafe befreien'8.

(4) Wenn die Weihe durch einen héretischen Bischof erfolgt ist und der Prie-
ster dann zu den Orthodoxen Ubertritt, soll er ebenfalls ein BuRschreiben verfassen,
zw'ei Jahre nicht als Priester tatig sein und nach einer BuRRe wieder zugelassen
werden.39 Julianisten werden wie Chalkedonenser behandelt40.

(5) Wenn ein Priester von einem héretischen Bischof geweiht wurde, zu den
Orthodoxen Ubertritt, seine Weihe verschweigt und von einem orthodoxen Bischof
erneut geweiht wird, begeht er eine schwere Siinde, weil eine Weihe nicht wieder-
holt werden darf. Wenn er aus Unkenntnis gehandelt hat, soll man von ihm wie in
den vorhergehenden Féllen ein Schreiben verlangen4l.

(6) Diejenigen, die von den Haretikern zwangsweise geweiht wurden, aber
wahrend der Weihe die Haretiker verfluchten und sie dadurch, daf sie sie verfluch-
ten, hinderten (hindern wollten?), ihnen die Hand aufzulegen, verdienen wegen
ihres eifrigen Widerstands zunéchst Glte; andererseits hatten sie sich von der Sa-
che (der Situation ? /dem Fluch ?) fernhalten missen. Ihnen soll deshalb die fest-
gesetzte Wartefrist auferlegt werden; der Bischof kann sie ihnen aber verkirzen.
“Was aber das betrifft, was von einigen gesagt wird, dafl} - weil sie nicht geglaubt
hétten, (die Weihe) zu empfangen - sie nichts empfangen haben42 und deshalb bei
der Aufnahme durch die Orthodoxen von neuem geweiht werden muifiten, so wird
das geheilt nach dem Beispiel derer, die mit ihrem Willen geweiht wurden und
dadurch in der Stinde der Gemeinschaft mit den Haretikern fielen*“43,

(7) K. 25 der Kapitel aus dem Osten bestimmt, daf} die Taufe oder Bischofs-
weihe durch Haretiker (Chalkedonenser und Julianisten) gultig sei. Nach einem
Zitat aus Severos von Antiocheia seien die Anhéanger eines gewissen Zebad noch-
mals zu ordinieren. Severos habe aber nicht angeordnet, daR auch die von ihnen
gespendeten Taufen wiederholt werden miiRten. Ahnlich &uRert sich Severos in
seinem Briefgegen die Wiedersalber.

b) Wenn ein von einem orthodoxen Bischof geweihter Priester von den Hére-
tikern gezwungen wird, mit einem Eid (d"ai/joaia) zu versprechen, das Priesteramt

3“ K. 33 der Kapitel aus dem Osten.

34 K. 1, zweiter Teil, der Kanottes in der Zeit der Verfolgung; K. 2 des Johannes von Agypten.
1 Kapitel aus dem Osten K. 21,25,43.

Il K 1 des Konstantinos von Laodikeia an Markos.

42 Text nach den etwas vollstandigeren Handschriften Mardin Syr.-orth. Metropolie 309 und

310
43K. 13 der Kapitel aus dem Osten.



121

nicht mehr auszutiiben, kann er trotz des Eides weiterhin amtieren, denn die Siinde
(des gebrochenen Eides) fallt offensichtlich auf die zuriick, die ihn gezwungen
haben44.

c) Laien, die mit Chalkedonensern Gemeinschaft hatten, soll bei der Auf-
nahme eine Strafe, Fasten oder Ausschlul? von den Sakramenten, auferlegt werden.
Sie sollen schriftlich oder mindlich den orthodoxen Glauben bekennen und den
anderen verurteilen4s.

d) Die Kanones beschrdnken mdglichst den Umgang mit Andersglaubigen.
Vor allem Kleriker sollen nicht mit Haretikern essen oder betend6.*Priester oder
Haien durfen nicht mit Juden essen4'. Verfolgte Monche, die kein Kloster haben,

kénnen jedoch in einem Martyrion (bet sahdilR) der Dyophysiten wohnen und
dort Gottesdienst verrichten4”. Glaubige, die auch zu den Héretikern gehen, dirften
eigentlich nicht zur Kommunion zugelassen werden und es durften auch keine
Gaben von ihnen angenommen werden. Da wegen der groRen Zahl der Glaubigen

beim Gottesdienst eine Unterscheidung aber kaum mdglich sei, solle mit Klugheit
entschieden und kein Aufruhr der Glaubigen verursacht werden49. Wer die Hareti-

ker verlassen hat, darfnicht mehr mit ihnen beten, essen, nicht einmal ungeweihte
Sachen von ihnen annehmen50. Aber auch: Leute, die zu den Orthodoxen Uberge-

gangen sind, dirfen mit ihren frilheren Priestern noch Psalmen beten und weltliche
Speisen zu sich nehmen5l. Ein Totengedéchtnis fur IJngetaufte und Héretiker ist

nicht erlaubt; die Priester dirfen aber Gaben von einem orthodoxen Angehdrigen
annehmen und dann ein Gebet fiir das Seelenheil des Verstorbenen beten52. Die

Beerdigung eines Orthodoxen durch Haretiker soll nur im Notfall stattfinden5’.

SchlieBlich wird noch tber den konkreten Fall einer Frau berichtet, die mit den
Heiden geopfert hat54.

14 K. 2 des Konsiantinos von Laodikeia an Markos; vgl. auch K. 32 der Kapitel aus dent Osten.

K. 7 der Kanones in der Zeit der Verfolgung.

J" K. 5 der Kanones in der Zeit der Verfolgung: Kapitel aus dem Osten K. 34, 42; Johannes bar

Qursos K. 2, Antwort 24, 25.

4! Kapitel aus dem Osten K. 35.

4* K. 2 der Kanones in der Zeit der Verfolgung.

*' K. 3,4 der Kanones in derZeit der Verfolgung; K 3 an Paulos und Paulos.
K. 4 des Konstantinos von l.aodikeia an Markos.

51 Kapitel aus dem Osten K. 41,
K. 6 der Kanones in der Zeit der Verfolgung; K. 5 an Paulos und Paulos.

;i Johannes bar Qursos, Antworten, 27-29.
54 Kapitel aus dem Osten K. 40a.



122
2. Klerus
a) Chorbischof und Periodeut

Ein Chorbischof oder Periodeut kann die bannen, die unter seiner Gewalt ste-
hen; sonst nur, wenn der Betreffende mit dem Bann einverstanden ist; letzteres
kann dann Vorkommen, wenn der Chorbischof einen Prozef entscheiden soll und
einen ihm nicht Unterstehenden vorher fragt, ob er seinen Bann annehmen wirde
(Kapitel aus dem Osten K. 28). Ob der Lektor vom Chorbischof geweiht werden
darf, entscheidet der Bischof (K. 38).

b) Priester

Jakob Baradai, der Organisator der westsyrischen Kirche, soll auf seinen aus-
gedehnten Wanderungen nicht weniger als 102 000 Priester geweiht haben55. Pa-
triarch Anthimos scharft in seinem Brief an ihn ein, da nur so viele Priester wie
notwendig geweiht werden durften, keine ,auf Vorrat*“. Die weiteren Ausfuhrun-
gen im Brief, wonach Bigamisten, Eunuchen und Neophyten nicht geweiht werden
durften, entsprechen den alten Kanones (vgl. Apostolische Kanones 17; Nikaia 1,
2). Vor der Priesterweihe soll der Kandidat mdglichst als Diakon gedient haben
(Kapitel aus dem Osten K. 15). Die Priesterweihe eines Styliten in der Form, dal3
der Bischof nicht zu ihm hinaufsteigt und er nicht zum Bischof heruntersteigt, ist
nicht méglich (K. 14), offenbar, weil sonst der Bischofihm die Hande nicht aufle-
gen koénnte. Wenn jemand behauptet, Priester zu sein, aber nicht angeben kann,
welcher Bischof ihn geweiht hat, und wenn er sagt, daf} das Evangelium aufseinen
Kopf gelegt wurde, dann weil3 man, dal er von keinem Bischof geweiht wurde,
dennjeder Bischofweil3, dal man dem Weihekandidaten das Evangelium nicht auf
den Kopf legt (K. 22). Wer von Damonen besessen war, kann nach langerer War-
tezeit als Kleriker (weiter) amtieren (K. 7). Ein Kleriker, der sein Amt niederlegt
und Modnch geworden ist, dann zu seinem friheren Status zuriickkehrt, kann wie-
der als Priester tatig sein, wenn sein Leben tadelsfrei ist (K. 7 an Paulos und Paulos
= K. 6 der ,anderen Kanones"). Priester sollen nicht von einem Altar zu einem
anderen wechseln (Johannes bar Qursos K. 7). Priester missen die Liturgie voll-
sténdig lernen, bevor sie zelebrieren (K, 13). Die Sitte, daf} Priester anlafilich ihrer
Weihe Geschenke an die Kirche und die Dorfbewohner geben, fuhrt zu Mil3stéan-
den (K. 14).

Priester dirfen keinen Kirchenbann aussprechen, auRer gegen Haretiker und
dann, wenn die Kanones den Bann vorsehen; andernfalls sollen sie eine Strafe

% IIONIGMANN, Eveques, 172.



123

erhalten (Kapitel aus dem Osten K. 26, 27; Johannes bar Qursos K. 3; Sergios
Amphiator | K. 1, 11 K. 1, 6). Der Bann darf nicht aus personlichen Grinden aus-
gesprochen werden (Kapitel aus dem Osten, K 29) und nicht wegen weltlicher
Angelegenheiten (Johannes bar Qursos K. 4). Wenn ein Kleriker jemanden ge-
bannt hat und dann zu den Haretiker Gbergeht, soll der Bischof einen berechtigten
Bann bestétigen, damit der Bann von ihm und nicht einem Hé&retiker kommt
(Kapitel aus dem Osten K. 36).

Priester sollen nicht schworen; wenn sie ihren Schwur nicht halten, begehen
sie zwei Sinden (K. 30-32; Johannes bar Qursos K. 6). Verbot der Simonie
(Johannes bar Qursos K. 5) und des Zinsnehmens (K. 10). Allgemeines Verhalten
von Priestern, kein Essen im UbermaR (K. 9). Verhalten bei Gastmahlem (K. 15).
Nach dem Tod seiner Frau darf ein Priester nicht wieder heiraten (K. 8 eines Bi-
schofs an seinen Freund). Bigamie eines Priester wird unter bestimmten Umstéan-
den hingenommen (K. 9).

c¢) Diakonc und Subdiakone

Der Diakon tréagt wahrend des Gottesdienstes ein Orarion Uber der Schulter
(K. 2 an Paulos und Paulos = K. | der ,anderen Kanones*). Diakone, Subdiakone
oder Laien durfen keinen Kirchenbann aussprechen (Kapitel aus dem Osten K. 26,
27; Sergios Amphiator | K. 2-4, Il K. 2-6). Der Diakon darf an einem weltlichen
Tisch den Segen Uber das Essen sprechen, wenn kein Priester anwesend ist (K. 6
an Paulos und Paulos = K. 5 der ,anderen Kanones*).

d) Lektor: s. oben Chorbischof.
e) Diakonisse

Die Ordination einer Diakonisse soll nach 6rtlichem Brauch stattfinden; im
Osten legt der Bischof ihr ein Orarion auf die Schulter, wie bei einem Diakon
(Kapitel aus dem Osten K. 11). Eine Diakonisse darf den Altarraum nicht betreten
(Johannes bar Qursos A. 41) und keine Gebete Uber den Weihrauch laut sprechen
(A. 35), kann aber mit Erlaubnis des Bischofs Wein und Wasser mischen (A. 38)
und geweihte Geféal3e waschen (A. 36). Sie darfdie Kommunion nicht zur Zeit der
Menstruation austeilen (A. 36), und nicht an ménnliche Personen Uber 5 Jahren (A.
33). In ihrem Kloster darf sie den Altarraum betreten, wenn der Priester ohne Dia-
kon ist (A. 34), und auch die heiligen Schriften verlesen (A. 42). Der Brauch im
Osten, daR die Obere von Frauenklostern Diakonisse ist und den Nonnen die
Kommunion austeilt, soll dort bewahrt bleiben, wo es eine Diakonisse gibt, aber
nur, wo kein Priester oder Diakon da ist (Kapitel aus dem Osten K. 9).



124
f) Vorschriften fur den Klerus insgesamt bzw. fur alle

Jeder soll den, der im Rang uber ihm steht, ehren, die Hoheren sollen ein gu-
tes Beispiel geben (Johannes bar Qursos K. 26). Ordentliche Kleidung (K. 27).
Erziehung der Kinder; diejenigen, die fur den geistlichen Stand bestimmt sind,
sollen in den Kléstern erzogen werden (K. 28). Kleriker oder Laien, die sich selbst
bannen, kdnnen nur vom Bischof geldst werden; sie sollen bestraft werden
(Kapitel aus dem Osten K. 37). Strafe bei vorsatzlicher und nicht vorsatzlicher
Totung durch Laien und Priester (Kapitel aus dem Osten K. 39).

3. Taufe

Die Taufe darf nur durch einen Priester gespendet werden, vom Diakon nur
bei Lebensgefahr (Kapitel aus dem Osten K. 1,3, 23; K. 6 eines Bischofs an seinen
Freund; Severos, Briefan die Komitissa Thekla). Vor der Taufe mul3 eine Salbung
mit Ol erfolgen, danach eine mit Myron (Kapitel aus dem Osten K. 23). Ein Kind
darf nicht nur gesalbt werden und die Kommunion empfangen, es mufd auch ge-
tauft werden (K. 5 eines Bischofs an seinen Freund). Hat ein Diakon getauft oder
ist nicht mit Myron gesalbt worden, ist die Salbung nachzuholen (Kapitel aus dem
Osten K. 3, 4; Severos aa0). Eine Taufe ohne Myron ist unvollstandig (Johannes
bar Qursos A. 30). Weil3 man nicht genau, ob ein Kind getauft ist, muf3 cs bedin-
gungsweise getauft werden, mit den Worten: ,Ich taufe den N. N., wenn er nicht
getauft ist, im Namen des Vaters und des Sohnes und des HI. Geistes* (Kapitel aus
dem Osten K. 2; Severos, Briefan Theodoros von Olbe56). Bei Lebensgefahr darf
der Priester auch dann taufen, wenn er oder der Taufling nicht gefastet haben;
letzterer kann dann auch die Kommunion empfangen (Kapitel aus dem Osten K.
18). Die Gebete bei der Taufe missen am Altar gesprochen werden (K. 19). Wenn
Haretiker wiinschen, dafl} ihre Kinder von einem Orthodoxen getauft werden, soll
das nur geschehen, wenn sie schworen, dal} sie die Kindern danach nicht zu den
Haretikern bringen (K. 21). Das Kind einer von der kirchlichen Gemeinschaft
ausgeschlossenen Frau kann getauft werden (K. 40). Die Entsakralisierung des
Taufwassers geschieht gemaR dem jeweiligen Brauch (Johannes bar Qursos A. 31).

4. Eucharistiefeier und Kommunion

Das Glaubensbekenntnis soll von allen laut gesprochen werden (Johannes bar
Qursos K. 17). Alle Glaubigen sollen wahrend der Anaphora anwesend sein und

56 Severos berichtet in dem Brief Uiber bedingungsweise Taufen durch den hl. Kyrillos von Al-
exandreia und im Fall eines &thiopischen Ménchs, der in einem paléstinensischen Kloster lebte. Br
nennt ebenfalls die oben zitierte Taufformel.



125

nicht mit den Katechumenen die Kirche verlassen (K. 18). Gebet fur die Katechu-
menen und ihre Entlassung vor Beginn der Eucharistiefeier (Kapitel aus dem
Osten, Kap. 40b). Es dirfen nur so viele Brote konsekriert werden, wie bendétigt
werden (Johannes bar Qursos K. 8). Der Kelch darf notfalls nochmals bezeichnet
werden (K. 20). Beschaffenheit des eucharistischen Weins (K. | eines Bischofs an
seinen Freund). Der Diakon verzehrt den Teil des Brotes, mit dem der Kelch be-
zeichnet wurde (Johannes bar Qursos K. 10). Teile des konsekrieiten Brotes sollen
auf einer Patene getragen werden (K. 11). Verhalten beim Herunterfallen von
Teilen des konsekrierten Brotes (K. 4) oder von Wein (K. 6).

Verschiedene Kanones befassen sich mit der Nuchternheit vor dem Kommu-
nionempfang (Kapitel aus dem Osten K. 18, 24; Johannes bar Qursos A. 9, 17, 18,
21), der Frage des Kommunionempfangs durch von Damonen Besessene (Kapitel
aus dem Osten K. 6; Johannes bar Qursos K. 7), solche, die eine fleischliche Visi-
on wéahrend des Schlafes hatten (Johannes bar Qursos K. 22) und Frauen wéhrend
der Menstruation und nach ehelichem Verkehr (Severos, Brief an die Hypatissa
Kaisaria). Wie die Kommunion zu den Kranken gebracht werden soll (K. 8). Falls
ein Orthodoxer seine Kinder bei Haretikern hat taufen lassen, werden er und seine
Kinder nur dann zur Kommunion zugelassen, wenn er auf das Evangelium
schwort, daf} sie nicht weiter zu den Haretikern gehen (Kapitel aus dem Osten K.
20).

5. Sonstige liturgische Vorschriften

Am Morgen und Abend soll das Trishagion gebetet werden (Johannes bar
Qursos K. 19). Psalm 119 (118) und die Moses-Doxologie (Ex. 15, 1-19) sollen
gesprochen werden (K. 20). Die Kirchen sollen Mittags zum Gottesdienst (K. 21),
und in der Woche vor der Karwoche soll das Baptisterium nach dem Abendgebet
geoffnet sein (K. 22). Uber die I’eier der Karwoche (K. 23) und der Woche nach
Ostern (K. 24). Jeden Sonntag soll aus dem Alten und Neuen Testament vorgele-
sen werden (K. 24).

6. Kirchengeb&ude, liturgische Gerate

Wie der Bischof eine Kirche oder ein Martyrion weihen soll (Kapitel aus dem
Osten K. 12). Der Altar mufd von einem orthodoxen Bischof geweiht sein, ein
Priester darf den Altar nicht salben (K. 8; K. 4 an Paulos und Paulos = K. 3 der
.anderen Kanones*). Hat er ihn gesalbt, mu der Bischof die Weihe mit dem
Kreuzzeichen vollenden (Kapitel aus dem Osten K. 5). Wenn man nicht weil3, ob
ein holzerner Altar gesalbt ist, soll man ihn in der Sakristei pietatvoll verwenden;
Altare aus Marmor soll der Bischof bedingungsweise salben mit den Worten: ,,\Wir



126

salben diesen Altar, wenn er nicht gesalbt ist, im Namen des Vaters und des Soh-
nes und des HI. Geistes* (K. 10). Wenn eine geweihte Altarplatte (tablit) auf
einen nicht geweihten Altar gelegt wird und das Opfer darauf dargebracht wird,
wird der Altar dadurch nicht geweiht (K. 16). Bemalte Altarplatten sollen nicht
geweiht werden (K. 17). Die Gebete bei der Niederlegung der Gebeine der Heili-
gen missen am Altar gesprochen werden (Kapitel aus dem Osten K. 19). Gebeine
der Martyrer sollen nicht standig auf dem Altar sein (Johannes bar Qursos A. 12).
Konsekration ohne geweihte Altarplatte (A. 14). Waschen und Parfiimieren des
Altars (A. 16). Heidnische Dinge durfen nicht in den Altarraum gebracht werden
(A. 18). Ein Altar und Opfergaben der persischen Haretiker dirfen nicht verwen-
det werden (A. 43, 44). Der Altar darf nicht zweimal geweiht werden (A. 48).
Betreten des Altarraums durch Laien (A. 23, 40). Darf eine Frau wahrend der
Menstruation die Kirche betreten? (A. 31). Verwendung von Gaben fur Martyrien
(Johannes bar Qursos K. 15) .

Weitere Vorschriften befassen sich mit GefalRen, Geraten und Tlchern fir die
Eucharistie (Johannes bar Qursos, A. 1-3, 5, 12, 15; Severos, Hypomnestikon an
die Hypatissa Kaisaria). Eine einfache Nonne darf die nur im Notfall geweihte
Gerate anfassen und den Altarraum betreten (Johannes bar Qursos A. 39, 40).
Verwendung von liturgischen Geraten der Haretiker (A. 45-47).

In den Dorfern soll es ein Xcnodocheion geben (Johannes bar Qursos K. 12).

7. Krankensalbung

Die Krankensalbung darf nicht mit dem Ol der Salbung - das bei der Taufe
benutzt wird - vorgenommen werden (K. 2 eines Bischofs an seinen Freund).

8. Kloster

Vorschriften fur die Kloster finden sich im Brief des Severos an den Schola-
stikos Johannes aus Bostra, in Kanon 1-3 des Theodosios (?) und in K. 11 des
Johannes bar Qursos. Nach K. 28 des letzteren sollen Kinder im Kloster erzogen
werden. Doppelkldstcr sind unerwiinscht (Kapitel aus dem Osten K. 42).

9. Eherecht:

Die Ehe mit einem Schwager oder der Frau eines Onkels ist verboten (K. 3
eines Bischofs an seinen Freund), ebenso die Ehe mit einer Nichte, was sogar die57

57 Fehlt in der Ausgabe von VUOBUS.



127

weltlichen Gesetze verbieten, so daR die Kinder nicht erben kdnnen58 (K. 4). Ein
Priester darf nach dem Tod seiner Frau nicht wiederheiraten (K. 8). Bigamie wird
unter bestimmten Umstanden geduldet (K. 9).

10. Strafrecht

Ein Priester darfeinen Amtsbruder nur schriftlich eines Vergehens anklagen;
wenn er seine Anklage nicht beweisen kann, erhélt er selbst die Strafe, die fur das
angeklagte Vergehen verhangt wird (Theodosios K. 5). Ein Amtsbruder darf erst
nach einer Untersuchung als schuldig angesehen werden (K. 4; Severos, Brief an
Eucharios).

Die einzelnen Straftaten sind bereits oben erwéhnt.

Die Verhé&ngung von Strafen soll der Rettung der Seele dienen (K. 7 aus der
Zeit der Verfolgung). Bedeutung des Ausschlusses (Sergios Amphiator 1l K. 6).
Priester und Diakone, die nach einer Verfehlung BulRe getan haben, werden wieder
zugelassen (K. 3 des Konstantin an Markos).

IV. Zusammenfassung

Wie diese Aufzdhlung zeigt, bieten die genannten Quellen reichhaltiges Ma-
terial fur das Kirchenrecht des 6. Jahrhunderts. Die Quellen sind deshalb besonders
interessant, weil sie einen Einblick in die Praxis geben. Bemerkenswert ist die
mehrfache Klage Uber die Unwissenheit des Klerus und tber Mi3stdnde. Haufig
schimmert der praktische Fall, der Anlal3 fur die Regelung gegeben hat noch
durch. Die syrischen Texte enthalten allerdings keine wesentlichen Abweichungen
von den bekannten griechischen Kanones und bestéatigen damit ihre Zugehdrigkeit
zum byzantinischen Kirchenrecht. Sie zitieren im Ubrigen gelegentlich diese Ka-
nones39, berufen sich aber auch auf Gebrauche6".

5* Codex Thcodosianus 3,12,3 (Konstitution aus dem Jahre 396). Vgl. M. KASER, R&misches
Recht, Band 2, Muinchen 21975, 166f. (§ 217.5).

sv Antimos: ,Kanones" (= Nikaia I, 2; Apostolische Kanones 17). - Kanones in der Zeit der
Verfolgung K. 3: ,Kanon der Kirche" (Athanasios an Antiochos?). - Kapitel aus dem Orient K. 6
(Timothcos), 25 (Severos mit einem Zitat aus Nikaia 19 und Laodikeia 7), 40 (Nikaia 11). - Johannes
bar Qursos K. 5: ,Kanon, gegeben von den heiligen Véatern" (= Apostolische Kanones 29), K. 10:
,Kanones der Vater" (= Nikaia 17). - Kanones eines Bischofs an seinen Freund 3 (Neokaisareia 2). -
Severos, Brief an Hypatissa (Timothcos 5, 7); Brief an Thekla (,Testament unseres Herrn Jesus
Christus®, ein ps.-apostolischer Text), Briefgegen die Wiedersalber (Brief des Cyprianus; Dionysios
von Alexandrcia [vgl. P.-P. JOANNOIJ. Discipline generale anlique, Band 11: Lcs canons des Peres
grecs, Grottaferrata 1963, 300 f, mit weiterer Literatur]).

60 Kapitel aus dem Orient K. 9 (Brauch im Osten), 11 (Brauch des Landes), 38 (Brauch in bes-

timmten Landern), 40 ([liturgischer] Brauch in Konstantinopel).



128

Die in der friihen Kirche eher verneinte Frage, ob Sakramente von Haretikern
gultig seien, wird grundsatzlich bejaht6l. Bei bestimmten Irrlehrern gilt das jedoch

nicht62.@3ie bekannten Kanones machen bei der Aufnahme von Haretikern gleich-
falls Unterschiede, je nachdem um welche Gruppe es sich handelt, und sie verlan-
gen ebenso eine schriftliche Erklarung (XiRuXovf*. Auch die Notwendigkeit einer
erneuten Weihe von Klerikern wird davon abhéngig gemachté4. Die Wiederholung
einer gultigen (Taufe und) Priesterweihe ist nicht erlaubtt5;*findet sie dennoch statt,
erhoht sich die Kirchenstrafe. Daneben begegnet uns in den syrischen Texten ein
weiterer interessanter Gesichtspunkt: Fur die Priesterweihe ist offenbar die Intenti-
on des Geweihten, das Sakrament zu empfangen, nicht erforderlich, auch die
zwangsweise Ordination ist gultig’ .

Uber Priester, die anscheinend gezwungenermaRen geschworen hatten, ihr
Amt nicht mehr auszuiiben, berichtet schon Basileios in seinem 2. Briefan Amphi-
lochios (= K. 17); er laRt sic ebenfalls grundsatzlich zum Klerus zu. An der betref-
fenden Stelle verwendet er statt eines Substantivs das Verb e”d/ivofii.

Die bekannten Kanones enthalten zahlreiche &hnliche Bestimmungen uber
den Verkehr mit Andersglaubigen, z.B. daruber, daR Kleriker nicht mit Héaretikern
beten sollen (Apostolische Kanones K. 45; Laodikeia K. 33).

Der syrische Ausdruck, der oben mit ,bannen* Ubersetzt wurde, ist ahrem
Lverfluchen* oder kla ,verbieten, hindern*, umfal3t also wohl die Exkommunikati-
on und das Interdikt. Nach den griechischen Kanones ist daftr nur der Bischof
zustandig, doch konnten in Agypten offenbar auch Priester Glaubige vom Gottes-
dienstbesuch ausschlieRen (Theophilos, Briefan Menas).

Dall - wie in den ,Kapiteln aus dem Osten“ - der Lektor vom Chorbischof
geweiht werden kann, sieht schon K. 10 von Antiocheia vor. Spater erklart K. 14
der 2. Synode von Nikaia (787), es sei eine alte Sitte, daR der Chorbischof die
Lektoren weiht.

Ebenso wie Anthimos in seinem Brief an Jakob Baradai schrankt K. 6 von
Chalkedon die Anzahl von Priestern ein: Niemand solle einfach so geweiht wer-
den, sondern nur fur eine bestimmte Kirche, ein Martyrion oder Kloster. Kleriker

11 Vgl. die ausfihrliche Darstellung von W. de VRIES, Sakramcntcntheologic bei den syrischen
Monophysiten (= Orientalia Christiana Analecta 125), Rom 1940, 67-86. Zum Standpunkt der
spateren Orthodoxie: N. MILASCH, Das Kirchenrecht der morgenlandischen Kirche, Mostar '1905,
275-279, 287-289, 557-559, 718-781

62 K. 6 und 7 eines Bischofs an seinen Freund.

63 Nikaia 8; Konstantinopcl 7; Laodikeia 7, 8; Athanasios, Brief an Rufmianos; Basileios, |
Briefan Amphilochios.

64 Nikaia 19; Karthago 48, 57, 68; Apostolische Kanones 68; Basileios, 1. Brief an Amphi-
lochios.

65 Vgl. schon K. 47, 68 der Apostolischen Kanones.

16 Vgl. DE VRIES, Sakramenlentheologie, 92. Anders offenbar MILASCH, aa0, 264.



129

sollen bei der Kirche auch bleiben (Sardika K. 19). DalR Priestern bei der Weihe
das Evangelienbuch nicht auf den Kopf gelegt wird, entspricht seit jeher der ge-
meinsamen Tradition. Nur bei der Bischofsweihe gibt es diesen Brauch67.68rmlich
wie die ,Kapitel aus dem Osten* |&aRt der 79. Apostolische Kanon zu, dafl ein von
den Damonen gereinigter Kandidat Kleriker wird.

Kleriker sollen sich auch nach den griechischen Kanones von Simonie fem-
halten (Chalkedon K. 2; Apostolische Kanones K. 29), keinen Zins nehmen
(Nikaia K. 17; Laodikeia K. 4; Apostolische Kanones K. 44 u. 6.), niichtern blei-
ben (Apostolische Kanones K. 42) und an Gastméalem nicht teilnehmen (Laodikeia
K. 54). DaR Priester nach dem Tod ihrer Frau nicht wiederheiraten kdnnen, laRt
sich schon K. 1 von Neokaisareia entnehmen.

Interessant sind die eingehenden Regelungen Fiir die Diakonissen, ein Amt,
das bald uberall verschwindetbll.

Die lebensléangliche Bul3e bei vorsatzlicher und die funfjahrige bei nicht vor-
satzlicher Tétung hat schon die Synode von Neokaisareia in den K. 22 und 23
festgelegt.

Die Vorschriften fur die Taufe, die Eucharistiefeier, den Kommunionemp-
fang und die Ubrigen Kanones enthalten im wesentlichen nichts Neues, so daf3 hier
darauf nicht weiter eingegangen werden soll. Erwahnt sei nur noch, daf die bedin-
gungsweise Taufe schon in K. 72 von Karthago vorgesehen ist, aufden sich spéater
K. 84 des Trullanums beruft. Bemerkenswert ist, dall die Altarweihe ebenfalls
bedingungsweise erfolgen kann; das beruht wohl darauf, daB ein Altar nicht zwei-
mal geweiht werden durfte (s. oben).

In den syrischen Quellen erscheint auch der Gedanke, dal? im Verhéltnis zu
den Haretikern nicht immer streng nach den Kanones, sondern nach dem Ermessen
des Bischofs entschieden werden misse, also nach der ,Oikonomia®“ Wer so
verfahrt, braucht nicht zu beflrchten, verurteilt zu werden, weil er die
~Genauigkeit“ (haiitiitB) nicht beachtet habe70. Mieses syrische Wort ist die Uber-
setzung des Begriffes cocplm, dem Gegenteil von oiKovopia (syr. mdabroéniitd) .
Die Oikonomia taucht noch in anderem Zusammenhang auf, bei der Bestrafung
von Klerikern: In K. 3 des Konstanlinos von Laodikeia an Markos heif3t cs, dai

67 Vgl. etwa J.M. HANSSF.NS, La lilurgie d’Hippolyte, Rom 1965, 397 f.

68 Vgl. M.K. ARAT, Die Diakonissen der armenischen Kirche in kanonischer Sicht, Wien 1990
(die Verfassserin behandelt auch die Situation in anderen Kirchen); S. BROCK, Deaconesses in the
Syriac Tradition, in: P. VAZHEEPARAMPIL (Hrsg), Woman in Prism and Focus, Rom 1996, 205-
217 (fur den Hinweis aufden Ausatz von Brock danke ich Frau Dr. Eva Synek, Wien)

65 Vgl. etwa BECK, Kirche und theologische Literatur, 77; P. RHODOPOULOS, Oikonomia
nach orthodoxem Kirchenrecht, in: Osterreichisches Archiv fiir Kirchenrecht 36 (1986) 223-231.

K. 4 der Kanones aus der Zeit der Verfolgung.
71 Vgl. H. KAUFHOLD, Ein syrischer Briefaus dem 9. Jahrhundert Gber die kirchenrcchtliche

Oikonomia, in: Oriens Christianus 73 (1989) 44-67; hier: 44 Ful3note 2.



130

viele Bischoéfe ihnen aus Barmherzigkeit geholfen hétten, ,indem sie von der Ge-
nauigkeit der Kanones* abgewichen seien.



131

KIRCHENGESCHICHTE ALS GLAUBENSERFAHRUNG
IDENTITAT UND SCHICKSAL DES ARMENISCHEN VOLKES

Mesrob Krikorian, Wien

I. Einleitung

Die armenische Kirche ist weltweit unter verschiedenen Namen bekannt: die
Kirche Armeniens, die armenisch-gregorianische Kirche, die armenisch-orthodoxe
Kirche, die armenisch-apostolische Kirche.

Die armenische Kirche hat sich im Land Armenien entwickelt. Als aber ab
dem 11. Jahrhundert und ganz besonders ab dem 15. Jahrhundert zahlreiche Ar-
menier unter dem Druck der politischen Verhéltnisse ihre Heimat verlassen mufi3-
ten und sowohl nach Europa, als auch nach Indien und sogar bis Tibet auswander-
ten, da wurde aus der ,Kirche Armeniens* eine ,Kirche der Armenier®. Die ar-
menische Kirche gehért der Gruppe der orientalisch-orthodoxen Kirchen an, das
sind die koptisch-orthodoxe Kirche, die syrisch-orthodoxe Kirche, die athiopisch-
orthodoxe Kirche und die indisch-orthodoxe Kirche. Die Armenier selbst bevorzu-
gen die Bezeichnung ,armenisch-apostolische Kirche*.

Nach einer sehr alten Tradition sind zwei Jinger Christi, ndmlich Thaddéus
und Bartholoméus etwa in den Sechziger-Jahren n. Chr. nach Armenien gekom-
men und haben dort das Evangelium verkiindet. Die ersten Christen werden bei
den Mitgliedern der koniglichen Familie gewonnen. Es ist die Tochter Sanducht
und die Schwester Oguhi (oder Awaguhi) des Arsakidenkodnigs Sanatruk(es), der
von ca. 75 bis 110 regiert hat. Im Zuge der Bekehrung nehmen auch viele Firsten
und deren Familien das Christentum an und erleiden spéter fur ihren Glauben Ver-
folgung und Folterung. Konig Sanatruk &3t brutal alle Christen, sowohl die Apo-
stel, als auch seine Tochter und Schwester, sowie zahlreiche adelige Familien zum
Tode verurteilen. Der Apostel Thaddaus soll hauptséchlich in der Provinz Ayrarat
missioniert haben, wo sich die kdnigliche Residenz befand. Sein Grab wird bis
heute im Thadd&aus-Kloster in der Provinz Maku/Nordiran verehrt. Die Mission-
statigkeit des HI. Bartholom&us wird mit der Provinz Vaspurakan, im Sidosten
Armeniens verknipft. Auch sein Grab wurde bis zum Ersten Weltkrieg in der Stadt
Bas$kale (an der Stelle des alten Albak) verehrt. In diesem Zusammenhang schreibt
der Historiker Movses Xorenac'i/Moses Chorenensis: ,Den Armeniern wurde



132

auch der Apostel Bartholoméaus bestimmt, der in der Stadt Arebanos (Albak!) den
Martyrertod erlitt*“1 2

Interessant ist zu bemerken, dal} in der Geschichte des P’awstos Buzandaran
(5. Jh.) das Katholikosat Armeniens wiederholt als ,HI. Stuhl des Thadd&aus* be-
zeichnet wird. Auch wenn aus der Zeit der Apostel keine Dokumente vorhanden
sind, so gibt es doch Anzeichen dafir, dafl es im 2. und 3. Jahrhundert in Armeni-
en bereits ein starkes und in der damaligen Welt bekanntes
~untergrundchristentum® gegeben hat. Der Kirchenvater Tertullian (geb. ca. 150
in Karthago, gest. ebd. ca. 230) zitiert in seiner Schrift Adversus Judaeos den
Pfingsten betreffenden Passus aus der Apostelgeschichte (Apg 2, 9-10) und er-
wahnt dabei wortwdrtlich die Voélker, die beim Pfingstereignis anwesend waren
oder an Christus geglaubt haben. Er schreibt: ,In quem enim alium universae,
gentes crediderunt, nisi in Christum quijam venit? Cui enim et aliae gentes credi-
derunt? Parthi, Medi, Elamitae, et qui inhabitant Mesopotamiam, Armeniam,
Phrygiam, Cappadociam, et incolentes Pontum, et Asiam, et Pamphyliam; immo-
rantes Aegyptum, et regionem Africae quae est Irans Cyrenem inhabitantes" etc2.

Einen anderen Beweis fur die Existenz des Christentums in Armenien wah-
rend des 3. Jahrhunderts liefert uns der Historiker Eusebius von Caesarea (um 260-
339). In seiner Kirchengeschichte berichtet er, daf} Bischof Dionysos von Alexan-
drien (gest. 264/65) auch Briefe an Bischof Meruzanes von Armenien geschrieben
hatte: ,,Er schrieb weitere Briefe tiber die BuRe an die Christen von Laodicea unter
ihrem Bischof Thelymidres, sowie an diejenigen in Armenien, deren Bischof Me-
ruzanes war“.(HE, VI, xlvi, 2). ,, ... Kai roi? Kara 'Appev'tav toaaimoc, trepi
peTavotac ettvoteAAei thv eireoKOTTEUEV MEpoui;avr]|(;*.

Manche Autoren behaupten, dal? Meruzanes entweder Bischofvon Sebaste in
Armenia-Minor war oder als Bischof in einer unbekannten Stadt im Sidwesten
GrolRarmeniens residierte. Mit Recht bemerkt Heinrich Geizer da3 der Name Me-
ruzanes (arm. MehruAan oder Meruzan) echt armenisch (aus dem phl. Mitrucan)
und typisch fur das adelige Haus der Arcruni, die in der Provinz Vaspurakan
herrschten, ist3. Nicholas Adontz ergénzt diese Feststellung und lokalisiert den Ort
bzw. Sitz des Bischofs im Grenzgebiet Armenien-Syrien, in der Region So-

| Movscs Xorenac'’ i/Moses Chorencnsis, Geschichte Armeniens 11, 34. Uber den Apostel Thad-
daus siehe ibid., Kap. 33 und 34.

2 Tertullianus, Adversus Judaeos, PL 2, 610, Z. 24-29. Zusammenfassend lautet dieser Text in
etwa: ,An wen (wenn nicht an Christus) glaubten die verschiedenen Volker? Die Parther, Meder,
Elamiter, und diejenigen, die in Mesopotamien, Armenien, Phrygicn, Kappadokien wohnen, sowie die
Bewohner von Pontus, Asien und Pamphylien ...

3 H. GELZER, Die Anfange der armenischen Kirche, in: Berichte Uber die Verhandlungen der
Koniglichen Sachsischen Gesellschaft der Wissenschaften in Leipzig, philosophisch-historische Classe
47, Leipzig 1895, 171-172.



133

phene/Cop' k', die sich tatsachlich im Besitz der Firsten Arcruni befand. Nach
Adontz muR ,die Existenz einer christlichen Kirche in der Mitte des 3. Jahrhun-
derts in der armenischen Grenzprovinz Sophene ... nun als Faktum akzeptiert wer-
den, das nicht mehr zur Diskussion steht. Von dort konnte das Christentum in
Armenien verbreitet worden sein. Genauso wie die Kirche von Edessa die Geburt
einer Kirche in Sophene beeinflu3t hatte, so ist auch nach der weiteren Entwick-
lung der letzteren, eine Ditzese in der Provinz Tardn, angrenzend an Sophene, in
Erscheinung getreten*4.

Fur die Existenz einer oder mehrerer christlicher Gemeinden im 3. Jahrhun-
dert in Armenien finden wir noch einen weiteren interessanten Hinweis in den
Ruinen der Festung Gami im heutigen (Ost)Armenien. Bei Ausgrabungen haben
die Arch&ologen im Gelénde der Festung ein hellenistisch-romisches Bad mit Mo-
saiken entdeckt. Am Boden des Baderaumes befindet sich ein Mosaik mit Fischen,
Menschen und mythologischen Figuren, sowie einer sonderbaren Inschrift, die
lautet: ,MHAEN AABONTEC HPTACAMEOA* - ,Wir haben gearbeitet und
nichts bekommen*! Diese merkwurdigen Worte erinnern uns an die Worte des
Lukasevangeliums, wo erzahlt wird, daR die Jinger Jesu die ganze Nacht gearbei-
tet und nichts gefangen haben: ,Wir haben die ganze Nacht gearbeitet (und) nichts
gefangen““5. Wenn meine Behauptung stimmt, dann kdnnte dies heiRen, dal im 3.
Jahrhundert, als dieses Bad gebaut worden ist, christliche Handwerker, vielleicht
Griechen oder Romer, mitgewirkt und als ein Geheimzeichen die Worte des Evan-
geliums, die mit dem Fisch und dem See in Verbindung stehen, sinngemaR wie-
dergegeben haben.

Bis zum Ende des 3. Jahrhunderts wurde das Christentum in Armenien heim-
lich praktiziert. Es gibt aber auch zahlreiche Beispiele, daR sich Christen fur ihren
Glauben geopfert haben. Bekannt sind uns die Martyrer Oski und seine Gefahrten
rémischer Abstammung, die als Schuler des Apostel Thaddéus gelten und an der
Quelle des Euphrat wohnten. Suk’ias und seine Freunde waren Verwandte der
Konigin Sat'enik; sie erlitten im 3. Jahrhundert den Martyrertod unter Koénig
Chosrau (198/99-216). Achaz oder Achatius, der Anfiulhrer eines Heeres von
10.000 Soldaten (urspriinglich 9000, dann schlossen sich ihnen weitere 1000 aus
den Reihen ihrer Peiniger an) wurde - nach einer viel jiingeren Uberlieferung - von
den Kaisern Hadrian (76-138, Kaiser seit 117) und Antoninus Pius (86-161; Kaiser
seit 138) gegen Aufsténdische in das Gebiet Armenien gesandt. Am Ful3e des Ber-
ges Ararat/Masis bekehrten sie sich zum Christentum und wurden daraufhin von

4 N. ADONTZ, Armenia in the Period of Justinian, translated with partial revisions by Nina G.

Garsoian, Lisbon 1970,271.
5 Lk 5,5: ,,6i" 6Xtjiz vwcrdf Komadu.vrr,q ovokv iXaRoficv" (die ganze Nacht arbeitend nichts ge-

fangen).



134

Kaiser Hadrian bestraft: man krénte sie mit scharfen Domen und durchbohrte ihre
Seiten mit spitzen Asten (Achaz/Achatius wird in der rémischen Kirche am 20./22.
Juni gedacht).

Auch wenn diese Geschichten der Martyrer spéater entstandene Legenden
darstellen, so deuten sie doch Vorfalle an, wonach schon im 2. und 3. Jahrhundert
Auseinandersetzungen zwischen der heidnischen und der christlichen Religion in
Armenien stattgefunden haben. Der rémisch - katholische Autor Francois Tourne-
bize betrachtet es als unbestreitbar, daR ,die Kirche Armeniens schon im 2. Jahr-
hundert gegriindet worden war"6. Ob es eine organisierte und funktionierende
Kirche oder eine ,Untergrundgemeinschaft* war, ist aus heutiger Sicht schwer
feststellbar. Auf alle Félle war dieses geheim betende Christentum Ende des 3.
Jahrhunderts so stark, dafl} es ihm gelang, Uber das Heidentum zu siegen und sich
als die offizielle Religion des Landes zu etablieren.

Il. Die offizielle Christianisierung Armeniens

Die Christianisierung Armeniens fand unter der Herrschaft der Arsakidendy-
nastie statt, deren Regierung im Jahre 65/66 mit Konig Tiridates (65/66-75/80), der
von dem berichtigten Kaiser Nero gekront worden war, ihren Anfang nahm. Al-
lem Anschein nach haben einige wichtige Ereignisse die Frilhevangelisierung der
Armenier beeinfluf3t:

1. Die Missionstatigkeit des Grigor/Gregor, genannt ,Lusaworitsch‘7,Erleu-
chter*, der in Caesarea/Kappadokien als Christ erzogen worden war: Sein Leben
und Leiden ist uns durch die Geschichtsbiicher des Agathangelos (5.Jh.) und des
Movses Xorenac' i/Moses Chorenensis (5./8.Jh.) gut bekannt. Nach Angaben die-
ser Quellen stammt Grigor aus einer parthischen Adelsfamilie. Sein Vater, First
Anak, ermordete im Auftrag der Sasaniden den armenischen Kénig Chosrov II.
(279/80-87), Vater von Tiridates (Trdat dem Grof3en (298-330). Grigor hatte als
Einziger den Racheakt gegen seine Familie Uberlebt und wurde in Caesarea von
einer Pflegemutter im christlichen Sinn erzogen. Spéter, als Erwachsener, kam er
incognito nach Armenien zuriick und trat in den Hofdienst des Konigs Tiridates
ein. Bei einer Feier im Jahre 298/99, bei der er es ablehnte, den Goéttern Opfer
darzubringen, wurde er als Christ erkannt und im Gefangnis von Xorvirap, bei
Artadat, eingekerkert (bis 313).

6 ,Qu'au seconde sidcle, I’Eglise d’Armdnie fitait dfija fondiS*. F. TOURNEBIZE, Histoire poli-
tique et religieuse de I’Armdnie, Paris 1902, 291.



135

2. Die Missionstatigkeit einer Gruppe von Jungfrauen, die versucht haben, in
Armenien das Christentum zu verbreiten: Es waren dies Gayiane, Hrip'sime und
ihre 35 oder 37 Gefahrtinnen. Nach einer alten Uberlieferung waren diese Chri-
stinnen aus Rom vor der Verfolgung gefliichtet, nach Meinung spéaterer Historiker
aber stammten sie aus einem geheimen Kloster in Armenien. Sie wurden eines
Tages von Soldaten entdeckt, als Verdachtige verhaftet und bei Hof dem Konig
firidates vorgestellt. Es kam, wie es kommen mufite, der Kdnig verliebte sich in
die hubsche Hrip'sime und wollte sie heiraten. Sie lehnte es aber ab, einen Nicht-
christen zu ehelichen. Alle Bemiihungen Hrip'sime zu lberreden schlugen fehl,
Tiridates wurde zornig und lie darufhin alle Jungfrauen (oder Nonnen) zum Tode
verurteilen (etwa 311/12).

Die Verfolgung der Christen stand im Zusammenhang mit der Politik der
romischen Kaiser Diokletian und Galerius, fand also Anfang des 4. Jahrhunderts
statt. Aber nicht nur Tiridates verfolgte die Christen seines Landes, auch Kaiser
Maximinius Daia (309-313), Neffe und Adoptivsohn von Galerius, leitete ab 311
im Osten des Reiches erneut eine Christenverfolgung ein. Seinen besonderen Zorn
erregten dabei die armenischen Christen, die wahrscheinlich sehr zahlreich und
machtig geworden waren. Er unternahm sogar einen Feldzug gegen die Armenier.
Eusebius von Caesarea (270-339) berichtet tiber diesen Angriffin seiner Kirchen-
geschichte und betrachtet ihn als einen Freundschafts-und Bindnisbruch seitens
der Rémer. Er sagt, neben Kalte, Hungersnot und Seuchen ,muf3te der Tyrann mit
dem Krieg gegen die Armenier fertig werden, ein Volk, welches schon seit sehr
langer Zeit mit Rom befreundet und verbilindet war. Sie waren Christen und eifrige
Anhéanger der Gottheit; also versuchte der Gotteshasser sie zu zwingen, den Got-
zenbildern und Damonen Opfer darzubringen-danach machte er aus Freunden
Feinde und aus Verbiindeten Gegner“7. Diese Stelle spielt in der Diskussion um die
Christianisierung Armeniens eine grof3e Rolle. Sie muf? allerdings im Hinblick auf
die besondere Art der Quelle kritisch betrachtet werden.

Als im Jahre 313 Kaiser Konstantin der GroRe zusammen mit seinem Mitkai-
ser Licinius die Toleranzerklarung von Mailand zum Schutze der Christen erliel3,
anderte auch Tiridates seine Politik und lie3 Grigor aus dem Geféngnis von Xorvi-
rap frei. Die Bekehrung des Konigs ist im Buch des Agathangelos dramatisch
dargestellt: nach der Ermordung von Hrip'sime, Gayiane und ihrer Geféhrtinnen
soll er krank geworden sein, wanderte im Walde herum und kehrte nicht zum Hof
zuriick. Seine Schwester Xosroviducht erfahrt durch einen Traum, daf} nur der
inhaftierte Grigor ihren Bruder heilen kdnne. Grigor wird freigelassen und Tirida-
tes wird durch dessen Gebete geheilt, worauf beide gemeinsam im Jahre 314 das
Christentum zur offiziellen Religion Armeniens erklaren.

7 Eusebius, Kirchcngcschichte IX, 8.



136

Es ist nicht auszuschlieen, daR die Proklamierung des Christentums auch ei-
ne politische Motivation hatte: Armenien als eine Pufferzone zwischen dem Iran
und Rom ist immer wieder unter politischen und religiésen Druck geraten. So
wurde es 279/80 bis 293 zweigeteilt bis es Tiridates Ill. gelang, die Einheit des
Landes und des Staates wiederherzustellen. Auch die heidnisch-politheistische
Religion, vermischt mit iranisch-hellenistischen Elementen, war schwach gewor-
den und nicht mehr imstande, die geistige Einheit des Volkes aufrechtzuerhalten.
Das Christentum als eine neue Religion bzw. Weltanschauung mit héherem Niveau
erschien als vereinende und festigende Kraft, die die Hoffnung bot, das Volk und
den Staat mit neuem Leben zu fillen. Immerhin, nach einer chaotischen Periode
(279/80-293) konnte die staatliche Selbstandigkeit Armeniens, wahrscheinlich
Dank dem Christentum, noch lber 100 Jahre fortdauem, bis es im Jahre 428 der
Iran nicht mehr zuliel3, einen neuen Kdnig aufden Thron der Arsakiden zu setzen.

I1l. Das Datum der Christianisierung Armeniens

Das Datum der Christianisierung Armeniens wird von Armenologen
(beginnend mit Malachia Ormanian) im allgemeinen mit dem Jahre 301 festgelegt.
Neuere Untersuchungen tendieren allerdings dazu, dieses grol3e Ereignis im Kon-
text der Geschehnisse im rémischen Reich zu sehen, d.h. mit dem Mailander Pro-
tokoll von 313 festzulegen. In diesem Zusammenhang werden folgende Argumen-
te vorgebracht:

1. Nach der Erzéhlung des armenischen und griechischen Lebenslaufes von
Grigor ist der Erleuchter Armeniens mit 3000 (oder 30000) Soldaten und 16 Fr-
sten feierlich nach Caesarea/Kappadokien gezogen, um dort von Erzbischof Leon-
tius/Levond die Bischofsweihe zu empfangen. Vor 313 oder 314 waére ein solches
Unternehmen nicht méglich gewesen.

2. Nach den Angaben der griechischen Version des Agathangelos ist zur Zeit
der Bischofsweihe von Grigor dem Erleuchter eine Ortsynode in der Stadt Caesa-
rea abgehalten worden. Diese Synode hat wahrscheinlich im Sommer 314 stattge-
funden.3

3. Bei seiner Ruckkehr hat Grigor in Sebaste Reliquien des HI. Athenogenes
(arm. Athanagines) vom Bischof Petrus erhalten und diese nach Armenien mitge-
nommen. Athanagines hatte aber am 16. oder 24. Juli 303 den Mértyrertod erlitten.
Es wére daher nicht mdglich gewesen, vor diesem Datum Reliquien des Heiligen
zu erhalten.



137

Auch wenn die Bekehrung der Armenier erst im Jahre 314 erfolgte, so bleibt
Armenien doch das erste Land, in welchem das Christentum zur Staatsreligion
proklamiert wurde. Tatsache ist auch, dafl im ostrémischen (,byzantinischen*)
Reich das Christentum erst unter Kaiser Theodosius dem Grof3en (379-395) zur
Staatsreligion erklért wurde.

Die Verbreitung des Christentums, zuerst in Armenien und spéter - etwa um
330 - in Georgien (Iberia)8 hat die Kaukasusléander, sowohl in geistiger, als auch in
politischer Hinsicht fest an das Abendland gebunden, obwohl der geographischen
und politischen Lage nach die kaukasischen Vdlker immer néhere Beziehungen
zum zoroastrischen Iran hatten. Aus diesem Grund ist es erklarlich, daf} die Arme-
nier und die Georgier (Iberer) in der Verteidigung ihres Glaubens durch Jahrhun-
derte hindurch allein gelassen worden sind. In Armenien aber kam der christlichen
Religion eine sehr groRe Bedeutung zu, denn sie verlieh nicht nur der armenischen
Kultur ein neues und schoneres Antlitz, sondern sie wurde auch auf Dauer zur
Huterin des kulturellen und geistigen Erbes eines Volkes, das im Laufe seiner
Geschichte zahlreiche schwere Priifungen zu bestehen hatte.

Gregor der Parther, ,zweiter Erleuchter (LusaworiC/llluminator) der Arme-
nier widmete sich gemeinsam mit seinen Séhnen Aristakes (325-333) und
Vrthanes (333-341) dem Bau von Kirchen und der Verbreitung des neuen Glau-
bens. Einer der Nachkommen Gregors, Nerses der GroRe (353-373) errichtete
Spitéler, Altersheime, Hauser fur Bedurftige und publizierte Bestimmungen uber
das moralische und kirchliche Leben des Volkes.

IV. Das neue christliche Alphabet

Eine der unmittelbarsten und wichtigsten Folgen der Christianisierung war
die Entwicklung der armenischen Schrift. Zur Zeit der Urartder verwendeten die
Armenier die Keilschrift, wahrend zur Zeit des Tigranes des Grof3en (95-56/55 v.
Chr.) und in den darauffolgenden Jahrhunderten die griechischen, iranischen und
syrischen Schriftzeichen benutzt wurden. Folglich schien es fur die Ausbreitung
der neuen Religion notwendig, ein eigenes Alphabet zu haben. Die hier gestellte
Aufgabe wurde von dem Moénch Mesrop Mastoc'/Maschtots erfillt. Urspriinglich
war er Hofkanzler und Militarbefehlshaber gewesen. Dadurch kannte er die Unsi-
cherheit der politischen Lage Armeniens und versuchte zumindest der kulturellen
Lage Armeniens eine permanent feste Grundlage zu verschaffen. Im Jahre 406
gelang es ihm ein armenisches Alphabet zu entwickeln. Er liel3 sich von Alphabe-

s D. M. LANG, The Georgians, London 1966, 94-95.



138

ten inspirieren, die in Armenien selbst und in den benachbarten Landern zu finden
waren. Mit Hilfe des Katholikos Sahak des Parthers (387-439) und des Konigs
Vramsapuh (388-413/414) und einer Anzahl von Geistlichen entfaltete Mesrop
Maschtots eine rege Lehr-und literarische Tatigkeit. Er leitete die Ubersetzung der
Heiligen Schrift ins Armenische, die 435 beendet war. Die erste Ubersetzung fulte
aufsyrischen Texten, spater wurde sie auf griechischer Textbasis einer griindlichen
Revision unterzogen. Nach der Ubersetzung der HI. Schrift wurden von Katholikos
Sahak (387-439), von Mesrop Maschtots (f440) und von anderen Ménchen weite-
re Ubersetzungen angefertigt und gleichzeitig die Schaffung einer Anzahl literari-
scher Werke in Angriff genommen. Der Reichtum und die Schénheit der diesen
Werken zugrundeliegenden Sprache hat zur Benennung des 5. Jahrhunderts als
dem ,Goldenen Zeitalter* geflhrt.

Die Geschichtsbiicher des Agathangelos und des Moses Chorenensis wurden
schon im Zusammenhang mit der Evangelisierung Armeniens erwéhnt. Agathange-
los (= ,der gute Engel”“ oder ,die gute Botschaft”) ist der Autor bzw. der Titel
eines Buches (5. Jahrhundert), das die Bekehrung der Armenier, besonders des
Konigs Tiridates (298-330), das Leben und Leiden der Jungfrauen Hrip'sime,
Gayiane und ihrer Gefahrtinnen wie auch die Missiontatigkeit und Lehre des HI.
Grigor LusaworiC im Detail darstellt. Es ist ein sehr wichtiges Werk, das schon
im Altertum in verschiedene Sprachen (Griechisch, Syrisch, Georgisch und Ara-
bisch) Ubersetzt wurde.

Movses Xorenac'i wird als der ,Herodot der Armenier“ betrachtet, der die
Fruhgeschichte Armeniens bis zur Mitte des 5. Jahrhunderts erzéhlt. Er stellt sich
als Schiler des berihmten Mesrop Maschtots (f 440) dar, der im Jahre 406 das
neue armenische Alphabet geschaffen hat. Sein Buch enthalt auch Fragmente eines
altarmenischen Epos (eine Geschichte der Kénige, sowie eine Mythologie Uber den
Gott Vahagn/Verethragna). Aufgrund von Bemerkungen und Darstellungen, die
eher zu spateren Ereignissen passen, wird Xorenac'i zeitlich bis in das 8. Jahrhun-
dert versetzt. Diese anachronistischen Erzahlungen aber kann man damit erklaren,
daf} seine Geschichte durch die Jahrhunderte hindurch als Schultext Verwendung
fand. Dabei wurden immer wieder in den Manuskripten Randbemerkungen ange-
bracht, die spéater in den Text aufgenommen worden sind.

P'austos Buzandaran (5.Jh.) stellt in seiner Geschichte Armeniens die politi-
schen und kirchlichen Ereignisse des 4. Jahrhunderts (330-390) dar, wobei er Ele-
mente der Volkssprache verwendet. Sein Werk ist daher nicht nur als Geschichts-
quelle von groRRer Bedeutung, es stellt auch einen wichtigen Beitrag zur Entwick-
lung der armenischen Sprache dar.

Korjun (5. Jh.) schreibt Uber das Leben seines Lehrers Mesrop Maschtots. Er
beschreibt ausfuhrlich das frihere Leben von Maschtots als dieser noch ein belieb-



139

ter und geschétzter Befehlshaber der Truppen und Leiter der kbniglichen Kanzlei
am Hof der Arsakiden gewesen war. Er beschreibt seine Reisen und die Suche
nach den geeigneten Schriftzeichen, die der armenischen Sprache am besten ange-
paRt waren. Auch fiir die Ubersetzung der Bibel ins Armenische ist das Werk von
Korjun eine wichtige Quelle.

Elise ist der Autor der Geschichte Vardans und des Krieges der Armenier,
geschrieben in der zweiten Héalfte des 5. Jahrhunderts. Am 26. Mai 451 trafen an
der armenisch-iranischen Grenze, aufdem Schlachtfeld von Awarayr, am Ufer des
Flusses TImut, die armenischen und persischen Truppen aufeinander. Fur die Ar-
menier war dies ein schicksalhafter Moment, das sie, auf sich selbst gestellt, ihren
Glauben, sowie ihre Heimat und Kultur gegen eine GroRmacht zu verteidigen
hatten. Elise erzahlt diesen heldenhaften Kampf der Armenier gegen die Sasaniden
in schdner, poetischer Sprache.

Lazar P'arpec'i (Lazar aus P'arpi) wird als ,Tacitus der Armenier* bezeich-
net. In seinem Buch Geschichte Armeniens erz&hlt er sachkundig die Ereignissse
ab ca. 387, der endgultigen Teilung des Landes zwischen dem Iran und Byzanz bis
in die Zeit der Regierung Vahan Mamikoneans als Marzpan im Jahre 485.

Eznik, ein Schiler des Mesrop Maschtots und des Patriarchen Sahak des Par-
thers, ist ein Philosoph, der mit klarer und schdner Sprache und mit kritischem
Geist die religitsen Irrlehren der Perser und Griechen und des Sektierers Markian
bekampft. Sein Buch, Widerlegung der Irrlehren, ist eine wertvolle Quelle fur das
Studium der erwahnten religidsen Anschauungen. Eznik hat sich auch an der Bibe-
lubersetzung mafgeblich beteiligt.

V. Das Schicksalsjahr 451

Um die Mitte des 5. Jahrhunderts hat der Iran unter seinem GroRkénig Jazda-
kert/Jazkert 11. (438/39-457) zuerst diplomatisch und dann militdrisch versucht,
Transkaukasien im allgemeinen und Armenien im besonderen unter seine totale
religids-politsche Kontrolle zu bekommen. Die Armenier dagegen waren nicht
bereit ihre religits-kulturelle Selbstandigkeit und Besonderheit aufzugeben. Sie
muBten sich daher, ob sie es wollten oder nicht, gegen die Drohungen und die
Gewaltanwendung der Perser verteidigen. Am 26. Mai 451 trafen nun die Armeni-
er und die Iraner an der armenisch-iranischen Grenze, am Ufer des Flusses TIimut,
auf dem Schlachtfeld von Awarayr, zusammen. Der armenische Oberbefehlshaber
Vardan Mamikonean und seine Truppen kéampften am Anfang erfolgreich, wurden
aber dann von den Iranern geschlagen. Vardan und mehr als 1000 seiner Soldaten
lieBen in dieser Schlacht ihr Leben. Die Armenier aber gaben nicht auf und fuhrten
Uber 30 Jahre hindurch einen Partisanenkrieg bis schlie3lich im Jahre 484/485 der



140

Sasanidenkonig Valacbsch (484-488) die Gewissens- und Religionsfreiheit der
Armenier anerkannte und Vahan Mamikonean als Marzpan (Statthalter) von Ar-
menien ernannte.

Waéhrend dieser Zeit, in der die Armenier im Kampf auf Leben und Tod ge-
gen die Sasaniden kdmpften und fur die Bewahrung ihres Glaubens und fir ihre
Heimat ihr Leben einsetzten, beschéftigten sich die Kirchen Roms und Konstan-
tinopels mit spitzfindigen christologischen Fragen und bek&ampften alle Anders-
denkenden als Haretiker. Am Ende aber, anstatt die Einheit von Kirche und Staat
zu festigen, stérte man diese Einheit durch das erste Schisma. Am 17. Mai 451,
einige Tage vor der Schlacht von Awarayr, berief Kaiser Markian (450-457) ein
Konzil nach Nikaia ein, verlegte aber spater, namlich am 22. September, die Ver-
sammlung nach Chalcedon (heute Kadikdy im asiatischen Teil von Istanbul). Am
8. Oktober 451 begannen die Kirchenvéter ihre Beratungen und am 22. Oktober,
bei der 5. Sitzung, wurde die Glaubensformel, die inhaltlich sehr eng zum Tomus
Leonis/Lehrbriefdes Papstes Leo des GroRRen stand, vorgelegt und wéhrend der 6.
Sitzung in Anwesenheit des Kaiserpaares feierlich proklamiert:

s[Der Sohn Gottes]

vor den Zeiten aus dem Vater geboren

der Gottheit nach,

am Ende der Tage aber

eben derselbe unsertwegen und um unseres Heiles willen
(geboren) aus Maria der Jungfrau, der
Gottesgebarerin, der Menschheit nach,

ein und derselbe Christus Sohn Herr
Eingeborener,

in zwei Naturen

unvermischt, unverwandelt, ungetrennt,
ungesondert erkennbar,

niemals wird der Unterschied der Naturen
aufgehoben der Einigung wegen,

vielmehr wird die Eigentimlichkeitjeder
der beiden Naturen bewahrt,

auch im Zusammenkommen zu einer
Person und einer Hypostase,

nicht geteilt oder getrennt in zwei Personen,
sondern ein und derselbe eingeborener Sohn,
Gott, Logos, der Herr Jesus Christus,

wie schon die Propheten von alters her



141

Uber ihn verklindet haben,

und Jesus Christus selbst uns gelehrt hat,
und wie das Symbol der Véter uns tberliefert hat*J.

Diese Formel Jesus Christus ,in zwei Naturen“ hat bei den Theologen von
Agypten und Syrien groRes Aufsehen erregt, weil sie eher die wunderbare Einheit
der zwei Naturen betont sehen wollten, wie es Kyrill von Alexandrien immer wie-
der in dem Satz ,eine [vereinte] Natur des menschgewordenen Logos Gottes*
formulierte. Tatséchlich winschten sich die Orientalen beim Konzil von Chalce-
don nichts anderes als den Ausdruck ,aus zwei Naturen'/,,f.k éuo <pvaEiv"' anstatt
~ev Ouo <pvafoiv'/,in zwei Naturen*! Da die Armenier zu dieser Zeit in einem lang
andauernden Krieg mit den Iranern verwickelt waren, konnten sie sich erst Anfang
des 6. Jahrhunderts mit dem Thema Chalcedon beschéftigen. Im Jahre 506, im 18.
Jahr der Herrschaft des Sasanidenkdnigs Kavad (488-531) versammelten sich die
Bischéfe und Grof¥firsten Armeniens in Dvin unter der Fihrung des Katholikos
Babgen von Othmus (490-516) und untersuchten die Lehre und Tétigkeit der
Nestorianer, die aus Persien und Mesopotamien kommend, sehr aktiv waren. Zwei
Jahre spéater (508), bei der zweiten Sitzung der ersten Synode von Dvin, lehnten
die Teilnehmer die christologische Formel von Chalcedon ab und erklarten: ,,Wir
fliehen davon und verwerfen die Lige des Nestorius und der anderen, die ahnlich
lehren, wie in Chalcedon [bestatigt wurde]9*“.

Die hdchst offizielle Ablehnung der Lehre von Chalcedon erfolgte nach der
Tradition auf der zweiten Synode von Dvin, wo bei der ersten Sitzung (552-53)
das Konzil von Chalcedon und der Lehrbriefdes Papstes Leo anathematisiert wur-
den. Bei der zweiten Sitzung (554-55) wurden abermals die Nestorianer verurteilt
und vor ihnen gewarnt. 608, genau 100 Jahre nach der ersten Ablehnung von
Chalcedon, erlitt die Einheit der Kirchen in Transkaukasien eine schwerwiegende
Spaltung: Georgien, unter dem Einflul3 der Byzantiner bekannte sich zur chalcedo-
nensischen Lehre, wahrend Armenien und das kaukasische Albanien ihre Treue
zur christologischen Formel ,eine [vereinte] Natur*“ des menschgewordenen Logos
Gottes bestétigten. Etwa 1500 Jahre muf3ten die orientalisch-orthodoxen Kirchen
von Agypten, Syrien, Armenien, Athiopien und Indien ihre Position gegeniiber der
rémischen und den byzantinisch-orthodoxen Kirchen verteidigen, bis in unseren
Tagen durch den 6kumenischen Dialog der christologische Streit beigelegt wurde.
Im September 1971 ist den Theologen der rdmisch-katholischen Kirche und der
orientalisch-orthodoxen Kirchen bei dem ersten internationalen Gesprach in Wien-

9 A. GRILLMEIER, Jesus der Christus im Glauben der Kirche, Bd. I/Herder, 1979, 755.
10 Buch der Briefe, Thilisi 1911,49, Jerusalem 21994, 158.



142

Lainz eine Verséhnungsformel Uber die Menschwerdung Christi gelungen, die
folgenden Inhalt hat:

~Wir finden unser gemeinsames Fundament in derselben apostolischen Tra-
dition, vor allem wie sie im nizdno-konstantinopolitanischen Credo bestétigt ist;
wir alle bekennen die dogmatischen Entscheidungen und Lehren von Nizda (325),
Konstantinopel (381) und Ephesus (431); wir stimmen Uberein in der Zurtckwei-
sung der nestorianischen und eutychianischen Lehrmeinungen Uber Jesus Christus.
Wir haben uns um tieferes Verstéandnis der chalcedonensischen wie auch der nicht-
chalcedonensischen Christologie bemiht, die uns bisher getrennt haben. Wir glau-
ben, dal unser Gott und Erldser, Jesus Christus, Gottes fleischgewordener Sohn
ist; vollkommen in seiner Gottheit und vollkommen in seiner Menschheit. Seine
Gottheit war von seiner Menschheit nicht einen Augenblick getrennt. Seine
Menschheit ist eins mit seiner Gottheit, ohne Vermischung, ohne Vermengung,
ohne Teilung, ohne Trennung. Im gemeinsamen Glauben an den einen Herrn Jesus
Christus betrachten wir sein Geheimnis als unausschépflich und unaussprechbar,
far den menschlichen Geist weder voll zu verstehen noch auszudriucken*.

Auch mit den byzantinisch-orthodoxen Kirche(n) haben die orientalisch-
orthodoxen Kirchen zuerst inoffiziell (1964-1971) und dann offiziell (Dez. 1985-
Nov. 1993) durch den 6kumenischen Dialog die christologischen Streitigkeiten
beseitigt und einen Konsens unterschrieben, der lautet:

,Punkt 7: Die Orthodoxen stimmen zu, daR die Orientalisch - Orthodoxen ihre
traditionelle kyrillische Terminologie der einen Natur des Fleisch gewordenen
Logos (‘Miaphysis tou Theou Logou sesarkomene’) weiterhin beibehalten, da sie
die doppelte Wesensgleichheit des Logos anerkennen, die Eutyches abgelehnt hat.
Die Orthodoxen verwenden ebenfalls diese Terminologie. Andererseits stimmen
die Orientalisch-Orthodoxen zu, dall die Orthodoxen im Gebrauch der Zwei-
Naturen-Formel gerechtfertigt sind, da sie anerkennen, dal die Unterscheidung nur
in Gedanken erfolgt*.

VI. Der ewige Kampf

Der Widerstand der Armenier gegen die politische und religiose Unterdrik-
kung von seiten der Iraner, sowie gegen die Entscheidung des Konzils von Chalce-
don (451) symbolisiert den ewigen Kampfum Selbstandigkeit und zur Bewahrung
der nationalen Identitat. In Wirklichkeit zeigt die Geschichte aller Vélker und
Nationen ahnliche Phanomene, aber im Falle der Armenier ist es ihr Schicksal,



143

immer und intensiv fur ihren christlichen Glauben und fur ihre Heimat und Selb-
standigkeit zu kAmpfen.

Bis in die Mitte des 7. Jahrhunderts blieb Armenien unter der Herrschaft der
Perser. Im Jahre 640/41 begannen die Araber ihre Angriffe gegen den Iran und
gegen Transkaukasien. 651 wurde das Reich der Sasaniden zerstdrt und sowohl der
Iran, als auch Armenien, Georgien und das kaspische Albanien fielen unter die
Oberherrschaft der Araber. Dabei ist zu bemerken, da8 sich die Perser total unter-
warfen, die zoroastrische Religion aufgaben und den Islam angenommen haben,
wahrend die Armenier und ihre Nachbarvélker wieder einmal ,,nein gesagt haben.
Sicherlich hat dieses ,,Nein* viel Opfer und Blut gekostet und unzéahlige Christen
m den Martyrertod getrieben. Obwohl sich die Armenier den Ruf der schlechten
Diplomatie erworben haben, so ist es ihnen im Jahre 885/86 doch gelungen, durch
diplomatisches Geschick ihre staatliche Selbstandigkeit wiederherzustellen und
einen Vasallenstaat zwischen dem Byzantinischen Reich und den Arabern zu er-
richten. Dabei hat das adelige Haus der Bagratuni/Bagratiden die Fihrungsrolle
gespielt. Im Jahre 908 konnte auch das Haus der Arcruni in der Provinz Vaspura-
kan mitsamt den Gebieten um den Van-See ein Kleinkdnigreich begriinden, das bis
1021/22 Bestand hatte. Aus dieser Periode stammt die beriimte HI. Kreuz-Kirche
aufder Insel Aght'amar im Siden des Van-Sees, die in sich nicht nur den traditio-
nellen Stil der armenischen Architektur, sondern auch Elemente der islamischen
Kunst harmonisch vereint. Uber den Figurenschmuck der Kirche zum HI. Kreuz
schreibt die Kunsthistorikerin Katharina Otto-Dom: ,,Er ist nicht nur der VVorlaufer
der Bauplastik des Abendlandes, sondern beredter Zeuge fiir die Begegnung der

cen

christlichen und islamischen Welt im Osten Anatoliens*“".

Waéhrend der Periode des Bagratidenreiches in Armenien wurden die Land-
wirtschaft, der Gro3- und Kleinhandel, das handwerkliche Gewerbe, sowie die
bildnerischen Kiinste gefoérdert. Besonders die Hauptstadt Ani wurde ein hervorra-
gendes wirtschaftliches und kulturelles Zentrum mit internationalen Beziehungen

sowohl nach Byzanz als auch zu den arabischen Landern. Wegen ihrer zahlreichen
Kirchen und Kldster wurde Ani ,die Stadt der tausendundeinen Kirchen* genannt.

Durch die rege Bautétigkeit wurde der armenische Baustil in verschiedenen Varia-
tionen erweitert. Der englische Kunsthistoriker David Talbot Rice schreibt tber
Ani: ,Sie ist eine der interessantesten mittelalterlichen Stadte des Nahen Ostens,
weit entfernt und wunderbar beeindruckend in ihrer Einsamkeit; ihre Kuppeln und
Gewdlbe mit den AuRenarkaden kiindigen erstaunliche Entwicklungen an, die die
romanische und friihgotische Architektur des Westens ein oder mehrere Jahrhun-
derte spater kennzeichnen sollten*“121

1l K. OTTO-DORN, Kunst des Islam, Baden Baden 1964/1979, 5. 75.
12D. T. RICE, Art ofthe Byzantine Era, London, Thames and Hudson, 1963, 145.



144

Auch die armenische Literatur erlebte zur Zeit der Bagratiden eine Hochblu-
te. Die Historiker Movses Dasxuranc'i (7./11. Jh.), T'ovma Arcmni (9. Jh.), Yov-
hannes Drasxanakertc®i (10. Jh.) und Aristakes Lastivertc'i (11. Jh.) sind zu er-
wahnen. Im 10. Jahrhundert erreichte die schéne bzw. religiése Literatur ihre
hochste Ausdrucksstarke, vor allem Dank der Schopfungen des Ménches Grigor
von Narek (951-1003). Er schrieb ein mystisch inspiriertes Gebetbuch, das unter
dem Namen Narek bekannt und fiur die armenischen Glaubigen die zweite Bibel
ist.

Im 11. Jahrhundert &nderten sich die politischen Verhéltnisse in und um Ar-
menien entscheidend. Die byzantinischen Kaiser begannen eine kurzsichtige
Machtpolitik zu betreiben. Der letzte Bagratidenkdnig von Ani, Gagik 1I. (1042-
1045) wurde nach Konslantinopel eingcladen und dort verhaftet. Ani ging an die
Byzantiner. Das stiirmische Eindringen der Seldschuken in Armenien machte die
Lage nur noch schlimmer. Mit der Niederlage der Byzantiner am 26. August 1071
in der Schlacht von Mantzikert/Manazkert gegen die Seldschuken verschwanden
alle Hoffnungen der Armenier auf eine Wiederherstellung der eigenstéandigen
Staatsmacht. Erst im Jahre 1199 gelang es den armenischen Firsten, weit weg vom
Hochland von Armenien, in Kilikien ein neues Reich (,Kleinarmenien) aufzu-
bauen.

VII. Die Armenier im Milteimeerraum: Das Kdnigreich von Kilikien (1199-1375)

Nach dem Fall von Ani (heute Ostturkei) im Jahre 1045 endete das selbstan-
dige Konigreich der Armenier fur langere Zeit. Das Volk aber suchte weiter politi-
sche und finanzielle Sicherheit und wanderte aus-einerseits nach Osteuropa, ande-
rerseits in den Mittelmeerraum. In Kilikien gelang es den Armeniern, einen neuen
Staat zu organisieren, dessen Kultur und Struktur nach europdischem Format aus-
gerichtet war. Prinz Riben grindete zuerst im Jahre 1080 ein Firstentum. Einer
seiner Nachfolger, der Landesherr Lewon (1187-1199) erreichte sein Ziel und
erfullte sich seinen Traum: er wurde am 6. Janner 1199 in der Kathedrale der HI.
Sophia in Tarsus zum Kdnig von Kilikien gekrént und als solcher durch den Kaiser
von Byzanz, Alexios Ill. und vom Kaiser des R6misch-Deutschen Reiches, Hein-
rich VI. anerkannt. Auch Koénig Philipp-August von Frankreich und der englische
Koénig Richard Léwenherz, sowie Papst Colestin Ill. schickten ihre Glickwiinsche
und Geschenke. Lewon regierte bis 1219. Mit Hilfe der Kreuzfahrer dauerte das
armenische Kdnigreich fast 200 Jahre. Es war aber dem sténdigen Druck der Seld-
schuken und der turkmenischen Stdamme in Syrien, sowie der Mameluken in
Agypten nicht gewachsen. Die Hauptstadt Sis wurde schlieBlich 1375 von den
Mameluken erobert. Kénig Lewon VI. der Unglickliche wurde gefangengenom-



145

men, nach Agypten gebracht, gegen Losegeld freigelassen und nach Frankreich
geschickt, wo er in St. Denis (Paris) begraben liegt, allerdings ist das Grabmal leer,
da wahrend der franzésischen Revolution die Gebeine in die Seine geworfen wur-
den.

Trotz politischer Schwierigkeiten leisteten die armenischen Kunstler durch
inren starken Willen und Flei in den Bereichen der Literatur, Baukunst und
Buchmalerei Bemerkenswertes. Die Kunst der Miniaturen, die im 5.-6. Jahrhundert
ihren Anfang genommen hatte, und im 9.-10. Jahrhundert eine Hochbliite erfuhr,
wurde in den Klostern von Kilikien gepflegt und weiterentwickelt. Sie erreichte
dort ihren H6hepunkt mit den Kinstlern Thoros Roslin (13. Jh.) und Sargis Pidzak
(14. Jh.), deren Miniaturen mit ihren Farben und ihrer Schénheit mit den besten
byzantinischen Buchmalereien konkurrieren kénnen.

Mit der politische Macht wechselte im Laufe der Geschichte auch das Zen-
trum der armenischen Kirche seinen Standort. Ende des 5. Jahrhunderts wurde das
Katholikosat von Etchmiadzin zuerst nach Dvin (485-898), zur Zeit des Patriar-
chen Yovhannes von Drasxanakert (898-929) nach Tzoravank' und Aghthamar
(bis 946), dann nach Argina und Ani (946-1062), Dzamndaw (1062-1105),
Schughr (1105-1125), Dzovk' oder Tluk' (1125-1147), Hromkla (1147-1292) und
zum Schlufl in die Hauptstadt Sis (1293-1441) verlegt. Wo immer der Sitz des
Katholikosats war, dort befand sich auch das Oberhaupt und das Zentrum der Kir-
che. In Kilikien kam die armenische Kirche durch die Kreuzziige in engeren Kon-
takt mit den Kirchen des Westens. Die Verhandlungen fur eine Wiedervereinigung
waren héaufig und meist lebhaft. Diese Bestrebungen blieben allerdings erfolglos,
weil die Interessen der rémischen Kirche von denen der armenischen Kirche sehr
verschieden waren. Die Armenier erhofften sich durch eine gemafigte Vereinba-
rung die politische Hilfe des christlichen Westens fur das Weiterbestehen ihres
Staates, wédhrend Rom immer wieder Konzessionen in den Fragen der Dogmen,
Jurisdiktion und Liturgie verlangte, ohne wesentliche Unterstiitzung anzubieten.
Anfang des 14. Jahrhunderts sandte Rom zahlreiche Missionare in den Orient, um
Armenien und Syrien unter die Herrschaft des Papsttums zu bringen; die Franzis-
kaner kamen nach Kilikien, Nordarmenien und Georgien und die Dominikaner
nach GrolRarmenien und Persien. Die Armenier reagierten auf diese westliche
Missionstétigkeit mit verstarkter Aktivitat im Hochschulunterricht, in der Erzie-
hung und Literatur, wobei in Ostarmenien die Kldster von Glatzor und Tathev und
im Norden Armeniens die Kléster von Haghbat und Sanahin zu Zentren wurden.
Die grofRen Grunder und Fuhrer dieser religios - intellektuellen Bewegung waren:
Nerses von Musch, Jesai von Nitsch, Stephanos Orbelian, Yovhannes von Orotn,
Grigor von Tathev und Grigor Tuteordi (Gregor, Sohn des Tute). Diese Gelehrten
waren um das Schicksal der armenischen Kirche Kilikiens sehr besorgt. Deshalb



146

betrieben die Schiler von Tathev, besonders Thovma von Medzoph und Yo-
vhannes von Hermon die Ruckkehr des Sitzes des Katholikosats von Sis nach
Etchmiadzin. Dies vollzog sich im Jahre 1441. Das letzte Oberhaupt der armeni-
schen Kirche in Sis war Grigor Musabegian, der es abgelehnt hatte, nach
Etchmiadzin zu Ubersiedeln. Daraufhin wurde Kyrakos von Virap (1441-1443) als
erster Patriarch der neuen Periode gewahlt. Musabegian ist spéater zwickgetreten
und in Vergessenheit geraten. 1446 setzte man in Kilikien einen neuen Patriarchen,
Karapet von Eudokia (Tokat) ein. Seit diesem Tag ist in Sis ein neues Patriarchat
mit beschrankter Jurisdiktion fir die Armenier im Mittelmeerraum entstanden.
Wahrend des Ersten Weltkrieges wurde die armenische Bevdlkerung vertrieben
und massakriert. Der letzte Katholikos, Sahak Khabayan kam nach Syrien und
bemihte sich im Nahen Osten seinen Sitz wiederzuerrichten. Der Patriarch von
Jerusalem, Eli§e Durian, Ubergab ihm die Di6zesen von Damaskus, Libanon und
Zypern. Im Jahre 1929 gelang es dem Patriarchen Khabayan mit Zustimmung des
franzdsischen Hochkommisars Henri Ponsot in Antelias bei Beirut/Libanon einen
neuen Sitz des Katholikosats von Kilikien zu etablieren. Vom rechtlich-
administrativen Standpunkt aus gesehen, genief3t dieses Patriarchat innerlich voll-
kommene Autonomie, aber Uber die wichtigsten Fragen der Theologie, Moral und
Disziplin, die die ganze armenische Kirche betreffen, kann nur das Katholikosat
von Etchmiadzin entscheiden. Diese Situation besteht wohl seit 1441, aber von
Zeit zu Zeit hat es zwischen diesen beiden Katholikosaten - meist aus politischen
Grinden - Mi3verstandnisse und Zwistigkeiten gegeben.

VIIl. Die Entstehung neuer armenischer Patriarchate

Im Jahre 1113 nitzte die armenische Ditzese von Van-Vaspurakan mit dem
Sitz auf der Insel Aght'amar den politischen Wirrwarr und rief sich selbst zum
selbstandigen Patriarchat aus. Zu dieser Zeit war das Katholikosat zusammen mit
der politischen Fuhrung der Armenier auf dem Weg nach Kilikien gerade im Klo-
ster von Sughr; 1293 wurde es endgultig in der kilikischen Hauptstadt Sis etabliert.
Daher waren die Beziehungen zwischen Aght'amar und Sis (nach 1441 wieder
Etchmiadzin) entsprechend der politischen Lage und den Ambitionen der Patriar-
chen von Aght'amar wechselhaft (im 19. Jahrhundert wurde dieses Patriarchat fur
immer aufgeldst).

Anfang des 14. Jahrhunderts, im Jahre 1307, in einer Zeit als Armenien und
Kilikien von den tirkischen und mongolischen Volkern bedrangt waren und die
Koénige von Sis/Kilikien versuchten, mit Hilfe des Westens den armenischen Staat
zu retten, beschlossen die filhrenden Persdnlichkeiten der Kirche bei einer Synode
(5. Synode von Sis) eine Union mit Rom. Diese Union wurde aber sowohl von



147

dem Kilikischen Volk, als auch von den einfluRreichen Theologen im Osten Ar-
meniens abgelehnt. Auch in Jerusalem, wo die Armenier seit dem 4. Jahrhundert
zahlreiche Kloster und Kirchen besalRen, kam es zu einem Aufstand gegen diese
Vereinigung: 1311 versammelten sich alle Mdnche, Kirchenlehrer und Bischéfe in
einer Synode, verwarfen die in Sis beschlossene Union und riefen den Bischof
Sargis zum selbstandigen Patriarchen von Jerusalem aus. Damit entstand im HI.
Land ein armenisches Patriarchat, das nicht nur eine Kathedrale, verschiedene
Kirchen, eine Bibliothek, ein Museum und eine Druckerei besitzt, sondern auch an
der Grabeskirche und den anderen Heiligen Stétten beachtliche Rechte hat.

Auch in Konstantinopel kam es nach dem Ende des byzantinischen Reiches
im Jahre 1453 zur Grindung eines armenischen Patriarchats, um ein Gegengewicht
zum 6kumenischen Patriarchat und dem Katholikosat von Etchmiadzin, das unter
persischer Herrschaft war, herzustellen. Bischof Yovakim aus Brussa wurde als
Oberhaupt der armenischen Kirche im osmanischen Reich nach Konstan-
tinopel/Stambul eingeladen. Allerdings werden erst ab 1537 die Bischdfe der
Hauptstadt mit dem Titel ,Patriarch* erwéhnt. Daher heif3t der erste offizielle Pa-
triarch von Konstantinopel Vardapet Astwadzatur. Die Patriarchate von Konstan-
tinopel und Jerusalem genieRen volle innere Autonomie, haben aber nicht das
Recht, Bischofe zu weihen oder das Myron zu segnen.

Im 17. und 18. Jahrhundert wurde unter den Armeniern auch eine katholische
Gemeinschaft aufgebaut. Wie erwéahnt, waren die Missionare und Vertreter einer
Union mit Rom in Armenien und dem Mittelmeerraum sehr aktiv. Manche Arme-
nier konnten fur die katholische Kirche gewonnen werden, aber zur Bildung einer
selbstéandigen armenisch-katholischen Gemeinschaft kam es erst im 18. Jahrhun-
dert. Vardapet Mechithar von Sebaste (1676-1749), der innerhalb der armenisch
apostolischen Kirche Schwierigkeiten hatte, wurde zum Griinder des Mechithari-
stenordens, der sich letztlich im Jahre 1717 aufder Insel San Lazzaro in Venedig
niederlie. 1773 kam es auch hier zu Schwierigkeiten und zu Streit, ein Teil der
Patres ging nach Triest und 1811 nach Wien. Im Libanon entstanden ebenfalls
armenisch-katholische Monchsgemeinschaften: die Antonian (1721) und eine
zweite im Kloster von Bzommar (1742). Spéater wurde hier ein Patriarchat organi-
siert, dessen Sitz sich heute in Beirut befindet.

IX. Lange Zeit ohne Staat und Sicherheit

Nach dem Fall von Sis (1375) und der Zerstérung des armenischen Reiches
in Kilikien verloren die Armenier fiir lange Zeit ihre staatliche Selbstéandigkeit und
Sicherheit. In Kilikien blieb die armenische Bevdlkerung unter muslimischer Herr-



148

schaft und die Auswanderung aus Ostarmenien setzte sich fort. Die Folge war eine
beachtliche VergroRerung der armenischen Gemeinden in den verschiedenen Lan-
dern Osteuropas. Es bildeten sich gut organisierte Kirchengemeinden in Polen,
Ungarn, Ruménien und auf der Halbinsel Krim. Kleinere Gemeinden entstanden in
Italien, Holland und Frankreich.

In dieser langen und dunklen Periode vom 15. bis zum 17./18.Jahrhundert
spielte die Kirche eine noch gréRere und wichtigere Rolle im Leben der Armenier,
da sie Uberall nicht nur die kulturelle Identitat forderte, sondern teilweise auch den
politischen Schutz garantierte.

Nach dem Zerfall des byzantinischen Reiches fiel das Land Armenien unter
die Herrschaft der osmanischen Turken. Trotz Freiheitsbeschrankungen, Unter-
driickung und verschiedener Pogrome konnten allerdings die Armenier in ihrer
Urheimat im Osten Kleinasiens tberleben. Erst ab der Mitte des 19. Jahrhunderts,
nach dem Russisch-tirkischen Krieg von 1877/78 verschlechterte sich die Lage
der armenischen Bevélkerung im Osmanischen Reich rapid. Die Ursache daflr
war der Verlust der turkischen Herrschaftsanspriche am Balkan mit dem Berliner
KongreR3. Das Osmanische Reich verlor von Tag zu Tag an Kraft und Einflu3be-
reich und in Europa sprach man schon lange vom ,kranken Mann am Bosporus*.
Die Turkei sollte von nun an nur noch ,flr die Tlrken* erhalten bleiben. Aber in
der Turkei gab es zahlreiche armenische Provinzen, wie Bitlis, Erzurum, Van,
Musch, Diyarbakir, Elazig und Sivas und so entwickelte man von turkischer Seite
die Meinung, dal? nur eine Liquidierung der Armenier auch die armenische Frage
I6sen konnte. Allein in den Jahren 1894-1896 wurden in Istanbul und Anatolien
hunderttausende Armenier ausgeraubt und ermordet, bevor sich die Hohe Pforte
dazu entschloR SicherheitsmalRnahmen fur die armenischen Provinzen zu ergreifen
(Oktober 1896). Die Konflikte erreichten in einem geplanten und gut vorbereiteten
Volkermord am 24. April 1915 ihren Hohepunkt: es war die ,schwarze Nacht der
Armenier“. Innerhalb von wenigen Stunden verhaftete man in Istanbul alle ein-
fluBreichen armenischen Politiker und Intellektuellen und brachte sie nach Anato-
lien. Von diesen Deportierten gelang nur wenigen die Flucht. In den darauffolgen-
den Wochen und Monaten wurde zum ersten Mal ein beispielloser Genozid an den
wehrlosen Menschen veriibt. Hunderte von Dérfern und Stédte mufiten voéllig
Uberraschend von der Bevdlkerung verlassen werden. Die Menschen muf3ten in
Gruppen und in Karawanen zu Ful durch unwegsames Gelande bis in die Syrische
Wiuste wandern. Uber eineinhalb Millionen Armenier starben unterwegs und in
Syrien an Hunger, Durst, Krankheit oder durch Gewaltanwendung.

Im persischen Teil Armeniens gab es auch 6fters Gewalt, Totschlag und Um-
siedlungen, aber im Vergleich zu West-Armenien war das Leben des Volkes trag-
barer als unter den Tirken, In Etchmiadzin versuchten die Katholikoi durch Er-



149

neuerungen und kulturelle Tatigkeit die Kirche aufrecht und so weit wie mdglich
organisiert zu erhalten. Die prominenten Patriarchen dieser Periode waren: Movses
Ill. von Tathev (1629-1633), Philippos 1. von Aghbak (1633-1655), Jakob aus
Julfa (1655-1680), Eliasar von Antep (1682-1691), Lazar 1. (1737-1751), Simeon
aus Erevan (1763-1780) und Nerses von Adtarak (1843-1857). Zur Zeit von Jakob
von Julfa wurde die armenische Bibel zum ersten Mal (1666) in Amsterdam auf-
grund der Bemilhungen von Vardapet Oskan Erevantsi gedruckt. Der Katholikos
Simeon aus Erevan griindete das Seminar von Etchmiadzin und publizierte den
Kirchenkalender in einer endglltigen Form.

Die Anfange einer Befreiungsbewegung gehen bei den Armeniern bis in das
16. Jahrhundert zurtick. Sie galt der Befreiung Armeniens von der Herrschaft der
Turken und Perser und zwar mit Hilfe Roms, der Habsburger und anderer abend-
landischer Méachte. Besonders die Patriarchen Stephan V. von Salmast (1545-
1567), Michael 1. von Sebaste (1567-1576), Jakob aus Julfa (1655-1680) und
Nahapet von Edessa (1601-1705) versuchten in Zusammenarbeit mit Firsten und
anderen weltlichen Persoénlichkeiten die Sympathie und den Schutz des Abendlan-
des fur das Los der Armenier zu gewinnen. Unter den prominenten Armeniern
wurde besonders Israel Ori durch seine Tatigkeit von ca. 1678 bis zu seinem Tod
1711 in dieser Hinsicht beriihmt. Fast 20 Jahre hielt er sich in Europa auf, um das
Schicksal der Armenier bekannt zu machen. Zu mehr als Sympathiekundgebungen
und verschiedenen vagen Versprechungen kam es aber leider nie. Israel Ori ver-
suchte enttduscht bei den Russen Gehor zu finden und wandte sich an Zar Peter
den GroRen. Erst hundert Jahre spéter, im Februar 1828, wurde der groRere Teil
Ost-Armeniens im Zuge des Russisch-Persischen Krieges (1826/27) dem Russi-
schen Kaiserreich einverleibt. Am 3. Mérz 1918 verlieRen die Russen infolge der
Oktoberrevolution und aufgrund des Vertrages von Brest-Litowsk die Grenzpro-
vinzen Kars und Artahan sowie Batum und Uberliel3en die dort lebenden Armenier
ihrem Schicksal. Nach der blutigen Deportation und dem grauenvollen Massaker
unter den Armeniern wéahrend des Ersten Weltkrieges in Ostanatolien drangen nun
die Turken auch im Kaukasus vor und wollten auch dort Herrschaftsanspriiche
stellen. Im Mai 1918 stand der ,russische* Teil Armeniens vor der Entscheidung
Uber Leben und Tod. Diesmal setzten die Armenier ihre ganze Kraft im Kampf ein
und bei der Schlacht von Sardarabad geschah das Wunder: es gelang, den Feind zu
schlagen und nach jahrhundertelanger Knechtschaft einen unabhéngigen Staat zu
proklamieren (28. Mai 1918). Die Turken jedoch fanden sich damit nicht ab. 1920
fiel die Armee Kemal Atatirks in Alexandropol (heute Gjumri) ein und begann
neuerdings das armenische Volk auszurotten. Die armenischen Kommunisten
riefen die Rote Armee zu Hilfe und am 29. November 1920 wurde Armenien als



150

Sowjetische Sozalistische Republik in das sowjetische Herrschaftsgebiet aufge-
nommen.

Auch wahrend des Sowjetregimes mufiten die Kirche und das Volk oftmals
Unterdriickung und Verfolgung erleiden. Allerdings konnten auch hervorragende
kulturelle und wissenschaftliche Leistungen von armenischen Gelehrten erbracht
werden. Die ungerechte Schenkung der Provinzen Nachitschevan und Berg Kara-
bach durch Lenin und Stalin an das &lreiche Aserbaidschan bedeuten fur die Ar-
menier bis heute einen grof3en territorialen und politischen Verlust. Nach dem
Zerfall der Sowjetunion erlangte Armenien seine Unabhéngigkeit und Freiheit (21.
September 1991). Obwohl nach der Verfassung Staat und Kirche getrennt sind,
arbeiten heule die Regierung und die Kirche Hand in Hand fur den Wiederaufbau
des Landes und fiir eine bessere Zukunft in Frieden, Freiheit und Freude.



151

LES DEUX CODES DE L’EGLISE ROMAINE LE CODE LATIN DE 1983 ET
LE CODE ORIENTAL DE 1990

Quelques reflexions sur les travaux de la Codification

Rene Metz, Strasbourg

A quelques annees d’intervalle, I’Eglise romaine s’est dotee de deux Codes
rdglementant sa legislation: un Code pour I’Eglise latine et un Code pour les Egli-
scs orientales. Le 25 janvier 1983, le pape Jean Paul 11 promulguait le Code de
droit canonique (Codex iuris canonici) et sept annees et quelques mois plus tard, le
18 octobre 1990, le Code des canons des Eglises orientales (Codex canonum Ec-
clesiarum orientalium) par la Constitution Sacri Canones.

Notre intention est de jeter un regard sur la maniere dont ont ete realisees les
deux codifications. Il nous interesse notamment de connaitre la mdthode de travail
de I'une et Pautre Commission, la latine et I'orientale, auxquelles avait ete confiee
cette delicate téache. Nous aimerions savoir en parliculier si eiles ont utilise une
fa?on identique de proceder ou si, au contraire, eiles ont suivi des voies differentes.
A cette fin, nous examinerons successivement le point de depart de leur travail, les
dtapes de la realisation, le titre de chaque Code et sa promulgation.

I. Le pointde depart

La decision de reviser le droit de I’Eglise et donc d’elaborer un nouveau
Code de droit canonigue avait 6te prise officiellement par le pape Jean XXIII le 25
janvier 1959 lors de la memorable reunion & laquelle il avait convoque les car-
dinaux au monastére de Saint-Paul-hors-les-murs. Apres avoir annonce la convo-
cation d’un concile oecumenique et d’un synode pour le diocdse de Rome, le pape
avait ajoutd que ,ces deux evenements conduiront de maniere heureuse & la mise &
jour (aggiornamento) attendue et souhaitee du Code de droit canonique® (Esse,
c’est-&-dirc le concile et le synode, condurranno felicemente all'auspicato e atteso
aggiornamento de! Codice di Diritto CanonicojK Dans ce discours, il n’etait pas
question de la revision du Code oriental. Bien au contraire, apres avoir parle de la
revision du Code latin, le pape poursuivit: ,La prochaine promulgation du Code de
droit canonique oriental constitue le prelude de ces evenements“ (La prossima

| Acla Apostolicae Sedis (AAS ) 51 (1959) 68.



152

promulgazione del Codice di Diritto Orientale ci da il preannunzio di queste av-
venimenti)2.3Le pape entendait par 14 la partie du Code oriental qui n’avait pas
encore ete promulguee et dont le Cardinal Agagianian lui avait demande six semai-
nes plus tot, le 12 decembre 1958, la promulgation de la tranche concemant les
sacrements (& part le mariage, deja promulgud): ,La publication de tout le Code
oriental se fera, avait repondu le pape au Cardinal, apres le Concile oecumenique
Vatican 11" (Lapubblicazione dell'intero CICO (= Codex iuris canonici orientalis)
sifara dopo il Concilio Ecumenico Vaticano I1)2. Mais les motifs qui avaient in-
cite le pape & realiser la mise & jour du Code latin valaient egalement et & plus forte
raison pour le Code oriental.

On comprend des lors que le pape corrigera sans trop tarder sa premiere
pensee au sujet du Code oriental; il le fit dans I’encycligue Ad Petri cathedram
qu’il publia, cing mois plus tard, le 29 juin 1959. 11 y laissait entendre qu’il mettait
les deux codifications sur le meme plan. Il demandait notamment que ,le Code de
droit canonique fut adapte aux necessites du monde contemporain et qu’on ela-
borat pour PEglise du rite oriental un nouveau Code du meme genre* (Codicem
iuris canonici hodiernis necessitatibus accommodatum apparare novumgue eius-
dem generis Codicem pro Orientalis ritus Ecclesia edere)4. La pensee du pape est
claire; eile ne prete pas & discussion. Il veut pour I’Eglise du rite oriental - &
I’epoque on parlait encore de I’Eglise orientale et non des Eglises orientales - un
nouveau Code (novus Codex) du meme genre (eiusdem generis) que celui qui doit
etre realisd pour I’Eglise latine, c’est-a-dire qui reponde aux nouvelles conditions
du monde, mais adapte, il va sans dire, aux particularites des Eglises orientales.
C’est dire que I’Eglise latine et les Eglises orientales sont invitees & elaborer,
chacune pour ses fideles, un nouveau Code. La téche est identique pour chacune:
mettre &jour I’ancienne legislation teile qu’elle avait ete codifiee precedemment.

Téche identique & realiser par I’'une et I'autre Commission, mais la base &
partir de laquelle elles sont appelces & travailler n’est pas la meme. La Commission
latine devra reviser un Code qui avait ete promulgue en 1917. Elle se trouve en
presence d’une legislation qui a pres d’un demi siede d’existence et qui & I’dpoque
avait ete accueillie trés favorablement par presque I'’ensemble des canonistes. Il
s’agit donc d’un Code qui a fait ses preuves ou du moins d’un Code dont les insti-
tutions ont affrontdes a la realite concrete. La Commission orientale, eile, doit
mettre & jour un Code tronque et de date recente: une moitie seulement en a ete
promulguee en quatre tranches successives de 1949 & 1957: 1. le mariage, promul-
gub le 22 fevrier 1949; 2. la procedure judiciaire, le 6 janvier 1950; 3. le droit des

2 AAS 51 (1959)69.
3 D. FALTIN, L'unita delle Chiesa e la legislazione canonica delle Chiesc orientale, in: Unitas

(ediz. italiana) 27 (1972) 176.
““AAS 51 (1959)498.



153

religieux, les biens temporeis et la definition des termes, le 9 fovrier 1952; 4. les
fites orientaux et les personnes, le 2 juin 1957. L’autre moitie - pres de 1100 Ca-
nons - est restee dans les archives de la Commission, bien que le travail redaction-
nel elit ete acheve et approuve le 13 mars 1948 par le pape Pie XII.

Il s’ensuit que le travail qui attendait la Commission orientale presentait, pour
diverses raisons, plus de difficuite que celui qui revenait & la Commission latine.
Une premiere raison etait le manque de recul dans le temps: une partie seulement
des institutions du Code oriental avait fait I’experience de la vie ecclesiale et du-
rant un temps tres limite: une dizaine d’annees pour le mariage et moins pour
d’autres; quelques parties n’ont jamais ete mises en contact avec la vie pratique.
Une autre raison etait que le Code oriental - partie promulguee et partie non
promulguee5 - sur lequcl dcvait travailler la Commission se referait aux memes
conditions socioculturelles que le Code latin: dix annees seulement separaient la
Promulgation du Code latin (1917) et le commencement des travaux preparatoires
de la codification orientale (1927). Aussi est-ce la meme mentalite qui anime les
deux Codes: en fait, la mentalite latine. Le Code oriental tel qu’il se presentait en
1948 laissait apparaitre une latinisation nettement marquee, qui permettait & un
consulteur de la Commission instituce en 1972 de faire au sujet des canons de ce
Code la remarque suivante: ,Dans ces textes, la presence des aspects typiques &
I’Occident est tellement forte et dvidente que tout specialiste en matieres orientales
doit se demander s’il s’agit d’un droit oriental avec des influences latines ou plutot
d’un droit typiquement latin avec la presence de quelques eldments orientaux‘6.

Effectivement le Codex iuris canonici latin a servi de base pour I’elaboration
du Codex iuris canonici orientalis. Aussi un grand nombre de canons du Code
oriental etaient-ils la reproduction textuelle des canons latins. Cela est particu-
lierement evident pour le droit matrimonial: si on compare les 132 canons du Code
de 1917 (c. 1012-1143) avec les 131 canons promulgues en 1949 par le motu pro-
prio Crebrae allatae, il apparait de fayon manifeste que le Code oriental constitue,
pour cette partie, une adaptation pure et simple du Code latin. En effet, sur les 131
canons du Code oriental du mariage pres de 100 canons sont absolument identi-
ques aux canons du Code latin; on y a simplement renrplace le terme Ordinarius
par celui de hierarcha7. Parmi la trentainc de canons restants, quelques-uns conti-
ennent de petites modifications sans importance; d’autres concernent la consan-
guinite et I’affinitd: pour ces canons, la Commission a simplement corrige le texte

5 Les lextes non promulgues onl eie reproduits par le Pere |. ZUZEK dans les Nuntiade 1976 &

1979; le lecieur irouvera un tableau d’ensemble de ces lextes (avec les refercnces & leur publication
dans les Nuntia) dans Nuntia 9 (1979) 91.

6 M. DAOUD, Un nouveau Schema de canons De Bapslismo, in: Nuntia 4 (1977) 17.

7 On pourra relever aussi quelques variantes verbales dans ces 100 canons, mais il s’agit

uniquement de variantes stylistiques, qui ne modifient nullement le sens du texte.



154

latin en fonction de la maniere differente de compter la consanguinite et Paffinite
en droit oriental. C’est donc bien en presence d’un Code latin que nous nous trou-
vons pour le droit matrimonial, avec quelques adaptations orientales. On notcra
que cette latinisation a ete roalisee malgre I’opposilion formelle de Pie XI qui, lui,
voulait un Code veritablement oriental8. Nous pourrions allcguer bien d’autres
exemples ol transparaissent les tentatives de latinisation. Nous nous contenterons
d’en citer simplement deux, Pun concemant le sacrement de plnitence, I’autre les
peines.

Pour le sacrement de penitence, dont les textes n’ont pas ete promulgues,
mais devaient Petre avec les autres concemant les sacrements (& pari le mariage
dejd promulgue) sur la demande faite le 12 deccmbre 1958 par le Cardinal Aga-
gianian. En effet, si on se reporte au Schema de 1958, on y trouve en bonne place
les indulgences, contrairement & Pauthentique tradition orientale, qui les ignore:
sur les 48 canons du sacrement de penitence, 13 etaient consacres aux indulgences.
A noter aussi que sur les 48 canons, 29 reproduisaient verbatim les textes du Code
latin de 1917, comme cela a ete fort bien indique par le Pere 1. ZuZek dans les
Nuntia (6, 1978, p. 66-76).

La meme remarque vaut pour le droit penal. Le Schema de 1948, approuv<$
par Pie XlII, mais non promulgud, avait suivi, & Pencontre de la tradition orientale,
la legislation latine et adopte les peines lalae sententiae: la plupart des canons
reproduisent textuellement la plupart des canons du Code latin de 1917. Pour s’en
rendre compte, il suffit de se reporter aux canons du droit penal non promulgue qui
ont 6t6 egalement reproduits dans les Nuntia (4, 1977, p. 114 et suivantes).

Dans ces conditions, il est manifeste que la tache qui incombait & la Com-
mission orientale etait plus dblicate et bien plus difficile que celle qui revenait & la
Commission latine. Elle devait, bien sir comme la Commission latine, adapter la
legislation aux nouvelles donnees ecclesiologiques et autres emises par Vatican I,
mais eile devait surtout revoir la presedente legislation, la partie promulguee et la
partie non promulguee, pour la debarrasser des scories latines et elaborer un veri-
table Code oriental, qui ne fut pas une simple adaptation orientale du Code latin.
Les textes de Vatican Il et les paroles de Paul VI inaugurant les travaux de la
Commission ne laissent pas de doute & ce sujet.

Le Concile affirme hautement le droit et le devoir qui reviennent aux Eglises
orientales de s’organiser selon leurs propres disciplines. Aussi exprime-t-il la vo-
lonte expresse que les particularites de toutes ces Eglises soient maintenues et
gu’elles soient restaurees |& ol cela s’avere necessaire. Le rappel de Tun ou I’autre
passage des decrets conciliaires suffisent pour se rendre compte & quel point* 299

* Voir, & cc sujet, R. METZ, La seconde tentativc de codifier le droit des Eglises orientales
catholiques au XX sidcle. Latinisation ou identitd orientale?, in: L’Annde Canonique 33 (1979) 295-
299.



155

I’Eglise, & la suite de Vatican 11, honore les particularites orientales et la ferveur
gu’elle inet & les preserver: ,,L’Eglise catholique tient en grande estime les institu-
tions, les rites liturgiqucs, les traditions orientales et la discipline de vie chretienne
des Eglises orientales”“9. ,Tout le monde doit savoir qu’il est tres important de
connaitre, conserver, developper le si riche patrimoine liturgique spirituel de
I’Orient pour conserver fidelement la plenitude de la tradition chretienne*10.* 12
Concile declare solennellement que les Eglises orientales ont le droit et le devoir
de se gouvemer selon leurs propres disciplines particulieres* . ,Le saint Concile
declare que la sainte Mere I’Eglise considere comme egaux en droit et en dignite
tous les rites legalement reconnus, et qu’il veut, & I’avenir, les conserver et les
favoriser de toutes manieres; il souhaite que, & ol il en est besoin, on les revise
entierement avec prudence dans I’esprit d’une saine tradition et qu’on leur rende
une nouvelle vitalite en accord avec les circonstances et les necessites
d’aujourd’hui*“'2

Dans le discours du 18 mars 1974 par lequel il ouvre les travaux de la Com-
mission orientale, Paul VI n’a pas et6 moins ferme & ce sujet: il souligna, comme
I’avait fait Vatican Il, la haute estime en laquelle I’Eglise tient les traditions et le
patrimoine des Eglises orientales. A cette fin, disait-il, la revision du droit oriental
devait se faire sur la base d’une double fiddite: fidelitii & I’authentique tradition
orientale et fidelite & I’esprit de Vatican Il. Le pape souhaitait que le Code fut
I’'oeuvre des Orientaux I3,

Apres des prises de position aussi nettes et claires du Concile et de Paul VI,
un Code oriental latinise au point ol l'avait ete celui dont la redaction fut prati-
quement achevee en 1948, n’dtait plus concevable. Une rdvision complete etait
indispensable. En prdsence d’une teile Situation, on comprend que la tdche qui
s’imposait & la Commission orientale etait plus astrcignante que celle de la Com-
mission latine. Son travail etait double, comme on I’a deja note: comme la Com-
mission latine, eile devait dlaborer un nouveau Code en fonction des conditions
socioculturelles de la fin du XX( siede conformement aux donnees de Vatican Il;
eile devait en outre s’attacher & effacer dans le modele du Code precedent, dont
eile disposait, toutes les traces latines et realiser un Code authentiquement oriental.

" Deere! sur les Eglises orientales catholiqucs (Oricntalium Eeclcsiarum [= OE), n. |).
Decrct sur I'oecumcnisme (Unitalis redintegratio), n. 15.

" OE, n. 5.

12 Constitution sur la sainte liturgie (Sacrosanctum Concilium), n. 4.

13 Texte du discours de Paul VI dans Nuntia 1 (1975) 4-8.



156

Il. L 'elaboration des lextes

L’elaboration des deux Codes, le latin et Foriental, se fit selon un Schema
identique & quelques annees d’intervalle, comme on pourra le constater en suivant
la Chronologie des travaux, dont nous rappellerons les principales etapes.

Dans un premier temps, qui S’etendra sur pres deux ans, 1963 & 1965 pour le
Code latin et 1972 & 1974 pour le Code oriental, la Commission chargee de la
codification est mise en place et eile procede & des travaux preparatoires. Pour le
Code latin, la Commission a ete institude le 28 mars 1963 et pour le Code oriental,
le 10 juin 197214.1ka denomination est mutatis mutandis identique: Pontificia
Commissio Codici iuris canonici recognoscendo et Pontificia Commissio Codici
iuris canonici orientalis recognoscendo” Le document instituant chaque Com-
mission donne, avec I’indication du president, du vice-president et du personnel du
secretariat, les liste des membres (sodales) auxquels incombe la responsabililc de
Fentreprise. La Commission latine comprenait, lors son institution, 30 membres,
tous cardinaux; ils seront au nombre 74, dont 18 eveques, pour Fultime reunion
pleniere du 20 au 28 octobre 1981I6.17a* Commission orientale, eile, comprenait
tous les patriarches orientaux, 7 cardinaux et, des le debut, 11 eveques; ils seront
au nombre 35 (6 patriarches, 7 cardinaux, 22 eveques) pour Fultime reunion
pleniere du 3 au 14 novembre 1988

L’importante tédche de preparer les projets des Schemas du Code revenait &
des experts, denommds consulteurs. Pour la Commission latine, une premiere liste
de consulteurs, paruc le 27 juin 1964, contenait 70 noms (22 eveques, 47 pretres, |
la'ic); ils seront 125, dont 8 lai'cs en 1968IK. Pour la Commission orientale, une
premiere liste, publiee le 15 septembre 1973, comprenait 65 noms; eile sera portee

470 noms le 19juillet 1975 et 4 la fin I’annee 1981 eile comprenait de nouveau 65
noms (21 eveques, 40 pretres et 4 lai'cs)19. Conformement & la Constitution Regi-

mini Ecclesiae universae du 15 aoiit 196720, le mandat des sodales et des consul-

teurs expirait apres cing ans. Ainsi le Saint-Siege procdda au renouvellement de la
Commission, latine et orientale, tous les cinq ans; la plupart des membres (non
atteints par la limite d’&ge: 80 ans) furent confirmes dans leur fonction.

Les consulteurs ont ete repartis en groupes d’etude (coetus studii). Chaque
groupe comprenait 10 & 15 personnes (sauf exception) et traitait un sujet particu-

14 Communicationes 1 (1969) 5; Nuntia 1 (1976) 11.

15 Communicationes 1 (1969) 5; Nuntia 1 (1975) 11.

16 Communicationes 13 (1981) 259-26!

17 Nuntia 29 (1989) 24-26 (dont 6 absents pour raison de sante ou autrc motif).

IX Communicationes ! (1969) 15-28.

19 Nuntia 13 (1981) 123; une erreur de Chiffre & la page 125: il faut lire 21 bveques, au lieu de
25.

2"N. 2 & 5; AAS 59(1967) 891.



157

Her. La plupart des consulteurs faisaient partie deux groupes. La Commission lati-
ne a fait une premiere répartition en dix groupes le 25 janvier 196621; la Commis-
sion orientale a fait, eile aussi, une premiere reparation en dix groupes & la fin de
I’annee 197322. Dans la suite, il y eut quelques modifications du nombre des grou-
pes aussi bien dans la Commission latine que dans la Commission orientale.

Le calendrier des travaux se deroule & peu de la meme maniere dans I’une et
I’autre Commission. Chaque groupe de consulteurs commence par elaborer une
Premier projet de canons pour la matiere qui lui a ete confiee. Certains groupes
vont plus vite que d’autres; tout de pend de la difficulte que presente la matiere.
Pour le Code latin, un premier travail de redaction, commence en 1966, ne fut
acheve pour certaines parties qu’a la fin de I’annee 1977. Pour Code oriental, le
Premier travail a ctd plus rapide: commence en 1974, I’elaboration des canons
correspondant aux differentes matieres a ete achevee 4 la fin de I’annee 1980.

Des que les projets des canons pour teile ou teile partie du nouveau Code
etaient acheves, ils fiirent soumis au pape et, avec son autorisation, envoyds aux
membres (sodales) de la Commission et & divers organismes de consultation. Au
fitr et & mesure que les observations, remarques et critiques parvenaient & Rome,
les textes firent I’objet d’une nouvelle mise au point de la part des groupes d’etude
intéresses; en regle gdnerale, le travail etait confié & quelqgues membres du groupe,
un groupe restreint (parvus coelus). Pour le Code latin, ce travail de revision fnt
acheve au printemps de I’annee 1980 et, des la fin de I’ete’ 1980, le texte complet
d’un projet du Code sortait des presses de I’imprimerie vaticane; il fut envoyd aux
personnes et aux organismes charges de donner leur avis. Pour le Code oriental, les
textes ont ete, eux aussi, soumis & un minutieux travail de revision, qui fut acheve
au debut de I’annee 1986; le resultat fut la mise au point quasi definitive du nou-
veau Code, qui est sorti des presses vaticanes au mois de juillet 1986.

Les deux Codes fiirent envoyes pour observations, suggestions et critiques
aux membres (sodales) de la Commission: le Code latin & la fin de I’'annee 1980 et
le Code oriental & la fin de I'annee 1986. A I’aide des observations faites au projet
de chacun des deux Codes par les membres de la Commission responsable et de
leurs conseillers chaque secretariat etablit une Relatio tr6s detaillee, relevant les
observations relatives & chaque canon. Ainsi pour le Code latin, la Relatio prit
I’ampleur d’un volume imprime de 359 pages. Cette Compilation de remarques et
de critiques etait destinbe aux membres de la Commission, qui etaient appeles & se
prononcer, en demier ressort, sur le projet du nouveau Code lors d’une assemblee
planiere. Cette demiere Plenaria eut lieu pour le Code latin du 20 au 28 octobre
1981 et pour le Code oriental du 3 au 14 novembre 1988.

21 Communicationes 1 (1969)44.
22 Nuntia 1 (1975) 13-18.



158

A I’issue de cette demiere Assemblee pleniere, les membres des deux Com-
missions, la latine et Porientale, approuverent le texte du Code en demandant
gu’on y apporte les amendements sugg6rés au cours de I’Assemblee pleniere. La
suite des operations fut identique: derniere mise au point du texte par Fun et I’autre
secretariat et presentation au pape de Fultime texte avec la demande de bien vou-
loir le promulguer.

Le projet du Code latin, amende selon les voeux de la Commission, fut remis
au pape le 22 avril 1982; apres examen du texte au cours de Fete 1982 avec quel-
ques experts de son choix et Fapport de quelques modifications, le pape Jean-Paul
Il approuva definitivement le texte et annonija le 23 decembre 1982 qu’il
procederait & sa promulgation le 25 janvier 1983. La meme procedure fut observee
pour le Code oriental: remise du texte au pape le 28 janvier 1989, etude du texte
par le pape et quelques experts, approbation definitive le 14 septembre 1990 et
annonce & FAngelus du 7 octobre 1990 quc la promulgation aurait lieu le 18 oc-
tobre.

Pour Fun et Fautres Code un delai d’entree en vigueur, une vacatio legis,
etait prevu. Promulgue le 25 janvier 1983, le Code de droit canonique entra en
vigueur le 27 novembre 1983. Le Code des canons des Eglises orientales fut
promulgue le 18 octobre 1990 et Fentree en vigueur fut fixee au lei octobre 1991.

Il convient de signaler que chaque Commission s’est efforcee de reduire le
nombre des canons. Lc Code latin de 1917 comprenait 2414 canons et le Code de
droit canonique oriental approuvd par Pie XIl en 1948 en comprenait 2666. Dans
le nouveau Code latin de 1983 le nombre des canons a ete ramene & 1752 et dans
le Code oriental de 1990 la simplification a ete encorc plus poussee: de 2666 le
nombre a ete ramene & 1746.

Enfin, il est interessant de noter que chaque Commission a fait un effort pour
introduire des canons de nature theologique, qu’on ne trouvait pas dans les deux
Codes precddents. Mais, il faut bien Ic reconnaitre, la Commission orientale a ete
plus sensible que la Commission latine & justifier par des roflexions theologiques
les mesures disciplinaires.

111. Le litre

La Commission latine a repris pour le nouveau Code tout simplement le titre
du precedent Code: Codex iuris canonici (Code de droit canonique), sans aucune
mention, ni precision qui laisserait apparaTtre qu’il s’agit effectivement de la
legislation latine et uniqguement d’elle. La Commission orientale, eile aussi, avait
retenu tout d’abord le titre qui avait ete donne & son Code lors de la pr6c6dente
codification: Codex iuris canonici orientalis (Code de droit canonique oriental).



159

Mais on se rendit bien compte que depuis que Vatican Il avait rendu aux Eglises
orientales leur prestige et leur particularite, il n’etait pas possible de maintenir un
tel titre sans ajouter au titre de I’autre Code I’adjectif latin: Code de droit cano-
nique latin. Des lors la parite serait parfaite; en revanche, eile ne le serait pas, si on
avait d’un cote le Code de droit canonique et de I’autre le Code de droit canonique
oriental.

C’est pourquoi, lors de la derniere Assemblee pleniere de la Commission
convoquee & Rome du 20 au 28 octobre 1981 et chargee de ratifier de maniere
definitive le projet du nouveau Code latin, le Cardinal Parecattil, president de la
Commission pour la revision du Code de droit canonique oriental, intervint le 27
octobre au sujet du titre retcnu pour le Code latin: Codex iuris canonici (Code de
droit canonique). Soutenu par le Cardinal Florit, il demandait que I’on ajoutrat au
titre prbvu Fexpression: Eglise laline (card. Parecattil) ou pour FEglise latine
(card. Florit): Codex iuris canonici Ecclesiae latinae ou Codex iuris canonici pro
Ecclesia latina. Sans cette precision, disait-il, le Code oriental se presenterait
comme un Code de second plan; le Code de droit canonique sans autre precision
apparaitrait comme le Code de roference pour le Code oriental et donnerait
Fimpression que les Eglises orientales ne sont pas sur le meme plan que FEglise
latine, qu’il N’y a pas parite entre les Eglises orientales et FEglise latine.

Le Cardinal Parecatill n’obtint pas gain de cause; sa proposition a ete re-
poussee par 26 voix contre 24. Le Cardinal Felici, president de la Commission
latine, fit remarquer que le titre Codex iuris canonici etait conforme & la tradition
et il devait elre maintenu: Inscriptio liluli, quae habetur, convenit cum traditione et
servanda est?3 . La tradition remonte & 1917, une tradition bien courte.

Entre-temps, un des consulteurs de la Commission, en faisant des recherches
dans les archives de la premiere codification, decouvrit un memoire imprime redi-
ge par le Cardinal Sincero, president de la Commission, daté du 12 janvier 193224
Dans ce mdmoire, le Cardinal Sinccro proposait pour le futur Code le titre: Codex
canonum Ecclesiae orientalis, qui selon lui repondait mieux & la tradition orientale
que le titre ,Code droit canonique oriental* propose & Fepoque par le pape Pie XI

21 Communicationes 14 (1982) 123. Le texte de l'intervention du Cardinal Parecattil reproduit
dans les Communicationes n’est qu’un rdsume de l’intervention du Cardinal. Lc texte complet de
Iintervention a et6 publie par G. NLDUNGAIT, en anncxe de l'article , Title of the New Canonieal
Legislation (Studia Canonica 19,1 (1985) 79-80); il avait 6td publié dans le Bulletin de I'archidiocesc
d’Ernakulam (Kerala, Inde), 55, n. 4 (avril), 1985, p. 86-87. C’est dans cctte publication, qui est unc
autobiographie du Cardinal Parecattil, que nous trouvons la date du 27 octobre 1981 de l'intervention
etaussi I'cxprcssion maximi momenli par laquelle Ic Cardinal ddsigne I'importancc que, selon lui, revet
la modification du titre du Code latin.

24 Le memoire est conscrvf dans les Archives de la premiere de codification du Code de droit
canonique oriental.



160

-en attendant qu’un meilleur titre elt ete trouve* (donec melior invenitur titu-
|us)25.

Quand en 1945 il s’est agi de donner un titre dofinitif au nouveau Code, on
avait sans doute oublie la proposition faite une douzaine d’annees plus tot par
Fanden President de la Commission, le Cardinal Sincero, qui etait decbde le 7
fevrier 1936, et Fon s’en est tenu au titre; Codex iuris canonici orientalis. La
decouverte du memoire du Cardinal Sincero permit de revoir la question du titre en
1986. Apres quelques hesitations, la Commission renon”a au titre Code de droit
canonique oriental, qui figurait encore sur le Schema de 1986 et eile se pronon?a
pour le titre suggde par le Cardinal Sincero: Codex canonum Ecclesiarum orienta-
lium (Code des canons des Eglises orientales). Conformement & la nouvelle fafon
de s’exprimer depuis Vatican Il, on a simplement remplacé le singulier par le plu-
riel; Ecclesiarum orientalium au lieu de Ecclesiae orientalis. Le nouveau titre, tout
en repondant aux traditions orientales, reconnait la parite des Eglises orientales
avec FEglise latine; leur Code n’est pas un simple complement du Code de
FEglise latine. Finalemcnt, le Cardinal Parccattil a obtenu gain de cause pour une
question qui lui tenait & coeur et meme le Cardinal Sincero.

IV. Lapromulgation

La promulgation des deux Codes a ete faite selon une procedure absolu-
ment identique. L’un et I'autre Codes ont ete promulgues par Jean-Paul Il en per-
sonne et seul: le Code latin, le 25 janvier 1983 et le Code oriental, le 18 octobre
1990.

Que le pape ait promulgue seul le Code de droit canonique n’a etonne per-
sonne. En revanche, la promulgation du Code des canons des Eglises orientales
faite par le pape seul a suscite de serieux regrets, pour ne pas dire d’ameres decep-
tions, parmi les reprosentants les plus qualifies de Fecclesiologie contemporaine.
Les dispositions legislatives, disaient-ils, qui ont fait I’objet du Code concement
les differentes Eglises orientales. Or les chefs de ces diverses Eglises, des principa-
les du moins, sont les patriarches. 1l paraissait normal des lors qu’ils participent
avec le pape & la promulgation de leur droit. Nos ecclesiologues pouvaient diffici-
lement imaginer que le pape n’asssocie pas les patriarches & la promulgation. lls
etaient convaincus que la promulgation se ferait ensemble par le pape et les patri-
arches. lls auraient admis que le pape procede pour la promulgation du Code orien-
tal d’une maniere au moins analogue & celle que Paul VI avait adoptee pour
Fapprobation des textes du concile Vatican Il; il y avait associe les eveques. Nous
trouvons a la fin des documents conciliaires la mention: ,... Nous, en vertu du25

25Voir la Pracfatio du Codex canonum Ecclesiarum orientalium: AAS 82 (1990) 1052.



161

pouvoir apostolique en union avec les vdnerables Peres, nous approuvons, ar-
retons et decretons et ordonnons que ce qui a ainsi ete etabli en Concile soit
promulgud On aurait bien compris que le pape employat la meme formule ou
une formule analogue pour la promulgation du Code des canons des Eglises orien-
tales. Or dans la Constitution Sacri Canones on lit simplement: ,Rdpondant aux
voeux des Patriarches, des Archeveques et des Eveques des Eglises orientales ...
Nous promulguons le present Code (... Votis Patriarcharum, Archiepiscoporum ei
Episcoporurn orientalium Ecclesiarum adnuenies ... presentem Codicem promul-
ganus).

Dans les milieux romains, on s’est efforce de justifier la promulgation par le
pape seul, sans y associer les patriarches. Parmi les explications ou justifications
que nous avons entendues, en voici une: le Code conceme toutes les Eglises orien-
tales. Or les patriarches ne representent, chacun, que sa propre Eglise et non les
autres. L’argument n’est pas convaincant: il s’agit en Poccurrence de promulguer
tin Code applicable & chacune de ces Eglises. Si le patriarche n’a pas autoritd sur
autres Eglises, il est bien le chef de sa propre Eglise et c’est prdcisdment le droit
applicable & son Eglise qui a fait I’objet du nouveau Code. On ne voit pas pourquoi
il n’aurait pas ete en mesure de participer Ibgitimement & la promulgation.

L’unique argument pour justifier la promulgation par le pape seul qui, & notre
avis, merite attention est celui avance par I. Zuiek?6. 11 souligne le caractere speci-
figue des Eglises orientales sui iuris, notamment la maniere dont s’exerce I’autorite
supreme dans ces Eglises; eile n’est pas le fait d’un seul homme; eile s’exerce sy-
nodalement. Le canon 110, & ! est tres net & ce sujet: le droit legislatif revicnt au
synode des eveques de I’Eglise patriarcale et non au patriarche: ,Le synode des
eveques de I’Eglise patriarcale a competence exclusive de porter des lois pour
toute I’Eglise patriarcale” (Synodo Episcoporurn Ecclesiae patriarcalis exclusive
competit legesferre pro tota Ecclesia patriarcali). C’est dire que dans ces conditi-
ons, pour etre logique, il aurait fallu que le pape associe, pour la promulgation, aux
patriarches le synode des eveques de chaque Eglise patriarcale; puisque c’est ce
demier et non le patriarche qui exerce le pouvoir legislatif. On ne voit pas com-
ment de maniere concrete il elit ete possible de reunir les membres du synode des
e- veques de toutes les Eglises patriarcales pour les associer & la promulgation.

Quel que soit le jugement que I’on puisse porter sur la procedure employee
pour promulguer le Code des canons des Eglises orientales, on peut cependant
regretter qu’on n’ait pas reussi & imaginer un mode acceptable d’associer & la
promulgation les patriarches des diverses Eglises.

26 1. 2u2EK, Incidenza del ,Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium* nclla storia modema

della Cliiesa universale, in: lus in vita et in missione Ecclesiae (Acta Symposii intemationalis Codicis
iuris canonici.... Romae 19.-24. 4. 1993), Roma 1994, 715-717.



162

Nous n’avons pas I’'intention de poursuivre davantage I’etude parallele des
travaux des deux Commissions chargees d’6laborer le nouveau droit de PEglise
romaine. En guise de conclusion qu’il nous soit permis de rendre hommage &
I’immense travail realisé par chacune des Commissions dans un temps relative-
ment court pour une teile entreprise.

Quelques chiffres concemant le nombre de consulteurs, de sessions hebdo-
madaires et d’heures de travail realise par la Commission latine sont suffisamment
Oloquents. A titre d’indication, voici les chiffres pour I’elaboration du seul livre 1l
De Populo Dei: consulteurs: 63; sessions hebdomadaires: 62; reunions: 744; heu-
res de travail collegial: 1 860. Et pour I’elaboration des sept livres de Code latin, il
fallu 181 sessions hebdomadaires et 2 160 reunions totalisant 5 430 heures de
travail collegial; si on y ajoute le travail des groupes mineurs (parvi coelus), on
arrive & un total de 6 375 heures de travail collegial27. 1l va sans dire que la Com-
mission orientale a fait un travail similaire. Mais on n’oubliera pas que la part
essentielle du travail a ete assumé dans chaque Commission par le Secretaire. Pour
la Commission latine, ce furent tour & tour Mgr I. Violardo, le pére Bidagor (1965-
1975), Mgr Castillo Lara et le secretaire adjoint Mgr G. Onclin (de I’Universitd de
Louvain). Pour la Commission orientale, le réle de Secretaire fut assurd, d’une
maniere tros efficace, durant les dix-huit annees que dura la Commission (1972-
1990) par un seul homme: le Pere I. 2uzek, doyen honoraire de la Faculte de droit
canonique oriental de I’Institut pontifical oriental.

21Toutes ces indications se trouvcnt dans le rapport que le Cardinal Felici a fait au Synode des
dvequcs le 21 octobre 1980; cf. Communicationcs 12 (1980) 220-225).



163

DER BEITRAG DER GRIECHISCH-ORTHODOXEN KIRCHE
UND THEOLOGIE IM HEUTIGEN EUROPA

DamaskinosPapandreou, Chambesy

I. Das griechisch-christliche Erbe Europas

In meinen Ausfiihrungen werde ich nicht von den heutigen Erscheinungsfor-
men einer nationalistisch verstandenen griechisch-orthodoxen Kirche und Theolo-
gie ausgehen, sondern von dem, was die griechisch-orthodoxe Kirche ihrem We-
sen nach sein sollte.

sEuropa erscheint zunéchst konstituiert durch den Geiste Griechenlands.
Vergdsse es sein griechisches Erbe, so kdnnte es nicht mehr Europa sein

.Das Christentum ist die in lesus Christus vermittelte Synthese zwischen dem
Glauben Israels und dem griechischen Geist. Auf dieser Synthese beruht Europa.
Der Versuch der Renaissance, das Griechische unter Wegnahme des Christlichen
rein zu destillieren und wieder als das pur Griechische herzustellen, ist ebenso
aussichtslos und sinnwidrig wie der neuere Versuch eines enthellenisierten Chri-
stentums. Europa im engeren Sinn entsteht m.E. durch diese Synthese und ruht auf
ihr“a

So spricht loseph Ratzinger Uber das durch nichts aufzuhebende Recht des
Griechischen im Christlichen: ,Ich bin der Uberzeugung, daB es im tiefsten kein
bloRer Zufall war, daR die christliche Botschaft bei ihrer Gestaltwerdung zuerst in
die griechische Welt eintrat und sich hier mit der Frage nach dem Verstehen, nach
der Wahrheit verschmolzen hat“3. Den Beitrag des griechischen Geistes zum Chri-
stentum unterstreicht auch J. Auer, der betont:

a) dall der Eingottglaube nur durch die grol3e philosophische Reflexion der
Griechen aus den Banden desjudischen Nationalismus sich befreien konnte;

b) dall die groRen Werke der Theologie, die in der Vergangenheit hervorge-
bracht wurden, ohne den Dienst der groRen griechischen Philosophie nicht még-
lich gewesen waren; und

1 J. RATZINGER, Okumene und Politik, Einsiedeln 1987, 204.
2 Ebd. 205.

J. RATZINGER, Einfuhrung in das Christentum, Vorlesungen Uber das Apostolische Glau-
bensbekenntnis, 1968, 51.



164

¢) daR, die Rede von der Hellenisierung des Christentums durch die Véter im
ganzen schiefund grof3teils falsch ist4.

Doch abgesehen von der starken ,Einwirkung Platos auf die frihchristliche Theo-
logie handelt es sich bei der griechischen Grundlage der dstlichen Kirchen nicht
um die klassische griechische Kultur, sondern um die hellenistische. Die Okumene
in der Zeit der Entstehung des Christentums war hellenistisch. Nur dadurch, daf
das junge Christentum ganz in die hellenistische Geisleswelt einging®, - schreibt
Friedrich Heiler - ,konnte es selbst 6kumenisch werden und Uber das ganze rémi-
sche Weltreich und Uber dessen Grenzen hinaus sich ausbreiten ... So ist die ortho-
doxe Kirche des Ostens durch und durch griechisch; auch in ihrer slawischen und
georgischen, ja selbst in ihrer syrischen, armenischen, koptischen, &thiopischen
und sudindischen Form kann sie ihre griechische Urform nicht verleugnen®s. Einer
der bedeutendsten orthodoxen Theologen der Gegenwart, Georgij Florovskij, hat
in eindringlichen Worten den griechisch-hellenistischen Charakter der orthodoxen
Kirche bezeugt: ,Alle traditionellen Schemen und Formen sind durch und durch
hellenistisch oder griechisch. Dieser ,Hellenismus’ ist wirklich sozusagen ka-
nonisiert. Es ist ein neuer, christlicher Hellenismus. Es ist eine gemeinsame Atmo-
sphéare der Kirche geschaffen durch eine Reihe von christlichen Generationen.
Unser christlicher Gottesdienst ist in seinem Wesen hellenistisch (da ist in hdchst
erleuchtenden Verdoffentlichungen eines groBen Benediktiner-Gelehrten, P. Odao
Casel von der Abtei Maria Lach, gezeigt worden). Dasselbe gilt von unseren Iko-
nen. Dasselbe ist auch zutreffend fur unsere lehrhaften Formeln, In einem gewis-
sen Sinne ist die Kirche selbst hellenistisch, eine hellenistische Gestaltung - oder in
anderen Worten - der Hellenismus ist eine feststehende Kategorie der christlichen
Existenz ... Und so mul3 jeder Theologe eine Erfahrung einer geistlichen Helleni-
sierung (oder Rehellenisierung) durchmachen ... Viele Mangel in den modernen
Entwicklungen der orthodoxen Kirchen héngen stark von dem Verlust dieses hel-
lenistischen Geistes ab, und die schdpferische Forderung fur die néchste Zukunft

wirde wohl die sein: laf3t uns mehr Griechen sein, um wahrhaft katholisch, wahr-
haft orthodox zu sein“6.

4J. AUER, Kleine Katholische Dogmatik, Bd. 2, 1978,437; 439; 448.

5 F. HEILER, Die Ostkirchen, 1971, 16 f.

6 G. FLOROVSKIJ, Patristic and Modem Theology, in: Proces-verbaux du 1" Congres de
theologie orthodoxe, 1939, 241 f.



165

Il. Das vielfaltige orthodoxe Zeugnis in Europa

Der Metropolit Meliton von Chalcedon hat auf der Konferenz der Hierarchie
des 6kumenischen Patriarchats in Westeuropa im Januar 1976 in Genf das ortho-

doxe Zeugnis in Europa folgendermafen vorgetragen: ,Europa ist kein blofR3er
geographischer Raum, sondern es ist ein groRRer geistiger Begriff: Innerhalb der
Gesamtstruktur der kulturellen Weltgeographie stellt es einen wichtigen kulturellen
Wert dar, denn es ist Trager gro3er Traditionen, die nicht so leicht wieder geboren
und wiederholt werden. Als Ganzes betrachtet, ist Europa eine unentbehrliche
Komponente von ausschlaggebender Bedeutung im Streben der Menschheit nach
geistiger Entwicklung, gesundem Fortschritt und Wohlhaben, Frieden und Ge-
rechtigkeit. In unserer Eigenschaft als GroR3e Kirche (von Konstantinopel) sind wir
keine Fremden in diesem ungeheuren Weltwert, den der Name Europa einschlief3t.
Im Gegenteil: Aus dem Osten kommend, sind wir Européer ... Der Same der Re-
naissance ist vom kulturellen Raum der GroRRen Kirche Ubergesprungen, hat im
weiteren Raum Europa Friichte hervorgebracht und ist somit Quelle weiterer Re-
naissancen und Entwicklungen, geistigen und kulturellen Fortschrittes geworden.
Und von diesem selben Kulturraum der Grof3en Kirche wurden die Mission Christi
und die Kultur nach Norden geschickt. Wie kann ich aber den Beitrag, den der
Kulturraum der GroRRen Kirche zu den Entwicklungen der Kunst und den Gestal-
tungen der Geistigkeit in diesem westlichen Raum, den man Europa nennt, leistet,
beiseite lassen? Ich begnige mich hier, auf diese Tatsachen hinzuweisen, um sie
uns selbst (uns, die wir aus der GroRen Kirche herkommen) und den anderen ins
Bewul3tsein zu bringen: zwischen den Kulturrdumen der GroRen Kirche und Euro-
pas besteht ein organisches Band. Damit mdchte ich die Tatsache unterstreichen;
die dieses Band besiegelt: Wir haben dieses geistige und kulturelle Band niemals
verraten, sein Zeugnis ist nie stumm geblieben, nicht einmal in der letzten Extremi-
tat vor dem Abgrund, nicht einmal im Schweigen der Kreuzigung; unser Zeugnis
blieb und bleibt eine Verkiindigung der Auferstehung fur Glaubige und Unglaubi-
ge“T.

Damit ist bereits der kulturelle Einfluf3 der orthodoxen Kirche heute in Euro-
pa angesprochen. Dieser Einflul3 ist mit der Identitat der orthodoxen Kirche und
ihrem SendungsbewuBtsein untrennbar verbunden. Wie verhalten sich aber die
griechisch-orthodoxe Kirche und Theologie und die eine orthodoxe Kirche zuein-
ander?

7TMELITON von Chalcedon, Das orthodoxe Zeugnis in Westeuropa, in: US 33 (197B) 314.



166

Die orthodoxe Kirche ist weder eine universalistisch strukturierte Kirche, die
die Lokalkirchen als de jure und de facto untergeordnete Teile der Una Sancta
auffaldt, noch ist sie ein Bund von Lokalkirchen. Sie ist vielmehr eine Gemein-
schaft von Lokalkirchen, von denen jede den Anspruch erheben kann, die eine,
heilige, katholische und apostolische Kirche fortzusetzen unter der Voraussetzung,
daf} sie in Gemeinschaft mit den Ubrigen Kirchen steht. Innerhalb dieser Gemein-
schaft hat der 6kumenische Patriarch, der griechischer Herkunft ist, als Ehrenober-
haupt der Orthodoxie, als ,Primus inter pares'j eine wesentliche tbernationale
Funktion auszuiben, die nicht als Rechtskompetenz verstanden wird, sondern als
Dienst und Verpflichtung. Er sorgt dafiir, dal? die Gemeinschaft immer neu belebt
wird. Er hort und achtet auf die Stimme seiner Mitbriider, der Oberh&upter der
anderen Lokalkirchen, damit die panorthodoxe Familie koordiniert werden kann.
Er ergreift die Initiative fur die Einberufung von panorthodoxen Konferenzen,
natirlich nach einmutiger Zustimmung der Oberhdupter der orthodoxen Lokalkir-
chen. Er hat das Privileg der Initiative in dem Bereich, der die Gesamtheit der
Lokalkirchen betrifft.

Diese orthodoxe Kirche, als Gemeinschaft, zu der auch die griechisch-
orthodoxe Kirche gehort, ist dabei der panorthodoxen Einheit und Gemeinschaft
zu dienen, den Weg, der zum Heiligen und GroRRen Konzil der orthodoxen Kirche
fuhrt, treu fortzusetzen und zu beschleunigen, die bilateralen und multilateralen
Dialoge der orthodoxen Kirche zu intensivieren, die Teilnahme der orthodoxen
Kirche an der Okumene zu verstirken, den akademischen theologischen Dialog
mit anderen Religionen weiterzufiihren und im allgemeinen offen zu sein, auf
jeden Menschen guten Willens zu héren.

Impulse sind zu erwarten im Blick auf die zehn Themen der Tagesordnung
des Konzils, aufkonkrete heikle Bereiche des orthodoxen Zeugnisses in der Welt
von heute, d.h. auf die innere Erneuerung des spirituellen Lebens und die Bezie-
hung zwischen Kirche und Welt, auf die Festigung der Einheit der orthodoxen
Kirche und auf die Neubewertung der Beziehungen der orthodoxen Kirchen zur
tibrigen christlichen Welt. Die Orthodoxie ist aufgefordert, die Polarisierungen
zwischen Lokal- und Universalkirche, zwischen Orthodoxie und Orthopraxie zu
Uiberwinden, damit die ganze Wahrheit in ihrer Fille neu wiederentdeckt und in die
Tat umgesetzt werden kann, als eine harmonische Synthese zwischen Menschwer-
dung Gottes und der Vergoéttlichung des Menschen, Schrift und Tradition, Wort
und Sakrament, Kontemplation und Aktion, Gottesffage und Frage nach dem Men-
schen. Das Konzil, welches die orthodoxe Kirche als Gemeinschaft bereits in be-
trachtlichem Umfang vorbereitet hat, sollte ihr ermdéglichen, das Verhéltnis zwi-
schen Kontinuitat und Erneuerung, zwischen Wesen und Form, zwischen Einheit
und Vielfalt neu zu bestimmen, ihre Konzeption von Einheit und Katholizitat der
Kirche in ihrem Verhaltnis zu den anderen Kirchen und Konfessionen neu zu



167

durchdenken, und zwar auf eine solche Art und Weise, dal} die bereits entdeckte
Gemeinschaft, die uns verbindet, in die Tat umgesetzt werden kann und nach der
noch nicht vorhandenen vollkommenen Gemeinschaft gestrebt wird.

Il. Zur Fehlentwicklung nationaler Kirchen

Zur historischen Entwicklung von nationalen selbstéandigen Kirchen in Euro-
pa sei hier folgendes aus kritischer orthodoxer Sicht bemerkt: Das zeitgendssische
Denken in Westeuropa hat einerseits die Idee der Nation von der harmonischen
Synthese mit dem christlichen Glauben isoliert, der innerhalb des geistigen Lebens
der Kirche erfahren wird, und andererseits hat es die Tendenz des nationalen
Selbstbewul3tseins verabsolutiert, um nur noch deren Besonderheiten gegeniber
den anderen Nationen innerhalb der Entwicklung einer berméaRigen staatlichen
Autoritat zu betonen. Die orthodoxe Kirche blieb von diesen neuen Ideen nicht
verschont, denn die jingeren orthodoxen Staaten eigneten sich diese ldee an und
machten sie zum Kriterium fur die erneute Festlegung des Verhaltnisses zwischen
Kirche und Staat. So wurde die nationale Besonderheit vom zeitgendssischen saku-
larisierten Staat als Hauptachse fur die Starkung der staatlichen Autoritat und als
Vorwand fur die Loslésung der Lokalkirche von ihrem &6kumenischen
(weltumfassenden) Selbstverstandnis gebraucht.

Die kanonische Institution der Autokephalie in der Organisation und Verwal-
tung der einzelnen orthodoxen Lokalkirchen hat sich von ihrer funktionalen Bezie-
hung zum 6kumenischen Bewul3tsein jeder Lokalkirche entfernt und lie3 sich fur
die Starkung der staatlichen Autoritat gebrauchen, die jedoch voéllig auf sich selbst
bezogen ist. Dieses Selbstandigwerden néhrte mit jeder Form von Nationalismus
oder nationalem Rassismus die Begeisterung derjungen orthodoxen Staaten im 19.
Jahrhundert. SchlieRlich zog dies aber die offizielle Verurteilung durch die groRe
Synode von Konstantinopel (1972) auf sich. Diese lokale Synode bestimmte, daf3
die Kirchen von Griechenland, Ruf3land, Serbien, der Walachei und Moldau - oder
besser die griechische, russische, serbische usw. Kirche - autokephale oder hal-
bunabhéngige Kirchen in selbstdndigen oder halbselbstandigen Landern sind und
daR sie genau festgesetzte Grenzen haben, namlich die des politischen Staates, und
daf} sie nicht wegen der Nationalitat, sondern wegen des politischen Zustandes
gebildet wurden. Es gibt nicht Nationen und auserwdhlte Vélker, die inmitten
anderer qualitativ und politisch niedriger stehender VVolker existieren. Die nationa-
len Unterschiede, auf die man vielleicht bei ihnen trifft, gehen nicht auf organi-
sche, sondern auf auB3erliche und historische Griinde zuriick. Sie haben fir die
allumfassende christliche Bruderschaft nur eine relative Bedeutung und kdnnen
kein absolutes Kriterium fur rassische Unterschiede zwischen den Menschen und



168

den Vdélkern abgeben. So missen der sogenannte Nationalismus und Rassismus
verurteilt werden. Sie sind hauptséchlich ein Ausdruck des nationalen Geistes und
Charakters und des chauvinistischen Verlangens der verschiedenen Vdlker. Nach
der eben genannten lokalen Synode bedeutet der nationale Rassismus ,die am
gleichen Ort erfolgende Konstituierung eigener rassischer Kirchen, die nur die
gleichen Rassen akzeptieren, alle andersartigen aber ausschlielen und nur von den
Hirten der gleichen Rasse sich fuhren lassen*. Man kdnnte diese Haltung als eine
ekklesiologische Haresie bezeichnen.

Die Ill. Vorkonziliare Panorthodoxe Konferenz (1986) hat mit der Feststel-
lung der Prinzipien, die dem Beitrag der Orthodoxie zur Férderung des Friedens,
der Gerechtigkeit, der Freiheit, der Bruderlichkeit und der Liebe zwischen den
Volkern sowie zur Beseitigung der Rassen- und anderen Diskriminierungen ent-
spricht, folgendes festgehalten:

.Die Orthodoxie verurteilt kompromi3los das unmenschliche System der
rassischen Diskriminierung und die gotteslasterliche Behauptung von der angebli-
chen Ubereinstimmung eines solchen Systems mit den christlichen Idealen. Auf
die Frage ‘Wer ist mein Néachster?’ antwortete Christus mit dem Gleichnis vom
barmherzigen Samariter. So lehrte er uns die Beseitigung jeder Mauer der Feind-
seligkeit und Voreingenommenheit. Die Orthodoxie bekennt, daR jeder Mensch -
unabhéngig von Farbe, Religion, Rasse, Nationalitat und Sprache - das Bild Gottes
in sich trAgt und unser Bruder oder unsere Schwester ist und gleichberechtigtes
Glied der menschlichen Familie* .

IV. Zur eigentlichen Sendung der Orthodoxie in Europa

Die orthodoxe Kirche ist Tragerin der konstitutiven Elemente der europai-
schen Kultur, des gemeinsamen christlichen Erbes Europas, welches uns zur Ein-
heit verpflichtet und welches von einer bewundernswerten Ausgewogenheit zwi-
schen inner- und auBBerweltlicher Sicht des Menschen als Bild und Abbild Gottes,
zwischen praktischem Leben und monastischem Aufstieg, zwischen Demokratie
und christlicher Ordnung, zwischen Freiheit und christlichem Ethos gekennzeich-

“ Die Beschllsse der Ill. Vorkonziliarcn Panorthodoxen Konferenz, in: US 42 (1987) 21. - Vgl.
ebd. die vier vorkonziliaren Vorlagen uber folgende Themen:

a) Die Bedeutung des Fastens und seine F.inhaltung heute (4-7);

b) Die Beziehungen der orthodoxen Kirche zur gesamten christlichen Welt (7-12);

c¢) Orthodoxe Kirche und 6kumenische Bewegung (12-15);

d) Der Beitrag der orthodoxen Kirche zur Verwirklichung des Friedens, der Gerechtigkeit, der
Freiheit, der Bruderlichkeit und der Liebe zwischen den Voélkern sowie zur Beseitigung der Rassen-
und anderen Diskriminierungen (15-24).



169

net war. Der Mensch des 20. Jahrhunderts ist ein tragisches Wesen, welches nach
den schmerzlichen Erfahrungen der beiden verheerenden Weltkriege aufgefordert
«st, alle Elemente seiner Optionen, vor allem diejenigen der vergangenen Jahrhun-
derte, neu zu bewerten und seine Perspektiven neu zu definieren. Vor ihm zeigt
sich eine Welt voll von Ideen und Werten, die seine geistige und kulturelle Ent-
wicklung durch die ganze Zeit hindurch bestimmt haben. Diese Ideen und Werte
werden heute in Zweifel gezogen oder zerfallen in Desillusionierung. Die einzel-
nen Elemente der modernen Zivilisation haben ihre funktionale Verbindung mit
dem organischen Ganzen verloren.

Die orthodoxe Kirche hat als Trégerin des christlichen Erbes Europas einen
besonderen Beitrag aus ihrer Tradition heraus zu leisten. Die interne Konkurrenz
zwischen den verschiedenen Elementen einer Zivilisation ist in der Tat ein fort-
wahrender dialektischer Gegensatz zwischen den ,Teilen* und dem ,Ganzen“,
denn der periodische Dynamismus des ,Teiles” subsistiert bekanntlich im
.Ganzen*, und zwar indem in prozesshafter Weise die Funktion der anderen Kom-
ponenten der kulturellen Identitéat neutralisiert wird. Der Begriff des ,Ganzen*
wird injeder Zivilisation durch die Fille der Elemente definiert, die sie ausmachen
und die die Hierarchie der Werte bestimmen. Der Begriff ,Teil“ ist mit einer se-
lektiven oder einseitigen Sicht der Elemente verbunden, welche ihrerseits nach und
nach die Hierarchie der Werte neu bestimmen. Wir missen zusammen die Bezie-
hung zwischen dem ,Ganzen* und dem , Teil“ Uberdenken, und zwar so, dal wir
gleichzeitig unseren Wurzeln treu und fiir neue Mdglichkeiten verfigbar bleiben.

Die orthodoxe Kirche hat die Aufgabe, daran zu erinnern, daB die Teilaspekte
und Teilwahrheiten niemals verabsolutiert werden diirfen. Unser Beitrag zur Inte-
gration Europas muf3 daher gerichtet sein

a) auf die Wiederherstellung des Gleichgewichts zwischen allen fundamental
geistigen Elementen der européischen Zivilisation, so wie sie sich herausgebildet
haben und zu allen Zeiten der européischen Geschichte maRgebend waren, namlich
das griechische Denken, der rémische Geist und der christliche Glaube, wobei
darauf insistiert werden muf3, dal sich der moderne Geist Europas in seiner
diachronen Dimension in dieser Synthese inkorporieren muf3;

b) aufden ProzeRR der Reinigung des geschichtlichen Gedachtnisses der euro-
paischen Volker, welches durch die Vergangenheit beeintréchtigt wurde, wobei
diejenigen Elemente, die die jeweilige nationale Identitdt und religidse Eigenheit
ausmachen, nicht eliminiert werden dirfen.



170

Die Demokratie hat einen eigenen geopolitischen Raum: den Nationalstaat.
Es ware riskant, ihn aulRer Acht zu lassen. Diese Geographie ist im Hinblick auf
Grenzen und religidsen und kulturellen Inhalt von grundlegender Bedeutung.

Nur auf Grund solcher Konzeptionen, die in die Tat umgesetzt werden mis-
sen, wird die wahre Integration der Volker in die Vision eines vereinten Europa
maoglich sein. Eine Minderheit, ob sie religidser, sprachlicher oder ethnischer Art
ist, muf’ in ihrer Andersartigkeit geachtet werden. Die Freiheit des Menschen ist
untrennbar verbunden mit der Freiheit der Gemeinschaft, der er angehort. Jede
Gemeinschaft muf3 sich gemaR ihren charakteristischen Eigenschaften entfalten
und entwickeln kdnnen. Ein solcher Pluralismus mif3te eigentlich das Leben aller
Lander bestimmen. Die Einheit einer Nation, eines Landes oder eines Staates
miRte daher das Recht auf Verschiedenartigkeit der menschlichen Gemeinschaft
einschlief3en.

Wir missen unseren Dualismus und unsere Polarisierungen tUberwinden, die
die Geschichte Europas deutlich gekennzeichnet haben. Kardinal Ratzinger ver-
weist zu Recht auf folgendes: ,Als Inbegriff der Neuzeit erscheint schlie3lich zu
Unrechtjene vollkommen autonomisierte Vernunft, die nur noch sich selbst kennt,
damit aber blind geworden ist und in der Zerstdérung ihres Grundes inhuman und
schopfungsfeindlich wird. Diese Art von Vernunftautonomie ist zwar Produkt des
européischen Geistes, aber zugleich ihrem Wesen nach als post-européisch, ja anti-
européisch anzusehen, als die innere Zerstérung dessen, was nicht nur fir Europa
konstitutiv, sondern Uberhaupt Voraussetzung einer humanen Gesellschaft ist“9.
Diese Trennung war sicherlich eine Folge der Ideen der neuen europdischen
Rechtssysteme: Diese hielten sich ,deshalb fiir universalierbar..., weil sie sich als
Aufklarungsrecht aus der christlichen Grundlage gel6st hatten und nun als reines
Vernunftrecht auftraten ... Diese Rechtssysteme (miissen) gerade deshalb als gott-
los und glaubenswidrig empfunden werden. Angesichts der Einheit des Ethischen
und des Religidsen erscheinen sie als ein zugleich ethischer und religidser Angriff,
als Entfremdung nicht nur vom Eigenen, sondern vom Eigentlichen*10.

V. Eine gemeinsame europdische Konzeption

Zusammen mit Kardinal Joseph Ratzinger haben wir einige konvergierende
und divergierende Standpunkte einer gemeinsamen Konzeption von vier Thesen
fur ein zukinftiges Europa formuliert, die den verschiedenen Komponenten der
europaischen Synthese entsprechen:

5J. RATZINGER, Kirche, Okumene und Politik, Einsiedcin 1987, 207, Anm. 2
10 Ebd. 200



171

a) Ein nicht-christlicher Staat ist prinzipiell moglich, nicht aber auch ein
atheistischer Staat. Gott darf namlich nicht nur toleriert werden, wie es heute im
Bereich des Privatlebens geschieht, sondern muf3 als héchster Wert auch im 6&ffent-
lichen Leben hingestellt werden. Dieses Prinzip wird als unabdingbar fur eine
allgemeine soziale Anerkennung eines fundamentalen moralischen Wertesystems
erachtet, das auch fur Nicht-Christen Gultigkeit besitzt. Ohne dieses Wertesystem
kann keine Gesellschaft tiberleben.

b) In Europa galt stets und muf3 auch weiterhin gelten das griechische Prinzip
der Rechtlichkeit (eunomia), das heif3t der politisch anerkannten Freiheit und Wir-
de des Menschen als Person, dessen Versklavung unter tyrannischen und ei-
genmaéchtigen Interventionen des Staates aufkeinen Fall geduldet werden darf. Die
Demokratie, die in Hellas geschaffen wurde, besteht in der Funktion eines Systems
von Rechtsvorschriften, welche dem Individuum die Respektierung seiner person-
lichen Autonomie garantieren.

c) Wie der Atheismus und die Tyrannei muf3 auch der ziigellose Nationalis-
mus verurteilt werden, der noch jingst Europa an den Rand des Verderbens ge-
fuhrt hat. Im Gegensatz hierzu lehrte uns die rémische Vergangenheit unseres
Kontinents anhand des Beispiels des mittelalterlichen christlichen Europas, daf}
internationale Strukturen und Institutionen - kirchlicher, akademischer und anderer
Natur - imstande sind, Europa zu einer Gemeinschaft der Interdependenzen zu
.verbinden*, In diesem Europa sollen die einzelnen nationalen und kulturellen
Bestandteile unseres Kontinents nicht aufgehoben werden, sondern in ein ihnen
Uibergeordnetes harmonischen Ganzes zusammengefuhrt werden.

d) Die Errungenschaften der Neuzeit, welche die Sicherung der Freiheit und
der Menschenrechte garantieren, missen geschitzt und weiterentwickelt werden,
ohne daf? dies ihre UbermaRige Betonung zu Lasten der christlichen Erfahrung der
Transzendenz zur Folge hatte, zu der die Christen aufgerufen sind, sie in die eu-
ropéische Politik einzubringen".11

11 J. RATZINGER - Mdlropolite de Suissc DAMASKINOS, L'hcritagc chretien de I’Europe,
1989



172
VI. Orthodoxie und Griechentum

Aber wie verhalten sich heute konkret Orthodoxie und Griechentum zueinan-
der? Die Orthodoxie bildet ebenso ein organisches und authentisches Element der
nationalen ldentitdt und des geistigen Erbes des Griechentums. Es ist einerseits
organisch, weil es mit dem Griechentum auf einem zweifachen geistigen Weg
durch zwei Jahrtausende zusammengewachsen ist, was auf unausldschliche Weise
sowohl das Griechentum als auch die Orthodoxie gepragt hat. Andererseits ist es
aber auch authentisch, und jegliche Tendenz der Veranderung oder des Verlustes
dieser geschichtlichen Pragung wirde die Ganzheit des geistigen Erbes verformen
und verstimmeln. Generell ist festzustellen, daR bei einem Verlust der Verbindung
sich sowohl die Orthodoxie von der Emeuerungskraft des Griechentums abkop-
peln als auch das Griechentum von der weltweiten Ausstrahlung der sozialen Dy-
namik der Orthodoxie I6sen wurde.

Die Orthodoxie und das Auslandsgriechentum sichern nun nicht nur das be-
eindruckende Lebendighalten dieser geschichtlichen Beziehung, sondern bringen
auch neue Perspektiven des Griechentums in einer Welt hervor, welche nunmehr
aufgehort hat, in einer selbstgefélligen und isolierten Innenbezogenheit national-
staatlicher Denkweisen der neueren européischen Kultur zu verharren. Die Mauern
der modernen Staatlichkeit zerfallen nicht nur durch den Druck der internationalen
Wissenschaft, Technologie, Okonomie und sozialen Theorie, sondern auch durch
den weltweiten Bezug der heutigen Forderungen der Menschen nach Frieden, sozi-
aler Gerechtigkeit, Menschenrechten und 6kologischer Moral. Tatsachlich taucht
beim Aufgehen des dritten Jahrtausends am Horizont in den zeitgendssischen Ent-
wicklungen eine neue Welt auf, in der das Handeln der Nationen eingebunden ist
in das Handeln der gesamten Welt.

Die Orthodoxie integriert das geistige Erbe des Griechentums in ihrer ge-
schichtlichen Ausformung, indem sie es in selektiver Weise verwertet, sowohl in
den theologischen Formulierungen ihrer Lehre als auch in den verschiedenen Aus-
drucksweisen der orthodoxen Geistigkeit, das heif3t in ihrer Spiritualitat. Tatsach-
lich legt die Orthodoxie ihren Bezug zu den Menschen und der Welt durch das
Griechentum aus, ohne die Erldsungsbotschaft zu verfalschen, wahrend sich
gleichzeitig das Griechentum mit dem sozialen Realismus des Christentums ver-
blindet, ohne die Autonomie seiner philosophischen Anschauungen Uber den Men-
schen und die Welt zu verlieren. Orthodoxie und Griechentum koexistieren und
wirken miteinander in der geistigen Erfahrung der Kirche, so daR einerseits die
Orthodoxie das Griechentum erhebt und andererseits das Griechentum die Ortho-
doxie stitzt. Geschichtlich ist nachweisbar, dal wenn die Orthodoxie erschittert
wird oder erlahmt, auch das Griechentum erlahmt und ebenso, wenn das Griechen-
tum degradiert wird, auch die Orthodoxie in Gefahr gerét.



173

Der kirchliche Bezug des Auslandgriechentums zur Mutterkirche ist beson-
ders wichtig, nicht nur wegen der Sichtbarmachung der inneren lokalen und welt-
weiten Einheit, sondern auch flr seine weitere Ausstrahlung im panorthodoxen
und christlichen Rahmen:

Erstem bildet das Auslandsgriechentum einen organischen Teil des Okume-
nischen Patriarchats, welches der dauerhaften kanonischen Ordnung nach der erste
Thron der Orthodoxie ist und als Haupt seinen ganzen kirchlichen Leib koordiniert
sowohl fur die gemeinsame Behandlung der heutigen Probleme der Menschen und
der Welt als auch fur die Entwicklung der Beziehungen der Orthodoxie mit der
tibrigen christlichen Welt. Folglich unterstiitzt das Auslandsgriechcntum als Glied
des Okumenischen Patriarchats dessen einzigartige Rolle in panorthodoxer und
pan-christlicher Perspektive.

Zweitem bt das Okumenische Patriarchat, obwohl es griechisch ist und dem
Griechentum mit eindrucksvoller Wirkung in glucklichen und schwierigen Zeiten
diente, fortwahrend eine libernationale Jurisdiktion aus, welche aus seiner iberna-
tionalen Rolle in der Gesamtorthodoxie entspringt, und die sich in analoger Weise
in der polyethnischen orthodoxen Diaspora ausdriickt. Folglich ist das Auslands-
griechentum ein wichtiger Teil der auf der ganzen Welt zerstreuten orthodoxen
Diaspora, und es hat eine hervorragende Stellung inmitten der tbrigen ethnischen

Diaspora in jedem Land inne, weil es ein Glied des ersten Throns der Orthodoxie
ist.

Drittem erscheint das Okumenische Patriarchat im panorthodoxen Rahmen
als die koordinierende kirchliche Autoritat der Orthodoxie, denn sie tritt als verei-
nigender Faktor fur das Uberwunden der bestehenden unkanonischen Zersplitte-
rung der auf der Welt verstreuten ethnischen Diaspora ein . Die Idee einer direk-
ten synodalen Organisation der Bischéflichen Versammlungen in jeder ethnischen
Diaspora unter der Leitung des jeweiligen Erzbischof oder Metropoliten des Oku-
menischen Patriarchats hebt die wichtige Rolle des Auslandsgriechentums inmitten
der polyethnischen orthodoxen Diaspora hervor, sodaR das Zeugnis der Orthodoxie
durch seinen Beitrag an jedem Ort nicht nur glaubwirdig, sondern auch dynami-
scher fur die gemeinsamen Probleme wird.12

12 Die orthodoxe Diaspora und die Frage der Autokephalie. Texte der Kommission zur Vorbe-
reitung des Heiligen und GroRen Konzils der orthodoxen Kirche, in: US 49 (1994) 74.



174

Viertens steht das Okumenische Patriarchat, weil es in seiner tiberethnischen
Mission griechisch verbleibt und eine kanonische Jurisdiktion auf das gesamte
Auslandsgriechentum austbt, als machtiger und unzweifelhafter Garant nicht nur
fur seine innere ethnische Einheit, sondern auch fiir seine unerschitterte Beziehung
zum nationalstaatlichen Griechentum, wie sich in vielen kritischen Perioden unse-
res Jahrhunderts zeigte. Tatsdchlich bringt das Auslandsgriechentum mit der my-
stagogischen Erfahrung des Gottesdienstes als Kern nicht nur die Dimensionen
seiner Nationalitat, sondern auch die weitere Ausstrahlung seiner kulturellen lden-
titat ins Bewultsein.

Funftens drickt sich die Beziehung des Griechentums zur Orthodoxie im
Auslandgriechentum in einer einzigartigen und oftmals exzellenten Weise aus,
weil sie die weltweite Dynamik unseres Erbes aufzeigt ohne eine isolierende oder
formalistische Selbstbezogenheit der geistigen Formungen des nationalstaatlichen
Griechentums. Das Auslandsgriechentum ist besonders verpflichtet, sein geistiges
Erbe und seine Orthodoxie zu wahren, nicht nur, um sein nationales Selbstbewuf3t-
sein zu sichern, sondern auch, um in schopferischer Weise fur die Erweiterung des
geistigen Dialogs mit den Kulturen und den Religionen der Gastlander einen Bei-
trag zu leisten. Es versteckt nicht die Talente der biblischen Parabel, um es nicht zu
verlieren, sondern bietet es den Menschen an, um die erhoffte vermehrte Frucht zu
erlangen.

Sechstens fordert das Okumenische Patriarchat mit seinen inspirierten Initia-
tiven den 6ffentlichen Dialog mit den anderen Kirchen der christlichen Welt (den
orientalisch-orthodoxen Kirchen, der réomisch-katholischen, altkatholischen und
anglikanischen Kirche, dem lutherischen Weltbund und den reformierten Kirchen)
und erhebt gleichzeitig auf universaler Ebene nicht nur das glaubwirdige Wort der
Orthodoxie, sondern auch des Griechentums, mit welchem sich die Orthodoxie
unvermischt, unverwandelt, ungetrennt und ungesondert verbunden hat. Der Dia-
log der Orthodoxie mit den anderen christlichen Kirchen ist gleichzeitig ein Dialog
der kulturellen Traditionen, welcher von den feindlich gesinnten Vorurteilen und
von der Intoleranz der geschichtlichen Vergangenheit befreit, einen Geist gegen-
seitigen Verstandnisses aufbaut und den Weg zur Zusammenarbeit der Volker
angesichts der gemeinsamen Probleme der Menschen und der Welt 6ffnet. Das
Auslandgriechentum dient als neue und ausgezeichnete Brlcke geistiger Kommu-
nikation mit der Bevdlkerung der Aufnahmeldnder, und diese Briicke erweitert
zugleich auch den eigenen Horizont des Auslandgriechentums.

Siebtens ist die Beziehung der Orthodoxie zum Auslandgriechentum struktu-
rell machtig und funktionell unabhéngig von jeder volksstaatlichen politischen



175

Planung. Sie muf} es auch bleiben, denn einerseits ist die Funktion des doppelten
Ausdrucks der geistigen Einheit des Griechentums parallel oder koordiniert, ande-
rerseits kann die erweiterte Aufgabe der Orthodoxie, wie sie immer vom Okumeni-
schen Patriarchat wahrgenommen wurde, nicht in organische Formen eingegliedert
werden, die jener Mission nicht entsprechen, da die Rolle des Okumenischen Pa-
triarchats Uberethnisch ist und sich aufdie ganze Orthodoxie bezieht

Also ist die heutige Aufgabe der Orthodoxie fiir das Auslandgriechentum und
die orthodoxe Diaspora generell einerseits die Verstarkung der Einheit zwischen
den raumlich verstreuten orthodoxen Kirchen und dem Okumenischen Patriarchat
und andererseits die Anpassung ihrer Lehre an die Fragen unserer Zeit. So wird ihr
Zeugnis ein glaubwurdiger Vorschlag fur die Bekampfung der geistigen Sackgas-
sen des heutigen Menschen. Die politischen, sozialen und geistigen Veréanderun-
gen, besonders bei den orthodoxen Vdlkern Osteuropas, Uberraschten die orthodo-
xen Ortskirchen, welche tatsachlich unvorbereitet dastanden, den steigenden Be-
durfnissen der orthodoxen Volker in jener kritischen Zeit nachzukommen und die
Wiederbelebung der verdrangten ethnischen oder religiésen Gegenséatze in den
Griffzu bekommen.

Diese krankhaften Ph&nomene haben sowohl die 6kumenischen als auch die
orthodoxen Beziehungen, welche eine Ubergangsperiode neuer Spannungen
durchleben, belastet und das gegenseitige Verstandnis und die ehrliche Zusam-
menarbeit der letzten Jahrzehnte erschwert. Die verstéandliche Selbstbezogenheit
der orthodoxen Ortskirchen auf die Bekadmpfung ihrer neuen drangvollen inneren
Probleme erlaubt keine direkte Kritik der ethnischen Erhebungen, welche die uber
die Welt verstreute entsprechende ethnische Diaspora mit sehr ernsten Folgen fur
den Zusammenhang der Orthodoxie vernickeln. Hier hat das Auslandgriechentum
die geschichtliche Pfficht, die traditionelle Balance zwischen der Orthodoxie und
seinem nationalen Selbstbewuf3tsein zu bewahren, so dal? esjegliche Tendenz einer
isolierenden Selbstbezogenheit vermeidet und mit jedem geeigneten Mittel zur
Verstarkung der Einheit der orthodoxen Diaspora beitragt.

VII. Einige Entwicklungen der heutigen griechischen Theologie

Ich erlaube mit jetzt, einige bekannte Erscheinungsformen der heutigen grie-
chischen Theologie zu erlautern. Ihre Hauptmerkmale kdnnen im Zusammenhang
mit einem konstruktiven Dialog mit der westlichen Theologie als mehr oder weni-
ger negativ bewertet werden, doch lassen sie sich wie folgt zusammenfassen:



176

1. Innerhalb der griechischen Theologie gibt es heute je langer je mehr eine
Tendenz, sich der patristischen Theologie zuzuwenden. Damit will man einerseits
die Quellen der orthodoxen Tradition mehr unterstreichen oder andererseits sogar
in polemischer Weise die orthodoxen Positionen bei theologischen Divergenzen
mit der rémisch-katholischen oder protestantischen Theologie verteidigen. In die-
ser Hinsicht konnte sich die Studie der patristischen Werke noch nicht von einer
nach Nutzen und Gebrauch eingesetzten Methode befreien, wie sie oft in der For-
schung angewendet wird. Bei der Anndherung an die neue Thematik des 6kumeni-
schen Dialogs hélt sie sogar mit besonderem Nachdruck an den traditionalistischen
Kriterien fest. Die Hinwendung zur patristischen Theologie bekraftigt damit nur
noch die konservativen Tendenzen der griechischen Theologie.

2. Der beschréankte Kreis der Themen, die aus der liturgischen Erfahrung und
der monastischen Spiritualitdt der Orthodoxie hervorgehen und eine besondere
Vorliebe der slawischen Theologie sind, findet in den theologischen Kreisen des
Westens ein groRes Echo. Es ist bezeichnend, dal? die Werke bedeutender Vertreter
der mystischen Theologie - wie zum Beispiel eines Gregor von Nyssa, Maximus
Confessor, Simeon des Neuen Theologen, Gregor Palamas, Nikolas Kabasilas,
Simeon von Thessaloniki - von den griechischen Theologen nach systematischen
Kriterien untersucht worden sind, das heil3t, sie geben fast ausschlieRlich der lite-
rarischen Problematik die Prioritat und nicht etwa der Spiritualitat dieser Werke.

3. Der systematische, manchmal auch der sehr akademische Charakter des
Beitrags der griechischen Theologie hat mehrere Elemente der strengen Methodik,
wie sie in der deutschen wissenschaftlichen Forschung Ublich ist, bewahrt. Diese
behandelt die wesentlichen und die sekundéren Fragen der theologischen Tradition
mit denselben Anspriichen einer kritischen oder komparativen Forschung - und
zwar unabhéngig von den Tendenzen und der theologischen Sensibilitat, wie sie
sich heute im interorthodoxen und interchristlichen Kontext darstellen.

4. Der traditionelle und in verschiedenen Féllen auch der beschwerliche Be-
zug der Theologie auf die unbeweglichen Kriterien der kirchlichen Tradition -
besonders im Bereich der Ekklesiologie und der Bibeltheologie - schrénkt die
Perspektiven eines konstruktiven Dialogs in den entsprechenden Bereichen der
rémisch-katholischen und der protestantischen Theologie spurbar ein.5

5. Die selbstgefallige und unter gewissen Umstanden auch arrogante Introver-
sion des theologischen Ausdrucks kann natirlich sehr einseitig sein, weil sie einer-
seits die Kriterien einer polemischen Theologie verabsolutiert und andererseits die
moderierten Kriterien der Pastoral in der kirchlichen Tradition relativiert. Diese



177

Kriterien dricken jedoch den Geist der Véatertradition und der kontinuierlichen
Praxis der Kirche aus.

Diese negativen Elemente der griechischen Theologie sind indessen mit einer
bemerkenswerten Erneuerung der theologischen Studien in allen Bereichen der
orthodoxen Tradition verbunden. Diese durchlauft allerdings noch die erste Peri-
ode einer systematischen Anndherung an die patristische Literatur, die nach rein
orthodoxen Kriterien verlauft. Das traditionelle Versténdnis der orthodoxen Theo-
logie, die als auferordentlicher und kontinuierlicher Ausdruck des kirchlichen
BewuRtseins verstanden wird, bestimmt gleichzeitig auch die Grenzen der Auto-
nomie der Theologie, im Verhdltnis selbstverstéandlich zur Autoritat der Kirche.
Diese ist von der patristischen Theologie und von der kanonischen Uberlieferung
der Kirche im Hinblick auf ihre ekklesiozentrische Funktion definiert worden.
Diese Kriterien sind seitens der griechischen Theologie mit grof3ter Sensibilitat
angegangen worden, wohingegen sie von der slawischen Theologie mehr oder
weniger relativiert worden sind. Die slawische Theologie meidet vornehmlich die
delikaten Themen der Ekklesiologie oder der kanonischen Tradition und konzen-
triert sich aufdie weniger heiklen Bereiche der orthodoxen Spiritualitat.

Funktion und Aufgabe der griechischen und der slawischen Theologie sind in
bezug auf die gesamte orthodoxe Tradition komplementar, In der Tat zeigt die
slawische Theologie die Klimax der spirituellen Erfahrung der Glaubigen auf,
wahrend die griechische Theologie versucht aufzuzeigen, wie durch die Geschich-
te hindurch das Mysterium der Kirche im Leben der Glaubigen erscheint. In letzter
Analyse bedeutet dies, dall wahrend die slawische Theologie vom Glaubigen her
auf die Kirche zugeht, sich die griechische Theologie von der Kirche zum Glaubi-
gen hin bewegt. Beide Tendenzen begegnen sich vor dem heiligen Altar. Es ist der
Ort, wo beide sich an der sakramentalen Erfahrung des Leibes der Kirche néhren
und durch die Teilnahme und Teilhabe am ganzen Mysterium Christi und der Kir-
che ihre Fulle erreichen. Dies ist auch die Quelle, an der die gesamte Theologie
inkarniert wird.

Der kulturelle Einfluf3 der orthodoxen Kirche muf3 im Rahmen unseres Dia-
logs und unserer multikulturellen und multireligidsen Koexistenz gesehen werden.
Ich mochte auf die Notwendigkeit der Uberwindung der Trennung zwischen Ost
und West hinweisen, auf die Bedeutung der Einheit der Christen fur die Zukunft
Europas. Hier zeigt sich aber auch die Notwendigkeit einer Erneuerung der Kir-
chen, einer Erneuerung auch der orthodoxen Kirche, wie sie das Heilige und GroRRe
Konzil der orthodoxen Kirche anstrebt. Schlieflich ist es und bleibt es die Aufgabe
der Orthodoxie im vereinten Europa: Zeugnis abzulegen und den Volkern das
Licht zu bringen; nicht isoliert von den christlichen Brudern und Schwestern des
Westens, sondern gemeinsam mit allen, mit einer Stimme, allen jene Wahrheit des



178

menschgewordenen Gottes zu verkiinden, welche die allein befreiende und erl6-
sende Wahrheit ist. Diese Wahrheit, Europa zu helfen, zu einer neuen Zukunft zu
finden, darfnicht nur ein Traum bleiben.

Die ahnungsvolle vorausgesetzte neue Weltsituation von Rudolf Otto vor
mehr als sechzig Jahren beginnt heute einzutreffen: ,Ein Riesenringen bereitet sich
vor... Das wird der feierlichste Moment in der Geschichte der Menschheit werden,
wenn nicht mehr politische Systeme, nicht wirtschaftliche Gruppen, nicht soziale
Interessen, wenn die Religionen der Menschheit gegeneinander aufstehen, und
wenn ... zuletzt der Kampf den hohen Stil erreichen wird, wo endlich Geist auf
Geist, Ideal auf Ideal, Erlebnis auf Erlebnis trifft, wo jeder ohne Hulle sagen mufR,
was er Tiefstes, was er Echtes hat und ob er etwas hat*“1".13

13 R. OTTO, Das Heilige, Minchen 1971



179

THE INTERFACE OF PASTORAL MINISTRY AND THE HOLY CANONS!

Lewis J.Patsav os, Brookline, MA

The pastoral guidance of Christians in today’s secular society necessarily pre-
supposes a foundation of inspircd prineiples and methods preserved in the teaching
of the One, Holy, Catholic, and Apostolic Orthodox Church of Christ2. 3Such a
foundation is especially necessary in view of our susceptibility to adopt pastoral
Jechniques™ under the influence of various elements alien to ecclesiastical mini-
stry. Through this influence, pastoral ministry as exercised in the Orthodox Church
has frequently been deprived of its Christ-centered focus, thereby becoming an-
thropocentricl

A signiFicant Step towards overconting precisely this vulnerabilty of our pa-
storal ministry and effecting its return to the spirit, prineiples and methods of the
andern, undivided Church has already been taken. It is to be found in the effort to
oorrelate pastoral ministry and the rudder ofthe Church, i.e. the holy canons.

Let us begin by focusing our attention upon the theory of pastoral ministry,
especially its Contemporary manifestations, such as pastoral psychology. In order
to be certain that Contemporary ministry truly incorporates the divine and human
(theanthropic) elements of pastoral theology expericnced throughout the ages by
the One, Holy, Catholic, and Apostolic Church, the body of Christ, it is necessary
to study the methods of pastoral theology handed down by the holy fathers.

Today’s anthropocentric pastoral ministry developed for the most part in a
socular context. Despite its apparent luster on the surface, it remains deficient in
esscnce, without redemptive value, because it is not rooted in the mystery of the
Church. It investigates the problems of a person anthropocentrically, i.e., with
human criteria and a human method. The soul, which thirsts for union with God,
does not rest upon the moral imperatives or psychological analyses of a particular

' This cssay is an adaptation in translation of parts of the cxccllcnt study on the subject by the
very Reverend Archimandrile George KAPSANIS, Abbot of the Monastery Grigoriou on Mount
A,hos |lle poimantike diakonia kam lous hieraus kanonas (,Pastoral Ministry according to the Holy
Canons"), Piraeus 1976». Scveral sections identified bclow appear clsewhcre. They are includcd here
abo, as being integral to the subject under investigation.

2 See prologues of C. MOURATIDES and G. KAPSANIS in: KAPSANIS, He poimantike, 11-
'6, from which much of the assessment which follows is adapted; sce also L.J. PATSAVOS. Ecclesi-
astical Reform: At What Cosl?, Greek Orthodox Theological Review 40, 1-2 (1995) 7-10.

3 The christocentric focus of pastoral ministry as understood in the early Church is the basis of

ai> cxccllent study by C. MOURATIDES, Christokentrike poimantike en lois Askelikois" lou Mega-
lou Yasileiou, Athens 1962.



180

school of psychological thought. It does not even rest upon the human assistance
provided by psychiatry.

The shepherd of souls, like Moses of old, must deliver his flock from the
bondage of the devil, of sin, and of dead to the ,glorious liberty of the children of
God"“ (Rom 8.21)4 and commit to the Lord souls perfected and sanctified. In view
of such a task, he must realize the insufficiency of an anthropocentric pastoral
ministry. One must therefore tum to the holy canons, which express the experience
ofthe Church as confirmed by the synods and the fathers. Ifeach father is conside-
red the mouth of the Church because of his obedience to her and ofthe identifica-
tion of his will with that ofthe Lord, do not the decisions ofthe synods express to
an even greater degree the will of the Church and constitute a certain path of Sal-
vation?

In the holy canons is to be found all the pastoral experience and theology of
the Church. Whoever wishes to find the most genuine expression, method, or ex-
perience of pastoral ministry need only turn to the canons. Furthermore, Orthodox
pastoral ministry must not be exercised according to each shepherd’s subjective
view, but according to the will of'God, as expressed by holy scripture and tradition
and the holy canons based on them. This is why the canons and pastoral theology
are so closely bound together. Whoever pastors according to the holy canons, pa-
stors in the spirit of the Church, according to the will of God. He who pastors in-
dependently ofthe holy canons according to his own convictions pastors merely as
an individual apart ffom the Church.

Pastoring with ecciesiastical sensitivity is a question of the salvation of both
pastors and faithful. The Church always affirmed her faith in the divinc and human
natures of Christ by means of the synods and holy fathers. The temptation of offe-
ring salvation not through Hirn Who was God and Man, but only through man - a
human being, was never absent from humankind. That is why today there is pasto-
ral ministry which is Orthodox and encompasses both divine and human elements,
and there is also pastoral ministry in various forms, usually hidden, which is con-
cerned mostly with human elements. Such an anthropocentric pastoral ministry
denies obedience to the holy canons and tradition of the Church. And under the
pretense of bringing pastoral ministry in line with Contemporary thinking, such an
approach arrogantly projects the will ofthe unredeemed individual as the regulator
of pastoral methodology and moral bchavior.

We must, of course, approach the canons in repentance and humility, not to
judgc them, but to learn pastoral theology and methods of ministry. We ought not*

* Scriptural texts are laken from the Reviscd Standard Version ofthe Bible.



181

to invoke them whenever we want to Support our personal interests, while forget-
ting them whenever they judge our anti-ecclesiastical and uncanonical acts5.

The hearts of those who sincerely and unsclfishly love the Church grieve
whenever they ascertain the frequent inconsistencies towards the holy canons.
Those who fault the canons for being outdated or for conflicting with the spirit of
Christ’s love are also imbued w'ith an anthropocentric spirit. Such a theology is
anti-traditional, based upon the mistaken view regarding the discovery of unadulte-
fated Christianity not in the later tradition of the Church, but in the primitive
Christianity of the New Testament. All who live the mystery of the Church in an
Orthodox ethos know that the Church of the councils is no less the body of Christ
°r less holy than the primitive Church. How is it possible for those alien to eccle-
siastical lifc and cxperience, who do not live the Church internally and in repen-
‘ance, to comprehend the Orthodox canonical tradition? If we do not comprehend
the canons, they are not at fault. We, who lack the necessary spiritual vision to see
as God sees, are at fault.

All this points to the need to study the holy canons. In doing so, one must se-
arch first and foreinost for the theological and pastoral elements they contain, re-
roembering that pastoral ministry divorccd from theology is reduced to a
technique, or to empty moral rules and obligations which have no relation to the
theologically grounded pastoral theology ofthe Church. Moreover, the study ofthe
Pastoral and theological nature of the canons provides the opportunity for their
eorrect assessment and appreciation. Through such a study it becomes evident that
despite their legal expression the holy canons do indeed have a theological basis
and a pastoral purpose6.7

What is said above about the holy canons comes at a time when there is much
conlusion about the character and role of the canons in the Church. This sense of
c°nfusion is due mainly to the spirit of secularism which pervades our society. It is
,0 be hoped that the present study on the interface of pastoral ministry and the holy
canons will contribute to a more serious and respectful predisposition towards the
h°ly canons and to a more firm grounding of our pastoral ministry in their teach-
‘ng.

5 See 1.J. PATSAVOS, The Canonical Tradition ofthe Orthodox Church, in: F. LITSAS (cd.),
A C-'ompanion to the Greck Orthodox Church, New York 1984, 142-3.
Regarding the pastoral significance ofthe canons, sec PATSAVOS, The Canonical, 44.
7 Sec also my article ,Ecclesiastical Reform" and other papers published in vol. 40 of the
»Creek Orthodox Theological Review" devoted to the international conference commemorating the
1300* anniversary ofthe Council ,,in Trullo" at Holy Cross School of Theology (March 1992).



182

1. The Pastoral Character ofihe Law in Scripture - The Law ofthe Old Testament
A Pedagogue in Christ" - The Fulfillmenl and End ofthe Law is Christ

The pastoral ministry of lhe Church has always been based upon the holy ca-
nons, which constitute the Church’s law. Nevertheless, the relationship between
pastoral ministry' and the canons is not always correctly understood. The result is
that we are sometimes directed towards antinomianism, which is the autonomous
exercise of pastoral ministry in the absence ofthe canons, and other times towards
legalism, i.e., the exercise of pastoral ministry' according to the letter ofthe canons
only, in a legalistic juridical way.

The adoption and application of the holy canons by the Church as her law
coincides with the teaching of holy scripture that the law, which is an expression of
grace, is a gift of God to His people. It has an instructive and pastoral character,
which helps elevate and free the believer in Christ.

When one understands the true character of the law in holy scripture and the
relationship between the law and grace, one also correctly understands the rclati-
onship between the holy canons and pastoral ministry. Understood in this way,
pastoral ministry' is protected from the two dangerous extremes of legalism and
antinomianism.

An overview of the theology of law in the Old and New Testaments reveals
the following conclusions:

1) The law ofthe Old Testament is not in substance detrimental, even though
it is incomplete and temporary. The law has a pastoral and soteriological character.
Even the incomplete law of the Old Testament is necessary as a ,pedagogue in
Christ*“. As decreed by the 82nd canon of the Sixth Ecumenical Council:
»Therefore, embracing the ancient types, and the shadows, as Symbols of the truth

and patterns given to the Church, we prefer grace and truth, receiving it as the
fulfilment ofthe law* (Gal 3. 19-25/.* 9

* KAPSANIS, 19-33.

9 Translation of this canon is from an unpublished manuscript of canons of the ecumenical
councils translatcd into current English by Prof. John CAVARNOS (no datc; hcreafter, CAVARNOS,
Canons). Canonical texts other than canons of the ecumenical councils, with some exceptions, are
laken from H. PERCIVAL (cd.), The Seven Ecumenical Councils (Nicene and Post-Niccnc Fathers,
second scries, vol. 14), Grand Rapids, M| 1956 (hcreafter, PERCIVAL, The Seven). Occasionally, |
have used my own translation for specific words and phrases.



183

2) The law is not some beneficial human invention, but an expression of
God’s revealed will for humankind (Ex 24.12; Lev 24.22).

3) The law is a means and not an end. By applying the law in humility, a per-
son can be elevated to a relationship of love towards God and fellow human
beings. In such a relationship one receives divine grace, the life of God, and salva-
tion (1 Tim 1.8-11).

4) Misuse of the law by transforming it from a means to an end becomes
spiritually fatal for a person. However, the law is not responsible for its misinter-
Pretation (Rom 7.6-16, 9.30-32).

5) The Lord reveals the true content of the misinterpretcd law of the Old Te-
stament and indicatcs that its true character is to be found in love. Love and de-
crees of law are in a relationship of substance and form (Mt 22.36-40; Rom 13.8-
<0).

6) True freedom for the believer is not to be found in discarding the law,
which is lawlessness, but in preserving it by living in love as responsible freedom
towards God and fellow human beings (Rom 6.15-18; Jas 1.25).

According to the patristic Interpretation of scripture, there is no contradiction
between law and grace; rathcr, law constilutes an expression ol grace. Hence, the

Church, as the body of Christ and people of God headed towards the kingdom,
adopted canons which from the apostolic period servcd to guidc the faithful pasto-
rally on their way. Such a canon, as is well known, was adopted by the apostolic
council in Jerusalem: ,For it has seemed good to the Holy Spirit and to us to lay
upon you no greater blrden than these necessary things: that you abstain from
what has bcen sacrificed to idols and from blood and from what is strangled and
from unchastity. If you keep yourselves from these, you will do well. Farewell*
(Acts 15.28-29).



Il. Ecclesiological and Canonical Prerequisites ofPastoral Ministry™

The Church as a Divine Human Communion, the Beginning and End of Pa-
storal Ministry"

Orthodox pastoral ministry is ecclesiological and cannot be understood apart
from the mystery of the Church. The Church as a divine-human communion in
Christ is the only place in which pastoral work can be fruitful. She is the beginning
and end of pastoral ministry because pastoral ministry presupposes the Church.
Furthermore, its goal is the assimilation of the bclicver into the Church, the body
of Christ, as effectively and conscientiously as possible, so that the process which
leads to spiritual perfection (theosis) will result.

The holy canons stress the nature ofthe Church as communion between God
and human beings in Christ. This communion is effeclcd through the divine my-
steries, particularly the holy eucharist, as well as though the other gatherings of the
church body. Unity in the Church, characterized as catholic (all encompassing)
unity, is granted by God as a gift. This, in fact, is what distinguishes it from the
unity' of human beings. In the catholic unity ofthe Church, the believer becomes a
~whole“ (,catholic*) person (,katholikos anthropos*), i.e., one who lives the full-
ness ofthe life in Christ.

Such a believer, whose ,catholic* image is the goal of Orthodox pastoral mi-
nistry, is one who overcomes cvery patrtiality and fragmentation. Such a person is
totally open to God and to God’s children, his fellow human beings. He lives the
fullness of God’s truth and the fullness of God’s lovc. His frail, fallen, egoccntric
individualism is restored to wholeness and transformed into theocentric communi-
on. The person who is ,catholic* (i.e., Orthodox) in belief and ,catholic* (i.e.,
virtuous) in behavior, lives the Church’s truth in a harmonious and balanced way
and follows the evangelical virtues without absolutizing elements of the faith,
which would lead to hcresy or pietism. He does not separate doctrine from ethics,
neither does he discard a christocentric ethic for pietism.

Also, he does not confine himself to factions, considering them as the au-
thentic means of salvation and of renewal in the Church. He does not absolutize
human trends of the times, neither does he reject as anachronistic the fruits of the
Holy Spirit, i.e., the life-giving tradition and canonical decrees of the Church. The
scatholic* believer has ovcrcome the antithesis between conservatism and pro-
gressivem. He is conservative because he seeks to preserve the eternal truth of the* 11

11 See L.J. PATSAVOS, Livcd Experience and Theoretical DifTcrences in the Approach to l.aw
and Disciptine in the Eastern and Western Churches, in: N. VAPOR1S (ed.), Rightly Teaching the
Word of'Your Truth, Brookline, MA 1995, 187-9.

11 KAPSANIS, 37-47.



185

Church, and at the same time progressive because he seeks to advance her truth
<% by day. The saints and fathers of the Church are the models of the ,catholic*
believer and for this very reason the guides of both shepherds and flock in their
journey towards catholicity. The genuineness ofthe Church’s pastoral ministry lies
in whether it directs the faithful towards catholicity (truth/virtue). Therefore, true
Pastors ofthe Church do not preoccupy themselves with changing and updating the
Church’s decrees for the sake of change. Rather, they are concerned more with
changing and transforming themselves and the members of their flock into
-.catholic* believcrs through their participation in the catholic truth and life of the
Church. Such an approach alone transfoms without being transfonned, changes
without being changed, and saves one in Christ without being saved by its alliance
with the world12 13

Because it is the whole life and truth of the Church which makes one a
-catholic* believer, Orthodox pastoral ministry dirccts the faithful to a catholic
Participation in the Church and in whatever constitutes and reveals the Church.
lhis includes her divine worship, her spoken word, her mysteries, her saints, her
canonical tradition, and whatever expresses the Church as the body of the living
Christ, and as the visible and invisible communion ofthe lloly Spirit.

The Church’s Tradition of Truth, the Presupposition of Pastoral Ministryl'

The goal of pastoral ministry is to familiarize the C hristian flock with the
truth preserved in the Church’s holv tradition. |his truth is not a rational concept
but a hypostatic reality, the divine and human Christ, the Church s head and her
body. Therefore, pastoral ministry as the revelation ol this truth is cssentially dilfe-
rent from the purely humanistic approach of responding to the worldly needs of
buman beings.

Because of the strong influence of anthropocentrism and secularism, contem-
Porary pastoral ministry is in danger of limiting its task to purely humanistic activi-
ty and of forgetting that its principle mission is the ,transmission ol truth". In Order
fer it to rescue the true mission entrusted to it by our Lord, pastoral ministry is
called to learn in humility from the tradition ofthe fathers as expressed by the holy
canons. The experience ofthe Church, also expressed by the holy canons, can hclp
Us respond to fundamental issues related to the transmission oftruth.

The Iransmission oftruth, which is the Church’s tradition, cannot be complc-
tely understood externally or rationally. One must experience and know it perso-
nally. Only in the communion of faith is an internal and personal familiarity with

12 Cf. 'ATSAVOS, Ecclesiaslical Reform.
13 KAPSAN1S. 49-57.



186

the truths of thc faith, as well as with the teacher ofthe faith, possible. Only in the
communion of failh is the Holy Spirit given so that one can know the truth. That is
why every attempt to understand the truth of the gospel from outside will prove
futile (see | Cor 2.14-16).

The Contemporary person often attempts to approach the faith rationally, as
an ideology, and is therefore unable truly to understand it. Ecclesiastical experi-
ence is the only way to know the truth. For this reason, it is essential for the
Church’s pastors to help the members of their flock, especially those with Pro-
blems of faith, to acquire this experience mainly in the liturgical-eucharistic life of
the Church. Il is there that the Church reveals and at the same time realizes her true
divine-human nature.

Integrated inlo the tradition of the Church, the believer is thereby integrated
as well into her life and her truth, which is a hypostatic truth, the incamate Word
of God. This, too, is why Orthodox pastorai ministry prcsupposes the acceptance
of tradition as a nccessary condition for spiritual growlh. The believing Christian
approaches tradition as a learner and not as a teacher. He allows himself to be
moulded within it rather than to mould it to his own dimensions. He then discovers
that tradition is a source of life having an unfathomable depth. Drawing from such
an unfathomable depth, he can then render the word of the Church relevant and
salutary in every age.

The Enactment of Holy Canons for the Realization of the Purposes of Pasto-
rai Ministryld

Although the holy canons constitute the Church’s law, they nevertheless dif-
fer essentially from all other typcs of law. Even though they arc endowed with
technical and juridical articulation, their basis is theological and tfieir objective is
pastorai. They werc enacted in response to specific pastorai needs of the Church.
Furthermore, they express in time her etemal truth, as well as her divine-human
will. As such, they cannot be distinguished into canons of divine law and those of
human ecclesiastical law, since everything that takes place in the Church is due to
the synergy of both divine and human factorsi5 *

The redemptive mission ofthe Church has as a corollary the redemptive and
pastorai purpose of all her functions and decrees. Everything that takes place in the
Church has as its purpose the salvation of humankind and is pastorai. It is impos-
sible, therefore, for pastorai theology and sotcriology (the study of the redemptive
mission of the Church) to be distinguished.

14 KAPSANIS, 59-71.
15 Scc N. AFANSIEV, The Canons of the Church: Changeable or Unchangeable?, St. Viadi-

mir's Seminary Quarterly 11 (1967) 55-57; scc also PATSAVOS, The Canonical, 147.



187

It is in this spirit that the holy canons should be understood. The Church’s Ca-
nons are first and foremost pastoral texts, i.e., texts written to rcgulate specific
needs ofthe Church as a communion of believers or to guide the spiritual life of
each of her mcmbers'6. Every canon presupposes a specific pastoral problem,
which the Church confronts in a special pastoral way summarized and concretized
In a corresponding canon.

The canons, then, are not the expression of a legalistic spirit, which tends to
envelop everylhing in regulations and to reduce the life of the spirit to juridical
norms. They are the expression of the Church's pastoral concem for the salvation

her membersl7. This undcrstanding of the canons on the part of the Church's
conscience is supported by the following:

1) The relatively small number of canons issued by the councils, especially
the ecumenical councils. In other words, the Church was not transformed into a
Workshop to devise legal rules and regulations. She formulated canons according
*0 circumstances in Order to regulate her affairs whenever there was danger of
adulterating her life. In fact, what occurred with the dogmas of the Church also
occurred with the canons. Both the dogmas and the canons were formulated spa-

r'ngly, only when the truth of the Church was in danger ol distortions of either a
iheoretical or practical nature.

2) The absence until now in the Orlhodox Church ofa codification of the ca-
nons comparablc to the Code of Canon Law ofthe Roman Catholic Church.

3) The incidental expression of an opinion by the fathers with regard to con-
temporary pastoral problems, later recognizcd as having canonical authority. Many
the canons of the fathers ratified by canon 2 of the Penthekti (Quinisext) Ecu-
nienical Council were formulated as responses to questions put to them regarding a
variety of pastoral problems. Subsequently, their responses were recognized as
canons because ofthe authority these same fathers enjoyed in the conscience ofthe
Church. For the same reason, excerpts from the written works of the fathers were
also included thereafter in the collections of the canonsl18

4) The authority and exalted Status accorded by the conscience of the Church
to those fathers who were canonists, theologians, pastors and teachers of the life in

j8 PATSAVOS, 144.

A similar view is expressed by R. METZ in bis cxplanation of the juslificalion for ihc
Church's law/canonical tradilion. Sec WIliat Is Canon Law?, London 1960, 12-14.

18 Sec PATSAVOS, The Canonical, 144.



188

Christ. Included among thcm are St. Basil the Great, St. Athanasios, St. Cyril of
Alexandria and St. Gregory of Nyssa.

5) The trust with which the body of the Church has always looked upon the
holy canons, never considering them an unbearable birden, but a staff for the
Church on her way to the kingdom. The grievances levied against the canons are, it
appears, a Contemporary phenomenon due either to their rnisinterpretation or to the
adoption by some theologians of criteria totally at variance with the criteria which
the Church has always maintaincd.

The fathers of the Seventh Ecumenical Council expressing the universal
conviction of the Church in their first canon, spoke in a unique way about the holy
canons: ,For those who have reccived the priestly dignity the pattcrns of the ca-
nonical constitutions are both testimonies and instructions, which we, gladly
receiving, chant with the divinely inspired David to God the Master, saying: ‘|
have rejoiced in the way of thy testimonies, as much as in all riches’ (Ps. 119:14),
and ‘Thou hast commanded thy testimonies in righteousness forever (Ps.
119:138). ,Give me understanding, and 1 shall live’ (Ps. 119:144). And ifthe pro-
phetic voice commands us to keep the testimonies of God forever and to live by
them, it is evident that they must abide unshaken and undisturbed. And also Mo-
ses, the seer of God, speaks thus: ,To them nothing is to be added, and from them
nothing is to bc taken away’ (Dt. 12:32). And the divine Apostle, boasting in them
cries out, ,things into which angels long to look’ (1 Pet. 1:12). And Paul says,
,Even ifwe, or an angel from heaven, preach unto you any other gospel than what
ye have received, let him be anathema’ (Gal. 1:8)*“19.

The holy canons, just as God’s testimonies, are riches and no one is permitted
to add to them or delete from them. This absolute stand of the fathers, often in-
comprehensible to the contemporary Christian influenced by the currents of secu-
larism, is explained only by the faith of the fathers in the perpetual activity of the
Holy Spirit in the Church.

The fact that this council decreed only twenty-two canons assures us that
whatever was said above was in rcference to the spirit of the canons, not to their
letter. The council can issue new canons; however, they must not vary fforn the
spirit of earlier canons, that is to say, from the spirit of Catholic Orthodoxy.

The canons regulating the pastoral ministry of the Church, even though di-
rected towards practical pastoral goals, have a theological foundation. They are not
to be understood as legal regulations, but as the practical application of the
Church’s dogmas. Let us use as an example canon 34 ofthe Holy Apostles, which

19 CAVARNOS, Canons.



189

speaks about thc synodal structure of provinces headed by a metropolitan: and
God will be glorified through the Lord in the Holy Spirit, the Fathcr, and the Son,
and the Holy Spirit“20, In other words, by comparing the Church's synodal structu-
re to the Community of persons in the Holy Trinity, the canon here reveals the
Church as a reflection ofthe Holy Trinity.

The Cooperation (synergy) of divine and human factors in the councils re-
veals the mystery of the Church to be the mystery of divine-human (i.e., thean-
thropic) communion. The Church speaks as a thcanthropic body, and the holy
eanons express in place and time the Church’s theanthropic will and character.
Giis is why canon 19 of Sardica can state what in anothcr context might appear al
the very least presumptuous: , These things wholesomely, duly, and fitly decreed,
|nut2t]1e estimation of us thc bishops, such as are pleasing both to God and to man

Within the canonical tradition of the Orthodox Church, the holy eanons are
not the basis of the Church’s formation, but are derived from her following her
Formation. The Church was not established as a legal Institution eventually filled
with the grace of the Holy Spirit, but was formed as the mystery of theanthropic
eommunion in Christ through the incarnation of the Logos. The eanons exist to
Preserve that mystery. In that sense, the relationship of the Church to her canoni-
ci Order is a relationship of essence to form. The form, however, is necessary to
give expression to the essence.

The theological character of the eanons is what renders them not only diffe-
rent from, but also superior to, secular law. This permits the Church to regulate her
pastoral concerns based not upon humanistic principles or religious ideology or

even ecclesiastical bureaucracy, but upon the word of God ever present in the
Ghurch. Replacing the eanons with decisions ofthe individual will ofthe Church’s

shepherds, her bishops, is the equlvalent of replacing the theanthropic will of the
Ghurch with man’s fallen human will. Such replaccment will be weak, therefore,
and incapable ofexpressing in time and place the catholic truth ofthe Church.

The holy eanons give testimony to thc reality of the Church as a theanthropic
communion, historically realized by the presence of the Holy Spirit, far removed
from every idealistic view of the Church. As a result, only those who deny the
Perpetua! incarnation ofthe Church in history, overcome by a kind of ecclcsiologi-
cal monophysitism, could deny the holy eanons22. Such persons exercise a theolo-

Sy devoid of pastoral experience and are therefore unaware of the reality of the
human element in the Church, which must be pastored and transformed into the

PERCI1VAL, 596
21 PERCIVAL, 432.

22 See AFANSIEV, The Canons, 57-60.



190

kingdom of God. The Church, which lives her theology, formulates canons which
express her theology, i.e., her truth.

Observing the Holy Canons, Presupposition for Order in the Church and
Freedom in Christ2"

The canons speak about ,ecclesiastical Order“23 ,canonical Order“25 28 sim-
ply ,order"20. This raises the qucstion as to whether it is possible to deny canoni-
cal Order in the Church in the name of freedom in Christ. Does the Church’s law
constitute a new birden for the person of grace? Certainly not, for canonical order
does not confine freedom in Christ; it insures it. Whenever the holy canons are
observed, the human passions, which obstruct the life of freedom, are confmed. In
other words, a correct response to the question regarding the possible obstruction
of freedom in Christ by canonical order presupposes an Orthodox perspective of
freedom.

What is the nature and character of freedom in Christ? Freedom in Christ
does not consist in the possibility of selfishly projecting our own will. It is the
restoration ofa communion oftrue love between God and humankind in Christ by
rejecting our own will. Thus, freedom in Christ consists mainly in freedom from
the depraved love of seif and subjugation by the passions. It is the realization of
our true seifin proper relationship with God and fellow human beings. As a result,
freedom in Christ presupposes love and has as a consequence the restoration of an
authentic theanthropic communion of persons.

The holy canons help fallen humanity remain united and in harmonious rela-
tionship with one anothcr in the Church. They do not deprive a person of one’s
freedom, but rather help one to live that freedom. The canons indicate to the faith-
ful the Church’s limits, bevond which there is only outer darkness. They regulate
the relations among her various charismatic ministries and Orders, so that all may
work harmoniously for the incrcasc ofthe one body of Christ. They also prescribe
the appropriate method for those who injure the body and fall away from the
Christian faith. The canons have no power to save by themselves. They help a
person, however, to remain in the Church united with the other members of the
body, so that one can continue to work out his salvation. The canons as limits do
not exhaust the great mystery which is the Church; but without them, the Church
cannot be expressed as a communion of love, as God-given order and unity, as the

23 KAPSANL1S, 73-82.

2i Canon 6 ofthe Second Ecumenical Council.
25 Canon | of St. Cyril of Alexandria.

26 Canon 86 of Carthage.



191

harmonious body of Christ. They also prescribe the appropriate mcthod for those
who injure the body and fall away from Christian faith.

The canons have no power to save by themselves. They help a person, howe-
Ver, to remain in the Church united with the olher members of the body, so that
One can continue to work out his salvation. The canons as limits do not exhaust the
great mystery which is the Church; but without them, the Church cannot be ex-

pressed as a communion of love, as God-given order and unity, as the harmonious
body of Christ. There is no contradiction between the work ofthe Spirit on the one

band and church order on the other, or between the Church as charismatic com-

munion and as instilution. The Holy Spirit renders the Church a body, which, of
course, means an Organization with a structure and order, not disorder and utter
chaos. The Holy Spirit builds up the body as a whole and not simply as an indivi-
dual part of the body. This means that the Spirit is the life of the whole body and
'hat therefore the various functions of the body and members of the body are in a
state of mutual dependence upon one another. The laws of the Spirit in the Church
are the criteria according to which the mutual dependence of the various functions
and ministries of the body of Christ is realized.

When the members of the Church, pastors and flock, prove themselves un-

worthy of the gifts of the Holy Spirit and reject its activity, they fall into disorder,
discord, factions and utter chaos. In such a state there is ,freedom , but not in the

Christian sense of the word. Each person acts according to his own feeble will,
Talling viclim to the passions and thereby losing the possibility of freedom in
Christ and the attainment of God’s kingdom. Such a Situation points to the need for
'he holy canons, which, when applied properly, assist in the realization of truc
freedom.

In the words of St. Nikodemos of the Holy Mountain: ,Deprive material
Creation ofthe laws of nature, and its orderliness is at once abolished; and with the
abolition of order, the whole universe vanishes. Deprive the Church of the holy
canons, and disorder at once intrudes; and as a result of the disorder all her sacred
"dornment disappears*27.

Worthy of note is the fact that the rejection of canonical order leads to the

°Pposite of the desired result, i.e., the imposition of the human element upon the
divine. What needs to be understood is the fact that dcspite the steadfastness of the

Orthodox Church in her canonical tradition, there are still those in her fold whose
degenerate will scoms the theanthropic will of the Church as expressed by the holy

canons. Furthermore, their own selfish will seeks to settle ecclesiastical matters
without the canons or to distort them for their own calculated motives. In the

werds of the Council of Constantinople of 861 (canon 10): ,Those who appear to

D. CUMMINGS (Irans.), The Rudder, Chicago 1957, li.



192

be victims oftheir own passions not only do not shudder at the thought of the pu-
nishment provided by the holy canons, but have actually dared to scom them. For
they distort them, and in conformity with their malicious nature make pretense of
their will; so that in keeping with the magnitude of their malice, according to St.
Gregory the Theologian, not only is what is evil not attributed to them, but is even
thought of as good*

Characteristic of the spirit of freedom expressed by the canons are decrees, as
well, which give testimony to the fact that the canons surpass the spirit of their
time, a spirit which is entirely unaware of political freedom, rights and the equality
of all, as understood by society today. Thus, as expressed by canon 8 of St. Nice-
phorus the Confessor (1 Ith Century): ,Children born of a concubine, or of persons
married a second or third time, though with the provision that they be worthy of
holy Orders, and have lived a life worthy thereof, may be ordained to the
priesthood*29.38igdilarly, canon 108 of the Council of Carthage (419) decrees:

»There has been given a law whercby cach and evcry person may by free choice
undertake the exercise of Christianity*“10.

Furthermore, no one in the Church has the right to restrict another person in
an irrational way, thereby intcrfcring in his freedom and responsibility before God.
In the sevent canonical question addressed to Patriarch Nicholas of Constantinople
(1 Ith Century), one reads: ,,If it be supposed that an abbot upon dying has left
another abbol in his place and has given him a prohibitive ruling not to depart from
that monastery, and that later, being reproved by his own conscience as too weak
and feeble to govern the monastery, such successor of that monk has departed,
what ought he in consequence to do about that ruling?*“ The patriarch’s response is:
»That ruling is an unreasonable one, and on this account is also an impossible one.
Hence, the person who has been tied by it will be loosed if he goes to the bishop

cer

and explains his predicament**’ .

I1l. The Possibilily and Presuppositionsfor Changing the Holy Canons and
Adjusting them to Contemporary Pastoral Needs3?

Due to their theological nature, the holy canons are unchangeable and unre-
newable in spirit since they express in time the eternal truth and essence of the

2K My rendering ofthc translation in CUMMINGS, 466.

29 CUMMINGS, 964.

30 CUMMINGS, 673.

31 CUMMINGS, 973.

32 KAPSANIS, 83-90; sce also PATSAVOS, Ecclesiastical Reform, 3-7.



193

Church’l. However, because of thcir pastoral character they can be supplemented
and modified in letter and form under certain conditions. This is possible only with
the enactment of new canons by the competent ecclesiastical authority, so that new
historical realitics can be pastorally addrcssed. What is never allowed is lo change
and adjust the dogmatic and ecclesiological basis ofthe canons. Such an act would
be tantamouth to abandoning the theanthropic truth and reality ofthe Church34,
The ecumenical synods speak ofthe divinely inspired character of the canons,
a conviction alive in the tradition of Orthodoxy up to the present, as expressed by
St. Nikodemos of the Holy Mountain: ,This book (the Rudder) is, in effect, holy
writ next to sacred scripture, and a testamcnt next to the Old and New Testaments.
Next to the first divinely inspired words, its contents are second divinely inspired
words. This book contains the etemal limits set by the fathers and the laws which
endure forever ... which were decreed by ecumenical and local councils through
the Holy Spirit ... This book is indeed, as we have called it, the Rudder of the Ca-
tholic Church, which when steered by it securely, directs its passengers, both cler-

gy and laity, to the safe harbor of the kingdom above. This book is the fruit and the
tesult and the purpose for which so many ... patriarchs labored, so many God-
bearing and Spirit-bearing hierarchs from the ends ofthe universe journeyed (often
when they were both old and ill) and convencd ecumenical and local councils and
eabored for so many years*3b.

In view of the genuine Orthodox conviction articulated earlier regarding the
possibility of changing the holy canons, the extreme positions taken on this subject
can only be characterized as distortions. On the one extreme is the position calling
for the enactment of new canons contrary in spirit to the earlier ones, and on the
other that calling for the preservation of cven the letter of the canons to address
Contemporary pastoral needs36.

Although these two extreme positions oppose each other, they nevertheless
have one thing in common. They both render pastoral ministry for the Contempor-

ary person inconsequential. Both positions are based upon a non-Orthodox eccle-
siology. According to the first, the transmitted faith cannot transform the contem-
Porary world. What is sought is the transformation of the Church by the world,
rather than the world by the Church, as she has been handed down to us in history.
According to the second position, the Church of the past cannot meet and trans-

Cf. AFANS1EV, 55. The basic question conceming the unchangeable and unrcnewable di-
"ension of the canons is treated extensively in the publication by C. MOURAT1DES, To aioition
ky>os lon ieron kanonon, Athens 1972. Sec also 1. BOUMIS, To kyros kai e ischys ton ieron kanonon,
Athens 1975.

34 See PATSAVOS, The Canonical, 14-24.

35 My rendering ofthe translation in CIJMMINGS, |i.

36 Cf. . MEYENDORFF, Contemporary Problems of Orthodox Canon Law, Grcek Orthodox
Tteological Review 17 (1972) 99-100.



194

form the Contemporary world, because she must retain the old historic forms re-
gardless of new historic conditions. That vvhich takes precedence is the preservati-
on and retention ofthe letter.

Nevertheless, every genuine pastoral accomodation and renewal of our ca-
nonical tradition necessitates besides the correct inteipretation of the canons the
following presuppositions as well:

1) The clement of historical change, due to which change in the canons is also
nccessary, ought not to be overstressed. 1t is true that in the modern world drastic
changes are taking place, because of which there are changes in the psychology,
behavior and general disposition of Contemporary society. In reaction, there are
those overcome by deep anxicty who call for immediate change in some of the
fundamental tenets ofthe faith, which, ifrealized, can only Icad to the transforma-
tion of its essence. Nevertheless, there is much that still remains unchanged, due
basically to the unchangeable nature of persons and their existential needs. But
even in those situations whcre there is change, there exists the principle of analogy.
Accordingly, the solution given by the canons for certain pastoral problems of the
past can be given for other parallel problems of today when analogies are kept.

This is the case, for example, in the instance of those Converting to Orthodoxy
from heresy'7.

2) The call for change in the canons can also conceivably be used as an
excuse for changing the dogmatic truth of the canons. It is perfectly possible that
liberal theologians not recognizing the claim of the Orthodox Church to be the
One, Holy, Catholic, and Apostolic Church might call for a change in the form of
those canons which prohibit the equalization of our Church with all other Christian
Churches. Such a change would, of course, presuppose a change in the dogmatic
basis of these canons as well.

3) The adaptation ofthe form ofthe canons to today’s needs ought not to oc-
cur at the expense of the moral demands of the gospel or of the ascetical ethos of
Orthodoxy. The intrusion ofa humanistic, anthropocentric spirit in the life of many
within the Church causes them to seek forms of pastoral Intervention which do not
presuppose repentance and struggle for denial of one’s old seif. Instead, they desire
Christianity to attain a kind of secularized, cultural and ideological format, adapted
to today’s pragmatistic and materialistic values.37

37See PATSAVOS, Ecclesiastical Reform, 5.



195

4) The undertaking of such an initiative rests with the only competent authori-
ty able to realize it, namely an ecumenical synod. Only a true ecumenical synod is
able to speak as the conscience of the Church and to exercise creativity from a
canonical perspective. 1t alone can modify canons of earlicr synods, providing
therc are specific pastoral needs requiring it, and undcr the presuppositions stated
above. In the meantime, local synods can decide on matters of local importance
*brough decisions which do not conflicl with practices of universal validity within
Orthodoxy.

Under these presuppositions, an adaptation and reform, as well as an enact-
mcrit of new canons is possible for a rcdemptive encounter of the Church with the
world of today. Reform without the above presuppositions may make pastoral
ministry Contemporary, without however making it relevant to redemption. Only
what redeems the world is truly relevant.

It is true that in order for those exercising pastoral ministry to apply the ca-
oons correctly, they must experience the spirit of the holy canons and the faith
gcnerally of the Church in a profound way. Only then is it possible to understand
*he importance ofthe holy canons for Contemporary pastoral ministry, so that the
aPpropriate economy may be exercised, whenever necessary, and the correspon-
thng adjustments made for Contemporary pastoral problcms. A superficial know-
ledge Ofthe canons is dangerous and can lead either to their rejection or to a lega-
listic interpretation of spiritual life.

The pastor who has been shaped by the spirit of our tradition, an integral part
°f which are the holy canons, senses with the guidance ofthe Holy Spirit how to
aPply them correctly. The difficulty is not so much that the canons are an ana-
chronism as it is that wc are unable to live according to their spirit, which is the
sP>rit of our Orthodox tradition. As a result, the presuppositions and criteria for
their correct appropriation are lacking. Therefore, every attempt to change the
canons on the part of pastors and thcologians who do not live the tradition, is de-
stined to fall. That which is urgently needed is what the fathers call ,kale alloiosis*
(Proper change) of the pastor in the light oftradition, which alone will create the

Presuppositions for a genuine and authentic renewal of our canonical tradition

M PATSAVOS, 7.



196

L’EMPEREUR ROMAIN D’ORIENT: UN LAICI

Konstantinos G. P itsak is, Athenes/Komotini

Le pouvoir imperial dans PEmpire d’Orient, certes un pouvoir autoritaire et
absolu, est en plus, dans on le sait bien, un pouvoir qui a son origine dans la volon-
td divine, qui s’exerce & son nom et qui a, pour cela, droit & une sorte de culte. La
formule de chancellerie qui precede la signature imperiale dans les actes officiels
souligne la double qualite religieuse du pouvoir imperial: & la fois un pouvoir qui
tire son origine de Dieu et un pouvoir qui est ou doit etre exerce ,pieusement*, &
savoir selon la volonte divine; la formule de chancellerie qui conclut les actes
imperiaux est: en hoi kai to hemeteron eusebes kai theoproblelon hypes'emenato
kratos (,signe en cette date par notre pouvoir pieux et designe par Dieu®). La
chancellerie doit meine arranger I’ccriture du texte de sorte que ce dernier mot
kratos, ,pouvoir®, tombe, comme par hasard, seul & la derniere ligne du document
original - un grand secret de chancellerie, tres bien garde jusqu’é la fin, qui consti-
tue une marque importante d’authenticite des chartes imperiales byzantines.
L’empereur est le ,pieux empereur en Christ, le Roi Eternel” (en Christdi basilei
aibnidipistos basileus) - mais lesjeux de mots avec basileus, qui, en grec byzantin
et moderne, designe & la fois Pempereur romain et le ,roi“ comme terme scriptu-
raire ou le roi tout couil, restent toujours pratiquement intraduisibles. L’empereur
mort est ,celui qui a echange la royaute terrestre contre le Royaume des Cieux*.
L’empereur et tout ce qui le conccrne, qui emane de lui ou qui lui appartient, -
paroles, lois ou ddcrets, lettres, palais, vetements, ornements ou mobilier - sont
qualifies de ,divins*, ,saints* ou ,sacres*, ces adjectifs dtant devenus de simples

1 L’esscntiel de ce texte a 616 prdsentd lors du XIVc Seminairc d’6tudes historiques ,Da Roma
alla Terza Roma“ (Rome 21-23 avril 1994) sur le theme general: ,Lai'cila tra diritto c religione da
Roma a Costantinopoli a Mosca*, dont les actes n’ont pas 6t6 publiés. J’cn donne ici une Version
largement remanide, surtout pour ce qui est de la partie canoniquc, et tout particuliercment en ec qui
conccrne les rapports entre I’Eglise constantinopolitaine et PEmpire - en I’honneur du Professcur Mgr.
Pantcldmon Rodopoulos de Tyrolo6-et-Scrention, I'ancicn President de notre Socidtd et le prélat du
patriarcat de Constantinople, un canonistc qui s'est aussi occupc de qucstions de rapports entre I'Etat
et I’Eglise, dans I'histoire et dans Pactualitd. - Sur le ,sacerdocc* impdrial & Byzance, qui est le sujet
de cetexpose, il cxistc deux articles speciaux trds importants et d'oricntation pratiquement opposde: L.
BREH1ER, Hiereus kai basileus. Mdmorial Louis Petit: MAlangcs d’hisloire et d’archeologic byzanti-
nes [= Archives de I’Orient ChrAtien 1], Bucarcst 1948, 41-45; G. DAGRON, Le caracterc sacerdotal
de la royautd d’apres les commentaircs canoniqucs du XIIC siede: Byzantium in the 12th Century:
Canon Law, State and Society, ed. by N. OIKONOMIDES, Atlifincs 1991, 165-178 - articles dorona-
vant citds par le seul nom d’auteur. Une 6tudc de fond, de bcaucoup plus grande ampleur, par G.
DAGRON a paru par la suile: Empereur et prCtre: Etude sur le ,cdsaropapisme* byzantin, Paris 1996.



197

synonymes du qualificatif ,imperial®“. L’empereur a droit & la prosternation
(prosiynesis) de ses sujets, qui s’adressent & lui en se qualifiant de ,serviteurs

indignes* (hés doulos anaxios cf. Luc 17,l0)2 * ces anciens citoyens romains, qui
Pourtant le sont toujours, au moins sur le plan juridique.

En effet, nonobstant ce rituel byzantin de ,culte imperial“, d’,adoration im-
periale* ou de ,liturgie du palais* d’origine hellenistique et orientale - ce sont des
termes employes par un eminent byzantiniste frantjais, Louis Brehier -, sur le plan
juridique la res publica romaine se continue, theoriquement sans interruption. Si
dans I’ideologie politique byzantine, ce qu’on a appele ,la thdologie impdriale*4,
"Empire cst la seule image possible sur la Tcrre de I’'un seul Royaume des Cieux,
donc destine & I’universalite et aussi, pour ce qui est de ce monde, & I’etemite, sur
e plan ,constitutionnel”“ I’Empire ,n’est pas une theocratie, mais une institution
humainc*®, pour citer encore Louis Brehier. Si la succession par voie hereditaire ou
quasi hertkiitaire, est une realitd largement etablie dans la pratique et dans la con-
science byzantines, au moins depuis une certaine epoque, au point meme de creer
une notion de ,legitimite dynastique®, ccllc-ci n’est jamais devenue dans I’'Empire
d’Orient une institution ou une necessitd ,constitutionnelle®. C’est ,le caractere
Providentiel du pouvoir* voire ,le caractere democratiquc* de l'avenemcnt &
' Empire qui ,explique & Byzance aussi bien qu’d Rome I’absence d’une loi de
succession au trone“5. Theoriquement tous les citoyens orthodoxes de I’Empire
Peuvent avoir des aspirations au trone - meme les femmes n en sont pas exclues;
Eyzance, profondement ,romaine* en domaine de droit, n’avait jamais connu de
'°i salique6. C’est ainsi que jusqu’a la fin de I’Empire I’avenement du nouvel em-

2 Voir, par cxcmplc, la formule de signaturc d'un haut fonctionnairc (le ,curopalatc et grand
Ufongairc de la Veillc" Jean Thrakcsios, le futur grand canoniste ct historien Jean Zonaras [cf. infra, n
43]) s’adressant & I’cmpcrcur Alexis | Comncne: ,J’ai osd m’en rapportcr cn serviteur indigne* (hés
doulos anaxios lolmesas anenenga): RIIALLES-POTLES, V, 286. - Celavaut meme pour les prelats -
*b'eques et mdtropolites - & la seule exception du patriarche: ,J’ai ose m’en rapporter & ta sainte et
Puissante Majeste en serviteur, et en priant [Dieu pour eile]” (hds doulos kai eucheles les kralaias kai
haSias hasileias sou lolmesas anepheron) J. DARROUZES, Eklhesis Nea: manuel des pittakia du
X,V siede:, Revue des F.tudes Byzantines 27 (1969), 54-55. Voir infra § 11 I’indignation de Syméon
<le Thessalonique de cettc Sorte de manifestations de servilite des eveques vis-a-vis d’un late, comme

| «t I’empereur. t 2
2 Le monde byzantin. 3. Les institutions de I’'Lmpire byzantin, Paris (' 1949); ( 1970), 49-75.
4 1bid., 50-51.

5 Cf. ibid., 14-15. - Sur ce sujet voir, en dernier lieu: . MEDVEDEYV, "H ouvobiKri Atrdrpaori

N9 24 Mapriou 1171 (bc vopoq yio Tq 6ia6oxf| oto Op6vo tou BuCavriou: Byzantium in the 12th
Century Canon Law, State and Society, [supra, n. 1] 229-238.

L'Empire d’Orient a connu au moins trois imp£ratrices de plcin droit (naturellement il n est

Pas question ici des cas, Iris nombreux d’ailleurs, ou des femmes ont simplcment exerce des fonctions

"updriales sous forme de regence etc.): Irihne (797-802), Zo6 et Theodora les Porphyrogendcs (1042),

Tt'6odora seule (1055-1056). On sait que le titre ,constitutionnel” demeurait hasileus, empereur, au

masculin: Eirene pisios basileus (L. BURGMANN, Die Novellen der Kaiserin Eirene: Fontes Minores



198

pereur est restll, toujours de ce meine poinl de vue juridique, une proctdure
~.ddmocratique* et ,lai'que*, ol la volonte de la Providence se manifeste par le
consentement unanime des trois facteurs ,constituants* de I’Empire: du peuple, du
senat et de I’armie. ,La doctrine de la delegation & un chef de la souverainete du
peuple a survecu & Byzance, bien que I’exercice de cetle souverainete se reduise &
des acclamations*. C’est le seul rituel (,proclamation: cmagoreusis ou anarrhesis)
qui soit ,constitutionnellement* niicessaire pour I’accession au tréne imperial. On
sait que I’Eglise y assume aussi, peu d peu, un role important par le couronnement
et, assez tardivement, par I’onction du nouvel empereur. En effet, que le rituel
ecclesiastique tendait & prendre, au cours des derniers siecles de la vie de I’Empire,
une importance de plus en plus Croissant, particulierement dans la conscience po-
pulaire et au niveau sentimental. Certainement cette evolution renforgait aussi la
Position institutionnelle de I’Eglise qui avait le role principal dans ce rituel: c’etait
un privildbge dont le patriarche constantinopolitain a toujours revendique
I’exclusivite - une exclusivite qu’il devrait partager seulement avec le pontife ro-
main, si ce n’etait le schisme. Mais on connait bien que le couronnement, malgre
son importance, surlout pour ce qui est de la psychologie populaire, ne fut jamais
introduit, jusqu’a la fin de I’Empire, comme element constitutif pour I’accession au
tréne imperial - I’onction non plus, et & plus forte raison?.

En revanche, nul doute que le pouvoir imperial s’exerce aussi sur PEglise. On
ne saurait trop insister sur ce principe fondamental de I’ideologie politique et juri-
dique, de I’ideologie ecclesiastique aussi, de I’Empire d’Orient qu’est I’unite es-
sentielle de ’'Empire et de PEglise dans un seul ordre politique et juridique: il ne
s’agit pas, on I’a ddja remarque & plusieurs reprises, de deux ,pouvoirs* distincts,
mais de deux aspects de la notion, une et indivisible, de I’Empire chretien, seule
image terrestre possible de I’'un seul Royaume de Dieu; ce politeuma chretien,
glorifie aussi dans I’hymnographie byzantinc, encore aujourd’hui en usage dans la
liturgie orthodoxe . De ce point de vue, meine une question de ,rapports entre
i’Etat et PEglise* semble inconcevable & Byzance. Le probleme ne se posait qu’au
niveau personnel, le seul ol une question de ,rapports* put etre conque: rapports
entre personnes, predominance chaque fois de la personnalitc la plus forte, compte
tenu de ses pretentions politiques, de la puissance du sa position dans les circons-
tances, de la conjoncture historique. Sur le plan de droit cette unite se manifeste au
niveau tant legislatif que judiciaire: la legislation canonique et seculiere, les instan-* 7 8

IV, Francfort-sur-le-Main 1981, 16-43 = <Sd. ZACHARIA von LINGENTHAL: ZEPOS, I, 45-50). Voir
infra §13.

7 Voirinfra, n. 53.

§ Cf. ... kai lo son phylallén dia lon Staurou sou politeuma (apolylikion de I'Exaltation de la
Sainte Croix); all'eireneu.ton en polemois lo politeuma (kontakion de la Presenlalion). Le (erme
,Classique* polileia (,des orthodoxes*) subsiste aussi dans cetle liUdralure: sterixon orlhodoxdn
polileian.



199

ces respectives aussi, ne forment pas de ,systemes* separds, mais dies se trouvent
en commun et s’entremelent dans un seul ordre juridique .

Meme les titres justement celcbres 2 et 3 de I'Eisagoge (,Epanagoge*), attri-
bues au patriarche Photius et consideres comme les textes legislatifs qui auraient
introduit momentanement une notion de ,deux pouvoirs“ dans 1c droit et
I’ideologie politique de Byzancc, ne visent pas aux institutions, mais aux person-

nes: ,De I'empereur®, ,Du patriarche*. Or, tandis que I’empereur o6tait toujours
I’incamation du pouvoir de I'Empire et de la Loi, un enonce analogue ne serait

jamais valable pour le patriarche, qui n’incamait decidement pas I’Eglise: si
I’'empereur etait regarde comme ,la loi vivante* ou ,incamee* (nomos empsykhos),
le patriarche ne fut jamais considere comme un ,canon vivant“, meme Ssi
I’Eisagog6 le regarde comme I’'image vivante de Christ (eikdn zdsa Christou kai

empsykhos), ce qui est certainement autre chose. La fameuse analogie de I'empire
et du sacerdoce avec le corps et I’dmc dans le passage 3. 8 de /'Eisagoge ne ren-
eorce pas noécessairement la these des ,deux pouvoirs®: vu I’attitude classique de la

thcologie byzantine qui en principe tend a rejetcr le dualisme @me et corps et &

mettre en relief leur unite en I’,hommc entier”, cette analogie pourrait bien insi-

nuer, meme dans le contexte de I’Eisagoge, unite du pouvoir, dont I’Empire et
I’Eglise seraient seulement deux aspects dislincts. Le chiasme rhetorique dans ce

Passage: kata psykhen kai sbma ... basileias esti kai arkhierdsynes, en abimant la

symetrie entre les deux groupes de I’analogie, semble foumir un indicc de plus
dans ce sens!".

L’empereur, responsable par la volonte de Dien de cette seule iinage de Son
Royaume sur la Terre qu’est I’Empire romain, est considere comme responsable

aussi pour I’orthodoxie et I'unite du dogme, element fondamental d'ailleurs de
I'unite de I’Empire, comme responsable du bien-etre de I’Eglise et de son adminis-

tration. C’est cette qualite, & la fois celebrc et mysterieuse, d’,epistemonarkhes de
I’Eglise* attribuee & I’empereur par les textes" - un terme intraduisible (,celui qui9 * 11

9 Je me permets de renvoyer & C.G. PITSAKLS, La svnallelia, principe fondamental des rapports
entre I'f.glise et I’Etat: idcologie et pratique hyzantines et transformations contemporaines: Kanon 10
(1991) 17-31; Empire ct liglise. Le modile de la Nouvcllc Rome: la question des ordres juridiques
R3iritto e Religione da Roma a Costantinopoli a Mosca |= Da Roma alla Terza Roma. Documenti e
s,udi. Rendiconti deli’Xl Seminario (1991)]. Rome 1994. 107-123; lus graecoromanum et normes
eanoniques dans les Lgliscs de tradilion orthodoxe, dans: R. COPPOILA (a cura di), Incontro fra
canoni d’Oricnte e d'Occidcntc 1, Bari 1994,99-132.

Ed. 7.ACLIARIA von LINGENTHAL: ZEPOS, Il, 240-243. Sur ce texte legislatif voir main-
‘enant: A. SCHMINCK, Studien zu mittclbyzantinischen RechtsbUchcrn |= Forschungen zur byzanti-
nischen Rcchtsgeschichte 13], Francfort-Sur-le-Main 1986, surtout 1-15.

11 Voir des exemplcs de cet emploi dans: G. DAGRUN, Le caractbre sacerdotal ... Byzantium
in the 12th Century |supra, n. 1], 171 n. 24; 11. HUNGER, Kanonistcnrhetorik im Bereich des Patriar-
ehats am Beispiel des Theodoros Baisamon: ihid., (37-59) 55-59 et n. 71-80; A SCHMINCK, Zur
Entwicklung des Eherechts in der Komncncncpoche: ibid., (555-587) 565 ct n. 43; cf. C. GALLA-



200

supervise®, ,qui est Charge de la haute surveillance ou responsabilite* ?), de for-
mation et de signification egalement bizarres. Le grand pionnier des etudes byzan-
tines en Occident que fut Charles du Cange, se trouvant dans I'impossibilite d’en
donner une definition acceptable dans son Glossaire du grec medieval (1688), a eu
recours & une analogie aussi ingenieuse que perplexe: Tilulus quem sibi adscribe-
bant imperatores Constantinopolitani tanquam essenl doctrinae ac discipiinae
ecclesiasticae praesides, gquemadmodum hodie Angliae rex capul Ecclesiae sese
indigiiatl? - ce qui est cependant autre chose.

L’empereur legiferc donc en matiere ecclesiastique, parfois tneme en matiere
strictement canonique; dans cet esprit d’unite en un seul ordre juridique que nous
venons de decrire, la legislation ecclesiastique d’origine imperiale est acceptee par
I’Eglise sans vraie contestation et est appliquee parallelement & la legislation ca-
nonique proprcment dite: eiles sont en effet censees former un seul ensemble.
D’autre part, la prerogative par excellence de I’empereur d’Orient dans le domaine
canonigue a toujours ete son privilege de convoquer des conciles, de prendre part
d’une maniere ou d’une autre aux debats, ne flt-ce que sans droit de vote, le privi-
lege surtout de ,confirmer* ou de ,promulguer” les decisions conciliaires - un
privilege non seulement reconnu, mais aussi souligne par I’unanimite des canonis-
tes byzantins. Theodore Baisamon, le plus dminent canoniste byzantin et le maitre
inconteste de la doctrine d’unite de I’ordre juridique, canonique et seculier, accepte
bien que ,les lois ne peuvent pas I’emporter sur les canons*; mais son raisonne-
ment, quelque peu inattendu, se trouve toujours dans cette meme logique: ,Car,
continue-t-il, les canons ont ete rediges et promulgues par les empereurs et les
Peres des conciles en commun, tandis que les lois sont faites et promulguees par
les empereurs seuls* !

C’est en cette qualite que I’empereur procede aussi & la homination du nou-
veau patTiarche par la formule celebre: ,La Sainte-Trinitd qui nous a donne
I’empire te promeut archeveque de Constantinople, la Nouvelle Rome, et palriar-
che cccumenique*“t418ri3candale permanent pour les oreilles occidentales. 11 parait
gque meme un certain cmploi, en Orient, de la Donation de Constantin, ce plus
celebre de tous les faux, ne vise qu’a prouver cette ,realite” byzantine: que tous les
Lpouvoirs* et les Privileges dans ce monde, meme ceux de I’Eglise, emanent du

GHER, Gratian and Theodore Baisamon: ibid., (61-89) 78. Voir aussi le passage de D6m6trios Cho-
malianos, infra § 10.

12 Glossarium ad scriptores mcdiac cl infimae Graecitatis, Lyon 1688, 427; reproduil dans
I’edition Didot du Thesaurus graecae linguae d’llenri Estienne, IlI, Paris 1835, 1801: cf. GALLA-
GHER [supra, n. 11], 78 n. 50.

13RI 1ALLES-POTLES, I, p. 38.

14 Pseudo-Kodinos, Traitd des Offices, 280 (6d. J. VERPEAUX); Symeon de Thessalonique: PG
155, 441; Pseudo-Phranlzis 111.13.4 (6d. V. GRECU, 488) = 111.11 (Bonn, 306). Voir aussi une allu-
sion de Baisamon, dans son commentaire sur le canon 69 du concile in Trullo [infra n. 26],



201

seul pouvoir imperial - en pretant ainsi & ce document une fonction qui va presque
completement & I’encontre de la fonction voulue par cctte falsification occidentale;
les Byzantins ont par ailleurs une connaissance parfaite du caractere apocryphe du
documentl5.

En 1393, presque & la veille de la prise de Constantinople, le patriarche An-
toine IV dans sa celebre lettre au grand-duc Vasilij ler de Moscovie, ce dernier
manifeste d’iddologie politique byzantine, insiste encore sur ccs prerogatives et sur
le caractere unique et irrcmpla”ablc de I’empereur dans | Eglise: ,Cc sont les em-
Percurs qui ont confirmé la religion dans I’univcrs, reuni les conciles cecumoni-
ques, sanctionne les canons (ha legousin hoi theioi kai hieroi kanones, autoi ehe-
baitsan kai enomothetesan slergesthai), combattu les heresies, etabli les primatics
e> la division des provinces ecclesiastiques et des dioceses: voila qui justifie leur
d'gnit6 et leur place dans I’Eglise. ... Car pour les chretiens il n’y a pas d’Eglise
sans empereur, Empire et Eglise sont etroitement unis*

Or, le scul domainc ol une Separation du spirituel et du temporel soit certainc
c est sans aucun doute le ministere sacerdotal, malgre ce qu on dit souvent. La
Place des empereurs dans le lai'cat, leur place meme d’ouailles par rapport au sa-

cerdoce, si eile n’est pas toujours bien soulignee, est tout de meme tres claire dans
,€s textes.

1. 1l est vrai que des exagerations de rhetoriqgue ou des formules de propa-
gande concernant un pretendu ,sacerdoce* ou une qualitd quasi pontificale de
"empereur sont assez frequentes dans la litterature canonique. On citte surtout des

Passages de Baisamon, au XlI* sicclc, et de Demetrios Chomatianos, au XIII
faineux canonistes que toutefois personne n’a pris, parait-il, tres au serieux sur ce

Point; meme ces auteurs insistent d’ailleurs, comme nous allons le voir, sur le lait

goe le caractere quasi ,sacerdotal de la royaute imperiale n’aurait rien & voir avec
'e sacerdoce sacramentel. C’est surtout la tradition de I’empereur romain en tant

gne poni/ex maximus qu'est evoquee: imperator eilam ponlifex maximus dictus

15 Versions grecqucs ei citations du Constitutum Constantini: Baisamon: RHAI.LES-POH.fcS,
> 79-80, 145-148 1V 539, 553. Matthicu Blaslaics: ibid., VI. 260-262. Constantin llarmbnopoulos:
6d- HEIMBACH (Leipzig 1851), 820-822. - Sur ,,I’'usage oriental de la Donation de Constantin“ voir,

en dernier lieu: G. DAGRON, Empereur et prelrc [supra, n. 1) 247-254, 265-266 et passim
(Bibliographie: 395-397) cf IDEM, Rcpriisentations de I’Ancienne et de la Nouvclle Rome dans les
muccs byzantincs: Roma Coslantinopoli Mosca 1= Da Roma alla Terza Roma Studi 1), Rome
(Naplcs) 1981, (295-306) 300-304; S. TROIANOS, Rome et Constantinople dans les commcntaircs
dcs canonistes orientaux du XII siede: Diritto e Rcligione da Roma a Coslantinopoli a Mosca jsupra,
n ->1,(125-141) 136. . .

, 16 MIKLOSICH-MULLER, 11, 190-191; cit6 ici d'aprbs la traduction abregee de J. DARRUU-
~-S, Los Rcgestes des acles du patriarcat de Constantinople 1V, 211 (N. 2931).



202

est. Pour I’Eglise c’est une approche assez ennuyeuse, & vrai dire, & cause de ce
Souvenir de I’ancicnne religion qu’elle entraine; Guillaume Bude se demendera
comment on a pu vraiment assimiler le ponlifex maximus des pai'ens ad nostros
pontifices'l. Mais on doit se rappeier que, tout au moins dans la tradition orientale,
ce rapprochement est facilite par le cas ,originel*“ de Constantin le Grand, le saint
fondateur de I’Empire chretien - en effet un grand saint pour I’Eglise d’Orient
mais aussi un ponlifex maximus de I’ancienne religion ... On sait bien ce qualifica-
tif celebre que Constantin se serait aftribuc lors du premier concile cecumenique
(Nicee 1) gu’il avait lui-meme convoque: episkopos tén ektosls, et les mille inter-
pretations qu’on a donnees & cette formule. Un ,eveque* en dehors du sanctuaire,
donc un ,eveque* sans sacerdoce? le responsable par excellence des affaires exter-
nes ou des besoins temporeis de I’Eglisc (,overseer of C-hurch’s extemal affairs*)?
celui qui veille au salut temporel de I’Empire et de ses peuples d’une fagon analo-
gue & celle dont I’Eglise et les eveques vcuillent au salut des &mes des fideles? une
Sorte d’,.eveque” pour les non-chretiens de I’Empire (,perhaps as ,bishop* of non-
Christians*) ou de representant des inlerets legitimes de ces derniers, en tant que
citoyens aussi de I’Empire, aupres de I’Eglise ou, plus particulierement, lors du
concile - avec une allusion, sans doute, aussi de Constantin & son propre Statut de
non-chretienl%7 E’Eglise n’a pas, parait-il, beaucoup aime cette formule qu’a fait
passer presque sous silence.

2. En revanche, I’Eglise a beaucoup plus insiste & cet episode bien connu de
Pcxcommunication imposee & un autre grand empereur tres orthodoxe, Theodose
lu, par saint Ambroise, un eveque Occidental d’ailleurs, apres le massacre de Thes-

salonique; or, on nous dit qu’a cette occasion I’eveque de Milan a enseigne aussi
I’empereur que ,la pourpre fait des cmpereurs, et non des pretres* (halourgis gar

basileas, oukh hiereas poiei), ce que I’empereur repentant admet volontiers: molis
basilets kai hiereds edidakhthen diaphoran)?20.

17 DAGRON, 172 avcc les cilations correspondantcs.

"* Husche, De vila Constanlini, 4.24: PG 20, 1172 ; cf. ibid., 1.44: PG 20, 957 & propos de
I'initiative de convoqucr des conciles: hoia lis koinos episkopos ek Theou kathestamenos.

'9 En plus de ces intcrprelations, il y en a d’autres; BRHH1ER, 41 propose: ,signifie ... le rfile du
hasileus commc propagateut du chrisliatisme che/ les pai'ens*. - Les definitions cilies en anglais dans
le texte sont cellcs de LAMPE, A Patristic Greck Lexicon, 532.

20DAGRON, 173, avec les referenccs respcctives: ibid., n. 34-35 (So/omenc, Theodoret). - Des
formules du genre hiereus kai basileus ne sont pas inconnues dans les rituels: acclamations lors des
conciles (Chalcddoinc), acclamations des deines aussi; | leraclius, oikoumenes archierea kaiproedron
(Tlidopbylacte Simocaltes); titre d'hiereus kai basileus refusd & Leon I’lsaurien par le pape en raison
de riconoclasmc (voir les referenccs dans BREMIER, 41 et n. 1-5). Formules de propagandc impe-
riale, sans doute, mais sans vraie importancc au niveau doctrinal ou thdologique: sur ce plan, dies ne
seraient considdries que commc de simples allusions au ,sacerdoce royal”, basileitm hierateuma (Ex.
19,6), commun d’ailleurs & tous les fideles: | Pierre 2.9.



203

3. Dans les sources grecques, Pepisode de Milan est lie & un developpement
d’ordre liturgique: apres cet episode Theodose aurait renonce volontairement & son
privilege de suivre la liturgie dans le sanctuaire avec le clerge (en toi hierateifi
ekklesiazein) - un privilege, semble-t-il exclusivement oriental, un dcsordre,
ataxia, nous dit-on, pour les goits occidentaux qui savaient faire la distinction: ten
ton topdn diaphoranDepuis lors, c’est un empereur qui nous le dit2]2tte cou-
tume a ete definitivement abandonnee meme en Orient.

4. 11 n’en reste pas moins que des dispositions formelles du droit canonique
oriental ont reconnu effectivement & Pempereur certains Privileges liturgiques
analogues, etendus plus tard par la coulume. C’est surtout le cas du canon 69 du
concile in Trullo, ce concile ,legislatif‘ par excellence de PEglise d’Orient
(691/692): ,,Que personne de ceux qui sont dans les rangs des lai'cs ne s’autorise &
penetrer & Pinterieur du sanctuaire. Cependant Pautorite et la puissance imperiale
n’en sera point empechee de le faire, lorsqu’elle voudra offrir des dons au Crea-
teur, selon une tres ancienne tradition*" . Baisamon, dans son commentaire sur le
canon 69 d’in Trullo, donne une liste de ces Privileges, comme ils s’etaient deve-
loppes & son epoque (XIIC siede).

a) C’est d’abord, bien entendu, ce privilege reconnu par le canon 69: lorsque
I’empereur doit faire des offrandes lors de la liturgie, il entre & Pinterieur du sanc-
tuaire pour les poser lui meme sur Pautel, ,selon une tres ancienne tradition.
Tradition confirmee & plusieurs reprises par les sources avant et apres le concile in
Trullo: mentionnee dans le cas de Theodose ler comme une coutume commune en
Occident et en Orient (dans Pepisode que nous venons de voir le probleme etait
seulement de savoir si Pempereur pouvait aussi rester dans le sanctuaire pendant la
messe); mentionnde deja auparavant, lors d’un autre episode plus irenique, cette
fois entre saint Basile et le predecesseur de Theodose, Pempereur arien Valens;
attestee par toute une litterature posterieure. On s’est beaucoup demande sur le vrai
caractere de cette coutume: les dons & offrir sont-ils des dons liturgiques propre-
ment dits, particulierement du pain et du vin & consacrer lors de la ceiebration de
I’Eucharistie, presentes donc lors de la procession equivalant & I'offertoire latin,
qui s’est developpee en la Grande Entree de la liturgie ,byzantine* d’aujourd’hui?
ou bien s’agit-il seulement d’offrandes de valeur presentecs & I’eglise par

21 Citations dans DAGRON, 173.

22 Constantin VIl Porphyrogcnete, De ccremoniis 11.27 (Bonn, 1, 627); DAGRON, 173 el n. 36.

23 Ed. I. JOANNOU, 1, 207 - RIAI.LES-POTLES, Il, 466 avec les oommentaires des canonis-
les byzantins (466-467). Je eite d’apres la iraduction frani;aise de JOANNOU.



204

I’empereur, ce qui pourrait etre fait & un autre moment de la liturgie, peut-etre lors
de ce qu’on appelle aujourd’hui la Pelite Entree, correspondant a l’introit latin24?
Questions qui Interessent plutdt I’histoire de la liturgie, mais qui n’ont pas
d’importance decisive pour notre sujet: d’une part, on sait tres bien qu’a l’origine,
meme en Orient, les dons liturgiques etaient offerts effectivement par les fideles:
ce qui, dans la liturgie ,byzantine*, s’est transforme ulterieurement en une vraie
procession du clerge et en un moment particuliercment important dans le deroule-
ment de la messe, n’etait au debut que le simple fait du transport de ces dons par
des diacres aux mains du celebrant qui les recevait devant le sanctuaire; d’autre
part, la participation de I’empereur & la procession de la Grande Entree, d’une
maniere ou d’une autre, meme sans porter des dons (liturgiques ou non-
liturgiques), est assez bien attestee par les sources25. Or, ici le point critique est le
Ldroit”“ de I’empereur de penetrer & Pintcrieur du sanctuaire pour apporter ses of-
frandes. Baisamon fait un pas encore; il interprete la condition du canon 69
Jorsque [Pempereur] voudra offrir des dons au Createur* comme une disposition
a litre lout & fait indicatif: ,Certains, se fondant sur la lettre de cette disposition, ont
cru que Pempereur peut entrer librement dans le sanctuaire seulement lorsqu’il doit
offrir des dons & Dicu, et non simplement pour prier ou pour rendre un culte & la
divinite. Je ne partage pas cette opinion. Car les empereurs orthodoxes, qui sont les
oints du Seigneur, qui ont meme le droit de designer les patriarches au nom de la
Sainte-Trinite [encore cette prerogative celebrc de Pempereur et la formule res-
pective], ont (& plus forte raison) le droit d’entrer dans le sanctuaire & volonte*26.
L’importance de ce droit, en ce qui conceme Peventualite d’une qualite
,gquasi sacerdotale* ou ,quasi pontificale*"" de Pempereur, semble quelque peu

24 Sur ce sujet: R. TAFT, The Great Entrance (= Orientalia Christiana Analecta 200), Rome
1978 (index, 464: ,emperor, ecclesiastical and liturgical role of*), particulierement 26-31: ,The des-
cription of the paschal liturgy in Hagia Sophia makes it perfectly clear 1) that the emperor offered his
gifts at the introit; 2) that the gifts were vesscls and a purse, not bread and wine; and 3) that at the
Great Entrance he did not offer, nor even enter the sanctuary* (29-30 n. 76). Cf., 28: , There are other
sources that refer to the emperor offering gifts in the sanctuary at the altar, These gifts are offered at
the beginning ofthe liturgy, and they are monies or vesscls, but not bread and wine*“. La description la
plus importante est ccllc du De ccremoniis, 1.9 (VOGT, 1, 58-60); voir d'autres riMcrcnces dans: TAFT,
30 n. 76 in fine.

25 TAFT, 195-197; 201-203.

26 RHALLES-POTL.ES, Il, 466-467. Plusieurs citations de ce privilege imp6rial dans la littira-
ture, non seulement dans les cerfimonials (De ceremoniis, De officiis); voir, par exemple, Nicitas
Stdthatos, Opusculcs et lettres, cd. J DARROUZI-S (= Sources Chretiennes 81), Paris 1961, 282
(infra, n. 43). - DAGRON. 168 n. 15, qui se demande & propos du temoignage de Baisamon sur
l'invocation de la Sainte-Triniti, ne semble pas avoir connu les mentions citées ici (supra n. 14).

2? TAFT, 27; 31: ,Because of the special Position - ecclesiastical Position of the Byzantine em-
peror and the liturgical honors accorded him, one cannot argue from imperial ritual to any general
usage on the part ofthe laity in the Capital ... Still, when all is said and donc, from the contcxt of the
storics it seems to us quite probable that the emperor participatcd in the transfer of the eucharistic



205

affaiblie du fait que Baisamon lui-meme, precisement dans ce meme commentaire,
enumere les cas d’eglises constantinopolitaines ol une vieille coutume autorise le
libre acces du sanctuaire, pour raison de culte, & tout le monde, sans distinction: le
Christ & la Chalke, la Theotokos Hodegetria - ,sans que je Sache pourquoi*, dit-il.
.Moi-meme, malgre mes efforts pour empecher les lai'cs d’entrer dans le sanctuaire
de Notre-Dame la Theotokos Hodegetria, je n’ai pas reussi* [Tdglise relevait du
patriarcat d’Antioche, dont Balsamon etait le titulaire] . Efforts analogues, sans
resultat, du patriarche de Constantinople Theodose Boradiotes (1179-1183) & pro-
pos de I’eglise du Christ & la Chalke22B@@&nt aux Latins, j’apprends que chez eux
des lai'cs, meme des femmes, non seulement sont aulorises & penetrer dans le
sanctuaire, mais aussi peuvent souvent y rester assis* . Cependant il est clair que
pour Balsamon le cas de I’empereur est tout & fait different; pour Balsamon, contre
la lettre du canon 69, il n’est pas question d’une simple coutume ou d’une
Lancienne tradition*; il s’agit plutdt d’un droit inherent & I’autorite imperiale: ,les
empereurs qui ont le droit de designer les patriarches au nom de la Sainte-Trinite*,
»-qui sont les oints du Seigneur.

b) L’empereur a le droit d’administrer Tencensement: kai thymiosf'. Or, de

prime abord, Tencensement n’aurait pas beaucoup & (aire en soi avec le caractere
sacerdotal ou quasi sacerdotal prdsume de Tempereur: on sait qu’il est aussi admi-
nistre par des servants mineurs d’autel, souvent de simples lai'cs. Mais il ne s’agit
pas ici, parail-il, d’un simple encensement des fideles (et aussi, sans doute, du
clerge) par Tempereur, dont il ne seinble pas que nous ayons beaucoup
d’informations particulieres32. Au contraire, nous sommes assez bien informes sur

gifts, At a later date both (he De caerimoniis and the De officiis witness to his participation in the
Great Entrance. Uut this is no more tlian whal we have already said: that in the East, the faithful 6fte-
red gifts, among these gifts were bread and winc for the cucharist, and thesc were transferred to the
altar by the clergy (andhere we can include the einperor because ofhis quasi-hierarchical Position) at
the appointed time**,

28 RHAL.LES-POTLES, II, 467. A ce propos: C. PITSAK.IS, TI1 CKTaori Tpc cSoumar; tudc;
vrrepopiou TraTpiopxn: 6 rraTpiapxriC *AvnoxEiac orflv Ku)vaTovnvouiro>,r| tov 12° ailiva: By-
zantium in the 12th Century [supra, n. 1], (91-139) 121-122; cf. DAGRON, 170 et n. 22. En dernier
lieu; C. ANGEL1D1, Un texte patriagraphique et edifiant le disciurs narratif sur les llodegoi: Revue
des Etudes Byzantines 52 (1994) 113-149.

29 Passage jusqu’ici inddit, publi6 par V. TIFTIXOGLU, Zur Genese der Kommentare des
Theodoras Balsamon: Byzantium in the 12th Century, (483-532) 489-490 n. 31, eite aussi par DA-
GRON, 168-169 n. 16.

30 RHALLES-POTLES, II, 466. Ce sera un topos de la polcmique antilatinc ,byzantine*: voir
lesexcmples citbs par DAGRON, 167-168 ein. 12-13.

31 RHALKES-POTLES, II, 467.

32 Sur le rituel de Tencensement (particulieremcnl & propos du rituel de la Grande Entree), voir
le chapitre ad hoc dans: TAFT, 149-162 (IV.l ,The incensation*). L’empereur ne figure pas en tant
gue ministre de Tencensement dans les Tistes des pp. 160-162.



206

un rituel concret, regulierement reserve exclusivement au clerge et pratique par
I’empereur le jour du samedi saint: I’einpereur entre, cette fois aussi, dans le sanc-
tuaire avant la procession de la Grande Entree, encense I’autel, puis il se rend au
skevophylakion ol il encense les vases sacres et les dons & consacrer33.

c) L’empereur donne la benediction avec le trikerion (et le dikerion aussi,
sans aucun doute), le double et le triple cierge, un privilege exclusivement pontifi-
cal: kai sphragisousi meta trikeriou, kathds kai hoi arkhiereis™. En effet, I’emploi
des dikerotrikera est toujours reserve, dans la pratique grecque, exclusivement aux
eveques, dans la pratique russe moderne il s'est etendu & certains superieurs de
monasteres sans caractere episcopal ou archimandrites35. Je ne connais pas de

temoignages des sources ,byzantines* concemant cet usage imperial. Mais il en
reste un souvenir dans la litterature grecque moderne: dans le drame qu’a inspird la
vie de I’imperatrice Irene & Angelos Terzakis, I’'un des plus importants represen-
tants de la gbneration litteraire dite ,des annees 30, I’imperatrice rdgnante dissout
une seance de son conseil {silentium) en donnant ,la benediction pontificale*36.

d) Enfin, I’empereur peut enseigner publiquement pour calechiser le peuple
(alla kai kaiekhetikds didaskousi ton laori) - ce qui est autrement I’apanage des
seuls eveques residentiels. Qui plus est, ce droit imperial est exerce de par sa na-
ture sans limites territoriales, tandis qu’un eveque n’est pas autorise & precher en
dehors de son propre diocese (par exemple: in Trullo canon 20) - peut-etre Balsa-
mon laisse-t-il entendre que I’empereur possede meine dans ce domaine une autori-
te supraepiscopale: hoper monois edothe tois egkhdriois arkhiereusinl. [On sait* 36 37

11 Sur la corrSmonie du Samedi sainl voir TAFT, 156-157 n. 37 et 186-187 (& propos du skevo-
phylakion). Mais la meine pratique est attcslde pour d’autres grandes fStcs aussi (par exemple:
TAnnonciation): De ceremoniis 1.1 et 1.44 |35] (VOCIT, 1, 27, 171). - Le jour de la Saint-Constantin
Jla cour se rendait officiellement" dans I'dglise des Saints-Apétres, ,Tedifice elevé par |I’'empereur
saint) Constantin [le Grand] pour recevoir son tombcau et ccux des membres de sa famille®, ol les
empercurs d’Orient 6taient ordinairement entcmSs: I’empereur cncensait les tombeaux de ses prddiices-
seurs ...“(R. JAN1N, La Geographie cccldsiastiquc de I’'Empire byzantin. Le siege de Constantinople et
le patriarcat arcumenique. Ill. Les Cgliscs et les monasteres, Paris 1969, 295 N. 1, avec les renvois aux
sources et la littirature).

,4 RHALLES-POTLES, II, 467.

No 11 des ,canons“ rediges par les patriarches orientaux & propos de questions locales de
I’'Bglisc russe (1666): CALLINIQUE DELIKANES, naTpiapxixa 'Ewpcupo Ill, Constantinople
1905, 143-144.

36 'O ETaupdc Kai ré E7ra0i, rpayurbia Athiines 1966, 34 (frn de I'6pisode 2).

37 RHALLES-POTLES, IlI, 467. Tout ce texte de Baisamon est repris, presque littiralement,
dans son traitll ,Sur les Privileges patriarcaux* (Kharin ton patriarkhikén pronomién): RHALLES-
POTLES, 1V, (542-555) 544. On remarquera toutefois I’addition de la plirase significative ,commc
des prCtres* (hos hiereis) & propos de I’enccnscment; pour la biinediction est mentionnii ici I'emploi du
dikerion, au lieu du trikerion, ce qui confirmc que I’'usage est en rdalite indifferent: il s’agirait, commc
pour les ivCques, de tous les deux (dikerotrikera), lantfit simultanement tant6t sdparement.



207

que Baisamon lui-meme, en tant que palriarche d’Antioche etait personnellement
tres attentifsur ce point: il semble hesiter meme quelque peu & repondre par ecrit,
en sa qualite de canoniste, & des questions theoriques, qui proviennent d’une region
qui ne soit pas de son ressort: ,,Car bien que nous soyons, par la misericorde de
Dieu, consacre dans I’episcopat, nous ne sommes pas, tout de meme autorise &
enseigner les habitants de votre region ... Mais si les eveques sont empeches
d’enseigner en dehors de leur diocese, ils ne sont pas empeches de repondre & des
questions qu’on leur pose; en effet il a eie dit: nos levres sont pour nous (Ps. 12
UIl]. 5) ..“135. On sait que certains empereurs ont fait effectivement emploi de
cette prerogative; Gilbert Dagron a dresse une liste de temoignages & ce propos3d.
Baisamon avait d’ailleurs de bonnes raisons d’insister sur cette Prarogative impe-
riale: I’enseignement theologique etait, malheureusemcnt, 1’'un des loisirs de predi-
lection de son mattre, I’empereur Manuel 1 Comnene.

5. Dans le commentaire de Baisamon il n’est pas question de certains autres
Privileges d’ordre liturgique, ou pretendus tels, cites par d’autres sources. Ce sont:

a) Le droit d’entrer dans le sanctuaire par les portes royales, & savoir par les
Portes centrales du chancel: ,Etant pres des saintes portes, le patriarche entre dans
‘e sanctuaire et I’etnpereur ayant allume des cierges et avant prid, donne les cierges
au preposite et entre dans le sanctuaire. Quand il est sur le point d’y entrer, les
metropolites se placent vers les saintes portes qu’ils occupent et ayant fait un leger
signe & I’empereur, I’empereur baise les croix qui y sont fixees, [et] entre dans le
sanctuaire*. Aujourd’hui que la prohibition d’acces au sanctuaire n’est plus appli-
que tres rigoureusement aux lai'cs dans les dglises orthodoxes (& Pexclusion tou-
jours des femmes), c’est precisement ce privilege d’y entrer par les portes royales
et de s’approcher par-devant de I’autel qui est strictement reserve au clerge, et qui
n°us semble donc beaucoup plus important que le droit d’entrer dans le sanctuaire
lui-meme. Ce n’ctait pas le cas, parait-il, & Byzance: on n’y regardait, sans doute,
tout cela que comme des details par rapport au privilege ou au droit principal, qui
est celui de penetrer dans le sanctuaire.

b) Cela vaut de meme pour le pretendu ,privilege* liturgique de I’empereur,
de s’approcher & Pautel, d’y placer des offrandes et d’effectuer des gestes liturgi-
ques, et de baiser le coin du drap qui couvre l'autel: ,,[I’empereur] ayant prid de-
Vant la sainte Table, il y deploie deux corporaux ety place les objets, deux patenes
et deux calices, ensuite il baise les saints langes et ayant pris une offrande des* 3

3S Ibid., 1V, 497. A ce propos: PITSAKLS [supra, n. 28], 114-115
3*DAGRON, 169n. 18 -



208

mains du preposite, il la met sur la sainte Table ... L’empereur et le patriarche
s’etant salues profondement I’un I’autre, I’empereur sorte du sancluaire ...*“40.

c) Le rite de la communion imperiale. On a dit qu’elle differe de celui des
autres lai'cs, et c’est vrai: I’empereur reqoit du patriarche le pain consacre; puis le
patriarche tend le calice & I’empereur qui le porte & sa bouche, ,& la maniere des
prelres, hésper hoi hiereis, ajoute le pseudo-Kodinos; rite bien decrit, avec des
differences de detail, dans le De ceremoniis et le De officiis4l. Mais il n’y a pas la
de vraie exception & une regle. En effet, on sait que la maniere de communier pre-
vue par le droit canonique oriental ,officiel”, toujours en vigueur, ne differe prati-
quement pas de celle du clerge (canon 101 d’in Trullo: Rhalles-Potles, I, 546-549
avec les commentaires); ce sont de simples raisons pratiques, assez contestables
d’ailleurs, qu’ont impose ulterieurement un rituel de communion different pour les
lai'cs. Les canonistes ,byzantins* ne pourraient donc pas mcntionner cette survi-
vance de la normalite canonique qu’est en realitd la communion imperiale comme
un privilege proprement dit.

d) La ,tonsure* du prince porphyrogenete huit jours apres sa naissance, de-
crite par le De ceremoniis 11.23 (PG 112, 1153-1157). On a beaucoup, meme trop,
discute sur ce rite. En realite, il ne s’agit |4, semble-t-il, que du rite de la tricho-
kouria, un rite prevu en Orient pour tous les chretiens, & executer regulierement le
huitieme jour apres le bapteme42 et administre ordinairement aujourd’hui encore &

tous les baptises orthodoxes, hommes et femmes immediatement aprés le bapteme.

6. Un caractere donc (quasi) sacerdotal ou (quasi) pontifical de I’empereur
d’Orient qui semble assez bien etabli? Pas du tout. Jean Zonaras, le grand cano-
niste de la generation qui avait preetde celle de Baisamon, meilleur juriste aux
yeux de certains que ce dernier, en tout cas beaucoup moins interessé aux jeux de
la propagande ideologique imperiale, dans son propre commcntaire sur le canon 69
s’attache strictement & la lettre du canon; il ne mentionne donc que le seul privilege
liturgique qui y est enoncd. 1l y ajoute une remarque de premiere importance: jus-
tement la necessite de couvrir ce privilege liturgique par une disposition canonique
exceptionnelle inseree ad hoc dans le canon 69 ne fait que confirmer la place de
I’empereur dans le lai'cat. ,Ceux qui ont reconnu & I’empereur ce privilege, ont eu
recours & ces notions de I’autorite et de la puissance imperiale, comme s’ils avaient
voulu faire en quelque sorte leur propre apologie (hdsper hyperapologoumenoi

Les deux ,Privileges* sonl menlionnes dans De ceremoniis: VOGT.I, 590.
I BREIHER, 44 rappclle aussi & ce propos le privilege des rois de France de communier & la
maniere des pretres le jour de leur sacrc.
42 J. GOAR, Euchologion sive Rituale Graccorum, Venise 1730, 306-308.



209

heautdn); en effet ils ont presque voulu dire que normalement meine I’empereur ne

devrait pas penetrer dans le sanctuaire, car il n’est qu’un lai'c (katho laikos es-
tin)‘M.

7. Baisamon, qui suit souvent de pres Zonaras, reprend dans son commen-
ta're, que nous venons de presenter, I’enonce explicite de son ancien: I’empereur
est vraiment un lai'c (toi basilei de, kai laikoi onti, enedothe, phesi, touto)"'- voila

fait indiscutable. Mais nous venons de voir que pour Baisamon la qualite impe-
rlale semble pourvue d’un caractere quasi sacerdotal voire quasi pontifical. A pro-
pos du droit de libre acces dans le sanctuaire, il a I’occasion de presenter les argu-
ments que nous avons vus: I’empereur est I’oint du Seigneur, ses quelques Privile-
ges liturgiques sont moins importants (parfaitement donc justifiables) en comparai-
son de son droit de designer les patriarches au nom de la Sainte-Trinite. Il y revient
d’une maniere plus generale et plus theorique & la fin de son commentaire sur le
canon 69:

a) L’empereur romain est mentionne dans la tradition litteraire en tant que
Pontifex maximus (arkhiereus megistos). Baisamon eite Flavius Josephe'ls. Il ne

semble pas s’occuper ou meine etre conscient du fait qu’il s’agit 1& d’un pontificat
PaVen: ce qui est important pour lui c’est de disposer de citations ou le caractere
Pontifical soit expressément reconnu & I’empereur.

b) L’empereur est I'oint du Seigneur, du fait qu’il porte Fonction imperiale,
I'onction de la royaute. Le Christ, modele supreme de la royaute, Roi eternel, cuius

regni non eril3nis, est aussi I’Oint du Seigneur (Christos), par excellence; or, le
Christ est aussi declare souvent etre le Grand Pretre souverain (Megas Arkhiereus:

cf. Heb 4, 14-15 et passim). ,,C’est donc avec raison que I’empereur*, image terres-
tre de cette royaute du Christ, ,,0int du Seigneur* (khristos Kyriou) lui aussi en* 1

43RHALLES-I'OTLES, Il, 466. i.’approche de Zonaras esl cclle qu’on reneontre souvent chez
<les auteurs ccclesiastiques, voir, par exemple, Nicitas Stcthatos (pasin apekleisan lailcois, monois gar

ePheiiai tois basileusi dora prospherousi): Opuscules cl lettres, 6d. J. DARROUZES [supra, n. 26],
282.

4" RI1AI.LES-POTLES, I, 466.

Ibid., 467: renvoi au passage Anliquilfojudaiques 19. 287 (LOEB: IX, 350); voir DAGRON,
'69. Il esl clair que Baisamon ne comprend pas grand-chose de tout cela: comme nous venons de dire,

liui I’interesse c’esl de disposer d’un lexic (grec) ol la qualite de ,pontife” soit altribuCe &
1 empercur romain et de pouvoir le citer. Comme DAGRON, 172 n. 32, I’a bien remarque, Flavius

Josuphe, tcrivain juif, ,est considdrd dans toute la tradition chreticnnc comme un tdmoin irrdcusable*.
C-c n’est pas qu’il est simpleinent ,& I’abri de I'accusation de paganisme*; c'est, probablement, plutdt
a cause du tdmoignage celebrc (mtcrpolc) en faveur de Jesus-Christ qui lui a etc attribud.



210

cette qualite, ,est rcgarde, lui aussi, comme ome de qualites pontificales (eulogts
kai aulos arkhieratikois katakosmeitai kharismasi*)*!".

8. On peut y joindre encore un passage important de Baisamon, tire de son
commentaire sur le canon 12 d’Ancyre; le canon porte sur les effets du bapteme, il
n’a donc pas de vrai rapport & notre sujet. Or, Baisamon, dans le cadre de cette
propagande d’ideologie imperiale dont il est, pour ce qui est du droit canonique, le
maitre incontestable, avance une nouvelle idee. Tout comme le bapteme,
I’avenement & I’empire efface tous les peches de I'empereur anterieurs & ce fait. A
ce propos il se sert d’un precedent, semble-t-il, apocryphe, sinon invente par lui-
meme, ignore en tout cas par toutes les sources: ce serait en vertu de ce principe
suppose que, apres I’avenement de Jean 1" Tsimiskes, le saint patriarche Polyeucte
(956-970) a declare le nouvel empereur absous du peche du meurtre de son prede-
cesscur, I’empereur Nicephore 11 Phokas Mais Baisamon continue en introdui-
sant une analogie de plus, qui est celle qui nous interesse ici: des lors, dit-il, par
analogie avec cct acte, on enseigne que les dveques aussi, au moment de Icur con-
secration, sont laves de tous leurs peches anterieurs48.* 50

Raisonnement analogue & celui du commentaire sur le canon 69 d’in Trullo,
mais en sens inverse: ,Car, comme les empereurs sont appeles les oints du Sei-
gneur, et effectivement ils le sont, les eveques sont aussi des oints du Seigneur et
sont appelds ainsi“. On ajoute ce raisonnement aussi: que les prieres recitees lors
du couronnement imperial et lors de la consecration episcopale ont la meine vi-
gueur (apo inu einai les autes dynamedsf’. Conclusion finale: la consecration
bpiscopale et I’avenement imperial lavent tous les peches anterieurs, indcpendam-

ment de leur gravite (hoia an dsi) . Au contraire, la simple ordination sacerdotale
dans la theorie de Baisamon, n’est censee laver que des peches legers51.

Quelgues remarques supplementaires:

a) Baisamon attribue cette derniere construction & des tierces personnes,
Lceux qui semblent incliner plutél & I’indulgence et qui escomptent la misericorde
divine*, Sans doute est-il conscient du caractere fantaisiste de ces constructions-la
et préfere-t-il garder quelques distances; peut-etre aussi ne veut-il pas, un eveque

RHALLES-POTI.ES, II, 467.
** RHALLES-POTLES, IlI, 44 (V. GRUMEL-J. DARROUZES, Les Regesles, N. 794). Cf.
TIFTIXOGLU |supra, n. 29], 505-509.
RHALLES-POTLES, III, 44,
4" Ibid., 44-45.
50 Ibid., 45.
5l



211

lui-meme, etre cense parier pro domo. Mais il est clair qu’il y adhere volontiers:
legousin hosoi mallon eisi sympathesteroi kai lon lou Theou eleon tes krisets
proarpazousi... kai dienistantai kalos”.

b) On doit noter, une fois de plus, quc, meme si les raisonnemcnts sont analo-
gues voire identiques, il ne s’agit pas ici procisement de faire attribuer des qualites
pontificales & I’empereur, mais de justement I’inverse. En effet, dans la logique de
Baisamon, I’extension des effets absolutoires du bapteme est suffisamment solide
pour ce qui est de I’avenement imperial; faire attribuer les memes effets & la conse-
cration episcopale, c’est 14 toute la question.

c) Baisamon parle toujours d’onction: ,,I’onction baptismale®, ,,I’onction im-
periale®, ,,I’onction episcopale* (to khrisma lou hagiou baptismatos, lo khrisma tes
basileias, to khrisma tes arkhierdsynes). Or, il faut en tenir toujours compte, cet
emploi doit etre pris ici au sens purement figure; il ne s’agil que de simples pori-
phrases. En effet la pratique d’une onction lors de I’avenement de I’empereur
d’Orient ne s’est introduite que tres tardivement et sous Finfluence occidentale: de
toute evidence apres la prise de Constantinople par les croisés de la 1\VVe Croisade
(1204), peut etre lors du sacre de I’empereur ,en exil”, & Nicee, Theodore I'" Las-
karis (proclame probablement en 1206, couronne en 1208)53, apres donc la mort de
Baisamon. Nous avons deja remarque que meme le couronnement ne fut jamais
introduit comme un element ,constitutionnellement” indispensable pour
I’accession au trone imperial d’Orient et quc la ,proclamation” (anagoreusis,
anarrhesis) y est reste jusqu'a la im I’element necessaire et suffisant pour
I’avencment imperial. N’empeche que le couronnement, par lequel I’Eglise assume
lIn role tres important dans le rituel de I’accession au trone, tendait & prendre une
mniportance de plus en plus croissant, dans la realite politique et dans la conscience
Populaire: une 6volution qui a renforce la position institutionnclle de I’Eglise au
cours des derniers siecles ,byzantins*. Il est evident que Baisamon attache les
effets presumes absolutoires de I’avenement imperial exclusivement au couronne-
rnent: hole stephontai hoi basileis.

*”lbid.,44.

53 M. ANGOLD, A Byzantinc Governmenl in Exilc, Oxford 1975, 37-45. Au sujcl de l'onction
(imperiale): G. OSTROGORSKY, Zur Kaisersalbung und Schilderhebung im spétbyzantinischen
Krénungszcremonicll: Historia 4 (= Festschrift W. Ensslin), 246-256 = IDEM, Zur byzantinischen
Geschichte: Ausgcwahltc kleine Schriften, Darrnstadt 1973, 142-152 (= H. HUNGER [Hrsg.], Das
byzantinische Herrscherbild, Darmstadt 1975, 94-108); D.M. NICOL, Kaisersalbung: The Unction of
Emperors in Late Byzantinc Coronation Ritual: Byzantinc and Modern Greek Studics 2 (1976) 37-52
(= IDEM, Studics in Late Byzantine History and Prosopography, Londres 1986); Chr. WALTER, The
Significance of Unction in Byzantine Iconography, ibid., 53-73; P. MF.NEVISSOGLOU, T6 "Ayiov
Mupov, (= Anaiecta Vlatadon 14), Thessaloniquc 1972, 223-226.



212

d) D’autre part, la menlion, meme au sens figure, d’une ,onction imperiale“
ne saurait comporter aucunc tentative supplementaire de rapprochement effectif
entre Pavenement imperial et la consecration episcopale, qui renforcerait la qualitd
,sacerdotale” ou ,pontificale” de I’empereur. En effet, detail auquel on n’a pas
prete, semble-t-il, jusqu’ici beaucoup d’importance, la tradition de [I'Eglise
d’Orient ignore completement toule Sorte de rituel d’onction lors de la consecra-
tion episcopale ou de I’ordination sacerdotale.

e) Baisamon lui-meme insiste d’ailleurs sur le fait que le mot ,onction* est
employe ici figurement, et que par ce terme on doit entendre simplement la conse-
cration episcopale; car, dit-il, c’est eile qui a remplace aujourd’hui I’onction de
I’Anden Testament, laquelle faisait des grands pretres (et des rois) les oints du
Seigneur: Anti de tou khriomenou elaiou tois basileusi kai tois arkhiereusi kata ton
palaion nomon ... arkein lois arkhiereusi ton epikeimenon zygon tou euaggeliou toi
trakhekoi autdn kai len di' epikleseds tou Hagiou Pneumatos sphragida tou kheiro-
tonountos . Il parle de la consecration episcopale, mais il ne propose pas ici
d’equivalent chretien correspondant aussi & I’onction des rois de PAnden Testa-
ment, pour I’empereur, ,roi“ du nouvel Israel; on se souvient cependant de son
affirmation attribuee & des tiers ,que les prieres recitees lors du couronnement
imperial et lors de la consecration episcopale ont la meme vigueur.

g) En effet c’esl plutdt au niveau des Souvenirs de PAnden Testament, Da-
gron Pa bien vu, que se produil, dans la pensee de Baisamon, cette rencontre sup-
posee entre la royaute et le sacerdoce; c’est le cas de la qualile prophetique com-
mune & I'une et & I’autre, que Baisamon croit encore en fonction meme dans un
milieu neo-testamentaire: ,,C’est pourquoi le roi Sall est ringe parmi les prophetes
[cf. Actes 13,20-25J%4et que Caiphe a, malgre lui, prophetise que Jesus allait mou-
rir pour le genre humain: Il est de votre interet qu’un homme meure pour le peuple

[Jean 11, 50-52, cf. 18, 14]; or Caiphe etait grand pretre cette annee-la [Jean 11,
49. 51; 18, 13]“56.

9. Personne, n’a pris vraiment au serieux les constructions fantaisistes de Bal-
samon quant au caractere absolutoire du couronnement imperial - de la consdcra-
tion episcopale non plus; inutile de dire qu’a plus forte raison PEglise n’a jamais
approuve ces idees qui vorn, d’ailleurs, grossierement & I’encontre de la theologie

54 RHAILLES-POTLCS, 111, 45. Sur ce passage: TIFT1XOGLU, 530-531 n. 129.

55 Sur cette citation qui fait allusion & un passage de saint Gregoire de Nazianze (PG 35, 821):
T1FT1XOGLU, 509 ein. 126.

41 RHALLES-I’OTLES, 111, Passage repris aussi dans le traitc de Baisamon ,Sur les privildges
patriarcaux* [supra, n. 39]: RHALLES-POTLES, IV, 547.



213

sacramentaire. Un canoniste anonyme, conlemporain de Baisamon, qui a glose le
commentaire de ce dernier par ses propres remarques - un texte tres important qui
v>ont d’etre decouvert - s’y attaque violemment: ,Les canons et les lois dont vous
parlez, Monseigneur, sont |4, et & chaeun de les lire. Mais ce que vous dcrivez ici
me semble trop audacieux, contraire aux canons et incompatible avec eux, pour ne
Pas dire avec toute la tradition chretienne. En effet, saint homme, ni I’empereur ne
sera absous de ses peches par son couronnement, s’il ne se repent et n’est pas
soumis & la penitence et & tout ec que Dieu a commandd, ni un eveque par sa con-
secration non plus, & plus forte raison. Il peut donc toujours etre inculpe de ces
Peches anterieurs & la consecration, et meme eventuellement du fait qu’il a ose
accepter cette consecration en pleine connaissance de ce qu’il en etait indigne*“57. A
w'oter toutefois cette curieuse construction a fortiori & propos du Statut imperial vis-
a-vis du Statut episcopal: ,a plus forte raison* (poll6i de pleori).

Presque trois siecles plus tard, le Cardinal Bdssarion notait dans la marge de
sa propre copie de Baisamon, qui est aujourd’hui le Marcianus gr. 168, & ce meme
Propos, mais d’une maniere beaucoup plus reservce: ,Pas tres solide, & mon avis*.
{Emoi dokei, ouk asphalesf*.

Inutile de le dire, personne, ni empereur ni dvcque, n’a jamais, semble-t-il,
mvoque cet argument pour sa defense, devant une instance seculiere ou spirituelle,
avant ou apres Baisamon'9.

10. Le seul canoniste & souscrire & la theorie de Baisamon fut Demetrios
Chomatianos, le plus grand canoniste de la generation suivante, archeveque auto-
c"phale d’Achrida apres la prise de Constantinople par les Latins (XIIIC siede). I
S0 trouve assez souvent en desaccord avec son aine , mais il est, lui aussi, un pro-
Pagateur fervent de I’idee imperiale et du rdle special et irrcmplagable de
I’'empereur dans FEglise. Seulement, pour lui le dopositaire legitime de la dignite
imperiale vacante apres la prise de Constantinople serait le ,despote* d’Epire, dans
la Grece occidentale. Chomatianos etait donc I’adversaire de I’Empire ,en exil“* 59

5 Editi et commcnti par TLFTIXOGLU, 509-510. Attribution & Jean Kastamonitts, metropolite
Chalcidoine, avvanede par B. KATSAROS (cf. infra, n. 62 in fine).

““T1FT1XOGLU, 510 n. 127.

59 Cf. TIFTIXOGLI), 511-512.

1 Cf. 8. TROIANOS, Apprirpiog 6 Xuipanavoc xam Grodcipou toa BaXaapibv: flpaKTiKa
Aif.Ovodc Cup7rooiou Y'O TO AEOT7toTATO rpc "Mirdpou, Arta 1992, 345-353; C. P1TSAKIS,
AlTiipara kcoxupsriov yapou arrd Tpv vopoAoyia kai ri)v irpaKrtKri to0 ,beon-oToTou, Tqc

Hirdpou, ibid., (355-374) 368-370, oU sont citees aussi quelques remarques assez venimeuses de
Chomatianos (ou de son ,icole®) pour Baisamon.



214

reconstitue & Nicee et du patriarcat de Constantinople qui y avait aussi transfere
son siege6l.

Or, Chomatianos, dans deux reponses canoniques adressees & I’archeveque de
Dyrrachium (Durazzo) Constantin Kabasilas, est pratiquement le seul & citer, tres
fidelement d’ailleurs, I’essentiel de rargumentation des deux commentaires de

Baisamon, que nous avons vus, sur les canons 69 d’in Trullo et 12 d’Ancyre, res-
pectivement62.

Mais Chomatianos est, & titre beaucoup plus personnel, I'auteur du texte
.byzantin“ le plus explicite en faveur du caractcre pontifical de la dignite impe-
riale, un vrai manifeste de cette conception ideologique, poussee & Pcxtremc, ol, &
vrai dire, personne ne I’a suivi. Ce texte provient aussi de ces memes reponses de
Chomatianos & Constantin Kabasilas; je le donne ici dans I’original et en traduction
latine, qui est celle des collections de Bonnefoi (Bonefidius) et de Loéwenklau
(Leunclavius); & la fin figure precisement la reproduction liberale de la fin du
commentaire de Baisamon au canon 69 d’in Trullo.

41 Sur ce sujel voir en dernier lieu: A KARPOZILOS, The F.eclesiastical Controversy betwcen
Ihe Kingdom ofNicaea and the Principality of Epiros (1217-1233), Thessalonique 1973; A. STAVRJ-
DOU-ZAPHRAKA, Nixaia Kai "Hrreipog tov 13" ailva: iftF.oXoyiKfi &avnirapiilUF.ari ott)v
rrpooTraOEui Touq va AvaKTgoouv rpv au-roKpa-ropia, Thessalonique 1990. Un cssai de traitcment
canonique; C. KATERELOS, 'H KavoviKg 6iKaioOocria rot OiKoupeviKOO riaTpiapxeiou drri riiv
eirapxiiiv roli 6f.07roT«TOU rf|C *Hireipou kut« rijv 7tcpioOo 1204-1235, Thessalonique 1995.

w a) Argumenlation du commentaire sur le canon 69 d’in Trullo pratiquement reproduite dans
la piece N. 157 de I'ddition PITRA, Analccta sacra et classica Spicilcgio Solesmcnsi parata, VI: luris
ecclesiastici Graecorum sclecta paralipomena, Paris-Rome 1891, 631-632 (rfiponse 4 & Kabasilas) =
RHALLES-POTLES, V, 428-429: Pcmpereur en tant que pontifex maximus (avec la citation de Fla-
vius Josephe), I'empereur-oint du Seigneur et le Christ. Le passage de Chomatianos eite in extenso
dans le texte vient de cette reponse.

b) Argumentation du commentaire sur le canon 12 d’Ancyre pratiquement reproduite dans la
piiice N 168 de I'6d. PITRA, 643-646 (rdponse 14 & Kabasilas): le cas de Jean Tsimiskus, le pritendu
caractere absolutoire de I'“onction” imperiale et episcopalc. Cette reponse ne figure pas dans P6d.
RHALLES-POTLES, faisant ddfaul dans son modele, I’editon LEUNCLAVIUS, laquelle & son tour
reproduit I'tdition princeps de BONNEFOI: & cc propos, C. PITSAKIS, Ennemond Bonnefoi (1536-
1574), HTlavpAXfivio 'loTopik® Euvedpio , Thessalonique 1987, (39-59) 55-56.

Sur ces textes: DAGRON, 171-172 et 174 respectivement. Bien entendu, Chomatianos ne eite
pas sa source. Je n’entre pas ici dans la discussion du problime edebre de la double atlribution de ces
reponses de Chomatianos par la tradition manuscritc, a lui-meme et & I'’eveque Jean de Citros - les
deux canonistes appartiennent, en tout cas, & la meine ,6cole*“. Cf. A. PAVLOV, Komu pridnadiczat
kanonifieskie otvSty avtorom kotorykh sCital’sja loann episkop kitrskij?: Vizantijskij Vremennik |
(1894) 493-502; J. DARROUZES, Les reponses canoniques de Jean de Kitros: Revue des Etudes
Byzantines 31 (1973) 319-334 et IDEM., chapitrc de meme titre dans: Recherches sur les Gipipixia de
I’F.glise byzantine (1) [= Archives de I'Oricnt Chrdtien 11], 72 s. Une nouvelle hypothdse a did avan-
ede rdeemment par B. KATSAROS, 'Iccavvqq Kaarapoviriic: EupRoM orf| peXerq tou Riou, rou
Hpyou Kai irjc; erroxnc tou, Thessalonique 1988, 354-357.



215

Ta ToiaRra obv, cog Eiiropsv, KsAeuaig jaovri RacnAiKrj Oilivapiv exei
METaAAOTTEIv te Kal KaivoropEiv ¢ RaaiAEUg yap, oia Koivig twv ekkAtichwv
£7riarrlnovapxnc Kai wv Kai ovopaCopevog, Kai aovoSiKaig yv*Matg ETnararEi
Kai t6 Kupog rauTaig xaptEE£Tai EKKAgaiaaTiKag ra”Eig puBpiCsi Kai vopoOETEi
R'4> Kai ttoAiteii? tov tou RgpaTog, vai pqv Kai dteag E7naKO7TOv Kai KAqpiKtov
Kai Trpéc ye xnpsuouawv vpricpoig ekkAiiouliv audyei Se Kai &ird eAarrovog
"apfiC cig psiCova SqAatr) atro EtnaKOTTOV Eig pr|Tp67roAiv, q avSpog apETriv
>l ttoAiv Tiptov ... Kai, wg ettog EiiTEiv, ttai)v pdvov tov icpovpyeiv, ra Xonra
OpxiepuTLKa rrpovopia aagiuic elkovi(ei 6 Baadehq dtp' olg kputtei voptptot; te
Kca Kavovikwg...

"On o6v xpiaTOg Kupiou 6 kots: Kaipoug RaatAség ecm, 6id to xpiopa

RaaiAciag, 6 Se Xpicrrog Kai 0EOQg pptov, pzra tov dAAcov, Kai dpxiEpEOg
npwv yey°ve Kai avaKripuTTErai, euAsywc Kai alurog &apxiEpanKoig
KaraKoapEiTa xapiapam.

Sola igitur, ut diximus, imperatoria iussio mutandi haec innovandique potes-
ktem habet. Imperator enim, ut communis ecclesiarum E7noTripovdpX'ig existens
el nominatus, synodalibus praeest sententiis et robur tribuit; ecclesiasticos ordines
componit, et legem dat vitac politiaeque corum qui altari serviunt: hoc amplius
eudiciis episcoporum clericorumque, et vacantium ecclesiarum suffragiis; e minore
etiam honore ad maiorem rcducit, ab episcope videlicet in metropolim, vel viri
virtutem vel civitatem ornans ... El ut uno verbo diccun, solo sacrificandi excepto
Ministerin, reliqua ponli3calia privilegia im perator repraesentat, quando legitime
cononicequefacit.

Quod igitur unctus Domini sit et is qui pro tempore est imperator, propter
unctionem imperii, Christus autem et Deus noster, cum aliis, et pontifex noster
factus est et praedicatur, merito et ipse [sc. imperator] pontificalibus decoratur
Sratiis.

Privileges imperiaux bien connus, et frequemment exerces, arguments et
conclusion de Baisamon que nous avons deja essaye d’analyser, la qualite
[3’epistemonarkhes toujours presente, mais aussi une conclusion propre de Choma-
llanos, qui generalise d’une maniere qui se prosente vraiment pour la premiere, et
derniere fois dans la litterature canonique byzantine. Les quelques ,qualités ponti-
hcales* evoquees par Baisamon (kai autos arkhieratikois katakosmeitai kharis-
Masi) deviennent, pour Chomatianos, ,tous les Privileges pontificaux* &
* exception seulement du droit de celebrer (plen monou tou hierourgein, la loipa
a>khieratika pronomia saphts eikonizei ho basileus). Serait-ce & la nostalgie de
"Empire detruit apres la IVC Croisade (nous venons de voir que Chomatianos ne

teconnaissail pas PEmpire ,en exil* siegeant & Nicee)? Ou bien avons-nous affaire



216

4 une piece de propagande en faveur de I’,empereur” rival, I’ancien ,despote“
Theodore d’Epire, que Chomatianos lui-meme finit par couronner irregulierement
& Thessalonique? [le couronnement d’un empereur a toujours ete regarde comme
un droit et un privilege reservé au pape et au patriarche cecumbnique; la ville de
Thessalonique n’btait pas d’ailleurs, evidemment, du ressort de Chomatianos, ar-
cheveque d’Achrida].

L’editeur de Chomatianos, le Cardinal Pitra, un pionnier eminent de I’etude
du droit canonique oriental en Occidcnt mais qui n’est jamais parvenu & eprouver
de la moindre Sympathie pour ce droit des ,schismatiques® qui se ressent de
Lcesaropapisme*, ni meme & le comprendre vraiment, a insbrb dans I’apparat criti-
gue meme de son Edition un cri d’indignation & propos de ce passage: ,Heu! piget
pro decore Graecorum non plura variari, sed de sequentibus magis pudendum®.

11. Le dernicr canoniste byzantin important que fut Symeon de Thessaloni-
que reviendra & la tradition representee par Zonaras. En cffet, pour lui aussi
I’empereur n’est qu’un lai'c, ,dont les mains n’ont pas ete consacrees pour benir,
mais elles sont des mains mondaines et belliqueuses* (me kalhierdmenas eis io
eulogein, alla kosmikas kai strategikas kheiras) - les eveques donc lui doivent le
respect, mais non pas de gestes de soumission ou de servilitb; I’empereur est de
ccux qui n’ont pas le pouvoir et la caractere sacerdotaux (t6n me ekhonitn len les
hierdsynes dynamin kai energeianf\ et il est dommage que des courtisans et des
flatteurs aient persuade les empereurs qu’ils peuvent intervenir aux affaires de
I’Eglise et meme & la nomination voire au transfert des eveques, contre la volontb
du Saint-Esprit (para gnomen lou Pneumalos). Symeon s’oppose vivement & la
pratique, assez ropandue & son epoque, ainsi qu’d des poriodes plus tardives,
d’ensevelir des fldeles dans des eglises; la pratique devrait etre pcut-etre reservee
aux seuls pretrcs et eveques. Or, meme les empereurs n’y ont pas droit: il ne sont
en effet que de simples lai'cs (laikoi telountes kai au(oi)M\ la qualite imperiale re-
presente simplemcnt la plus haute dignite seculiere: hegemonian les kosmikes lau-
tes arkhes egkekheirismenoi.

12. Un point important que souleve le raisonnement de Symeon c’est
rincompatibilitd du pretendu caractere sacerdotal de I’empereur avec ses devoirs
militaires, en tant que chefsupreme de I’armee; avec ses devoirs judiciaires aussi,
qui I’obligeaient d’imposer des chéatiments corporels voire la peine de mort. On
sait que dans toute la tradition canonique orientale toute forme d’atteinte portee &
la vie humaine, meme involontairement, est toujours un delit canonique comple-
tement incompatible avec la qualite clericale: la doctrinc et la pratique, tant byzan-63 64

63 PC. 155,431-434.
64 Ibid., 677.



217

tines que modernes, sont unanimes pour defcndre aux membres du clerge
I’lhomicide et tout acte de violcncc, mcme en legitime defense ou & la guerre, sous
peine de dcposition; peine applicable aussi dans le simple cas d’homicide ininten-
tionnellement commis par un eeclesiastique. On sait bien Findignation d’Anne
Comnene, I'auteur de FAlexiade, devant le spectacle de pretres-guerriers occiden-
taux lors de la ICI" Croisade: ,,C’est que la conception du prctre n’est pas la meine
chez les Latins que chez nous. Pour nous, c’est des canons, des lois et du prccepte
evangeligue que nous tenons le commandement: Ne touche pas, ne crie pas,
n’attaquc pas, car tu es consacre. Le barbare Latin, lui ... est spectateur de carnage

et devient un homme de sang, comme il est dit dans le Psaume de David [26 (25).
9], Telle est cette espece barbarc de pretres qui sont tout autant des guerriers”"5.

13. Cela nous fait penser & d’autres ,incompatibilitds* aussi. Nous avons deja
wentionne que dans cet Orient qui n’a jamais connu de ,loi salique*, I’acces au
trone imperial n’est pas interdit, en principe, aux femmes Leur reconnaitre pourtant
un caractere ,sacerdotal“ voirc ,pontifical” ne serait que simplement impensable.
Certes, il est ,normal” que Fempereur soit un homme - et c’est pour cela que des
»npdratrices elevent ordinairement au tréne des epoux, des amants ou des prote-
Res; mais cela est cense etre du & la faiblesse physique des femmes vis-a-vis des
‘aches penibles et des responsabilites du pouvaoir, il est donc regarde comme une
necessite pratique, et non comme une exigence ,constitutionnelle. On sait que
Cela n’a pas reste une simple construction theorique, et que des femmes ont excrco
effectivement le pouvoir imperial en leur propre nom, en tant qu’,empereurs des
Romains*: Irene (797-802: Eirene pislos basileus'.), Zoe et Theodora (1042),
Theodora seulc (1055-1056).

[Il'y a aussi une conjoncture inverse: la castration exclut absolument un
homme de I’acces au tréne, mais non point de I’acces au sacerdoce voirc &
* Opiscopat et au patriarcat, pourvu qu’il ne s'agit pas d’un acte volontaire; il y a eu
0e grands patriarches (de saints patriarches aussi) eunuques, certains meine
d origine imperiale - mais & qui le trdne imperial aurait ete interdit].

14. L’humble Charge eeclesiastique de deputatus, conféree & Fempereur (ou
Sllnplemcnt assumee ou exercee par lui), d’apres ccrtaines sources, lors de la cere-

15 Cd 13. LEIB, 11, 218-220. A propos du delit canonique de I’homicide, meine involontairc
voirc en legitime defense ou & ia guerre, on eite, toujours en thdorie, les canons 13. 43 et 55 de samt
Basile, nuancis beaucoup par la suite par l'oeuvre des commentateurs byzantins (RHALLCS-
I'OTL.LS, IV, 131-134; 190-191; 212-215) qui eitern aussi un canon, tres eomprihensif sur cc point,
4c saint Athanase (ibid., 69). Cependanl, dans tous les cas, Fintcrdiction de la violencc aux membres
4u clergd est absolue. A ce propos. voir les 6tudes ad hoc de Ci. 'OULLS, 'H &axnon riae oniv
«Mova xai OrdV IMBACPO koto to tkK?,giaoTike bixaio, Thessalotlique 1990 et O «Kouaioi; tpovor,
KaT« t& EKKXgoiaa-nKO sikoio, Thessalonique 1993.



218

monie de son couronnement*6, loin de contredire la place de Fempereur dans le

lai'cat, semble plut6t la confirmer. On en a fait un parallele avec des pratiques ana-
logues en Occident87: le ,canonicat de Saint-Pierre* ou le sous-diaconat confere &
Fempereur d’Occident par le pape; le pretendu diaconal ou sous-diaconat du roi de
France; on pourrait penser aussi au titre d’abbe de Saint-Martin de Tours reserve
au roi de France (et immortalise par Victor Hugo/'8.@n lout cas, il s’agit vraiment
d’un office minime: d’apres une taxis ecclesiastique constantinopolitaine, un depu-
tatus est celui qui pontificem praecedens e via populum abigit (ho depotatos peri-
patdn emprosthen ton arkhiereds kalharizei ton laon apo ten stratari)\ 11 est ordi-
nairement place avec les porteurs de chandelles; en effet, dans des rituels byzan-
tins, figure un rite commun pour conferer les deux charges; epi kheirotoniai depo-
latou kai kerophorou (oratio in deputati et ceroferarii ordinatione), ou on lit la
description suivante de sa lache: protrekhein lampadephoron tén hagion sou mys-
terion ... (hunc famulum tuum, qui cereum gerens sanctis mysteriis tuis elegit
praeire... ). Un office donc, parait-il, qui justifierait seulement certains Privileges
liturgiques de Fempereur (particulierement sa participation & la procession de la
Grande Entree), et qui, en meme temps, exclurait tout malentendu quant & leur

signification et & leur valeur, et soulignerait plutét la place de Fempereur en dehors
du sacerdoce0.

15. Un petit point encore, pour revenir & Theodore Baisamon, le grand maitre
de la Symphonie. On connait que - hormis la reprobation canonique generale, et
pour cela assez vague, de la violence de toute sorte, de la violence aussi vis-a-vis
de Fennemi, qu’il soit ,fidele* ou ,infidele*, une rdprobation d’origine evangeli-
que sans aucun doute, mais en realite d’une valeur assez théorique - la notion de la

Jean Cantacuzfcne, 1. 41, 1, 200 (Bonn); Pseudo-Kodinos, 264 (VERPEAUX), cf. 357-358;
Symdon de Thessalonique: PG 155, 351 cl 356 [oll la le?on erronde de I'cdition Ueottotstov au lieu
de &e7ToTctrou (cf. ibid., 361) a produil un gros malentendu dans la traduction: ,tanquam maximi
dominatoris ecclesiae sanctac locum adeptus”, ,quod est inai’iti dominatons™.). Cf. BREHIER, 44;
DAGRON, 177-178: ,Pretrc el roi dans I'ordre de Melchisedech, I'cmpcrcur est moins qu'un bcdcau
dans I'ordre d'Aaron".

67 M. BLOCH, Les rois thaumaturges: Etlide sur le caracterc surnaturel attribuc & la puissance
royale, particulierement en Prancc et en Angleterre. Strasbourg 1924, Paris 21983, 185-215 (sur le
deputatus: 202-203). DAGRON, 177. - Sur le plan general, voir toujours I'ctude fondamenlalc de E.
KAN TOROW1CZ, The King's Two Bodies: A Study in Mediacval Political Theology, Princeton 1957
(= Les Deux Corps du Roi, Paris 1989).

6SNotre-Dame de Paris, livre cinquidmc, 1. Mais c’est |& plutdt un cas analogue aux abbayes en
commcende, dont I’abbd 6tait un sdeulier sans autoritd sur les moincs, mais jouissant des revenus de
I’abbaye.

69 GOAR [supra n. 42], 225; 198.

111 Sur I'office du deputatus et son role liturgique, particulidrcment lors de la Grande Entréc de
la liturgie du couronnement: TAI-'T, 27 n. 65, 200-203; DARROUZES, Recherches |supra n. 62], 215-
216,272-273.



2)9

revolution en soi n’a pas repu dans I’Eglise byzanline de Statut canonique. Le droit
canonigue donc, nonobstant le concept de la Symphonie dominant dans la pensee et
I’ideologie politique et ecclesiologique des Byzantins, nonobstant aussi le réle
politique souvent tres important de I’Eglise, ne prend pratiquement pas de position
vis-a-vis de cette atteinte majeure & I'ordre des choses dans I’Empire qu'est la
rebellion contre I’autorite imperiale elle-meme. Dans I'histoire byzantine on n’a
connu que trois cas concrets ol I’Eglise, & des epoques differentes, ait accepte de
revetir la rebellion contre le pouvoir imperial d’un Statut de doélit canonique
»Capital“: les coupables etaient menaces de I’anatheme. Ce sont les , Trois tomes
synodaux*, ainsi appeles par les editeurs de Constantin Harmenopoulos, qui nous a
transmis ce pctit dossier7l. Ces cas ne furent cependant jamais acceptes comme
valables par la pensee canonique byzantine: ils introduisaient une innovation de
caracterc institutionnel, qui n’avait plus & voir avec les pctites aventures de la vie
humaine, mais qui touchait au mystére du salut lui-meme. Serait-on autorise de
rejeter du corps ecclesial pour n’importe quelle raison, & savoir de priver d’ores et
deja de toute possibilite de salut, quclqu’un qui resle dans la foi du Christ et de
I’Eglise? Ici meme Baisamon, eminent partisan de unite indivisible de I’Empire et
de I’Eglise, oppose un refus presque categorique, en citant saint Jean Chrysostome
1= Flavien d’Antiochc], De non anathcmaiizandis vivis vel defunctis (PG 48, 943-
953), dans un long commentaire & titre d’introduction aux canons du concile de
Gangres72. Je n’insisterai pas sur ce point, qui n’cntre pas directement dans notre

sujet; ces questions ont d'ailleurs eie exhaustivement etudiees reccmment par Ma-
rie Theres Foégcn, un peu aussi par moi-meme

71 I'uhliC (avec une ,Refutation” [Anairope] par le palriarche PhilothCe Kokkinos qui y tut assez
>0t jointc: DARROUzis, Les Rcgcstcs, V, 288 N. *2351) parmi les Epimetra Hexabibli: Cd. HEIM-
)ACII, 822-826 = RIIALLES-POTI.ES, V, 127-130.

72 RHALLES-POTLES, Ill, 97-98: cf. ibid., 103.

n M.Th. IOGEN, Rebellion und Exkommunikation in Byzanz, Ordnung und Aufruhr im Mitta-
la'tcr: Historische und juristische Studien zur Rebellion, lirsg. von EADEM, Francfort-sur-lc-Main
'995 (= Jus Commune, Verdffentlichungen des Max-Planck-Instituts fur Européische Rechtsges-
ebichte, Sonderhefte: Studien zur Européischen Rechtsgeschichte 70), 43-80: C.G. PIISAKIS, La
Evolution dans le droit de I’Eglise d'Oricnt: Doclrinc et pratique canonique de la Nouvelle Rome.
Une breche dans le concept de Symphonie'.”™: Antiquité ¢ Rivoluzioni da Roma a Costantinopoli a
Mosca (- Rendiconti del XIIl Seminario Intcrnazionalc di Studi Storici ,Da Roma alla Tcrza Roma".
Uocumenti ¢ Studi), Rome 1993, 237-262; cf. IDEM, Quelques retlexions au sujet d’Individu et
Pouvoii dans I'Empirc romain d'Orient: idCologic politique et pensCe canonique: MCditerranCcs 16
0998) 139-166. - Sur le sujet genCral de la rChellion et de fusurpation & Byzance, voir sunout C.
UOURDARA, KaOooliljmg kai TUpawic, kcna Toiiq peaouc BuCavnvoilq xi'évouc (867-1056),
Athcnes 1981; dcuxiCme volume pour la periode 1056-1081, AthCncs 1984; cf, en dernicr lieu, LP.
MEDVEDEYV, Le pouvoir, la loi et le ins resislendi & Byzance. Quelques considCrations: Byzantino-
s'avica 56 (1995) (= ETCtpavoi;. Studia byzantina ac slavica Vladimiro Vavfinek ad annum sexagesi-
Guuu quinlum dedicata), 75-81.



220

Or, sur un plan beaucoup plus modeste, les canonistes byzantins ont loutefois
propose une sorte de condamnation canonique moderee de la rebellion, par la voie
d’une Interpretation tres large voire arbitraire de certains canons. Ce seraient: a) Le
canon apostolique 84: ,Quiconque outrage injustement I’empereur ou un magis-
trat, subira le chatiment; et si c’est un clerc, qu’il soit deposd, si c’est un lai'c, qu’il
soit excommunie* - conjointcment avec des preceptes scripturaires qui prescrivent
le respect au pouvoir séculicr (Ex. 22,27; Rom. 13,1-2; | Pierre 2,13-14, 17; | Tim.
2,1-2). La difficulte avec 1c canon 84 consiste dans cette expression ,injustement*
(ou ,contre le droit*“: para lo dikaiori), qui, selon une ccrtaine interpretation, insi-
nuerait qu’on peut ,outrager“ I’empereur pour juste causeTl, ce qui suffirait sans
doute pour detruire la fonction qu’on avait voulu preter au canon; b) Le canon 3 de
Gangres, qui se refere & I'obeissance due par les serviteurs & leur maitre (donc
aussi par les sujets & leur empereur!)?5; et exclusivement pour les membres du
clergd: c) le canon apostolique 6, qui interdit au clerge meine I’activite politique
legale (donc aussi I’activitd ,subversive®, & plus forte raison); fihalement, d) le
canon 18 du concile de Calctdoine: ,Le crime de la conjuration ou de la conspira-
tion, etant deja completement defendu par le droit seculier, doit etre & plus forte
raison prohibe dans I’Eglise de Dieu; si donc il est prouve que des clercs ou des
moines se sont conjures ou bien ont forme des factions ou ont ourdi des machina-
tions contre des eveques ou contre leurs collegues dans le sacerdoce, ils doivent
etre dechus de leur grade*.

Ici donc Baisamon peut plus aisement revenir & Limite de I’ordre juridique,
canonique et seculier, dont il est le grand propagateur. Dans son commentaire sur
le canon 18 de Chalcedoine il se hate de noter qu’d son avis, pour I’idenlite de
cause, ,,il est raisonnable que les ecclesiasliques qui preparent des cboses pareilles
contre des lai'cs aussi soient soumis & la meme peine*“76. Mais, lorsqu’il est ici
question de conjuration et de conspiration (synomosia, phalria) ,contre des lai'cs*
(kata laikodn), i! s’agit cerlainement avant tout de conjuration ou conspiration con-
tre le pouvoir imperial. Baisamon donc lui-meme, qui, comme nous I’avons vu, a
aussi, malgre tout, repris presque litteralement I'assertion explicite de Zonaras
quant au caractere lai'‘que de I’empereur (toi basilei... kai laikdi onii: ci-haut § 7),

11 C’esl l'interpritalion dominante dans les commcnlaircs des canonistes byzantins: RHAI.LES-
POTLES, Il, 108-109. Les vieilles traductions latines donncnt: praeter ius (6d. Funk, 1, 591) ou prae-
ter aequum (ed. JOANNOU, 1.2, 50); traduction fran?aise du demier cditcur M. METZGER, Les
Constitutions Apostoliqucs, 111, Paris 1987 (= Sourccs Chrcticnnos 336), 307: ,Quiconque outragc le
roi ou un magistrat au mdpris du droit*; la traduction frani;aise de JOANNOU omet tout simplemcnt
cctte phrase.

75Mcme BALSAMON a, scmble-t-il, un ton ironique lorsqu’il fait allusion & une Interpretation

parcille du canon: RHALLES-POTLES, Ill, 103.
71 RHALLES-POTLES, II, 264.



221

ne fail que repeter implicitement meine ici (kata la'ikdn) ce qui es! finalement in-
dubitable: Pempereur romain d’Orient est un lai'c.



222

30 JAHRE OSTERREICHISCHES ORTHODOXENGESETZ

Richard Potz, Wien

I. Einleitung

Vor nunmehr Uber 30 Jahren, am 23. Juni 1967, trat das Bundesgesetz tber
AuRere Rechtsverhiltnisse der griechisch-orientalischen Kirche in Osterreich (im
folgenden OrthG) in Kraft . Dies geschah im Zuge einer allgemeinen Neuordnung
des Osterreichischen Staatskirchenrechts in den 60er Jahren, in deren Rahmen es
auch zur Sanierung des Verhdltnisses zur Katholischen Kirche durch den Abschluf?
einer Reihe von Vertrdgen mit dem Heiligen Stuhl (1960 bis 19682)3und zur lange
falligen Neuordnung des Verhdltnisses zur Evangelischen Kirche durch das Prote-
stantengesetz 1961”kam.

Willbald Pl6chl hat in einem Aufsatz aus dem Jahre 1969 das Gesetz zwar
grundsatzlich begruf3t, aber dann doch einer deutlichen Kritik unterzogen: ,Das
Orthodoxengesetz ist ein Fortschritt, ganz ohne Zweifel. Es ist, gemessen am bis-
herigen Zustand, in seiner Grundidee auch durchaus zu bejahen. Wir sind aber
zugleich Uberzeugt, daR es nur eine Ubergangslésung ist - vielleicht eines jener
zahlebigen 0Osterreichischen Provisorien sogar - aber es wird letzten Endes die
Briicke bilden miissen zu einer Losung, die das Orthodoxengesetz schlie3lich als
Leistung eigener Art an die Seite des Protestantengesetzes stellen wird. Und in
diesem Sinne begriiBen wir es - trotz aller Einschrankungen - als einen Beitrag zur
Neuordnung des 6sterreichischen Staatskirchenrechts*4.*

Der Neuordnungsphase der 60er Jahre folgte eine kurze religionsrechtliche
Verschnaufpause des Gesetzgebers in den 70er Jahren, in denen das Verhaltnis des
Staates zu den Religionsgemeinschaften Uberwiegend durch politische Auseinan-
dersetzungen um Straf- und Familienrechtsreform bestimmt war.

Zu Beginn der 80er-Jahre kam es zu einer religionsrechtlichen Sanierungs-

phase, von der zunéchst das besondere Religionsrecht der Israelitischen Religions-
gcsellschaft und der Islamischen Glaubensgemeinschafté betroffen war. In beiden

L Vgl. I. GAMM. - R. POTZ - B SCHINKELE, Osterreichisches Staatskirchenrecht, Bd. 1, 292

2 Ebda., 194 ff.

3 Ebda., 331 ff.

4 W. PLOCHL, Das neue 6sterreichische Orthodoxengesetz, in: OAKR 20 (1969) 108 ff (131).

s Vgl. GAMPL-POTZ-SCHINKELE (Anm. 1), 418 ff., insbes. 440; BUDISCHOWSKY, Die
staatskirchenrechtliche Stellung der 6sterreichischen Israeliten (ORSt 32), Wien 1995, insbes. 74 ff.

6 Vgl. GAMPL-POTZ-SCHINKELE, (Anm 1), 458 ff; J. SCHIMA, Das Islamgesetz und die

Grenzen der Verfassungsgerichtsbarkeit, in: UJZ 44 (1989) 545 ff.



223

Fallen erfolgten Korrekturen von &lteren Gesetzen (aus 1890 bzw. 1912) in Rich-
tung aufeine freiheitlichere Gestaltung religidser Grundrechte

Die 90er Jahre schlieRlich sind durch eine grundséatzliche Neuordnung des
Osterreichischen Religionsrechtes, vor allem aufgrund der Herausforderungen
durch neue religidse und religionséhnliche Bewegungen, gekennzeichnet. Der
jungste Reformschritt geschah 1998 durch das BG Uber die Rechtspersonlichkeit

von religibsen Bekenntnisgemeinschaften’, womit fur Religionsgemeinschaften
neben der Anerkennung im engeren Sinn verbunden mit der Stellung einer Kérper-
schaft des offentlichen Rechts eine weitere Méglichkeit, einen Rechtsstatus zu
erwerben, eingefiihrt wurde.

Die Anerkennung religidser Grundrechte und des darin eingeschlossenen
kirchlichen Selbstbestimmungsrcchtes werden als Ergebnis dieser jingsten Phase
immer mehr in Verknipfung mit einer kulturstaatlichen Verpflichtung gesehen,

wobei eine Optimierung von Foérderung mit einer Minimierung an staatlicher
Kontrolle zu verbinden ist. Damit soll dem Religionsrecht keineswegs sein eigen-

sténdiger Charakter genommen werden, ,Religion” ist und bleibt als Regelungsbe-
reich fur den Staat eine inkommensurable Grofie.

Wenn auch eine kulturstaatliche Verpflichtung besteht, gewachsene staalskir-
chenrechlliche Strukturen solcherart in ein umfassendes System einzubinden und
auszubauen, darf das Festhalten an Uberkommenen Strukturen nicht unter Hinweis
auf die Eigensténdigkeit des Religionsrechts zur Aufrechtcrhaltung staatlicher
Aufsicht Uber religiosse Gemeinschaften herangezogen werden. Dies ist vor allem
im Kontext des OrthG zu beachten, das eine Anhaufung staatskirchenhoheillicher
EinfluBmoglichkeiten aufweist, die im gegenwartigen dsterreichischen Rcligions-

recht ihresgleichen suchen. Dabei ist vor allem an das schérfste Instrument staatli-
cher Aufsicht Uber die Kirchen zu denken, die Kuratorbestellung bzw. die Sus-

pendierung der Rechte einer offentlich-rechtlichen Koérperschaft, die die Grenzen
Ues materiellen Paritatsprinzips!l deutlich macht. § 12 Abs. 2 und 3 OrtbG sehen
hei StatutenverstéBen oder bei Nichtbestellung ordnungsgeméRer kirchlicher Or-

gane einer gesetzlich anerkannten Kirchengemeinde und bei Vorliegen eines
wichtigen Grundes ein indirektes zweistufiges Zwangsmittel vor':* *

1 Bundcsgesclz tber die Rechtspersonlichkeit von religidsen Bckcnntnisgcmeinschaften, in:
BGBI. | 1998/19. Vgl. H. KALB - R POTZ - U. SCHINKELE, Die Anerkennung und Eintragung von
Religionsgemeinschaften, Kurz-Konimentar, Wien 1998.

* Zum Paritatsprinzip im osterreichischen Religionsrccht siehe R. POTZ, Suum cuique. The
I’arity Of the Recogniced Churchcs and Religious Communities in Austria, in: European Journal for
Cl>urch and State Research 4 (1977) 187 IT.

" EB zu § 12 OrthG, in: GAMPt.-POTZ-SCHINKELE (Anm. 1), 305.



224

a) die Sistierung der Handlungsfahigkeit der Kirchengemeinde fur den staat-

lichen Bereich in &uReren Angelegenheiten und die Bestellung eines Kurators
(nach Analogie des § 276 ABGBI0)*und allenfalls

b) die Suspendierung der besonderen Rechte als Kdorperschaft des offentli-
chen Rechts.

Der Gesetzgeber hat damit den staatlichen Behtrden ein Aufsichtsmittel in
die Hand gegeben, das an josephinische und kulturkAdmpferische MaRhahmen erin-
nert. Die Moglichkeit der Kuratorbestellung hat daher in der Literatur zu heftiger
Kritik gefuhrt. Plochl erdrterte bereits 1969 mehrere Fragen, die im Zusammen-
hang mit dem Verfahren nach § 12 Abs. 3 offenbleiben, und meint, da dem vom
Gericht zu bestellenden Kurator in wichtigen Fragen ,notwendiger Weise auch
eine innerkirchliche Rechtsstellung zukommen” werde", In einer anderen Arbeit

betont Plochl ausdriicklich, ,wie leicht und wie unabwendbar bei einer solchen

Bestellung die Verquickung von inneren und &uBeren Angelegenheiten sich ergibt,
braucht wohl nicht ndher erlautert werden’’12. 1Gampl stellt eine Reihe von kriti-

schen Uberlegungen zu § 12 OrthG an, hélt die Absatze 2 und 3 aus grundsatzli-
chen Erwagungen verfassungsrechtlich fiir &uRerst bedenklich und bezeichnet

dartber hinaus § 12 Abs 3 OrthG auch aus formalen Griinden ,in seiner gegen-
wartigen Fassung als verfassungswidrig”’!

II. Zugehorigkeit zur orthodoxen Kirche und Gemeindemitgliedschaft

Eine der bedeutsamsten Neuerungen des OrthG war das Konzept einer zwei-
stufigen Mitgliedschaft.

GemaR § | Abs. 2 sind der griechisch-orientalischen Kirche in Osterreich ,mit Wirkung fur den
staatlichen Bereich alle Personen griechisch-orientalischen (orthodoxen) Glauhensbekenntnisses
zugehdrig, wenn und solange sie in dem Bundesgebiet ihren ordentlichen Wohnsitz oder bei
Fehlen eines Wohnsitzes im In- oder Ausland einen gewohnlichen inlandischen Aufenthalt ha-
ben. Diese bekenntnismaRige Zugehdorigkeit zur griechisch-orientalischen Kirche in Osterreich
ist von der Mitgliedschaft zu einer staatlichen anerkannten Kirchengemeinde nicht abhangig*.

11 tj 276 ABGB regelt ,die Bestellung eines Kurators fur Abwesende, oder fiir die dem Gerichte
zur Zeit noch unbekannten Teilnehmer an einem Geschéft“ .. ,wenn sie keinen ordentlichen Sachwal-
ter zuruckgelassen haben, ohne solchen aber ihre Rechte durch Verzug geféhrdet, oder die Rechte
eines ander in ihrem Gange gehemmt wiirden®.

" PLOCHL, Orthodoxengesetz (Anm 4), 12S ff.

12 W M. PLOCHL, Errichtung und Satzungen der bulgarisch-orthodoxen Kirchengemeindc zum
heiligen Ivan Rilski und der russisch-orthodoxen Kirchengemeinde zum heiligen Nikolaus in Wien, in:
OAKR 23 (1972) 209 f.

131. GAMPL, Osterreichisches Slaatskirchenrccht, Wien 1971, 346.



225

Der Gesetzgeber fuhrte damit neben der Mitgliedschaft zu einer staatlich an-
erkannten Kirchengemeinde eine allgemeine Ebene der ,bekenntnisméaRigen Zu-
gehdrigkeit zur griechisch-orientalischen Kirche in Osterreich” ein, neben der die
besondere Ebene der Mitgliedschaft zu einer anerkannten Kirchengemeinde be-
stehtl4. Was die Ebene der Gemeindemitgliedschaft betrifft, so normiert § 8 Abs. |
lit. d OrthG als eine der Voraussetzungen fur die Wirksamkeit der Satzungen fur
den staatlichen Bereich, dal} ,Bestimmungen Uber Erwerb und Verlust der Mit-
gliedschaft, wonach die Gemeindezugehorigkeit klar bestimmbar ist*, enthalten
sein mussen. Verdeutlichend stellen dazu die Erlduternden Bemerkungen (EB)
fest, dal die Zuordnung nach dem Nationalitatsprinzip allein (etwa ,Jeder
griechisch-orientalische Serbe ... gehoért der ... Kirchengemeinde an*) fur den
staatlichen Bereich kein taugliches Kriterium mehr wére. Abgesehen davon ,bleibt
es den autonomen kirchlichen Einrichtungen unbenommen, fiir die Mitgliedschaft
zu der betreffenden Kirchengemeinde zusatzliche (engere) Voraussetzungen zu
normieren” (EB zu § 1 Abs. 215). Diese Regelung schlieBt damit aber aus, da man
- auch bei entsprechender Nationalitat - durch Erwerb eines Wohnsitzes oder
stdndigen Aufenthalts allein die Mitgliedschaft in einer staatlich anerkannten Kir-
ehengemeinde erwerben kann. Die bekenntnismafRige Zugehorigkeit zur Ortho-
doxie ist daher nicht mit einem ,Pfarrzwang“ im Sinne des katholischen Kirchen-
fechts verbunden. Man kann auch auRerhalb der in Osterreich anerkannten Kir-
chengemeinden stehend bekenntnismé&Rig der griechisch-orientalischen Kirche
zugehorenl6.17

Plochl hat in seiner Kritik vor allem das Konzept einer allgemeinen Zugeho-
rigkeit kritisiert und eine Reihe von mdglichen Konfliktfallen herausgearbeitet. So
verwies er unter anderem auf den Grundsatz des Osterreichischen Staatskirchen-
rechts, dal? das Bekenntnis allein fur die Zuordnung zu einer anerkannten Kirche
oder Religionsgesellschaft nicht ausreicht1. Pl6chl stellte auch die Inkompatibilitat
mit dem Gesetz uber interkonfessionelle Verhéltnisse hinsichtlich der Bestimmun-
gen Uber Eintritt und Austritt aus einer anerkannten Kirche oder Religionsgesell-
schaft heraus, da diese staatlich anerkannte Organe voraussetzen, die es aber laut
OrthG nur bei staatlich anerkannten Gemeinden geben kann.

Soweit ich sehe, sind diese beflirchteten Probleme nicht virulent geworden.
Bezugnahmen aufdas zweistufige Konzept erscheinen bestenfalls indirekt, so etwa

14 R. POTZ, Der Wechsel der Jurisdiktion einer orthodoxen Kirchengemeinde in Osterreich, in:
OAKR 27 (1976) 22 ff., bes. 29 f.

15 GAMPL-POTZ-SCHINKELE (Anm. 1), 294.
16 Auch aus diesem Grund verbietet sich die immer wieder argumentativ vorgebrachte Parallele

Zur katholischen Kirche, die aufgrund ihrer Verfassungsstruktur eine Mitgliedschaft ohne Einbau in
einen kirchlichen Verband nicht kennt.
17 PLOCHL (Anm. 4), 115 ff.



226

wenn der Verfassungsgerichtshof (VfGH) anlaRlich seines Erkenntnissesi8 zum
Antrag auf Anerkennung einer ,Osterreichisch-orthodoxen Kirche““19 festhielt, daR
das Gesetz unter einem ,griechisch-orientalischen (orthodoxen) Glaubensbe-
kenntnis* nicht schlechthin jedes Glaubensbekenntnis versteht, das der Bekennen-
de selbst als ,griechisch-orientalisch (orthodox)* wertet. Es habe vielmehr eine
dem Gesetzgeber erkennbar vorgelegene, geschichtlich gewordene, in bestimmten
Gemeinschaften verkorperte und insofern objektiv bestimmbare Kirche anerkannt.
Im Sinne der Bedenken Pldchls stellt sich in diesem Zusammenhang die Frage, ob
etwa der Seelsorger einer nicht anerkannten Kirchengemeinde hinsichtlich der
rechtlichen Zugehdrigkeit zur griechisch-orientalischen Kirche eine Bescheinigung
ausstellen kann. Wer Uberprift in einem solchen Fall, ob diese Gemeinde zu der
.dem Gesetzgeber erkennbar vorgelegenen, geschichtlich gewordenen, in be-
stimmten Gemeinschaften verkdrperten und insofern objektiv bestimmbaren
(orthodoxen) Kirche gehort*“? Mit dieser Frage sind wir aber prézise an der bereits
oben erwdhnten Grenze des vom religids-neutralen Staat Normier- und Entscheid-
baren angelangt.

Ill. Die Frage der Statutenanpassung

8 8 Abs. 1 OrthG normiert zunéchst die Voraussetzungen, die die Wirksam-
keit der Satzungen von orthodoxen Kirchengemeinden im staatlichen Bereich
sicherstellen sollen. Darunter finden sich die Festlegung der geistlichen Jurisdikti-
on, der die Kirchengemeinde untersteht (lit. c), Bestimmungen Uber den Erwerb
und Verlust der Mitgliedschaft, wonach die Gemeindez.ugehérigkcit klar bestimm-
bar ist (lit. d); Rechte und Pflichten der Mitglieder (lit. €); Art der Bestellung der
Organe und ihr Wirkungskreis (lit. f) sowie Vorschriften tber allfallige Anderun-
gen der Satzungen (lit. g).

Bezeichnenderweise ist es bislang nicht nur in der serbischen Kirchenge-
meinde - wo die Auseinandersetzungen um die Statutenffage bis zur Kuratorbestel-
lung eskalierten - sondern auch in den anderen zum Zeitpunkt des Inkrafttretens
des OrthG bestehenden Kirchengemeinden zu keiner entsprechenden Statutenan-
passung gekommen. Dies gilt sowohl fur die beiden alten griechisch-orientalischen
Kirchengemeinden, deren Statuten in josephinischen Privilegien aus 1782 und
178720 enthalten sind, als auch hinsichtlich der Statuten der ruméanisch-orthodoxen
Kirchengemeinde zur HI. Auferstehung. Fir den staatlichen Bereich gelten noch

'*“Slg. 10915/1986.
19 Vgl. unten, Abschnitt VI.
20 GAMPI.-POTZ-SCHINKELE (Anm. 1), 308 ff.



227

immer die Statuten aus dem Jahre 192321, wahrend die innerkirchliche Gemeinde-
verwaltung nach den entsprechenden Bestimmungen der ruménisch-orthodoxen
Kirchenverfassung erfolgt. In diesen vier Gemeinden ist also der Widerspruch
fischen den innerkirchlich geltenden Statuten und den nach staatlichem Recht
zur Kenntnis genommenen bis heute die Regel und nicht Ausnahme!

Die Mdglichkeit des Gehens verschiedener Statuten nach kirchlichem bzw.
staatlichem Recht ist auch im Zeichen einer auf Religionsfreiheit gegriindeten
Entflechtung von Staat und Kirche selbstverstéandlich nicht véllig auszuschlieRRen.
Es zeigt sich aber gerade am Beispiel der orthodoxen Kirchengemeinden die ganze
Ambivalenz staatlicher Normierung dieses Bereiches seitens eines religios-
neutralen Staates. Es ist sicher ein Merkmal weitgehender Garantie des Selbstbe-
stimmungsrechtes der Rcligionsgesellschaften, wenn Entwicklungen im inner-
kirchlichen Bereich nicht durch nach staatlichem Recht geltende - dazu in Wider-
spruch stehende - Statuten behindert werden. Der Staat hat in diesem Zusammen-
hang lediglich zur Kenntnis zu nehmen und nachzuvollziehen.

Es stellt sich daher die grundsatzliche Frage, ob ein Gesetz, das zu solchen
Widerspruchen fuhren kann wie das OrthG, einem zeitgemafien Grundrechtsver-
standnis entspricht. Wenn dazu noch das Auseinanderklaffen der nach staatlichem
Ujtd innerkirchlichem Recht geltenden Statuten als systemkonforme Mdglichkeit
angesehen wird, dann ist das als Hinweis dafir zu werten, daR die staatliche Nor-
mierung in einem bedenklichen MalRe eine Einschrankung des kirchlichen Sclbst-
hestimmungsrechts in Kauf nimmt. Hinsichtlich der notwendigen Statutenanpas-
Sungen war das OrthG jedenfalls kein Erfolg.

IV. Gemeindeautonomie und bischéfliche Jurisdiktion

Durch das OrthG sollten vor allem einige, bis auf das Ende der Donaumonar-
chie zurickgehende Schwierigkeiten beseitigt werden, die sich hinsichtlich der
Jurisdiktionsverhéaltnisse der orthodoxen Kirchengemeinden ergeben hatten.

Auf dem Boden der Habsburgermonarchie hatten zuletzt vier selbstandige
Kirchen mit einem autokephalen bis autonomen Status bestanden. Eine dieser vier
Kirchen war die fur die zisleithanischen orthodoxen Eparchien in der Bukowina
Und Dalmatien eingerichtete Metropolitie von Czemowitz22, der die damals beste-
henden zwei Wiener Kirchengemeinden durch Erlal des Ministers fur Cultus und

y GAMPL-POTZ-SCHINKELE (Anm. 1), 321 (T.

Die anderen Kirchen sind - innerhalb der ungarischen Rcichshalfte - die serbisch-orthodoxe
etropolie von Karlowitz (Karlovac) und die rumanisch-orthodoxe Kirche von Hermannstadt (Sibiu)
Wle die autonome serbisch-orthodoxe Kirche von Bosnien und Herzegowina.

NN



228

Unterricht vom 29. Mai 1883 unter Wahrung ihrer autonomen Rechte zugeordnet
wurden23,

Seit dem Erla des Ministeriums fiir Cultus und Unterricht vom 4. April 1893
tiber die Errichtung der serbisch-griechisch-orientalischcn Kirchengemeinde zum
HI. Sava gab es drei griechisch-orientalischen Kirchengemeinden (die Gemeinden
zum HI. Georg und zur HI. Dreifaltigkeit bestanden bereits seit der Toleranzzeit),
die schlieBlich durch Allerhdchste EntschlieBung vom 23. Juni 1897 - bei Auf-
rechterhaltung ihrer autonomen Rechte - im Rahmen der Metropolie von Czer-
nowitz dem serbisch-orthodoxen Bischof von Zara jurisdiktioneil unterstellt wur-
den24.

Nach dem Ende der Monarchie und dem Untergang der Metropolie von
Czemowitz stellte sich die Frage der jurisdiktioneilen Zuordnung der Wiener Kir-
chengemeinden. Sie unterstellten sich zunéchst den jeweiligen nationalen Jurisdik-
tionen, die griechischen Gemeinden dem Okumenischen Patriarchat, die serbische
Gemeinde dem neu entstandenen Patriarchat von Belgrad?5. Die 1923 errichtete
ruméanische Gemeinde wurde schlie3lich hinsichtlich der bischéflichen Funktionen
dem Patriarchen der Ruménisch Orthodoxen Kirche in Bukarest unterstellt26.27

Nach dem 2. Weltkrieg brachen die Probleme der Jurisdiktion wieder auf.
Dabei waren es vor allem die politischen Spannungen des Kalten Krieges, die nicht
ohne Wirkungen auf die Diasporakirchen der in Abhangigkeit von den kommuni-
stischen Regimen befindlichen Mutterkirchen blieben. Zu Beginn der Sechziger-
jahre kulminierte der Streit innerhalb der serbischen Kirchengemeinde zum Hi.
Sava um die Frage der Unterstellung unter die Jurisdiktion des in Libertyville,
Illinois, residierenden serbischen Bischofs Dionisije, der sich aus politischen
Grinden vom Belgrader Patriarchat distanziert hatte. Diese Streitigkeiten lieRen
die unklare bzw. unzureichende 6sterreichische Rechtslage beziglich der orthodo-
xen Kirche im allgemeinen deutlich werden. Es kam zu einer Reihe von konkurrie-
renden Wabhlen in der serbisch-orthodoxen Gemeinde, was dazu fiihrte, dal? geméan
Art. 15 des Statuts von den einzelnen Gruppen unterschiedlich zusammengesetz-
te Generalausschiisse der Behdrde bekanntgegeben wurden. Wéhrend der Landes-

23 BURCKHARD, Gesetze und Verordnungen in Cultussachcn, 1. Bd, Wien 1895, 277 f.

24 Zur Vorgeschichte sieche W M. PLOCHL, Die Wiener Griechen. Eine Studie zur Rechts- und
Kulturgeschichte der Kirchcngemcinden zum HI. Georg und zur HI. Dreifaltigkeit und zur Errichtung
der Mctroplis von Austria (Kirche und Recht 16), Wien 1983.

2" Nachdem der Metropolit der Bukovina hinsichtlich der dalmatinischen Eparchien seine
Zustimmung zu deren Ausscheiden gegeben hatte, wurden diese am 20. Dezember 1919 in den Ver-
band der Karlowitzer Metropolie aufgenommen und damit Teil der durch kdniglichen Ukaz vom 17.
Juni 1920 errichteten autokephalen serbisch-orthodoxen Kirche.

26 GAMPL-POTZ-SCHINKELE (Anm. 1), 321.

27 Art. 15 ,Das Wabhlresultat ist unmittelbar nach Durchfuhrung der Wahl dem Landes-
hauptmann von Wien und der kompetenten kirchlichen Behérde bekanntzugeben”



229

hauptmann von Wien mit Bescheid vom 24. Juni 1963 gemdaR Art. 15 des Statuts
eine Wahl zur Kenntnis nahm, verweigerte er dies mit Bescheid vom 15. Novem-
ber 1963 bezuglich der Wahl einer konkurrierenden Gruppe. Aufgrund einer Be-
schwerde an das Bundesministerium fUr Unterricht seitens dieser zweiten Gruppe
wurde der erste Bescheid aufgehoben, der zweite - an die Beschwerdeflhrer ge-
richtete - negative Bescheid jedoch bestétigt, sodal? im Ergebnis keine der beiden
Wahlanzeigen zur Kenntnis genommen wurde. Dagegen wandte sich die erste
Gruppe mit einer Beschwerde an den Verwaltungsgerichtshof, der schlielich mit
Erkenntnis vom 22. April 196428 den Bescheid des Bundesministeriums fur Unter-
richt vom 15. November 1963 betreffend die Nichtkenntnisnahme der Wabhl eines
Generalausschusses der serbisch-griechisch-orientalischen Kirchengemeinde zum
HI. Sava wegen Rechtswidrigkeit des Inhaltes aufhob. In der Begriindung wies der
Gerichtshofdaraufhin, daf sich der aufgehobene Bescheid - abgesehen von einem
ai'f Art. 15 Staatsgrundgesetz Uber die allgemeinen Rechte der Staatsburger ge-
stlitzten Feststellungsinteresse - nur auf Art. 15 der Statuten der Kirchengemeinde
berufen und damit das im Grundrechtsbereich besonders sensible Legalitatsprinzip
auller acht gelassen hatte. Dadurch wurde fur die Kirchengemeinde zum HI. Sava
e'n unhaltbarer Schwebezustand herbeigefiihrt, da keine Mdoglichkeit einer Klar-
stellung der im staatlichen Bereich vertrelungsbefugten religionsgenossenschaftli-
chen Organe mehr gegeben war.

Die Jurisdiktionsverhaltnisse der serbisch-orthodoxe Kirchengemeinde zum
Hl. Sava hatten den AnlaRfall fur die staatskirchenrechtliche Regelung der
»&duBeren Rechtsverhiltnisse der griechisch-orientalischen Kirche in Osterreich”
geliefert. Die EB machen unter Hinweis auf das bereits erwdhnte Judikat des Ver-
waltungsgerichtshofes tber den Anlaf3fall hinausgehend deutlich, dafl grundséatz-
lich ein erhebliches Interesse an der Klarstellung gegeben sei, ,welche religions-

genossenschafllichen Organe die einzelnen (orthodoxen) Kirchengemeinden von
Rechts wegen zu reprasentieren befugt sind”.

Dies war umso wichtiger, als das OrthG der Autonomie der Kirchengemein-
den einen besonderen Stellenwert einrdumt (§ 8 Abs. 3). Dazu heif3t es in den EB

2u § 8 Abs. 3:

LAbs. 3 nimmt auf die zweifache Natur der Autonomie in der griechisch-orientalischen Kirche
liedacht, wie sic in der geistlichen Jurisdiktion einerseits und in den autonomen kirchlichen
(iemeindeangclcgenheiten andererseits zum Ausdruck kommt. Beide innerkirchlichen Bereiche
sind nicht nur unabhangig vom Staat, sondern stehen auch zueinander im Verhéltnis wechsel-
seitiger Unabhangigkeit””.

Diese klare Differenzierung von geistlicher Jurisdiktion und kirchlicher Ge-
Weindeautonomie entspricht durchaus dem orthodoxen Kirchenrecht. Im Gegen-

Z1. 2355/63, in: OAKR 17 (1966) 88 ff.



230

satz zur katholischen Kirche ist der Kirchenbegriff der Orthodoxie priméar und
wesentlich spiritueller Natur. Das bedeutet, daR die Einheit der Kirche zwar durch
ein jurisdiktioneiles Element bestimmt wird, dieses jedoch wesentlich Funktion
ihrer eucharistisch-liturgischen Dimension ist. Der eucharistisch-spirituelle Kir-
chenbegriff der Orthodoxie bringt es mit sich, dal die geistliche Jurisdiktion und
das organisatorische Moment in der Kirchenverwaltung starker differenzierbar
sind. Dadurch lassen sich aber auch priesterliche Dominanz in geistlichen Vollzi-
gen (Liturgie, Sakramentcnspendung) mit einem hohen Anteil von Laienmitwir-
kung in der kirchlichen Verwaltung verknipfen. Fir das orthodoxe Kirchenrecht
besteht daher kein Widerspruch, wenn etwa der in seiner priesterlich-liturgischen
Funktion fur westliches Verstandnis der Gemeinde geradezu entriickte Priester
durch diese Gemeinde zum Pfarrer gewahlt werden muf.

Die auf diese Weise sich ergebende Gemeindeautonomie zeigte sich vor al-
lem in den alten auf Bruderschaftsrecht beruhenden Diasporagemeinden. Zu den
charakteristischen Elementen derartiger Statuten gehért die verwaltungsrechtliche
Uberordnung der weltlichen Kirchenvorsteher (Epitropen bzw. Mitglieder des
Kirchenausschusses) Uber die Geistlichen. Diese haben die Anordnungen der
Epitropen - oft selbst im liturgischen Bereich - zu befolgen, die Texte von Anspra-
chen zur Genehmigung (!) vorzulegen. Weiters gehdren zu diesem Konzept die
Bestimmungen, da Wahlen (etwa auch der Pfarrer), ja selbst Satzungsanderungen,
den zustandigen geistlichen Jurisdiktionstragem (Bischofen, Metropoliten oder
Patriarchen) lediglich zur Kenntnis zu bringen sind29.

Der Gesetzgeber hatte die Schwierigkeiten mit der serbischen Kirchenge-
meinde vor Augen und betonte daher neben dem grundlegenden Bekenntnisprinzip
den Grundsatz der Kontinuitét hinsichtlich der bestehenden Kirchengemeinden
und ihrer Autonomie. Dies fand auch in der Judikatur seinen Niederschlag. Nach
dem Inkrafttreten des OrthG wurden Verfassungsgerichtshof und Verwaltungsge-
richtshof weiterhin mit dem ,,Anlaf3fair des Gesetzes - der Frage der Unterstellung
der Kirchengemeinde zum HI. Sava unter die Jurisdiktion des serbischen Exilbi-
schofs Dionisije - befaf3t. Ein Teil der Gemeindemitglieder strebte diese weiterhin
an. Der Verwaltungsgerichtshof teilte in seinem Erkenntnis vom 19. Februar 1970,
Zl. 814/68, zu dieser Frage die Auffassung der Kultusbehérde, dal der Beschluf3
eines Teiles der Kirchengemeinde, die Jurisdiktion des Exilbischofs Dionisije
anzuerkennen, mangels eines Beschlusses einer statutengemafien Generalversamm-
lung der ganzen Kirchengemeinde nicht als Jurisdiktionswechsel im Sinne § 4 Abs.
2 OrthG gewertet werden konne. Es hétte dazu eines entsprechenden Mehrheitsbe-
schlusses einer statutengeméfen Generalversammlung bedurft. Weiterhin werde
daher die einzige bestehende serbisch-orthodoxe Kirchengemeinde durch jenen

29Vgl. PL.OCHL (Anm. 24), 59 ff.



231

Teil reprasentiert, der die alten Statuten und die Jurisdiktion des Patriarchen von
Belgrad anerkennt.

Nach dem Inkraftreten des OrthG kam es zu einer weiteren Auseinanderset-
zung innerhalb der serbisch-orthodoxen Gemeinde. Angesichts zunehmender
Zahlen von Gastarbeitern mit serbisch-orthodoxem Glaubensbekenntnis in West-
europa und der weiterhin bestehenden latenten Gefahr der Unterstellung der west-
lichen Diasporagemeinden unter die Jurisdiktion des in den Vereinigten Staaten
residierenden Exilbischofs organisierte die serbisch-orthodoxe Kirche ihre Aus-
landsjurisdiktion neu. Mit EntschlieBung der Heiligen Bischofssynode der ser-
bisch-orthodoxen Kirche vom 12. Marz 1969, Nr. AS 33/Prot. 4, wurde im Sinne
von Art. 16 Verfassung der Serbisch-Orthodoxen Kirche die serbisch-orthodoxe
Di6zese von Westeuropa und Australien mit dem Sitz in London gegriindet. Zu-
gleich inkorporierte die Synode - wie auch die anderen westeuropdischen
Diasporagemeinden - die Wiener Kirchengemeinde in die neu gegriindete Ditzese,
offenbar ohne Information der Gemeinde, jedenfalls jedoch ohne Rucksicht auf
deren geltende Statuten, die einen derartigen einseitigen Schritt nicht zulassen.

Aufgrund dieses einseitigen Schrittes kam es zu einer Spaltung der Kirchen-
gemeinde. Es folgten zwar eine Reihe von Versuchen der Statutenanpassung
(1969, 1972, 1974, 1976), die sowohl der bisherigen Autonomie der Gemeinde als
auch den Erfordernissen des OrthG und den neuen Jurisdiktionsverhéltnissen ent-
sprechen sollten. Darliber wurde bereits an anderer Stelle berichtet!" und soll daher
hier nicht weiter besprochen werden.

SchlieBlich erging am 15. Juni 1984 ein Schreiben des BMflJK, in dem die
Absicht, ,die Bestellung eines Kurators im Sinne von § 12 Abs. 2 des OrthG beim
zustandigen Gericht zu beantragen”, dargetan und zu allfalliger AuRerung aufge-
fordert wurde. Am 21. Dezember 1984 erlie? die Behorde den Bescheid, worauf
‘las BG Innere Stadt Wien einen Rechtsanwalt zum Kurator fir die serbisch-
orientalische Kirchengemeinde zum HI. Sava bestellte.

Als Resumee der bisherigen Tatigkeit des Kurators kann festgehalten werden,
daR in keinem Verfahren die in der Literatur geduRerten Bedenken gegen die Ver-
fassungsmaRigkeit der Bestimmungen des § 12 OrthG argumentativ releviert wur-
den. es wurde vielmehr deren Unbedenklichkeit festgestellt. Auf die allgemeinen
religionsrechtlichen Implikationen - vor allem im Hinblick auf das kirchliche
Selbstbestimmungsrecht - der mit der Kuratorbestellung geschaffenen Situation
Wurde in den Entscheidungen tberhaupt nicht eingangen.

Im Zuge der Kuratorbestellung fur die Gemeinde zum HL Sava ist es zu be-
achtlichen Verkirzungen und damit deutlichen Akzentverschiebungen hinsichtlich
der bisherigen Umschreibung der inneren Angelegenheiten durch den Obersten30

30 R. POTZ - li. SCHINKELE, Das Ortliodoxengcsctz und die serbisch-orthodoxe Kirchengc-
mc|tide zum HI. Sava in Wien, in: OAKR 44 (1995-97) 197 IT. (206 ff.).



232

Gerichtshof (OGH) gekommen. So rechtfertigt der Kurator seine Vorgangsweise
gerade mit dem Hinweis auf diese Umschreibung des OGH und zieht daraus fol-
gende, der religiosen Neutralitdt des Staates und dem kirchlichen Selbstbestim-
mungsrecht geradezu Hohn sprechende Konsequenzen:

,Um dem Auftrag des Obersten Gerichtshof vom 04. 06. 1987 ... nachzukommen ... gingen
meine Uberlegungen dahin, jene Objekte des Hauses, die friiher der Verkiindung der von der
Kurandin gelehrten Hcilswahrhcitcn und der praktischen Austibung ihrer Glaubenssétze gedient
haben, dem Stiftungsfonds Pro Oriente in Bestand zu geben”.

In seinem grundsétzlichen Erkenntnis vom 10. Dezember 1987 hat der
VFGH3L - unter breiter Zitierung der Literatur - folgende klarere Formulierung

gefunden:

.Der Verfassungsgerichtshof geht im Sinne seiner bisherigen Judikatur zu Art. 15 StGG (vgl.
insbesondere VfSlg. 2944/1955 und 3657/1959)32 davon aus, dal’ das ‘den gesetzlich anerkann-
ten Kirchen und Religionsgesellschaften durch Art. 15 StGG verfassungsgesetzlich gewahrlei-
stete Recht der gemeinsamen 6ffentlichen Religionsiibung und der Ordnung und selbstandigen
Verwaltung ihrer inneren Angelegenheiten ... nicht durch ein einfaches Gesetz beschrankt wer-
den (darf)’ (VfSlg. 2944/1955) sowie daf} ‘in den inneren Angelegenheiten der gesetzlich aner-
kannten Kirchen und Religionsgesellschaften ... den staatlichen Organen durch Art. 15 StGG
jede Kompetenz zur Gesetzgebung und Vollziehung genommen (ist)’ (so V{Slg. 3657/1959).
Mil Adamovich jun. (Handbuch des dsterreichischen Verfassungsrechts, 1971, S 549) meint der
Verfassungsgerichtshof, daB das, ‘was unter den inneren Angelegenheiten zu verstehen ist, de-
ren Ordnung und Verwaltung den gesetzlich anerkannten Religionsgcsellschaftcn gemaR Art.
15 StGG garantiert ist..... nicht von der einfachen Gesetzgebung selbstandig geregelt werden
(darf), sondern ... sich wesensmaRig aus dem Aufgabenbereich der betreffenden Rcligionsge-
sellschaft (ergibt)’. Der Bereich der ‘inneren Angelegenheiten' im Sinne des Art. 15 StGG ist
daher nur unter Bcdachtnahme auf das ‘Wesen der Religionsgesellschaften nach deren Selbst-
verstandnis erfaf3bar', wie von der staatskirchenrcchtlichcn Literatur (Potz, Die inneren Angele-
genheiten der anerkannten Kirchen und Religionsgcsellschaften als Problem der Grundrechtsin-
terpretation, in: Ex aequo et bono, Festschrift Plochl, 1977, S 409 ff, S 421, unter Hinweis auf
Gampl, Die inneren Angelegenheiten gemal? Art. 15 StGG Uber die allgemeinen Rechte der
Staatsbirger, RGBI. Nr. 142/1867, ZEVKR 16, 1961, S 113 ff, und J. Schimajun., Zur Funktion
der kirchlichen Autonomie nach Art. 15 des Osterreichischen Staatsgrundgesetzes tber die all-
gemeinen Rechte der Staatsbirger (StGG), Festschrift Dordett, 1976, S 340; ahnlich Klecatsky,
Die Glaubens- und Gewissensfreiheit und die Rechtsstellung der gesetzlich anerkannten Kir-
chen und Religionsgesclischaftcn in Osterreich, EUGRZ 1982, S 445) mit Recht festgestellt
wird”.
Demgegeniber sind die bisherigen Verfahren in Sachen St. Sava von einem -
an josephinische Vorstellungen erinnernden - Unlerscheidungskriterium fur die
Grenze staatlicher Ingerenz, das heil3t fur die Abgrenzung von &uBeren und inneren

Angelegenheiten, geradezu durchdrungen. Es liegt vielen Entscheidungen offen-
sichtlich die merkwirdige Auffassung zugrunde, eine innere Angelegenheit werde

31 G 146/87, G 147/87, in: OAKR 37 (1987/88) 353 ff.
32 In: OAKR 32 (1981) 402 ff. bzw. 426 ff.



233

dadurch, daR sie Rechtswirkungen nach auBen zeitigt, automatisch zu einer dul3e-
ren Angelegenheit und unterliege damit der Staatsaufsicht. Mit dieser Rechtsauf-
fassung wirdejede Bestellung von Organen in Kirchen und Religionsgesellschaf-
ten der Staatsaufsicht unterstellt und damit zur &uReren Angelegenheit gemacht.

Die Schwierigkeiten, die vom OrthG im Sinne des orthodoxen Kirchenrechts
vorausgesetzte Gemeindeautonomie in der Praxis durchzusetzen und dabei das
Selbstbestimmungsrecht der Kirchen nicht zu beeintrachtigen, konnten mit dem
Instrumentarium des Gesetzes, vor allem mit der Kuratorbestellung, jedenfalls
nicht bewaltigt werden. Ganz im Gegenteil: Die Anwendung der Bestimmung des
§ 12 Abs. 2 OrthG im Falle der serbisch-orthodoxen Kirchengemeinde zeigt viel-
mehr die Gefahren eines Instrumentes auf, das vom Gesetzgeber offenbar als Rute
nn Fenster gedacht war. Im konkreten Fall ist die Rute im Fenster unversehens
zum Besen des Zauberlehrlings geworden, der ohne Rucksicht aufreligionsrechtli-
che Konzepte nach nunmehr 15 Jahren immer noch sein Unwesen treibt.

V. Zur staatsrechtlichen Stellung orthodoxer Hierarchen

Zu den Grinden fiur die Schaffung des OrthG gehorte nicht nur das staatliche
Interesse an geordneten Ablaufen innerhalb einer anerkannten Kirche, sondern es
spielten auch mehrere kirchcnpolilische Uberlegungen eine Rolle. Zunéchst halten
aufgrund der Staatsabhangigkeiten vor allem der orthodoxen Kirchen in Ost- und
Sudosteuropa starke Bedenken gegenliber der Anerkennung von kirchlichen
Strukturen bestanden, die von kommunistischen Staatsparteien abhéngig waren.
Uies fiihrte zu einer vorsichtigen Haltung besonders gegeniiber der Jurisdiktion des
Moskauer Patriarchen. Es war in erster Linie Willibald Ploéchl, der in einer Stel-
lungnahme hinsichtlich einer Neuregelung des besonderen Staatskirchenrechts ftr
die Orthodoxen aus kirchenpolitischen Uberlegungen vor allem gegeniiber der
Russisch-orthodoxen Kirche zur Zurtickhaltung riet.

Diese Uberlegungen fiihrten unter anderem dazu, daB das OrthG keine Mog-
lichkeit der Anerkennung einer weiteren Eparchie neben der griechischen Metro-

polis von Austria vorsieht, In § 6 wurde nur diese ausdriicklich und unter Hervor-
hebung ihrer Unterstellung unter den Okumenischen Patriarchen anerkannt. Mit
dieser Regelung hat sich der Osterreichische Gesetzgeber grundséatzlich dem
Standpunkt des Okumenischen Patriarchen von Konstantinopel hinsichtlich seiner
Jurisdiktion Uber die orthodoxe Diaspora angeschlossen.

Die Regierungsvorlage zum OrthG geht aufdieses Motiv ausdricklich ein:

.Der Okumenische Patriarch von Konstantinopel Athenagoras, dessen oberster Jurisdiktion die
Wiener griechisch-orientalische Kirchengemeinde zur HI Dreifaltigkeit und zum HI Georg
unterstehen, hat nach Zustimmung der HI. Synode am 5. Feber 1963 anlaBlich der Errichtung
von vier selbstéandigen Metropolicn in Europa auch die Griindung einer 'Heiligen Metropolis



234

von Austria, Exarchic von Italien, der Schweiz, Ungarn und der Insel Malta’ mit dem Sitz in
Wien beschlossen und im Zusammenhang damit den - bisher der Metropolis von Thyateira mit
dem Sitz in London unterstehenden - in Osterreich seit langem tétigen Weihbischofvon Ther-
mae Exzellenz Dr. Chrysostomos Tsiter zum ersten Metropoliten der neuerrichteten Metropolis
ernannt.

Oie Metropolis von Austria hat nun die Bitte ausgesprochen, 'die Mdoglichkeit zu prifen, wie
die kanonische Stellung der Metropolis von Austria, deren Errichtung auch von vielen staat-
lichen Stellen Aufmerksamkeit geschenkt wurde, auch fur den staatlichen Rechtsbereich wirk-
sam verankert werden konnte’.

Der vorliegende Gesetzentwurf setzt sich nun zur Aufgabe, der kanonischen Errichtung der
Metropolis von Austria auch slaatlicherseits Rechnung zu tragen".

Auf dieses Konzept verweist der Verwaltungsgerichtshof (VwGH) ausdriick-
lich in einer Entscheidung aus dem Jahre 1982’3 Uber die S&umnisbeschwerde
eines Beschwerdefiihrers, der sich als Erzbischof der Osterreichisch-orthodoxen
Kirche bezeichnet und beantragt, ,der VwGII woile eine Entscheidung des Inhalts
treffen, dal die vom Beschwerdeflhrer erstattete Anzeige Uber die Bildung von 4
orthodoxen (griechisch-orientalischen) Kirchengemeinden zur Kenntnis genom-
men und diesen Gemeinden die staatliche Anerkennung gewéhrt wird*“. Der
VWGH fuhrte dazu aus:

»,Mit Ausnahme des bischéflichen Inhabers der Metropolis von Austria ist fur den Bereich der

auReren Angelegenheiten der griechisch-orientalischen Kirche in Osterreich den orthodoxen
llierarchen - mdgen diese nun in Osterreich oder im Ausland ihren Sitz haben, mégen diese der
Jurisdiktion des 6kumenischen Patriarchen von Konstantinopel unterstehen oder zu einer auto-
kephalen orthodoxen Kirche gehdren oder nicht - eine Parteistellung vor der zustandigen staat-
lichen Kultusbehordc nicht cingeraumt, dies ungeachtet des Umstandes, daR nach den Normen
der griechisch-orientalischen Kirche den Bischofen als Nachfolger der Apostel - unbeschadet
des Bestandes einer kirchlichen Gemcindeauionomie - kraft ihres Hirtenamtes das Leitungsrecht
zukommt. Das Aufsichtsrecht der orthodoxen Bischofe uber die Kirchengemeinden betreffend
kanonische Angelegenheiten bewirkt nicht, daB die bischoflichen Trager dieses Aufsichtsrech-
tes in auBeren Angelegenheiten fur den staatlichen Bereich als Vertreter oder Treuhander
Rechte dieser Gemeinden geltend machen kénnten”

VI. Griindung von neuen Kirchengemeinden

Eine von Personen griechisch-orientalischen Bekenntnisses gebildete Kir-
chengemeinde erlangt durch Anzeige beim zustédndigen Bundesministerium auch
fur den staatlichen Bereich Rechtspersonlichkeit als Kérperschaft des offentlichen
Rechts, wenn ihr kinftiger Bestand und die Tradierung orthodoxen Glaubens- und
Lehrgutes glaubhaft gemacht wird und ihre Satzung dem Gesetz entspricht (8§ 2):
neben ihrem Namen, Sitz und Amtsbereich mufd daraus unter anderem zu ersehen
sein, welcher geistlichen Jurisdiktion sie untersteht und wonach sich die Gemein-

> VwSlg. 10 633 A/1982, abgedruckt in: OAKR 34 (1983/1984) 152 ff.



235

dezugehdrigkeit bestimmt (8 8 Abs. 1). Im Zweifelsfall ist auBerdem glaubhaft zu
machen, daR in die Rechte bestehender anerkannter Kirchengemeinden nicht ein-
gegriffen wird (8 8 Abs. 2). Das Einlangen der gesetzmafigen Anzeige ist zu beur-
kunden (8 3 Abs. 2); erfullt sie die gesetzlichen Voraussetzungen nicht, hat der
Bundesminister zur Behebung der Méangel innerhalb angemessener Frist aufzufor-
dern; bei offenbarer Aussichtslosigkeit oder bei fruchtlosem Verstreichen der ge-
setzten Frist ist die Kenntnisnahme der Anzeige mit Bescheid abzulehnen (8 3 Abs.
3). Aufdie Kritik dieser Bestimmungen des OrthG hinsichtlich der Neugrindung
von Gemeinden, die sich doch recht deutlich von vergleichbaren Regelungen fir
andere anerkannte Kirchen und Religionsgesellschaften abheben, soll hier nicht
weiter eingegangen werden. Sie haben jedenfalls in zwei Fallen zur Errichtung
neuer Kirchengemeinden gefuhrt. Mit Einlangen der Anzeige uber die Errichtung
der bulgarisch-orthodoxen Kirchengemeinde zum heiligen Iwan Rilski und der
russisch-orthodoxen Kirchengemeinde zum hl. Nikolaus in Wien am 10. Mai 1969
hatten die beiden Gemeinden die 6ffentlich-rechtliche Stellung einer staatlich an-
erkannten Einrichtung der griechisch-orientalischen Kirche erhalten34.

Charakteristisch fur die Statuten der beiden Gemeinden ist, ,daf} die jurisdik-
tionelle Unterstellung der neuen Kirchengemeinden unter die zustandigen Patriar-
chate auRerst straff und autoritar ist, wobei diese Normierungen bereits das Er-
gebnis von Verhandlungen mit der Kullusbehdrde gewesen waren, ,die urspriing-
lichen Forderungen scheinen ... noch viel weiter gegangen zu sein”35. Daf3 bei
diesen Verhandlungen auch die politischen Verhéltnisse in den jeweiligen Patriar-
chaten eine nicht unwesentliche Rolle gespielt haben dirften, ist anzunehmen. Die
Osterreichischen Behdrden haben offensichtlich unter Hinweis auf die im OrthG
vorausgesetzte traditionelle Autonomie von orthodoxen Diaspora-Gemeinden36 zu
weitgehende Wiinsche der Patriarchate in Moskau und Sofia zurtickgewiesen.

In einem weiteren Fall milang die Gemeindegriindung gemal OrthG. Am
11. Oktober 1982 wurde die Anerkennung von vier Kirchengemeinden in Salz-
burg, Linz, Wien und Villach der ,Osterreichisch-orthodoxen Kirche der Digzese
von Westeuropa* beantragt. Die geméaR der Praambel unter einem Regionaibischof
mit dem Sitz in Salzburg stehenden Gemeinden sollten sich durch einen dem Na-
men der Kirche angefligten Namen eines Heiligen (zu Maria Schutz, zum HI. Erz-
engel Michael, zur HI. Brigitta und zum HI. Alexander Newsky) von anderen grie-
chisch-orientalischen Kirchengemeinden unterscheiden und zusammen alle Bun-
deslander umfassen; unterworfen seien sie ,der geistlichen Jurisdiktion des ortho-
doxen Erzbischofs der Diozese von Westeuropa mit dem Sitz in Genf, Antony,
welcher seinerseits dem orthodoxen Metropoliten Philaret mit dem Sitz in New

34 GAMPI.-POTZ-SCHINK.ELE (Anm. 1), 324 IT, vgl. PLOCHL (Anm. 12).
35 Ebda. 202.
56 Siehe oben, Abschnitt IV.



236

York untersteht®, ihr Zweck sei die ,Vereinigung der Glaubigen orthodoxen Be-
kenntnisses auf der Grundlage der Lehren, Uberlieferungen und Regeln des grie-
chisch-orientalischen (orthodoxen) Glaubensgutes zur Erfullung der religitsen
Bedurfnisse und sittlichen Vervollkommnung ihrer Mitglieder*. Mitglied kénne
jede (volljahrige) Person orthodoxen Glaubensbekenntnisses werden, die ihren
ordentlichen Wohnsitz oder gewohnlichen Aufenthalt in Osterreich hat, und zwar
durch Anerkennung des Aufnahmewerbers seitens des Kirchenrates.

Die Anzeige enthielt Namen und Anschriften der vertretungsbefugten Organe
der Kirchengemeinden und verwies auf mehrere Beilagen mit den Namen aller in
die Organe gewahlten Personen und die Ubersetzung einer Bestétigung des Erzbi-
schofs von Genf und Westeuropa der Eglise Orthodoxe Russe & I’Etranger, An-
tony, daR ,die Osterreichisch-orthodoxe Kirche der Didzese von Westeuropa das
orthodoxe Glaubens- und Lehrgut seit dem Jahre 192.0 intensiv pflegt*.

Hinsichtlich der Situation der Russisch-orthodoxen Auslandskirche wurde in
der Anzeige ausgefuhrt:

,Die Russisch-Orthodoxe Kirche auf3erhalb RuBlands hat sich aufGrund der Verfugung Nr. 362
des damaligen Patriarchen von Moskau Tichon vom 7./20. 11. 1920 gebildet, welche den gean-
derten politischen Verhéltnissen in RuBland Rechnung trug und zum Ziel hatte, die freie Aus-
Uibung des orthodoxen Glaubensbekenntnisses von jenen Personen, welche gendétigt gewesen
waren. RuBlland zu verlassen, in der bisherigen traditionellen Form zu ermdglichen. Diese Per-
sonen russisch-orthodoxen Glaubensbekenntnisses, die im Ausland lebten, unterstanden einem
geistlichen Oberhaupt, welches zunéchst seinen Sitz in Europa hatte, wobei die Amtssitze
wechselten. Letzten Endes wurde sein Amtssitz nach New York verlegt. Das jetzige Oberhaupt
der Russisch-Orthodoxen Kirche im Ausland ist der Metropolit Filaret. Die gesamte Russisch-
Orthodoxe Kirche im Ausland ist in 14 Didzesen gegliedert, die sich auf alle Kontinente vertei-
len. Die westeuropéische Didzese untersteht dem Erzbischof Antony, der seinen Sitz in Genf
hat. Die Russisch-Orthodoxe Kirche im Ausland weist gegenwartig Uber 500.000 Mitglieder

Fir die angefiihrten 4 russisch-orthodoxen Kirchengemeinden in Osterreich wurde die Bezeich-
nung Osterreichisch-Orthodoxe Kirche der Ditzese von Westeuropa gewéhlt...... Die Zahl ihrer

Angehdrigen betragt gegenwartig rund 4.200. Zunachst hatten sich in diesen Kirchengemeinden
jene Personen zusammcngeschlossen, welche infolge der Oktoberrevolution des Jahres 1917
RuBland verlassen muften. Dazu kamen in der Folge deren Nachkommen. Inzwischen haben
diese Personen fast durchwegs die dsterreichische Staatsbiirgerschaft erlangt. Doch beschréankt
sich die Kirche nicht auf diesen Personenkreis, welcher aus Emigranten und deren Nachkom-
men besteht. Vielmehr kamen auch Personen aus anderen Landern hinzu, die niemals in RuRR-
land gelebt hatten und zu Ruf3land keinerlei Beziehung unterhalten.....*

Die in Rede stehende Kirche unterscheide sich von jener, die vom Okumenischen Patriarchen in
Konstantinopel geleitet wird. Aber auch gegeniiber der orthodoxen Kirche in RuBland bestiin-
den Unterschiede, die sich aus der Situation der Fliichtlinge und deren Nachkommen und der
politischen Abhangigkeit des Moskauer Patriarchats vom atheistischen Regime der Sowjetunion
ergeben. Den Angehdrigen unserer 4 Kirchengemeinden kdnne daher ,niemals der Zwang aul-
erlegt werden, sich dem Moskauer Patriarchen unterzuordnen. Sie wiirden dadurch in einen un-
ertréglichen Gewissenszwang geraten. Dieser Gewissenszwang wére ein weitaus starkerer als
jener, der Gegenstand des Verfahrens beim VfGIl zu G 31/79 gewesen war. In dieser Rechtssa-
che hatte der VfGH ausgesprochen, dal3 im selben raumlichen Bereich auch mehrere israeliti-



237

sehe Religionsgemeinschaften bestehen konnen. Die vollig verschiedenartige kirchenpolitische
Entwicklung hat zur Folge, daB eine kirchliche, ideelle und organisatorische Zusammenarbeit
mit der Moskauer Patriarchatskirche fur alle Zukunft ausgeschlossen ist".

Nachdem der Bundesminister fur Unterricht und Kunst das Einlangen dieser
Anzeige zu beurkunden unterlieR, erhoben die Anzeiger S&umnisbeschwerde an
den VwWGH, der den Bundesminister mit Verfiugung vom 8. August 1983 zur Vor-
lage der Akten aufforderte. Innerhalb der vom VwWGH gestellten Frist lehnte der
Bundesminister jedoch die Kenntnisnahme der Anzeige ohne weiteres Verfahren
int wesentlichen mit nachstehender Begriindung ab:

.Die Antragsteller bringen im wesentlichen vor, daR sie einer seit 1920 bestehenden 'Osterrei-
chisch-Orthodoxen Kirche' angehdren. Eine solche Kirche ist véllig unbekannt, sie scheint in
keinem Werk tber orthodoxe Kirchen auf. ... Entsprechend dem Selbstvcrstandnis der orthodo-
xen Kirche herrscht im wesentlichen das Abstammungsprinzip. Fir eine dsterreichische Ortho-
doxie haben orthodoxe Christen in Osterreich keinerlei Tradition; vielmehr gehéren die in
Osterreich lebenden Orthodoxen hinsichtlich ihrer geistlichen Jurisdiktion zum Okumenischen,
Serbischen, Ruménischen, Bulgarischen oder Moskauer Patriarchat. Eine Neugriindung einer
‘Osterreichisch-Orthodoxen Kirche’ widerspricht zunichst der orthodoxen Auffassung, weil ei-
ne solche Kirche von den verschiedenen orthodoxen Patriarchaten bisher weder anerkannt wur-
de noch diesen bekannt ist. Dartiber hinaus widerspricht eine solche Vorgangsweise dem § 8
Abs | lit a) des Orthodoxengcsetzes, da eine Zugehérigkeit einer 'Osterreichisch-orthodoxen
Kirche' von vornherein zur griechisch-orientalischen Kirche nicht besieht".

Weiters wies die Behdrde daraufhin, daR in den vorgelegten Satzungen nur
auf ein orthodoxes Glaubensbekenntnis, die Volljghrigkeit und Wohnsitz oder
gewohnlichen Aufenthalt in Osterreich abgestellt wird und nicht auf das in der
orthodoxen Kirche geltende Abstammungsprinzip. Vielmehr werde ausdriicklich
vorgebracht, dal? es sich bei diesen Mitgliedern nicht nur um Exilrussen und deren
Nachkommen, sondern auch um Personen aus anderen Landern handelt, die nie-
mals in RufBland gelebt hatten und zu Ruflland keinerlei Beziehung unterhalten.
Diese Mitglieder wirden nun einerseits weder zur Russisch-orthodoxen Kirche
noch zur Russisch-orthodoxen Exilkirche Beziehungen nach orthodoxer Auffas-
sung haben; anderseits wirden solche Mitglieder dem jeweiligen orthodoxen Patri-
archat angehdren, das ihrer nationalen Abstammung entspricht. Hiemit wird aber
durch die Griindung einer ‘Osterreichisch-Orthodoxen Kirche’ in die Rechte be-
stehender Kirchengemeinden im Sinne von § 8 Abs. 2 des OrthG notwendig ein-
gegriffen.

Diese Rechtsmeinung der Kultusbehdrde hinsichtlich der Bedeutung des Ab-
stammungsprinzips im orthodoxen Kirchenrecht ist nicht nachvollziehbar. Man
kann der Verurteilung des Abstammungsprinzips (,Phyletismos*) durch das Oku-
menischen Patriarchen im vorigen Jahrhundert die herrschende Praxis hinsichtlich
der Jurisdiktion in der Diaspora gegeniberstellen und kat' oikonomian rechtferti-
gen. Ein zwingendes Konzept des Abstammungsprinzips, das daher dem besonde-
ren Staatskirchenrecht fuir die orthodoxe Kirche zugrundezulegen waére, 1Bt sich



238

daraus sicher nicht ableiten. So stellt auch die nicht untersagte Satzung der Rus-
sisch-Orthodoxen Kirchengemeinde nicht auf das Abstammungsprinzip, sondern
aufein Bekenntnisprinzip ab, wenn es heif3t:

§ 1 Z. I:,Der Russisch-orthodoxen Kirehengemeindc zum heiligen Nikolaus in Wien ... kdnnen
alle orthodoxen Glaubigen ohne Unterschied der Staatsbirrgerschaft angehoren, soweit sie die
geistliche Jurisdiktion des Moskauer Patriarchats anerkennen

Die gegen den Bescheid des Bundesministers gerichtete Beschwerde an den
VfGH rigte die Verletzung der verfassungsgesetzlich gewéahrleisteten Rechte auf
Gleichheit vor dem Gesetz, Glaubens- und Gewissensfreiheit (Art. 14 Staatsgrund-
gesetz Uber die allgemeinen Rechte der Staatsbirger) sowie Religionsfreiheit (Art.
9 EMRK) und Gewabhrleistung der Rechte und Freiheiten ohne Unterschied der
Religion (Art. 14 EMRK). Der VfGH wies alle Vorwiirfe als unberechtigt zurtick.

Er stellte fest, dal die Errichtung von vier Kirchengemeinden einer
,Osterreichisch-orthodoxen Kirche* als Einrichtung der griechisch-orientalischen
Kirche unzuléassig sei, ,da eine solche Kirche innerhalb der griechisch-
orientalischen Glaubensgemeinschaft ganz offenkundig nicht als autokephale Kir-
che anerkannt ist*“. Es wére sachlich nicht gerechtfertigt und ein Eingriff in innere
Angelegenheiten der griechisch-orientalischen Kirche, wenn ihr auch Kirchen oder
- akephale - Kirchengemeinden zugerechnet wiirden, mit denen die ihr angehdren-
den Kirchen keine Gemeinschaft pflegen. Ausdricklich und in ungewdhnlicher
Weise eine Rechtsbelehrung enthaltend weist der VIGH in diesem Erkenntnis
jedoch daraufhin, dafl? die Angelegenheit wohl anders zu beurteilen gewesen waére,

,wenn es um die Errichtung von Kirchengemeinden der Russisch-orthodoxen Kirche im Aus-
land ginge (und Namen und Satzungen die organisatorische und jurisdiktioneile Zugehdrigkeit
der Kirchengemeinden zu dieser Kirche auch offen zum Ausdruck bréchten)*... ,Einen solchen
Antrag mif3te die Behorde aberjedenfalls den im Gesetz vorgesehenen Verfahren unterziehen®.

Eine Gruppe, fur deren religitse Uberzeugung die Bezeichnung als orienta-
lisch oder orthodox wesentlich ist, ohne daR sie einen wie immer gearteten Teil
dieser Kirche bildete, wére nach Auffassung des VfGH dariber hinaus durch keine
Vorschrift gehindert, ihre Anerkennung nach allgemeinem Recht zu erwirken, also

bei Erfullung der Voraussetzungen nach dem Anerkennungsgesetz 1874 staatliche
Rechtspersonlichkeit zu erlangen3'.

*> Vgl. dazu das Erkenntnis des VfGH Slg. 9185/1981 (abgedruckt in: OAKR 33 (1982) 145 ff),
das zur Novellierung des Isrealitcngesetzes fuhrte, wodurch (8 2 Abs. 3) Israeliten wegen bestehender
Ritusverschiedenheit die Trennung von der Israelitischen Religionsgesellschaft und die Anerkennung
als - weitere - Religionsgesellschaft nach den allgemeinen Bestimmungen des Anerkennungsgesetzes
ermoglicht wurde.



239

In diesem Zusammenhang sei darauf verwiesen, dal? der Begriff ,orthodox“
mit der Anerkennung der ,Syrisch-orthodoxen Kirche* staatskirchenrechtlich
inzwischen auch auf altorientalischen Kirchen angewandt wurde38.

VIl. Der ,griechische" Gemeinde-Begriffund das Vereinsrecht

Schliel3lich sei noch ein BeschluR des VfGH zum 0sterreichischen Vereins-
i'echt erwéhnt, in der er feststellte, daR eine nichtkirchliche Einrichtung gemafR der
Bestimmung des § 4 Abs. 3 des Osterreichischen Vereinsgesetzes, wonach der
Name eines Vereines nicht verwechslungsfahig sein durfe, nicht den Namen
..Sozial-kulturelle griechische Gemeinde Wien und Umgebung* tragen durfe.

Der VfGH fiihrte dazu unter Hinweis auf eine guléchtliche AuRerung von
WillibaldPl6chl aus:

,Seil Jahrhunderten bestehen in Wien griechiseh-orientalische (orthodoxe) Kirchengemeinden,
die neben den eigentlichen kirchlichen auch soziale und caritativc Angelegenheiten besorgen
und die daruber hinaus auch das nationale Brauchtum pflegen. Sie sind daher nicht nur Kir-
chengemeinden, sondern auch nationale Gemeinden und auch nationale Kirchengemeinden und
treten seit jeher unter der Bezeichnung ‘Griechisch-orientalische (Kirchen-)Gcmeinden' auf. § 5
OrthodoxcnG erkennt beiden damals (1967) bestehenden ‘griechisch-orientalischen Kirchen-
gemeinden’ den Charakter von Korperschaften des offentlichen Rechts zu; das Gesetz ermdg-
licht die Errichtung weiterer Kirchengemeinden.

Unter diesen Umstanden laRt der Name ‘Sozial-kulturelle griechische Gemeinde Wien und Um-
gebung' geradezu erwarten, es handle sich bei der Einrichtung um eine (Kirchcn-)Gemeinde im
Sinne des Orthodoxengcsetzes. Ein solcher Name ist verwechslungsfohig in der Bedeutung des
§ 4 Abs. 3 VereinsG*.

Diese Entscheidung ist vor dem Hintergrund eines liberalen Vereinsrechtes
mein unbedenklich. Denn selbst wenn man den Verein durch die Verwendung des
Gemeindebegriffs in Verbindung mit der Bezeichnung ,griechisch” im Sinne der
Osterreichischen religionsrechtlichen Tradition als Kirchengemeinde fehldeulen
koénnte, &Rt doch die Hinzufigung von ,sozial-kulturell“ in keiner Weise dieses
MiRRverstandnis aufkommen.

SchlieBlich ist in diesem Zusammenhang darauf zu verweisen, daf} die Ver-

e'nsbehodrde keine Bedenken hatte, einen Verein mit dem Namen: Scientology-
Kirche Osterreich zuzulassen. Diese Vereinsbezeichnung bringt nicht nur eine

Verordnung des Bundesministeriums ftir Unterricht, Kunst und Sport vom 25. 2. 1988 betret-
end die Anerkennung der Anhénger der Syrisch-Orthodoxen Kirche in Osterreich als Religionsgc-

ellschaft, abgedruckt in: GAMPL-POTZ - SCHINKELE (Anm. 1), 414.



240

Verwechslungsgefahr hinaus, es entsteht der vollig falsche Eindruck, es handle
sich bei Scientology um eine anerkannte Kirche39.

VIIl. Zusammenfassung

30 Jahre sind noch eine zu kurze Zeit, um von einem ,z&ahlebigen 6sterreichi-
schen Provisorium” zu reden. DaR das OrthG eine ,Ubergangslésung” sei, dafiir
lassen sich gegenwartig keine Indizien finden, wenn auch das Gesetz im gré3eren
Zusammenhang einer derzeit sich abzeichnenden grundsatzlichen Neubewertung
des Verhéltnisses von Staat und Kirche etwas anachronistisch erscheinen mag.

Wie eingangs erwdhnt gehdrt das OrthG einer ersten Sanierungsphase des
Osterreichischen Staatskirchenrechts nach dem Zweiten Weltkrieg an. Inzwischen
hat sich das Staatskirchenrecht weiterentwickelt, es beruht auf der Gewéahrleistung
von Religions- und Weltanschauungsfreiheit als einem umfassenden Menschen-
recht. Die Frage, ob das OrthG in dieses neue Konzept palit, 143t sich nicht einfach
beantworten. Wie vor allem die Entscheidungspraxis hinsichtlich der Statutenfrage
im Zusammenhang mit der serbisch-orthodoxen Kirchengemeinde zum HI. Sava
zeigt, sind massive Bedenken angebracht. Die Anwendung eines staatlichen Kon-
trollinstruments wie der Kuratorbestellung geméR § 12 Abs. 2 OrthG, das vom
Gesetzgeber offenbar als Rute im Fenster gedacht war, 1&aBt sich jedenfalls nicht
mit einem modernen religionsrechtlichen Konzept vereinbaren. In einem Staat, der
sich gegenilber den Religionsgemeinschaften im einen oder anderen Fall noch
eines hoheitlichen Konzeptes bediente, war dies vielleicht noch systemkonform. In
den Hénden eines Staates jedoch, der, gerade weil er die Religionsgemeinschaften
in ihrer Bedeutung fur die Meinungs- und Willensbildung im pluralistischen
Rechtsstaat ernst nimmt und wirdigt, eine klare institutioneile Trennung von
staatlicher Hoheitsgewalt und religionsgemeinschaftlichen Institutionen vorzu-
nehmen hat, wandelt sich ein Instrument wie die Bestellung eines staatlichen Kura-
tors fur eine griechisch-orientalische Kirchengemeinde von der Rute im Fenster
zwangslaufig zum Besen des Zauberlehrlings, der das Religionsrecht mit system-
fremden Entscheidungen Giberschwemmt.

v Vgl. dazu R. POTZ - B.SCHINKELE, Die ,Scientology Kirche Osterreichs* und die Voraus-
setzungen fur den Erwerb der Rechtspersonlichkeit als eingetragene religiése Bekennlnisgemeinschafi
(Rechts-Gutachten), in: Osterreichisches Archiv ftlr Recht und Religion 46 (1999) Heft 2.



241

BELEHRUNGEN BETREFFEND DIE TUGENDEN IN DEN PREDIGTEN DES
JOHANNES CHRYSOSTOMUS

Johannes Rinne, Kuopio

Unter den Predigern der alten Kirche hat Johannes Chrysostomus einen au-

ssergewohnlich bemerkenswerten Platz, und eine recht grosse Menge seiner Pre-
digten ist der Nachwelt erhalten gebliebent. Als Dolmetscher der heiligen Schriften

richtet er seine Aufmerksamkeit besonders auf Fragen der christlichen Moral, im
Laufe der Jahre in immer héherem Masse . Der Zweck dieser kleinen Untersu-
chung ist seine Lehren zu einigen zentralen Moralfragen zu beleuchten. Aus prak-
tischen Griinden beschrénken wir uns auf gewisse Gesichtspunkte, die positive
Werte oder positives Verhalten in sich einschliessen. In diesem Sinne kdnnte man
die Sache so ausdriicken, dass w'ir beobachten, was Johannes Chrysostomus Uber
die christlichen Tugenden lehrt. Als Hintergrund betrachten wir eingehend seine
Charakterisierung des Christseins, insofern es unser Spczialthema und seine allge-
meinen Prinzipien der Tugenden berthrt. Die darauf folgende Erérterung einiger
Tugenden wird somit zugleich den Charakter von Christsein und Tugend einge-
hender beleuchten. Das Anschauungsmaterial beschrédnken wir aus praktischen
Grunden auf seine Predigten tber das Evangelium des Matthdus, die Apostelge-
schichte und den Romerbrief.

In diesem Zusammenhang kénnen wir von der Exegese des Chrysostomus
foststcllen, dass er nach den Experten des Gebietes eine Linie vertritt, die eine in
der christlichen Kirche seinerzeit vorherrschende Auslegungstradition vermeidet,
aber zugleich eine Tendenz zur Dogmatisierung aufweist, die spéter erheblich
starker wurde. Der Charakter seiner Exegese, die dem Text praktisch lebensnahe
felgt und die unmittelbare Botschaft der Worte ehrt, wird in den verschiedenen
Phasen unserer Arbeit zum Ausdruck kommen’.

| Threskeutikd kai Ethikd F.nkyklopaideia, VI, Athen 1965, p. 6:1174, 1178 f.

1Vgl. P. SCHAFF. (Red ), Sainl Chrysostom: Homilies on the Gospel of Saint Matthew (A Se-
ecl Library ofthe Niccne and Post-Nicene Fathcrs ofthe Christian Church Bd. X), Michigan 1978,
hier: Vorwortvon C. MARRIOT, S. IX. - Die Abkurzung ,MT" verweist auf dieses Werk.

M B. RIDDLE, in: A Selecl lerary of the Nicene and post-Nicenc Fathers of the Christian
Church, Bd. X, Mlch|gan 1978, S. X



242

|. Das Christsein

Johannes Chrysostomus betont, dass zum Christsein Gehorsam gegenuber
Christus gehértd. So gehoren Glaube und Leben zusammen, und so versteht es sich
im Grunde, warum Chrysostomus sich in seinen Belehrungen in hohem Grade auf
die christliche Moral konzentriert. Die Christen sollen den guten Kampfdes Glau-
bens kdmpfen5. Dies bedeutet u.a., dass es zur echten Christlichkeit gehort, dass
man sich um das Wohl der anderen bemiht und ihre Bekehrung férdert6. Christ zu

sein bedeutet weiter z.B. im Verhaltnis zu den Juden, dass die Christen echter und
ehrlicher sein sollen als diese?. Die entsprechende Verpflichtung wird auch einge-

hender - unter Hinweis auf die Phariséer - betont, die seinerzeit vom Standpunkt
ihres Volkes eine Art Vorbilder der hohen Moral waren8. Der Gehorsam Christus

gegenlber umfasst unter vielen anderen Dingen auch das Bestreben, in jeder Hin-
sicht rechtschaffen zu handeln, ohne die Kritik anderer Leute zu fiirchten9. Ganz

allgemein kann man sagen, man solle im Leben das Beispiel Christi und seiner
Heiligen und auch sonst die Kraft eines guten Beispieles ehrenl0.*In diesen Lehren

und Prinzipien ist eine feste Grundlage fir die eingehendere Moralauffassung von
Chrysostomus und entsprechend fiir seine allgemeine Auslegung der Tugend. Das'
w'ollen wir im folgenden in Kirze néher betrachten.

Il. Die allgemeine Natur und Bedeutung der Tugend

In den Lehren des Chrysostomus kommt die Wurdigung der Tugend recht

deutlich zum Ausdruck. Ihre zentrale Bedeutung kommt zum Vorschein u.a. in der
Erklarung, dass die Tugend der beste Weg zur Nachfolge Christi ist”. Ein eng

verstandener Glaube an sich genugt nicht fur das Christsein, sondern man muss

ihm Tugenden hinzuftigen, die man in der Welt verwirklichen muss, auch vor den
Augen der Heidenl2. Die Wichtigkeit der Tugend w'ird auch durch den Gedanken

ausgedrickt, dass man die Tugend schon um ihretwillen allein befolgen soll, ohne

4 MT S. 460.

5 P. SCHAFF (Red ), Saint Chrysostom: Homilies on the Acts ofthe Apostics and Upistle to the
Romans (A Selcct Library of the Niccnc and Post-Nicene Fathers of the Christian Church Bd. XI),
Michigan 1979, S. 154. In der Fortsetzung verweist die Abk. ,AT" auf die Apostelgeschichte. ,RO"
verweist aufden Romerbrief.

6 AT S. 273, 274, 133 S.,, MT S. 369.

; MTS. 258.

KMTS. 395.

" MT S. 396.

10 MT S. 99, 396.

" MTS. 280.

12 MTS. 395,277.



243

andere Griinde und Motivel3. Zur Tugend gehdrt bei Chrysostomus auch der Ge-
danke eines standigen Kampfes in dem Sinne, dass das Wesen der Tugend ein
Streben nach dem Vollkommenen voraussetztld. Somit berechtigt kein Grad auf
dem Weg der Tugend in dieser Hinsicht halt zu machen und das Ergebnis irgend-
wie fur endgultig zu halten, In dieser ganzen Frage ist es fur Chrysostomus be-
zeichnend aufzufordern, immer mehr zu tun als gebeten wurde, und so Schritt ftr
Schritt auf dem Weg der Tugend vorwarts zu kommenl5. Die Bedeutung der Er-
ziehung ist bei Chrysostomus sehr wichtig, was u.a. darin zum Vorschein kommt,
dass er das Elternhaus als die beste Schule der Tugend charakterisiertl. 1#s ist
gerade die Stellung des Elternhauses, die das Lehren und das Aufhehmen der Tu-
gend fur alle Gesellschaftsklassen ermdglicht '. Die Wirdigung der Tugend wird
besonders stark betont u.a. in der Vorstellung, dass vom Standpunkt der Christ-
lichkeit aus, die Tugend den Wundern vorzuziehen istl8. Man nennt sie auch die
beste Rustung der Asketenl9. Der Tugend nachzukommen ist dem Christen jedoch
Nicht selbstverstandlich, sondern setzt voraus, dass man die Gesetze des rechten
Weges kennt. Je tiefer der KAmpfer die Natur der Tugend beobachtet, desto echter
erlebt er allméhlich die Tugend als einen Faktor, der auch mit dusserlicher Schon-
heit verwandte Zlge und Eigenschaften hat20. Die Tugenden vertreten die Praxis,
die dem Glauben folgen soll und die im Glauben ihren Grund hat2l. So kénnen wir
klar sehen, wie untrennbar die Tugend zum Christsein gehért und wie fest sie mit
dem christlichen Glauben verbunden ist.

Il. Die verschiedenen Tugenden in den Predigten des Chrysostomus

a) Almosengeben

Indem wir die einzelnen Tugenden besprechen, betrachten wir anfangs einige
Gedanken des Chrysostomus Uber eine Angelegenheit, die man traditionell Almo-

Sengeben nennt. Das tun wir, weil die betreffende Tugend in seinem Unterricht
Uber die christliche Moral22 mit der Zeit immer wichtiger wurde. Aus den Predig-

B3 MTS. 141.

14 MT S. 282.

15 MTS. 126, 128.

16MTS. 74.

17 MT S. 278.

18 MTS. 291.

19 MT S. 500.

20 MTS. 294.

21 ROS. 380, MTS. 167,395.
22 MT Vorwort.



244

ten ersehen wir, dass die betreffende Tugend recht verschiedenen Gesichtswinkeln
interpretiert. Almosengeben sieht man als einen Dienst an, der an sich auch Siinden
beseitigt23. Almosen vergleicht er mit dem erfrischenden Tau, der die Lage der
unter Hitze Leidenden erleichtert24d. So kann Almosengeben auch Dienst an Chri-
stus in seinen Geringsten sein. Eigentimlich wirkt in diesem Zusammenhang der
Gedanke, die gerechte Verteilung der materiellen Hilfe sei ein so wichtiger Um-
stand, dass sie gleichsam das ersetzt, dass die Mdglichkeit zu helfen vielleicht
nicht ganz richtig Uberlegt wurde25. Chrysostomus scheint stellenweise zu gerade-
zu verschwenderischer Hilfeleistung aufzufordern, wenn irgend méglich26. 2&ride-
rerseits kann er einen ganz entgegengesetzten Gesichtspunkt betonen und von der
Schwierigkeit sprechen, die mit der gerechten Verteilung von Almosen verbunden
ist. Wegen der Wichtigkeit der Angelegenheit haben auch die Apostel ganz beson-
ders fur die gebetet, die fur die Bedienung der Bedurftigen sorgten2'. Der Wert der
Tugenden wird auch dadurch betont, dass sie auch im apostolischen Sprachge-
brauch Segen genannt wurden, wie Chrysostomus ganz besonders unterstreicht 1
Auch der Ausdruck ,die Fulle des Segens* kann nach ihm direkt auf Almosen oder
Uberhaupt auf gute Werke hinweisen29. 30hrysostomus spricht in besonders vielen
Zusammenhangen von den Verdiensten und dem positiven Wert der Almosen
Entsprechend appelliert er auf verschiedene Weise und durch viele Beispiele an
seine Horer, damit diese das Almosengeben als christliche Pflicht verstehen und
diese Aufforderungen wirklich befolgen3l. Wenn er sie warnt, materielle Vorteile
und Eigentum eigenntitzig - manchmal auch mit Unrecht - zu sammeln, spricht er
auch ein warnendes Wort zu denen, die aus falschen Beweggriinden Almosen
geben. Almosen soll man nicht geben, um Dank und Ehre von Menschen zu be-
kommen; Belohnung bleibt Sache Gottes32 Ausserdem ist die Anschauung des
Chrysostomus besonders bemerkenswert, dass der menschliche Almosengeber
tiefer verstanden nur ein Werkzeug sei. Er handelt wie er handelt nur, weil es Got-
tes Befehl und Wille ist33.

Wenn Chrysostomus in seiner Predigt versucht, seine Horer dazu zu bringen,
dass sie als Almosengeber die Schriftgelehrten und Pharisder tberlreffcn sollten,

23ATS. 89, 166, ROS. 495.

2a MT S. 30.

25 MTS. 35.

26 Ibid.

21 ATS. 91.

2* RO S. 548 f.

29 Ibid.

30 U. a. MT S. 73, 314,408 und 523.
31 MT S. 295, 395, 408, 523 und 533.
32 MTS. 100.

33 IV,iH



245

prézisiert er dies noch in einer Weise, die zeigt, wie buchstéblich und praktisch
man das verstehen und nehmen sollte. Er erklart, wie die betreffenden Personen
nicht nur den Zehnten gaben, wie man gewdhnlich sagt, sondern tatsachlich drei-
fach diese Summe, ohne zuséatzlichen Verdienst’4 Was kann dann der erwarten,
der sogar weniger als den Zehnten gibt? Chrysostomus ermahnt auch, sich zu erin-
nern, dass wir, indem wir Almosen geben, gleichsam symbolisch Arzneien flr
unsere Wunden zubereiten15. Kein Ol starkt den Leib, wie Gutes zu tun die Seele
starkt; so wird die Seele unbesiegbar und fahig den Teufel abzuwehren. Darum
sollten wir uns immer wieder mit dem Ol guter Werke salben, das der Seele die
Grundlage der Gesundheit, der Lichtspender und die Quelle der Freude ist16. Auch
sollen wir uns nicht vom Almosengeben zuriickzuziehen unter dem Vorwand, dass
wir nahezu nichts besitzen und dass auch viele reiche Leute nichts geben. Lasst uns
nicht andere richten, sondern lasst uns statt dessen daflir sorgen, dass wir selbst
v»n der Birde des falschen Verhaltens befreit werden".

Andererseits ist es angebracht, besonders zu beobachten, dass, obgleich Chry-
sostomus mit so vielen Worten und Beispielen vom Almosengeben im Sinne fi-
nanzieller Unterstiitzung spricht, dies nicht der einzige Gesichtspunkt ist. Er betont
in irgendeinem Zusammenhang ausdricklich, dass man Almosen geben kann,
ohne Geld zu brauchen, durch eine Menge Taten. So kann man es als Almosenge-
ben auslegen, wenn wir z.B. bereit sind, jemandem in seinen Schwierigkeiten bei-
zustehen und ihn bei Bedarf zu verteidigen. Solch eine Hilfeleistung kann oft sogar
rtiehr nitzen als Geld. Menschen kdnnen je nach ihren Talenten und Vorausset-
zungen ohne Geld mancherlei Almosen geben. Es ist wichtig, willige Dienstfertig-
keit zu zeigen und einzusehen, was man in der Situation tun kann38. So verwandelt
s'ch das eng verstandene Almosengeben in weitgreifende und vielseitige Hilfelei-
stung an den N&chsten. Unsere Mdglichkeiten Gutes zu tun, beruhen keinesfalls
ausschliesslich auf Geld, sondern auf unserer eigenen Einstellung und unserem

guten Willen. Darum kann auch ein solcher, der ohne Geld Almosen gibt, sehen,
dass er Gold geschenkt hatl9.

b) Mildtatigkeit und Wohltatigkeit

Bei der Behandlung des Almosengebens sind wir zuletzt auf Belehrungen
gestolRen, die gewissennassen auch die in diesem Abschnitt angesprochene Frage
e,nschliessen. Weil jedoch die im Zwischentitel erwahnten Umstande auch in Zu-

z‘; RO S. 395 f.
RO S. 396.

* Ipid.

:.i Ibid.

» ATS. 166.
Ibid.



246

sammenhéangen Vorkommen, wo von Almosengeben keine Rede ist, betrachten wir
dieses Gebiet auch getrennt. Chrysostomus chrakterisiert die Mildtatigkeit u.a. mit
dem Ausspruch ,,Anfang alles Guten*“40. Sie kann als Freundlichkeit zum Ausdruck
kommen, oder wenn man einem Hungrigen ein Brot gibt, oder seinen Zorn be-
herrscht, den Neid abwehrt, Stolz und Prahlerei vermeidet oder materielle Hilfe
gibt. Alles dergleichen bedeutet dem Beispiel Christi zu folgen4l. Entsprechend
stellen wir fest, dass wir, indem wir uns die Tatigkeit der Apostel zum Vorbild
nehmen, gross wie sie werden kénnen. Sie verzichteten aufalles um Christi willen,
um ihm folgen zu kénnen, und so erwartete sie ein Leben im Himmel42.

Bei der Behandlung der Mildtétigkeit richtete Chrysostomus seine Aufmerk-
samkeit u.a. darauf, wie wichtig es ist, zur rechten Zeit zu handeln. Gerade da
muss man zur Hilfe kommen, wenn es besonders nétig ist. Wir durften unter kei-
nem Vorwand gerade im kritischen Augenblick passiv bleiben, auch wenn viel
Mut und Selbstaufopferung gefordert ist43. Auch Freunde zu unterstiitzen kann
eine anspruchsvolle Aufgabe sein, aber wir dirfen auch den hilfsbedurftigen Feind
nicht von uns weisen44. Die Grenze der Wohltétigkeit sollte man nicht auf Grund
der Eigenschaften der Menschen ziehen, sondern mit Ricksicht auf die Hilfsbe-
durftigkeit. Darum soll man sich auch von der Einstellung befreien, dass der
Wohltater in irgendeinem Sinn einen Gegendienst erwartet, wo Moglichkeit dazu
erscheint4 . Betreffend die Beziehungen zu den Feinden soll man auch den Grund-
satz fur sehr wichtig halten, dass die Pflicht fur sie zu beten, ganz selbstverstand-
lich ist. Und zwar in wohlmeinender Absicht und nicht, um die Strafe und Rache
Gottes auf sie herabzuflehen. Chrysostomus sieht die Bedeutung der Sache u.a.
darin, dass obgleich die Feinde auch selbst um Barmherzigkeit bitten, dies noch
nicht unbedingt genug ist46. Auch in dem Verhdltnis zu den Feinden ermahnt
Chrysostomus uns, dem Vorbild Christi zu folgen47. Wir sollen in erster Linie nicht
unser eigenes Gutes suchen, sondern das Beste des Nachsten. Liebe zu zeigen ist
verdienstvoller und notwendiger als andere gute Werke48. Chrysostomus geht in
der Verurteilung des Egoismus so weit, dass er einen Menschen, der nur fur sich
selbst lebt und sich nicht um andere kiimmert, als unniitz charakterisiert und kon-

40 MT S. 291.
41 MTS. 291.
42 Ibid.

43 MTS. 101.
44 Ibid.

45 Ibid., S.

4" MT S. 374.
47 MTS. 375.
41 MT S. 468.



247

statiert, die betreffende Person sei eigentlich nicht ein Mensch oder einer aus unse-
rem Geschlecht49.

In mehreren Zusammenhéngen betont Chrysostomus, dass die Nachstenliebe
nicht nur Worte meint, sondern Fursorge fir Menschen, indem man bereit ist, aktiv
zu handeln: Armut lindem, Kranken helfen, aus Gefahren retten, in Schwierigkei-
ten unterstiitzen, mit den Weinenden weinen, mit den Frohen sich freuen. Er er-
klart ausdrtcklich, dass auch alles, was hier aufgezahlt wurde, ein Teil des christli-
chen Werkes der Barmherzigkeit ist50. Insbesondere unterstreicht er, dass wir gera-
de Kraft brauchen kénnen, um uns mit den Frohen zu freuen, weil Unlust und Neid
oft ein schweres Hindernis in dieser Hinsicht sind5l. Das Gewicht, das Chry-
sostomus der Néachstenliebe gibt, kommt besonders zum Vorschein, wenn er sie
mit dem Martyrertum vergleicht und die Rangordnung der beiden erdrtert. Da
konstatiert er unter Hinweis auf die Interpretation des Apostels Paulus, dass die
Unterstutzung des Nachsten den Vorrang haben soll, soweit die Wahl durch richti-

ges Handeln mdoglich ist. Dieses Verhalten bedeutet seiner Meinung nach, dass
man im hdchsten Sinn mit Christus ist und seinen Willen erfillt. Darum erklart er
auch, dass uns nichts in so hohem Masse die Erfiillung des Willens Christi bedeu-
tet wie das Beste des Nachsten zu férdern52. Nebenbei gesagt - der Apostel Paulus
ist Chrysostomus ein besonders wichtiger Ausleger der heiligen Lehren, aufden er
sich oft in seinen padagogischen Reden beruft53 54

c) Fasten

Die konsequente Gesamtanschaung des Chrysostomus, fur die Ricksicht auf
den Né&chsten zentral erscheint, zeigt sich sehr deutlich auch darin, was er vom
Fasten sagt. Er sieht die Nachstenliebe auch in diesem Fall als Kraftquelle und Teil
desselben Ganzen. Darum stellt er fest, dass es vom Gesichtspunkt der Kirche
betrachtet kein Fasten ist, wenn jemand fastet, aber keine Almosen gibt. Chry-

sostomus halt solch einen Menschen flr schlechter als einen Trunkenbold und
Fresser, u.a. weil Gleichgiltigkeit oder eine Art Grausamkeit gegen den Né&chsten

schlimmer ist als im Uberfluss zu leben, In derselben Weise deutet er auch auf
gewisse andere Tugenden hin51.

Was das Fasten anbelangt, betont Chrysostomus sehr stark Ehrlichkeit und
Echtheit. Ganz besonders verurteilt er diejenigen, die schlimmer sind als die

Frommler, von denen Christus spricht, dass sie ausserliche Zeichen des Fastens

49 MT s. 469.

51 RO S. 380.

51 Ibid.

> MTS. 468.

7’MT u.a. S. 19, 39, 40, 54, 114, 175, 198 S, 223,331,378 und 394; AT und RO vielmals.
5 MTS. 468 f.



248

tragen, obgleich sie in Wirklichkeit gar nicht fasten’”. Der eigentliche Wert des
Fastens steckt in dem geistlichen Guten, das man dadurch erreichen kann. Darum
ermahnt Chrysostomus nicht in erster Linie Fasten auszuweiten und es in immer
hoherem Mass zu lben, sondern statt dessen warnt er vor dem Verlust der ,Krone
des Fastens* oder was man dadurch erreicht hatte5%*In diesem Licht kbnnen wir
verstehen, warum Chrysostomus das Fasten geringer als Werke der Barmherzigkeit
einschatzte , ohne das Fasten an sich unterzubewerten.

Beim Erklaren der Bedeutung des Fastens deutet er auf die Tage der Versu-
chung in der Wildnis, wo Christus fastete und zugleich eine Belehrung tber den-
Charakter und die Bedeutung des Fastens gab. So zeigte er, wie kraftige Waffen
wir gegen den Teufel im echten Fasten haben und wie wir aus diesem Grunde seit
unserer Taufe im echten, asketischen Fasten wandern sollten. Christus brauchte
diese Lehre nicht fur sich selbst, aber er wollte sie uns geben58.38n Zusammenhang
mit dieser Frage ist es auch sehr verstandlich, dass man allgemein denkt, dass das
Fasten sowohl Gebet als auch Wohltatigkeit unterstiitzt. Chrysostomus lehrt, dass
ein Mensch, der betet und fastet, wie man sollte, selbst keine besonderen Bediirf-
nisse hat, und so auch bereitwilliger ist, Aimosen zu geben. Das Fasten gibt auch
dem Gebet Fligel, wie ein alter, symbolischer Ausdruck lautet, und hilft im Gebet
wachsam zu sein. Es l8scht die Leidenschaften aus und hilft dem Fastenden an der
Barmherzigkeit Gottes teilhaftig zu werden und erweckt Demut im Herzen. Aus
diesem Grunde fasteten auch die Apostel ziemlich regelmassig, wie Chrysostomus
feststellt . Immer wieder unterstreicht er, wie Gebet und Fasten zusammen dem
Asketen eine kraftige Hilfe sind. Zusammen bewegen sie ihn auch, gegen die bo-
sen Machte zu streiten. Gott selbst unterstiitzt den Betenden gegen die Forderun-
gen des Magens und die Bestrebungen nach Luxus. Chrysostomus kennt die
Schwéache des Menschen und stellt fest, dass, wenn der Kdrper keine Kraft mehr
hat, um weiter zu fasten, er doch nicht zu schwach ist, das Gebet fortzusetzen und
die Forderungen nach Materiellem und die Lust zum Luxus zu begrenzen60.

Chrysostomus preist das Fasten als eine grosse und gute Sache, fir die es kei-
ne Hindernisse gibt. So fasteten auch die zum Aposteldienst zu Weihenden, um so
empfindsamer die Worte des Heiligen Geistes zu héren. In diesem Zusammenhang
fordert Chrysostomus nicht strenges Fasten, sondern betont Verzicht auf Luxus.

Das Ziel des Fastens ist nicht, den Koérper zu schwéchen, sondern den Geist zu
starken6l.

5 MTS. 140.
56 MTS. 141.
> MTS. 291
58 MTS. 80.

5 MTS. 356.
““ibid.

61 ATS. 176.



249
d) Vergebung

Chrysostomus behandelt die Vergebung aus zwei Blickwinkeln einerseits als
etwas, was wir brauchen, andererseits als etwas, was man von uns erwartet. Die
Bereitschaft zu vergeben, sieht man allgemein als etwas sehr Positives. Zuerst
richten wir unsere Aufmerksamkeit aufdie Vergebung, die die Menschen von Gott
verlangen. Wir missen streben, von dem Zustand unter Gottes Zorn befreit zu
werden und unsererseits personlich eine liebevolle Gesinnung zu offenbaren. Das
mit Unrecht Gesammelte mussen wir rechtmassig verteilen, und so verspricht uns
Gott seine Gilter. Man soll die Worte des Apostels Paulus nicht vergessen, dass
die, die knapp séen, auch knapp ernten62.*Als Grundvoraussetzung der Vergebung
sieht man nach dem Wort und der Lehre, die die Apostel von Christus bekamen,
die Bereitschaft, den eigenen Schuldnern zu vergeben. Das Vorhandensein solcher
sieht Chrysostomus als positiv in dem Sinn, dass sie uns Voraussetzungen zu einer
reichlichen Vergebung geben, wenn wir demiitig und mit dankbarem Herzen ihnen
verzeihen. Im Vergleich dazu, was wir von Gott bekommen, geben wir unserer-
seits viel weniger. Indem wir dies vergessen und keine Lust zeigen, selbst zu ver-
geben, schaden wir nur uns selbst. Gott erwartet von uns, dass wir auch nur in

geringem Mass Bereitschaft zu Barmherzigkeit zeigen, um uns vielfaltig zu bezah-
len. Wéhrend deine Schuldner dir noch schuldig sind, kannst du nicht Gott zu

deinem Schuldner machen, oder denjenigen, der dir zahlt. Dieser Gedankengang
baut auf die Auffassung, dass, wenn wir unseren Schuldnern verzeihen, es dem
Wesen der Liebe Gottes entspricht, uns dies zu lohnen, und in diesem sozusagen
Positiven Sinn wird Gott unser Schuldner6l

Was die Vergebung betrifft, sieht Chrysostomus in dieser Hinsicht das Vater-
unser als besonders ermutigend, aber namentlich in dem Geist verstanden, den wir
°ben beschrieben haben. Christus lehrte dieses Gebet, damit wir richtig um Ver-
zeihung bitten kénnten unter Berufung darauf, dass wir selbst unseren Schuldnern
vergeben6d. Es ist beachtenswert, dass Chrysostomus die Voraussetzung nicht als
elne negative Forderung sieht, sondern erklart, dass sie eigentlich bedeutet, dass
Gott in seiner Liebe uns eine Moglichkeit gibt, Milde und Liebe zu zeigen und in
unserem Innern Hass und andere negative Einstellungen abzuwehren und immer

mehr diejenigen Mitmenschen liebzugewinnen, die der Gegenstand unserer Verge-
bung sind65.

Oben sind wir von der Vergebung, die wir selbst brauchen, zu der von uns
erwarteten Bereitschaft zu vergeben Ubergegangen, dies ist natirlich, wenn wir

" MTs. 348
““ MTS. 102.
64 MTS. 135 1.
M MTS. 136.



250

beachten, wie untrennbar diese zwei zusammen gehdren. Wenn Chrysostomus die
Worte Christi erklart, nach denen wir siebenundsiebzigmal verzeihen sollen (vgl.
Mt 18,22), sieht er die Angelegenheit keinesfalls so, dass es sich um eine préazis
ausgedrickte dusserste Obergrenze handelt. Der verwendete Ausdruck bedeutet
nach ihm etwas Unendliches, Ewiges, Fortdauerndes. Christus begrenzt nicht die
Anzahl der Vergebungen, sondern verkiindet eine bestehende und andauernde
Verpflichtung Chrysostomus sieht diese seine Interpretation als so wichtig an,
dass er immer wieder dazu zuriickkommt und die wesentliche Bedeutung der Sa-
che betont6b Der Emst der Angelegenheit wird kraftig unterstrichen, wenn Chry-
sostomus auf die schwere Strafe hinweist, die dem Diener in dem Gleichnis zuteil
wurde, der sich weigerte, sich seines Arbeitskollegen zu erbarmen, obgleich ihm
selbst seine grosse Schuld erlassen worden war68. Die wichtige Stellung der Nach-
stenliebe zeigt sich also auch in seinen Erklarungen betreffend die Vergebung.

e) Andere Erscheinungen der Tugend

Wir haben einige Tugenden der christlichen Moral im Licht des homileti-
schen Materials bei Chrysostomus etwas ausfuhrlicher behandelt. Im folgenden
bertihren wir noch kurz seine Belehrungen tber die anderen Tugenden.

Die Demut sieht Chrysostomus als die Krone der Tugend, die er ganz beson-
ders schéatzté'. Er hebt daher uns zum Vorbild aus der Heiligen Schrift solche Per-
sonen hervor, die Demut bezeigen, z.B. den Hauptmann, den Apostel Paulus, Jo-
hannes den Taufer oder den Apostel Petrus in gewissen Zusammenhangen. Es ist
besonders gottgefallig, dass wir uns selbst zu den letzten z&hlen. Chrysostomus
charakterisiert dies als Hauptprinzip aller praktischen Weisheit. Diese Einstellung
schitzt vor Hass, Neid, Hochmut und vielem anderen Negativen. So wird die Be-
deutung der Demut insbesondere unter dem Gesichtspunkt der menschlichen Be-
ziehungen betont70.

Die Gastfreundschaft hat ihren eigenen Platz unter den christlichen Tugen-
den. Man sollte sie besonders den Armen und Fremden erweisen, und so in ihnen
Christus dienen. Wer vornehme und geehrte Gaste empfangt, kann das aus Stolz

oder anderem negativen Beweggrund tun, wer aber einem Armen Schutz bietet, tut
es um Christi willen7l. Chrysostomus verweist auf Abraham als Vorbild der Gast-

freundschaft72. Seine Zuhérer ermahnt Chrysostomus in der Praxis dafiir zu sor-

66 MT S. 375 f.

67 MT S. 379, AT S. 60, RO S. 394.
““MT S. 379 1.

69MTS. 17 f.

70 MTS. 19.

1 ATS. 275.

72 AT S. 276.



251

gen, dass sie imstande wéren, zu Hause bei sich Gastfreundschaft zu erweisen.
Gaste zu empfangen ist eine christliche Pflicht, die, wenn verwirklicht, dem Haus
Segen bringt’3.

Auch Geduld betrachtet man als eine Tugend, die zu den Verpflichtungen der
Christen z&hlt. Christus wird in diesem Zusammenhang hervorgehoben als ein
edles Vorbild, das in vielen Sticken demiitige Geduld bezeigte in Zusammenhéan-
gen, die in jeder Hinsicht viel mehr Ausdauer fordern als von uns in irgend einem
Sinn gefordert wird'4. Mit Geduld kdnnen wir Verleumdung und falsches Gerede
Uberwinden?7&eduld brauchen wir auch im Leben beim Beten, wenn wir streben,
still zu warten, bis unser Gebet beantwortet wird. Beunruhigen wir uns bei
Schwierigkeiten nicht, sondern lernen wir edelmitig auszuharren und ruhig zu
warten, was geschehen wird!76

Gute Werke als unsere eigene Leistung sind eine Sache, an die wir nicht zu-
rtickdenken sollen. Es gehdrt Gott, sie im Gedéchtnis zu behalten und zu vergelten,
lhm, der auch ein geringes gutes Werk dem N&chsten gegeniber schatzt. Wir sol-
len uns nicht erheben, sondern wir sollten uns fir unnitz halten, damit Gott uns als
nltzlich séhe'7. Chrysostomus betont ausdriicklich, dass die Demut unsere Werke
gross vor Gott macht, wahrend der Stolz ihren Wert entsprechend verdirbt78. Sie
Werden auch fur das Heil als notwendig charakterisiert, was bedeutet, dass auch
das Geringste von ihnen an sich nicht sekundér ist, wenn es auch nicht unsere
Sache ist, dies der Welt von uns selbst zu verkiinden7'. Chrysostomus hélt es auch
I"r wichtig zu betonen, dass sich die guten Werke auch unseren Gebeten anschlie-
ssen und sic begleiten solleng0.

IV. Schlussabsatz

Beim Erortern der Lehren der christlichen Moral mit Ricksicht auf einige
zentrale Tugenden hat es sich in verschiedenen Zusammenhéngen herausgestellt,
wie klar Glaube und Leben, mit anderen Worten Glaube und Werke zusammen
gehdren und wie der Nachste und unser Verhdltnis zu ihm Uberall im Bereich der
Agenden anwesend sind. Auf Grund des Festgestellten kénnen wir weiter beob-

achtcn, dass Chrysostomus’ exegetische Grundvorstellung, wo er frei sein will

AT S. 277.
74 MTS. 127.

MTS. 99.
16MT S. 67.
7’MTS. 18 f.
MTS. 19, 100.
n MT S. 395,495, 499.
"““ROS 561.



252

sowohl von einer allegorischen Interpretation als auch von Dogmatisierung aller
Exegese, wirklich seine Auslegung der Heiligen Schriften leitet in den Abschnit-
ten, die direkt oder indirekt die christliche Moral vertreten. Davon ausgehend kann
man sagen, dass die Interpretation betreffend die Tugenden wirklich lebensnahe
ist, wahrend diese Lehre zugleich auf die Beziehung zu Gott baut und auf die da-
von zu ziehenden Schlussfolgerungen. So kénnen wir auch sagen, dass der Wert
seiner Belehrungen nicht abhéngig ist von den Umstanden nur einer begrenzten
Periode oder eines Kulturbereiches. Seine Ansichten betreffend die christlichen
Tugenden haben somit einen bleibenden Wert in der Unterrichtstradition der Kir-
che.



253

UBERLEGUNGEN ZUM PHANOMEN NEUER RELIGIOSER BEWEGUNGEN

UNTER DEM GESICHTSPUNKT DER GLAUBENSWERBUNG UND
STAATLICHER SCHUTZPFLICHTEN

Brigitte Schinkele, Wien

I. Einleitung

In den letzten Jahren haben drei gegen Griechenland gerichtete Verfahren vor
dem Européischen Gerichtshof fur Menschenrechte besondere Beachtung erfahren
und auch im einschlagigen Schrifttum ihren Niederschlag gefunden. Wahrend es
im Fall Manoussakis! 2Zim die Bewilligung zur Er6ffnung einer Gottesdienststatte
fur zur Gruppe der ,,known religions* gehdérenden Gemeinschaft von ,Jehovas
Zeugen“ ging, standen bei den beiden anderen Féllen Fragen im Zusammenhang
mit Glaubenswerbung im Mittelpunkt. Sowohl dem Verfahren Kokkinakis2 als
auch Larissis u.a. gegen Griechenland3 4ayért Yérurteilungen wegen Proselytismus

zugrunde. Im zuerst genannten Fall erfolgte die Glaubenswerbung durch einen
Zeugen Jehovas, Larissis und die anderen Beschwerdefuhrer waren Anhéanger der
Pfingstkirche (Pentacostal Church), die nicht nur im privaten Bereich bekehrend
tatig waren, sondern als Offiziere der griechischen Luftwaffe auch gegentber ih-
nen Untergebenen.

Es soll im Rahmen dieses Beitrages keine Kommentierung dieser Entschei-
dungen erfolgen und auch nicht der Straftatbestand des Proselytismus ein weiteres
Mal erortert werdenll. Diese Urteile sollen vielmehr zum Anlal3 genommen werden,
einige Uberlegungen zum Phanomen neuer religiéser und weltanschaulicher Be-
wegungen unter dem Gesichtspunkt der Glaubenswerbung sowie staatlicher
Schutzpflichten aus dsterreichischer religionsrechtlicher Sicht anzustellen.

Fragen im Zusammenhang mit Missionierung und Glaubensabwerbung fin-
den im einschlagigen Schrifttum nicht allzu grof3e Beachtung, und sie sind auch
eher selten Gegenstand von gerichtlichen Verfahren. Mit der Verédnderung der

| FGMR 26. 2. 1996, Nr. 59/1995/565/651, 0JZ 1997,352 ff.

2 EGMR 25. 5. 1993, Nr. 3/1992/348/421, OAKR 42 (1993) 532. Siehe unlen V.3.1.

3 EGMR 24. 2. 1998, Nr. 140/1996/759/958-960, JBI. 1998, 573 ff, mit einem Kommentar von
St. KORINEK. Siehe unten V.3.2.

4 Siche S. TROIANOS, Die Religionsfreiheit in Griechenland, in: Kanon XIII (1996), 58 ff.,
insbes. 67 ff; CH. K. PAPASTAT1I1S, Staat und Kirche in Griechenland, in: G. ROBBERS (Hrsg ),
Staat und Kirche in der Européischen Union, Baden-Baden 1995, 79 ff. (90) m.w.N.; J. KONIDARL1S,
Die Beziehungen zwischen Kirche und Staat im heutigen Griechenland, in: OAKR 40 (1991) 136 ff.
Vgl. auch die jahrlichen Berichte von CH. K. PAPASTATHLS, Church and State in Greece, in: Euro-
pean Journal for Church and State Research, hrsg. von R. TORFS, ab 1994. Siehe ergénzend unten
Anm. 54.



254

religivsen Landschaft5 im Sinne einer zunehmenden Pluralisierung und Fragmen-

tierung des Religidsen und dem Aufkommen neuer religiéser und weltanschauli-
cher Bewegungen (NRB) ist dieser Befund etwas zu modifizieren. Dieser Themen-
bereich findet nun ein verstérktes Interesse, nicht zuletzt auch in bezug auf die
gegen einzelne dieser Gruppierungen erhobenen Vorwiirfe hinsichtlich der bei der
Mitgliederwerbung angewandten Methoden6. Es stellt sich die Frage nach den
Grenzen zuldssiger Glaubenswerbung bzw. Glaubensabwerbung sowie danach, ob
und wieweit der Staat berechtigt oder sogar verpflichtet ist, seine Burger allgemein
oder uber einzelne dieser Gruppierungen zu informieren oder auch dartber hin-
ausgehende SchutzmalRnahmen zu ergreifen - eine Frage, die sich generell auf die
im Zusammenhang mit NRB immer wieder vorgebrachten Kritikpunkte bezieht.
Dabei sind die an den Tag gelegten Werbemethoden nicht isoliert zu betrachten,
sondern im Gesamtzusammenhang der Tatigkeit der betreffenden Gruppierung zu
sehen.

Il. Mission und Proselytismus

Die Missionsfreiheit deckt einen wesentlichen Bereich aktiver Glaubensbeta-
tigung ab, was auch darin zum Ausdruck kommt, daR sie in einzelnen Verfassun-
gen, wie beispielsweise in Art. 19 der italienischen Verfassung aus 1947, aus-
driicklich verankert ist.

Missionierung stellt nach dem Selbstverstandnis vieler Glaubensgemeinschaf-
ten eine wesentliche Form von Religionsubung dar. Entsprechend ihrer Intention
weist sie im Gegensatz zu anderen Manifestationsformen eine hohe Konfliktanfél-
ligkeit auf. Die sich daraus ergebenden Probleme wurden jedoch erst in den letzten
Jahrzehnten auch aus der Sicht der Religionsgemeinschaften thematisiert und ha-
ben in Dokumenten betreffend Religionsfreiheit, Mission und 6kumenische Zu-
sammenarbeit ihren Niederschlag gefunden. Besonders hervorzuheben ist die 1951
verabschiedete Toronto-Erklarung ,Die Kirche, die Kirchen und der Okumenische
Rat der Kirchen*, der eine weitere 1961 in New Delhi beschlossene Erklarung des
Okumenischen Rates der Kirchen ,Christliches Zeugnis, Proselytismus und Glau-
bensfreiheit“ folgte. Auch das Il. Vatikanum hat sich mit diesem Themenkreis
intensiv beschéftigt, was seinen Niederschlag in der ,Erkl&rung tber die Religions-
freiheit“ und dem ,Dekret Uber die missionarische Aktivitat der Kirche* gefunden

s Vgl. das Diktum von M. DARAKI ,Nicht den Tod des Religiésen erleben wir, sondern seine
Transformation”, das dem Beitrag ,Phanomen Sekten" von K. NIENTIEDT, in: HcrKorr 51 (1997)
541, vorangestellt ist.

‘ Ausgeklammert im Rahmen dieses Beitrages bleibt die Frage, inwieweit fir im Zusammen-
hang mit Werbetétigkeiten gesetzte wirtschaftlich orientierte Aktivitaten eine Berufung aufdie Religi-
onsfreiheit zulassig ist.



255

hat, die zum Ausgangspunkt einer neuen Entwicklung wurden. Damit wurden die
Grundlagen fur ein neues Missionsverstandnis geschaffen, das auf einer positiven
Wairdigung nicht-christlicher Religionen, der Proklamation des universalen
Heilswillens Gottes und dem Verzicht der Kirche auf Machtmittel bei der Ver-
kiindigung des Evangeliums beruht. Im Jahre 1970 schlieRlich wurde das 6kume-
nisch erarbeitete Dokument ,Gemeinsames Zeugnis und Proselytismus* verdffent-
licht. Demnach wird unter Proselytismus alles verstanden, ,was das Recht einer
jeden Person, Christ oder Nichtchrist, auf Freiheit von jeglichem &u3eren Zwang in
religiésen Dingen verletzt“, sowie solche Formen der Evangeliumsverkiindigung,
die nicht dem Willen Gottes entsprechen. Solche Formen der Glaubensvcrmittlung
werden als ,dem christlichen Zeugnis unangemessen* verurteilt. Mission soll
Jjedes Konkurrenzdenken* vermeiden .

Diese dem Selbstverstandnis der katholischen Kirche bzw. der im Okumeni-
schen Rat der Kirchen vertretenen Kirchen entsprechende Differenzierung zwi-
schen Mission und Proselytismus ist im Hinblick auf andere Religionsgemein-
schaften jeweils entsprechend deren Selbstverstandnis zu modifizieren. So ist die
Missionspraxis, die fur christliche fundamentalistische Bewegungen, die Evangeli-
kalen9 sowie perfektionistische und endzeitliche Gruppierungen charakteristisch
ist, durch einen besonders ausgeprégten missionarischen Eifer gekennzeichnet. Bei
~Jehovas Zeugen* nimmt Mission einen gro3en Stellenwert ein, bei den Mormo-
nen ist es Ublich, einige Jahre hindurch hauptamtlich auf Mission zu gehen. Eine
umfangreiche Missionstétigkeit findet sich beispielsweise auch bei den Bah&’i.
Selektive Mission ist im Bereich der NRB weit verbreitet, vielfach in Verbindung
mit Wirtschaft, ,Psychotechniken*10 oder Politik". Wenngleich das religionsge-
meinschaftliche Selbstverstandnis fiir den staatlichen Bereich einen entscheidenden
Anknupfungspunkt darstellt, kommt der Sicht der Religionsgemeinschaften und
der von ihnen vorgenommenen Unterscheidung zwischen Mission und Proselytis-
mus als solcher noch keine unmittelbare (verfassungsrechtliche Relevanz zu.* *

1 Der Begriff Proselytismus und seine negative Bedeutung gehen auf das Neue Testament
zuriick. Wahrend damit ursprunglich wertneutral die Gewinnung von Meiden zum Judentum ver-
standen wurde (Apg. 2, 11; 6, 5; 13. 43), erhalt der Begriff durch die Kritik Jesu an den Bekehrungs-
niethoden der Pharisder und Schriftgelehrten, deren Prosclytenmacherci verurteilt wird, eine negative
Bedeutung (Mt. 23, 15).

* Zitiert nach J. NIEWIADOMSKI, Proselytismus, in: H. GASPER - J. MULLER - F. VALEN-
TIN, Lexikon der Sekten, Sondergruppen und Weltanschauungen, Frciburg-Basel-Wien 1995", 846 f.

1 So haben sich die Evangelikalen in ihrem Dialog mit der katholischen Kirche theoretisch zu
dem Dokument ,Gemeinsames Zeugnis und Proselytismus® bekannt, legen cs aber restriktiv aus und
treten dafur ein, daR ,Namenschristen* fir das Evangelium neu gewonnen werden. Hinter dieser
Einschréankung kann grundsétzliche Kritik an der von den GrofRkirchen geiibten Praxis der Mission
und Okumene gesehen werden. Vgl. NIEWIADOMSKI (Anm. 8), 847.

11 Vgl. dazu unten VII. bei Anm. 72.

" Vgl. F. VALENTIN, in: GASPER u. a. (Anm. 8), 682 f.



256

Aus staatlicher Sicht stellt sich die Frage, wann die im Zusammenhang mit
Glaubenswerbung und Glaubensabwerbung gegebenen Konstellationen - Uber eine
personliche, innerkirchliche oder interkonfessionelle Angelegenheit hinausgehend
- zu einem in die staatliche Sphére hineinreichenden Problem werden kdnnen. Es
geht somit im wesentlichen um eine Abgrenzung zwischen zuléssigen und unzu-
lassigen Methoden der Glaubenswerbung sowie um die Frage, unter welchen Vor-
aussetzungen und in welcher Weise der Staat seine Schutzpflichten wahrzunehmen
hat im Hinblick darauf, daR die angewandten Praktiken einen MiRbrauch des
Grundrechts darstellen.

111. Grundrechtsdogmatisches Konzept

Bei der im Zusammenhang mit Glaubenswerbung typischer Weise gegebenen
Konstellation handelt es sich um ein mehrdimensionales Beziehungsgefiige. Es
liegt nicht blof3 eine Beziehung zwischen dem einzelnen und dem Staat vor, in der
es im Sinne der klassisch-liberalen Freiheitsrechte darum geht, den Eingriff mog-
lichst gering zu halten, sondern es geht um kollidierende Grundrechtspositionen,
die zu einem schonenden Ausgleich zu bringen sind. Bei Missionierungsversuchen
an Minderjahrigen kénnen dartiber hinaus Elternrechte betroffen sein'2

1. Grundrechte als objektiv-rechtliche Prinzipien

Wie im Wege ,praktischer Konkordanz* die fur Félle exzessiver Glaubens-
werbung charakteristische Spannungslage im Sinne eines mdéglichst effektiven
Grundrechtsschutzes zu einem Ausgleich zu bringen ist, hadngt wesentlich von dem
zugrundeliegenden Grundrechtsverstandnis ab.

Wenngleich der Status activus, wonach sich die Grundrechte als Mitwir-
kungs- bzw. Partizipationsrechte im Sinn einer Teilhabe am politischen Prozel3
darstellen, zu den urspriinglichen Aspekten der Grundrechtsgewahrleistung gehor-
te, so lag den verfassungsrechtlichen Kodifikationen des 19. Jahrhunderts uber-
wiegend ein Verstandnis der Grundrechte als Abwehrrechte des einzelnen bzw. der
Gesellschaft gegenilber ungerechtfertigten Eingriffen des Staates zugrunde. Dies
trifft auch auf die Religionsfreiheit zu. Dieser klassischen Konzeption der indivi-
duellen Freiheiten, die fur den Staat lediglich Unterlassenspflichten begriinden,
haben die Stral3burger Instanzen jedoch jede normative Bedeutung abgesprochen12

12 Vgl. unten V.2.2. bei Anm. 46.



257

und ihr lediglich einen bestimmten philosophischen Werl zugestanden'3. Ein durch
diese Entwicklungstendenzen geédndertes Methodenverstdndnis hat auch in der
staatlichen Grundrechtsdogmatik und seit Mitte der Achtzigerjahre in der Recht-
sprechung des Osterreichischen Verfassungsgerichtshofes seinen Niederschlag
gefundent 15

Diesem geénderten Grundrechtsverstandnis entsprechend werden die Grund-
rechte als objektiv-rechtliche Prinzipien gedeutet und stellen nicht blof3 subjektive
Rechte der Grundrechtstrager dar. Im Sinne eines moglichst effektiven Grund-
rechtsschutzes geht es um die Umsetzung der den Grundrechten zugrundeliegen-
den Wertentscheidungen. Ein solches materielles Grundrechtsverstandnisls hat zur
Folge, daR der Gesetzgeber bzw. auch die Vollziehung nicht nur die vorgegebenen
Schranken zu beachten haben, sondern es impliziert auch eine Schutzpflicht des
Staates, die in einem positiven Tun bestehen kann. Dies wird insbesondere dann
der Fall sein, wenn fur den einzelnen eine effektive Grundrechtsausiibung ohne
staatliche Hilfe nicht oder nur schwer mdglich ist.

Generell ist die Grenze zwischen dem Vorliegen eines durchsetzbaren sub-
jektiven Rechts des Grundrechtstragers und einer objektiv-rechtlichen Verpflich-
tung des Staates flieRend. Es bleibt ein rechtspolitischcr Ermessensspielraum fur
den Gesetzgeber - der allerdings im Rahmen eines materiellen Grundrechtsver-
standnisses etwas eingeengt wird - , jedenfalls gibt es aber in der Regel nicht nur
eine verfassungsrechtlich gebotene Lésung. In derartigen Grenz- und Ubergangs-
bereichen sind auch Fallkonstellationen denkbar, wo zwar eine Verpflichtung des
Gesetzgebers zu einem positiven Tun nicht zwingend anzunehmen ist, die Um-
stande jedoch eine Legitimation fur sein Handeln im Rahmen des verfassungs-
rechtlich vorgegebenen Gestaltungsspielraums darstellen - vergleichbar etwa der

Situation im Zusammenhang mit staatlichen FoérderungsmalRinahmen von Religi-
onsgemeinschaftenls.

15 EKMR 25. 4. 1978 (Fall Tyrer), in: EUURZ 1979, 163 und EKMR 23. 7. 1968 Belgischer
Sprachenfall), in: F.UGRZ 1975, 298. Vgl. W. BERKA, Die Européische Menschenrechtskonvention
und die Osterreichische Grundrechtstradition, in: ©JZ 1979, 365 ff., 428 ff.

14 Vgl. statt vieler K. HELLER, Judicial seifrestraint in der Rechtsprechung des Supremc Court
und des Verfassungsgerichtshofes, in: ZUR 1988, 89 ff.; M. HOLOUBEK, Die Interpretation der
Grundrechte in der jingeren Judikatur des Verfassungsgerichtshofes, in: R. MACHACEK - W. P.
PAHR - G. STADLER (Hrsg.), Grund- und Menschenrechte in Osterreich, Kehl u.a. 1991, Bd. 1, 43
R; M. STELZER, Stand und Perspektiven des Grundrechtsschulzes, in: 75 Jahre Bundesverfassung,
'Vien 1995, 583 ff.

15 Vgl. inshes W. BERKA, Der Freiheitsbegriff des ,materiellen Grundrechtsverstéandnisses*,
®: L HENGSTSCHLAGER - H. F. KOCK - K. KORINEK - K. STERN - A. TRUYOL Y SERRA
(Hrsg.), FS-Schambcck (60), Berlin 1994, 339 ff.

Ifi Vgl. G. ROBBERS, Férderung der Kirchen durch den Staat, in: Handbuch des Staatskirchen-

rechts der Bundesrepublik Deutschland, hrsg. von J. LISTL und D. PIRSON, Bd. 1, Berlin 1995,
inshes. 876.



258
2. Drittwirkung der Grundrechte

Mit dem Verstandnis der Grundrechte als objektiv-rechtliche Prinzipien héngt
auch die Frage nach der sogenannten Dritt- oder Horizontalwirkung der Grund-
rechte zusammen, wonach sich die Grundrechte auch auf die Rechtsbeziehungen
von Privatpersonen erstrecken. Die Anerkennung einer mittelbaren Drittwirkung
impliziert stets auch die Anerkennung grundrechtlicher Schutzpflichten des Staa-
tes, sodall nicht nur im Fall von staatlichen Eingriffen in grundrechtliche Gewéhr-
leistungen, sondern auch bei durch Privatpersonen hervorgerufenen Freiheitsge-
fahrdungen rechtliche Schutzmalinahmen zu gewéhren sind. Dies bedeutet, dal? im
Fall eines stdérenden, als grundrechtserheblich einzustufenden Verhaltens eines
Privaten das Ergreifen von staatlichen MafRnahmen als geboten oder - je nach kon-
kreter Fallkonstellation - zumindest als gerechtfertigt anzusehen ist.

So wie der Staat durch das Schaffen entsprechender Voraussetzungen unter
Umstanden die Grundrechtsaustibung im Bereich der positiven Religionsibung
erst moglich macht, so kann als Auswirkung der negativen Komponente dieses
Grundrechts bei exzessiven Werbemethoden gegebenenfalls ein Einschreiten des
Staates in Wahrnehmung seiner grundrechtlichen Gewahrleistungspflichten gebo-
ten sein. Prinzipien sind Normen, die gebieten, dal etwas in bezug auf die rechtli-
chen und tatséchlichen Gegebenheiten in einem mdglichst hohen Mal3e realisiert
wird17 Demnach enthalten die Grundrechte als objektiv-rechtliche Prinzipien Op-
timierungsgebote, die auf unterschiedliche Weise und in unterschiedlichem MafR
erfullt werden kdénnen. Das kann den Staat im Rahmen seines Gestaltungsermes-
sens unter Umstanden zum Setzen von wirksamen Malinahmen verpflichten, unter
Beachtung eines ,Untermaf3verbotes*, das vom Gesetzgeber nicht unterschritten
werden darf. Dieser hat die grundrechtlich geschitzten Positionen bei der Ausge-
staltung der Rechtsordnung zu beriicksichtigen, konkrete normative Inhalte staatli-
cher Schutzpflichten sind aus den grundrechtlichen Gewahrleistungen jedoch nicht
unmittelbar abzuleiten. Daraus resultierende Schutzstandards sind daher anhand
einer vorzunehmenden Bewertung der kollidierenden Interessenpositionen im

Rahmen der VerhaltnisméaRigkeitspriufung bei Anerkennung des gesetzgeberischen
Gestaltungsspielraums zu ermitteln19

17 Eine unmittelbare Drittwirkung liegt vor, wenn aus einem bestimmten Grundrecht ein An-

spruch abgeleitet werden kann, den eine Privatperson gegen einen anderen Privaten geltend machen
kann, was im allgemeinen verneint wird. Vgl. TH. OHLINGER, Verfassungsrecht, Wien 1997’, 295.

IS R. ALEXY, Theorie der Grundrechte, Franklurt/Main 1986, 74 f.
19 Vgl. M. IIOLOUBEK, Grundrechtliche Gewahrleistungspflichten Ein Beitrag zu einer allge-
meinen Grundrechtsdogmatik, Wien-New York 1997,297 ff.



259

Demgegeniber schliel3t ein Verstandnis der Grundrechte als ausschlief3lich
staatsgerichtete Abwehrrechte die Mdglichkeit eines Einschreitens gegen den sto-
renden Dritten weitgehend aus.

3 Negative Religionsfreiheit

Innerhalb des grundrechtlichen Schutzbereiches stellt die negative Kompo-
nente der Religionsfreiheit das der Funktion der Grundrechte entsprechende not-
wendige Korrelat dar20. Beide Ausprégungen stellen grundsétzlich gleichrangige
Erscheinungsformen des umfassend gewahrleisteten Grundrechts dar und unterlie-
gen daher auch den gleichen Beschréankungen. Negative Religionsfreiheit bedeutet
Freiheit von Religion und umfaf3t nicht nur den Schutz vor Zwang zur Teilnahme
an religiésen Handlungen bzw. zu irgendeiner Form von religidser Aktivitat, son-
dern kann sich auch aufandere Beeintrachtigungen dieses Freiheitsrechts beziehen,
wie etwa das Recht einschlieBen, seine religivse Uberzeugung zu verschweigen
oder mit gewissen religiésen Ausdrucksformen nicht konfrontiert zu werden und
sich nicht damit auseinandersetzen zu missen. Dies bedeutetjedoch keinesfalls ein
generelles Konfrontationsverbot, eine Frage, die im Zusammenhang mit der allge-
meinen Diskussion um die Zuléssigkeit von Schulkreuzen sowie mit der in
Deutschland gefuihrten Diskussion um die Abhaltung von Schulgebeten von zentra-
ler Bedeutung war2l.

Ebenso wie zwischen verschiedenen Freiheitsrechten sowie zwischen diesen
und offentlichen Interessen sind auch zwischen der positiven und negativen Seite
sin und desselben Freiheitsrechts derartige Kollisionslagen nicht nur nicht ausge-
schlossen, sondern vielmehr zu erwarten. Unzutreffend ist die Ansicht, daR eine
Kollision zwischen dem Recht aufein Nicht-Handeln - etwa auf Schweigen - und
dem Recht zu einem positiven Tun begrifflich ausgeschlossen sei und die negative
Religionsfreiheit daher absoluten Vorrang geniel3en solle2?, In solche Spannungs-
lagen sind vielmehr beide Komponenten des Grundrechts als grundséatzlich
gleichwertig einzubringen, ohne daR eine Seite gewissermaflen als eine Art
»Obergrundrecht” ein Ubergewicht erhalten diirfte. Dies auch nicht unter dem
Aspekt des Minderheitenschutzes - einer spezifischen Funktion der Grundrechte -,
wenn dadurch die Auslibung positiver Religionsfreiheit der Mehrheit unterbunden

21 Siehe eingehend J. HELLERMANN, Die sogenannte negative Seite der Freiheitsrechte, Ber-
lin 1994.

21 Vgl. die beiden folgenden Anm.

22 Eine solche Ansicht vertrat der Hessische Staatsgerichtshof (Urteil vom 27. 10. 1965 P.St
388, in: NJW 1966, 31 ff.) im sogenannten Schulgcbets-Streit, die vom BVerftj jedoch zuriickgewie-
sen wurde (BVertCE 52, 223, in: NJW 1980, 575 ff. Siehe auch E.-W. BOCKENFORDE, Zum Ende
des Schulgebetsstreits. Stellungnahme zum BeschluB des BVerfG vom 16. 10. 1979, in: DOV 33
(1980) 323 ff.



260

wurde23. Ebensowenig darfes bei der Gewichtung kollidierender Grundrechtspo-

sitionen zu einer regelméRigen Unterlegenheit der negativen Freiheitsrechte kom-
menz4.

Bevor ausgehend von diesem grundrechtsdogmatischen Konzept die Missi-
onsfreiheit und ihre Grenzen néher erértert werden, soll das als Orientierungshilfe
bedeutsame Indoktrinierungsverbot - insbesondere nach dem Stral3burger case-
law - behandelt und ein Blick auf die staatliche und européische Rechtsprechung
in Sachen exzessiver Glaubenswerbung geworfen werden.

IV. Indoktrinierungsverbot

1. FUr die vorzunehmende Grenzziehung zwischen zuldssigen und unzulassi-
gen Methoden missionierender Téatigkeit stellt der Begriff der Indoktrinierung
einen entscheidenden Orientierungspunkt dar, ein Begriff, der von den Européi-
schen Instanzen immer wieder releviert wird. An erster Stelle sei aufdie Entschei-
dung der EKMR vom 27. 11. 1996 Uber eine Beschwerde des Vereins Universelles
Lebens e. V. gegen Deutschland verwiesen, die in unserem Kontext von besonderer
Bedeutung ist und auf die weiter unten noch néher eingegangen wird25. 2Ba&&ch
wird die Grenze staatlicher Informationstatigkeit dann Uberschritten, wenn damit
Aufregung hervorgerufen und Indoktrinierung betrieben werde, was die Religions-
freiheit gefahrde.

Mehrmals haben sich die Stral3burger Instanzen mit dem Begriff der Indok-
trinierung im Bereich des Schulwesens befaf3t. Im Dénischen Sexualkundefair”
beispielsweise hat der EGMR ausgetftlhrt, dal? der Staat verpflichtet sei, dartiber zu
wachen, dal} die Informationen und Kenntnisse, die zum Untcrrichtsprogramin
gehoren, sachlich, kritisch und pluralistisch verbreitet werden. Art. 2 des 1. ZP
EMRK?2 werde verletzt, wenn der Unterricht in einer einseitigen, tendenziésen und
damit indokrinierenden Art und Weise erfolgt, die als Nichtachtung der religiésen
und weltanschaulichen Uberzeugungen der Eltern angesehen werden konnten. Hier
liege eine Grenze, die nicht Uberschritten werden dirfe. Allerdings hindere Art. 2
ZP die Staaten nicht daran, in ihrem Unterrichts- und Erziehungswesen Informa-
tionen zu verbreiten und Kenntnissse zu vermitteln, die - direkt oder indirekt -

23 Vgl. H. KALB - R.POTZ - B. SCHINKELE, Das Kreuz in Klassenzimmer und Gerichtssaal,
Freistadt 1996, 70 ff.

24 Vgl. HELLERMANN (Anm. 20), 108 ff., der angesichts der einschlégigen Entscheidungen
und Stellungnahmen eine regelméRige Unterlegenheit der negativen Freiheitsrechte im Kollisionsfall
konstatiert.

25 Siehe unten V.3.3.

26 EGMR Urteil vom 7. 12. 1976 (Kjeidsen u.a. gegen Déanemark), in: EUGR7, 1976, 478 ff.

27 Siehe im folgenden vor Anm. 29.



261

religidser oder weltanschaulicher Natur sind. Diese Bestimmung berechtige auch
die Eltern nicht, sich der Integrierung eines solchen Unterrichts in das Schulpro-
gramm oder einer derartigen Erziehung zu widersetzen, da anderenfalls jeder
schulische Unterricht Gefahr liefe, undurchfiinrbar zu werden.

Ebenfalls auf den Schulbercich bezog sich eine Entscheidung der EK.MR28,29 *
worin diese ausgesprochen hat, daf? in Anbetracht des Rechts der Eltern auf Ach-
tung ihrer Uberzeugungen Einschrankungen der Meinungsfreiheit eines Lehrers
zuldssig seien. Dies sei dann der Fall, wenn der Lehrer seine Uberzeugungen in
einer Weise auflere, die fur gewisse Personen offensiven Charakter hat oder geeig-
net ist, bei den Kindern Verwirrung hervorzurufen.

Hervorzuheben ist in unserem Zusammenhang eine Entscheidung des EGMR,
wonach die Verpflichtung der Staaten, die dem in Art. 2 des 1. ZP zur EMRK als
Achtungsanspruch formulierten Recht der Eltern korrespondiert, in einem weiten
Sinn zu verstehen sei. GemaR dieser Bestimmung hat der Staat bei Ausubung der
von ihm auf dem Gebiet der Erziehung und des Unterrichts Gbernommenen Auf-
gaben das Recht der Eltern zu achten, die Erziehung und den Unterricht entspre-
chend ihren eigenen religitsen und weltanschaulichen Uberzeugungen sicherzu-
stellen. Nach der Rechtsprechung des Gerichtshofes bezieht sich diese Pflicht des
Staates nicht nur auf den Zusammenhang der Erziehung und die Art, wie diese
gewabhrleistet wird, sondern auch auf die ,Ausibung aller Funktionen, die vom
Staat wahrgenommen werden*. Das Wort ,achten“ beinhalte mehr als
Lanerkennen* oder ,bertcksichtigen®, zusatzlich zu einer in erster Linie negativen

Verpflichtung kann diese Bestimmung auch positive Verpflichtungen auf seiten
des Staates implizieren 2>.

2. Im Schrifttum zur EMRK wird die in Art. 9 Abs. | der Konvention veran-
kerte Gedanken- und Gewissensfreiheit vielfach als eine ausschlieflich auf das
forum internum bezogene Garantie verstanden, die im Gegensatz zur Religions-
Uind Bekenntnisfreiheit vorbehaltlos geschitzt sei. Das bedeute jedoch nicht, daf
diese Gewahrleistung inhaltsleer sei, ihre praktische Bedeutung bestehe darin, dal
der einzelne vorjeder Indoktrinierung durch den Staat geschiitzt werde '0.

25 Appl. 8010/77, D&R 16, 101 ff.

29 EGMR 18. 12. 1996, Vatsamis gegen Griechenland (in: ©JZ 1998, 114): ..... That duty is
broad in its extern as il applics not only to Ihe conlcnts of education and ihe manner of iis Provision
bul also lo the pcrformancc of all Ihe ,functions* assumed by ihe Stale. The verb ,rcspccl” means
niore than ,acknowlcdgc" or ,lake inlo accounl". In addiiion lo a primarily negaiive undertaking, il
"npljcs some positive Obligation on Ihe pari ofthe State".

3" So beispielsweise I’ VAN DIJK - G.J.Il. VAN HOOF, Thcory and !‘raclicc of the European
Convention on Human Rights, The Hague-London-Boston 1998, 541 ff. Vgl, auch HOLOUBEK
(Anm. 19), 341 Anm. 686.



262

Mag ein derartiger Ansatz auch in der Formulierung von Art. 9 EMRK seine
Deckung finden, so ist er doch weder zwingend noch entspricht diese Sicht einem
dynamischen Verstandnis grundrechtlicher Gewahrleistungen. Gerade die Gewis-
sensfreiheit deckt jene Komponente des umfassenden Grundrechts auf Religions-
freiheit ab, die einen besonderen Wandel durchgemacht hat. Gewissensfreiheit ist
aus dem Abwehrrecht des einzelnen gegen den vom konfessionell gebundenen
Staat verordneten Glaubens- und Gewissenszwang entstanden. Im religionsneutra-
len Rechtsstaat wird dieser Bezugspunkt inhaltlich Gberholt. Es kommt daher zu
einer Neubestimmung des Grundrechts, in der Gewissensfreiheit immer mehr als
das umfassende Freiheitsrecht gesehen wird3'. Im Grundrecht auf Gewissensfrei-
heit gewahrleistet der Staat nicht nur die Bildung und Bewahrung von Gewissens-
Uiberzeugungen, sondern auch deren freie Betatigung, gegebenenfalls unter Bereit-
stellung von Verhaltensalternativen, solange nicht die fundamentalen Grundlagen
des Rechtsstaates bedroht sind. Damit beschrankt sich der Schutzbereich von Ge-
wissensfreiheit nicht nur auf dem forum internum zuzuordnende Vorgange, son-
dern umfal3t auch ein dem Gewissen entsprechendes Verhalten. Die dabei zu zie-
hende Grenze ergibt sich aus einer Abwagung mit hoéher- bzw. gleichrangigen
schiitzenswerten Rechtsgutern unter strenger Bindung an das Verhaltnismafig-
keitsprinzip.

Anhand dieser Ausfuhrungen wird auch die Problematik der immer w'ieder
unternommenen abgrenzenden Umschreibung der verschiedenen Auspragungen
von Religionsfreiheit deutlich. Im Hinblick darauf, dal? sich diese einzelnen grund-
rechtlichen Komponenten in der Regel teilweise tberlagern und tGberschneiden, ist
vielmehr im Sinne einer ,aggregierten Grundrechtsnorm* von einem umfassenden
Grundrecht auf Religionsfreiheit auszugehen32.

51 Vgl. E.-W. BOCKENFORDE, Das Grundrecht der Gewissensfreiheit, in: DERS., Staat, Ge-
sellschaft. Freiheit. Studien zur Staatstheorie und zum Verfassungsrecht, Frankfurt am Main 1976,
287: ,Der Verzicht des Staates, im Konfliktfall ein Handeln gegen das Gewissen zu erzwingen und
dadurch das Gewissen zu ‘kranken’, bedeutet daher nicht die Auflésung staatlicher Entscheidungsgc-
walt, sondern eher deren Voraussetzung und Legitimation*. Siehe auch H, KALB - R. POTZ - B.
SCHINKELE, Religionsrccht (in Vorbereitung). . B

32 Vgl. B. SCHINKELE, Zur Weltanschauungsfreiheit in Osterreich, in: OAKR 39 (1990) 69 ff-.
78 f.



263

V. Glaubenswerbung und staatliche SchutzmaRnahmen
in der Rechtsprechung

In Osterreich

1.1. In Osterreich sind Fragen der Glaubenswerbung nur duRerst selten Ge-
genstand gerichtlicher Verfahren. Lediglich im Jahre 1959 war der Verfassungs-
gerichtshof (VfGH)33 mit einem Fall von StraRenwerbung im Zusammenhang mit
~Jehovas Zeugen“ befal3t. Dabei ging es jedoch nicht um die uns interessierende
frage zuléassiger Mittel der Glaubenswerbung unter dem Gesichtspunkt der Wah-
rung der Gewissensfreiheit dessen, der tur einen bestimmten Glauben gewonnen
oder von seinem Glauben abgebracht werden soll, sondern um stralenpolizei-
rechtliche Fragen und damit im Zusammenhang um den Begriff der ,6ffentlichen
Ordnung*. Der Beschwerdefuihrer hatte aufdem Gehsteig einer Bundesstralle Zeit-
schriften und Flugblatter seiner Glaubensgemeinschaft zu verteilen versucht und
dabei mit den Passanten Uber religiése Dinge gesprochen. Die Behdrde sah darin
einen Verstol3 gegen das StralRenpolizeirecht, da diese Form von Werbetétigkeit
eine Benutzung der Stralenflache zu anderen als zu Verkehrszwecken darstelle,
wozu eine Bewilligung erforderlich sei. Nach Ansicht des VfGH beriuhrten die
angewendeten Bestimmungen des Stral3enpolizeirechts weder den Wesensgehalt
des Grundrechts der freien Meinungséauf3erung noch der freien Religionsausubung.

1.2. Von besonderem Interesse ist in unserem Zusammenhang das Urteil des
Obersten Gerichtshofes (OGH) vom 19. Janner 1999, | Ob 306/98a, betreffend
eine Unterlassungsklage der Sri Chinmoy-Bewegung im Zusammenhang mit der
vom Bundesministerium fur Umwelt, Jugend und Familie herausgegebenen Bro-
schire ,Sekten - Wissen schitzt“34. Das Klagebegehren war auf Unterlassung der
Weiterverbreitung der Broschire in der derzeitigen Form bzw. unter Anfiihrung
von ,Sri Chinmoy“, in eventu auf Unterlassung der Behauptung gerichtet, ,die
klagende Partei unterhalte Wirtschaftsbetriebe und benutze die Meinungs- und
Religionsfreiheit als Deckmantel fur Aktivitdten, die die personliche Freiheit von
Menschen einschrénken®. Es erfolgte in allen drei Instanzen eine Abweisung des
Klagebegehrens mit im wesentlichen folgender Begriindung: Die Information der
Offentlichkeit durch Warnung vor bestimmten Sekten sei als ein Realakt anzuse-
hen, der in einem engen inneren und &uBeren Zusammenhang mit einer tberwie-
gend in den Rechtsformen der Hoheitsverwaltung vollzogenen Verwaltungsmate-
rie steht, namlich der Pflicht des Staates zum Schutz der personlichen Freiheit
seiner Birger. Eine Téatigkeit sei als hoheitlich zu qualifizieren und nicht der Pri-

33 VtSlg. 3505/1959, in: OAKR 32 (1981) 423 IT.
34 Siche dazu unten IX.3.



264

vatwirtschaftsverwaltung zuzurechnen, wenn sie Uberwiegend dem Schutz der
Allgemeinheit im offentlichen Interesse dient35. Demnach k&men die Bestimmun-

gen des Amtshaftungsgesetzes zur Anwendung, die Unterlassungs- und Widerrufs-
anspriche sowohl gegen das Organ als auch den Rechtstrager ausschlieen’6.
Demgegeniiber kdnnen gemal § 1330 ABGB37 im Fall der Verbreitung un-
wahrer Tatsachen, die den Kredit, den Erwerb oder das Fortkommen geféhrden,
zivilrechtliche Anspriiche auf Unterlassung und Widerrufgeltend gemacht werden.
Da nach dem AmtshaftungsG lediglich Geldforderungen gegen den Rechtstrager
zulassig sind, besteht eine Rechtsschutzliicke zum Nachteil der durch hoheitliche
kreditschadigende AuRerungen Betroffenen. Diese Liicke erkennt auch der OGH,

er argumentiert jedoch dahingehend, daf} es nicht Sache der Rechtsprechung, son-
dern vielmehr Aufgabe des Gesetzgebers sei, diese zu schliel3en38.

Damit ist eine Problematik angesprochen, der im Zusammenhang mit der neu
eingerichteten ,Bundesstelle fur Sektenfragen“39 eine besondere Bedeutung zu-

kommen wird.

15 Das wurde vom erkennenden Senat bereits in allgemeiner Form ausgesprochen, z.B. 1 Ob
140/98, SZ 69/188.

31Vgl. § 1 Abs. | Satz 2 und 3 sowie § 9 Abs. 5 AHG, BGBI. 1949/20 i.g.F. Siehe auch unten
IX.5.1.

37§ 1330 ABGB:

(1) Wenn jemandem durch Ehrenbeleidigung ein wirklicher Schaden oder Entgang des Gewinns
verursacht worden ist, so ist er berechtigt, den Ersatz zu fordern.

(2) Dies gilt auch, wenn jemand Tatsachen verbreitet, die den Kredit, den Erwerb oder das
Fortkommen eines anderen gefahrden und deren Unwahrheit er kannte oder kennen mufite. In diesem
Fall kann auch der Widerruf und die Veroffentlichung desselben verlangt werden....

38 Demgegeniiber findet sich im Schrifttum die - vom OGH ausdriicklich zuriickgewiesene -
Meinung, daR dieses Rechtsschutzdefizit bereits de lege lata gemindert werden kdnnte, némlich
dahingehend, daB bei restriktiver Auslegung von tj 1 Abs. 1 Satz 2 und § 9 Abs. 5 AHG immerhin
Untcrlassungsklagen gegen das Organ nur dann ausgeschlossen waren, wenn der Verletzte statt dessen
den Rechtstrager in Anspruch nehmen kann. Nur wenn die Kreditgcfahrdung durch einen auch nach
der sonst Ublichen Definition zur Hoheitsverwaltung z&hlenden Akt (z.B. Bescheid) erfolgt, seien
Unterlassungsklagen unzulédssig: A. KLETECKA, Schutz gegen ,hoheitliche Kreditgefahrdung"?,
Ecolex 1993, insbes. 442, der weiter ausfiihrt: “De lege ferenda sollten dariiber hinaus auch Widerruf-
sanspriiche gegen das Organ zugelassen werden, soferne sie sich nicht gegen Hoheitsakte im engeren
Sinn richten®.

3] Siehe unten 1X.5.



2. Deutschland

Die besondere Konfliktanfalligkeit von Missionierung und Glaubensabwer-
bung, wenn sie im Rahmen von Sonderstatus- oder sonstigen Abhangigkeitsver-
héltnissen betrieben wird, hat der oben erwahnte griechische AnlaRfall gezeigt.
Auch ein rechtsvergleichender Blick nach Deutschland bestétigt dies, wo in den
einschlagigen Streitféallen diese zusétzliche Dimension stets mitzubertcksichtigen
war.

2.1. In dem sogenannten Tabak-Fall#l ging es um die Ausnltzung der Notlage

unter Mitgefangenen. Ein Angehériger des ,Bundes fir Gotterkenntnis
(Ludendorff) e.V.*“ warb unter seinen Mitgefangenen fiir den Kirchenaustritt und
versprach einzelnen von ihnen fur den Fall ihres Austritts Tabakzuwendungen. Der
Bundesgerichtshof beurteilte dieses Verhalten in Zusammenhang mit einer beding-
ten Entlassung aus der Strafhaft. Er lehnte einen diesbeziiglichen Antrag mit der
Begrindung ab, diese Vorgangsweise stelle einen solchen ,Grad von gemeiner
Gesinnung und moralischer Niedertracht* dar, dal nicht erwartet werden kdnne,
dalR der Beschwerdefiihrer in Zukunft ein gesetzmafiges und geordnetes Leben
fuhren werde.

Das BVerfG bestétigte diese Entscheidung und fiihrte dazu aus: ,Die an sich
erlaubte Glaubenswcrbung und Glaubensabwerbung wird dann MiRbrauch des
Grundrechts, wenn jemand unmittelbar den Versuch macht, mit Hilfe unlauterer
Methoden oder sittlich verwerflicher Mittel, andere ihrem Glauben abspenstig zu

»lachen oder zum Austritt aus der Kirche zu bewegen. Wer demjenigen, der sich
von seinem Glauben lésen soll, unter Ausnutzung der besonderen Verhéaltnisse des
Strafvollzuges hiefur GenuRmittcl verspricht und gewahrt, genief3t nicht den
Schutz des Art. 4 Abs. | GG42*.

Obwohl in diesem Fall die Abwerbung unter Ausnitzung einer Notlage er-
folgte und daher moralisch verwerflich war, scheint der VerhaltnismaRigkeits-

grundsatz bei dieser Entscheidung nicht entsprechend beachtet worden zu sein43.

41 Zahlreiche Entscheidungen beschéftigen sich mit Fragen im Zusammenhang mit StraBenwcr-

“ung, etwa dem Aufstelien von Informationsslandcn, wobei es in der Regel um die Erteilung von
Sondcrnutzungsbewilligungen und dgl. geht. Derartige Fragen bleiben im Rahmen dieses Beitrages

“«geblendet.
41 BVerfGE 12, | (KirchE 5, 256).

Art 4 Bonner Grundgesetz:

(1) Die Freiheit des Glaubens, des Gewissens und die Freiheit des religidsen und weltanschauli-
chen Bekenntnisses sind unverletzlich.

(2) Die ungestodrte Religionsausiibung wird gewahrleistet.

4" Vgl. dazu die Kritik von HABERLE, Exzessive Glaubenswerbung in Sondcrstatusverhéltnis-

i"fn-in: JuS 1969, 265 ff. Vgl. auch die Beitrége in der Diskussion zu den 3. Essener Gesprachen zum
Thema Staat und Kirche, hrsg. von J. KRAUTSCHEIDT und H. MARRE, Minster 1969, 161 - 169.



266

2.2. In einem anderen Fall44 mif3brauchte ein Lehrherr seine Autoritét gegen-
Uber einem Lehrling und das zwischen ihnen bestehende Vertrauensverhdltnis,
indem er seiner Werbung Fir einen Beitritt zur Glaubensgemeinschaft von
~Jehovas Zeugen* durch eine bevorzugte Behandlung der dieser Werbung zu-
ganglichen Lehrlinge gegeniiber den ablehnend eingestellten Nachdruck verlieh.
Dieses Verhalten hatte den Entzug der ,Befugnis zum Halten und Anleiten von
Lehrlingen aufZeit* zur Folge wegen wiederholter groblicher Verletzung der ihm
als Lehrherrn obliegenden Verpflichtungen gegeniiber den ihm anvertrauten Lehr-
lingen. Nach Ansicht des Gerichtes sei die Grenze des Zulassigen Uberschritten,
wenn die Glaubenswerbung unter Anwendung unlauterer oder anfechtbarer Mittel
betrieben wird45

Einen MiBbrauch erblickte das Gericht auch darin, dal die Werbung fur die
Glaubenslehre von ,Jehovas Zeugen* mit herabsetzenden Bemerkungen uber die
katholischen Geistlichen verbunden war. Diese seien geeignet, Uberzeugte Ange-
horige der katholischen Glaubensgemeinschaft in ihrem religidsen Empfinden zu
verletzen und sich zu diesem Glauben bekennende junge Menschen im Alter des
betroffenen, von seinem Lehrherm abhangigen Lehrmadchens in ernste innere
Konflikte zu bringen. Art. 4 GG schiitze den einzelnen nicht nur gegen die Intole-
ranz seiner Mitmenschen, sondern verpflichte ihn auch, ihnen gegeniber die glei-
che Duldsamkeit zu erweisen, die er fiir seine eigene Uberzeugung in Anspruch
nimmt.

Ein weiterer interessanter Aspekt wird in dieser Entscheidung angesprochen,
namlich die Frage, inwieweit im Fall von minderjahrigen Lehrlingen in
(Grund)rechtspositionen der Erziehungsberechtigten eingegriffen werde. Das
BVerwG fuhrte dazu aus, daf} trotz Erreichens der Religionsmundigkeit mit VVoll-
endung des vierzehnten Lebensjahres46 das Kind nicht jeder EinfluBnahme der

44 BVerwGE 15, 134; KirchE 3, 395. Vgl. dazu HABERLE (Anm. 43), 267.

45 Das Lchrverhaltnis stelle, so fiihrte das BVerwG weiter aus, ein besonderes Vertrauens- und
FUrsorgeverhdltnis dar, das auch die Verpflichtung des l.ehrhcrrn umschlief3e, sich der menschlichen
und seelischen Entwicklung der ihm anvertrauten Jugendlichen anzunehmen, ihm erkennbare, dieser
Entwicklung ungiinstige Einflisse mit den ihm zu Gebote stehenden Mitteln und unter Wahrung des
in erster Linie den Eltern zustchcndcn Betreuungs- und Erziehungsrechts von ihnen fernzuhalten. Ein
ernstes Versagen in dieser Richtung konne sich als Verletzung der ihm obliegenden Pflichten als
Lchrherr erweisen.

46 tj 5 Reichsgesetz Uber die religiose Kindererziehung vom 15. 7. 1921 (DRGBI 1 S 939), das
in Osterreich durch die Verordnung vom 1. 3. 1939, DRGBI. | S 384, Uber die Einfiihrung des Geset-
zes Uber die religiose Kindererziehung im Lande Osterreich in Kraft gesetzt worden ist (GBILO. Nr.
377/1939).

Vgl. dazu auch die Entscheidung des deutschen Bundesgerichtshofs in Zivilsachen 21.340,
wonach § 5 leg. cit. nicht grundsétzlich einer religidsen EinfluBnahme der Sorgeberechtigten auf das
Kind entgegensteht. Auch nach R. HOSLINGF.R, Religionszugehdrigkeit und religiose Kindererzie-
hung nach gegenwartigem Osterreichischem Recht, in: ThpQu 95 (1947) 238, bezieht sich die Vor-
schrift des § 5 leg. cit. nur aufdie Bestimmung der Religionszugehdrigkeit und nicht auf die sonstige



267

Ellern entzogen sei. Das in Art. 4 GG47 begrindete Recht, andere fur einen Glau-
benswechsel zu werben, finde dort seine Grenze, wo ein solcher Glaubenswechsel
auf einen in glaubensméaRiger Uberzeugung begriindeten Widerstand der Eltern
stoRt und deshalb geeignet ist, das harmonische Verhéltnis zwischen Eltern und
Kindern, das unter dem besonderen Schutz der staatlichen Ordnung steht (Art. 6
Abs. 1 GG), ernstlich zu stéren. Das den Eltern eingeraumte Pflege- und Erzie-
hungsrecht sei dazu bestimmt, den Interessen des Kindes zu dienen. Derjenige,
welcher unbefugt in das den Eltern eingerdumte Pflege- und Erziehungsrecht cin-
greift, verletze damit auch die ihrer Obhut unterstellten Interessen des Kindes48.

2.3. DaR es auch zu einem Ineinandergreifen der im allgemeinen gut zu un-
terscheidenden Bereiche - Status birgerlicher Freiheit einerseits und Sonderstatus-
verhéltnisse andererseits - kommen kann, zeigt der Fall eines Polizeibeamten, der
>n der Freizeit und ohne seine Uniform zu tragen in seinem Amtsbezirk fur die
Glaubensgemeinschaft der ,Zeugen Jehovas* warb, und zwar sowohl in Form von
Hausbesuchen als auch mittels StralRenwerbung49.* Der BayVGH argumentierte
bezogen auf die Haustirwerbung dahingehend, Autoritat und Amtsgewalt eines
Polizeivollzugsbeamten wirkten sich von selbst faktisch derart aus, dal sich die
aufgesuchten Andersglaubigen diesem gegenuber nicht so frei fihlten wie gegen-
Uber anderen Predigern, weil sie damit rechneten, es mit ihm als Huter der 6ffentli-
chen Ordnung und als Gehilfen der Strafverfolgungsbehérden jederzeit zu tun
haben zu kdénnen. Demgegeniiber hob das BVerwG die Entscheidung unter Hin-
weis auf Art. 4 GG unter anderem mit der Begrindung auf, daf} die BRD kein
Holizeistaat sei, in dem man sich ,ducken® misse; es gebe keinen staatlichen Er-
satz fur mangelnde Zivilcouragesil

2.4. Hinsichtlich von MafRnahmen, die der Staat in Auslibung seiner Schutz-
Pflicht setzt, hat sich in den letzten Jahren eine umfangreiche Rechtsprechung
herausgebildet, wobei es im wesentlichen um zwei grundséatzliche Fragenkomplexe

Seht: zum einen um die Frage, inwieweit der Staat selbst Gber NRB informieren
oder vor ihnen warnen darf, und zum anderen darum, ob er private Vereine fordern

religiésc Erziehung. Vgl. auch I. GAMPL - R POTZ - B. SCHINKELE, Osterreichisches Staatskirch-
enrccht, Bd 2, Wien 1993, 151 mit Anm. 53.
Siehe oben Anm. 42.

Nach den Feststellungen des Gerichtes hatte der Lchrherr einem Lehrmédchen gegentber, das
Slch mit dem Gedanken eines Austritts aus der katholischen Kirche trug und deswegen ernste

Auseinandersetzungen mit seiner verwitweten Mutter hatte, das Angebot gemacht, sie kénne bei den
An8chorigen des Lehrherrn bleiben, wenn sie aus religdsen Griinden Schwierigkeiten mit ihrer Mutter
bekommen sollte.

BVerwGE 30, 29 (Wunsiedel-Fall), in: DOV 1968, 801.
51 Siehe dazu eingehend HABERLE (Anm. 43), 265,268 ff.



268

darf, die sich ausschlie3lich oder doch zum Teil Sektenbekdmpfung zur Aufgabe
gestellt haben.

Aus den zahlreichen Entscheidungen seien nur einige wenige herausgegrif-
fen, die jedoch die im wesentlichen gleichlautende Rechtsprechungslinie deutlich
zum Ausdruck bringen.

2.4.1. Es ist in der hdchstgerichtlichen Rechtsprechung hinreichend geklart,
daf} staatliche Stellen auf Bundes- und Landesebene aufgrund und im Rahmen
ihres AuRRerungs- und Informationsrechts bei hinreichendem AnlaRR berechtigt und
unter Umstanden sogar verpflichtet sind, zu Religions- und Weltanschauungsge-
meinschaften nicht nur berichtend, sondern kritisch wertend Stellung zu nehmen,
solange sie sich bei Wahrnehmung ihrer Befugnisse innerhalb der ihnen vorgege-
benen verfassungsrechtlichen Schranken halten. Gefahren, die vom Wirken der
Gemeinschaft ausgehen, stellten einen hinreichenden Anlald zu ,Warnungen* dar,
wobei sich der Staat mit der Lehre der Religionsgesellschaft kritisch auseinander-
setzen kénne, wenn und insoweit diese Lehre der Wertordnung des Grundgesetzes
widerspricht. Grenzen der AuRerung ergeben sich aus dem VerhaltnismaRig-
keitsprinzip und dem Willkiirvcrbot. Offentlichkeitsbezogene staatliche Stellung-
nahmen muBten sich daher innerhalb der Grenzen der Erforderlichkeit und der
Zumutbarkeit halten, mitgetcilte Tatsachen miRten zutreffend wiedergegeben
werden, Werturteile dirften nicht auf sachfremden Erwagungen beruhen und den
sachlich gegebenen Rahmen nicht Uiberschreiten5L

AuRerungen beispielsweise der Bundesregierung zu NRB und die dadurch er-
folgenden Eingriffe in Grundrechte werden somit nicht nur in Verfolgung grund-
rechtlicher Schutzpflichten, sondern auch und sogar primar mit den funktionsbe-
dingten Befugnissen der Bundesregierung zur Offentlichkeitsarbeit und mit inrem
hieraus folgenden Recht zu 6ffentlichen Stellungnahmen gerechtfertigt.

2.4.2. Demgegenuber bedarf nach standiger Rechtsprechung die staatliche
Forderung von privaten Vereinen, die sich kritisch bis abwertend mit den NRB
auseinandersetzen und die Offentlichkeit (iber die von ihnen ausgehenden Gefah-
ren informieren wollen, einer speziellen gesetzlichen Erméachtigung. Da das Ziel
der Vereinstétigkeit zumindestens unter anderem darin bestehe, die Rolle dieser
Bewegungen in der religids-weltanschaulichen Auseinandersetzung zu schwéchen
und ihre Ausbreitung zu verhindern, stelle sie nach Zielrichtung und Auswirkung
einen Eingriff in die Grundrechte der betroffenen Gemeinschaft dar, die daher
einer Rechtfertigung mittels einer gesetzlichen Grundlage bedirfen. Da private

51 VG Berlin, Beschluf vom 24. 3. 1995 - VG 27 A 320.94, KirchE 33, 128 unter Berufung auf
BVerwGE 82, 76, NJW 1989, 2276; BVcrfG KirchE 27, 211, NJW 1989, 3269; BVerwG KirchE 29,
59, NJW 1991,770; BVerwG, KirchE 31, 145, NVwZ 1994, 162.



269

Vereine in der religids-weltanschaulichen Auseinandersetzung nicht neutral, son-
dern parteigebunden aggierten, wirde deren staatliche Forderung das an das
Grundrecht auf Religions- und Weltanschauungsfreiheit ankniipfende Gebot der
religios-weltanschaulichen Neutralitat des Staates verletzen. Die Bereitstellung der
benétigten Mittel im Haushaltsplan reiche jedoch als Grundlage fiir eine Subventi-
onsmalinahme nicht aus, wenn die MafRRhahme mit gezielten Eingriffen in die

Grundrechte von nicht am Subventionsverhéltnis beteiligten Dritten, namlich den
betroffenen Gemeinschaften, verbunden ist52.

3 Européische Instanzen

Kommission und Gerichtshof fur Menschenrechte haben sich mit Fragen der
Glaubenswerbung hauptsachlich im Zusammenhang mit den beiden bereits er-
wahnten griechischen Fallen auseinandergesetzt.

3.1. Dem Fall Kokkinakis53 lag folgender Sachverhalt zugrunde: Aufder Insel

Kreta besuchte ein alterer Mann zusammen mit seiner Frau eine entfernte Nachba-
rin. Es wurde Uber die Lehren von ,Jehovas Zeugen* gesprochen, der beide ange-
boren, Uber die Bibel und den Pazifismus. Nachdem der Ehemann der Hauseigen-

tumern! dazu gekommen war und die Polizei versténdigt hatte, wurden die beiden
Zeugen Jehovas verhaftet und Herr Kokkinakis schlief3lich wegen Proselylismus
verurteilt.

Der Gerichtshof hielt einerseits fest, dafd Zeugnis zu geben in Worten und
Taten mit dem Bestand religioser Uberzeugung verbunden sei, andererseits akzep-
tierte er die Behauptung der Regierung, dal es Ziel des Gesetzes54 sei, die Rechte

anderer zu schitzen.* §

> BVerwGE 90, 104, NJW 1992, 2496 bzw. AKKR 161 (1992) 209.
51 Vgl. oben Anm 2.

Art. 13 Abs. 2 der griechischen Verfassung lauter: ,Jede Religion ist frei; ihr Kultus kann
""gehindert unter dem Schutz der Gesetze ausgelibt werden Die Ausiibung des Kultus darf die 6f-
fentliche Ordnung und die guten Sitten nicht verletzen, Proselylismus ist verboten".

§ 4 Abs. 2 des Gesetzes Nr. 1363/1938, ergénzt durch Gesetz Nr. 1672/1939, lautet. “Unter
I“roselytismus’ ist insbesondere jeder direkte oder indirekte Versuch zu verstehen, sich in die religidse
Anschauung einer Person anderer religivser Uberzeugungen einzumengen, mit dem Ziel, diese An-
dauungen zu erschittern, entweder durch irgendeine Form des Anreizes oder des Versprechens eines
Anreizes oder durch moralische Unterstiitzung oder materielle Hilfestellung oder mit betriigerischen
Mitteln oder unter Ausniitzen der Unerfahrenheit, des Vertrauens, des Bedurfnisses, der mangelnden
Intelligenz oder der Naivitat*.

Wahrend das Gesetz ursprunglich nur dem Schutz der griechisch-orthodoxen Kirche diente,
wurde es nachtraglich im Sinne eines Schutzes fir alle Religionsgemeinschaften geandert.

Zu der detaillierten Aufzahlung der Tatbestandsmerkmalc halt TROIANOS (Anm. 4), 68, fest,
..dal sie die Einflhrung anderer Merkmale desselben gesetzlichen Tatbestandes trotz des Wortes

‘nsbesondere’ ausschlie3t. Denn diese Enumeration wiirde, falls sic nicht erschopfend wére, dem



270

.Proselytismus* misse von der zuldssigen Bekehrung strikt getrennt werden,
er stelle sozusagen eine Entgleisung dar. Unter diesem Begriff kdnnten unter ande-
rem Aktivititen verstanden werden, bei denen Druck oder Gewalt
(,Gehirnwasche*) ausgeubt oder materielle Vorteile versprochen werden, um An-
dersglaubige zu einem Wechsel der Religionszugehdrigkeit zu verleiten. Die grie-
chischen Bestimmungen kdnnten durchaus in diesem Sinn interpretiert werden.
Trotz des Ermessensspielraumes, der den einzelnen Staaten bei der Beurteilung
zusteht, inwieweit es sich bei einem Eingriff um eine notwendige MafRRnahme im
Sinne des Art. 2 Abs. 2 EMRK handle, nahm der Gerichtshof einen Verstol3 gegen
Art. 9 EMRK an. Es habe nicht hinreichend dargelegt werden kénnen, worin die
unlauteren Mittel bestanden hatten, mit denen der Beschwerdefiihrer angeblich
seine Nachbarin zu uberzeugen versuchte. Dal3 die Verurteilung des Beschwerde-
fuhrers einem dréngenden sozialen Bedurfnis (,pressing social need') entsprochen
héatte , sei daher nicht erkennbar gewesen.

3.2. Im Fall Larissis u.a. war als zuséatzliche Dimension das Vorliegen eines
Sonderstatusverhaltnisses zu bericksichtigen. Dimitrios Larissis und die beiden
anderen Beschwerdefuhrer waren Offiziere der griechischen Luftwaffe. Nach den
Prinzipien der Pfingstkirche ist es die Pflicht aller Glaubigen, sich an der Evange-
lisierung zu beteiligen. Einige Flieger der Luftwaffe wurden von den Beschwerde-
fuhrern wiederholt in theologische Gesprache verwickelt, aufgefordert, den Glau-
ben der Pfingstkirche anzunehmen, und befragt, ob sie die Pfingstkirche besucht
hatten.

Der Zweit- und Drittbeschwerdefuhrer waren auch im privaten Bereich be-
kehrend tétig: AnlaRlich familidrer Geschehnisse wurde der Zweitbeschwerdefih-
rer herbeigerufen, in deren Verlaufer eine Rede zu dem betroffenen Ehepaar und
anderen Familienmitgliedern und den herbeigeeilten Nachbarn hielt und sie alle
eindringlich bat, zur Pfingstkirche liberzutreten. Die Ehefrau (deren Mann bereits
der Pfingstkirche angehérte) dréngten sie, dieser beizutreten, wobei sie ihr sagten,

Prinzip 'nullum crimen sine lege’, welches (auch) in Griechenland verfassungsmagig gewahrleistet ist,
widersprechen*,

Der Gerichtshof hielt auch im Fall Larissis seine bisherige Rechtsprechung aufrecht, wonach
die in § 4 enthaltene Straftat ,Proselytismus® in der Zusammenschau mit dem sie auslcgcnden und
anwendenden Fallrccht die Erfordernisse an Bestimmtheit und Vorhersehbarkeit nach Art. 7 erfiille
und somit keine Verletzung dieser Konventionsbestimmung stattgefunden habe.

Richter J.A. FROWETrN hatte in einem separaten Votum die Meinung vertreten, daf die Defini-
tion dieses Deliktes ftir ein Strafgesetz nicht ausreichend bestimmt sei. Vgl. DERS., Die Bedeutung
des die Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit garantierenden Artikels 9 der Européischen
Menschenrechtskonvention, Essener Gesprache zum Thema Staat und Kirche, Bd. 27, Munster 1993,
47. Vgl. auch N. BLUM, Die Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit nach Art. 9 der Eu-
ropaischen Menschenrechtskonvention, Berlin 1990, 72.

55 Vgl. Newsletter 2 (1993) 19 f.



271

dal sie Zeichen von Gott erhalten hatten, ihr die Zukunft Vorhersagen kénnten und
daf3 sie selbst und ihre Kinder vom Teufel besessen wéren. Schlie3lich bekam die
Frau psychische Probleme und l6ste alle Kontakte zu den Beschwerdefihrern und
zur Pfingstkirche.

Nach der Argumentation des Gerichtshofes war von entscheidender Bedeu-
tung, dal’ die Zivilpersonen, die bekehrt werden sollten, nicht in derselben Weise
Druck und Zwéangen ausgesetzt waren wie die Flieger. Er ging davon aus, daf} die
mentale Verfassung der betroffenen Frau in keiner Weise einen besonderen Schutz
vor evangelisierenden Aktivitaten der Beschwerdefuhrer verlangt habe und daR
kein ungebuhrlicher Druck auf sie ausgeiibt worden sei, woflr auch spreche, dal3
sie imstande war, alle Verbindungen zur Pfingstkirche zu I8sen. Er kam daher zu
dem Ergebnis, da3 die Verurteilung wegen Proselytismus gegenilber den Zivilper-
sonen nach den Umsténden des Falles nicht gerechtfertigt gewesen sei und somit
eine Verletzung des Art. 9 EMRK darstelle. Demgegentber fand der Gerichtshof,
daR die griechischen Behodrden prinzipiell berechtigt gewesen seien, MalRnahmen
zum Schutz rangniedriger Flieger vor gegen sie ausgetbten ungebihrlichen Druck
zu setzen. Die wegen Proselytismus gegentber den Angehérigen der Streitkréfte
verhangten Strafen seien nicht unverhaltnismafiig gewesen.

Der Gerichtshof hob zwar hervor, daf} nicht jede Diskussion Uber Religion
oder andere sensible Themen zwischen Personen ungleichen Ranges als Bel&sti-
gung oder Anwendung ungebhrlichen Drucks durch MiZbrauch von Macht ange-
sehen werden dirfe. Dennoch kdnne das, was in der zivilen Welt einen harmlosen
Austausch von Ideen darstelle, die der Empfanger annehmen oder ablehnen kdnne,
mnnerhalb der Grenzen militarischen Lebens als eine solche Beléstigung oder als
Machtmi3brauch eingestuft werden. Nach der Lage des Falles seien die griechi-
schen Behorden berechtigt gewesen, MalRnahmen zum Schutz der rangniedrigeren
Flieger zu ergreifen, um sie vor gegen sie ausgelibtem ungebihrlichem Druck
durch ihre Vorgesetzten zu schutzen, getragen von dem Wunsch, ihre religidse
Uberzeugung zu verbreiten.

3.3. Mit den Grenzen staatlicher Informationstétigkeit hat sich die EKMR im
Zusammenhang mit einer Beschwerde Universelles Leben e. V. gegen Deutschland

beschaftigts6. Die Kommission fiihrte darin aus, dall Anh&nger einer religidsen
Uberzeugung - unabhangig ob es sich um eine Mehrheits- oder Minderheitsreligi-

on handelt - nicht erwarten kénnten, von jeder Form von Kritik ausgenommen zu
Sein. Sie miiRten sowohl eine Zuriickweisung ihrer religibsen Uberzeugung durch

andere als auch die Verbreitung von ihren eigenen Anschauungen feindlich gegen-
Uiberstehenden Lehren akzeptieren. Beschrankende Malinahmen des Staates kénn-

56 EKMR 27. 11. 1996; Appl. Nr. 29745/96.



272

ten sich auch auf die Verbreitung von Informationen und Ideen beziehen, die mit
der Achtung der Religionsfreiheit unvereinbar sind. Weiters wird festgehalten, daf3
der Staat berechtigt sei, die Offentlichkeit zu Angelegenheiten von 6ffentlichem
Interesse zu informieren, was auch die Berechtigung einschlief3e, in sowohl objek-
tiver als auch kritischer Weise Uber religidse Gemeinschaften zu berichten, solange
nicht versucht wird, dadurch Aufregung zu erzeugen oder Indoktrinierung zu be-
treiben, wodurch die Religionsfreiheit geféhrdet wirde (,,... ifsuch ‘Information
does not pursue aims of agitation or indoclrination endangering the freedom of
religion ™).

VI. Entstehung eines ,, Markts der Religionen "

Die Veranderung der religidsen Landschaft verbunden mit dem Aufkommen
neuer religioser und weltanschaulicher Bewegungen ist unter anderem auch da-
durch gekennzeichnet, daf? sich diese verstarkt an den spezifischen marktorientier-
ten GesetzmaRigkeiten ausrichten. Mit der Individualisierung der Entscheidung fur
eine bestimmte Religion anstelle des Hineingeborenseins in eine Religion begann
der Markt als Vermittler auch hinsichtlich religidser Bindungen zu wirken. Dem
Recht, seine Religion frei wéhlen zu dirfen, folgte mit einer gewissen Verzége-
rung das Recht, Religion oder religionséhnliche Weltanschauungen frei anbieten
zu durfens’.

Vor diesem Hintergrund kommt es in zunehmendem MaRe zu einer Kom-
merzialisierung des religids-weltanschaulichen Bereichs. NRB verbreiten ihr Ge-
dankengut in den zeitgendssischen Formen geschéftlichen Verkehrs und unter
spezifischem Einsatz verschiedener Marketingstrategien und Technologien5*. Auf
diese Weise hat sich ein ,Markt der Religionen*59 herausgebildet, aufdem sich die
neuen religidsen und weltanschaulichen Bewegungen auch verstarkt der allgemein
entwickelten Werbemethoden bedienen. Dabei werden mitunter religiose Themen
zunachst ausgeblendet, sodal} diese Dimension fur den ,Kunden* oder
LKonsumenten* vorerst nicht ersichtlich ist. Angeboten werden religionsahnliche
mehr oder weniger (heils)universalistische Konzepte mit philosophischen, psycho-
logischen, péadagogischen oder 6konomischen Bezugen. Dies kommt etwa darin
zum Ausdruck, dal? sich die Werbeaktivitdten unter anderem aufzahlreiche Ange-

51 Vgl. R. POTZ und B. SCHINKELE, Die ,Scicntology-Kirche Osterreich* und die Voraus-
setzungen fur den Erwerb der Rechtspersonlichkeit als eingetragene religiose Bekenntnisgemeinschaft
(Rechtsgutachten), in: darr46 (1999) Heft 2.

s vgl. Beschlu? OLG Stuttgart vom 30. 3. 1976, 2 U 171/75 zu wettbewerbsrechtlichen Fragen

bei Sektenwerbung in Form des geschéaftlichen Verkehrs (KirchE 15,231).
59 H. ZINSER, Der Markt der Religionen, Munchen 1997.



273

bote von allgemeiner Lebenshilfe, Uber diverse Therapien, bis hin zu Management-
und anderen Kursen erstrecken. Weit verbreitete Methoden sind Verteilen von
Informationsblattern, Versenden von Broschiren, Ansprechen von Passanten,
Abhalten von Vortragsveranstaltungen, einzelne Gruppierungen betreiben auch
Hausturwerbung60. Auf diese Weise werden die Adressaten haufig gleichzeitig in
ihrer Eigenschaft als Konsumenten, als Patienten sowie als zu werbende Mitglieder
einer Glaubens- oder Weltanschauungsgemeinschaft angesprochen, ohne sich
dessen bewuf3t und in der Lage zu sein, zwischen den einzelnen, sich teilweise
Uberlagernden Komponenten entsprechend differenzieren zu kénnen. Diese Um-
stdénde konnen nicht nur in rechtlicher Hinsicht zu komplexen Abgrenzungs-
schwierigkeiten fuhren - hingewiesen sei primar auf die daraus resultierenden
wirtschaftlichen, politischen und medizinisch-psychologischen Konfliktfelder6l - ,
sondern lassen auch den Ruf nach staatlicher Informationstétigkeit oder einem
weitergehenden Regelungs- und Eingriffsbedarf laut werden.

VII. Missionsfreiheil und deren Mi3brauch

Im pluralistischen, zu religiés-weltanschaulicher Neutraliat verpflichteten
Rechtsstaat droht Gefahr fur die Religionsfreiheit nicht so sehr von staatlicher
Seite, es ist vielmehr - bezogen auf unseren Themenkreis - zu prifen, inwieweit
von NRB fir den einzelnen eine Gefahrdung fur die Religionsfreiheit oder andere
zu relevierende grundrechtliche Gewahrleistungen ausgehen kann. Dabei sind
Werbeaktivitaten jeweils im Rahmen des Gesamtzustandes einer Gemeinschaft zu
sehen, wobei aggressive oder mangelnde Transparenz aufweisende ,Missions-
tatigkeit* nicht selten Ausdruck einer intoleranten, fundamentalistischen bis hin zu
einer totalitdre Zuge aufweisenden Grundhaltung ist.

Missionsfreiheit stellt eine wesentliche Form aktiver Glaubensbetétigung dar
Und ist daher von dem umfassenden Grundrecht auf Religions- und Weltanschau-
ungsfreiheit erfafdt, in das im Sinne einer ,aggregierten Grundrechtsnorm"62 die
relevanten Gewdhrleistungen (Art. 14 StGG, Art. 63 Abs. 2 Staatsvertrag St. Ger-
ruain, Art. 9 EMRK)63 einflieBen. Missionsfreiheit schliet sowohl Werbung fir
die eigene Uberzeugung als auch Abwerbung von einem fremden Glauben ein,

fll Die Aktivilaten richten sich vielfach sowohl aufdie Gewinnung von Mitgliedern als auch von
férdernden Anhéngern. Zu den Werbemethoden vgl. ZINSER (Anm. 59) 111 ff.

61 Vgl. POTZ - SCHINKELE (Anm. 57).

““ Vgl. BERKA (Anm. 13),428 sowie KALB - POTZ - SCHINKELE (Anm. 23), 61 ff.

6! Texte in 1. GAMPL - R. POTZ - B. SCHINKELE, Osterreichisches Staatskirchenrecht, Bd. 1,
Wien 1990,22,55,94.



274

damit auch das Recht, Glaubensabwerbung unabhéngig von Glaubenswerbung zu
betreibent4.

Art. 18 der Allgemeine Erklarung der Menschenrechte aus 194865 fand im
wesentlichen unverandert als Art. 9 Eingang in die EMRK. Durch die ausdrickli-
che Aufnahme des Rechts, den Glauben zu wechseln, sollte auch die missionari-
sche Tatigkeit geschutzt werden. Wendungen, die gegen das Missionieren hatten
ausgelegt werden kdnnen, wurden aus dem Artikel gestrichen und Versuche, das
Recht auf missionarische Tatigkeit zu beschrénken, zuriickgewiesen6e.

Geschitzt sind sowohl religidse als auch nicht-religidse Weltanschauungen,
Trager des Grundrechts sind physische und juristische Personen, neben den aner-
kannten Kirchen und Religionsgesellschaften - fur die zusatzlich Art. 15 StGG67 zu
relevieren ware - und den staatlich eingetragenen religiésen Bekenntnisgemein-
schaften auch als Vereine konstituierte Religions- oder Weltanschauungsgemein-
schaften. Dariiber hinaus kommen aber auch Gemeinschaften in Betracht, die als
erlaubte Gesellschaften gemal3 § 26 ABGB privatrechtliche Rechtspersdnlichkeit
erlangt haben, was jeweils im Einzelfall zu prifen ware. Dabei ist davon auszuge-
hen, dafl der religids-weltanschaulich neutrale Staat Religion nicht im exakt-
juristischen Sinn definieren, sondern nur nach Typenmerkmalen umschreiben
kann. Entsprechend dem verfassungsrechtlich geforderten offenen Religionsbegriff
gilt daher auch fiir Osterreich, was Muckel in bezug auf das Bonner GG feststellt,
namlich daR ,der Kreis von Uberzeugungen, die heute und in Zukunft vom
Grundgesetz als Religion oder Weltanschauung geschitzt werden, prinzipiell
unbegrenzt (ist)“68.*

Aufseiten dessen, an den sich der Missionierende wendet, kommt als grund-
rechtlicher Anknuipfungspunkt neben der - oben bereits erfrterten - negativen
Religionsfreiheit auch der Anspruch auf Achtung des Privat- und Familienlebens
(Art. 8 EMRK) in Betracht. Nach Lehre und Rechtsprechung umfal3t diese Ge-

64 BVerfGE 12, 1; vgl. oben V.2.1.

45 Siehe GAMPL- POTZ - SCHrNKELE (Anm. 63), 136.

66 So BLUM (Anm. 54), 48 f., unlcr Berufung auf A. VERDOODT, Naissance et Signification
de la Declaration Universelle des Droits de 'Hommc, Louvain 0.J., 180 f., und P. LANAR(iS, La
Liberte Rcligieusc dans les Conventions Internationales et dans le Droit Public General, Roanne 1964,
55. Eine Beschrankung der Missionstatigkeit versuchten vor allem die arabischen Staaten zu er-
reichen, die sich dann bei der Endabstimmung der Stimme enthielten (ebda. 49, Anm. 17).

11 Siehe B. SCUINKELE, Arbeitsrecht in der Kirche. Der verfassungsrechtliche und slaatskirch-
cnrechtlichc Rahmen unter besonderer Beruicksichtigung der katholischen Kirche, in: U. RUNG-
GALDIER - B. SCHINKELE (Hrsg.), Arbeitsrecht und Kirche, Wien-New York 1993, 3 ff.; R. POTZ,
Suum cuique. The Parity of the Recognised Churches and Religious Communities in Austria, in:
European Journal forChurch and State Research 4 (1997) 187 ff.

M ST. MUCKEL, Religiose Freiheit und staatliche Letztentscheidung. Die verfassungsrechtli-
chen Garantien religioser Freiheit unter veranderten gesellschaftlichen Verhéltnissen, Berlin 1997,
131.



275

wahrleistung auch die freie Persdnlichkeitsentfaltung und damit den Schutz der
unmittelbaren Personlichkeitssphére des einzelnen, was die physische und psychi-
sche Integritdt des Menschen als unmittelbarsten Ausdruck seiner Persénlichkeit
einschlief3t69.

Aus staatlicher Sicht geht es im wesentlichen um eine Grenzziehung zwi-
schen zuléssigen und unzulassigen Methoden von Missionierung und Glaubens-
abwerbung. Die angewandten Mittel kénnen sich nach Art und Intensitat in einer
Weise verdichten, daR sie die Grenze zur Grundrechtserheblichkeit Uberschreiten
und damit einen MiRbrauch der grundrechtlichen Gewahrleistungen darstellen
kénnen. In der Folge ist zu klaren, unter welchen Voraussetzungen an die Stelle
einer bloRen MiRbilligung ein Einschreiten des Staates tritt, sei es in Form des
Unterbindens der missionierenden Tatigkeit - was vor allem bei Vorliegen von
Sonderstatus-Verhaltnissen der Fall sein wird - sei es im Gefahrenabwehrbereich
mittels Informationen, Warnungen oder &hnlichen MafRnhahmen.

Im Schrifttum findet sich bei der Erdrterung missionarischer Aktivitaten viel-
fach die Aussage, daR es Sache des Aufgesuchten sei, dem ihm lastigen Missionar
die Tire zu weisen?0. Ubertragt man dieses grundsétzlich zutreffende Diktum auf
andere mogliche Missionierungssituationen, so ist es dahingehend zu erweitern,
dal es zunachst Sache des Betroffenen ist, von ihm als stérend oder nétigendrl
empfundene Aktivitditen mit den ihm zu Gebote stehenden Mitteln abzuwenden
bzw. ihnen auszuweichen. Es ist stets eine Relation zwischen Art und Intensitét der
Werbemethoden auf der einen Seite und den konkret gegebenen und auch zumut-
baren’2 Ausweichmdglichkeiten auf der anderen Seite herzustellcn. Besonders
diffizile Konstellationen kénnen sich beispielsweise ergeben, wenn im Zusam-
menhang mit verschiedenen ,Psychotechniken* ungewohnliche Methoden der
seelischen Beeinflussung mit ideologischer, weltanschaulicher oder religibser
Zielsetzung angewandt werden73,

Ist die Mdglichkeit, sich der als stérend empfundenen Konfrontation zu ent-
gehen, nicht oder nur unter erschwerten Umstédnden gegeben - etwa auch weil die

¢ Vgl. HOLOUBEK (Anm. 19), 285.

7l HELLERMANN (Anm. 20), 108; HABERLE (Anm. 43), 270.

71 Ohne daR der strafrechtliche Tatbestand der Notigung (8 105 STGB) erfullt ware, der wie
folgt lautet:

(1) Wer einen anderen mit Gewalt oder durch geféhrliche Drohung zu einer Handlung, Duldung
oder Unterlassung nétigt, ist mit Freiheitsstrafe bis zu einem Jahr zu bestrafen.

(2) Die Tat ist nicht rechtswidrig, wenn die Anwendung der Gewalt oder Drohung als Mittel zu
dem an”estrebten Zweck nicht den guten Sitten widerstreitet.

Dem Umstand, daf} in der abwehrenden Reaktion aufmissionarische Tatigkeit ein gewisses

MaR an ,Bckennen-mUssen* enthalten ist, kann keine grundrechtserhebliche Bedeutung beigemessen
werden.

71 Vgl. H. HEMM1NGER, Psychotechniken, in: Lexikon der Sekten, Sondergruppen und Wel-
tanschauungen (Anm. 8), 854 f.



276

Werbeabsicht aufgrund &uRerst subtiler Mittel zundchst gar nicht erkannt wird -
oder ist das Sich-Entziehen nicht zumutbar, kann der dadurch ausgetbte Druck die
Grenze der Grundrechtserheblichkeit Uberschreiten. Die an sich zutreffende Forde-
rung nach der Zivilcourage greift dann nicht mehr oder doch nur in sehr be-
schranktem Male, sodall unter Umstanden eine mil3bréuchliche Ausubung des
Grundrechts gegeben ist74.

Fur die Ermittlung der MiRbrauchsgrenze gibt es keine allgemeingultigen
Malstébe. Aus der spezifischen Status-Situation ergeben sich die Kriterien, die fur
die Beurteilung der Zulassigkeit der Mittel entscheidend sind. Zun&chst ist dahin-
gehend zu unterscheiden, ob sich der Missionierende und der davon Betroffene im
allgemeinen Status burgerlicher Freiheit begegnen oder ob ein Sonderstatus oder
ein sonstiges wie immer geartetes Abhangigkeits- oder Vertrauensverhdltnis gege-
ben ist. Ein entsprechend modifizierter Ma3stab ist bereits dann anzulegen, wenn
die Privatsphére in irgendeiner Weise eingeschrankt ist, ohne daR ein Verhaltnis
der Uber- und Unterordnung besteht. Die spezifischen Bedingungen eines derarti-
gen sozialen Umfeldes - etwa am Arbeitsplatz, in verschiedenen staatlichen Ein-
richtungen - verdichten sich, wenn Abhé&ngigkeits- oder Vertrauensverhaltnisse
bestehen. Besondere Gefahrdungen und damit auch ein hohes Maf an Schutzwir-
digkeit sind schlie3lich bei Vorliegen klassischer Sonderstatus-Verhéltnisse gege-
ben, wie die oben beschriebenen Félle zeigen75. 7@ Titensiver das Sonderstatusver-
haltnis ausgestaltet ist, desto eher wird eine Einschréankung der Missionsfreiheit zu
rechtfertigen sein. Dementsprechend spricht Lerchell' von der ,dirigierenden”
Kraft der MiBbrauchsformel , die in ihrer Flexibilitat die ihr je eigene Wirkung
entfaltet.

Die sich daraus ergebenden Spannungslagen und kollidierenden Rechtsposi-
tionen sind im Sinn einer ,praktischen Konkordanz* zu einem schonenden Aus-
gleich zu bringen. Die Abwéagungsvorgange haben auf zwei, sich einander teilwei-

14 Allgemein zur verfassungssyslematischen Standortbestimmung der Werbung sowie zu An-
wendung und Grenzen der grundrechtlichen Schranken im Bereich der Werbung siehe P. LERCHE,
Werbung und Verfassung, Munchen-Berlin 1967.

75 Vgl. oben V.2.1. bis V.2.3. sowie V.3.2.

76 Zitiert nach HABERLE (Anm. 43), 266.

77 Vgl. HABERLE (Anm. 43), 266, der im AnschluR an BVerfGE 12, | (siehe oben V.2.1.)
festhalt: ,So bleibt der Weg frei, Glaubensabwerbung, die die Wirde der Person oder Einzclgrun-
drcchte (etwa Art 6 1) verletzen, ebenso den Schutz von Art 4 zu versagen wie solchen, die unter
LAusnutzung" besonderer Verhéltnisse oder mit Hilfe ,unlauterer Methoden" geschehen®. (Art. 6
betrifft die elterliche Erziehung.)

A. HOLLERBACH, Diskussionsbeitrag in den Essener Gesprachen (Anm. 43), 165, will unter
Hinweis aufdie Konzilserklarung zur Religionsfreiheit (Art. 4), ausgehend von der Verpflichtung des
Staates zur Wahrung der offentlichen Sittlichkeit und des Friedens, konkret des konfessionellen
Friedens, dem Staat die Aufgabe zuerkennen, die illegitime Form des Proselytismus mit den normalen
Mitteln etwa des Ordnungsrechts oder gegebenenfalls sogar des Strafrechts zu unterbinden.



277

se Uberlagernden Ebenen zu erfolgen: zunéchst zwischen den (Grund)rechts-
positionen des die Missionstatigkeit Austibenden und desjenigen, der von seinem
Glauben abgebracht oder fur einen bestimmten Glauben gewonnen werden soll.
Dabei geht es um die Sicherung der grundrechtlichen Positionen aller Beteiligten7s,
somit darum, jenem Grundanliegen gerecht zu werden, das der EGMR mit dem
Begriffder ,/air balance* umschrieben hat. In diesen Abwagungsprozel haben auf
einer zweiten Ebene die sich aus den Grundrechten allenfalls ergebenden staatli-
chen Gewabhrleistungspflichten gegeniiber dem einzelnen bzw. der damit in einem
engen Zusammenhang stehende Gemeinwohlauftrag des Staates einzuflie3en.

Als wichtigstes Instrumentarium fiir die vergleichende Rechtsgiiterabwégung
zur Erzielung eines schonenden Interessenausgleichs steht das Verhaltnismagig-
keitsprinzip als ein elementarer, die Rechtsordnung durchdringender Grundsatz der
Gerechtigkeit’d zur Verfugung. In die VerhaltnisméaRigkeitsprifung sind beide
Grundrechtskomponenten - die positive und die negative - als gleichrangig einzu-
bringen. Wéhrend es bei Kollisionen zwischen positiver und negativer Religions-
freiheit in der Regel um eine allfallige Beschrankung aktiver Religionsiibung einer
Mehrheit zugunsten der negativen Religionsfreiheit einer Minderheit geht, verhalt
es sich bei den fur Missionstatigkeit typischen Konstellationen im allgemeinen
genau umgekehrt. Wie die oben aufgezeigten Falle zeigen, findet sich exzessive
Glaubenswerbung verstérkt bei Anhangern von religiosen Minderheiten, die sich
an Angehdrige von Mehrheitsreligionen wenden.

Ausgehend von dem Gedanken der Einheit der Rechtsordnung sind in diesen
Abwagungsprozel der Versagungstatbestand des § 5 Abs. 1 des Bundesgesetzes
Uber die Rechtspersdnlichkeit von religidsen Bekenntnisgemeinschaften (RRBG)80
sowie die in § 4 Abs. 1 Bundesgesetz liber die Einrichtung einer Bundesstelle fur
Sektenffagen8l genannten Geféahrdungen als Orientierungshilfe miteinzubeziehen.
Mit diesen beiden Bestimmungen hat der Gesetzgeber Konkretisierungen der in
Art. 9 Abs. 2 EMRK genannten schiitzenswerten Rechtsgiter vorgenommen und
damit klargestellt, wo er besondere Gefahren sieht, die von neuen religidsen Be-
wegungen ausgehen kdénnen. Diese sind daher auch im Zusammenhang mit Wer-
bemethoden zu relevieren.

Schlie3lich hat als Abwagungsregulativ der Gedanke der Toleranz stets zu-
gunsten beider Teile zum Tragen zu kommen. Im Sinne des beriihmten Zitates von
Bockenforde gehdrt Toleranz zu jenen geistigen Voraussetzungen, von denen der

78 Bei Minderjéahrigen sind dariliber hinaus die Eltern in Betracht zu ziehen, und zwar auch nach
erreichter Religionsmtindigkeit. VVgl. oben Anm. 45.

79 So W. BERKA, Medienfreiheit und Personlichkeitsschutz. Die Freiheit der Medien und ihre
Verantwortung im System der Grundrechte, Wien-New York 198?., 81.

80 BGBI. 1/1998/19.

81 Vgl. unten IX.5.



278

freiheitlich-demokratische Verfassungsstaat lebt, ohne daR er sie zu schaffen noch
zu garantieren vermag. So hat auch die dsterreichische Rechtsprechung im Gefolge
der européischen Judikatur zum Art. 10 EMRK die Formel, dal ohne die Erfor-
dernisse des ,Pluralismus, der Toleranz und der Grof3ziigigkeit* eine demokarti-
sche Gesellschaft nicht bestehen kdnne, in vielen Fallen rezipiert82

VIII. Staatliche Schutzpflichten

Wie bereits angesprochen, kénnen sich entsprechend dem Versténdnis der
Grundrechte als objektiv-rechtliche Prinzipien staatliche Schutzpflichten aus den
zu relevierenden grundrechtlichen Gewahrleistungen ergeben und daher bei einer
Grundrechtskollision gegebenenfalls Grundrechtseingriffe rechtfertigen. Mit der
Ermittlung der grundrechtlichen Anknipfungspunkte ist jedoch noch nichts Uber
deren normativen Inhalt und konkrete SchutzmafRhahmen gesagt83. Die Stral3burger
Instanzen betonen immer wieder einen weiten Ermessensspielraum der einzelnen
Staaten, deren Pflicht es ist, verniinftige und angemessene Mittel zum Schutz der
Grundrechtspositionen des einzelnen zu treffen.

Abgesehen von ihren grundsatzlichen Bekenntnissen zu einem dynamischen
Grundrechtsverstandnis haben Kommission und Gerichtshof zu wiederholten Ma-
len - vor allem im Zusammenhang mit dem Grundrecht auf Privat- und Familien-
leben - eine Schutzpflicht des Staates angenommen. ,Die MRK verpflichtet die
Behorden der Vertragsstaaten nicht nur dazu, selbst die darin enthaltenen Rechte
und Grundfreiheilen zu respektieren, sondern verlangt zusatzlich, daf} sie die Aus-
Uibung dieser Rechte und Grundfreiheiten sichern, indem sie jede Verletzung der-
selben verhindern oder abstellen (vgl. Art. 1 MRK ,jhall secure”). Ferner soll die
MRK praktische und wirksame Rechte gewahrleisten und nicht theoretische und
illusorische. Die Verpflichtung zur Sicherung der wirksamen Austbung der Kon-
ventionsrechte kann daher auf einer Reihe von Gebieten positive Verpflichtungen
des Staates mitumfassen. Diese Verpflichtungen kdnnen sogar auf dem Gebiet der
Beziehungen zwischen Einzelpersonen untereinander gewisse MalRhahmen erfor-
derngd*,

Auch im Zusammenhang mit der Religionsfreiheit hat die Kommission das
grundsétzliche Bestehen staatlicher Schutzpflichten anerkannt. Sie betonte die

12 Vgl. z.B. VfGH 21.6. 1989, B 1701/88, B 1847/88; VIGH 2. 3. 1994, B 2045/92; OGH 28. 6.

1994, 4 Ob 75/94; OGH 4. 10. 1994, 4 Ob 109/94; OGH 18. 5. 1995, 6 Ob 20/95. Siehe dazu auch
KALB - POTZ - SCHINKELE (Anm. 23), 72 ff.

13 HOLOUBF .K (Anm. 19), 284 ff

84 Appl. 10 126/82, 17. 10, 1985, D&R 44, 65 ff; EUGRZ 1986, 705. Es handelte sich um eine

Beschwerde der Plattform ,Arzte fiir das Leben* gegen Osterreich.



279

Aufgabe der Mitgiiedstaaten dafur zu sorgen, daf} ihre Rechtsordnungen die tat-
sachliche Ausiibung der Religionsfreiheit ermdglichen und absichern. In einzelnen
Fallen kénne es sogar notwendig sein, daR ein Staat positive MalRnahmen zum
Schutz der Religionsfreiheit ergreift.

Dieser Entscheidung lag eine Beschwerde der ,Scientology Church® gegen
Schweden wegen Verletzung von Art. 9 EMRK zugrunde, die damit begrundet
war, dal? es einer Glaubensgemeinschaft mdglich sein miisse, sich gegen ihr feind-
lich gesinnte Agitation auf zivil- oder strafrechtlichem Wege zur Wehr zu setzen.
Obwohl die Beschwerde abgewiesen wurde, betonte die Kommission, dal die
Kritik und Agitation gegen eine Kirche oder eine religiose Gruppe einen Grad
erreichen kdnne, bei dem die Religionsfreiheit in Gefahr gerate und die Duldung
eines solchen Verhaltens durch die Behdrden die Verantwortung des Staates nach
sich ziehe. Im konkreten Fall war die Kommission allerdings der Ansicht, daR die
Grenze zuléssiger Kritik nicht Uberschritten worden seigb.

Als ein weiterer, mit den grundrechtlichen Gewahrleistungspflichten in einem
engen Zusammenhang stehender Aspekt ist der Gemeinwohlauftrag zur Ermittlung
des nonnativen Inhalts staatlicher Schutzpflichten zu relevieren. Haberle*6 spricht
davon, daR der Gemeinwohlverantwortung des Staates stets eine grundrechtspra-
zisierende Rolle zukommt, sei ihre Wirkung je nach konkreter Fallkonstellation
grundrechtsverstarkend oder grundrechtsbegrenzend. Bei einer Spannungslage
zwischen positiver und negativer Seite ein und desselben Grundrechts - wie das in
unserem Kontext der Fall ist - wird diese Wirkung gleichzeitig in beide Richtungen
ausstrahlen. Unter der Voraussetzung entsprechender Grundrechtserheblichkeit
kann es im Fall exzessiver Glaubenswerbung zu einer Begrenzung aktiver Missi-
onstétigkeit verbunden mit einem positiven Schutzauftrag zugunsten des Tragers
negativer Religionsfreiheit kommen. Dabei dient die Gemeinwohlverantwortung
als Orientierungshilfe zur Ermittlung der Voraussetzungen eines zuléssigen oder
gebotenen staatlichen Einschreitens bzw. von Art und Intensitat der zu ergreifen-
den MafRnahmen.

Ein solches Spannungsverhéltnis zwischen effektivem Grundrechtsschutz fur
den einzelnen und Gemeinwohlverantwortung des Staates wird vom EGMR bei-
spielsweise in dem bereits erwéhnten Fall Manoussakis8? angesprochen. In dieser

85 Zitiert nach BLUM (Anm. 54), 102 f., der den Sachverhalt wie folgt beschreibt: Eine
schwedische Zeitung hatte einen Artikel verdéffentlicht, in dem kritische AuRerungen eines Theolo-
gieprofessors Uber die Church of Scientology wiedergegeben wurden. Unter anderem solle dieser
gesagt haben, daf es keine ,verlogenere" Bewegung als Scientology gebe; sie sei die ,Cholera des
geistlichen Lebens*. Die Church of Scientology hatte daraufhin versuche straf- und zivilrechtliche
Verfahren gegen die Zeitung cinzuleiten. Dies jedoch ohne Erfolg, da ihr durch eine héchstgerichtli-
che Entscheidung die Kompetenz dazu versagt wurde.

86 HABERLE (Anm. 43), 270.

87 Vgl. oben Anm. 1.



280

Entscheidung betont der Gerichtshof auf der einen Seite das Recht der Staaten
festzustellen, ob eine Bewegung oder eine Vereinigung offensichtlich fortfahrt,
religibse Ziele oder Téatigkeiten zu verfolgen, die fiir die Bevolkerung schédlich
sind. Aufder anderen Seite jedoch schlief3t das Recht auf Religionsfreiheit, wie es
in der Konvention gewahrleistet ist, jegliches Ermessen des Staates Uber religitse
Anschauungen oder Mittel fur den Ausdruck solcher Anschauungen aus.

Gerade im Hinblick aufdie rechtlichen und gesellschaftlichen Gegebenheiten
im Zusammenhang mit den NRB scheinen in Wahrnehmung des Gemeinwohlauf-
trages gesetzte MalRnahmen im Gefahrenabwehrbereich eine spezifische Berechti-
gung zu haben. Allerdings wirft eine solche staatliche Tétigkeit auch zahlreiche
komplexe Rechtsfragen auf, die im Rahmen dieses Beitrages nur kurz angerissen
werden konnen.

IX. Konkrete staatliche MaRnahmen

Vor dem Hintergrund dieser grundrechtsdogmatischen Erérterungen und der
spezifischen gesellschaftlichen Gegebenheiten sind die konkreten MaRnahmen zu
beurteilen, die einzelne Staaten angesichts der verénderten religios-weltanschau-
lichen Landschaft gesetzt haben. Wie bereits betont, kdnnen dabei Werbetétigkei-
ten von einzelnen Gruppierungen naturlich nur einen Aspekt unter vielen zu be-
ricksichtigenden Umsténden darstellen, sodal? eine den qualitativen Gesamtzu-
stand einbeziehende Betrachtung angebracht ist. Damit im Zusammenhang ist
allerdings zu betonen, dal? eine Beurteilung ausschlief3lich nach sékularen Kriterien
erfolgen darf, einer Bewertung theologischer oder philosophischer Grundlagen die
religivsen und weltanschaulichen Uberzeugungen betreffend hat sich der Staat zu
enthalten.

I. Modelle staatlichen Verhaltens

Rik Torfs unterscheidet drei Kategorien von mdglichen staatlichen Vor-
gangsweisen®.
- Vertrauensmodell: Der demokratische Rechtsstaat sieht sich durch das Aufkom-
men von ,Sekten* nicht bedroht, weder wird die Religionsfreiheit restriktiv ausge-
legt, noch werden besondere MaRnahmen getroffen, um die Tatigkeit von ,Sekten*
einzuschranken. Um Exzesse zu verhindern, wird das Strafrecht als ausreichend
angesehen.88

88Siehe R. TORFS, Die rechtliche Stellung von Kirchen und religibsen Gemeinschaften im eu-
ropaischen Kontext, als Beitrag zur Fachtagung ,Europas Seele? Kirchen und religitse Gemein-
schaften im européischen Einigungsprozess®, in: 6arr46 (1999) 43.



281

- Wachsamkeitsmodell: Es werden zwar keine besonderen die ,,Sekten* betreffen-
den Gesetze ausgearbeitet, aber es werden einige Kontrollmechanismen, bei-
spielsweise haufigere Uberpriifungen durch die Steuerbehérden, eingefiihrt und die
Religionsfreiheit sorgféltiger gegen den Schutz der 6ffentlichen Ordnung abgewo-
gen.

- Modell der strukurellen Skepsis: Es werden besondere Gesetze erlassen, um die
~Sekten im Auge zu behalten. Der Begriffder Religion wird eng ausgelegt, das
Schwergewicht liegt aufdem Schutz der Gesellschaft im allgemeinen und der
offentlichen Ordnung im besonderen.

So nachvollziehbar diese Kategorisierung auch ist, so ist doch zu betonen,
daf} die einzelnen Staaten vielfach nicht dem einen oder anderen Modell als sol-
chem zugeordnet werden kdnnen. Eine exakte Grenzziehung zwischen diesen drei
Gruppen erscheint nicht moglich, es werden vielmehr in einem bestimmten Staat
Malinahmen gesetzt, die jeweils unterschiedlichen Kategorien zuzuordnen sind.
Vor allem ist zu betonen, dal das Wahrnehmen staatlicher Schutzpflichten in die-
sem Bereich keinesfalls stets mit einer restriktiven Interpretation von Religions-
freiheit verbunden ist. Gerade ein Festhalten an dem aufdas Grundrecht der Reli-
gionsfreiheit anzuwendenden Grundsatz ,,in dubio pro liberlate* auch im Zusam-
menhang mit neuen religidsen Bewegungen kann das Ergreifen ,flankierender
MafRnahmen* als Realisierung von grundrechtlichen Schutzpflichten und in Ent-
sprechung des Gemeinwohlauftrages notwendig oder zumindest gerechtfertigt
erscheinen lassen.

2. Rechtlicher und gesellschaftlicher Hintergrund

Wie viele europdische Staaten steht auch Osterreich89 bis zu einem gewissen
Grad vor dem Dilemma, daf} die Rechtsordnung zwar ein umfangreiches Instru-
mentarium zur Verfugung stellt, um allféalligem rechtswidrigem Handeln von NRB
begegnen zu koénnen. Neben straf- und zivilrechtlichen Bestimmungen ist dabei
vor allem an das Gewerberecht, das Abgabenrecht, das Konsumentenschutz- und
das Medizinrecht zu denken. Diesem Befund steht jedoch das Faktum gegeniber,
dal von diesem vorhandenen Instrumentarium im Zusammenhang mit den neuen
religivsen und weltanschaulichen Bewegungen kaum Gebrauch gemacht wird.
Dies héngt wohl einerseits damit zusammen, daf3 die unmittelbar Betroffenen zu-
nachst von diesen Moglichkeiten keinen Gebrauch machen wollen und Dritte -
etwa Angehdrige - , soferne es sich nicht um Minderjahrige handelt, nicht legiti-
miert sind. Im Fall von ehemaligen Mitgliedern kann davon ausgegangen werden,

89 Zur Situation der NRB in Osterreich siehe R. POTZ, New Religious Movemcnts in Austria,

in: New Religious Movemcnts and the Law in the European Union, Mailand 1999, 69 ff.,
(Proccedings ofthe Meeting Lisbon, 8.-9. November, 1997).



282

daR3 diese entweder aus dem Bediirfnis heraus, einen Schlufstrich zu ziehen, oder
aus Furcht vor allfalligen MafRnahmen, die die von ihnen verlassene Gemeinschaft
gegen sie ergreifen konnte, vor entsprechenden rechtlichen Schritten zuriick-
schrecken. Ferner darf auch nicht Ubersehen werden, dal die Beweislage aus der
Sicht der Betroffenen in der Regel nicht besonders guinstig aussehen wird.

Daruber hinausgehend wére jedoch zu prifen, inwieweit einzelne Gruppie-
rungen geschickt in Grenzbereichen oder im rechtsffeien Raum agieren und allen-
falls vorhandene Licken zu schlieBen waren. So ortet beispielsweise der von der
Osterreicherin Maria Berger verfallte ,Sekten*“-Bericht0 die grofite Regelungslik-
ke im Hinblick auf den sogenannten ,Psychomarkt”, die jedoch generell und nicht
vorwiegend wegen der aufdiesem Markt anbietenden NRB zu schlielRen wére. Fur
den Hilfesuchenden sei das Angebot therapeutischer oder therapieéhnlicher Ver-
fahren und Techniken uniberschaubar und uniuberprifbar geworden. Der An-
spruch des Verbrauchers auf Einhaltung beruflicher Standards und Schutz vor
miRbrauchlichen oder manipulativen Techniken und unangemessenen Vertrags-
bedingungen sei nicht sichergestelit.

Angesichts dieser Situation erscheint der Ruf nach einer staatlichen Informa-
tions- oder auch einer dariiber hinausgehenden Eingriffstatigkeit - wie er tbrigens
in besonderem Male auch im Umwelt- und Gesundheitsbereich erhoben wird -
durchaus verstandlich und dementsprechende staatliche Téatigkeit als adéquates
Mittel, um aus den Grundrechten abgeleiteten Schutzpflichten nachzukommen. Es
ist allerdings zu betonen, dafl es gleichermallen gilt, auch die von solchen MalR3-
nahmen betroffenen Gemeinschaften in ihren grundrechtlichen Gewéhrleistungen
zu schitzen und ihnen einen entsprechenden Rechtsschutz zu gewéhren. Dieses
Problem wird sich primar im Zusammenhang mit kreditschadigenden AuRerungen
stellen. Dal3 derzeit offenbar eine Rechtschutzliicke zulasten der NRB besteht,
wurde bereits angesprochen. Es handelt sich dabei um eine Frage, der auch im
Hinblick auf das neue Bundesgesetz Uber die Einrichtung einer Bundesstelle fur
Sektenfragen besondere Aufmerksamkeit zuzuwenden sein wird9l.

Jedenfalls ist das Phanomen NRB vielgestaltiger und die Situation insgesamt
viel komplexer, als daR ihr die Beschreibung der Alternativen gerecht wirde, wie
sie in der dem Beitrag von Martin Kriele ,Sektenjagd® vorangestellten Zusammen-
fassung vorgenommen wird. Dort heif3t es: ,Entweder begeht eine Organisation

rechtswidrige Handlungen, dann ist mit aller Entschiedenheit durchzugreifen. Oder
es liegt nichts derartiges vor, dann ist sie in Frieden zu lassen*92

9(1 Siehe unten 1X.3.
91 Siehe unten IX.5.
92 Kurze Zusammenfassung der Redaktion zu M. KRIELE, Sektenjagd, in: ZRP 1998, 231.



283
3. Sie sogenannte ,Sekten"-Diskussion

Es kann wohl davon ausgegangen werden, dal3 es im Bereich neuer religibser
und weltanschaulicher Bewegungen Uber besonders tragische Einzelschicksale
hinausgehend verschiedenartige Mif3stande gibt und ein echter Bedarf nach ent-
sprechender Aufkl&rung und Beratung gegeben ist, wenngleich Tendenzen beste-
hen durften, die damit im Zusammenhang stehenden Probleme zu Uberschatzen.
Gleichzeitig ist aber auch festzuhalten, dafl? zwischen Vermutungen, Verdachtigun-
gen und erwiesenen Tatsachen im Hinblick aufdie gegen diese Bewegungen erho-
benen Vorwirfe vielfach nicht oder in nicht ausreichender Weise differenziert
wird. Dieser Befund wird auch durch einen Blick in das einschléagige Schrifttum
bestatigt, sei es primar juristisch, soziologisch oder psychologisch ausgerichtet.
Auch zahlreiche Initiativen im Bereich der Europdischen Union weisen in diese
Richtung.

Im Bereich des Europarates verabschiedete die parlamentarische Versamm-
lung 1992 die Empfehlung Nr. 1178, in der spezielle Gesetze bezuglich ,Sekten*
als Uberflissig und Uberdies gefahrlich fur die in Art. 9 F.MRK garantierte Religi-
onsfreiheit angesehen werden. In der Folge legte das ,Committee on legal affairs
and human rights* der Parlamentarischen Versammlung einen Bericht tber ,Sects
and new religious movements* vor (datiert mit 15. Mai 1998). In einer darauf
folgenden Entschlieung des Europédischen Parlaments forderte dieses die Mit-
gliedstaaten auf, den gegenwartigen Austausch von Informationen tber das Sek-
tenph&nomen zu verstarken.

Eine Reihe von Staaten haben parlamentarische Untersuchungsausschisse
gebildet, die Berichte zu den NRB erstatteten, wobei vor allem Frankreich, Belgien
und Deutschland zu erwshnen sind93, In Osterreich wurde die Bundesregierung mit
EntschlieBung des Nationalrates vom 14. Juli 1994 ersucht, sich mit ,Sekten,
pseudoreligidsen Gruppen, Vereinigungen und Organisationen sowie destruktiven
Kulten* auseinanderzusetzen und Maflinahmen zur Aufklarung zu setzen. Auf-
grund einer Anregung durch den Nationalrat wurde im Jahre 1996 vom Bundes-
ministerium fir Umwelt, Jugend und Familie eine Broschire mit dem Titel
.Sekten - Wissen schitzt* herausgegeben.

Der von der Osterreicherin Maria Berger zusammengestellte Bericht (iber
L~Sekten in der Europdischen Union, der im ,Sekten“-Ph&nomen keine unmittel-

93 Frankreich war das erste Land, das einen parlamentarischen Untersuchungsausschuf? ein-
setzte. Am 10. 1. 1996 verdffentlichte die franzdsische Assemhlde Gdndralc einen Bericht, in dem 172
religidse Gruppen genannt werden, die schadlich oder gefahrlich sein kdnnen. Auch der in Belgien am
27. 4. 1997 verdffentlichte Bericht liel3 eine groRe Skepsis gegenuber den NRB erkennen. Der End-
bericht der Enquete-Kommission ,Sogenannte Sekten und Psychogruppcn” des Deutschen Bundest-
ages ist ausgewogener (13. Wahlperiode, Drucksache 13/10950). VVgl. auch TORES (Anm. 88), 42.



284

bare Gefahr fir Demokratie und Rechtsstaat erkennen konnte, wurde am 13. Juli
1998 zum zweiten Mal in einer Plenarsitzung des Européischen Parlaments ver-
worfen94,

Wenngleich die seit Jahren andauernde ,Sekten*-Diskussion des oOfteren den
Boden der Sachlichkeit verlassen, vielleicht sogar gelegentlich hysterische Zige
angenommen hat, so sind doch Vergleiche mit ,Tendenzen zu einer Hysterie, wie

sie fur Epochen der Ketzerverfolgung, der Hexenjagd, des Antisemitismus oder
des McCharthyismus typisch waren*9%, keinesfalls zu rechtfertigen.

4. Staatliches Informationshandeln

Die Frage nach der Zulassigkeit staatlicher Informationstatigkeit und deren
Grenzen% haben in den letzten Jahren verstérktes Interesse gefunden, in besonde-
rem Mafle im Bereich des Umwelt- und Gesundheitswesens, aber auch im Zusam-
menhang mit Warnungen vor bestimmten religiosen oder pseudo-religiosen Bewe-
gungen. Da staatliche Aufklarung in Form von Informationen, Empfehlungen oder
Warnungen von ihrer Intention her in der Rege! auf Beeinflussung und damit auf
Verhaltenssteuerung ausgerichtet ist - sie mdchte ja préventiv, gefahrenabwehrend
wirken -, sind dabei auch besonders die sich aus den grundrechtlichen Gewéhrlei-
stungen sowie dem Verfassungsprinzip der religids-weltanschaulichen Neutralitat
ergebenden Grenzen zu beachten.

Gerade die Grundrechtsbindung aller staatlicher Gewalt, die Verpflichtung zu
sachlicher, objektiver und wahrheitsgetreuer Information97 verleihen einer derarti-
gen Tatigkeit auch eine besondere Glaubwirdigkeit und Autoritat im Bewultsein
der Adressaten. Demgegeniber ist bei einer vergleichbaren Tétigkeit im Rahmen
von privaten Institutionen vielfach entweder eine besondere persdnliche Betrof-
fenheit oder eine bestimmte religiés-weltanschauliche Pragung gegeben, wobei
nicht ausgeschlossen werden kann, daf} diese - bei allem Bemilhen um Objektivitét
- bis zu einem gewissen Grad in die Informationstatigkeit einflieen. Aufgrund
dieses hohen Stellenwerts, den staatliche Informationstatigkeit im 6ffentlichen
Meinungsbildungsprozel3 einnimmit, ist sie fiir die davon erfalBten Gemeinschaften
verstandlicherweise von besonderer Relevanz. Dies nicht zuletzt auch im Hinblick
darauf, daR manchen dieser AuRerungen irreversible Wirkung zukommt. Es gilt

94 Vgl. TORFS, (Anm. 88), 42 f., sowie H. NASSAUER, Kirchen und europaische Integration

in der Diskussion des Europaischen Parlaments, in: darr 45 (1999) 85 ff.
9% So KRIELE (Anm. 92), 231, bezogen aufden Zwischenbericht der Enquete-Kommission des

Deutschen Bundestages. Vgl. oben Anm. 93.

9 Siehe T. LEIDINGER, Hoheitliche Warnungen, Empfehlungen und Hinweise im Spektrum
staatlichen Informationshandelns, in: DOV 46 (1993) 925 ff.

9" Vgl. 4 Abs. 2 Bundesgesetz Uber die Einrichtung einer Bundcsstclle fur Sektenfragen; vgl
unten Anm. 102.



285

den aus den Grundrechten abgeleiteten objektiv-rechtlichen Schutzpflichten nach-
zukommen und gleichzeitig die subjektiv-rechtlichen Grundrechtspositionen der
dadurch unter Umsténden stark betroffenen Gemeinschaften zu wahren.

Die Verpflichtung der Bundesregierung und der Ministerien zu Offentlich-
keitsarbeit schlie3t das Recht zu 6ffentlichen Stellungnahmen entsprechend ihren
je unterschiedlichen Aufgaben und Funktionen ein. So ist etwa Offentlichkeitsar-
beit Uber von NRB mdglicherweise ausgehende Geféhrdungen - fur Gesundheit
von Menschen, die Integritédt des Familienlebens oder die Entwicklung von Ju-
gendlichen - als Wahrnehmung einer o6ffentlichen Aufgabe zu qualifizieren9. 99
Wenngleich als allgemeine gesetzliche Grundlage fir eine derartige staatliche
Téatigkeit das Bundesministeriengesetz herangezogen werden kann, so ist doch
die besondere Grundrechtsnéhe eines derartigen staatlichen Verwaltungshandelns
zu bedenken. Fir eine solche staatliche Téatigkeit - ob sie nun als hoheitlich oder
nicht-hoheitlich eingestuft wird - ist von einer entsprechenden Determinierungs-
pflicht des Gesetzgebers auszugehen. Damit im Zusammenhang hat der VfGH den
Begriff des ,eingriffsnahen Gesetzes*“100 entwickelt. Danach ergeben sich die
MaRstébe fur diese Determinierungspflicht nicht nur aus dem Legalitatsprinzip
(Art. 18 B-VG), sondern auch aus den grundrechtlichen Gesetzesvorbehalten.
Wahrend der Gerichtshof bei der Eingriffsndhe zunachst darauf abstellte, ob eine
MaRRnahme nicht blo3 zufallig, sondern geradezu in der Regel eine Grundrechts-
beeintréchtigung darstellt, knipfte er in der Folge an den Kriterien der Wahr-
scheinlichkeit und Intensitat an, mit welchen eine MaBnahme in ein grundrechtlich
geschitztes Rechtsgut eingreift. Es kann wohl davon ausgegangen werden, daf es

sich bei Erméchtigungsgesetzen flr ein derartiges Informalionshandeln um ein-
griffsnahe Gesetze in diesem Sinne handeltl0L

Vgl. Erlauternde Bemerkungen zum Bundesgesetz Uber die Einrichtung einer Bundesstelle
fur Sektenfragen (NR: GP XX RV 1158 AB 1287 S. 133. BR: AB 5764 S. 643.).

99 Vgl. insbes. Abschnitt L des Teiles 2 der Anlage zu § 2, Z 3, Z 7 lit. d und f. und Z 11 des
Bundesministeriengesetzes, BGBI. 1986/76 i.g.F.

100 Siehe dazu insbes. W. BERKA, Das ,eingriffsnahe Gesetz*“ und die grundrechtlichc Interes-
senabwégung, in: H. MAYER - C. JABLONER - G. KUCSKO-STADLMAYER - R. LAURER - K.
RINGHOFER - R. TH1ENEL (Hrsg ), Staatsrecht in Theorie und Praxis, FS-Walter (60), Wien 1991,
37fT.

101 So werden im deutschen Schrifttum, LEIDINGER (Anm. 96), 935, beispielsweise noch Re-
gelungsdefizite im Hinblick auf die Anforderungen an die Verdachtsstufe, bei der ein behérdliches
Eingreifen zul&ssig ist, hinsichtlich der Frage, wieweit die behérdlichen Aufklarungspflichten reichen,
ob eine Pflicht zur Entwarnung besteht und ob der zu Unrecht Betroffene als Nichtstorer zu entschéadi-
gen ist, beklagt. Dies trotz der im Bereich des Gefahrenabwehrrechts bestehenden Gencralklauseln,
aber vor allem der zwischenzeitlich geschaffenen spezialgcsetzlichen Erméchtigungsgrundlagen.



286

5. Das Bundesgesetz Uber die Einrichtung einer ,, Bundesstelle fur
Sektenfragen

Unter diesen Aspekten kann auch das Bundesgesetz Uiber die Einrichtung ei-
ner Dokumentations- und Informationsstelle fur Sektenfragenl02 nicht schlechthin
als Antisekten-Gesetz abqualifiziert werden, es bedarf vielmehr einer differenzier-
ten Beurteilung. Unabhé&ngig von der konkreten legistischen Umsetzung, kann das
damit verfolgte Anliegen des Gesetzgebers als ein durchaus berechtigtes bezeich-
net werden.

Mit diesem Gesetz findet der Begriff ,Sekte* Eingang in die dsterreichische
Rechtsordnungl03, was umso problematischer ist, als es selbst keine Definition
enthalt, in den Erlauternden Bemerkungen zu diesem Gesetz sich jedoch wider-
sprichliche Aussagen zu diesem Begriff finden. Wéhrend im Allgemeinen Teil der
Erlauterungen betont wird, dal der Gesetzesentwurf bewuf3t von einer nicht wer-
tenden Verwendung des Begriffs Sekte ausgeht, heifdt es im Besonderen Teil zu § 2
leg. cit., daR die Bezeichnung Sekte dann verwendet werden darf, wenn von einer
Glaubens- oder Weltanschauungsgemeinschaft bestimmte Gefahren im Sinne des §
4 Abs. 1 ausgehen. Dazu kommt, daf} der urspringlich neutrale Begriff in zuneh-
mendem MaR negativ besetzt ist, sodall damit in der Regel eine abwertende Kon-
notation verbunden ist. Es kann im Rahmen dieses Beitrages weder auf die damit
im Zusammenhang stehenden Fragen noch auf die zahlreichen rechtlichen und
auch praktischen Probleme, die dieses Gesetz aufwirft, eingegangen werdenl04. Es
sollen lediglich zwei Aspekte angesprochen werden, die in unserem Kontext gera-
de im Zusammenhang mit der Legitimation staatlicher MalRnahmen gegeniber
NRB von Interesse sind.

5.1. Frage des Rechtsschutzes

Wie bereits oben angesprochen wurde und auch in der erwdhnten Entschei-
dung des OGH betreffend die Sri Chinmoy-Bewegungl05 deutlich wird, stellt die
Frage des Rechtsschutzes der von der Dokumentations- und Informationstatigkeit
der Bundesstelle fiir Sektenfragen erfalBten Gemeinschaften ein besonderes Pro-
blem dar.

102 BGBI. | 1998/150.
103 Abgesehen von § 304 StG (Beforderung einer vom Slaal for unzuléssig erklarten Rcligions-

sekte), der keinerlei praktische Bedeutung hatte und im StGB 1975 ersatzlos gestrichen wurde.
104 Ein Kommentar zu diesem Gesetz von H. KALB - R. POTZ - B. SCHINKELE ist in

Vorbereitung und wird im Heft 3/1999 6arr erscheinen.
105 Vgl. oben V.1.2.



287

Bei der Bundesstelle fur Sektenfragen handelt es sich um eine selbsténdige
Anstalt 6ffentlichen Rechts. Im Allgemeinen Teil der Erlauterungen wird dazu
ausgefiihrt, daB rechtsformal betrachtet Akte einer staatlichen Offentlichkeitsarbeit
Uber Sekten in den in diesem Bundesgesetz vorgesehenen Formen dem Bereich des
nicht-hoheitlichen Handelns zuzuordnen sind. Dennoch sei staatliche Aufkl&rungs-
tatigkeit Uber Gefahrdungen, die von Sekten ausgehen - etwa fur die Gesundheit
von Menschen, die Integritdt des Familienlebens oder die Entwicklung von Ju-
gendlichen - , als die Wahrnehmung einer offentlichen Aufgabe zu qualifizieren.
Es wird daher davon ausgegangen, dal die Tatigkeit der Bundesstclle fur Sekten-
fragen in den Anwendungsbereich des Amtshaftungsgesetzes féllt. Da dieses je-
doch eine Haftung fur kreditschaddigendes Verhalten nach den zivilrechtlichen
Bestimmungen ausschlie8t, somit weder Unterlassung noch Widerruf begehrt
werden kann, scheint ein beachtliches Rechtsschutzdefizit fiir die von der Infor-

mationstétigkeit erfalBten Gemeinschaften gegeben zu sein - ein Problem, das an
anderer Stelle noch eingehend zu behandeln sein wird106.

5.2. Anwendungsbereich des Gesetzes

Gemal § | Abs. 2 des Bundesgesetzes Uber die Einrichtung einer Bundesstel-
le fur Sektenfragen findet dieses Gesetz auf gesetzlich anerkannte Kirchen und
Religionsgesellschaftcn und ihre Einrichtungen keine Anwendung. Als Begriin-
dung fir diese Regelung wird in den Erlauternden Bemerkungen daraufhingewie-
sen, dal? diese aufgrund des Art. 15 StGG 1867 in der selbstédndigen Regelung ihrer
inneren Angelegenheiten verfassungsrechtlich geschitzt sind, wozu auch die Or-
ganisation ihrer Einrichtungen gehort. Es wird daher davon ausgegangen, daf} es
Sache der anerkannten Kirchen und Religionsgesellschaften ist, etwaige Mil3stéan-
de, die bei ihren Einrichtungen auftreten, abzustellen. Lediglich gemal? dem Be-
richt des Familienausschusses wird vom Bundesminister fur Umwelt, Jugend und
Familie zugesichert, die leitenden kirchlichen Organe der gesetzlich anerkannten
Kirchen und Religionsgesellschaften hierliber in Kenntnis zu setzen, sollten im
Rahmen der Tatigkeit der Bundesstelle fur Sektenfragen Gefahrdungen im Sinne
des § 4 dieses Gesetzes innerhalb dieser Religionsgemeinschaften und ihrer Ein-
richtungen bekannt werden.

Wenngleich das Ausgenommensein der anerkannten Kirchen und Religions-
gesellschaften vom Anwendungsbereich dieses Gesetzes durch die ministerielle
Zusicherung ein wenig relativiert wird, so erscheint es in Relation zu den staatlich
eingetragenen Bekenntnisgemeinschaften verfassungsrechtlich nicht unbedenklich
Und auch rechtspolitisch nicht zweckmé&Rig zu sein. Da letztere nicht ausdricklich

™ Vgl. oben Anm. 104.



288

ausgenommen sind, ist prima vista davon auszugehen, da sie unter den Anwen-
dungsbereich dieses Gesetzes fallen, was jedoch aus folgendem Grund nicht kohé&-
rent erscheint: Einerseits werden die betreffenden Gemeinschaften anlaRlich der
Nichtuntersagung ihrer Eintragung, insbesondere im Hinblick auf die Schranken-
regelung in Art. 9 Abs. 2 EMRK und die durch den Gesetzgeber in § 5 Abs. !
RRBG erfolgten Konkretisierung, einer genauen Priifung unterzogen. Andererseits
sind die Versagungs- bzw. Aberkennungsgrinde in bezug auf die Rechtsperson-
lichkeit als Bekenntnisgemeinschaft und die in § 4 Abs. | Bundesgesetz Uber die
Einrichtung einer Bundesstelle fiir Sektenfragen genannten Voraussetzungen, die
eine Gemeinschaft erfullen muf3, um eine auf sie bezogene Dokumentations- und
Informationstétigkeit zu rechtfertigen, weitgehend Ubereinstimmend geregelt.
Demnach konnte sich die Téatigkeit der Bundesstelle flr Sektenfragen auf eine
religidse Bekenntnisgemeinschaft nur insoweit erstrecken, als Umstande zutage
treten, die der Behtrde vor der Nichtversagung der Eintragung nicht bekannt wa-
ren oder die sich erst nachtraglich ergeben. In beiden Fallen wére jedoch die Ein-
tragung geméan § 9 Abs. 2 lit. I bzw. lit. 3 RRBG abzuerkennen.

Die hinsichtlich des Anwendungsbereiches vorgenommene Differenzierung
zwischen gesetzlich anerkannten Kirchen und Religionsgesellschaften einerseits
und staatlich eingetragenen religidsen Bekenntnisgemeinschaften andererseits
erscheint daher sachlich nicht gerechtfertigt. Beide Kategorien von Religionsge-
meinschaften haben - im Gegensatz zu als Vereine konstituierte Religionsgemein-
schaften - nach einer Uberpriifung eine spezifische Form staatlicher Anerkennung
erfahren - im einen Fall als Anerkennung im engeren Sinn gemaR Anerkennungs-
gesetz 1874, im anderen Fall aufgrund der Registrierung geméaR RRBG als Aner-
kennung im weiteren Sinn.

Damit ist ein sehr grundsatzliches Problem beruhrt, ndmlich das einer not-
wendigen Neuinterpretation des Art. 15 StGG. Die darin verbirgte institutioneile
Garantie und das religionsgemeinschaftliche Selbstbcstimmungsrecht werden in
zunehmendem Maf nicht nur als ein notwendiges Korrelat des umfassend gewéahr-

leisteten Menschenrechts auf Religionsfreiheit verstanden, sondern von diesem
bereits mitumfafRt angesehenl(7. Eine solche Sicht entspricht nicht nur der umfas-

107 Der in Art. 15 StGG enthaltene Gesezesvorbchalt ,, ... ist aber, wie jede Gesellschaft, den
allgemeinen Staatsgesetzen unterworfen" ist im Gegensatz zu den anderen Gesetzesvorbehalten des
StGG als ein materieller zu verstehen, der stets eine Rcchtsglliterabwégung erfordert. So unterschied-
lich dessen Formulierung im Vergleich zum Gesetzesvorhalt in Art. 9 Abs. 2 EMRK auf den ersten
Blick auch ausschen mag, im wesentlichen laufen beide Schrankcnrcgclungen auf dasselbe Ergebnis
hinaus. Ein einfaches Gesetz ist dann als ,allgemeines Staatsgesetz“ zu qualifizieren, wenn sich das
dadurch geschitzte Rechtsgut im Verhaltnis zum Selbstbcstimmungsrecht als gleich- oder héherrangig
darstellt - ein Abwagungsvorgang, den auch die Schrankcnrcglung der EMRK gebietet. Naheres dazu
siehe B. SCHINKELE, Church Autonomy in Austria, Beitrag anlailich der 2. Tagung der européisch-



289

senden grundrechtlichen Gewahrleistung in Art. 9 EMRK sowie den entsprechen-
den Formulierungen in verschiedenen Menschenrechts-Instrumenten, sondern hat
auch durch das Inkrafttreten des Bundesgesetzes Uber die Rechtspersonlichkeit
religibser Bekenntnisgemeinschaften eine zusétzliche Untermauerung erfahren.
Neben der 6ffentlich-rechtlichen Stellung als anerkannte Kirchen und Religionsge-
sellschaften kdnnen Religionsgemeinschaften nunmehr Rechtspersonlichkeit als
eingetragene Bekenntnisgemeinschaft erlangen und sich damit als juristische Per-
son des Privatrechts konstituieren. Eine derartige Differenzierung zwischen Reli-
gionsgemeinschaften ist jedoch nur insoweit zulassig, als all das, was sich als
unmittelbarer Ausflu des umfassenden Menschenrechts auf Religionsfreiheit
darstellt, beiden Kategorien in gleicher Weise gewahrleistet istll'8.

Nachtragliche, den Geféhrdungstatbestdnden des § 4 Abs. | Bundesgesetz
Uber die Einrichtung einer Bundesstelle fur Sektenfragen entsprechende Entwick-
lungen sind jedenfalls auch im Rahmen von anerkannten Kirchen und Religionsge-
sellschaften nicht auszuschlieBen. Das Schutzbedurfnis Betroffener bleibt jedoch
dasselbe, unabhéngig davon, welchen Rechtsstatus die Gemeinschaft hat, von der
solche Gefahrdungen ausgehen. Unter der Annahme einer staatlichen Aufklarungs-
und Schutzpflicht miRte diese im Fall von gravierenden Mi3stdnden wohl unab-
hangig davon bestehen, von welcher Glaubensgemeinschaft diese ausgehen, In
einem solchen Fall kénnte nicht mehr von einer ,inneren Angelegenheit* gespro-

chen werden, es wirde vielmehr die Schranke der ,allgemeinen Staatsgesetze* ihre
Wirkung entfalten109.* 09

amerikanischen Gesellschaft fur Religionsfreiheit in Trier 27. bis 30. 5. 1999, homepage address:
http://lwww.uni-trier.e/~ievr.

108 Siche dazu naher H. KALB - R. POTZ - B. SCHINKELE, Religionsgemeinschaftenrecht,
Eintragung und Anerkennung, Wien 1998, 21 f.

09 Solchen Uberlegungen entsprechend wurden etwa in die belgische ,Sektcnbroschirc® In-
formationen Uber das ,,Opus Dei" und das ,Engelwerk* aufgenommen.

Das ,Opus Dei* wurde am 2. 10. 1928 in Madrid durch J. Escriva de Belagucr gegriindet und
1941 als ,pia unio* approbiert. 1943 erfolgte die Grindung der mit dem ,Opus Dei" verbundenen
Priestcrlichen Gemeinschaft vom HI. Kreuz. 1947 wurde das ,Opus Dei*“ als erstes Sakularinstitut
papstlichen Rechts und schlie3lich mit Ap. Konst. Ul sil vom 28. 11. 1982, AAS 75 (1983) 423 ff., als
Personalpralatur errichtet.

Das ,Engelwerk" (Opus Angelorum) hat seinen Ursprung in den sogenannten Privatoffenbarun-
gen der Gabriele Bitterlich aus Innsbruck (Aufzeichnungen seit 1974). Nach kirchenamtlicher Appro-
bation von (Schutz)cngclweihe und SUhneweihe im Jahre 1951, kirchenamllicher Errichtung einer
Schutzengelbruderschaft und von Priestergemeinschaften fand das ,Engelwerk" weitere Verbreitung.
Schlie3lich kam es zu erheblichen Bedenken gegen die vom ,Engelwcrk“ verbreiteten Sonderlchren
und zu MaRnahmen des Innsbrucker Di6zesanbischofs, verschiedener deutscher Diézesen sowie des
Apostolischen Stuhls. Mit Dekret der Glaubenskongregation vom 6. 6. 1992, AAS 84 (1992) 805 f.,
wurden Verwendung und Verbreitung der Sonderlchren Uber die Engel, Engelweihen, Fcmspendung
von Sakramenten u.a. verboten.


http://www.uni-trier.e/~ievr

290
X. Ausblick

Es kann kein Zweifel darliber bestehen, dafll das Osterreichische Religions-
recht in Bewegung geraten ist. Das Gesetz Uiber die Rechtspersonlichkeit religidser
Benntnisgemeinschaften - als erster Schritt des Gesetzgebers im Zusammenhang
mit dem Ph&anomen NRB - stellt eine einschneidende Z&sur dar, und zwar nicht so
sehr als Endpunkt einer Entwicklung, es markiert vielmehr den Anfang einer
Phase religionsrechtlicher Umgestaltung. Durch das Auftreten neuer religidser und
weltanschaulicher Bewegungen werden bewéhrte staatskirchenrechtliche Institute
mit neuen, unbekannten Inhalten gefillt. Im Zusammenhang mit der Zuordnung
religiés-weltanschaulicher Verbande zum staatlichen Rechtsbereich stellen sich
sehr grundsétzliche religionsrechtliche sowie allgemein (verfassungsrechtliche
Fragen. Die bisher als erste Reaktion des Gesetzgebers gesetzten Malinahmen - das
Gesetz Uber die Rechtspersonlichkeit religiser Bekenntnisgemeinschaften einer-
seits und das Gesetz Uber die Einrichtung einer Bundesstelle fur Sektenfragen
andererseits - werfen trotz mancher positiver Ansétze sowohl in verfassungsrecht-
licher, legistischer als auch rechtspolitischer Hinsicht zahlreiche weitere Probleme
auf. Die sich dadurch primar fur die Gerichtshofe offentlichen Rechts sowie den
Gesetzgeber stellenden Herausforderungen gilt es anzunehmen und im Sinne des
umfassend gewdbhrleisteten Rechts auf Religions- und Weltanschauungsffeiheit zu
I6sen. Dabei ist das daraus resultierende verfassungsrechtliche Prinzip der religios-
weltanschaulichen Neutralitat zu beachten, ohne daR diese jedoch als Indifferenz
umgedeutet werden durfte. Untrennbar damit verbunden ist der Grundsatz der
Toleranz, nicht verstanden in ihrer dlteren Bedeutung als Duldung, sondern als ein
an den Staat und den einzelnen gerichtetes Rechtsgebot.



291

DIE VERMOGENSRECHTLICHEN KANONES DES VIERTEN
JAHRHUNDERTS UNTER BESONDERER BERUCKSICHTIGUNG DER
ANTIOCHENISCHEN KANONES UND IHRER REZEPTION IM
ORTHODOXEN KIRCHENRECHT

Eva M. Sy n ek, Wien

Angesichts der in den letzten Jahren zunehmenden Debatten um die Kirchen-
finanzierung, um die Verteilung vorhandener Ressourcen aber auch ganz allge-
mein um die Durchsichtigkeit kirchlicher Vermdgensgebarung scheinen die
spatantiken Probleme ziemlich aktuell. Eine Schlisselfrage war nattrlich bereits in
der jungen Kirche das ,fund-raising®, die Sorge um Beitrdge der Glaubigen, die
den Gemeinden ein breites soziales Engagement, aber auch die Finanzierung eines
zusehends beamteten Klerus ermdglichten. Vom paulinischen Spendenaufruf fir
Jerusalem an zieht sich das Werben um materielle Beitrage kontinuierlich durch
die fruhchristlichen Quellen. So werden beispielsweise in der sog. ,Zwei-Wege-
Lehre*, deren bekannteste Rezension die Didache ist, mit hohem Argumentations-
aufwand alle in Pflicht genommen, die durch ihre Arbeit Uberschiisse produzieren:
+~Zogere nicht zu geben [...] sage nicht, da es dein Eigentum ist. Denn da ihrja im
Unsterblichen Gemeinschaft habt, um wieviel mehr in den vergénglichen Din-
gen‘'. Dald in den cc. 24 und 252 der antiochenischen Synode von 341, der sog.
~Synode in encaeniis”, ein Spendenaufruffehlt, mag Zufall sein. Es kdnnte aller-
dings auch damit Zusammenhéngen, daR die Synode von konsolidierten Vermo-
gensverhéltnissen auf der Basis von ertragreichem Landbesitz ausgeht. Mag sein,
daf} die kirchliche Caritas im vorausgesetzten Kontext nicht sonderlich an regel-
maRigen Zuwendungen von Seiten der Glaubigen hing. GroRBe Schenkungen und
Erbschaften sicherten in der Reichskirche bereits in der ersten Hélfte des 4. Jh.s
jedenfalls den groRReren Gemeinden ein gewisses Mal an regelmafigen Einkinf-
ten. In den etwa zeitgleich mit den antiochenischen Kanones verabschiedeten Ka-
nones der kappadokischen Synode von Gangra (340/355)3 ist das Fund-raising

| Didachc 4,7 f(ed. W. RORDORF/A. TUILIIER/Ubers. G. SCHOILGEN, FC 1, 100 ff); vgl.
par Barnabas 19,8 ff(ed. K. WENGST, SUC 2, 190); Constitutiones Ecclcsiastici Apostolorum 13 (cd.
F.X. FUNK, Doctrina duodecim aposlolorum. Canones apostolorum ecclcsiastici ac rcliquiae doctri-
nac de duabus viis expositioncs vctcrcs, Tubingen 1887, 58-60); Apostolische Konstitutionen 7,12
(ed. M. METZGER, SC 336, 38-40).

2 Ed.ffranz. Ubers, von P.P. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. 1.2, Grottafcrrata/Rom 1962, 123-
126.

3 Ed.ffranz. Ubers, von JOANNOU, Fonti Fase. 1X, 1.1.2, 85-99.



292

aber auRerst brisant. Und auch die Apostolischen Konstitutionens,|di& wohl etwa
40 Jahre nach der Synode von 341 entweder ebenfalls in Antiocheia entstanden
oder jedenfalls dort ihren Bezugspunkt haben, setzen sich mit sichtlichem Enga-
gement mit dieser Frage auseinander.

Im Folgenden sollen zuné&chst die rechtlichen Quellen des Konsolidierungs-
prozesses des 4. Jh.s beziglich jener Probleme der Spatantike befragt werden, die
sich dann stellten, wenn das Fund-raising einmal prinzipiell erfolgreich war, wenn
es Guter zu verteilen und mit dem Ansammeln eines gewinnbringend bewirtschaf-
teten festen Stammvermdégens auch kontinuierlich zu verwalten gab. Letzteres setzt
nicht nur Zuwendungen in gréBerem Umfang voraus, sondern auch die Abkehr
von der kirchlichen Subsistenzwirtschaft der Friihzeit. Ausgehend von dem bereits

im 4. Jh. vertretenen Verbot, einmal dem sakralen Gebrauch gewidmete Dinge
wieder zu profanieren5, wurde ein prinzipielles VerduRerungsverbot6 fur Kirchen-

vermdgen entwickelt. Neben Gottesdienststatten, Kléstern und dem direkten Sa-
kralgebrauch gewidmeten Gegenstédnden erfaldte dieses insbesondere landwirt-
schaftlich nutzbare Guter7, nicht aber deren Ertrag. Als weitere wichtige Themen

im Zusammenhang mit der Vermdgensgebarung seien benannt: die kirchliche
Rezeption des alttestamentlichen Zinsverbotes8 und das Simonieverbot9. lhre kon-

tinuierliche Einscharfung in mittelalterlichen Quellen deutet einerseits auf

1 Edifranz. Ubers, von M. METZGER, SC 320/329/336, Paris 1985-1987.

' Vgl. c. 73 der Apostolischen Kanoncs (bezogen auf Gerétschaften, Stoffe: cd. METZGER, SC
336, 302); c. 24 Chalkcdon (bezogen auf Kloster und Klostcrgut: cd. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t.
1 1, 88); c. 49 Trullanum; c. 13 Nikaia 786/7 (ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. 1.1, 140-143); c. 10
Prima-Secunda (= Konstantinopel 861; cd. JOANNOU, Fonti Fase. IX, 1.1.2,467-467).

6 Vgl. cc. 34; 40 Karthago (ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. 1.2, 255; 259); c. 15 Ankyra 314
(ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. 1.2, 66-67) ist wohl noch nicht als generelles VerauRerungsverbot

anzuschcen; es geht hier vornehmlich um die Sicherung des Zustimmungsrechtes des Bischofs.
7 Vgl. c. 12 Nikaia 786/7 (ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, 1.1.1, 33-34); c. 10 Prima-Secunda (=

Konstantinopcl 861; cd. JOANNOU, Fonti Fase. IX, 1.1.2,464467).

* Vgl. z.B. c. 17 Nikaia 325 (= 1. 6kumenisches Konzil; ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. 1.1.
38); c. 10 Quiniscxtum 690/1 (= Trullanum; ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. 1.1, 137); c. 44 der
Apostolischen Kanonrs (ed. METZGER, SC 336, 288); c. 4 Laodikeia (ed. JOANNOU, Fonti Fase.
1X, 1.1.2, 132); cc. 5; 20 Karthago (ed. JOANNOU, Fonti Fase. 1X, 1.1.2,218-219; 236-237); c. 14 des
Basilcios (Zugestandnis, dal jemand, der Zinsen genommen hat, zur Weihe zugelassen werden kann,
sofern er seinen ,Bercichcrungsgewinn” an die Armen verteilt: ed. P.-P. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t.
11, Grottafcrrata/Rom 1963, 113).

7 Vgl. z.B. c. 29 der Apostolischen Kanones (cd. METZGER, SC 336,282); c. 2 Chalkedon 451
(ed. JOANNOU, Fonti Fase. 1X, 1.1.1, 70); c. 22 Quiniscxtum (vgl. auch c. 23: generelles Verbot, ft*r
Sakramentenspendung Geld zu nehmen: ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, 1.1,1, 153-154); cc. 4; 5; 19
Nikaia 786/7 (cd. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. 1.1, 451 [recte: 251J-258; 277-279); c. 90 Basilcios
(Klarstellung, daR auch Geldannahmc nach erfolgter Weihe unter das Simonieverbot féallt: JOANNOU,
Fonti Fase. IX, t. Il, 175-178); Kanonische Enzyklika von Gennadios v. Konstantinopel (f 471; JO-
ANNOU, Fonti Fase. IX, t. I, 292-299); kanonischer Briefvon Tarasios v. Konstantinopcl (t 809; ed.
JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. Il, 315-332).



293

Schwierigkeiten bei der Durchsetzung hin, macht andererseits aber auch klar, dal
noch so haufige Regelbruche in der Praxis lange Zeit nicht ausreichten, um prin-
zipiell mit den alten Kanones zu brechen. Bekanntlich bilden die Regulierungsver-
suche des 4. Jh.s gemeinsam mit Konkretionen und Ergdnzungen in jingeren
sheiligen Kanones* bis heute das Fundament orthodoxen Kirchenrechts; auch so
scheinbar vollig tberholte Forderungen wie das Zinsverbot'0 finden sich bis heute
in den Kanoncssammlungen. Insofern sind Rechtsgeschichte des 4.Jh.s und aktuel-
les orthodoxes Kirchenrecht nicht streng voneinander zu trennen, wenngleich es
naturlich in der Praxis immer wieder zu Adaptionen der alten Kanones an neue
Verhéltnisse kommen mufR3te und mul3. Das gilt generell, ich werde mich im Fol-
genden - ausgehend von der eingangs bereits benannten antiochenischen Synode
von 341 - aber nur aufdie orthodoxen Kirchen der 7 Konzilien, die byzantinischen
Orthodoxie, beziehen".

In den cc. 24; 250Q4kH¥ es vornehmlich um die Frage der Verteilung und

Verwaltung kirchlicher Glter, an die sich als weiteres Problem die Verantwortung
fur die Vermégensgebarung anknupft. Eng vernetzt mit allen diesen Fragen ist die

Stellung des Bischofs. Er ,hat die Gewalt Uber das Kirchenvermdgen (ekklesias
pragmatori)*“'3, heif3t es nicht erst in ¢. 25 von Antiocheia. Die bischofliche Allein-

zustandigkeit fur das Kirchenvermdgen wurde im Zuge der Starkung des Mone-
piskopats bereits im 3. Jh. in Rechtsquellen prinzipiell behauptet und von den

Bischofen wohl oft auch faktisch beansprucht™.

/. Verteilungsgerechtigkeit angesichts beschrankter Ressourcen

Der erste Fragenkreis, der im Folgenden skizziert werden soll, ist die Vertei-
lung knapper Ressourcen. Die Zahl der Zuwendungswerber aus jener Gruppe von
Menschen, fir die es in der Antike nur beschrénkt analoge MaRhahmen zu den

10 Formell widerrufen wurde es auch seitens der katholischen Kirche nie.

11 Zur aktuellen Rechtslage in den katholischen Ostkirchen siehe I. MITROFAN, Lcs biens de
I'tiglise selon le Codex Canonum Ecclesiarum Orientalium, in: Acta Symposii Intemationalis circa
Codicem Canonum Ecclesiarum Orientalium, Kaslik 1996, 415-446; 1. AliIBASS, Two Codes in
Comparison (Kanonika7), Rom 1997, 177 ff.

12 Ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX,1.1.2, 123-126.

13 Ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, 1.1.2, 125.

14 Vgl. z.B. die Didaskalia: Der Urtext dieser zunachst griechisch verfa3ten Kirchenordnung ist
weitgehend verloren. Ed./engl. Ubers, der syrischen Uberlieferung: A. VUOBUS, CSCO.S
175/176/179/180, Louvain 1979 (dt. Ubers. H. ACHELIS/J. FLEMMING, Die &ltesten Quellen des
orientalischen Kirchenrechts 2. Die syrische Didaskalia tUbersetzt und erklart [TU N.F. 10/2], Leipzig
1904); cd. der lat. Uberlieferung: R.H. CONNOLLY, Didascalia Apostolorum. The Syriac Version
Translatcd and Accompanied by the Verona Latin Fragments, Norwich 1969 (= Nachdruck von Ox-
ford 1929); E. TIDNER, TU 75, Berlin 1963, 1-103; zu den griechischen Fragmenten: J.V.
BARTLET, Fragments ofthe Didascalia Apostolorum in Grecek, in: JTS 18 (1917) 301-309.



294

Renten, Arbeitslosengeldern, Kinderbeihilfen des modernen Wohlfahrtsstaates
gab, nahm standig zul5. Fur die antiochenische Synode lag das Problem vor allem

in einer zu starken Beanspruchung des Kirchenvermégens seitens des Bischofs
bzw. seiner Familie auf Kosten der Armen, die traditionell aus der Kirchenkasse
unterstitzt wurden. C. 25 zitiert den ersten Timotheusbrief: ,Wenn wir Nahrung
und Kleidung haben, so sollen wir damit zufrieden sein“ (1 Tim 6,8).

Georg Schdllgen hat in seiner (nunmehr auch im Druck erschienenen) Habili-
tationsschrift zur Didaskalia bereits vor einigen Jahren breit herausgearbeitet, dal

der Unterhalt fur den bischoflichen Haushalt selbst dort, wo kein besonderer Auf-
wand getrieben wurde, eine grolRe Belastung des Gemeindebudgets darstellte's.

Nun waren die Ressourcen in der Regel auch in kleinen Stadten ausreichend, um
den Bischofund seine Familie zu erndhren, doch dabei konnte es angesichts des
zeitgendssischen Patronatssystems kaum bleiben: Auch die antiochenische Synode
und an diese ankniipfend, c. 41 der Apostolischen Kanonesli, berlcksichtigen die
vom Bischof mitzuversorgenden Gaste. Implizit werden dem Bischof also die
Mittel zugestanden, ein grofRes Haus zu flhren.

Im Ubrigen wurden im 4. Jh. nach MaRgabe der Mittel von der Kirche auRler
dem Bischofund ,Sozialfallen* auch andere Personengruppen unterhalten: Fir die
Kleriker setzte sich zusehends ein dem bischéflichen Unterhaltsrecht analoger
Anspruch durchi8, was Verteilungskonflikte zwischen Bischof und Klerikern bzw.

auch zwischen den unterschiedlichen Gruppen von Klerikern mit sich brachte. Sie
werden gut durch die Apostolischen Konstitutionen dokumentiert, die Verteilungs-

15 So fassen die Apostolischen Konstitutionen gegen Ende des 4. Jh.s als Adressaten kirchlicher

Sozialhilfe ins Auge: Witwen und Witwer sowie Bedirftige und Leidgeprifte aller Art; Waisen,
Kranke und sonstige Arme; Leute, die Kinder zu ernghren haben (und cs offensichtlich alleine nicht
schaffen). Vgl. auch c. 11 des Thcophylos v. Alexandreia (JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. Il, 270). -
»,Sozialfalle" konnten nicht zuletzt dadurch entstehen, dal die Kirche die Austibung verschiedener
Berufe miRbilligte. Cyprian, cp. 2 (cd. G. HARTEL, CSEL IIl.2, 467-469) bezeugt den Fall eines
Schauspielers, der, um getauft zu werden, auf seinen Beruf verzichten muf3. Bleibt der Bischof hier
kompromif3los, sagt dem Betroffenen aber kirchliche Unterstutzung zu, so bezeugen die Kirchenord-
nungen freilich durchwegs auch die Tendenz, die Taufanforderungen flexibel zu handhaben: vgl. z.B.
,Traditio Apostolica*“ 16: ,Wer Kinder unterrichtet, tut gut, wenn er davon ablaf3t; wenn er aber
keinen anderen Beruf hat, sei es ihm gestattet* (ed./Ubcrs. B. BOTTE/W. GEERLINGS, FC 1,
Freiburg i. B. 1991,246-247).

18Vgl. G. SCHOLLGEN, Die Anfange der Professionalisierung des Klerus und das kirchliche
Amt in der Syrischen Didaskalic (Jahrbuch fur Antike und Christentum, Ergénzungsbd. 26), Minster

1998, 85 f; 99.
17 Vgl. ed. METZGER, SC 336, 288.

18 Belege bei SCHOLLGEN, Anfange, 34 passim. - Die Entwicklung des 3./4. Jh.s verlauft um-
gekehrt zu der in den fruhen Quellen wie der Didachc beobachtbaren Tendenz zur Restriktion.
Voraussetzung fur die Ausweitung der Anspruchsbercchtigtcn war naturlich ein wachsendes Gemein-
debudget bzw. die prinzipielle Mdglichkeit, durch gezieltes Fund-raising unter den Gemcin-
dcmitgliedem und Zentralisierung der Spendenverwaltung die durch die Gemeindeleitung verteilbaren
Guter zu vermehren.



295

Schlissell9 fur verschiedene Naturalien20 enthalten. Begiinstigend fur die rasche

Ausdehnung des Unterhaltsrechts allgemein und die Entstehung von Quotenrege-
lungen im speziellen durfte sich die Parallelentwicklung von Kleriker- und Beam-
tenstand ausgewirkt haben2l. Bei jenen Bestimmungen, die Quoten festlegen2,

ging es wohl vorrangig darum, Konflikte zu glatten bzw. durch vorweg festgelegte
Verteilungsschliissel auf Zukunft hin mdglichst ganz auszuschalten23.

Anders als der Hauptbestand der Apostolischen Konstitutionen gehdren die
zunéchst als Anhang dieser Kirchenordnung Uberlieferten Apostolischen Kanones
bis heute zum Grundbestand orthodoxen Kirchenrechts. Hier werden Bischéfe und
Presbyter eindringlich aufgefordert, mit den anderen Klerikern zu teilen. Das
scheint darauf hinzudeuten, dafl im 4. Jh. die Fixierung vergleichsweise hoher

Anteile fur die Bischofe gegenilber der zeitgendssischen Praxis eine Restriktion
zugunsten der anderen Kleriker gewesen sein dirfte24.

19 Vgl. Apostolische Konstitutionen 2,25,1-28 (im Anschluf3 an Didaskalia 8-9) (ed.

METZGER, SC 320, 226-244); 8,30-31 (ed. METZGER, SC 336, 234); 8,47,4.38.41.59 (ed.
METZGER, SC 336, 276; 286; 288; 298 [= Apostolische Kanones 4; 18; 41; 59]).

20 Der Akzent aufNaturalien ist auffallig. Allerdings mu3 man freilich auch dort, wo es nicht
ausdriicklich gesagt wird, die sich bereits in Didache 13,7 (ed. RORDORF/TUILIIER/Ubers.
SCHOLLGEN, EC 1, 132-133; die Ed. in FC | folgt SC 248) parallel zu Entwicklungen im zeit-
gendssischen Judentum abzeichnende Mdglichkeit einer Leistung der traditionellen Abgaben in Geld
in Betracht ziehen. Im ubrigen dirfte eine teilweise ,Besoldung” in Naturalien im 3./4. aber durch-
wegs die Regel gewesen sein. Im 3 /4. Jh. wurden Steuern insgesamt zu einem guten Teil in Form von
Naturalabgaben und Arbeitsleistungen erbracht. Auch Beamte und Soldaten bezogen ihre Einkiinfte
bis zum ausgehenden 4. Jh. weitgehend in Naturalien. Vgl. A.H.M. JONES, The Later Roman Empire,
Oxford 1964, 207 f. .

21 I'arallelentwicklungen stellt auch SCHOLLGEN, Anftingc, 62; 67, heraus.

22 J GAUDEMET, L'tglise dans I'Bmpire Romain (IVe-Ve sifecle) (HDIEO 4), Paris 1958
(erganzte Neuaufl. 1989), 166, der die alten Quotenregelungcn nicht thematisiert, geht unter Berufung
auf Gelasius von einer freien Zuteilung der Klerikersustentation (.Stipendium") durch den Bischofje
nach Bedarf der einzelnen aus. Dagegen deuten die Apostolischen Konstitutionen auf feste, be-
darfsunabhangige ,Satze" hin.

SCHOLLGEN, Anftingc, 68, scheint hier eine etwas zu ,glatte* Entwicklung anzunchmen:
Auch wenn die Professionalisierung des Klerus prinzipiell breit anerkannt wurde, lassen zumindest
ostliche Quellen auch noch im 4 Jh. aufmassive Verteilungsprobleme schlief3en.

24 Im Rahmen der die Verteilungsfragen behandelnden Apostolischen Kanones werden die
Diakoninnen tberhaupt nicht ausdriicklich benannt; auch im Haupttext der Apostolischen Konstituti-
onen sind sie im Vermégenskontext nur in der Didaskaliabearbcitung in Buch 2 und im Schlussel zur
Verteilung der Eulogien in 8,31,2 (ed. METZGER, SC 336, 235) explizit préasent. Grenzt man die
Frage des Zugangs der Witwen zu den von der Gemeinde bereitgestellten Ressourcen hier als Problem
sui generis aus, so wird man diesen Mangel an Prézision wohl als Hinweis daraufdeuten diirfen, dal
die Hauptprobleme nicht mit der Geschlechtcrfrage verbunden waren. Siehe speziell zur Witwenfrage
R. GRYSON, Le tninisterc des femmes dans I'Eglise ancienne (RSSR.H 4), Gembloux 1972, 95 ff; fur
eine detailierte Auslegung der in den Apostolischen Konstitutionen tberarbeiteten und z.T. auch neu
akzentuierten einschlagigen Passagen der Didaskalia auf syrischer Textbasis vgl. C. SCHLARB, Die
(un)gebandigte Witwe. Exegetische Uberlegungen zur Entwicklung eines Frauenamtes in der syri-
schen Didaskalia, in: M. TAMCKE/W. SCHWA1GERT/E. SCHLARB (Hg.), Syrisches Christentum



296

Konfliktpotential gab es aber nicht nur hinsichtlich des bischéflichen Haus-
haltes und der Klerikersustentation, sondern auch im Zusammenhang mit der as-
ketischen Bewegung. Zuwendungen fur asketisch lebende Christinnen, vor allem
Witwen und Jungfrauen, sei es uber die kirchliche Zentralverwaltung, sei es direkt
durch spendenbereite Laien, sind bereits sehr friih bezeugt. Erinnert sei nur an die
sog. Witwenregel von 1| Tim 5. Die vermdgensrechtlichen Kanones der Synode
von Gangra scheinen u.a. die Bevorzugung von Asketlnnen gegentber dem Bi-
schof und seinen verheirateten Klerikern bzw. ,normalen*“ Armen seitens spen-
denbereiter Gemeindemitglieder im Hintergrund gehabt zu haben. In der Didaska-
lia und den Apostolischen Konstitutionen zeichnen sich seitens der gebefreudigen
Laien von den Verfassern der Kichenordnungen wenig geliebte Préferenzen fiir
Witwen ab.

Die in den Kirchenordnungen des 3. und 4. Jh.s problematisierten Zuwen-
dungen an Witwen durften sich in der Praxis nicht ohne weiteres am Kriterium der
Bedurftigkeit orientiert haben. DaR sich die Kirchenordnungen kritisch &uf3ern, ist
angesichts beschrankter Ressourcen daher zunéchst nicht weiter verwunderlich.
Nicht nur die Zuwendungen an Witwen, sondern auch der Zugriffdes Bischofs auf
das Kirchenvermdgen wurden reglementiert. Die antiochenische Synode, die auf
das Witwenproblem nicht n&her eingeht, setzt sich, wie bereits festgehalten, aus-
fuhrlich mit letzterem auseinander.

Dennoch zeigt sich im Witwenreglement von Didaskalia und Apostolischen
Konstitutionen deutlich, dal? Vermégensfragen kein geschlechtsneutraler Bereich
der Kirchenrechtsgeschichte sind. Das Bemiihen um eine gerechte Verteilung von
Gutern verbindet sich offenkundig mit einer konservativen Haltung gegenuber
unabhéangigen Frauen. In den benannten Kirchenordnungen fuhrt diese vor allem
zu einer weitgehend negativen Bewertung des pastoralen Engagements und der
Lehrtatigkeit der Witwen25. Die Kirchenordnungen sind darum bemiiht, eine Paral-
lelentwicklung von Witwenstand und méannlichem Klerus zu unterbinden. Dal? die
neuen Verteilungsschliissel zuungunsten der Witwen ausfallen, steht damit in ei-
nem unmittelbaren Konnex: Wéhrend die Apostolischen Konstitutionen fur Kleri-*

weltweit. Studien zur syrischen Kirchengcschichte. FS Prof. HAGE (Studien zur Orientalischen Kir**
engeschichte 1), Munster 1995, 36-75, 50 ff. Kurz gehen auch B. BOWMANN THURSTON,
Widows. A Women’s Ministry in the Early Church, Minneapolis 1989, 102 f, und L. SCHOTTR !
Lydias ungeduldige Schwestern. Feministische Sozialgeschichte des frihen Christentums, Guters
1994, 215 f, aufdie Frage ein. - Letztbenannte Analyse steht allerdings unter zwei problematisc
Préamissen - besonderer Frauenarmut einerseits und einer extremen Frauenfeindlichkeit der Didas
andererseits. B

25 Zur Didaskalia vgl. zuletzt SCHOLLGEN, Anfange, 161 ff.



297

ker bedirfnisunabhéngige Zuwendungen vorsehen, tendieren sie dahin, die Wit-
wen aufdie Grundsatze des Armenrechts zurtickzuverweisen?6.

Il. Abgrenzung zwischen Kirchengut und Familienvermdgen

Kehren wir nun zuriick zu den Kanones von Antiocheia. Eine weitere vermo-
gensrechtliche Frage, mit der sich die Synode ausfihrlich auseinandersetzt, ist die
Abgrenzung zwischen Kirchengut und Familienvermdgen. Wer als Bischof die
LHausvaterposition* im ,Haus Gottes* tUibernimmt, bleibt zugleich auch eingebun-
den in eine ,weltliche* Familie. Somit kann das Auseinanderhalten der Vermo-
gensmassen zum Problem werden. Die Kanones von Antiocheia sprechen hier ein
auch schon in alteren Quellen présentes Problem?7 offen an: die Versuchung zu
personlicher Bereicherung28 bzw. Nepotismus und Bereicherung des Familien-
clans?". Es ist gut verstéandlich, daR - vor allem bei personlich wohlsituierten Bi-

schofen - aber auch die umgekehrte Situation auftauchen konnte. C. 24 von Antio-
cheia und der an diesen angelehnte c. 40 der sog. Apostolischen Kanones30 haben

als weiteres Problem vor Augen, dal es - im Todesfall des Bischofs - zu unrecht-
maRigem Zugriff auf Privatvermdgen seitens der Kirche3l und in der Folge Streite-

reien mit den Angehdrigen kommt.

Nicht nur im Westen, auch in den 0Ostlichen Kirchen, wo die Ehe bis heute
prinzipiell kein Hindernis Fir den Empfang einer htheren Weihe darstellt, brachte
die Entwicklung hin zur Zglibatsverpflichtung der Bischofe eine gewisse Entspan-

nung. Auffalligerweise wurde Bischéfen die Ehe insbesondere von Kaiser Justi-
nian untersagt3?2. Fragen der Gutertrennung waren fir den Staat bedeutsamer als fir

26Die Apostolischen Konstitutionen schreiben hierjene Linie fort, die sich bereits in Didaskalia
8 (ed. VOOBUS, 94-102) bzw. den Witwenkapitcin Didaskalia 14-15 (cd VOOBUS, 155-157) deut-
lich abzeichnct.

22 Vgl. z.B. Hermas, Similitudines 9,26,2 (ed. M. LEUTZSCH, SUC 3, Darmstadt 1998, 342);
Didaskalia 8-9 (cd. VOOBUS, 94-116).

25 Vgl, auch c, 40 Karthago (ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. 1.2, 259), der sich mit der Situa-
tion auseinandersetzt, daR ein zunachst unvermégender Mann nach Einsetzung in ein kirchliches Amt
Latifundien zu erwerben beginnt. Es ist einsichtig, daf? der Verdacht auf ihn fallt, sich an Kirchengut
bereichert zu haben. Die Synode erkennt aber die Mdoglichkeit von privatem Vermdgenserwerb
wahrend der Amtszeit im Zuge einer Erbschaft oder Schenkung an.

29 Dasssclbe gilt naturlich auch hinsichtlich anderer in die kirchliche Vermdgensverwaltung in-
volvierter Kleriker.

30 Vgl. ed. METZGER, SC 336,286-288.

31 Vgl. auch die Kyrill v. Alcxandreia zugeschriebenen cc. | und 2 (ed. JOANNOU, Fonti Fase.
IX, t. 11, 276-280), die sich mit dem Problem auseinandersetzen, da man einen abgesetzten Bischof
Um sein Privatvermdgen gebracht hat. C. 40 Karthago meint allerdings, Kleriker sollten von ihnen
zugewandten Erbschaften und Schenkungen freiwillig einen Teil der Kirche uberlassen.

32 Vgl. die Gesetze vom 1.3.528 (CJ 1,3,41 [42]) und vom 39.7.531 (CJ 1,3,47 [48]), sowie die
definitive Regelung der Materie in den Novellen von 535, 546 und 565: Nov. VI,1, Nov. CXXIIl.|



298

die Kirche. Seine Interessen waren dabei zum Teil anders akzentuiert als die ge-
nuin kirchlichen: So ging es dem Kaiser nicht nur um die Sicherstellung, dal Kin-

der nicht um ihr Erbe umfielen, ein Desiderat, das bereits auf der Synode von 341
anklingt33. Im Zuge der seit Konstantin gewahrten Steuerbefreiungen fur Kirchen-

gut34 wurde auch die Umgehung von Steuerpflichten zusehends zum Problem.

Die dstliche Reichskirche hat das justinianische Zélibatsgesetz endgiiltig am
Trullanum (691/692) rezipiert35 3Be3@i83vorher zeichnete sich in manchen Kir-

chenordnungen - in der meist ,,Constitutiones ecclesiasticae aposlolorum"3< ge-
nannten Schrift und im Teslamenlum Domini37 - eine deutliche Praferenz fur un-

verheiratete Bischofe ab' . Die antiochenische Synode optiert flr eine andere
Strategie: c¢. 24 begrundet eine in c. 40 der Apostolischen Kanones wiederholte
Offenlegungspflicht, um das Auseinanderhalten der Vermdgensmassen besser zu
gewdhrleisten. Ein Stick weit wird die heute oft geforderte ,gldserne Kirche*
vorweggenommen. Nach der antiochenischen Synode sollen zumindest Presbyter
und Diakone39 uber das kirchliche Vermdgen genau Bescheid wissen. Im 40.

Apostelkanon wird generell gefordert: ,Es mdge bekannt sein, was Privatvermo-

gen des Bischofs ist, sofern er solches hat, und es moége bekannt sein, was Kir-
chengut (pragmata kyriaka) ist“40. Dabei geht es zunéchst darum, Unklarheiten

und Nov. CXXXVH.2. - Siehe dazu zuletzt C.G. PITSAKIS, Clerge marie et cclibat dans la legislation
du Concile in Trullo: le poinl de vue oriental, in: G. NEDUNGATT/M. FEATHERSTONE (Hg.), The
Council in Trullo Revisted (Kanonika 6), Rom 1995, 263-306, hier: 281 f; E.M. SYNEK, Oikos. Zum
Ehe- und Familienrecht der Apostolischen Konstitutionen (Kirche und Recht 22), Wien 1999, 132 f.

33 Eine Sondersituation liegt dann vor, wenn die Kinder nicht als orthodoxe Christen angesehen
werden: Bereits cc. 30; 89 Karthago (ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t. 1.2, 245-246; 333-334) verbi-
eten Bischofen und Klerikern die Einsetzung eines Nicht-Orthodoxen zum Erben sowie Legate oder
Geschenke an Nicht-Orthodoxe, selbst dann wenn es sich um Verwandte handelt. Die Basiliken
(XXXV,8,38) schlielfen Nichtorthodoxe insgesamt vom Erbrecht aus.

34 Vgl. erstmals das Gesetz von 315 (CT 11,1,1); dann besonders CT 13,1,5; CT 16,2,6.10.14;
CJ 1,2,12; 1,3,13 ff; weitere Belegstellen bei N. MILAS, Das Kirchenrecht der morgenléndischen
Kirche, Zara 1897, 468 f.

33Vvgl. c. 12 (ed. JOANNOU, Fonti IX, 1.1.1, 138-139).

36 Ed. FUNK, 50-73, bzw. cd. T. SCHERMANN, Die allgemeine Kirchenordnung, frihchristli-
che Liturgien und kirchliche Uberlieferung. Teil 1. Die allgemeine Kirchenordnung des 2. Jahrhun-
derts (SGKA.E 3!‘1), Paderborn 1914, 12-34.

37 Ed./lat. Ubers. I.E. RAHMANI, Testamentum Domini nostri Jesu Christi, Mainz 1899.

38 Vgl. Constitutiones ecclesiasticae apostolorum 16,2 (ed. FUNK, 60); Testamentum Domini
1,20 (ed. RAHMANI, 27).

39 Hinsichtlich der Einbindung der bischéflichen Vollmacht in eine Mitverantwortung seiner
Kleriker sei aufdas Problem divergierender Formulierungen hingewiesen: c. 24 (ed. JOANNOU, Fonti
Fase. IX,t. 1.2, 123) spricht von ,Presbytern und Diakonen®; c. 25 (ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, t-
1.2, 125) erwahnt ausdriicklich ,Presbyter oder Diakone*. Aus den Formulierungsschwankungen
kénnte man herauslesen, daR die hierarchische Vorordnung der Presbyter um 340 noch nicht durchge-
hend etabliert war. Das ,oder* in c. 25 konnte aber auch eine lokal unterschiedliche Verteilung der
Kompetenzen bei der Vermdgensverwaltung andeuten.

40 Ed. METZGER, SC 336, 286-288.



299

Uiber die Besitzverhdltnisse und die damit verbundenen Folgeprobleme auszu-
schlieBen. Obendrein bewirkt eine grofRere Zahl gut informierter Leute aber nattr-
lich auch, daR nicht so leicht unter der Hand Kirchengut - in welche Kanéle auch
immer - ,versickern* kann.

Il. Kollegiale Einbindung der Verantwortung des Bischofs

Damit ist das wohl heute aktuellste Problem angeschnitten, das die antioche-
nische Synode behandelt: Wie [aRt sich die den Bischdfen in den friilhen Rechts-
guellen weitgehend eingerdumte ,Allmacht“ mit den Interessen anderer Hausge-
nossen im ,Haus Gottes* befriedigend vermitteln? Naturlich ist die Vermdgensge-
barung nur ein kleiner Ausschnitt eines hier ansetzenden breiten Problemfeldes,
wie die wiederholte Thematisierung anzeigt, allerdings kein unbedeutender. Die
Synode von Gangra sieht ihn sogar als so wichtig an, daR sie ihre Optionen mit der
Androhung von Anathemata durchzusetzen versucht. ,Wenn jemand kirchliche
Fruchtabgaben (karpophorias ekklesiastikas) aul3erhalb der Kirche (exothen tes
ekklesias) empfangen oder geben will, ohne Zustimmung des Bischofs {para gno-
men tu episkopu) oder des mit diesen Dingen Betrauten, und nicht nach dessen
Willen handeln will, er sei ,anathema‘’, heif3t es in c. 741. Und c. 8 fahrt fort:
+~Wenn jemand am Bischof {parektos tu episkopu) oder der fur die Caritasverwal-
tung Eingesetzten vorbei Fruchtabgaben gibt oder nimmt, sowohl der, der gibt, als
auch der, der nimmt, er sei ,anathema‘“42. Das von der Didaskalia und den Apo-
stolischen Konstitutionen geteilte Anliegen der Synode ist zu verhindern, daf} ir-
gendwelche Vermogenstransaktionen am Bischof vorbeilaufen. Vom Bischof
betraute Verwalter sind zwar im Blick, aber letztlich erscheint der Bischof als der,
an dessen ,gnome* kein Weg vorbeifuhrt. ,Gnome* ist ein schillerndes Vokabel,
dessen Nuancen von Meinung bis Wille reichen. Auf dem Hintergrund, dal? der
Bischofbereits im 4. Jh. zumindest in grofReren Gemeinden unmdglich die gesamte

Vermogensverwaltung alleine wahmehmen konnte, wurde es hier mit Zustim-
mung, Einwilligung Ubersetzt43

41 Ed. JOANNOU, Fonli Fase. 1X, 1.1.2,92.

42 Ed. JOANNOU, Fonti Fase. 1X, 1.1.2,92.

42 Vgl. J. von ZH1SHMAN, Das Stifterrecht (70 ktetorikon dikaion) in der morgenlandischen
Kirche, Wien 1888, 21. - C. 39 der sog. Apostolischen Kanones (ed. METZGER, SC 336, 286) hat die
Weisung von Gangra vom vermdgensspezifischcn Kontext abgelést. Es hei3t hier generell: ,Die
Presbyter und die Diakone sollen nichts ohne Einwilligung (aneu gnomes) des Bischofs machen*.
Auffallig ist, daB die Synode von Gangra - und selbiges gilt auch ftlr die Didaskalia und die Apos-
tolischen Konstitutionen - anders als der bereits besprochene c. 24 der Synode von Antiochcia keiner-
lei Offcnlegungspflichten begriindet. In der Didaskalia wurde die inncrwcltliche Kontrolle des
Bischofs sogar ausdriicklich abgelehnt. Vgl. Didaskalia 9 (ed. VOOBUS, 114; Ubers. ACH-
ELIS/FLEMMING, 51): ,Fordere nicht Rechenschaft von dem Bischofund beobachte ihn nicht, wie



300

In der Didaskalia wird gegenuber Rechenschaftsforderungen der Ge-
meindemitglieder etwaiger MiRbrauch dem Gericht Gottes allein tUberantwortet'14.

,Dem Laien kommt somit ausschlieBlich das Geben, dem Bischof exklusiv die
Verwaltung der Gemeindemittel zu“4s Die Antworten der Kirchenrechtsquellen
des 4. Jh.s sind in dieser Frage nicht einheitlich ausgefallen. Besonders aus den
Kanones von Antiocheia folgt eine relativ breite Abfederung der grundséatzlich
nicht hinterfragten bischéflichen exusia - einerseits durch Presbytern und Diako-
nen eingerdumte Rechte und andererseits durch Rechenschaftspflichten, die tber
den eigenen Jursidiktionssprengel hinausweisen. M.a.W.: Die Vermdgensgebarung
wird nicht dem Bischof allein tberlassen, sondern als Problem der Ortskirche und
daruber hinaus als gesamtkirchliches Problem wahrgenommen, das in kollegialer
Verantwortung zu bewaltigen ist. C. 25 geht noch wesentlich weiter als die in c. 24
normierte Offenlegungspflicht gegentiber Presbytern und Diakonen, wenn er den
Bischof auch an deren ,,gnome* bei der Verteilung der kirchlichen Einkinfte bin-
det: Die Argumentationsrichtung ist also genau umgekehrt als auf der Synode von
Gangra: Wenn auch Laienkompetenzen kein Thema der antiochenischen Synode
waren, so fuhrt - zumindest in Vermdgensangelegenheiten - nach ihren Richtlinien
fur den Bischofdoch kein Weg an seinem Klerus vorbei!

AuRerdem sieht das Konzil die Verantwortlichkeit des Bischofs und seiner
Presbyter gegenuber der Eparchialsynode - im Sprachgebrauch des 4. Jh.s in etwa
das, was man spater Provinzialsynode nannte - vor46. Diese soll schlechte Verwal-
ter zurechtweisen und - hier wird sehr offen formuliert - ton prepon, ,das Ange-
messene* - beschlieRen47. Es ist aufféllig, da diese Anordnung bei der Rezeption
der antiochenischen Kanones im Rahmen der Apostolischen Kanones weggelassen
wurde. Das heif3t allerdings nicht, dal die Apostolischen Kanones bei schlechter
Amtsfilhrung gar keine Sanktionen vorsehen. So stellt nicht nur c. 448 klar, dal3
Spenden der Gemeindemitglieder von den Bischdfen und Presbytern mit den Dia-
konen und den anderen Klerikern zu teilen sind. C. 5949 droht auch ausdrucklich
mit der Absetzung, falls ein Bischof oder Presbyter verabsdumt, einen bedurftigen
Kleriker mit dem Notwendigen zu versorgen. Bereits im 4. Jh. werden die Voraus-

er seinen Haushall verwaltet |..J. Denn er hat einen, der von ihm Rechenschaft fordert, Gott, den
Herrn*. - Vgl. SCHOLLGEN, Anfange, 99.

44 Vgl. SCHOLLGEN, Anfange, 129 1.

45 F.hd., 129.

46 Zum Bedeutungswandel des Eparchiebegriffs vgl. zuletzt R. POTZ, Eparchie, in: LThK 3
(19953) 702.

47 Vgl. c. 25 Antiocheia (ed. JOANNOU, Konti IX, 1.1.2, 126).

44 Vgl. ed. METZGER, SC 336, 276.

44 Vgl. ed. METZGER, SC 336, 298.



301

Setzungen der Klagslegitimation gegen den Bischofbzw. Kleriker formuliert50. Die
Tendenz ist allgemein restriktiv, man versucht Nicht-Orthodoxe ganz auszuneh-
men und bei orthodoxen Klagern Unbescholtenheit einzufordem. Nun unterschei-
den die prozeRrechtlichen Kanones selbst in der Regel zwar nicht zwischen ver-
schiedenen vorgeworfenen Delikten. Allerdings nehmen bereits c. 6 Konstan-
tinopel 381 und c. 129 Karthago (nhach der abweichenden Z&hlung des Pedalions:
c. 138) Klagen von Personen, die personliche Betroffenheit geltend machen, aus
den uUblichen Beschréankungen aus. Die jungere kanonistische Tradition subsum-
miert bei der in den antiken Quellen wenig prézisen Unterscheidung zwischen
causae criminales (bzw. causae ecclesiasticae) und causae privatae in romisch-
rechtlicher Tradition causae pecunariae in der Regel unter die letzteren51.5Rie

Entwicklung ging damit dahin, Vermdgensdelikte aus den traditionellen Beschran-
kungen explizit auszunehmen5'.

IV. Rezeptionsgeschichtlicher Ausblick

Durch die gemeinsame Rezeption von Quellen divergierender Akzentsetzung
war und ist es bis heute mdglich, unter Berufung auf die ,heiligen Kanones* des 4.
Jh.s fur ein Mehr oder Weniger von Mitbestimmung und Kontrolle zu argumentie-
ren. Die jungeren Kanones haben allerdings Weichenstellungen vor allem zugun-
sten von Kontrollmechanismcn gebracht. Ingesamt kam es im Laufe der Geschich-
te in vermdgensrechtlicher Hinsicht zu einer - gemessen an frikirchlichen Idealen -
ausgesprochenen Schwéchung der bischéflichen Gewalt.

Einerseits ging die Entwicklung dahin, dal? nur ein geringer Anteil des an-
wachsenden Kirchenvermogens direkt an die Bischofskirche fiel. Als Stiftungs-
vermdgen blieb der Grof3teil des Kirchenvermégens dem direkten Einflu3 des
Bischofs bzw. seines Okonoms entzogen.

* Vgl. z.B. cc. 74; 75 der Apostolischen Kanones (cd. METZGER, SC 336, 302) oder c. 6
Konstantinopel 381 (ed. JOANNOU, Fonti Fase. 1X. 1.1.1,49-53).

51 Vgl. die Kommentare von Zonaras und Baisamon zu c. 6 Konstanlinopel 381 (G.A.
RHALLES/M. POTLES, Synlagma lon Iheion kaikieron kanonon 2, Athen 1966 [= Reprint von 1852],
181-186). C. 21 Chalcedon. der nicht zwischen causae criminales und causae privatae unterscheidet,
wird von Zonaras und Baisamon durch einen schlichten RUckverwcis auf das im Zusammenhang mit
c. 6 Konstanlinopel Gesagte harmonisierend iin Licht des Zweiten Okumenischen Konzils interpretiert
(a.a.0., 267).

52 Vgl. z.B. im Pedalion (engl. Ausgabe: The Ruddcr, Chicago 1957 = Reprint von 1908) den
Kommentar zu c. 74 der Apostolischen Kanones (a.a.0., 131-132); zu c¢. 6 Konstantinopel 381 (a.a.O.
214-215); zu c. 21 Chalkedon (a.a.0., 266). Argumentiert wird im Anschluf3 an Baisamons Auslegung
von c. 6 Konstantinopel 381 mit einer erweiternden Interpretation von c. 129 |c. 138) Karthago, der
bei personlicher Betroffenheit generell die Klagslcgitimation gibt



302

Andererseits 1aRt sich in den Kanones eine Tendenz verfolgen, die bischofli-
che Alleinzustandigkeit in Vermdgenssachen zurlickzunehmen. Bereits in den
Theophylos v. Alexandreia zugeschriebenen Kanones wird vorausgesetzt, da dem

Bischof fiir die Vermogensverwaltung ein Okonom zur Seite steht; c. 26 des
Konzils v. Chalkedon5’ macht im 5. Jh. aus der Praxis des 4. Jh.s eine klare Ver-

pflichtung34. Die Ratio von Aufsichtsrechten geht aus den Kanones der antiocheni-

schen Synode Klar hervor: Die Offenlegung der Vermdgensverhéltnisse der Kirche
sollte zunéchst vor allem den bereits besprochenen Problemen durch die Vermi-
schung der unter der Gewalt des Bischofs stehenden Vermdgensmassen - Kirchen-
vermdgen und Familienvermdgen - Vorbeugen.

Man war sich in Antiocheia vollig im Klaren, dal es bei der kirchlichen
Vermogensgebarung um mehr als ,,nur* den ,schnéden Mammon* geht. Schon in
den ersten Jh.en muBte die Kirche die Erfahrung machen, daf ihr eine als unkor-
rekt empfundene oder auch nur undurchsichtige Vermdgensgebarung grolRen im-
materiellen Schaden zufligen konnte: Mit den Worten von c. 25 stand ,ein
schlechter Ruf und Uble Nachrede fur das Wort Gottes und seine Verwalter“55 auf
dem Spiel.

Daneben ging es aber naturlich auch um die Abwehr materiellen Schadens fiir
die Kirche. Letzterer wurde im 4. Jh. offenbar insbesondere von Bischéfen verur-
sacht, die mit Kirchenvermdgen wie mit ihrem Privateigentum56 verfuhren. Neben
direkter Bereicherung scheint die Betrauung von Familienangehérigen mit der
Vermoégensverwaltung konflikttrachtig gewesen zu sein. Hier mochten Claninter-
essen durchschlagen, denen sich ein zum Bischof gewahlter Mann gar nicht so
leicht entziehen konnte. Aber auch die Situation, daf} ein in der Vermbgensverwal-
tung personlich Uberforderter Bischof diese Aufgabe deswegen seinen Angehdri-
gen uberlaRt, weil er ihnen - zu Unrecht - besonders vertraut, ist denkbar. Neben
dezidiert in die eigene Tasche arbeitenden Verwaltern stellten wohl auch solche
ein Problem dar, die zwar bona Fide, aber inkompetent agierten. VVor beidem waren
freilich nicht nur Familienangehdrige des Bischofs, sondern auch Kleriker nicht
gefeit, wie c. 25 andeutet, der in die Rechenschaftspflicht des Bischofs vor der
Synode auch die Presbyter einbezieht.

51 Vgl. cd. JOANNOU, Fonti Fase. 1X, 1.1.1, 89-90.

54 C. 11 Nikaia 786/7 (cd. JOANNOU. Fonti Fase. I1X, 1.1.1, 265-266) wendet diese Regel auch
aufKloster an.

55 Ed. JOANNOU, Fonti IX, 1.1.2, 126.

54 Auf dem Hintergrund, daR mancher offenbar mit Privateigentum sparsamer umging als mit
fremdem Gut, formulierte der Didaskalist allerdings: ,[...) macht nicht ungerechtfertigte Ausgaben und
gebraucht <nicht> wie etwas Fremdes, sondern wie euer Eigentum die Gaben Gottes [= das Kirchen-
gut], so daB ihr als gute Haushalter Gottes dasteht" (Didaskalia 8; Ubers. SCHOLLGEN, Anféange,
83).



303

Neue Probleme entanden im Mittelalter dadurch, daf3 Bischéfe innerhalb des
zeitgendssischen Stiftungswesens selbst als Stifter auftraten: parallel zum Problem
familiarer Bereicherung in der Spéatantike muf3 c. 7 der 861 in Konstantinopel
abgehaltenen sog. Prima-Secunda Synode nunmehr dem Abgang von Ditzesan-
vermdgen in Klosterstiftungen wehren. Insgesamt hat sich aber das Konirollpro-
blem verschoben. Nicht mehr die Kontrolle der Vermdgensgebarung des einzelnen
Bischofs steht in den Quellen im Vordergrund5'. Das Bemihen ging eher dahin,

Uiberhaupt eine gewisse bischéfliche Kontrolle Uiber die Vermbgensverwaltung der
Inhaber von Stifterrechten und Epitropen7sicherzustellen.

In der Praxis konnten die kanonischen Ideale sebst beim Vermdgen der Bi-
schofskirche oft nicht durchgehalten werden. Das Register des Patriarchats von
Konstantinopel (= PRK) gibt einen guten Einblick in die Entwicklung realer Ver-
héltnisse im Mittelalter. So beklagt eine in der Neuedition von Herbert Hunger und
Otto Kresten als Nr. 106 gezahlte Entscheidung vom April 1331 im Rechtsstreit
zwischen dem Metropoliten von Methymna und dem Abt eines Konstantinopler
Klosters um mehrere Kldster, ,daf ein unverniunftiger und aufRerhalb der heiligen
Kanones stehender Zustand sich in den Kirchen eingebirgert hat; denn gewisse
[Leute] nehmen deren Kldster weg und nutzen sie ohne Kenntnis und Einwilligung
der Oberhirten“59. Schon einige Jahre vorher hatte sich die Synode in der Ent-
scheidung eines Rechtsstreites um von Klerikern unbefugterweise verauRerte
Kleinkléster (monydria) eindringlich auf die alten Kanones berufen: ,Da namlich
die heiligen und géttlichen Kanones ausdriicklich bestimmen, dal? der Bischof die
Macht Uber das ganze Kirchengut hat und es wie unter den Augen Gottes verwal-
tet, bleibt den Klerikern keinerlei Befugnis, eigenméchtig irgendetwas damit zu
unternehemen, es sei denn, sie wagten irgendwie zu behaupten, daf3 [ihnen damit]
die Sorge um die Seelen anvertraut gewesen sei, was aber nicht zutrifft“60. Die
wiederholte Forderung nach Wiederherstellung der kanonischen bischéflichen
Rechte Uber Kloster meint nicht nur ,die Anaphora und Kommemoration seines
Namens, [sich] der geistlichen Jurisdiktion [unterwerfen]“, sondern insbesondere

57 Vom Trullanum zur Ordnung gerufen muf3ten allerdings Metropoliten werden: c. 35 (cd. JO-
ANNOU, Fonti Fase. IX, t. 1.1, 169) stellt klar, daB sich kein Metropolit Vermdgen eines vakanten
Bistums aneignen darf.

5* Vgl. ZHISHMAN, passim. Im Westen entspricht das Patronatsrecht in vielen Punkten dem
Stifterrecht. Zur Abldésung des Eigenkirchenrechts vom Patronatsrecht vgl. P. LANDAU, lus Patrona-
tus. Studien zur Entwicklung des Patronats im Dekretairecht und der Kanonistik des 12. und 13.
Jahrhunderts (Forschungen zur kirchlichen Rechtsgeschichte und zum Kirchenrecht 12), Wien 1975,

assim.
P 59 Ed. H. HUNGER/O. KRESTEN, Das Register des Patriarchats von Konstantinopel. 1. Tell,

Wien 1981, 612; Obers. G. THUR. a.a.0., 613.
60 PRK Nr. 97 vom September 1327 (cd. KRESTEN/HUNGER, 548; Ubers. THUR, 549)



304

auch: ,das festgesetzte Kanonikon [zahlen] und alles Ubrige, was sie Ublicherweise
der Partei der Kirche zu leisten haben®6'.

Grundsatzlich steht weder das Stiftungswesen noch die Verteilung der Ver-
antwortung bei der Vermdgensverwaltung auf der Ebene der Bischofskirche selbst
im Widerspruch zu den alten Kanones. Das gilt auch dort, wo sich via die Vermo-
gensverwaltung ein hohes Maf3 an - lateinisch gesprochen - Jurisdiktionsgewalt in
Laienhédnden konzentriert. Selbst die Synode von Gangra steht nicht dagegen,
solange gewahrleistet ist, da die gnome des Bischofs gewahrt wird. Praktisch ist
dieser Forderung prinzipiell Genlige getan, wenn die kanonische Errichtung kirch-
licher Stiftungen an die Zustimmung des Bischofs gebunden bleibt@l In diesem
Sinn fordert bereits ¢. 4 von Chalkedon, daR fur den Bau eines Klosters oder eines
Oratoriums die Genehmigung des Bischofs einzuholen ist, c. 17 von Nikaia
786/763 und knapp 100 Jahre spater c. 1 der sog. Prima-Secunda-Synodeft4 setzten
sich neuerlich mit dem Eigenklosterproblem auseinander. Faktisch passierte es im
Osten genauso wie im Westen immer wieder, dal3 Stifter die religiose Zweckwid-
mung nicht von einer kommerziellen Nutzung abhielt65. Noch problematischer war
es wohl, wenn sie die Fertigstellung eines privaten Prestigeprojektes nicht leisten
konnten oder wollten bzw. wegen mangelnder Dotierung die laufende Finanzie-
rung zu Lasten des Vermodgens der Bischofskirche ging66. Das Zustimmungsrecht
zielt also nicht zuletzt auf die Finanzierungssicherung67. Davon abgesehen, blieben
orthodoxe Kanonisten angesichts des in ihren Kirchen bis in die Gegenwart be-
deutsamen Stiftungs- und Bruderschaftswesens meist gelassen68.

Dagegen kann die bereits von den romischen Kaisern vielfach in Anspruch
genommene weltliche Aufsicht lber das Kirchenvermdgen wesentlich schwerer
mit den alten Kanones harmonisiert werden, konkurriert sie doch deutlich mit der
kanonischen Letztverantwortung des Bischofs. Dennoch wurde (und wird z.T. bis
heute) seitens der orthodoxen Kirchen ein gewisses Mal3 an Staatsaufsicht in der
Regel akzeptiert. Der bekannte Kanonist Nikodim MilaS, selbst Bischof in Zara,
erklarte im 19. Jh. lapidar: ,Die Grundlage hieflur [die Oberaufsicht der Staatsge-
walt Uber die kirchliche Vermdgensverwaltung] liegt in der Rechtspraxis des by-
zantinischen Kaiserthums, dessen Satzungen die orientalische Kirche in ihre Cano-

61 PRK 106 (ed. HUNGER/KRESTEN, 614/Ubers. THUR, 615).

62 Vgl. ZHISHMAN, bes. 21; 29.

63 Vgl. ed. JOANNOU, Fonli Fase. IX, 1.1.1, 275.

64 Vgl. ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, 1.1.2, 447-449.

fiS Vgl. c. | der 861 in Konstantinopel abgehalten sog. Prima-Secunda-Synode (ed. JOANNOU,
Fonti Fase. 1X, 1.1.2,447-449).

66 Vgl. auch c. 17 Nikaia 786/7 (ed. JOANNOU, Fonti Fase. IX, 1.1.1,275).

61 Vgl. den Kommentar zu c. 4 Chalkedon im Pedalion (engl. Ausgabe, 248-249).

61 Vgl. allerdings die Auseinandersetzung von MILAS, 219, mit V. KOVALEVSKIJ, welcher
1887 die Position vertrat, Laien haben keinerlei Anteil an der Verwaltung des Kirchenvermégens.



305

nes-Sammlungen aufnahm und denselben hiedurch canonischen Charakter zuer-
kannte*69.

69 MILAS, 473.



306

LA CONTRIBUTION DES LAICS A LA FORMATION DU DROIT DE
L’EGLISE

SpyrosN. Troianos,Athénes

/. Introduction

Des Torigine, I’Eglise n’etait pas seulement une Organisation supra-mondaine
mais, par son aspect apparent et ,visible*, eile constituait aussi une institution
seculiere, une Organisation sui iuris dou6e d’une vie juridique & part. La structure
de cette Organisation et ses rapports avec ses membres etaient prevus par des regles
qui representaient dans leur ensemble un ordre juridique.

Cette autonomie de I’Eglise, sur le plan juridique, a durd tant que I’attitude
hostile de I’Etat a persistd, excluant toute forme de rapports entre les deux institu-
tions. Le tableau a pourtant change quand les persecutions ont cesse et, sous
I’influence de conditions politiques nouvelles, on a commencd & considdrer
I’Eglise comme une des parties Constituantes de la notion de T,6tat“. En dehors
des mesures prises sur le plan ideologique, une union etroite a ete realisbe entre
I’Eglise et I’Etat, premierement & travers le role actif dans la fonction de
I’organisation eccldsiastique adoptde par I’empereur et, deuxibmement, & travers
les charges essentielles de I’Etat confides & des Organes de I’Eglise’.

Neanmoins, le danger de voir I’Eglise devenir une institution rivale de I’Etat
n’dtait pas tout & fait exclu. Ce danger existait bien dans le processus de la forma-
tion du ,droit“. Independamment de leur contenu speciftque, la notion de T ,6tat”
et celle de ,droit* sont etroitement lides entre elles, I’etat n’6tant qu’une forme de
coexistence sociale sous un certain pouvoir, la concretisation d’une autorite supra-
individuelle. En méme temps, les conditions et les conventions de coexistence
ainsi que I’exercice du pouvoir prosupposent I’existence du ,droit*. Et cela signifie
gue I’essence memc de la notion d’6tat depend de la formation du droit, aussi bien
du point de vue du fond (le contenu des constitutions) que du point de vue de la
forme (laprocedure legislative).

Cf. E. JERG, Vir vencrabilis. Untersuchungen zur Titulatur der Bischofe in den auRerkirchli-
chen Texten der Spatantike als Beitrag zur Deutung ihrer &ffentlichen Stellung (Wiener Beitrage zur
Theologie 26), Vienne 1970,



307
Il. La creation des regles

Nous avons dbja vu que, dos ses origines, I’Eglise possedait son propre ordre
juridique. Or, depuis le temps de Constantin le Grand, une partie de plus en plus
importante de I'activitb legislative de I’Etat 6tait consacree aux questions ec-
clbsiastiques2. Par consbquent, les meines questions btaient reglbes par des normcs
juridiques provenant de deux processus diffborents: d’une part, des dbcisions legis-
latives emanant des Organes de I'administration ecciesiastique dans le sens large du
terme (c’est-a-dire les canons saerbs) et, d’autre part, des actes - indbpendamment
de leur forme - du pouvoir legislatif de I’Etat (c’est-a-dire les ,lois*).

La vic legale de I’Eglise fut donc en grande partie regiee, dos les premieres
decennies du IVeme sibcle, par des decrets prononces par des lai'cs. Ce pluralismc
quant & la production des regles juridiques qui organisaient I’Eglise,
I’administration de ses biens et de nombreuses questions interieures, ne tarda pas &
erber des problemes d’ordre pratique.

A la suite de dberets accumulbs les uns apres les autres et, finalement, avec le
premier chapitre de la Novelle 131, promulgube par Justinien en mars 545, les
canons (saerbs) furent assimilbs aux lois de I'btat. Puisque les lois et les canons
btaient maintenant au meme niveau du point de vue de leur valeur, ils seraient
traitbs de la meme fa9on3.*La consbquence directe btait que les conflits bventuels
devaient etre rbsolus par un recours aux mbthodes interprbtatives ordinaires et
surtout par I’application du principe selon lequel la loi postbrieure abolit la loi
precedente concemant la meme question'L

L’ceuvre legislative de Justinien montre tout cela. En voici un exemple. Par la
Novelle 11 de 535, I’empereur a voulu blever la province de la Justiniana Prima
en archevbche autocbphale & travers un processus incompatible avec la pratique
suivie jusqu’alors5. Mais il semble qu’il n’ait pas pu btablir cet arrangement, et
I’effort fut repris dix ans plus tard, en 545, par la novelle qui consacrait justement
I’assimilation formelle des lois et des canons (saerbs), & savoir par la novelle 131
dont il a dbja btb question plus haut. La meme tendance apparalt mieux encore

2 Cf. I’.-P.JOANNOU, La Idgislation impdriale ei la christianisation de (‘'Empire romain (311-

476) (Oricnlalia Christiane analecta 192), Rome 1972.

3 ,©Eaat™opEv toivuv, xd”iv vopoiv £xexeiv tou” riyiom; iKK?,T|aiacmKoug Kavovar; tout;
6n6 tliv dtyfov xEaaépuiv oov68i)v EKIEOcvtac i| pEpaioiOcviag. (...). TUv yap npoEipripfveiv
oyloiv 8' ouv68(ov Kai xrt 86ypaxa KaUaaEp xag Osia<; ypaijidi; SEX6pEUa Kai ioik; Kavovai; du;
vopour; 4iuAaiTopev*. Cf. S.N. TROIANOS, Nomos und Kanon in Byzanz, Kanon 10 (1991) 37-51
(37 el suiv.).

Dig. 1.4.4: ,Modcstinus libro sccundo cxcusationum. Ai pEiayEveoTEpai Siaiatcu;
iaxopOxEpai x<iv npd autliv Eiaiv*. Cf. cl Dig. 1.3.26; 28.

5 Cf. S.N. TROIANOS, Einige Bemerkungen zu den materiellen und formellen Voraussetzun-

gen der Autokephalie in der Orthodoxen Kirche, Kanon 5 (1981) 157-164 (160 et suiv ).



308

dans I’exemple suivant. Le canon 19 du Concile de Chalcedoine imposait la reuni-
on obligatoire des conciles de province deux fois par an. Mais le chapitre 10 de la
novelle 123 de I’'annde 546, modifiant le canon citb ci-dessus, n’6voquait plus que
la possibilite de convoquer ces assemblees une ou deux fois par an et, trente ans
plus tard, en 565 cette Obligation fut definitivement limitde & une seule foisé.

Ce n’est d’ailleurs pas par hasard que le VVem* Concile mcumonique reuni &
Constantinople en 553 sous Justinien a limitd ses discussions au stricte domaine
dogmatique sans procdder & aucune ddcision legislative, & savoir & la promulgation
de canons, comme c’etait le cas lors de tous les conciles prdcedents. C’est que
simplement toutes les questions concemant I’administration de I’Eglise courantes
depuis le demier concile cecumdnique de 451 avaient 6td rigides par des constituti-
ons imperiales. Le meme processus fut suivi pendant les decennies suivantes.
L’exemple de I’empereur Heraclius ler (610-641), dont les quatre novelles qui nous

ont ete conservees concement des questions ecclesiastiques, est, & cet egard, assez
caracteristique7

Au VIltme siede, sous la dynastie isaurienne, on ne retrouve dans ,Ecloga“,

I’ouvrage juridique principal de I’gpoque, aucune Intervention dans la Idgislation
ecclesiastique. Par contre, par de nombreuses dispositions de cette ceuvre legislati-
ve, la legislation civile (en vigueurjusqu’alors) semble s’adapter aux decisions du
concile in Trullo (691/692) (ou Quinisexte), surtout en ce qui conceme les questi-
ons ayant rapport au droit du mariage8

L’attitude de Ldon VI le Sage presente un interet tout particulier parmi les
empereurs de la dynastie macddonienne en ce qui conceme le regiement des que-
stions ecclesiastiques par des lois imperiales. La collection des 113 Novelles re-
presente une partie importante de 1’ceuvre legislative tres ample de cet empereur.
Or, presque un tiers de ces novelles conceme des questions ecclesiastiques. Pour la
plupart elles modifient des normcs de la Idgislation civile (en principe justinienne)
qui concement I’Eglise en les adaptant aux injonctions des canons (sacres), ou
servent plus gdneralement & harmoniser le droit sdculier et le droit canonique.

Par contre, Ldon fut tres parcimonieux en ce qui conceme la modification des
canons (sacres). Il n’y a que deux cas seulement oll ses novelles modifierent in-

Drautrcs intcrventions de Justinien dans le champs rdgi par les canons saerds sont mentionndes
par L. WENGER, Die Quellen des rémischen Rechts (6sterreichische Akademie der Wissenschaften.
Denkschriften der Gesamtakademie 2), Vienne 1953, 666 n.162. Cf. aussi H.-G. BECK, Nomos,
Kanon und Staatsraison in Byzanz (6sterreichische Akademie der Wissenschaften. Phil - hist. KIl.,
Sitzungsberichte 384), Vienne 1981, 12 n.I7a.

V. | edition critique de J. KONIDARLS, Die Novellen des Kaisers Herakleios, Fontes Minores
V. (Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte 8), Francfort-sur-le-Main 1982, 33-106 (62 et
Suiv.).

8 Cf. S.N. TROIANOS, Die Wirkungsgeschichte des Trullanum (Quinisextum) in der byzanti-
nischen Gesetzgebung, Annuarium Historiae Conciliorum 24 (1992) 95-111.



309

discutablement des canons eccldsiastiques; il s’agit de la novelle 5 qui modifia le
canon 6 du Synode Prime-Second lenu & Constantinople en 861 et de la novelle 15
qui modifia le canon 59 du concile in Trullo9.

Mais le cas de la novelle 17 est plus eloquent encore. On peut conclure, & tra-
vers son texte, que le patriarche a demande & I’empereur la promulgation d’une loi
pour regier certaines questions de caractere plutét dogmatique. L’empereur a
répondu que le regiement de telles questions devrait provenir d’une decision syn-
odale. Le patriarche repliqua que I’empereur 6tait en mesure de promulguer une loi
sans le concours d’un autre facteur, tandis que, lui, il devrait convoquer un concile
- ce gu’il estimait probablement plus difficile & realiserl0. 11’empereur convaincu,
promulgua la novelle. Ce cas montre que, meme lorsqu’il y avait des reticences de
principe, les empereurs 6taient en realite toujours prompts & exercer leur autorite
legislative, meme dans le domaine de la doctrine ecclesiastique. Cctte meme attitu-
de se prolonge pendant les si6cles suivants jusqu’a la dissolution de I’empire by-
zantin. Sous la dynastie macedonienne, et plus encore sous celle des Comnenes et
des Anges, plusieurs lois furent promulguees qui concemaient soit des questions
liees & I’administration ou aux biens de PEglise, soit des questions du droit du

mariage, un sujet qui 6tait regarde comme soumis exclusivement & la juridiction
ecclesiastique".

Ill. Laformation des collections

Nous avons jusqu’ici 6tudi6 la participation des pouvoirs lai'cs, en particulier
de I’empereur en personne et des fonctionnaires de la chancellerie imperiale, & la
creation de nouvelles regles concernant des questions ecclbsiastiques. Mais la con-
tribution des lai'cs ne se limite point & ce type de participation. Les lai'cs ont fait
preuve, en effet, d’une activite trEs importante aussi bien dans le domaine de la
rédaction de collections de regles concernant I’Eglise, que dans le domaine de
I’Interpretation du droit ecclesiastique.

Jusgu’au Vicme siede, les diverses collections de canons et d’autres normes
ecclesiastiques n’etaient point structurées. Elles s’6taient d’ailleurs formdes & tra-

9 Cf. S.N. TROIANQS, Die kirchcnrechtlichcn Novellen Leons VI. und ihre Quellen, Subscciva
Groningana IV (= Novella Constitulio. Studies in Honour of N. van der WAL). Groningen 1990, 233-
247 (235 et suiv ).

10 P. NOAILLES-A. DAIN, Les Novelles de Leon VI le Sage, Paris 1944, 62 et suiv. Cf. E.
PAPAGIANNI-S. TROIANOS, 'H veapa 17 Afovroq to0 £0$00 Kai u'a ijuiopn tng, BuQxvTivai
MeLerat 1 (1989)32-51 (33 etsuiv.).

11 Cf. E. PAPAGIANNI, 'H vopoXoyia tihv tKKXiiaiaaxiKUv SiKaoxripitiv Tf|c; Ro*avrivht;
Kai pEiaRu~avTivfii; 7iEpi66ou ae Oepaxa nepiouataKod SiKaioo. Il. OiKoyEveiakO SiKato
(Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichtc. Athener Reihe 11), Ath6ncs-Komotini 1997.



310

vers un long processus d’evolution et nous ne connaissons pas leurs auteurs. Le
premier effort pour constituer une Collection systematique a probablement eu lieu
dans les annees 535-545, mais le texte est perdu. Un nouvel effort pour nhmir tout
le materiel juridique eccldsiastique se situe & Antioche, un peu avant la deuxiéme
moitie du VTmc sifecle; il provient d’un scholastique, c’est & dire ur. avocat de
I’epoque, Jean, qui montera plus tard sur le tréne patriarcal de Constantinople sous
le nom de Jean Ill. Un peu avant d’entrer dans les ordres, alors qu’il etait encore
lai'c, Jean a constitud une nouvelle collection systdématique en cinquante parties
intitulee ,,Synagoga L titulorum®. On retrouve dans celle-ci les canons des apétrcs,
les canons de tous les conciles cecum6nigues convoquds jusqu’alors, ainsi que ceux
des Synodes Particuliers de I’Est (de ceux de I'Ouest ne figuraient que les canons
du Synode de Sardique). La Collection comprend aussi la plupart des canons de
Basile de Cesar6el2. Une Collection de noveiles de Justinien réglant des questions
ecclesiastiques est 6gaicment I’ceuvre de Jean le Scholastique. 11 s’agit de novellcs
des anndes 535-545 roparties en 87 chapitres, et c’est pour cela que cette collection
est connue sous le nom de ,,Colleclio LXXXVII capitulorum**3. Elle fut aussi eta-
blie & Antioche, un peu apres 546, c’est & dire & I’epoque ol Jean exer?ait encore la
profession de scholastique. Les collections de Jean le Scholastique ont beaucoup
influcnce I’evolution posterieure du droit ecclesiastique; en effet, son ceuvre mar-
que I'origine d’un tout autre type de collections, les Nomocanons, c’est-a-dire des
collections qui comprennent la legislation aussi bien eccl6siastique (les canons)
que seculiere (les lois, les ,,nomot’). La premiere des Collections de ce type, le
Nomocanon en 50 titres (,,Nomocanon L titulorum®) etait fonde sur la ,Synagoga“
en 50 titres (d’ol il tire d’ailleurs son nom) et la Collection de Novelles en 87
chapitres!4.

Un autre scholastique, Athanase d’Emése (d’apres son pays d’origine), con-
temporain de Jean est I'auteur d’'une Epitome des novelles justiniennes systemati-
guement reparties (dans la deuxieme Edition de son ceuvre) en 23 titresl5. Cette
collection comprend évidemment toutes les novelles justiniennes. Son importance
est pourtant plus grande pour le droit de I’Eglise, parce que ses trois premiers titres

12 V. BENHSEVIC, loannis Scholastici Synagoga L titulorum ccteraque eiusdcm opcra iuridica

jussu ac mandato Academiac Scientiarum Bavaricac (Abhandlungen der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, Phil.-hist. Abt., N.F. 14), Munich 1937. Cf. aussi S. TROIANOS, Johannes III.
Scholastikos, Lexikon des Mittelalters V (1990) 548-549.

13 G.E. HEIMBACH, 'AvfcKdoia, vol.ll, Lipsiae 1840, 202-247; 1.B. PITRA, luris ccclesiastici

Graecorum historia et monumenta, vol. 11, Rome 1868 (rdimpr. 1963), 385-405.
14 G. VOEL-H. JUSTEL, Bibliotheca iuris canonici veteris, vol. Il, Paris 1661, 603-660. Cf. J.

GAUDEMET, Nomokanon, Paulys Rcalencyclopédic der classischen Altertumswissenschaft Suppl. X
(1965), col. 417-419.
15 V. I’ddition critique de D. SIMON et S. TROIANOS, Das Novclicnsyntagma des Athanasios

von Emesa (Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte 16), Francfort- sur-le-Main 1989.



311

(dans lesquels Athanase reunit toutes les novelles concernant des questions ec-
clésiastiques) ont ete repris tels quels dans la troisieme partic d’une collection de
decrets eccldsiastiques qui, en raison de sa structure (en trois parties), fut appelee
»Collectio tripartita“. La premiere partie comprend les constitutions d’interet ec-
clésiastique du Code Justinien, la deuxieme les dispositions de conlenu religieux
du Digeste et la troisieme les novelles ,eccldsiastiques™ de Justinien (formulees,
comme nous venons de le preciser, selon la Version d’Athanase d’Emese)16.

La ,,Collectio tripartita“ a donc joue, eile aussi, un réle tres important dans la
litteraturc du droit de I’Eglise. En effet, le deuxieme Nomocanon consiste en une
adjonction de cette ,,Collectio tripartita* & une collection systematique de canons
(sacres) realisee probablement vers 580, le ,,.Syntagma canonum*'l. Celui-ci, qui
consiste en 14 titres, 6tait, par rapport au Nomocanon preccdent en 50 titres, be-
aucoup plus complet, du point de vue du matériel réuni, et mieux organisel8. C’est
pour cela qu’il a progressivement remplact le Nomocanon prectdent. 11 constitue
en fait une des sources principales du droit de I’Eglise de I’Est, et il fut elabore
deux fois encore pendant les siecles suivants. Sa redaction a probablement eu lieu
dans les premidres decennies du VHC"( sidcle (soit dans les annees 612-629, soit
simplement avant 619). L’auteur en reste inconnu. Mais une note dans le texte du
Nomocanon aide pourtant & le identifier, quoique pas completement: dans le chapi-
tre 4.10 du Nomocanon, l’auteur renvoie & son propre ouvrage ,jtept
evavno<|>aveicuv* (c’est- &-dire ,,sur les contradictions en apparence®; il s’agissait
evidemment d’une collection systdmatique de passages contradictoires du Dige-
ste). La redaction du Nomocanon fut donc attribuee au juriste anonyme, I’auteur
de I’ouvrage ,7tepi Evavxioc])aveiwv“ appeld, precisement pour cette raison,
I’Enantiophanes. Pendant de longues décennies, on I’a identifie avec I’antdcesseur
Stophanos, mais la derniere edition des Basiliques rejette cette eventualitd. D’autre
part, une autre hypothdse etait avancee selon laquelle cet Anonyme et I’auteur
inconnu des ,Summae* du Digeste ne faisaient qu’un. Mais cette eventualite fut
O6galement exclue, car entre I’ceuvre de chacun des deux Anonymes il existe un tel
dcart temporel que la durbe d’une vie humaine ne saurait le recouvrirld. Ce qui est

pourtant certain & travers le contenu specifigue de la production litteraire de

16 V. I'édition critique de N. van der WAL et B.H. STOLTE, Collectio tripartita. Justinian on
Religious and Ecclesiastical Affairs, Groningen 1994.

Cf. N. van der WAL-J.H.A. LOKIN, Historiae iuris graeco-romani dclineatio. Les sources du
droit byzantin de 300 & 1453, Groningen 1985, 60 et suiv.
P1TRA, op. cit., 445-640; J.P M1GNE, Patrologiac cursus complctus. Series Graeca, vol. 104

col. 441-976; G. RHALLES-M. POTLES, Elviaypa tuiv Gdmv Kal itpibv Kavévcov, vol. 1, Athbnes

1852 (reinipr. 1966 et 1997), 5-335.
19Cf. WENGER, op. cit., 673 n. 261; GAUDEMET, op. cit., col. 421-422; N van der WAL,

Wer war der Enantiophanes ?, Tijdschrift voor Rechtsgeschicdcnis 48 (1980) 125-136.



312

I’Anonyme-Enanliophanes, c’est qui’il n’6tait pas dans les ordres, et gu’il

s’agissait d’un juriste dont la profession principale etait I’enseignement du droit.
Les deux autres redactions du nomocanon ont ete effectuees, la deuxieme

vers 882/883 par le patriarche Photius (en tout ou en partie)20 et la troisieme vers

1092/1093 par un fonctionnaire, le Sebastos et Logothde Michel, et un juge (un
Bestes), Theodore2l. 22 cette troisieme Version furent ajoutes des passages des
.Basiliques* et d’autres textes du droit seculier concemant I’Eglise. Nous devons
donc & des lai'cs la premiere et la troisiome des trois versions de cette source im-
portante du droit de I’Eglise de I’Est.

IV. Les collections abregees

Mors les collections des canons contenant les textes canoniques complets, il y
a d’autres qui les reprennent sous une forme abregee. Les ,Summae*“, qui presen-
tent exactement le meme rapport pour ce qui est des textes du droit seculier, ont
peut etre servi de modeles & ces abreges. La premiere des collections de ce type est
la dite ,,Synopsis canonum®, dont I’auteur fut un certain Stephane d’F.phese; nous
ne connaissons que le nom de ce personnage et nous ignorons donc s’il 6tait la'fc ou
dans les ordres. Mais la reelaboration du texte de cette ,Synopsis“ qui nous est
parvenu (le texte original n’a probablement pas ete sauve) est I’ceuvre d’un docte
lai'c du Xemc siede, SymtSon, qui fut magistros et logothele. Symeon a complete le
texte original (du VIem7VIldme siede) en ajoutant tous les canons promulgues
entre-temps, tout en modifiant la structure de la collection dans son ensemble I
faudrait noter sur ce point, que ce texte, apres avoir 6te complete, fut soumis pen-
dant la deuxieme moiti6é du Xl4mc siede, & une nouvelle reelaboration qui n’est
peut-etre pas sans rapport avec la troisieme ,edition”“ du Nomocanon entreprise par
Michel et Theodore23. Cette collection tient egalement une place importante parmi
les sources du droit canonique oriental, parce que c’est sur celle-ci que fut fondde

20 Cf. van der WAL-LOKIN, op. cit., 88 ct suiv.; B.H. STOLTE, A Note on the un-Photian Re-
vision ofthe Nomocanon XIV titulorum, Analecta Atheniensia ad ius byzantinum spectantia 1, dd. par
S.N. TROIANOS (Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte. Athener Reihe 10), Athenes-
Komotini 1997, 115-130.

21 Cf. A. SCHMINCK, Das Prooimion der Bearbeitung des Nomokanons in 14 Titeln durch
Michael und Thcodoros, Fontes Minores X. (Forschungen zur byzantinischen Rechtsgeschichte 22),
Francfort-sur-le-Main 1998, 357-386.

22 VOEL-JUSTEL, op. cit., 673-748. Cf. M1GNE, op. cit., vol. 114 col. 236-292, vol. 133 col.
64-113

23 Cf S.N. TROIANOS, Oi m\ytc; xoll Bu”avtrvolu Sucaioo, 2amc 6d,, Athdnes-Komotini 1999,

245 et suiv.



313

I’elaboration interpretative des canons entreprise par un des canonistes du Xllemc
siocle, le diacre Alexios Aristenos?4.

Une autre collection similaire, c’esl-a-dire formulte en abreg6, est V,Epitome
canonum* de Constantin Armenopoulos25. Celui-ci fut nomophylax etjuge & Thes-
salonique; les donndes biographiques le concemant sont loin d’etre completes,
mais il est certain qu’il etait un ia'fc. V,Epitome canonum* est divistie en six par-
ties dont chacune est dediee & une cat6gorie de membres de I’Eglise. L’ceuvre est
accompagnde de commentaires rediges probablement - sinon dans leur totalite, du
moins pour la plus grande partie - par Armenopoulos lui-meme26.

En déhors des collections specialisdes, soit de contenu mixte, soit uniguement
composees de canons, il existe aussi des collections de caractere general, recou-
vrant toutes les branches du droit, qui sont egalement d’une grande importance
pour le droit de I’Eglise et son Interpretation, etant donne qu’elles contiennent des
parties entidres consacrees & ce type de droit en particulier. Les auteurs de la plu-
part de ces eeuvres restent inconnus. On connait cependant la provenance de deux
de ces eeuvres dont les auteurs sont des juges superieurs. La premitre est le
~novqua vopiKOv“ de Michel Attaliate, rédigd en 1073/1074 sur l'ordre de
I’'empereur Michel VII Doukas; il s’agit d’un résurnd des ,Basiliques“27. La deu-
xiome est 1’oeuvre de Constantin Armenopoulos dont nous avons d6ja parlé. On
I’appelle ,Hexabiblos* parce qu’elle est composd de six livres. De nombreux
chapitres de ces six livres concernent des questions de droit ecclesiastique; ils sont

souvent accompagn6s de commentaires abondants, et il y a en plus dans I’annexe,
un titre consacre enti6rement au clerge et & I’administration des biens de I’Eglise28.

V. Les typika des monasteres

La vie monastique n'a pas non plus evite I’influence des lai'cs. On trouve, en
effet, dans les typika monastiques les regles concemant I’organisation des mo-
nastores et la vie de la communaute qui s’y 6tait installee. Ces typika sont souvent

24 Cf. van der WAL- LOKIN, op. eil., 108; TROIANOS, Oi wirk; clc., 261 el suiv.

1. LEUNCLAV11, luris Graeco-Romani (am canonici quam civilis lomi duo, vol. |, Francfort-
sur-le-Main 1596 (réimpr. Farnborough 1971), 1-71.

Cf. C.G. P1TSAKIS, rupra ortd liq nqyeq irji; Enaopriq Kavévrav” roO Kiovotavtivoo
'ApiIEVOTtouXou: TA oxo6Xia, 'Euer. K6vtpou ’EpEuvqq ‘'laiopiagq 'EXA.qv. AiKaiou
'AKaSnpiaq ' AOqvuv 23 (1976) 85-122.

2 V. I'ddition de L. SGOUTAS, ©ipiq 8 (1858) 53-155 (= 1. et P ZEPOS, Jus graecoromanum,
vol. VII, Alhéncs 1931 [rtimpr. Aalen 1962], 415-497).

V. I'édition de G.E. HEIMBACH, Const. Harmenopuli: Manuale legum sive Hexabiblos,
Lipsiac 1851 (rdimpr. Aalen 1969). Cf. CG. P1TSAK1S, Koivatavtivou *AppevonoiiXou
npo/Eipov véprov q ' E*alilRJ.o”, Atbcnes 1971.



314

rediges par le fondateur ou le novateur de chaque monastere; il s’agit dans ce cas
de ,Typika de fondation“29. Les auteurs de ces textes etaient souvent dans les or-
dres ou Otaient moines. Mais on trouve parfois, parmi ceux-ci, des lai'cs, des haut-
fonctionnaires de I’etat ou meme des membres de la famille imperiale, hommes ou
femmes.

Le fait que la 16gislation imperiale reglait I’organisation des monasteres et la
vie des moines dans le moindre detail ne diminue en rien I’importance des typika;
on constate souvent, en effet, dans ces demiers certaines divergences par rapport
aux lois impdriales.

VI. Conclusion

La conclusion que Ton peut tirer de ces quelques reflexions est que, dans
I’empire byzantin, les membres lai'cs de I’Eglise tenaient un rdle actif aussi bien
dans le processus de creation que dans la systematisation du droit de I’Eglise. Cette
pratique tut suivie dans les sidcles apres I’abolition de I’Empire et pendant la do-
mination ottomane. On en trouve encore aujourd’hui I’empreinte dans les eglises
orthodoxes autoctphales donl le droit est influence par I’ancien droit greco-
romain.

» V. E. HERMAN, Ricerche sulle istituzioni monastiche bizantine. Typika kletorika, caristicari
e monasteri ,liberi*, Orientalia Christiana Pcriodica 6 (1940)_293-375, P. de MEESTER, Les typiques
de fondalion (Tujuks taqtopiKO:), Studi bizantini 6 (1940) (= Atti dcl V Congresso Intern, di Studi
Bizantini, 11), 487-506; C. GALATARIOTOU, Byzantinc Ktctorika Typika: A Comparative Study,
Revue des Etudes Byzantines 45 (1987) 77-138; A.-A. THIERMEYER, Das Typikon - Ktetorikon und
sein literarischer Kontext, Orientalia Christiana Periodica 58 (1992) 475-513. Cf. K. MANAPHIS,
MovaotripiakO tojuks - AtaOfjicai, Athdnes 1970; |. KONIDARIS, Nopixfi Oeibpriaq t&v
povaotqpiaKiSV totukav, Athenes 1984.



315
JOHN PHILOPONOS OF ALEXANDRIA-THEOLOGIAN & PHYSICIST

Thomas F. Torrance, Edinburgh

In 1954 | had a memorable discussion with an Armenian Archbishop at a
meeting ofthe Faith and Order Commission in Chicago in the course of which we
found we were in basic agreement on Christology and shared our doubts about the
dualist ingredient in Leo’s Tome read at the Council of Chalcedon: ,each nature
performs what is proper to itself*l. This raised the question about the theological
and historical rift that had developed between ,Chalcedonian* and ,non-
Chalccdonian® churches and theologians, and the Charge of ,monophysite* heresy
lodged by the Byzantine establishment against the so-called non-Chalcedonians on
the ground that in their Opposition to Nestorian heresy, they hcld that Christ had
only one nature, pévq <pi3aig. What really lay behind that? It was clear to me that
this had to do with a serious misunderstanding over basic terms, about <])i3<n<; and
pict <t>>ai<; in particular. In the Alexandrian theology, of Athanasius and Cyril, for
example, the word tjuxrtq, when used scientifically or theologically, was often
synonymous with &W|Oeta, when to speak of Christ in accordance with his nature
(Kaxh (hjctiv) was to speak of him in accordancc with his actual reality as one
incamate Person -it was not to deny that he was both God and Man.

When my Armenian friend and | discussed the expression pict «Jtucriq in this
light, as meaning ,one reality*, and not ,one nature” in the common sense (Koivdq
Tqq <(>Uaecoq koyoq), we found clear ground for agreement. | explained that while
the term <t>umq had to be used differentially in different contexts, when used theo-
logically, and scientifically in exact discourse, it took its meaning ffom the content
of God'’s actual self-revelation in the Incamation of his Word in Jesus Christ, God
and Man in one Person - 'Eyu) etpi q 6XqGeia, as our Lord said. When theolo-
gians and churchmen in their Opposition to Nestorian heresy insisted that Christ
was one incamate personal reality, and not just a moral union between two per-
sons, divine and human, they were accused of being ,monophysite* heretics who
denied that Christ had both a divine and a human ,nature*. However, the Charge
~.monophysite* carried with it a one-sided ,unbaptised* Aristotelian sense of the
word (JtucTig and not a proper theological sense govemed by the incamate reality
indicated. The upshot of our discussion was a proposal | made that serious dialo-

The Latin rcads. Agil enim ulraque forma cum allerius communione quod proprium esl, T.H.
BINDLEY and FW GREEN. 4th edh. 1965. 170. Cf. | R. TORRANCE, Christology After Chal-
ccdon, 19S8, p. 97, note 69; p. 108, who poinls out that Severus cited this omitting cum allerius com-
munione, ,,in communion with each other*, which makes it appear morc Nestorian than it actually is.



316

gue between Chalcedonians and non-Chalcedonians should be initiated. This has
since taken place with very happy agreement.

That is the reason for my plea in this essay in which 1 call for a theological
reassessment and rehabilitation ofJohn Philoponos, the great physicist and theo-
logian ofthe sixth Century who was mistakenly accused of being a ,monophysite*
heretic. The anathema sadly pronounced against him in AD 680 had the effect of
setting aside his critical examination of Aristolelian philosophy and Science and
encouraged the employmcent of Arislotelian metaphysical and scientific ideas in the
exposition of Christian theology. That was what actually took place when, in the
words of E.R. Dodds, ,Aristotle became the one officially licensed philosopher of
the Byzantine world“2. Thus, for example, in the eighth Century work of John of
Damascus, De Fide Orthodoxa, we find that Aristotelian notions of space and the
unmoved mover, along with Neoplatonic elements (which John Philoponos had
discredited on scientific and theological grounds), were taken up into the recogni-
sed summary of Christian doctrine, and assimilated into Cappadocian and Cyrilian
theology. When the anathema against John Philoponos was confirmed by Photius
in the 9th Century - ‘Photius’ denigration of John Philoponos in accordance with
his own realignment of Christian thought with classical antiquity, especially with
Aristotelian rationalism, retarded scientific development for a thousand years and
contributed to the domination of Aristotelianism in the West. That was one of the
greatest tragedies in the history of thought. In our day, however, John Philoponos
has been resurrected by physicists like Samuel Sambursky in Jerusalem, Walter
Bohm in Vienna, and philosophers like Richard Sorabji in London, but the all-
significant connection between his Christian theology and his Science is still not
appreciated.

The theological and scientific thinking of John Philoponos took shape within
the scientific tradition of Alexandria3, where considerable attention had been gi-
ven, not least by Clement in the Catechetical School, to the inner connection bet-
ween faith (tuctxic) and scientific knowledge (emcrxripri), and the appropriate me-
thod of inquiry (q pe908oq xqq elipeaetoq)d. We must seek to know and under-
stand something, it was held, strictly in accordance with what it actually is, that is,
in accordance with its nature (Kctxa tjiuctiv) as it becomes disclosed in the course of
inquiry, and thus in accordance with what it really is, or in accordance with its
reality (kexx' aw|Oetav), and allow its nature (tjiiaic) or reality (d*nGsia) to de-

2 ER. DODDS, Proclus, The Elements of Theology, Revised Text, 1971, p. xxviii.

3 See R. SORABJI, Philoponos and the rejection of Aristotelian Science, 1987, especially chap-
ter nine on ,Infinity and Creation“, 164. See also ,John Philoponos and the Scientific Culturc of
Alexandria®, Chapter 3 of the dissertation ofJ. EMORY McKF.NNA, The Life-Setting of The Arbiter
by John Philoponos, Eugene, Oregon 1997, 93-120, to which 1 am happily indebted.

4 See my account of this in ,Divine Meaning. Studies in Patristic Hermeneutics*, Edinburgh
1995, 130 ff; 180 ff.



317

termine for us how we are to think and speak appropriately of it. This called for
rigorous attention to the proper development and even coining of scientific terms
and their use in line with disclosure ofthe nature ofthe realities to which they were
employed to refer. In this context the terms <>ucnc; and a7.f|Oeia, nature and reality,
were more or less synonymous in their use. This way of scientific thinking had
early been developed in Alexandria by the so-called i|>umKoi, the ‘physicaP or
‘natural’ scienlists, who insisted on asking positive questions designed to disclose
the real nature ofthe realities into which they inquired - but because of their con-
cem V.'ith positive questions and answers, they were nicknamed, e.g. by sceptical
philosophers like Sextus Empiricus, SoypaTtKoi ‘dogmatics’. Thus there arose
especiaily in Alexandria the conception and pursuit of 6oypcmKr] e7tiatf|pr| or
~.dogmatic Science®, that is, rigorous scientific inquiry conducted strictly Kaia
(jluaiv, in accordance with the nature or reality (Karl &7.q0eiav) of things. This
realist ‘kataphysic’ approach was applied to every field of inquiry, including
theology, for it is the nature of the object as it becomes disclosed in inquiry that
determines how authentic knowledge of it is to be gained, demonstrated and ex-
pressed. That is how careful theological exposition concerned with the nature and
activity of God revealed in his Son in Jesus Christ, the incarnate reality who is both
God and man in one Person, came to be regarded by the great Alexandrian theo-
logians, like Cyril, as e7uaxf|pr| 6oyjjcmKf|. Here theological and scientific tradi-
tions flowed together, and theology and Science interacted with one another epi-
stemologically and linguistically. Owing to the fact that immense attention was
now devoted to the doctrines of incamation and creation, a radical transformation
in the foundations of knowledge and in cosmological outlook took place: theology
and Science began to be pursued together within the same unitary world of space
and time so that careful attention had to be given to the whole created order as it
came from God and is sustained by his A6yoq or Word. That is the context in
which the theological and scientific thinking of John Philoponos, together with the
interaction of his scientific and theological modes of thought and speech, is to be
appreciated.

Before we proceed further it needs to be stressed that too often the thought of
John Philoponos has been seriously warped by scholars when interpreted within
the Latin Aristotelian tradition that became dominant in the West. Thus even the
great Patrologist, Berthold Altaner, wrote of him as seeking to reconcile the te-
aching of the Church with Aristotelianism, which, as we shall see, was very far
from the case, as his many critical commentaries on the works of Aristotle
(preserved in part by Simplicius) make clear5. In face ofthat it must be emphasised

that we cannot understand the language ofthe Greek Fathers, far less their thought,

5 See loannis Philoponi in Aristolelis Physicorum libros commenlaria, edit. by H. ViTELLI,
Berlin 1887.



318

by reading back Latin Aristotelianism into it, as evidently happened with the influ-
ential Boethius. For example, we cannot understand physis by reading natura into
it, any more than we can understand hypostasis by reading it as substantia, or ou-
sia as the equivalent of essentia, which tends to replace concrete Greek terms,
especially as govemed by dynamic divine revelation, with more abstract Latin
terms. This is to take no account of what went on in Alexandria in the early centu-
ries, when the Fathers of the Church hammered out their basic forms of thought
and speech, not only in the literary culture oftheir day, but in the midst of the most
advanced scientific achievements of the ancient world, to which John Philoponos
himselfcontributed in a quite unparalleled way.

It was the profound interconnection between his theology and his Science that
was distinctive of John Philoponos. His thought moved from a base in Christian
theology into physics, dynamics, optics, meteorology and cosmology, and thcn
back again to theology, in such a way that his theological thinking and his scienti-
fic thinking affected, fertilised, and deepened one another, in startling heuristic
anticipation of modern scientific advances. His Science cannot be adequately un-
derstood in abstraction from his theology, while his theology may not to be appre-
ciated except in the epistemological depth and precision it gained from his conflict
with traditional Hellenistic philosophy and Science. John Philoponos’ theology
cradled in Alexandria was grounded in the incamational, Christological and Trini-
tarian teaching of Athanasius and Cyril, but also in that ofthe Alexandrian Severus
of Antioch, all of whom rejected the epistemological and cosmological dualism of
the Platonic and Aristotelian tradition. In the course of his critical and Creative
engagement with that tradition Philoponos himself developed distinctive forms of
thought and speech that were at once scientific, unitary and dynamic in their slant.
Of central significance was the way in which he brought the Hebraeo-Christian
doctrine of the mighty living God and the creation of the universe of space and
time out of nothing to bear in sharp criticism upon Neoplatonic and Aristotelian
notions of the etemity of the world. Much of his work in theology has not survi-
ved, some of it only in Syriac translations, but we may give attention here particu-
larly to the De aeternitate mundi contra Proclum, De aeternitate mundi contra
Aristotelem, together with his biblical account of the creation of the world in De
opif3cio mundi. It is in the light of the transformation of thought and deep change
in the meaning of technical scientific and theological terms that resulted from all
this, that Philoponos’ specifically theological works such as the Arbiter or
Aicitryrfig are properly to be understood. However, it was when the latter was read
by the Byzantines through the twin spectacles of Plato and Aristotle that they fai-
led to appreciate his theology, as well as his Science, accused him of both mono-
physite and tritheist heresy, and pronounced misguided anathemas against him!



319

Already Christian theologians like Athanasius, Basil, and Cyril had begun to
think out the Christian understanding of God and the world in ways which John
Philoponos realised had far-reaching implications for classical philosophy and
Science. Three basic points may be noted. (a) The biblical doctrine ofthe one God,
the Creator of all things visible and invisible, called in question Greek polytheism
and pluralism, polymorphism and dualism, and called for a unitary view of the
created universe which rcquired a scientific way of knowing that answered to its
rational Order, (b) The Biblical view ofthe goodness ofthe creation, reinforced by
the doctrine of the incamation of the eternal Logos or Son of God within the crea-
tion, destroyed the idea that sensible and empirical evcnts are not open to rational
thought, and established instead the reality of the empirical world in the recogniti-
on that the temporal and sensible realities have a common rationality of a contin-
gent kind, open to scientific invcstigation and understanding. (c) The fact that God
himself, in creating the universe out of nothing, has conferred upon it one compre-
hensive rational order, had the effect of destroying the Aristotelian and Ptolemaic
Separation between the sensible and inteiligible worlds, and so between terrestrial
and celestial mechanics, and at the same time gave rise to dynamic and relational
concepts of space and time as the bearers of rational order in the created universeé.
That was the Christian view of God and the created universe which John Philopo-
nos inherited and set out to defend against Neoplatonic and Aristotelian attacks,
and on that basis to deepen and develop scientific and theological understanding of
the created order.

1t will be sufficient for our purpose here to consider briefly the bearing of
John Philoponos’ theology on his Science at two major points: (1) the impact of the
doctrine ofcreatio ex nihilo upon the Greek conception of the universe; and (2) the
import ofthe theological distinction between uncreated light and created light upon
Science. Both of these are found in his critical examination of Neoplatonic and
Aristotelian philosophy and Science, and in his constructive work on the creation
ofthe world.

I. The import ofthe doctrine ofthe doctrine ofcreatio ex nihilo upon the Greek
conception ofthe universe

It was in Alexandria the great centre where classical Science and cosmology
had reached its height, but in which a stultifying amalgam of Platonic and Aristo-
telian metaphysical ideas had come to prevail under the teaching of Proclus, that
John Philoponos launched his attack upon the pagan idea of the etemity of the
world, De aetemitate mundi contra Proclum, and followed it up by De aeternitate

6Cf. my book ,Space, Time and Incamation*, Oxford 1969 (Edinburgh 1997).



320

mundi contra Aristotelem, with a series of critical commentaries on the works of
Aristotle. In these two works alone he set out a philosophico-scientific account of
the Christian doctrine of creatio ex nihilo (ek pf| 6vxoq), and ofthe unitary univer-
se with a rejection of epistemological and cosmological dualism that obstructed
scientific investigation of empirical and cosmological realities. In them with clever
use of Aristotle’s arguments against himself, he demolished Aristotle’s notion of
the aither or so-called ,fifth element*' and with it the myth of etemal cycles and
unending time , and advanced a powerful account of the real non-necessary nature
of the universe created by God out of nothing but endowed with a contingent ra-
tional order of its own. Of particular importance for Philoponos were the ideas that
God created both matter and form out of nothing?, that is, out of non-being into
being (ek tou pf| dvxoq eig t6 6v)10,dut of nothing at all, or what does not by any
means exist (ek tou pr|8apf| pT)8apwc; 6vxoq)," but created it in a non-temporal
way, while creating time itself along with the world12. These were not new con-
ceptions for Christians but they were now expounded not simply as articles of faith
but in a rigorous scientific and a scientific theological way, with wide-reaching
implications for understanding of the whole created order.

After many years engaged in scientific and epistemological arguments with
Neoplatonists and Aristotelians, John Philoponos tumed to 6fter something more
specific about the Christian doctrine of creation by way of an interpretation of ,the
cosmogony of Moses*, known in the history of thought as De opificio mundi. This
is what he wrote in his preface. ,My long discourse conceming the creation ofthe
world has extended to many treatises, unfolding the various reasonings and impas-
sable labyrinths, through which those of august philosophical reputation believed
to have shown that the world has not come into being, thereby running the risk of
believing that God is not at all its Creator, nor has produced it out of non being.
Indeed | have shown that it has a beginning of being, reasoning this out in many
ways. On this account many have continuously troubled us and have in a some-
what gentle fashion reproached us, alleging that | have laboured for the refutation
of extemal reasonings beyond my power and somehow have ncglected the God-

7Cf. Aristotle, De coelo, 1; and Philoponos, Contra Proclum (edit. by H. RABE, 1899), XIll,
485-491.

’ Cf. Aristotlc's Physics, 8.1; Philoponos, In physica, Fragment 108 & Contra Proclum (Edit.
by H. RABE, 1963), 1.6-8, p. 17 f, XI. 12.

9 Contra Proclum, 1X.11-13; Contra Aristotelem, Fragmenta in Physica, 115-116, 189, 191
(cited by W. BOHM, Johannes Philoponos. 1967, 309 I).

De Aeternitate Mundi Contra Proclum, XI.12 (edit. by H. RABE, 1963), p. 458.

1l See De Aeternitate mundi Contra Aristotelem, in Physica, 189; cf also fragment 73, in de
Caelo, 136-138, cited by C. WILDBERG, op.cif, 87.

12 See the Fragment 108-126 & 132, from Philoponos’s commcntary on Aristotle’s Physics,
cited by C. WILDBERG, Philoponos Against Aristotle on the Eternity ojthe World, 1987, 122 ff, 128
ff.



321

given Statement of the great Moses conceming the production of the world, al-
though those who take pride in having thought out the arrangement of the universe
deride these Statements, as if Moses did not speak ofthe nature ofthings according
to the phenomena. Especially your good seif, Oh Sergius [Patriarch of Antioch],
my most honoured head, who is the greatest omament among those who serve as
God’s high-priests, have prompted me greatly and even forced me to contribute to
the subject according to my own power. Cooperator with you in this proposed
study was the well known Athanasius who is no less a man as regards piety, and
who ran along with you like a young puppy beside him who brought it up in virtue.
A bright mind makes youth through exercise in words*.

Then speaking of the purpose ofthe present treatise and Moses’ intention in
his writing about the creation of the world, Philoponos added: ,Many and by no
means simple studies on this treatise have been attempted by many authors and
especially by the well known Basil, who was adomed with every wisdom, divine
and human. Since, however, some of its parts are still being questioned, because
they are believed not to be in agreement with the phenomena, although Basil
rightly omitted them, when he announced his own discourses on the church, for he
regarded them unfitting for the untrained ear and mind, 1 shall try with God’s Co-
operation to investigate these as much as it is in my power*13

It was thus with reference to St Basil’s, Homilies on the Hexaemeron, an ex-
position of the first chapter of the book of Genesis, that John Philoponos brought
his scientific understanding to the biblical account of creation. It was this distinctly
Christian view ofthe world that had opened up for Philoponos a genuinely scienti-
fic approach to an understanding of the world, freed fforn the philosophical myths
of the Greeks. In his work Basil had rejected arguments for the etemity and
necessary existence of the world, including the fabrication of a ,fifth element*“'4.
Philoponos argued that the world was ffeely created by God and did not have to
exist, for it has both a beginning and an end, and rejected as atheistic the idea that
the universe came into being either by chance or by fate. God created the universe
out of nothing instantly (OKapiaicoq) and timelessly (Axpovcoq)ls. The origin of
the universe, its beginning (&pxq) in time, and time itself, are to be traced back to
atranscendent or absolute beginning &pxn in the beneficent nature and sovereign
freewill of God (xf| Rou”rjaei tou Geod)l6. the Pantocratorll. As such the universe

did not have to be. By its very nature, therefore, it is intrinsically contingent and

13 1 am much indebted to the Very Rev Dr George Dragas of Hellenic College, Brookline, for
this translation, and also for helping me through several ofhis papers to understand John Philoponos'
Greek text.

14 Hexaemeron, 1.11.

15 Hexaemeron, |. 6.

16 Hexaemeron, 1.6.

17 Basil, Hexaemeron, 1.1-3.



322

incomplete (6cKataaKeuaaToq)l8 - far front being self-sufficient or self-

explanatory, its creation out of nothing in being and form is to be understood from
its temporal beginning to its end only in terms of its contingence upon God and his
Creative Will and Word. Like Athanasius the Great Basil laid immense weight
upon the fact that the universe was created out of nothing by the Adyoq or Word of
God, and that it has been endowed with a orderly arrangement (SiakOopriau;) that
derives fforn and reflects a transcendent ground in the wisdom of Godl9. He took
seriously the Genesis account of creation through the majestic fiat of God, inclu-
ding the creation of light: ,Let there be light, and there was light.* And distinguis-
hed this created light from the uncreated spiritual Light ofthe divine Logos20. The
Creative command of God brought into being the orderly sequences and enduring
structures in the world oftime and space - the Voice of God in creation gave rise to
the laws of nature (vOpoi Tqq “uoetoq)2l. Expressed the other way round, this
means that all the laws of nature, all its intelligible Order, are to be regarded as
dependent on the Word of God as their ultimate source and ground. Hence even
physical law must be treated as a contingent form of Order which is finally intelli-
gible only as it points beyond itself to the transcendent ground of intelligibility in
the Logos of God the Creator and Sustainer ofthe universe22.

It is that Basilian and biblical doctrine of creation which is the background to
John Philoponos’ De opificio mundi, but he pointed out that one must not demand

from what Moses wrote technical theories about nature (xaq rcepi ((luaecoi; texvo-
\oyiaq)23. That was a point he took up again with reference to the ((mcrncm - we
have no way of knowing how God created things24. Philoponos’ aim was rather to

lead human beings to the knowledge of God. He took up the distinction drawn by
Basil between a beginning and an absolute beginning, in recognition that a real

beginning is distinct from what begins from it, and that God’s creation of the world
out of nothing carries with it the creation oftime as well25. Philoponos interpreted

that in a Christological perspective, and right away identified the divine wisdom
through which the creation took place with the Son (1 Cor. 1.24; John 1.5; Col.

11 Hexaemeron,1.11.
19 Hexaemeron, 1.8-10; 11.2,
20 Hexaemeron, V1.2 - at the same lime he dislinguishes lhe ‘immaterial light’ (t6 aCXov $ux;)

ofthe sccond day in the Genesis account from the Stars which are the vehicles oflight.
21 Basil, Hexaemeron, Ill. 1 ff; IV.l ff; V.| ff; IX, 3.

22 See my account of this in , The Christian Frame of Mind, Reason, Order, and Openness in
Thcology and Natural Science”, new edition, 1989, 1 ff.

2’ See also De opificio Mundi, Ill. 10. Cf. H. CHADWICK, 51 of,Philoponos and the rejection
of Arislotelian Science®, by R. SORABJI, 1987.

24 De opificio mundi, 11.13: "Oti ouk edXoyov Siaitopeiv. tlc i) aitia Touxa oétoj noinoat
tov 9e6bv Kai dvtmapaOEau; rtpdi; Moiuafa tuv perl atndv <t>uaik<Sv.

25 De opificio mundi (revised by G. REICHARDT, 1907), 1.3.



323

1.16, 20). He is the Creative Word of all things (6 twv 6?oov Stipioupydq
X6y0q)26.

1t is noteworthy that John Philoponos like Basil evidently did not takc the
word ,day“ to refer a definite period of twenty-four hours, but to an unspecified
period - as in the biblical Statement that for God ,,a thousand years are as a day*“27.
Basil had already pointed to the fact that the Greek text at Genesis 1.3, did not
speak of first day“, but of,,one day*, so as not to circumscribe the duration - for
what was important was its relation to eternity28. The divine acts of creation like
that of light, ,Let there be light and there was light*, took place in a twinkling
(«Kapee;), in barely a moment, and are not to be thought ofin temporal terms29.Of
particular significance here, however, is the fact that Philoponos took up the di-
stinction made by Basil between created light and uncreated or Creative light30, for
this played a major role in his Science, not only in optics, but in dynamics.

Not a little ofthe De opificio mundi was devoted to discussion and rejection
of the ideas of Hipparchos and Ptolemy, but also of the teaching of Theodore of
Mopsuestia, and Theodoret, and other unnamed thinkers, which need not concem
us here - of much more interest to Philoponos was Basil’s views of light, which |
have just mentioned. This was a matter of supreme importance for Science as well
as theology, and for the interrelation between theology and Science. 1t is to this we
must now tum.

Il. The import ofthe distinction between uncreated light and created light upon
Science

Along with the Christian doctrine ofthe creation of the universe in matter and
form out of nothing, and the distinction it carried between the Creative activity of
God and the contingent nature of the world of time and space, was John Philopo-
nos’ commitment to the theological distinction between the uncreated Creative
Light of God and created light, like that between uncreated, Creative Spirit and
created spirit3l. This had the effect of reinforcing his rejection of the radical dua-
lism in Hellenic philosophy and Science and between the empirical and intelligible
realms, and of prompting him to work out more scientifically intelligible relations
between visible and invisible, tangible and intangible realities, and thus between
terrestrial and celestial mechanics. All this called in particular for fresh thinking

26 De opificio mundi, 231.1 f.

22 SecW. BOHM, op.cit., 408.

2l Basil, Hexaemeron, 11.8.

29 De opificio mundi, 11.18.

30 See De opificio mundi, 76 f.

31 Cf. Philoponos' Commenlary on the Aristotle’s De anima, 38, 430.



324

about the physics of light which he undertook in controversial examination of the
ideas of Aristotle, especially as expressed in the De anima22, and which opened the
door for something like a dynamic field theory Tiq) of light3234h astonishing
anticipation of modern science.

In the De anima Aristotle had spoken of ,light as the actualised state
tol Siaijiavodq fj 8ta<|>av&;)*“. But this was a static view of light which Philopo-
nos rejected, and so he put forward instead a dynamic conception of light as
evEpyEia, thereby, as Sorabji points out, changing the meaning of Aristotle’s word
evepyeia in the process.35 For Philoponos, evepyeia imported, not change from
potentiality to actuality, but real activity and movement or locomotion, but one
which may be construed not in mechanical but relational ways. Thus he spoke of
light as immaterial or incorporeal dynamic force (KivryriKii rtq Sbvapiq
Aocopaioq ev6py£i6 nq Agtaparoq tavr|TiKr]) invisible in a medium like the air,
which moves directionally and continuously at what B6hm speaks of as a timeless
or practically infinite velocity (,mit praktisch unendlich grosser Geschwindig-
keit*)36. This account ofthe movement and speed of light is also found in Philopo-
nos’ work against Proclus, where he speaks of it as so fast that it is timeless
(xaxsicx ... t) aypovoq 37.

This concept of light as incorporeal kinetic activity or as what Philoponos
could call <j>(oaTiKf) Suvapiq38, had far-reaching revolutionary implications for
optics, physics and dynamics: it involved a radically new kinetic theory, in sharp
antithesis to that of Aristotle and his concepts of the fifth element and etemal
circular motion ofthe finite world, aiOf|p and &vTi7iepicucxcng. and the ultimate
inertial motion ofthe unmovcd mover, t6 ctKivryuov kivouv3d.

What Philoponos did, taking his cue from the kinetic propagation of light,
was to propose a new theory ofimpetus (Kivr|TiKflv uva Suvaptv dacopatov . on

32 See S. SAMBURSKY, The Physical World of Laie Antiquity, 1962, 110 ff; W. BOHM, Jo-
hannes Philoponos, 1978, 139 ff, 182 ff; 188 ff; and R. SORABJI, Philoponos and the rejeclion of
Arislotelian Science, 1987, 26 ff; but also J. EMORY McKENNA, The Life Sctting of the Arbiter by
John Philoponos, Eugene, OR 1997, 100 f. i

33 See In De anima, 418 b; 430 a. Cf. W. BOHM, op.cit.,, 176 f, 188 ff, 195; 308, and J.
McKENNA, op.cit., 98 f.

34 Aristotle, De anima, 11.7.

35 R. SORABJI, Philoponos and the rejection of Arislotelian Science, 26 f. Cf. also S. SAM-
BURSKY, op.g:_it,, 110 f.

36 W. BOHM, op.cit., 185, 187 f, 315 f; 445; see also S. SAMBURSKY, The Physical World of
late Antiquity, 115,

37 De aeternitate mundi contra Proclum, 1.8.22.

31 In De anima, 330.38.

39 See W. D. ROSS’ selections from Aristotle’s Physics, 1927, 99-104: 28b, 28-252a4; 258bl0-
259a20.



325

the analogy between the impetus imparted to a projectile in being hurled and the
incorporeal kinetic force (evdpyeid uq frocopaToq kivtitikh) (Or momentum) in
the movement of light imparted to it by the Creator. ,,It is necessary to assume that
some incorporeal motive force is imparted by the projector to the projectile, and
that the air set in motion contributes either nothing at all or eise very little to this
motion ofthe projectile*“40. Philoponos’ light theory and impetus theory amount to
a radical rejection of Aristotelian physics and mechanics and register an immense
advance in scientific understanding of the universe. This was congenial, as Philo-
ponos realised, to the Christian doctrine of creation out of nothing, for God himself
is the Creative source of all matter and form, all light and energy in the universe4l
Light and impetus theories together scientifically reinforced and contributed to the
unitary view of heaven and earth, matter and form, space and time, freely created
by God Almighty out of nothing, for it was through his eternal Word or Logos, the
Light of the world, that he has freely endowed them with their motive force
(KivryriKfi Suvaptq and continues to maintain and hold them together in their
rational order.

The combination Philoponos’ dynamic and relational theories of light and
motion gave rise to a conception of the universe govemed throughout by an inter-
nal cohesion (e”iq) affecting and unitying all activity within it42. Thus light theory
and impetus theory constituted together a kind of dynamic field theory. The im-
mediate effect of this was to liberate Science from the closed mechanical world of
Avristotle, nowhere more apparent than in his quantitative conception of space as
the immobile limit within which a body is contained43, and replace it with a unified
open-structured world characterised by a contingent non-necessary kind of rational
order. The change in the conception of space applies, mulatis mutandis, also to
John Philoponos’ relational conception of time in the reciprocal bearing of time
and motion upon one another. All this had the effect of profoundly altering the
fundamental conception of the nature (<|>ucn<;) of things, and consequently of the
understanding of scientific inquiry as pursued strictly ,in accordance with the
nature (icaia tjitiaiv) of things*, that is, in accordance with what things really or
actually are (kutl frkgGeiav), and thcrefore in accordance with their dynamic
nature or natural force (tcccra xqv tjiuaiKqv Suvaptv . This change to a radically
dynamic and relational conception ofthe inherent order and nature ofthe universe

40 Translation by COIIlIN and DRABKIN from Aristotle’s Physics 642.9, A Source Book in
Greek Science, 1948, 223.

41 InDeanima, 330, 21;418 b 9.

42 For the usc of in this way see Philoponos In De Anima, 418 b; 430 a; and cf. W. BOHM,
op.cit., 195; 308.

43 See my account of this in ,Divine Meaning. Studics in Patristic Hermeneutics®, 1995, 296 ff.
Platonic, Aristotelian notions ofspace had, ofcourse, already beeil rejectcd in Nicenc Theology - sec
my discussions in ,Space, Time and Incamation®, 1969, 1-21, and ,Divine Meaning*, 343-373.



326

carried with it a radical change in the pursuit of objective scientific inquiry itseif
and correspondingly in the precise meaning and handling of scientific terms. That
was nowhere more evident than in the dynamic use and meaning of ,nature* or
ijiooiq itseif, and of ,reality* or aXx.r)OEia, e.g. in their frequent synonymous relati-
on with one another44. It cannot be emphasised too strongly that it is in this light
that both the scientific and the theological writings of John Philoponos are
properly to be understood. Samuel Sambursky once wrote: ,The terms ‘natural’
and ‘according to nature’ and contrary to nature’ make sense only with regard to a
System of reference, and if that System is a partial one, the correct terminology
might be the reverse ofthat for a System which is regarded as a whole“45. It is in
failing to take this into account that interpreters of John Philoponos, ancient and
modern, have offen erred badly, i.e. in trying to understand him by dragging his
thought back into the Aristotelian frame of reference from which he sought to
emancipate Science and theology alike.

We must not overlook the fact that already in the development of Alexandri-
an theology, particularly through Athanasius and Cyril, there had come about a
steady development in the use oftheological terms. Thus in their actual use <t>laiq,
ouicna, U7rboTaaiq, 7tpé<rco7iov, had already been stretched, changed, and develo-
ped under the dynamic impact of the Gospel, so that attention must be given to
their actual use in particular contexts rather than to their classical definitions. Thus
in the doctrines of Christ or the Holy Trinity they become strictly theological
terms, and are not to be used (except in a secular context) in their classical Plato-
nic, Aristotelian or Stoic sense. The problem that arose was nowhere more sharply
evident than in respect of the Cyrilian concepts of pict 4>latq to6 Geou X.6you
<jECjapK(op6vT], and evcoaiq KaO' uUndcrraaiv <|)uaikflv. Particularly important

was the fact that the terms <J>ucry; and <JiuCTUcff both had acquired a dynamic and
scientific slant especially through the work of Athanasius and Cyril46, but also of

Severus of Antioch47 to whom John Philoponos was particularly indebted. With

them the term <J>Ucjtg could be used in several related and pleonastic ways, with a
proper Variation in accordance with the demands of reality. Thus on the one hand
Athanasius used it differentially of uncreated and created being, but on the other

44 See J. LEBON, Corpus Scripiorum Orientalium, 180 f, cited by I.R. TORRANCE, op. cit, 15;
and LEBON, Le Monophysism Severien, 1909, 304, cited by J. MCKENNA, op.cit., 88 f.

45S. SAMBURSKY, The Physical World of Late Antiquity, 1962,96 f.

4S Cf. my discussion of these basic patristic/theological terms in , Theology in Reconciliation*
1975, 239 ff; ,Divinc Meaning*, 1995, 202 ff; and also M. FOUYAS, The Person of Jesus Christ in
the Decisions of the Ecumenical Councils, 1976, 65 ff. See furthcr, ,Divine Meaning, Sludies in
Pairistic Hermeneulics", 1995, ,The Hermeneutics of Clement of Alexandria“ (130 ff) and ,The
Hermeneutics of Athanasius* (229-288).

47 See 1. R. TORRANCE, Christology After Chalcedon, Severus and Sergius the Monophysite,
1988, 14 ff.



327

hand he could also use it as more or less the equivalent or a synonym of reality,
6tA,gOeia or oiirna, as in the expression KCtra (jjoaiv where to think in accordance
with the nature of something is to think truly, ctA.T|0tdgl ofit. Moreover, as we have
already noticed, the term 4>ucric; in Alexandria had also come to be used in a scien-
tific sense to denote ,reality*, as in rigorous scientific inquiry where to know so-
mething strictly ,,in accordance with its nature®, kcctc* tjidcnv, is to know it ,in
accordance with its reality”, kot &kf|Oeiav. It was after all in this sense that Atha-
nasius had understood and used the term physis to speak of a reality that confronts
us in its own independent being, and which is known in accordance with its own
inherent force in virtue of which it is and continues to be what it actually is. And it
was in that concrete sense ofphysis that he could speak of Christ as the incamate
Word or Son of God48.

In that context the Athanasian and Cyrilian expression pta ijilicnq
aeaapKtopevqg. used by John Philoponos, referred to ,one incamate reality*, in-
deed one undivided Being or Person (one ousia or hypostasis, and in that sense
also as one physis) without any rejection of the truth that Jesus Christ is God and
Man in one Person, one incamate reality both perfectly divine and perfectly hu-
man. The miaphysis was just as important for Philoponos, as it had been for Atha-
nasius and Cyril for whom it affirmed the oneness of the incamate Word of God
(pict iPt3cn<; tou Oeoll koyoll aecapKcopevg». That is to say, like Athanasius and
Cyril, John Philoponos would have nothing to do with a schizoid understanding of
Christ for in him God and Man were one Reality and Person, but that does not
mean that Philoponos was a ,monophysite* in the heretical sense, any more than
was Athanasius or Cyril49.

The theology of John Philoponos, in particular his doctrines of Christ and of
the Trinity, is properly to be understood in terms of the interrelation between his
theological and scientific thinking. It was in the light of his Christian beliefthat the
world was created out ofnothing by the etemal Word of God who became incama-
te in Jesus Christ that Philoponos engaged in his rigorous scientific work, in de-
molishing the Platonic and Aristotelian idea of the etemity of the world, and ar-
guing for the contingent non-necessary nature of the world and its rational order.
In so doing Philoponos, as we have seen, developed a remarkably dynamic under-
standing of Science, with a corresponding change in his understanding, use and
meaning of scientific terms. This reflected back on his theology, in particular on
his doctrines ofcreation, incamation and redemption, which he came to understand
in a more dynamic way, and to express in correspondingly dynamic modes of

48 See again my account of this cited by Archbishop Melhodios in , The Person of Jesus Christ

in the Decisions ofthe Ecumenical Councils*, Addis Ababa 1976, 65.
49 J. McKENNA, op.cit., 14 f, points out that J. .LEBON in ,Le Monophysisme Severien*, 1909,

expressed the same judgment about Severus of Antioch.



328

thought and speech. His doctrines of Christ and the Trinity were essentially the
same as those of Athanasius and Cyril of Alexandria, but he brought to their ex-
pression a scientific kataphysic precision, in line with his anti-Aristotelian Science,
and his non-Aristotelian understanding and use oftechnical terms, such as those of
<t>uai(;. olicria. 6ndaraaiq, Urcap”ig. rtpoaconov. which had a particularly signifi-
cant place in the theological controversies that followed upon disagreement over
the dualist ingredient detected in the Chalcedonian formula. Thus, for example,
Philoponos refused to think of oucria in terms of Aristotle’s distinction between
first and second substance, and refused to use 4>icrig in a static way, but used it in a
dynamic relational way, and indeed in a differential way where cross-level relati-
ons were involved, as in the relation between the deity and humanity ofthe incar-
nate Son of God.

When read in this light his controversial work Aiamyrfic;. Arbiter50, must be
understood in an orthodox way in line with a brief Statement of his belief in the
Incamation ofthe Saviour in agreement with holy Scripture: ,The etemal Son, the
only begotten Word of the Father, true God of true God, equal in Being
[consubstantial] with his Begetter, at the end ofthe ages, truly became incamate of
the blessed Mary, Mother of God, and came forth as a perfect man, absolutely
without having suffered Variation or change in his own being but united himself
hypostatically to a human body, animated with a rational soul“51. Philoponos

pointed out that the term ifillaiq does not always mean the same thing, for it can
have a general and a particular use52. Thus <)>uaiq can be used in a way that is
strictly in accordance with the reality to which it is actually being used to refer
without any contradiction, that is, if it is understood dynamically and relationally
in the light of its objective reference, and not just in accordance with Aristotelian
rules for logical division and Classification or some formal System of logical defi-
nitions and distinctions. Philoponos could certainly use logical and dialectical
argument to great effect in analysing and demolishing the arguments of opponents,
as when he tumed Aristotle’s idea of infinity against himself53. As a realist scientist
and theologian, however, John philoponos was a (jiuaikOg and Soypcmicéc; con-
cemed with dynamic reality, not with abstract or philosophical investigations. It is
difficult to see how anyone who thinks objectively and relationally in this way can
accuse Philoponos of being a monophysite in the heretical sense, for it would se-
riously misconstrue his essentially dynamic kataphysic way of thinking.

50 See the edition by A. SANDA, 1930, and the translation and excerpts published by W.
BOHM, op.cit., 414.

51 Latin edition of Diailetes seu Arbiter, by A. SANDA, 1930, 37.

52 See again SANDA's edition of the Diaitetes seu Arbiter, 57, and the translation and excerpts
by BOHM, op.cit., 417.

53 See R. SORABJ1, Time, Creation and the Continuum, 1983, 210 ff, and Philoponos and the
rejection of Aristotelian Science, 1987, 168 f.



329

Later on in the AiaiTr)Tr|g54, he points out that the word tjnxric; has a general

significance as when referring to the nature of a man or a horse, but it can also
have a particular significance in accordance with reference to some particular reali-
ty. 1t is this particular way that the Church in its doctrine speaks ofthe Father, the
Son and the Holy Spirit who are one Nature, but also ofthe Nature of three di-
stinctive Hypostases or Persons. Here the term (jiuoiq is used appropriately of the
one Nature of God the Father, the Son and the Holy Spirit, but also appropriately
of the Son in accordance with his distinctive Nature. Philoponos is clearly affir-
ming the Orthodox doctrine of the Trinity, but in his dynamic and realistic way,
and not in accordance with the use of <tuai<; as defined within a table of categories
in terms of genus and species commonly found in the schools. It is evident, howe-
ver, that if what Philoponos has written were interpreted in a accordance with
Aristotelian logical distinctions, he could be misconstrued as putting forward a
heretical notion of the Trinity - however, that would be a serious hermeneutical
mistake to say the least. And of course elsewhere, for example in his De aeternita-
le mundi contra Proclum, he had put forward the traditional formula about the
Trinity, Three Persons, One God, without any demur or equivocation55. How he
could have been honestly accused of tritheism* it is difficult to understand, unless
it was because the terms he used were taken in their Aristotelian sense by theolo-
gians like Photius, and were thus wrongly construed in an abstract dialectical way.
He certainly did not believe in ,three Gods“ as was alleged by Aristotelian theo-
logians like Photius. He was no more a ,tritheist* than a ,monophysite” in the
heretical sense, but a scientific theologian who insisted on using theological terms
in the doctrines of Christ and the Trinity in an appropriate dynamic way, strictly
Kccra tjiucnv or in accordance with the particular realities indicated and in accor-
dance with the Gospel. Thus it is reffeshing to read the assessment of Walther
Bohm: ,Ingesamt muss man sagen, dass die monophysitische Christologie in die-
ser gelauterten und gemassigten Form, wie sie Philoponos and ebenso schon vor
ihm Severus, aufden er sich stutzt, présentiert, kaum noch als héretisch bezeichnet
werden kann. Sie steht in ihren positiven Aussagen, wenn man die Begriffe so
nimmt, wir sie gemeint sind, mit der dogmatisierten Lehre der katholischen and
orthodoxen Kirche nicht in Widerspruch*56.

Here is the text of his Credo which John Philoponos incorporated in a letter
to the Emperor Justinian57.

5a SANDA's text, 57; 58 - scc Patrologia Graeca 94, 748; 752; cf. BOHM, op.cit., 317.
55 De Aeterniiate Mundi Contra Proclum, VI 4; 5, pp. 237; 239.

5 W. BOHM, op.cit., 413.

57 Translated by J. McKENNA, op.cit., 135.



330

,» The Son ofGod and the Word, the Maker ofall ihings, who isfrom everla-
sting God with God the Father, who begat him who is above the ages and through
whom God even the Father has made the ages, the same who in these latter days
has become a man, when he was incarnate by the Holy Spirit and by the Theoto-
kos, the ever-virgin Mary, whoseResh is consubstantial with us, and possesses a
rational and reasonable soul, while his divinity is not changed intoflesh, and who-
se holyRResh is not changed into divinity, the same who was crucif3ed in theflesh,
our Lord Jesus Christ, who willingly tasted death on our behalfand after three
days rosefrom the dead and ascended into heaven, who is one ofthe blessed and
consubstantial Trinity".

1 conclude this essay, written in honour of a distinguished Greek Orthodox
churchman, Panteleimon Rodopoulos, with a call to the Greek Orthodox Church to
re-evaluate the thought and work of John Philoponos of Alexandria, in line with
the re-evaluation of him by the scientific Community of our day. As a scientific
theologian and a Christian physicist, John Philoponos was one of the greatest
thinkers ofantiquity whose brilliant dynamic scientific ideas, not least his dynamic
and relational theories of light and impetus, astonishingly anticipated modern
scientific discoveries, but whose misguided rejection by the Church hindered
dynamic theological thinking in Patristic times, and set back scientific advance for
a thousand years. The time has come for the Christian Church today to repent of its
treatment of John Philoponos and to accord him the kind of recognition which he
eminently deserves.

Epilogue, May 25, 1999
I have now leamed that the anathema pronounced against John Philoponos in

680 AD has happily been lifted.
Thanks be to God!



331

FA1TH AND ORDER, THE ECUMENICAL MOVEMENT AND THE WORLD
COUNCIL OF CHURCHES

Georges Tsetsis, Geneva

At the conclusion ofthe 1920 Preliminary meeting of the World Conference
on Faith and Order, its Chairman Bishop Charles Brent, summarizing the delibera-
tions of this first theological encounter which marked the beginnings of the Con-
temporary Ecumenical Movement, pertinently remarked that Christians engaged in
ecumenical dialogues should avoid ,the temptation to be content with slow pro-
gress and to rest satisfied with something less than the goal of God‘s placing on
earth and among men a Church, visibly and organically one*l.

Seventy seven years later one has the impression that the temptation Bishop
Brent was speaking about, is not only real, but for a great number of ecumenists it
became the norm of present day ecumenical thinking. For after having formed
within the World Council of Churches (WCC) a ,fellowship*, which allows even a
»eucharistic hospitality*, - at least among part of its constituency -, many seem to
consider that the unity ofthe Church in one faith and in the same sacrements is not
anymore an absolute priority for the WCC. Even if, according to article Il (para.
1) of its Constitution, the CounciTs primary function is no less than ,to call the
Churches to the goal ofvisible unity in one Faith and in one eucharistic fellowship
expressed in worship and in common life in Christ and to advance towards that
unity in order that the world may believe“2. Quite frequently a great number of
ecumenical partners give the impression to be satisfied with the ,minimum* Bis-
hop Brent was referring to three quarters of Century ago!

There is no question that the particular scope and function of Faith and Order
is intrinsicly connected with the above constitutional provisions of the WCC. Be-
cause Faith and Order, both as a constituent element ofthe WCC and as a sine qua
non component of the wider Ecumenical Movement, notwithstanding its place
within the internal structure ofthe Council, it exists precisely in order to ensure the
fiilfilment of the above fundamental aim of the WCC. An aim situated also at the

very centre of Faith and Order's mandate and which, in fact, constitutes its main
raison d'etre3.

! C.H. BRENT, A Pilgrimage Toward Unity, in: World Conference on Faith and Order, Report
ofthe Preliminary Meeting at Geneva, Switzerland, August 12-20, 1920,90.

2 World Council of Churches, Constitution, Rules, Rcgulations and By-Laws, WCC, Geneva
1996, 1.

3 In Article 3 ofFaith and Order By-Laws, the aim ofthis component ofthe WCC, is formulated
as follows: , The aim of Faith and Order is to proclaim the oneness of the Church ofJesus Christ and



332

It goes without saying that Faith and Order does not have the monopoly of
~doing theology*“. Neither within the WCC nor in the Ecumenical Movement in
general. Considerable theological research, aiming too at the promotion of Christi-
an unity, is being carried in the context of the Churches' bilateral dialogues or in
the framework of various programmatic activities of ecumenical institutions, in the
global, regional and local levels. Yet, Faith and Order has a particularity, which
consists in keeping always alive the concem for Church unity, especially when
achievements in the social, diaconal, educational, missiological and ethical fields,
lead Christians to believe that Church unity, after all, is not an essential factor for a
meaningful and effective common witness in today's world.

Having stressed the importance of Faith and Order for the wider Ecumenical
Movement, one has to underline that today any discussion about the identity, the
mandate, the activities and the future of this unique ecumenical theological forum,
cannot be conducted outside the context of the ongoing debate conceming the
Churches' vision and understanding of the WCC itself. And the crucial question
before us is how, and with what degree of priority, the Churches' concem for vi-
sible unity is going to be formulated in the new ,ecumenical charter” the Eighth
Assembly ofthe WCC (September 1998) is going to adopt, in an effort to stipulate
afresh the Council's goals and commit its member Churches for the years to come.

During the debate about the role and mission of the WCC in the Ecumenical
Movement, it is frequently and quite correctly stated that the vision ofthe Council
is a multifaceted one, pursued within an increasingly pluralistic context. Indeed, it
is a fact that in the last thirty years or so, the WCC functions within a complex
reality. Oppression, racism, poverty, illiteracy, militarism, uprootedness, destructi-
on of the environment, and many other factors that together make up the endless
anguish ofhumankind today, is the milieu for its mission. Hence the need to initia-
te and implement together with the Churches diaconal programmes in various
areas of human need. In this attempt however to respond to needs and alleviate
suffering, it is imperative that the Council does not lose sight of its own nature or
limitations.

In this same debate conceming the nature and scope of the WCC, it is also
affirmed that unity should not be understood exclusively as unity of the Churches
alone, but as unity of the entire human community, for ,the oikoumene is the
whole inhabited earth, and not just the Christian part of it*“. This is not a new phe-
nomenon however. A similar challenge had to be faced just a few years after the
inaugural Assembly of the WCC in Amsterdam (1948). W.A.Visser't Hooft re-
minds us that, unhappy over the ,churchly* character the Ecumenical Movement

to call the churches to the goal of visible unity in one faith and one eucharistic fellowship, expressed
in worship and in common life in Christ, in Order that the world may believe*. See VCC, Constitution,
Rules, Regulations and By-Laws, 35.



333

took after the formation ofthe WCC, many people began questioning whether the
original meaning of oikoumene, namely in terms of ,the whole inhabited world*
should not become the true focus of this movement. They wanted the Ecumenical
Movement to be genuinely concemed ,with the world rather than with the
Church*4.

Later on, and along the same lines, it was further pointed out that the Ecu-
menical Movement ought to be concemed with unity and peace among people and

not only with the unity ofthe Church, for the unity of the Church and the unity of
humankind are inseparable5. The debate during the Fourth Assembly of the WCC

(Uppsala 1968) on , The Finality of Jesus Christ*“6, and the series of studies, under-
taken by Faith and Order between 1969-1974 on the ,,Unity ofthe Church and the
Unity of Mankind*7, demonstrate clearly that the will of the Churches was to seek
the unity of the Church within a wider context, with the renewing and unifying
grace of God at work in the middle ofthe entire oikoumene. This trend was further
strengthened during the fifth Assembly of the WCC (Nairobi, 1975), where parti-
cipants expressed the strong conviction that the unity of the Church ought to be
envisaged also as a sign and instrument for healing and sustaining both humanity
and creation8.

In the recent debate, however, we hear voices going much further, by sug-
gesting even a reassessment of the validity of our present-day theological ffame-
work based on the claim of a Christocentric universalism. The argument for such a
change is that the plurality of contextual theologies obliges the Ecumenical Mo-
vement to enlarge its scope and to open itselfto a genuine dialogue of cultures,
faiths and ideologies. Thus a growing number of Christian theologians today are
seriously questioning the finality or even the definitive normativity of both Christ
and Christianity. They believe that traditional Christology constitutes an obstacle
to dialogue with people of other faiths. Scholars living in multifaith-multicultural
context for example, consider that no one religion alone has the monopoly of the

4 W.A. VISSER'T HOOFT, The General Ecumenical Development since 1948, in: H.E. FEY
(ed.), The Ecumenical Advance: A History ofthe Ecumenical Movement vol 11, 1948-1968, London
1970, §OL VISCHER, The Ecumenical Movement and the ,,Oikoumene®, in: Mid-Stream, XVI, N° 2,
April 1977, 170.

6 N. GOODALL, The Uppsala Report 1968, WCC, Gencva 1968, 116 and 304-312.

7 G. GASSMANN (ed.), Documentary History of Faith and Order, 1963-1993, Faith and Order

Paper N° 159, WCC Publications, Geneva 1993,26.
8 G. GASSMANN, op. cit., 27.



334

fundamental religious fact9, or that no religion, including Christianity, can claim
finality10.

Here lies, | think, the great difficulty that the Orthodox Church and many
other Churches and Denominations are going to face in the attempt to redefine the
nature of the Ecumenical Movement and to draw the boundaries of the
,oikoumene* within which the WCC is called to serve.

The Ecumenical Movement is a dynamic process of mutual exchange of the
Churches! charismata, in the fulfilment of their common calling to be the channels
of God's grace for the whole world, in the name of Christ and in the power of the
Holy Spirit". In that respect the confession of our faith to the Triune God, expres-
sed in the Constitutional basis ofthe WCC, as well as our affirmation, in this same
Constitution, that ,the visible unity in one faith and in one eucharistic fellowship*
is sought ,,in Order that the world may believe*, provide precisely the framework
in which the Council should exist and operate.

Yet more than ever, both the very term Ecumenical Movement, as well as
the nature ofthis movement are interpreted by many Protestant scholars, mainly in
the perspective of our relations to the world or to other living faiths and/or ideolo-
gies. This trend probably originales from the assumption that the ,oikoumene* is
the sum ofthe different cultures and nations and peoples that make up the inhabi-
ted world, a synthesis of the variety of faiths and religions which exist and operate.
This assumption however does not take into consideration a foundamental eccle-
siological principle, namely that ,the catholicity of the Church is not simply a
matter of bringing together existing cultures and nations in their present state of
concems*, but a matter of uniting ,historical identities and traditions, so that they
may be transcended in the unity ofthe body of Christ*“12

Keeping in mind the present state of our divisions, one could affirm that,
even ifthe space in which the WCC moves and acts is the oikoumene, in the sense
of the whole inhabited earth, the Ecumenical Movement per se, - the major institu-
tional expression of which is indeed the World Council of Churches -, is a move-
ment which primarily seeks to manifest the fundamental unity and universality of
the Church of Christ, assisting the Churches in their endeavour to bring divided
Christendom into one faith and into one eucharistic fellowship, so that the world

9 R. PANIKKAR, Have Religions the Monopoly of Religion, in: Journal of Ecumenical Studies
11 (1974) 517.
10 St. SAMARTHA, The Lordship of Jesus Christ and Religious Pluralism, in: G.H. ANDER-

SON-T.F. STRANSKY (eds.), Christ's Lordship and Religious Pluralism (1981), 36.

11 N. NISSIOTIS, The Eastern Orthodox in the Ecumenical Movement, in: Mid-Stream, XVI,
N° 2, April 1977, 184.

12 John (ZIZIOULAS) of Pergamos, Action and Icon - Messianic Sacramentality and Sacramen-
tal Ethics, in: Th. WIESER (ed.), Whither Ecumenism? A Dialogue in the Transit Lounge of the
Ecumenical Movement, Geneva, WCC 1986, 63.



335

may believe. And in this perspective, the role of Faith and Order is central and
highly important.

The late George Florovsky once pointed out that ,the very problem of Chri-
stian reconciliation is not that of a correlation of parallel traditions, but that ofthe
reintegration of a disturbed tradition. And, referring to the relations of the Ortho-
dox with the rest of Christendom, he went on affirming that ,the East and the West
can meet and find each other only if they remember their original kinship in the
common past. The First step to make is to realize that in spite of all peculiarities,
East and West belong organically together in the Unity of Christendom*“13 14

The progress made so far in the Faith and Order framework clearly demon-
strates that reconciliation and rapprochement among Christians is possible indeed.
The convergence document on ,Baptism, Eucharist and Ministry* (BEM), the
ongoing Faith and Order study on the Churches' common understanding of the
Apostolic Faith as expressed in the Nicene-Constantinopolitan Creed, as well as
the progress made in the Fifth World Conference of Faith and Order (Santiago de
Compostela, August 1993) ,Towards a koinonia in faith, life and withess* , are
dear evidences of such a rapprochement. All these developments in the last thirty
years, undoubtedly constitute important and decisive Steps in the Churches! jour-
ney towards their full unity and koinonia. The very fact that these Steps are taken
jointly by Orthodox, Roman Catholics and Protestants is a positive and encoura-
ging sign, proving that in spite ofthe existing theological divergencies and histori-
cal misgivings, Churches are in a position to confer with each other and to act
together, pursuing a common goal, namely the unity of the Church.

Satiated by discussions which lasted for decades without any concrete results,
the Ecumenical Movement is searching today the means by which divided Chri-
stendom will overcome its inner crisis in order to face the secularized world, itself
tom by social, economic, political, racial and sometimes religious disturbances.
And it is precisely at this very critical moment of world history that Faith and Or-
der is called to bring a new dynamic breath into the concems ofthe Church and of
the world.

13 G. FLOROVSKY, The Ethos of the Orthodox Church, in: Orthodoxy - A Faith and Order

Dialogue, Faith and Order Paper N° 30, Geneva 1960, 50.
14T. BEST-G. GASSMANN (eds.), On the Way to Fuller Koinonia, OfTicial Report ofthe Fifth

Conference on Faith and Order, Faith and Order Paper N° 166, Geneva 1994.






