
DER „PROTOS"
UND SEINE JURISDIKTION

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR 
DAS RECHT DER OSTKIRCHE - WIEN



KANON



KANON
THE "PROTOS"

AND HIS JURISDICTION

LE «PROTOS»
ET SA JURIDICTION

YEARBOOK OF THE SOCIETY FOR THE LAW 
OF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT DES 
EGLISES ORIENTALES



KANON
DER „PROTOS11 

UND SEINE JURISDIKTION

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR DAS 
RECHT DER OSTKIRCHEN

Verlag des Verbandes der wissenschaftlichen 
Gesellschaften Österreichs

WIEN 1989



HERAUSGEBER
FÜR DIE GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

CARL G. FÜRST, RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ 
BRIGITTE SCHINKELE 

MARIA RAVAS

Gefördert durch das Bundesministerium für Wissenschaft und Forschung 
und aus Mitteln des Verbandes der wissenschaftlichen Gesellschaften Österreichs 

auf Antrag der Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen

>:•' VERBAND DER WISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFTEN ÖSTERREICHS 
A-1070 WIEN. LINDENGASSE 37 
ALLE RECHTE VORBEHALTEN 

PRINTED IN AUSTRIA 
DRUCK: PLOCHL. FREISTADT 1989

BIBLIOTHECA

ISBN 3-85369-746-1



INHALT

The ’Protos’ and his Jurisdiction

VIII'" Congress of the Society for the Law ofthe Oriental Churches 
Santiago de Coinpostela, September 20'" - 27'", 1987

Report on the 7'" Congress of the Society for the Law of the Oriental 
Churches 7

+ Damaskinos Papandreou, Chambesy
Die Stellung des Ersten in der orthodoxen Kirche 9

Gisbert Greshake, Freiburg i.Br.
Die Stellung des Protos in der Sicht der römisch-katholischen dogmati­
schen Theologie 17

+ Zenon Grocholewski, Cittä del Vaticano
Die Canones über den Papst und das Ökumenische Konzil in dem neu­
en Codex des Kanonischen Rechtes 51

Ladislas Örsy, Washington
The Development of the Concept of Protos in the Ancient Church 83

Clarence Gallagher, Rome
The Concept of "Protos" in the Eastern Catholic Churches 99

Michel TMriault, Ottawa
La position du Patriarche chez les thöologiens et canonistes latins ä 
l’öpoque de l’union de Florence (1439) 113

Adel Azer Bestawros, Alexandria
The Concept of Protos "Patriarch" in the Coptic Orthodox Church 131

Nicolae V.Dura, Bukarest
The Protos in the Romanian Orthodox Church according to its modern 
Legislation 139

+ Mesrob Mutafyan, Istanbul
An Armenian Protos in the fifteenth Century 163

5



Vlassios Phidas, Athens
Primus inter Parcs 181

Philip H.E. Thomas, Heighington
The Concept of Primacy in the Anglican Communion 189

Georges Tsetsis, Geneve
Le Patriarche Oecumenique en tant que "Protos" dans l’Eglise orthodoxe 197 

Radko Poptodorov, Sofia
"Protos" and Conciliarity 207

6



REPORT ON THE EIGHTH INTERNATIONAL CONGRESS OFTHE 
SOCIETY FOR THE LAW OF THE ORIENTAL CHURCHES

The eighth International Congress of the Society for the Law of the Orien­
tal Churches was held from 20'h to 21'" of September, 1987 in Santiago de Com- 
postela/Spain. Its gen Oral topic was "The Protos and His Jurisdiction in the Lo­
cal Church". The Congress stood under the patronage of the Archbishop of San­
tiago Msgr. Antonio Maria Rouco Varela. It was organized by the Secretary Ge­
neral of the Society, Prof. Carl Gerold Fürst, in Connection with Rev. Romero 
Pose, director of the "Instituto Theologico Compostelano" where the working 
sessions took place. Its congress hall was furnished with facilities for simultane- 
ous interpreting.

At the beginning of the Congress latin Vespers were celebrated in the 
Church of the Benedictine nun’s monastery. The Congress was opened by the 
President of the Society, Metropolitan Panteleimon Rodopoulos who read a te- 
legram of His Holiness the Ecumenical Patriarch Demetrios addressed to the 
participants of the Congress.

The President expressed his deep sorror that due to the political Situation 
the Church in Greece faced at the moment Prof. J. Zizioulas, Prof. V. Phidas, 
Grand Protopresbyter Georgios Tsetsis and Metropolitan Christodoulos Paras- 
kevaidis could not manage to participate. Prof. N. Dura, Dr. A. Bestawros and 
Prof. Mathai who were also suppose’d to give a lecture did not take part either. 
Therefore it became necessary to change great parts of the scheduled program.

Two further papers originally not planned could be distributed to the mem- 
bers; that is Th. J. Panagopoulos "Der Rechtsstatus des Heiligen Berges Athos 
gemäß der griechichischen Verfassung, Europarecht und Völkerrecht" and Prof.
M. Thöriault, "La position du Patriarche chez les theologiens et canonist es latins 
ä l’epoque de l’union de Florence (1439)".

Düring the working sessions the following lectures were given:
Monday - Chairmen: Metropolitan Panteleimon Rodopoulos, Prof. R.

Metz
1. Archbishop of Santiago Antonio M. Rouco Varela: "Compostela y 

Oriente" (read by Romero Pose due to the Archbishop’s absence, who stayed in 
Germany).

2. Prof. Gisbert Greshake: "Die Stellung des Protos in der Sicht der 
römisch-katholischen dogmatischen Theologie".

3. Rev. Philip Thomas: "The Concept of the Protos in the Anglican Comm- 
union".

4. Prof. Ladislas Örsy: "The Development of the Concept of Protos in the 
Ancient Church".

Tuesday - Chairman: Prof. Ivan Zuzek
5. Archbishop Zenon Grocholewski: "Die Canones über den Papst und das 

ökumenisches Konzil im neuen Codex des kanonischen Rechtes"
In the afternoon the Congress members were received in the Palace of the 

Provincial Government.
Wednesday - Chairmen: Prof. Hubert Müller
6. Prof. Clarence Gallagher S.J.: "The Concept of the Protos in Eastern 

Catholic Churches”. 7



Afterwards the General Assembly was held. The most important decisions 
the meeting arrived at were as follows:

a) The annual fee was raised to 20 US $ beginning with the year 1988.
b) Kanon should be issued once a year, edited by Prof.Potz and Prof.Fürst.
c) To keep better contacts with the members and to interest new ones in 

the work of the Society "national delegates” have been nominated by the board, 
that is Michel Theriault for Canada, John Faris for the USA, Salvatore Manna 
for Italy, Theodoros Giangou for Greece, Andreas Wittig for Germany).

d) The next Congress of the Society should take place at Cyprus with its ge­
neral topic "Church and State in the Christian East".

e) The Board, consting of the President Metropolitan Panteleimon Rodo- 
poulos, Thessaloniki, Vice-President Prof.Richard Potz, Vienna, and the coun- 
cillors Prof.lvan Zuzek, Rome, Bishop Mesrob Krikorian and Prof.Spyridon 
Trojanos, Athens, as well as the Secretary General Prof.Carl Gerold Fürst, Frei­
burg/Breisgau and the Treasurer Dr.Brigitte Schinkele, Vienna, were re-elected.

Wednesday afternoon - Chairmen: Prof. Spyridonos Trojanos
7. Georgios Tsetsis: "Le Patriarche oecumenique en tant que Protos dans 

l’Eglise Orthodoxe" (read by Rev. Ligouris)
On Thursday a trip to the city and the province of La Coruna had been or- 

ganizcd.
In the afternoon - Chairman: Senor Manuel Iglesias Corral, President of 

the "Academfa Gallega de Jurisprudencia y Legislacfon" - the following lecture 
was given:

8. Bishop Mesrob Mutafian: "The Patriarchs in the Armenian Apostolic 
Church and Their Jurisdictional Rights".

Friday - Chairman: Prof. Remigiusz Sobanski
9. Metropolitan Christodoulos Paraskevaidis "The Role of the Protos or 

Primate in the Church of Greece" (read by Thomas L.Synodinos)
10. Prof. Vlasios Phidas: "Primus inter pares" (read by Constantin

G.Pitsakis)
On Friday afternoon the working sessions were concluded in a General dis- 

cussion led by ProfJoseph Prader. In this final debale the general issue was re- 
flected on various aspects in quite different points of view of the eastern and We­
stern traditions.

In the afternoon a pontifical Service was celebrated by the Archbishop in 
the Cathedral of Santiago de Compostela. At the end of the Holy Liturgy the 
huge and famous Santiago’s incensory was moved by six men in red gowns. The 
honour of filling the incensory with a great amount of incense the Archbishop 
gave to the President of the Society, Metropolitan Rodopoulos. This was the 
most impressive salute of the Church of Santiago de Compostela to the partici- 
pants of the congress. Spontaneously the Orthodox bishops (Rodopoulos, Muta­
fian, Longin) joined the Archbishop in the common blessing.

8



DIE STELLUNG DES ERSTEN IN DER ORTHODOXEN KIRCHE

+ Damaskinos Papandreou, Chamb6sy

1. Die Stellung des Ersten und was seine Vollmacht beinhaltet, wird in der 
orthodoxen Kirche stets anhand der fundamentalen Prinzipien ihrer Ekklesiolo­
gie und derjenigen Kriterien umschrieben, die für sie aus der herkömmlichen 
kanonischen Überlieferung, die auf die Ökumenischen Konzile zurückgeht, her­
vorgehen. Die wohl bekannte, aber unwidersprüchliche Eigentümlichkeit der or­
thodoxen Ekklesiologie weist einen Bezug zur entsprechenden Ekklesiologie der 
römisch-katholischen Kirche und den protestantischen Kirchen und Gemein­
schaften auf, doch besteht gleichzeitig auch ein spezifischer Unterschied im Ver­
ständnis und der Anwendung dieser kanonischen Überlieferung, die ja aus der 
Zeit vor dem großen Schisma von 1054 stammt.

Dieser Unterschied, der sich sowohl auf die Struktur der orthodoxen Ek­
klesiologie als auch auf das Verständnis der kanonischen Überlieferung bezieht, 
ist untrennbar mit denjenigen Abweichungen verbunden, die einerseits im Ver­
ständnis von Natur und Wesen des Mysteriums der Kirche bestehen, anderer­
seits aber damit Zusammenhängen, wie die Beziehung zwischen dem Mysterium 
Christi und dem Mysterium der Kirche verstanden wird. Von den bestehenden 
Unterschieden ist für unseren Themenkreis vor allem das Verständnis der Kir­
chenstrukturen, m.a.W. das ontologische Verständnis von Kirche in den anderen 
christlichen Konfessionen unannehmbar. Dieses ist nämlich auch in einem weite­
ren Sinne für die ekklesiologischen Unterschiede maßgebend, besonders im 
Hinblick auf die ontologische Beziehung der verschiedenen Lokalkirchen zur ei­
nen universalen Kirche Gottes.

Die römisch-katholische Kirche versteht auf Grund der sogenannten uni­
versalen Ekklesiologie die Beziehung zwischen Lokal- und Universalkirche durch 
die universale eine, heilige, katholische und apostolische Kirche Gottes, wobei 
nur in ihr die Existenz der Lokalkirche erklärt werden kann. Die orthodoxe Kir­
che betont hingegen auf Grund der sogenannten eucharistischen Ekklesiologie, 
daß die universale eine, heilige, katholische und apostolische Kirche in jeder Lo­
kalkirche, d.h. in Raum und Zeit, besonders aber im Mysterium der heiligen Eu­
charistie, offenkundig wird.

Dieser unterschiedliche Zugang zur Lokalkirche beeinflußt deutlich das 
ekklesiologische Verständnis der Lokalkirche, besonders was deren Eigenstän­
digkeit und Unabhängigkeit im Hinblick auf die Fülle des Leibes der Kirche an­
betrifft, der sich in jeder Lokalkirche in der heiligen Eucharistie verwirklicht.

Diese ekklesiologischen Unterschiede, die die Lokalkirchcn betreffen, be­
einflussen in analoger Weise auch die Frage nach der Autorität des apostoli­
schen Amtes des Episkopats. Das christozentrische Verständnis der Einheit der 
in der Kirche vorhandenen und ausgeüblen bischöflichen Vollmacht steht nicht 
im Gegensatz zum Begriff der Fülle der bischöflichen Vollmacht, in deren Besitz 
jeder Ortsbischof ist. Ebenso steht auch die Einheit des in der universalen Kir­
che verwirklichten geschichtlichen Leibes Christi nicht im Gegensatz zur Voll­
ständigkeit des in jeder Lokalkirche, d.h. in der heiligen Eucharistie, konstituier­
ten Leibes Christi. Wie die Vielheit der Träger der bischöflichen Vollmacht we- 9



der deren Einheit noch die Fülle der Vollmacht aufhebt, die jeder Bischof inne­
hat, so hebt auch die Vielheit der eucharistischen Versammlungen weder die 
Einheit des Leibes noch dessen Vollständigkeit in jeder Lokalkirche auf.

Die erwähnten ekklesiologischen Voraussetzungen legten den Gehalt der 
kanonischen Überlieferung und der daraus folgenden kirchlichen Praxis hin­
sichtlich der Organisation der Lokal- und Universalkirche fest. Nach göttlichem 
Recht ist der Bischof einer jeden Lokalkirche auf Grund seiner kanonischen 
und sakramentalen Weihe das sichtbare "Haupt" des kirchlichen Leibes, der in 
der heiligen Eucharistie einer jeden Lokalkirche verwirklicht wird. Deshalb ver­
steht man den "Ersten" einer Lokalkirche nicht nur in hierarchischem, sondern 
auch in ontologischem Sinne: er ist ein organisches Element - das Haupt - der 
Fülle des eucharistischen Leibes einer jeden Lokalkirche. Ein solch ontologi­
sches Verständnis vom "Primat" des Bischofs einer jeden Lokalkirche ist hinge­
gen das grundlegende Prinzip der kanonischen Überlieferung und der orthodo­
xen Ekklesiologie, das in der Theologie und der kirchlichen Praxis unversehrt 
bewahrt wurde.

2. Die Bedeutung des bischöflichen Primats in der Lokalkirche ist nicht nur 
in einem ontologischen Sinne zu verstehen, in der Weise nämlich, daß er die or­
ganische Fülle des kirchlichen Leibes in der Lokalkirche konstituiert. Als Haupt 
der Lokalkirche garantiert und koordiniert der Bischof einerseits die liturgische 
Einheit des lokalen kirchlichen Leibes und andererseits sichert er die Identität 
der in seiner Lokalkirche gelebten Erfahrung zu - und zwar im Hinblick auf die 
Erfahrung aller lokalen Kirchen, die zusammen die universale Kirche bilden.

Ein derart liturgischer Dienst des "Ersten" einer jeden Lokalkirche ist ein 
wesentliches Element für die lokale und universale Perspektive der bischöflichen 
Autorität, denn die innere Unabhängigkeit im Bereich der Erfahrung einer Lo­
kalkirche wird durch die Autorität des "Ersten", d.h. durch das Haupt, zugesi­
chert. Dennoch kann die Lokalkirche nicht eigenmächtig ihr Haupt ernennen: 
sie ist nicht autokephal. Die Weihe des Bischofs irgendeiner Lokalkirche kann - 
dem diesbezüglichen Kanon gemäß - nur von den Bischöfen der umliegenden 
Lokalkirchen vollzogen werden.

Folglich erwirbt sich jede Lokalkirche durch die Unterstützung, die sie 
"von außen", d.h. von den umhegenden Lokalkirchen erfährt, einen Garanten für 
ihre innere Unabhängigkeit. Dieses Vorgehen, das untrennbar mit der Erfah­
rung der heiligen Eucharistie verbunden ist, legt überdies auch die Beziehung je­
des einzelnen Bischofs mit allen anderen Trägern der bischöflichen Vollmacht 
in der gesamten Kirche fest, denn sie alle gewährleisten die Identität der in ih­
ren Lokalkirchen gelebten Erfahrung. Diese Beziehung wird so zum Anlaß, daß 
sich zwischen allen Lokalkirchen Beziehungen herausbilden. Dadurch wird of­
fenkundig, daß in der Praxis mehrere Lokalkirchen auf Grund der Authentizität 
der in ihnen gelebten Erfahrung eine größere Autorität besitzen können. Die 
rechtmäßige Achtung der Lokalkirchen läuft darauf hinaus, daß in ihnen ein 
"Ehrenvorrang" anerkannt werden muß, wobei diese Achtung jeweils dem 
"Haupt" der Lokalkirche bekundet wird.

Dem Bischof derjenigen Lokalkirche, deren Zeugnis über den apostoli­
schen Glauben und die apostolische Überlieferung in besonderem Maße geehrt 
wird - sei es auf Grund der apostolischen Glaubenshinterlegung oder der tat- 

10 sächlichen Bedeutung dieser Kirche, wobei davon abgesehen sei, wie sie diese



erreicht hat, - wird in der Praxis der Ehrenvorrang anerkannt, der eigentlich der 
Lokalkirche zukommt, und zwar indem ihm der Vorsitz bei den Bischofsver­
sammlungen zugestanden wird. Durch die kontinuierliche Rückbindung dieses 
"Ehrenvorrangs" an die jeweilige Lokalkirche und des Vorsitzes bei den lokalen 
Synoden an den entsprechenden Ortsbischof, ist die herkömmliche Praxis zu ei­
nem herkömmlichen Anrecht auf das Funktionieren der synodalen Institution 
geworden entsprechend den ersten drei Jahrhunderten, in denen es noch kein 
überregionales Verwaltungssystem in der Kirche gab.

Der Bischof jener Lokalkirche, die mit dem "Ehrenvorrang" ausgezeichnet 
war, übte dann seine eigentliche "Primatsfunktion'' aus, wenn er auf der außeror­
dentlich zusammengerufenen Lokalsynode der umliegenden Bischöfe den Vor­
sitz wahrnahm. Die Eigenschaft des "Ersten" drückte sich vor allem im Rahmen 
der lokalen Synode aus, d.h. sie hatte keine Geltung innerhalb der gewöhnlichen 
Beziehungen, die die Lokalkirchen untereinander hatten, und sie konnte in kei­
nem Fall einen ordnungsgemäßen Verwaltungscharakter annehmen. Der "Pri­
mat" des "Ersten" war gewährt, konnte aber nicht in Anspruch genommen wer­
den, denn den ersten drei Jahrhunderten entsprechend gab es das klare Be­
wußtsein, daß jede Lokalkirche eigenständig und unabhängig war.

Demzufolge hatte der "Primat", der auf Grund eines "Ehrenvorrangs" dem 
"Ersten" einer Lokalkirche zuerkannt worden war, gemäß der Praxis der ersten 
drei Jahrhunderte nur institutioneilen Charakter, d.h. er konnte kein ekklesiolo- 
gisches Fundament und keine ordnungsgemäße Verwaltungsjurisdiktion bean­
spruchen - etwa in Analogie zum "Primat" des Bischofs einer Lokalkirche. Der 
"Primat" des sichtbaren Hauptes einer Lokalkirche ist ekklesiologischer Ord­
nung; der "Primat" auf Grund eines "Ehrenvorranges" ist hingegen nur ekklesialer 
Ordnung. Daraus läßt sich folgendes festhalten:

a) Der "Primat" rein kirchlicher Ordnung und wie er im herkömmlichen 
Sinne umschrieben ist, war prinzipiell nicht permanent. Es war durchaus mög­
lich, daß das, was bis anhin in einer Lokalkirche , die den "Ehrenvorrang" inne­
hatte, besonders hervorragte, abgestuft und bedeutungslos wurde. Das war vor 
allem dann der Fall, wenn einerseits eine Lokalkirche kleiner wurde, anderer­
seits aber eine andere Lokalkirche emporkam. Dies gilt besonders für jene Zeit, 
m der das Leben der Kirche sich zu entwickeln und aufzublühen begann. (Als 
Beispiel seien genannt: Jerusalem - Cäsarea; Smyrna - Ephesus; Philippi - Thes­
saloniki.)

b) Der "Primat" hatte den Kanones entsprechend lokalen Charakter, denn 
er bezog sich auf die umliegenden Bischöfe eines konkreten geographischen 
oder verwaltungsmäßigen Gebietes. (So z.B. Korinth in Achaia, Karthago in 
Nordafrika, Ephesus in Asien usw.) Ihre größere lokale Bedeutung war aber 
den übrigen Lokalkirchen, die zur einen Kirche Christi gehörten, nicht unbe­
kannt.

c) Obwohl der "Primat" kein ekklesiologisches Fundament beanspruchen 
konnte, so konnte er sich immerhin auf einen kanonischen Anspruch stützen, 
der aus einer älteren Praxis hervorgegangen war.

d) Es war ausgeschlossen, daß man sich auf die herkömmlichen Ehrenvor­
ränge berufen konnte, wenn eine ordentliche verwaltungsmäßige Jurisdiktion 
über die umliegenden Lokalkirchen, die jene anerkannten, beansprucht wurde.

Die Bischöfe von denjenigen Lokalkirchen, die mit einem lokalen "Ehren- 
vorrang” ausgezeichnet waren, hatten eine überlokale Ausstrahlung und Wir-



kung - sei es auf Grund des bezeugten apostolischen Glaubens, sei es auf Grund 
einer außerordentlichen politischen Wichtigkeit (oder auch wegen beidem), - 
was offensichtlich mit einem blühenden kirchlichen Leben verbunden war. (Wie 
etwa in den Kirchen von Rom, Antiochien, Alexandrien, Ephesus, Korinth 
u.a.m.) Der "Ehrenvorrang'' dieser Kirchen war stets ein lokaler, doch hatte er 
durch die überlokale Ausstrahlung dieser Lokalkirchen ein allgemeineres Ge­
wicht erworben. Dieses hing natürlich von der Blüte des kirchlichen Lebens der 
Lokalkirche sowie vom persönlichen, theologischen Ansehen ihres Bischofs ab. 
(So z.B. Dionysius von Korinth, Firmilianos von Cäsarea/Kappadozien, Cyprian 
von Karthago u.a.m.) In diesem Sinne könnte man sagen, daß in der Ordnung 
der lokalen "Ehrenvorränge dieser einzelnen ausgezeichneten Throne irgendeine 
im weiteren Sinn angenommene Hierarchisierung vorgenommen wurde, die mit 
der - gleichzeitig oder nicht gleichzeitig - erfolgten Ausdehnung der Ausstrah­
lung dieser Lokalkirchen einherging.

Diese Hierarchisierung der Ordnung, die für diejenigen Kirchen galt, die 
mit einem ''Ehrenvorrang" ausgezeichnet waren, war keine institutioneile und 
schon gar nicht eine notwendige Angelegenheit; die frühere Anerkennung war 
für gewöhnlich auch nie bezweifelt worden. Um aufzuzeigen, daß das apostoli­
sche Glaubensgut in den Lokalkirchen seit der Zeit der Apostel ununterbrochen 
und in authentischer Weise überliefert worden ist, wählt Irenäus von Lyon aus 
jenen Lokalkirchen, denen ein "Ehrenvorrang" zugesprochen wird, diejenigen 
aus, die in der herkömmlichen Hierarchisierung am "hervorragendsten" sind. Es 
wäre gar nicht möglich, seit der Zeit der Apostel die apostolische Sukzession all 
jener Bischöfe aufzuzeigen, denen ein örtlicher "Ehrenvorrang" zuerkannt wor­
den war. Übrigens wäre es auch nicht möglich, in allen Lokalkirchen solche Ka­
taloge zu haben.

Diese Hierarchisierung führte allerdings in keiner Weise eine effektive ek- 
klesiologische oder ekklesiale Unterscheidung zwischen diesen "hervorragend­
sten" Lokalkirchen mit sich, die entweder den andern vorangestellt oder dazu 
bestimmt worden waren. Sie erschöpfte sich aber auch nicht in einer Voranstel­
lung, die bloß ehrenhalber war. Der ''Ehrenvorrang" deutete nämlich eine Priori­
tät irgendeiner Lokalkirche auf Grund ihres Zeugnisses in Glaubensfragen an. 
Folglich weist er auch darauf hin, daß die Verankerung des Glaubenszeugnisses 
einer Lokalkirche ausschlaggebend war für die Zukunft eines Vorranges. Dieje­
nigen Lokalkirchen, denen aus diesem Grunde ein Vorrang zuerkannt worden 
war, hatten auch ein gewisses Anrecht auf einen solchen Vorrang, obwohl dieser 
je nach Fall auch in völlig leichtfertiger oder begründeter Weise zurückgewiesen 
werden konnte. (Vgl. Anikitos - Polykarp; Viktor - Polykratos; Viktor - Irenäus 
u.a.m.)

Der jeweils "Erste" in dieser Hierarchisierung von all denjenigen Kirchen, 
die mit dem "Ehrenvorrang" ausgezeichnet waren, hatte eine liturgische Autori­
tät, welche ihrerseits ekklesialen und nicht ekklesiologischen Charakters war. 
Als Beispiel sei etwa der unbestreitbare "Primat" angeführt, den die Kirche von 
Rom auf Grund ihres Glaubenszeugnisses innehatte. In ihr waren nämlich so­
wohl die Apostolizität als auch die politische Wichtigkeit und das blühende 
kirchliche Leben als tragende Faktoren miteinander verbunden.

3. Diese kirchliche Tradition, die sich den ersten drei Jahrhunderten ent- 
12 sprechend ausgeformt hatte, tastete keineswegs die Ekklesiologie der Lokalkir-



che an, denn die feststehende kanonische Basis wurde in das Leben der Kirche 
aufgenommen, die als ein einheitliches, konkretes und dem Gebiet entsprechen­
des Verwaltungssystem innerhalb der allgemeinen geographischen und verwal­
tungsmäßigen Einheit der jeweiligen Eparchie konzipiert war. Die Bischöfe ei­
ner Eparchie bildeten je eine einzige Verwaltungseinheit und hatten den Bischof 
der politischen Hauptstadt (Metropole) ihrer Eparchie als Chef, d.h. den 
Metropolitanbischof oder Metropoliten, der im verwaltungsmäßigen Sinne das 
"Haupt" des "Leibes" der Bischöfe war, die zu seiner Eparchie gehörten, folglich 
war er der Ordnung nach auch der "Erste" unter ihnen.

Der "Leib" der Bischöfe einer Eparchie funktionierte jedoch nur als sy­
nodale Institution. Der Metropolit seinerseits übernahm als verwaltungsmäßiges 
Haupt dieses Leibes die kanonische Verpflichtung, jährlich eine ordentliche 
oder auch eine außerordentliche Synode in seiner Eparchie zusammenzurufen, 
wobei er den Vorsitz führte und anschließend die von der Synode getroffenen 
Beschlüsse in die Tat umsetzte (cf. Kanon 4, 5 und 6 des I. Ökumenischen Kon­
zils von Nizäa). Die Hauptaufgabe einer solchen lokalen Synode war einerseits 
die Wahl und Weihe der Bischöfe, andererseits stand es ihr aber auch zu, Ur­
teilsbeschlüsse über einzelne Bischöfe zu fällen, und sie kümmerte sich ebenfalls 
um die Bewahrung des rechten Glaubens und der kanonischen Ordnung in der 
eigenen Eparchie.

Der Metropolit, der der "Erste" in der Rangordnung aller Bischöfe in sei­
ner Eparchie war, übte seinen "Primat" nur in und durch die Synode aus. Diese 
galt nämlich nur dann als "vollständig", wenn der Metropolit zugegen war, denn 
er hatte die Autorität, "alles zu bestätigen, was sich in jeder Eparchie zutrug" 
(Kanon 4 des I. Ökumenischen Konzils). Die Befugnisse, die ein Metropolit in 
seiner Eparchie hatte, entsprachen mehr oder weniger dem von alters her aner­
kannten Inhalt der Autorität, die den Bischöfen eines Thrones zukam, dem der 
Ehrenvorrang" zuerkannt wurde. Sie war eine ordentliche, festgelegte und ver­

waltungsmäßige Autorität, die für den "Leib" der Bischöfe in einer Eparchie 
notwendig war.

Mit dieser Einführung des verwaltungsmäßigen Metropolitansystems wur­
de aber keineswegs die ekklesiologische Struktur der Lokalkirche angetastet 
oder die kanonischen Beziehungen der Lokalkirchen untereinander verändert. 
Durch dieses metropolitane System wurde vielmehr die Selbstverwaltung und 
Autokephalie der Gemeinschaft der lokalen Kirchen einer jeden Eparchie ge­
nau bewahrt. Demzufolge hatte die lokale Synode nicht nur die Aufgabe, die Bi­
schöfe zu wählen und zu weihen, sondern auch den Metropoliten jeder Eparchie 
zu wählen. So hat es auch der Rechtsgelehrte und Patriarch von Antiochien, 
Theodor Baisamon, im Kommentar zum 2. Kanon des II. Ökumenischen Konzils 
von Konstantinopel gesehen, wo es heißt: "Von alters her waren alle Metropoli­
ten der verschiedenen Eparchien autokephal und wurden durch die jeweiligen 
Lokalsynoden geweiht." Diese unverminderte interne Autokephalie und Selb­
ständigkeit einer jeden Eparchie im Bereich der kirchlichen Verwaltung ging 
ganz eindeutig aus der völligen Eigenständigkeit der Bischöfe einer jeden Epar- 
cbie hervor, die dann zum Ausdruck kam, wenn ein Bischof mit dem apostoli­
schen Amt des Episkopats betraut oder des Amtes enthoben wurde (cf. Kanon 
4> 5 und 6 des I. Ökumenischen Konzils).

Die Bedeutung dieses ganzen metropolitanen Systems gibt am deutlichsten 
der 34. Apostolische Kanon wieder. Er kann als die satzungsmäßige Charta der 13



offiziellen Verquickung betrachtet werden, die in der kanonischen Tradition 
zwischen der Ekklesiologie der Lokalkirche und der verwaltungsmäßigen Ord­
nung des Leibes der Bischöfe innerhalb eines konkreten Gebietes gemacht wird: 
"Die Bischöfe jeder Nation sollen einen Primat anerkennen, ihn als ihr Haupt 
annehmen und nichts tun, ohne daß er seine Meinung dazu kundgetan hat. Je­
der soll sich nur um die Angelegenheiten seiner eigenen Diözese und der dazu 
gehörigen Gebiete kümmern. Auch er soll nichts unternehmen ohne die Mei­
nung aller. So wird Eintracht herrschen und (Gott) der Vater, der Sohn und der 
Heilige Geist verherrlicht werden."

Der Rechtsgelehrte Johannes Zonaras, der diesen Kanon richtig kommen­
tierte, bemerkte dazu, daß, "gleich wie die Leiber, die sich mangelhaft bewegen 
und völlig unbrauchbar sind, wenn der Kopf seine eigene Energie nicht in gesun­
der Weise bewahrt, so sich auch der Leib der Kirche unregelmäßig und mangel­
haft bewegen wird, wenn derjenige, der ihm vorsteht und die Funktion des 
Hauptes erfüllt, nicht seine eigene Ehre bewahrt..." Denn auch dem ersten Bi­
schof ist es nicht erlaubt, seine eigene Ehre zu mißbrauchen, sie in Tyrannei um­
zuwandeln und die Gewalt an sich zu reißen und ohne die Meinung seiner mit­
amtierenden Bischöfe zu handeln.

Damit wird deutlich, daß der "Primat" des "Ersten" im Metropolitansystem 
eine Angelegenheit der Verwaltung und der Liturgie ist. Es besteht aber ein ein­
deutiger Unterschied zum "Primat" eines jeden Bischofs in seiner Lokalkirche. 
Dieser ist ekklesiologischer Art, da er mit der ontologischen Fülle der Lokalkir­
che verbunden ist. Die Entwicklung des metropolitanen Verwaltungssystems ist 
einerseits mit der Einführung einer größeren, Übermetropolitanen verwaltungs­
mäßigen Autorität über ein größeres kirchliches Gebiet verbunden und geht an­
dererseits auf das eparchiale (cf. Kanon 2 und 6 des 11. Ökumenischen Konzils) 
oder das patriarchale System (cf. die Beschlüsse des IV. Ökumenischen Konzils 
von Chalzedon) zurück. Obwohl sie eine Ausweitung des ekklesialen Charakters 
des verwaltungsmäßigen Vorranges des Metropoliten ist, war sie auch mit dem 
außerordentlichen überregionalen Einfluß des kanonischen Ehrenvorranges der 
patriarchalen Throne von Rom, Konstantinopel, Alexandrien, Antiochien und 
Jerusalem verbunden.

Die Ausformung des patriarchalen Systems ist auf die Verquickung des Eh­
renvorranges mit der Übermetropolitanen verwaltungsmäßigen Jurisdiktion zu­
rückzuführen. Sie diente in erster Linie dem höchsten Ziel der kirchlichen Ver­
waltung: der Bewahrung der Einheit des kirchlichen Leibes im rechten Glauben 
und der Liebe.

Diese Einführung des patriarchalen Systems bewirkte schließlich, daß die 
Metropoliten ihre verwaltungmäßige Autokephalie und die regionalen Synoden 
ihre interne Eigenständigkeit erhielten. Beide ordneten sich nämlich in den wei­
teren Rahmen der kirchlichen Verwaltung ein und standen unter der Autorität 
ihres jeweiligen Patriarchen. Dieser wurde als "Erster" und "Haupt" des Leibes 
der Metropoliten, Erzbischöfe und Bischöfe anerkannt, die zu seiner patriarcha­
len Jurisdiktion gehörten.

Die hierarchische Klassifizierung der fünf Patriarchate basierte auf jener 
Ordnung der Ehrenvorränge der patriarchalen Throne, die von den Ökumeni­
schen Konzilien unter kanonischem Gesichtspunkt festgelegt worden waren. Sie 
beeinträchtigte keineswegs den rein kirchlichen Charakter und die Gleichheit 

14 des "Primats" der fünf Patriarchen, denn der Inhaber des ersten Thrones war als



"Erster unter Gleichen" (primus inter pares) bewertet. Auf diese Weise war jeg­
liche Tendenz vermieden, die die Kriterien der kanonischen Überlieferung 
übergehen oder den "Primat" rein kirchlichen Charakters ekklesiologisch hätten 
begründen wollen. Auch das außerordentliche kanonische Recht des "Ersten" 
wurde nie angezweifelt, dem gemäß er seinen besonders verantwortungsvollen 
Dienst in Zusammenarbeit mit den übrigen Hierarchen ausüben konnte, die 
ebenfalls einen solchen "Primat" innehatten - und zwar im Hinblick auf die Be­
wahrung der Einheit im rechten Glauben und der Liebe innerhalb des Leibes 
der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche.

4. Der Begriff "Erster", der heute in der Verwaltung und Organisation der 
orthodoxen Kirche verwendet wird, geht - direkt oder indirekt - aus der bereits 
aufgezeigten ekklesiologischen und kanonischen Tradition hervor und hatte sich 
auf der Basis der Änderungen, die sich in neuerer Zeit im Bereich der Verwal­
tung in der orthodoxen Kirche ergeben hatten, herausgebildet. Diese Änderun­
gen rührten daher, daß das Ökumenische Patriarchat durch "synodale Tomoi" 
die verwaltungsmäßige Autokephalie derjenigen Lokalkirchen proklamiert hat­
te, die im 19. Jahrhundert in den neuen Staaten besonders im Balkan gegründet 
worden waren (Serbien, Rumänien, Bulgarien, Griechenland). Mehrere dieser 
Lokalkirchen wurden auch mit der Ehre eines Patriarchats ausgezeichnet (Ser­
bien, Rumänien, Bulgarien). Das Patriarchat von Rußland ist indes im Jahr 1917 
wieder neu errichtet worden.

Die verwaltungsmäßige Organisation der orthodoxen Kirche kam erst spä­
ter zur orthodoxen Ekklesiologie der Lokalkirche und zu den oben erwähnten 
Kriterien der kanonischen Tradition hinzu. Sie stellt die Vielfalt der Verwal­
tungsschemen dar, welche auch den speziellen Gehalt des "Ersten" in jeder Lo­
kalkirche bestimmt: a) der Ordnung der Patriarchate werden heute der Ökume­
nische Thron und die Patriarchate von Alexandrien, Antiochien, Jerusalem, 
Rußland, Serbien, Rumänien und Bulgarien zugeteilt; b) zur Ordnung der au- 
tokephalen Kirchen gehören die Kirchen von Zypern, Griechenland und Polen, 
wohingegen der Ordnung der autonomen Kirchen die Kirchen von Georgien, der 
Tschechoslowakei und von Finnland zugeordnet werden. Diese vierzehn ortho­
doxen Lokalkirchen drücken je in ihrer Lokalität die eine einzige orthodoxe Kir­
che aus, und durch den gemeinsamen Glauben, die gemeinsame Vätertradition, 
dasselbe gottesdienstliche Leben, dieselbe kanonische Ordnung und den ge­
meinsamen Ausdruck der orthodoxen Spiritualität bleiben sie untrennbar mit­
einander verbunden.

Die Tatsache, daß die patriarchalen Ehren über die "altehrwürdigen" Patri­
archate (Konstantinopel, Alexandrien, Antiochien und Jerusalem) hinaus auch 
an andere Lokalkirchen verliehen werden, ist darauf zurückzuführen, daß die 
orthodoxe Kirche ihr Verwaltungssystem an die neuen politischen Verträge an- 
Paßt, die heute im orthodoxen Raum geschlossen werden. Als Kriterium für die­
se Anpassung kann die langbewährte orthodoxe kanonische Tradition und Pra­
xis angeführt werden.

Damit wird offensichtlich, daß sich drei Ebenen von Verwaltungsformen 
der orthodoxen Lokalkirchen herausgebildet haben. Sie umschreiben nicht nur 
die kanonische, verwaltungsmäßige Identität, sondern auch - je nach Stufe - de­
ren hierarchische Klassifizierung. Diese Differenzierungen sind ferner für die



hierarchische Einteilung bestimmend, die je nach Verdienst, Autorität und Un­
abhängigkeit des "Ersten" in jeder Lokalkirche anders ausfallen.

Folgendes läßt sich somit festhalten:
a) Dem Patriarchen gebührt unabhängig von seiner verwaltungsmäßigen 

Autokephalie auch die Ehre auf Grund seiner patriarchalen Würde, d.h. er hat 
Anteil an der kanonisch festgelegten, höchsten patriarchalen Autorität. Diese 
legt seine kanonischen Beziehungen und Möglichkeiten fest, die er einesteils in­
nerhalb seines Verwaltungsbereiches als "Haupt" dem "Leib" der ihm unterstell­
ten Bischöfe gegenüber hat, und die ihm andernteils auch den "Oberhäuptern" 
der übrigen Patriarchate gegenüber zukommt.

b) Der Erzbischof, der der "Erste" unter den Bischöfen einer autokephalen 
Kirche ist, hat einen verwaltungsmäßigen "Primat". Dieser kommt in der Bezie­
hung mit den Metropoliten und Bischöfen seiner Lokalkirche und im besonde­
ren auf der lokalen Synode zum Ausdruck.

c) Der Metropolit oder Erzbischof einer autonomen Kirche ist der "Erste" 
einer Kirche, die nur eine interne Verwaltungsautonomie, nicht aber eine Auto­
kephalie hat, d.h. sie hat keine kanonische Eigenständigkeit, um ihren "Ersten” 
zu ernennen. Dessen Weihe und letzte Verantwortung für die kanonische Aus­
übung seiner Vollmacht hängen einerseits vom "Leib" der Bischöfe ab, die ihm 
unterstehen, und andererseits von der Autorität des Patriarchen, durch die er 
seine Weihe empfangen hat.

Der "Erste" all dieser verschieden gestuften "Häupter" der orthodoxen Lo­
kalkirchen ist entsprechend der kanonischen Tradition und dem Bewußtsein der 
orthodoxen Kirche der Ökumenische Patriarch. Er ist dies, weil er kanonisch ge­
sehen unter den älteren patriarchalen Thronen der Erste in der Ordnung der 
Ehrenvorränge ist (Alexandrien, Antiochien und Jerusalem) und weil das Öku­
menische Patriarchat die Mutterkirche der übrigen Patriarchate ist (Rußland, 
Serbien, Rumänien und Bulgarien).

Dieser "Primat" des Ökumenischen Thrones ist ein "Primat" des Dienstes 
und der Sorge für die Bewahrung der Einheit im rechten Glauben und der Lie­
be innerhalb der orthodoxen Lokalkirchen; der Ökumenische Patriarch wird als 
"Erster unter Gleichen" (primus inter pares) anerkannt. Dieser "Primat" be­
schränkt sich aber dennoch nicht - wie übrigens jeder kanonisch festgelegte "Pri­
mat" - auf einen bloßen Ehrenvorsitz. Die verantwortliche Ausübung dieses Am­
tes und des Dienstes des “Ersten”, die vor allem die Koordinierung aller ortho­
doxen Lokalkirchen beinhaltet, entsprechen den kanonisch festgelegten Rechten 
des "Ersten"; diese können aber weder den Gehalt des "Primats" noch die kano­
nische Identität der übrigen orthodoxen Lokalkirchen ändern.

16



DIE STELLUNG DES PROTOS IN DER SICHT DER RÖMISCH- 

KATHOLISCHEN DOGMATISCHEN THEOLOGIE

Gisbert Greshake, Freiburg i.Br.

Die Themenstellung, über die ich zu sprechen habe, bedarf einiger vorgän­
giger Erläuterungen. Versteht man unter dem Protos einer Kirche einen Bi­
schof, der die Stellung eines Patriarchen, Metropoliten, Exarchen o.dgl. ein­
nimmt, so wird dieser in einer normalen römisch-katholischen Dogmatik gar 
nicht behandelt. Er kommt entweder überhaupt nicht vor, oder man findet höch­
stens den Hinweis, daß solche Ämter kirchlichen Rechtes seien, also Ämter, die 
nicht zum Wesen der Kirche gehören, sondern nur ihrer besseren administrati­
ven oder pastoralen Funktionstüchtigkeit dienen. Eben darum sind sic auch 
nicht Thema einer dogmatischen Ekklesiologie, sondern nur Gegenstand kirchli­
chen Rechtes.

Die traditionelle römisch-katholische Dogmatik kennt nur zwei Typen ei­
nes Protos, die zur gottgewollten Struktur der Kirche gehören, und dies sind be­
kanntlich der Bischof von Rom mit seinem höchsten Primat über die Gesamtkir­
che und der jeweilige Bischof mit seinem Primat über die ihm anvertraute Orts­
kirche1. Zwischen Papst und Bischof aber scheint es dogmatisch, d.h. in der Per­
spektive dessen, was zum Wesen der Kirche gehört, keinerlei "Zwischenfakto­
ren zu geben, die etwas anderes sind als von Papst und/oder Bischöfen - aus­
drücklich oder unausdrücklich, in jedem Fall aber nicht notwendigerweise - de­
legierte Administrationsinstanzen2.

Ich möchte nun in diesem Beitrag versuchen, aulbauend auf den ekklcsio- 
logischen Neuansätzen des Il.Vatikanischen Konzils, eine tiefer verankerte Sicht 
des "partikularkirchlichen Protos" zu geben. Unter dieser Bezeichnung verstehe 
ich hier und im Folgenden in erster Linie die Gestalt des ostkirchlichen Patriar­
chen, aber in ähnlicher Weise auch analoge - regionale oder überregionale 
"Zwischeninstanzen" wie die anderer Obermetropoliten (Katholikoi, Exarchen 
u-dgl.), ohne daß ich dies immer eigens vermerken und differenzieren werde. 
Denn bei aller Anerkennung von tiefgreifenden, historisch gewachsenen und ka- 
nonistisch sehr unterschiedlich geregelten Differenzierungen im Bereich regio­
naler Primate, geht es mir um ihre grundsätzliche ckklesiologische Einordnung, 
die nach meiner Meinung in der Theorie und Praxis der lateinischen Kirche bis­
her noch nicht - nicht einmal anfänglich - hinreichend geleistet ist.

Ich behandle dieses Thema als Dogmatiker, d.h. nur am Rande werde ich 
auf kirchcn- und theologiegeschichtliche Fakten eingehen, und noch weniger bin 
Ich kompetent, konkrete und detaillierte Perspektiven für Konsequenzen rechtli­
cher Art zu geben.

Als letzte Vorbemerkung eigentlich eine Selbstverständlichkeit: Ich trage 
meine persönliche Sicht der Dinge vor. Denn eine einhellige Stimme der katholi­
schen Dogmatik zu diesem Thema gibt cs nicht, auch wenn die wesentlichen 
Grundlinien dessen, was ich Ihnen vortragen werde, im Einklang mit Positionen 
so prominenter katholischer Dogmatiker wie Yves Congar, Karl Rahner und Jo­
sef Ratzingcr stehen.

17



Ich habe meinen Beitrag folgendermaßen gegliedert: Da das Hauptargu­
ment gegen die Eigenständigkeit zwischeninstanzlicher Protoi der übermächtige 
päpstliche Primat zu sein scheint, möchte ich erstens über das grundlegende 
Verhältnis von Primat und Episkopat im Rahmen eines communialen Kirchen­
verständnisses sprechen. Zweitens will ich auf diesem Hintergrund nach einem 
kurzen historischen Exkurs die einzigartige Funktion patriarchaler Primate erör­
tern, drittens nach deren kirchenontologischer und verfassungsrechtlicher Stel­
lung fragen und viertens Zukunftsperspektiven für eine Stärkung, Erneuerung 
und Vermehrung partikularkirchlicher Primate skizzieren.

I. Das Verhältnis von Primat und Episkopat auf dem Hintergrund eines com­
munialen Kirchen Verständnisses

Es ist hinlänglich bekannt, daß sich in der Westkirche des 2. Jahrtausends - 
motiviert von zahlreichen Faktoren, die jetzt nicht im einzelnen behandelt wer­
den können3 - die ekklesiologische Reflexion und Praxis ungeheuer einseitig ent­
wickelt hat, "weg von einer Ekklesiologie der Ecclesia zu einer Ekklesiologie der 
Vollmachten, weg von einer Ekklesiologie der Communio und der Heiligkeit, 
hin zu einer Ekklesiologie der Institution und der Heilsmittel", wie Y. Congar 
diese Entwicklung kurz charakterisiert“. Auf dieser Linie verstand man die Kir­
che in ihrer sichtbaren Gestalt vorwiegend als eine die ganze Welt umspannende 
korporative "moralische Person”, als eine societas, ja als die "societas perfecta", 
die als solche - wie jede andere societas auch - vornehmlich durch rechtlich ge­
ordnete Vollmachts- und Autoritätsbeziehungen strukturiert ist unter dem Papst 
als universalem Oberhaupt und den jeweiligen Ortsbischöfen als regionalen Un­
terinstanzen. Zwar begriff man diese sichtbare, hierarchisch verfaßte Kirche als 
das von Gott verordnete notwendige Mittel des Heils, aber diese unsichtbare 
mystische Seite der Kirche als Reiches der Gnade, der Liebe und der geistge­
wirkten Charismen war als eine zweite "andere" Wirklichkeit nicht eigentlich mit 
ihrer äußeren societas-Gcstalt, in der das Hierarchisch-Institutionelle als We­
senskonstitutiv im Vordergrund stand, vermittelt*. Gegen diese Verengungen 
hob das ILVatikanische Konzil (in den Diskussionsbeiträgen der Konzilsmajori­
tät und in einer Reihe verabschiedeter Texte, die aber nicht selten unvermittelt 
mit den Diskussionsbeiträgen der Konzilsminderheit und mit einigen anders ge­
richteten Konzilstexten kontrastieren) wiederum eine sakramental-mystische 
und deshalb auch communiale Sicht der Kirche hervor.

Nach diesem Verständnis ist die Kirche das Volk Gottes, das seine Exi­
stenz dem versammelnden Wort des Evangeliums und der versammelnden eu- 
charistischen Communio verdankt, durch die Christus Menschen mit sich und 
untereinander zur Einheit verbindet. Da dies Geheimnis der Einheit sich primär 
dort vollzieht, wo das Wort verkündigt und geglaubt wird sowie Taufe und Eu­
charistie gefeiert werden, also je an einem bestimmten Ort, ist die Kirche im er­
sten Ansatz Ortskirche. Die Ortskirche ist somit nicht ein Teil der Kirche, son­
dern diese selbst, unter der Bedingung freilich, daß sie nicht in sich abgeschlos­
sen ist und bleibt, sondern in Communio mit den übrigen Kirchen Gottes steht, 
in denen und zu denen Gott überall sein Volk zusammenruft. Denn wo "das Kir­
chesein der Gemeinde zur Abschließung gegen das Ganze wird, zerfällt es zu­
gleich"0.

18



In dieser Perspektive steht ein wichtiger Text des II.Vatikanischen Konzils, 
LG 26. Hier heißt es:

"Die Kirche Christi ist wahrhaft in allen rechtmäßigen Ortsgemeinschaften 
der Gläubigen anwesend, die in der Verbundenheit mit ihren Hirten im Neuen 
Testament auch selbst Kirchen heißen. Sie sind nämlich je an ihrem Ort, im 
Heiligen Geist und mit großer Zuversicht ..., das von Gott gerufene neue Volk. 
In ihnen werden durch die Verkündigung der Frohbotschaft Christi die Gläubi­
gen versammelt, in ihnen wird das Mysterium des Herrenmahls begangen, 'auf 
daß durch Speise und Blut des Herrn die ganze Bruderschaft verbunden werde’. 
In jedweder Altargemeinschaft erscheint unter dem heiligen Dienstamt des Bi­
schofs das Symbol jener Liebe und jener 'Einheit des mystischen Leibes, ohne 
die es kein Heil geben kann’. In diesen Gemeinden, auch wenn sie oft klein und 
arm sind oder in der Diaspora leben, ist Christus gegenwärtig, durch dessen 
Kraft die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche geeint wird."7

In diesem bedeutsamen Text, der allerdings wie ein "erratischer Block 
(A.Acerbi) in einem von einer universalen Sicht der Kirche geprägten Kapitel 
steht, wird das tiefste sakramentale Wesen der Kirche beschrieben und zugleich 
ihr Charakter als Ortskirche herausgestellt. Zu Recht! Denn "Kirche realisiert 
sich zunächst und zuerst jeweils in den einzelnen Ortskirchen, die nicht bloß ab­

getrennte Teilstücke eines größeren Verwaltungskörpers sind, sondern von de­
nen jede das Ganze der Wirklichkeit 'Kirche’ enthält. Die Ortskirchen sind nicht 
Verwaltungsstellen eines großen Apparates, sondern die lebendigen Zellen, in 
deren jeder das ganze Lebensgeheimnis des einen Leibes der Kirche anwesend 
ist, so daß jede mit Recht schlicht 'Ecclesia' heißen darf'8. Die Ortskirche ist 
also nicht ein Teil der Univcrsalkirche, sondern deren Kon-kretion: reale sicht­
bare Verwirklichung und Vergegenwärtigung. Die Ortskirche ist es, "in der die 
eine, heilige, katholische und apostolische Kirche wahrhaft wirkt und gegenwär­
tig ist" (CD 11). "In ihnen und aus ihnen besteht die eine und einzige katholische 
Kirche" (LG 23). Beide Bestimmungen - das "in ihnen" und das "aus ihnen" - 
sind wichtig, weil damit die Wechselseitigkeit der Beziehungen angegeben ist, 

von denen keine ausfallen darf. Würde man das "aus ihnen" streichen, bestünde 
die Gesamtkirche aus separaten Teilkirchen, ja sie zerfiele in diese; würde man 
das "in ihnen" streichen, verkäme die Ortskirche zur bloßen Verwaltungseinheit 
der Gesamtkirche”. So aber ist Ortskirche wirklich Kirche, sofern sie in Commu- 

n>o mit den übrigen Ortskirchen steht. Und in der Vielfalt der Ortsgemeinden 
und ihrem gegenseitigen Beziehungsnetz verwirklicht sich konkret die eine Kir­
che Gottes. So ist die katholische Kirche eine Einheit in und aus Vielheit, sie ist 
>hrer Struktur nach ein "corpus Ecclesiarum" (LG 23), eine Communio Ecclesia­
rum10.

Dieses tiefste mystische Wesen der Kirche: das in Wort und Sakrament 
gründende Geheimnis der Communio mit Gott und untereinander, ist nicht et­
was rein "Inneres", "Geistig-Geistliches", vielmehr "verleiblicht" es sich auf 
Grund der inkarnatorischen Struktur des Heils notwendig in einer äußeren Ge­
walt, die als solche die Widerspiegelung, das "Sakrament" ihres innersten Ge­
heimnisses ist: Communio mit Gott und untereinander nach dem Bild des trini- 
tarischen = "communialen" Gottes. Deshalb darf die Kirche in ihrer äußeren 
Gestalt nicht primär ein Autoritäts- und Rechtsgefüge nach Analogie einer so- 
cietas humana sein, das unverbunden neben ihrem oder außerhalb ihres mys­
tischen Wesens liegt, sondern sie hat sich darum zu bemühen, daß ihre sichtbare

19



Gestalt wirklich und wirksam die "Verleiblichung", der "kongeniale Ausdruck" 
ihres innersten Wesens ist".

So gesehen, ist auch die für das Leben einer Gemeinschaft unabdingbar 
mitgegebene "juridische Organistion der Kirche nicht eine primäre und in sich 
stehende Wirklichkeit, sondern die Strukturierung einer Realität, die vor allem 
sakramental ist"12; deswegen kann auch alle in ihr herrschende Vollmacht (pote- 
stas iurisdictionis) nur einen Sinn haben: der Communio zu dienen und sie 
durch den Dienst zu ermöglichen13.

Damit stehen wir vor dem Dienstamt des Bischofs. Er ist Angel- und Kno­
tenpunkt der Communio Ecclesiarum. Denn er, der durch die sakramentale 
Weihe die Beauftragung und Befähigung, Hirte seiner Herde zu sein, unmittel­
bar von Christus erhalten hat und der als Hirte das Prinzip der Einheit seiner 
Kirche ist, besitzt sein Amt nur in der Weise, daß er durch legitime Weihe in 
das ihm vorgegebene, dem kollegial verfaßten Apostclamt nachfolgende Collegi­
um Episcoporum aufgenommen wird (Näheres dazu siehe unter III,a). Durch 
die Eingliederung in dieses Kollegium, in dem die communiale Einheit, d.h. die 
Einheit in und aus der Fülle und Vielfalt des Katholischen der Kirche greifbar 
und sichtbar wird, ist deutlich, daß das Amt des Bischofs von seinem Wesen her 
Teilhabe an der einen episkope ist1”, eingebunden in die Communio mit den 
übrigen Bischöfen und hingeordnet auf die Sorge für die ganze Communio Ec­
clesiarum (siehe LG 24; CD 3; AG 38). Gerade so aber ist auch die einzelne 
Ortskirche, die durch den Bischof repräsentiert wird, in die Communio mit den 
übrigen Kirchen hincingcstellt. Der Bischof ist mithin "Zeichen der Einheit sei­
ner Kirche und zugleich Zeichen der Communio zwischen den Barchen"13. Als 
Zeichen und Prinzip der Einheit seiner Kirche hat er eine "autonome Kompe­
tenz"13. Insofern aber die Ortskirche (und ihr Bischof) offen sein muß für das 
Ganze kirchlicher Communio, ist der Bischof eingebunden in das Kollegium, 
"indem er sich für die Verfügung der Gesamtkirche (und darüber hinaus) so of­
fen hält, daß das, was in seiner Diözese wird, in 'Kommunion’ mit der Gesamt­
kirche bleibt, aber auch so wird, daß es der Ausgangspunkt für einen Impuls 
Gottes in die Gesamtkirchc hinein werden kann"1'7. Damit ist auch gegeben, daß 
die Art und Weise seines kollegialen Gebundenseins und "sein Zusammenwir­
ken mit anderen Bischöfen grundsätzlich keine Sache seines freien Ermessens 
(ist], sondern etwas, was wesentlich aus dem Wesen seines Amtes fließt"1".

Im Rahmen einer solchen Communio-Ekklesiologie erhält nun auch das 
Verhältnis von Bischofsamt und päpstlichem Primat sein eigentliches Relief und 
seine Plausibilität1®.

Der einzelne Bischof verkörpert im communialen Miteinander des kollegial 
verfaßten Episkopats die je spezifische Gestalt seiner Ortskirche, und somit re­
präsentieren die vielen Bischöfe die Vielheit und Vielfalt des Katholischen. Da­
gegen übt der Papst - als Bischof von Rom ein Mitglied des Kollegiums und zu­
gleich als Nachfolger des Petrus Haupt dieses Kollegiums - als eben dieses 
Haupt (freilich nicht "von dessen Gnade" oder als dessen "delegiertes Organ", 
sondern "ex mandato Christi") den Primat in der Gesamtkirche aus. Kurz: Der 
Papst besitzt seine spezifische primatiale Vollmacht als Haupt des Bischofskol­
legiums20. So ist er höchster Protos der katholischen Barche, Repräsentant sowie 
wirksames Organ und Prinzip ihrer Einheit (vgl. LG 18; 22). In der Erfüllung

20



seiner Einheit stiftenden Aufgabe hat er all das zu tun, was dem communialen- 
Miteinander der Bischöfe und ihrer Kirchen dient, was es ermöglicht oder er­
leichtert.

Beide, das episkopale und das papale Dienstamt, die nach katholischem 
Verständnis im Stiftungswillen Christi gründen und im Verhältnis von kollegial­
apostolischer und petrinischer Sendung vorgezeichnet sind, zeigen sich als strikt 
wechselseitig aufeinander hingeordnet und aufeinander verwiesen, ohne daß ein 
Pol den anderen verdrängen oder beeinträchtigen dürfte. Der Papst ist nicht 
Delegierter des Kollegiums, und die Bischöfe sind nicht Delegierte und Hilfs­
kräfte des Papstes21. Der Episkopat bedarf des Dienstes der Einheit seines 
Hauptes, damit der einzelne Bischof und dessen Kirche sich in Glaube, Gottes­
dienst und Diakonia nicht isoliert (Schisma) oder gar aus der Fülle des Katholi­
schen herausfällt (hairesis); der Primat bedarf des Episkopates, um selbst in das 
Kommunikationsnetz der Kirche eingebunden zu sein und nicht die Fülle des 
Katholischen zugunsten einer uniformen Gleichtönigkeit und zentralistischen 
Verarmung zu verlieren22. Beide, das Kollegium mit seinem Haupt, verbunden 
in communialer Eintracht, bilden deshalb auch die eine höchste Gewalt in der 
Kirche, die infolgedessen keine monarchische, sondern eine kollegiale Gestalt 
hat.

Diese These, die von einer Reihe von Konzilsvätern vertreten wurde23, 
wurde auf dem II.Vatikanischen Konzil zwar bewußt offengehalten, sie wird 
aber mit guten Gründen von einer Reihe prominenter Dogmatiker wie z.B. von
V.Congar und K.Rahner vertreten2-. Episkopale und papale Gewalt sind also 
nicht zwei sich konkurrierende Funktionen, auch nicht zwei nur inadäquat di- 
stinkte Gewalten, sondern sie bilden - sich gegenseitig implizierend (K.Rahner) 
- miteinander die eine höchste Gewalt in der Kirche, die freilich auf zwei ver­
schiedene Weisen ausgeübt werden kann: entweder als strikt kollegialer Akt 
(z.B. Konzil) oder als Akt des Papstes, der aber als Haupt des Kollegiums und 
das heißt aus der Verbundenheit mit dem Kollegium heraus handelt. Das setzt 
freilich voraus, daß das Wort und Wirken des Papstes - wie J.Ratzinger bemerkt 
' "seinen Sinn und seine Legitimität je daraus bezieht, daß es den wahren ’ Con­
sensus fidelium’ ausdrückt ... Es lebt also faktisch von dem Glaubensvollzug der 
gesamten Kirche, ist auf die Vielzahl der Kirchen verwiesen, die jeweils im Bi­
schof ihre Mitte haben." J.Ratzinger fährt dann mit Aussagen fort, die direkt den 
Blick auf die Glaubensverkündigung richten, die aber im weiteren Sinn - mutatis 

mutandis - für die ganze Vielfalt päpstlichen Handelns gelten. Er schreibt: "Es 
kann in der Kirche kein Dogma geben, das gegen den Glauben der ganzen Chri­
stenheit, das gegen die Überzeugung des Episkopates oder seines größten Teils 
erlassen wird. So gilt also: Die Stimme des Episkopates ist ohne den Papst juri­
stisch unvollständig; der Spruch des Papstes aber ist ohne die Grundlage in der 
einträchtigen Verkündigung der Bischöfe faktisch unmöglich. In diesem 'Fak­
tum’, daß sie die Kirche verkörpern und daß ein Papst ohne die Bischöfe und 
ohne die Kirche nicht mehr katholisch, also kein Papst mehr wäre, liegt das un- 
aufhebare Gewicht der Bischöfe. Sie haben ... sozusagen das Gewicht des 'Or­
dentlichen’ in die Waagschale zu werfen, auf welches das 'Außerordentliches’ 
bezogen bleiben muß, wenn es nicht sein Wesen verleugnen und sich so selbst 
allen Sinnes entleeren soll." Deshalb darf nicht "die kollegiale Verkündigung der

21



Bischöfe überspielt [werden] von permanenten Äußerungen einer zentralen Bü­
rokratie, deren Anspruch schließlich weder aus dem Wesen der päpstlichen 
noch aus dem der bischöflichen Gewalt gerechtfertigt werden könnte“.

Ich habe bewußt dieses längere Zitat von Ratzinger angeführt, um damit 
nicht nur einen prominenten Dogmatiker zu Wort kommen zu lassen, sondern 
auch jemanden, der als Leiter der Glaubenskongregation derzeit entscheidend 
an der faktischen Ausübung und am faktischen Selbstverständnis des päpstli­
chen Primats beteiligt ist.

Allerdings wird man eine nicht unerhebliche Einschränkung machen müs­
sen: Zwischen episkopaler und papaler Funktion waltet in einer rein rechtlichen 
Sicht und was die rechtlichen Befugnisse angeht, keine reziproke Entsprechung. 
Während das Bischofskollegium ohne sein Haupt rechtlich unvollständig ist und 
darum ohne ihn bzw. gegen ihn keine eigene Rechtskompetenz besitzt, handelt 
der Papst rechtlich gesehen immer als Haupt des Kollegiums und ist darum von 
irgendwelchen Voraussetzungen oder Bedingungen rechtlicher Art nicht abhän­
gig. Diese, auf die Frage nach der Vollmacht zu rechtskräftigem Handeln einge­
schränkte Sicht, war - wie bekannt - die Perspektive des I.Vatikanischen Konzils. 
Es ist hier nicht Zeit und Ort näher darzulegen, wie und warum diese verengte 
rechtliche Perspektive dem damaligen Konzil vorgegeben war (aufgrund der 
vorangehenden Entwicklung der Ekklesiologie, den damals herrschenden Aus­
einandersetzungen um Gallikanismus, Febronianismus etc. sowie aufgrund des 
damaligen soziokulturellen, ja soziopolitischen Klimas mit seiner Fragestellung 
nach einer "suprema auctoritas", welche die "Kompetenz der Kompetenzen" be­
sitzt). Wenn auf diesem Hintergrund das I.Vatikanische Konzil dem Papst den 
obersten, rechtlich einschränkungslosen und unabhängigen Primat zusprach, so 
machte es doch deshalb nicht aus dem päpstlichen Primat eine absolute Monar­
chie. Das Konzil wollte den Papst keineswegs aus dem communialen Gefüge der 
Kirche herausnehmen2*. Im Gegenteil!27 Zwar ist der päpstliche Primat nicht 
von außen her beschränkt, wohl aber hat er seine Grenzen von seiner eigenen 
inneren Struktur her, Haupt des Kollegiums und damit Protos der Kirche zu 
sein. Die Ausübung des päpstlichen Primats ist bezogen auf das Ziel, die Kirche 
zu erbauen in der Einheit katholischer Vielfalt28. Entsprechend hat er seine 
Grenzen am geoffenbarten Glauben der Kirche und an ihrer von Christus gestif­
teten Struktur, und das heißt konkret an der Existenz und am Handlungsspiel­
raum des Episkopates, der die Eigenständigkeit und Vielfalt des Katholischen in 
die Kirche einbringt. Kurz: die päpstliche Gewalt findet - wie J.Ratzinger aus­
drücklich sagt - "im kollegialen Prinzip eine Grenze"29. Nur wollte das I.Vati- 
kanische Konzil diese innere Einschränkung nicht mehr in rechtlichen Normen 
formulieren, da diese ja wiederum rechtlich nur praktikabel sind durch äußere 
Rechtsinstanzen, die den Primat von außen her einschränken würden. Das aber 
würde wiederum bedeuten, daß es Instanzen gäbe, die das Recht besäßen, sich 
dem Einheit stiftenden Tun des Papstes zu entziehen oder zu widersetzen oder 
es an rechtliche Bedingungen zu knüpfen. Dagegen definierte - in dieser rechtli­
chen Perspektive - das 1.Vatikanum den höchsten Jurisdiktionsprimat des Pap­
stes, der ihm die Möglichkeit gibt, immer und überall ohne vorherige Zustim­
mung anderer Instanzen frei und unmittelbar, wo es Not tut, seinen Dienst der 
Einheit wahrzunehmen.

Diese juridische Sicht ist in sich konsistent, aber einseitig. Dies hat bereits 
22 das I. Vatikanische Konzil sehr wohl gesehen. Man hat darum in den Debatten



die Einbindung des Papstes in die Communio der Kirche und in das Kollegium 
der Bischöfe als seine persönliche sittliche Verpflichtung herausgestellt: Der 
Papst ist in seinem Gewissen verpflichtet jene Mittel anzuwenden, die ihn in die 
Lage versetzen, communial, das heißt als Haupt und Repräsentant der kirchli­
chen Communio und mit ihr zusammen zu handeln. Überdies hat man das bis­
herige communiale Zusammenspiel von päpstlicher und interekklesialer Kompe­
tenz historisch-phänomenologisch beschrieben (DS 3069) und damit zur Spra­
che gebracht, daß und wie die Päpste der Vergangenheit ihr Amt jeweils im Ein­
vernehmen mit der Kirche ausgeübt haben30. Daß aber dieses Zusammenspiel 
von päpstlicher und episkopaler Funktion in der einen höchsten Gewalt der Kir­
che auch in Zukunft wirklich geschieht und gelingt, kann - so die Tendenz des
I.Vatikanischen Konzils - nicht mehr rechtlich geregelt, sondern nur durch das 
Wirken des Hl. Geistes garantiert werden.

Obwohl - wie wir gesehen haben - die Ekklesiologie des II. Vatikanischen 
Konzils neue Akzente hinsichtlich einer communialen Kirchenverfassung setzte, 
hat auch dieses Konzil, zumal in den von der Konzilsminderheit erstrittenen Zu­
sätzen und in den sog. Notae explicativae praeviae - letztere sind freilich kein 
Text des Konzils selbst! - die juridische Sicht des Papsttums mit ihrer Betonung 
der einschränkungslosen Vollmacht zu rechtskräftigem Handeln wiederholt und 
eingeschärft. Deshalb steht gegenwärtig die römisch-katholische Ekklesiologie in 
einer unbefriedigenden eigentümlichen Schwebe zwischen einem eher communi­
alen und einem eher juridischen Kirchenverständnis31. Das aber hat für unser 
Thema erhebliche Konsequenzen. Denn nur scheinbar haben unsere Überlegun­

gen zur Kirchenverfassung vom spezifischen Thema abgeführt: Vom gerade skiz­
zierten Hintergrund einer eher communialen oder einer eher juridisch verstan­
denen Ekklesiologie hängt letztlich und endlich die Stellung des partikularkirch- 
hchen Protos ab. Im Horizont einer Ekklesiologie, die sich vornehmlich an der 
Frage der Vollmacht zu rechtskräftigem Handeln orientiert, muß die Gestalt des 
Patriarchen als Delegat päpstlicher universaler Rechtskompetenz erscheinen. 
Dcr Papst kann dessen Jurisdiktion mehren oder mindern, ja, nach einigen 
d heologen und Kanonisten sogar gänzlich eliminieren32. Ganz anders erscheint 
d>e Gestalt des Protos, wenn diese juridische Sicht aufgebrochen wird und die 
Kirche in ihrer kominunialen Verfassung erscheint.

Bevor wir dies reflektieren wollen, sei - damit wir nicht im luftleeren Raum 
spekulieren - an einige historische Fakten erinnert.

H- Der partikularkirchliche Protos im Licht einer communialen Ekklesiologie

a) Einige historische Hinweise

Lange bevor das Konzil von Nizäa den Vorrang einiger Bischofssitze be­
fugt und cinschärft sowie das Recht der Metropoliten regelt, und noch länger 
bevor das Konzil von Chalzedon die Beziehungen von Primatialsitzen ordnet, ist 

Uns erstens ein vielfältiges communiales Miteinander einzelner Bischöfe und ih­
rer Kirchen in Fragen des Glaubens, der Liturgie, der Disziplin, der Ernennung 
und Weihe von Bischöfen und der Schlichtung von Streitigkeiten bekannt, und 
’st zweitens bezeugt, daß dieser communiale Austausch geleitet wurde und sei- 
nen Einheits- und Orientierungspunkt besaß in einer für diesen Austausch zen­
tralen Ortskirche und ihrem Bischof, an deren lebendiger Glaubenstradition, 23



Liturgie- und Kirchenverfassung man Maß nahm und deren Leitungsfunktion 
man akzeptierte. Während sich dabei der Vorrang von Metropolitansitzen da­
durch erklärt, daß sich die Kirchenstruktur weitgehend, wenn auch nicht völlig, 
dem Verwaltungssystem des römischen Imperiums anglich, verdankt sich die 
Herausbildung von Hauptkirchen, die z.T. später Patriarchalsitze heißen33 und 
die als zentrale Knotenpunkte der kirchlichen Communio auch noch einmal die 
Metropoliten einbegreifen, nicht einem einzigen Grund, sondern einer Vielzahl 
von Motiven und Faktoren, die darüber hinaus für die verschiedenen Primatial- 
sitze noch je sehr unterschiedlich sind".

Eine große, aber keineswegs die einzige Rolle spielte dabei der apostoli­
sche Ursprung bestimmter Kirchen33, dann vor allem die politisch-admini­
strative Bedeutung einer Stadt im (oder auch am Rande des) römischen Staats­
wesens, ferner ihre zentral oder verkehrsmäßig günstige geographische Lage, 
weiter der Umstand, daß eine Kirche das Zentrum besonderer Missionstätigkeit 
war und so zur Mutterkirche einer ganzen Region wurde. Hinzukamen das per­
sönliche Gewicht und die persönliche Autorität großer Bischofsgestalten, die 
Zahl der Gläubigen oder auch die theologische Kompetenz einiger Kirchen. All 
diese so verschiedenen Gründe können auch ineinandergreifen, so, wenn eine 
bestimmte Kirche gerade deshalb sich ihres apostolischen Ursprungs rühmen 
konnte, weil ein oder mehrere Apostel sich für ihre Missionstätigkeit und Kir­
chengründung gerade an die Metropolien und politische und geographische 
Knotenpunkte begaben.

Wie immer sich auch der Vorrang einiger Kirchen herausgebildet hat und 
wie immer er auch im einzelnen ausgeübt wurde, bis man schließlich etwa im
5./6.Jahrhundert zur voll ausgebildeten Patriarchal- und Metropolitanverfassung 
gelangte: Der entsprechende Grund hierfür "war das Bedürfnis der wachsenden 
Kirche nach einer vollkommeneren Gliederung ihres Leibes, die Notwendigkeit 
verbindender und einigender Klammern des ganzen Baues"33. Tatsache ist, daß 
Hauptkirchen für die Verwirklichung der kirchlichen Communio, d.h. für die 
Katholizität als Einheit in Vielfalt, zumal bei der wachsenden Zahl von Lokalkir­
chen eine unaufgebbare Rolle spielten. Das für die Struktur der Kirche wesen­
hafte Ineinanderspiel von Einheit und Vielfalt, das sich in gegenseitiger Aner­
kennung und Befruchtung, in gegenseitigem Austausch und Helfen vollzieht, 
fand auf regionaler Ebene, orientiert an einer Hauptkirche und deren Protos, 
statt. In und durch Communio mit einer Hauptkirche und deren Protos trat man 
in die universal-kirchliche Communio ein37. Indem man in Gemeinschaft mit ei­
ner Hauptkirche stand, vergewisserte man sich des rechten Glaubens und der 
Communio mit der ganzen Kirche (vgl. die Praxis der Inthronistiken, der "Litte- 
rae pacis" und der gegenseitigen liturgischen Kommemorationen). Der Protos 
regelte zusammen mit den ihm anvertrauten Bischöfen38 alle Fragen der Einset­
zung von Bischöfen, der Diözesaneinteilung, der liturgischen und kanonischen 
Gesetzgebung und der Disziplin für Klerus und Laien. Durch Gemeinschaft mit 
dem Protos erhielt man Anteil am "Nachrichtenstrom" der Kirche39. Den 
Hauptkirchen stand ein Großteil der Initiative zur Missionsarbeit zu. So erschei­
nen die Bischöfe der Hauptkirchen "als Klammern der gesamtkirchlichen ’Com- 
munio’, als Säulen der Kircheneinheit""0.

Noch von einer anderen Perspektive her erwies sich die Herausbildung von 
regionalen Primaten als notwendig. Zum Kirche-Sein gehörte von Anfang an 

24 nicht nur die Sammlung der einzelnen Gläubigen zum Volk Gottes, sondern



auch die Einbeziehung und Einbergung der Welt in ihrer ganzen völkischen und 
kulturellen Vielfalt, also mit ihrer Philosophie und Kunst, ihren gesellschaftli­
chen Ordnungen und zivilisatorischen Errungenschaften. Weil Kirche sich we­
senhaft in der Welt "inkarniert", nahm sie stets die Signatur ihrer jeweiligen kul­
turellen Umwelt an. So bildeten sich offenbar schon in neutestamcntlicher Zeit 
verschiedene Theologien, Liturgien, Frömmigkeits- und Organisationsformen 
heraus, aufgrund derer die Kirchen einer bestimmten Region eine eigenständige 
Gestalt erhielten-3. Um eine solche Gestalt zu bewahren und zu vertiefen, reich­
te nun aber offenbar ein synodales Zusammenspiel von Ortskirchen einer Re­
gion nicht aus: es bedurfte einer regelnden Institution, eben einer Hauptkirche 
mit dem entsprechenden Protos. Daran orientiert, vermochten die Kirchen einer 
Region eine eigenständige, fest in der Umwelt verwurzelte Gestalt anzunehmen, 
die dann in Communio mit Kirchen anderer Ausprägung treten konnte. Nimmt 
man dies alles zusammen, so kann und muß man "von einer echten Autonomie 
der Patriarchate im ersten Jahrtausend reden"-2.

Zwar spielte im communialen Miteinander und Füreinander der Kirchen 
schon früh die Kirche von Rom - zunächst aufgrund ihrer Paulus- und Petrus- 
Tradition und später aufgrund der wachsenden Einsicht, daß im Bischof von 
Rom der besondere Einheitsdienst des Petrus weitergeht - eine von niemandem 

grundsätzlich bestrittene und von niemandem sonst in Anspruch genommene 
spezifische Rolle. Doch bestand die Funktion des römischen Primates ursprüng­
lich und für lange Zeit nicht darin, daß Rom normalerweise und ohne schweren 
Grund in das relativ autonome Beziehungsnetz einer regionalkirchlichen Com­
munio eingriff. Rom erkannte vielmehr deren Selbständigkeit an und interve­
nierte nur selten, vornehmlich in wichtigen Fragen des Glaubens und dort, wo es 
nls Appellationsinstanz angerufen wurde-3. Rom realisierte seinen gesamtkirch­
lichen Primat vor allem dadurch, "daß es als das entscheidende Zentrum der 

communio vorhanden war"—. Communio mit der Kirche Roms war ein wichti­
ges, ja ein entscheidendes Kriterium der rechtmäßigen "Communio ecclesia- 
rum", und insofern war Rom das entscheidende Prinzip und Fundament der 
Einheit. Die Communio selbst aber verwirklichte sich primär weder direkt zwi­
schen den einzelnen Lokalkirchen, noch zwischen den einzelnen Lokalkirchen 
auf der einen und der römischen Primatskirche auf der anderen Seite, sondern 
sie verwirklichte sich sowohl innerhalb eines mehr oder minder autonomen 
hauptkirchlichen Verbandes, an dessen Spitze ein Protos stand, als auch 
fischen mehr oder minder autonomen hauptkirchlichen Verbänden mit ihren 
jeweiligen Protoi. Dabei hat Rom im ganzen ersten Jahrtausend "niemals den 
Anspruch erhoben, den Patriarchen ihre Vormachtstellung ausdrücklich als Pri- 
vi*eg und als Teilnahme an der päpstlichen Vollgewalt verliehen zu haben. Die 
Päpste anerkennen die Vollmachten der Patriarchen von Alexandrien und An­
tiochien, leiten sie aber regelmäßig aus der Tradition und den Kanones der
Konzilien ab"-3.

Dieses "System" kirchlicher Communio, das sich wesentlich innerhalb von 
und zwischen Regionalkirchen abspielte, geriet aus verschiedenen Gründen in 
eine tiefgreifende Krise, deren Hauptgrund - J.Ratzinger bezeichnet ihn als "die 
Tragik des Ganzen"-0 - darin bestand, daß die Hauptkirche Rom nicht mehr zu 

unterscheiden wußte zwischen ihrer universalkirchlichen Aufgabe, letztes Fun­
dament und Zentrum der Communio zu sein, und ihrer nurßr den Westen gel­
tenden patriarchalen Funktion-7. Von zahlreichen historisch-situativen Gründen 25



- auf die hier nicht eingegangen werden kann - motiviert, suchte Rom sich zu­
nächst die Hauptkirchen des Okzidents in den eigenen ortskirchlichen Bereich 
einzugliedern, so daß es "zusehends keinen Plural von ecclesiae mehr gibt, son­
dern die Stadtgemeinde von Rom den ganzen lateinischen orbis in den kleinen 
Raum ihrer urbis [sic!] einverleibt: Der ganze Westen ist gleichsam nur noch 
eine einzige Ortsgemeinde und beginnt immer mehr, die alte Struktur der Ein­
heit in Vielheit zu verlieren, so daß sie schließlich ganz unverständlich wird"-*8. 
Aus diesem Verlust der Sensibilität für die Wirklichkeit der Kirche als Commu- 
nio bzw. aus der Verwechslung von "Communio mit Rom" mit "Zentralisation in 
Rom"'*'' resultierte dann die weitergehende Tendenz Roms - mitgefördert durch 
die im Zuge der Kreuzzüge geschehende Einrichtung lateinischer Patriarchate 
im Orient -, auch die "relative" Autonomie der Hauptkirchen des Ostens zu 
übersehen und sie in eine möglichst große direkte Abhängigkeit von der eigenen 
Jurisdiktion, welche als die Quelle aller kirchlichen Gewalt vorgestellt wurde, zu 
bringen30. Damit aber stellte die Kirche Roms "dem Osten gegenüber einen 
Anspruch ..., der in dieser Form von ihm weder angenommen werden mußte, 
noch konnte"31. Denn dieser zentralistische Anspruch Roms bedeutete für ihn 
"die Negation der Symphonie in der Liebe"32, die Leugnung des communialen 
Zusammenspiels, in dem erst die Vielfalt und Fülle des Katholischen zur Gel­
tung kommt und in der allein das inkarnatorische Gestaltwerden der (Regio- 
nal-)Kirchen gelingen kann. In der Tat hat die römisch-katholische Kirche durch 
den Verlust echter patriarchaler Strukturen selbst eine Einbuße an Katholizität 
und inkarnatorischer Struktur erlitten33.

Der weitere Fortgang der Geschichte, der auf dieser Fehlentwicklung ba­
siert, ist bekannt: Etwa seit Leo IX. klingt leise an, daß - was den Vorrang von 
Konstantinopel betrifft - die "Privilegien" des Patriarchen ihren Grund in einem 
freien Zugeständnis von Rom haben, eine Einstellung, die sich dann im zweiten 
Jahrtausend, etwa ab dem II.Konzil von Lyon (DS 861) für alle Patriarchate 
durchsetzte. Nach Bonifaz VIII. hat der Hl. Stuhl selbst die Patriarchal-, Metro­
politan- und Bischofssitze eingesetzt. Kein Wunder, daß seither die seit dem In­
vestiturstreit herrschende westliche Auffassung, daß die Bischöfe ihre Jurisdik­
tion als Teilhabe an der päpstlichen Jurisdiktion besitzen, auch genauso von den 
Patriarchen des Ostens galt.

Selbst wenn Eugen IV. in Florenz die Formel der Griechen anerkannte, 
wonach die Rechte des Papstes mit der Klausel gelten "unter Wahrnehmung der 
Privilegien und Rechte der Patriarchen des Ostens", so wollte er damit gewiß 
nicht die alte Autonomie, wie sie im ersten Jahrtausend bestand, garantieren, 
sondern nur die "Privilegien und Rechte" bestätigen, die der Papst "aus freiem 
Großmut" den Patriarchen zugestanden hatte3'*. Daß schließlich das Dogma des
I.Vatikanischen Konzils über den uneingeschränkten Jurisdiktionsprimat des 
Papstes jede echte Autonomie der Patriarchen zu ersticken schien, sei nur noch 
abschließend in Erinnerung gerufen.

An dieser Stelle möchte ich einhalten und fragen, ob die geschichtliche 
Entwicklung nicht das bestätigt, was wir anfangs sagten: Im lateinischen Denken 
sind die Protoi der größeren kirchlichen Einheiten nur menschlich-kirchlichen 
Rechts, sozusagen höhere kirchliche Beamte von Papstes Gnaden.

Ich halte diese Folgerung für abwegig und falsch. Die Geschichte zeigt viel­
mehr etwas anderes.

26



b) Reflexionen über die Geschichte

1. Die ekklesialen Beziehungen, durch welche Menschen zur Eiuhcit des 
Volkes Gottes zusammengefügt werden, sind nicht primär Ju"^.oneller An 
im Horizont einer universalen societas-perfecta-Konzcption. y.c^ehr eahs.ert 
Kirche sich im ersten Ansatz als eine in Wort und Sakrament gründende Com- 
munio Ecclesiarum, die durch das vielfache Band der Gememschaft des Ghu- 

bens und der Sakramente, der Liebe und des gegenseitigen 
mengehaltcn wird. Dieser Austausch spielt sich aber nicht nur ™ B^c" 
einer in sich geschlossenen Glaubenswelt ab. Vielmehr gliedert ^ Ortskirche 
sich inkarnatorisch in ihre kulturelle Umwelt ein und übernimmt dabei - w!e da
II. Vatikanum beschreibend ausführ, - "Anlagen, Fahigke.cn und S*entor Vcd 
ker, soweit sie gut sind" (LG 13). So entstanden und entstehen Kochen, Ae je 
ihr eigenes "geistiges Erbgut" besitzen (OE 3) und mit eigener ^ft und Re.fe 
begabt sind" (AG 6). ln ihnen ist "das von den Aposteb u^rtoene Erbe„. 

in verschiedenen Formen und auf verschiedene Weise u er ’ .
schon von Anfang an in den Kirchen hier und dort ^"*" "*£* 
den" (UR 14). So stellen sich die Kirchen je in einer besonderen ausgeprägten 
Gestalt in den communialen Austausch mit anderen bcs('nde^ a^CP^ 
Kirchen hinein. Es "bringen die einzelnen Teile ihre e.genen Gaben den ubnge 
Teilen und der ganzen Kirche hinzu, so daß das Ganze und d'e em^hmn Teüe 
zunehmen aus allen, die Gemeinschaft miteinander halten und zur 
heit Zusammenwirken" (LG 13; siehe auch AG 6,9,22, Cat.lra . ’ _ y . ,
Kurz: die Geschichte zeigt, daß die Communio
Communio von spezifisch ausgeformten Schwester c en ( einfach

2. Diese spezifisch ausgeprägten "Schwesterkirchen sind mchteurftah 
identisch mit den jeweiligen Ortskirchen. Vielmehr haben. sich^von früheste 

Zeit an Teilkirchen gerade in der Form von
Spitze eine Hauptkirche und deren mit besonderer Au ® . ischen
tos steht, herausgebildet. Diese ermöglichen sowohl die* 0™»«
den zugeordneten Ortskirchen als auch eine je eigens an >b OPc.,mtkirchli-
Evangcliums. Indem die so entstehenden Teilkirchen sich in d «

che Communio einbringen, vollzieht sich das Wesen es a zwischen
wirklichung von Einheit und Vielfalt in Einheit - gerade im Austausch zw*eben

diesen Haupt- bzw. Patriarchalkirchen als ''Schwesterkirchen .
3. Die Primat ialkirchen, auch die von Rom, haben

Rechte "erkämpfen" müssen, sondern sind aus der No g • r
chen Communio selbst herausgewachsen5“. E.Eid spne g 
Evolution historique naturelle"5», nach der sich.Hauptkurchen h — 
und der Episkopat sich in verschiedene Primate differenzierte. H>nter d eser ge 
schichtlichen "Notwendigkeit" steht die Erfahrung daß erst durch d c ^e ' 

rung verschiedener benachbarter Ortskirchen in eine
einzelne Ortskirche die Chance hat, ihr Eigensem und ihre Elf ™rt " ^ “ 
verlieren, sondern ins Ganze einzubringen“. Eine bloß dua^ ;hpZ7‘^ etenz 
kirchliche Struktur, die charakterisiert ist durch lokalb.schofl.che Kompete 
auf der einen und päpstliche Kompetenz auf der anderen Seite, reicht daftr 

nicht aus. Auch dies zeigt unübersehbar die Geschichte: n emer 
Struktur wird bei starker päpstlicher Primatialgewalt - die Gefahr des Westens.

27



das Gewicht und die Bedeutung der Fülle des Katholischen und die Vielfalt der 
vom inkarnatorischen Charakter der Kirche her geforderten Synthesen ge­
schwächt oder gar zerstört zugunsten einer sich selbst verarmenden römischen 
Uniformität und Zentralisation. Oder aber - die Gefahr des Ostens! - es droht 
bei schwacher oder geleugneter päpstlicher Primatialgewalt die Gefahr, daß die 
Barche in eine Vielzahl von Lokal- oder Teilkirchen (Autokephalien) zerfällt, 
die untereinander keine handlungsfähige Einigung mehr finden. Allein eine tria- 
dische = dreigliedrige Kirchenstruktur, die sich realisiert in den Bereichen: 
Ortskirche mit ihrem Bischof, Hauptkirche mit ihrem Protos, Gesamtkirche mit 
dem Papst, garantiert, daß die gesamtkirchliche Communio weder in eine Viel­
falt von Ortskirchen zerfällt (die aus sich heraus meist auch zu klein sind, eine 
wirkliche Eigengestalt und kulturelle Synthese hervorzubringen), noch daß diese 
angesichts des päpstlichen Primats das Gewicht des Katholischen nicht mehr 
voll zur Geltung bringen kann®1. Eben deshalb hat die Geschichte selbst zu einer 
Struktur geführt, welche die Verwirklichung wahrer katholischer Communio 
überhaupt erst ermöglicht. Genau in dem Maße, in dem diese dreigliedrige 
Struktur aufgegeben oder geschwächt wurde, geriet (und gerät) das communiale 
Zusammenspiel der Barchen in Gefahr, krank zu werden.

Angesichts dieser Lehre der Geschichte ist aber die Frage neu gestellt, ob 
die Herausbildung partikularkirchlicher Primate einfach kirchlich-menschlichen 
Rechts ist gegenüber dem göttlichen Recht des episkopalen und päpstlichen 
Dienstamtes. Dies soll im folgenden näher reflektiert werden.

III. Die "ontologische Qualität" partikularkirchlicher Protoi

a) Der Protos in der "communio hierarchica" des Bischofskollegiums

Aufbauend auf Elementen der Ekklesiologie des II.Vatikanischen Konzils 
und sie zugleich weiterführend, möchte ich zunächst die verbreitete These latei­
nischer Theologie zurückweisen, daß es sich bei der Stellung des partikular­
kirchlichen Protos um eine delegierte Funktion und entsprechend bei seinen 
Vollmachten um delegierte Vollmachten handelt.

Ich gehe von der bereits skizzierten These aus, daß das oberste Leitungs­
gremium der Barche das Bischofskollegium ist, worin die vielen Bischöfe ihre 
Ortskirchen repräsentieren und leiten sowie zugleich Mitverantwortung für das 
Ganze der Communio Ecclesiarum übernehmen und worin der Papst Prinzip 
und Fundament der Einheit ist. Durch die Weihe wird man eo ipso in das dem 
einzelnen Bischof vorgegebene Leitungsgremium der Kirche aufgenommen. 
Durch die Weihe selbst! Und nicht durch eine zusätzliche Übertragung von Be­
fugnissen und Kompetenzen, wofern die Weihe "legitim", "secundum ordinem 
ecclesiae" empfangen wird02, das heißt mit Zustimmung des Collegium Episco- 
porum (und seines caput), die ihm gleichzeitig einen "bestimmten Ort" im Colle­
gium Episcoporum und in der Communio ecclesialis zuweist. Durch diesen sei­
nen bestimmten "Ort" steht der einzelne Bischof (und seine Ortskirche) nicht 
nur in Communio mit dem Haupt des Collegiums, dem Papst, sondern auch mit 
allen übrigen Bischöfen (und deren Kirchen)®3.

Diese Communio ecclesialis ist nun aber selbst strukturiert. Die faktische 
Geschichte zeigt (vgl. S.17 f.), daß es zum Gelingen der Communio von Anfang 

28 an zu teilkirchlichen Einheiten, zu "Patriarchaten" kam; und die Reflexion über



diese Geschichte zeigt, daß es offenbar dieser Struktur bedurfte. Das II. Vatika­
nische Konzil erkennt dies auch ausdrücklich an, wenn es feststellt, daß die or­
ganische Einheit der Gläubigen im Hl.Geist" sich darin zeigt, daß sie "durch ihre 
Hierarchie zu verschiedenen Verbänden (coetus) zusammengeschlossen, Teil- 
kirchen’ oder 'Riten' bilden. Unter diesen herrscht eine wunderbare Verbun­
denheit (communio), so daß ihre Vielfalt in der Kirche keinesfalls der Einheit 
Abbruch tut, sondern im Gegenteil diese Einheit deutlich aufzeigt M.

Wenn also die communiale Einheit der Kirche sich gerade vollzieht im 
Austausch solcher Ortskirchenverbände bzw. "Teilkirchen" oder "Riten", diese 
aber als Fundament und Prinzip ihrer Einheit eines Protos bedürfen, so steht 
der einzelne Ortsbischof, wenn er durch die Weihe in das Collegium Episcopo- 
rum aufgenommen wird, von vornherein in einem ihm vorgegebenen differen­
zierten und komplexen Gefüge: Das Collegium ist nicht nur hierarchisch struk­
turiert, weil es als ganzes und in all seinen Gliedern vom Papst als seinem Haupt 
abhängig ist, sondern auch, weil die Ausübung der bischöflichen Kollegialität 
selbst sich in hierarchischer Zuordnung zu teilkirchlichen Protoi vollzieht. Die 
Realisierung der bischöflichen Kollegialität und der kirchlichen Communio ist 
somit ursprünglich "durch Primate konkret verankert ...; der Bischofskörper war 
nie einfach reines 'Kollegium', sondern in Primaten strukturiert "1. Diese sind 
mithin "Personifikationen" der bischöflichen Kollegialität, Kristallisationspunkte 
kirchlicher Communio. In der Zuordnung zu ihnen und durch sie nimmt das 
Kollegium der (Orts-)Bischöfe (mit und unter dem Papst) konkret seine Verant­
wortung für das Ganze der Kirche, für das Gelingen der kirchlichen Communio 
wahr. Stellung und Autorität eines zwischeninstanzlichen Protos gründen also 
nicht in einer ausdrücklichen oder stillschweigenden Delegation von Vollmach­
ten durch Papst und/oder Bischöfe. Vielmehr ist der Protos Ausdruck der kolle­
gial verfaßten bischöflichen Jurisdiktion selbst, die Realisierung der Tatsache, 
daß das Bischofskollegium in einer bestimmten Region, in Einheit mit Rom, 

sein eigener Ordnungsfaktor ist, der mit vollem Recht je die Ausübung der bi­
schöflichen Vollmacht umschreibt''"5. Dadurch, daß jemand innerhalb des struk­
turierten (oder dringend einer Struktur bedürftigen) Bischofskollegiums den Sitz 
eines Protos einnimmt, besitzt er eo ipso den Auftrag, überörtliches Zentrum 
der Communio für die anderen zu sein und die spezifische Gestalt seiner Regio­
nalkirche in der Gesamtkirche zur Geltung zu bringen. Diese Stellung des Pro­
tos hat ihre strikte Entsprechung auf Seiten eines "gewöhnlichen" Ortsbischofs. 
Dadurch, daß dieser in dem ihm vorgeordneten Collegium Episcoporum eine 
Stelle einnimmt, die einem Protos zugeordnet ist, ist er eo ipso in em hierarchi­
sches Abhängigkeitsverhältnis zu diesem hineingcstellt. Kurz: Der zum Bischof 
Geweihte ist "nicht nur in das zwischen dem Papst und jedem Bischof bestehen­
de Grundverhältnis der communio hierarchica aufgenommen , sondern er 
nimmt auch "eine ganz bestimmte Stelle in dem hierarchisch gebauten Gefüge 
der Bischöfe" ein“7. .

In dieser communialen Sicht kann man nicht von einer rechtlichen Ein­
schränkung ortsbischöflichcr Jurisdiktion auf der einen und von einer rechlichen 
Delegation von Jurisdiktion an den Protos auf der anderen Seite sprechen. Viel­
mehr zeigt sich in dieser Perspektive, daß jemand aufgrund der gottgewollten 
communialen Verfassung der Kirche je das Maß an der dem ganzen Collegium 
Episcoporum zukommenden Hirtenvollmacht besitzt, dessen er bedarf, um je an 
der "Stelle", die er im Collegium und in der Communio ecclesialis einnimmt, 29



Prinzip dieser Kollegialität und dieser Communio zu sein. Insofern muß man da­
von sprechen, daß der einzelne Bischof, auch abgesehen vom Papst, in einer 
Unter- bzw. Zuordnung steht68. Nochmals: Dieses gründet nicht in einer nach­
träglichen und zusätzlichen rechtlichen Regulierung (auch wenn diese "hinzu­
kommen" kann und wohl auch muß), sondern im Wesen des kollegial verfaßten 
bischöflichen Amtes selbst. "Wenn ein Bischof nur Bischof seiner Diözese sein 
kann, indem er gleichzeitig Mitglied des Kollegiums ist, dann ist seine Einheit 
und sein Zusammenwirken mit anderen Bischöfen grundsätzlich keine Sache 
seines freien Ermessens, sondern etwas, was wesentlich aus dem Wesen seines 
Amtes erfließt"69. Somit entspringt die hervorragende Stellung des Protos und 
die Zuordnung bestimmter Bischöfe zu ihm dem Wesen kollegialer bischöflicher 
Einheit und ihres Zusammenwirkens.

Ist dann aber - so gesehen - die Figur des partikularkirchlichen Protos gött­
lichen Rechts? Zu dieser Frage seien in der Form einer exkursartigen Skizze ei­
nige Überlegungen angefügt.

b) "Ius divinum" - "Ius humanum"

Schon seit einigen Jahren zeigt sich, zumal im Ökumenischen Gespräch 
über eine Vielzahl ekklesiologischer Fragen, daß das Begriffspaar "ius divinum - 
ius humanum" nicht geeignet ist, die anstehenden Probleme zu lösen''0.

Dieses "neue Durchdenken" zeigt vor allem zwei ungeklärte Begriffsun­
schärfen des gängigen Begriffspaares "ius divinum - ius humanum"71.

1. ) Versteht man unter ius divinum jene Normen und Weisungen, die Chri­
stus seiner Kirche eingestiftet hat und die demzufolge von Anfang an zu ihrer 
wesenhaften Identität gehören, so ist zugleich hinzuzufügen, daß das in der Hei­
ligen Schrift grundgelegte ius divinum entweder in einer so allgemeinen Form ge­
geben ist, daß es der konkreten "Operationalisierung" durch das ius humanum 
bedarf, oder daß es zwar in einer bestimmten Konkretion vorhegt, die aber - da 
das ius divinum seiner Natur nach Raum und Zeit überschreitet - neuer Anpas­
sungen bedarf und somit wiederum auf Konkretisierungen durch das ius huma­
num angewiesen ist. Damit zeigt sich, daß das ius divinum immer nur in der 
Vermittlung durch ein historisch situiertes ius humanum vorliegt und mithin die 
beiden Pole "ius divinum" - "ius humanum" gar nicht adäquat voneinander trenn­
bar sind, anders gesagt, daß niemals ein reines ius divinum aus seiner konkreten 
Vermittlung durch das ius humanum herausdestillierbar ist. - Damit hängt eine 
weitere Begriffsunschärfe zusammen.

2. ) Fragt man nach dem Quell- und Fundort des ius divinum, so wird man 
primär auf den Stiftungswillen Christi verwiesen. Dieser begegnet aber nicht nur 
in den Taten und Worten des irdischen Jesus, sondern auch in denen der apo­
stolischen Zeit, in welcher der erhöhte Herr, im Geist gegenwärtig, vermittelt 
durch apostolische Vollmacht die Anfänge der Kirche normativ und irreversibel 
für alle Zeiten setzt und wirkmächtig begleitet. Dieses kirchenstiftende Wirken 
Christi und der Apostel findet sich in den Aussagen der Heiligen Schrift be­
zeugt. Aber als alleiniger Quellort für das ius divinum reicht die Schrift nicht 
aus. Denn es zeigt sich erstens, daß nicht alle apostolische Weisung - wie etwa 
die Anordnung zur Verschleierung der Frau - unbedingtes ius divinum sind72 
und zweitens, daß manche, allgemein als ius divinum anerkannte Strukturen der

30 Kirche sich nicht taiis qualis in der Schrift finden - so z.B. der erst in der nach­



apostolischen Zeit sich allgemein herausb.ldende
Ordo auffächcrnde Trias von Episkopat, Presbyter* und D>^onat Gew,ß ka
man sagen, daß sich für all dies Ansätze in der Hcü.gcn ScfanftTmden Ussen

Ansätze aber, die erst durch eine irreversible
eine bestimmte Struktur aus einer "an sich" sich anbmtenden
dersgearteter Gcstaltungsmöglichkeiten ausgewa t a , e vorsichtig

daß etwas auch ius divinum sein und zum Wese 
entweder nicht unbedingt von Anfang an da war oder
fang an als Wesensnotwendigkeit erkannt wurde, sondern s ch erst™ & 

schichtliehen] Wesensvollzug, im Heraustreten des aus em erkannt
den erscheint- und dann auch als "bindend für .11 e spalte en Z,Uen erkannt
und anerkannt wird. Darüber hinaus gibt es auch Strukturen .*»***“*-J

denen sie zu einer bestimmten Zeit so und nur so i r 0 identisch bleiben 
will sie dem Stiftungswillen Christi entsprechen und “l wiUe des
Strukturen, die also hier und jetzt "ius divinum" das taß unbed.n®erWiUecles

Herrn sind, die sich aber womöglich unter anderen e g Kirche noch
Setzungen ändern können oder sich sogar zu ändern haben, soll die Kirche

^ “dni;so verschiedene Stufen und Grade

bares ius divinum in der Kirche zu gelten hat, zu ebd^-
vollzüge fundamentaler Art, die der Kirche
tig auf den Stiftungswillen Jesu Christ. humanUm bedürfen.
Konkretisierung und Operationalisierung du ,• • jrrever-
Zweitens jene Konkretisierungen ihres fundamentalen ’ Verleib-
siblen Entscheidung der apostolischen Kirche entspr^cn ^„en^jenc V«1c 
Höhungen ihrer innersten Substanz, die zwar
haben, weil anders ein Wesensmerkmal der Kirche uni er ^ „eschicht-
bestimmten Situation gar nicht verwirklicht werden kann anderen
liehe Konkretheit des göttlichen Rechtes" sind- und als solche unter
Bedingungen vielleicht auch anders sein können. außer-So JE, sich das Begriffspaar

ordentlich komplexes Gebilde, dessen Großen oft nichtJ,|lin(,snr(j/cß zu- 
terscheidbar sind, sondern sieh in einem dynamischen Geist garan_
einander befinden, dessen Legitimität letztlich durch den g

Auf diesem Hintergrund lassen sich nun für unsere F^ge nachher verfaß 

sungsrechtlichen Stellung des Protos einige Schlußfolgern g ^ ^ ^
gehören primatiale kirchliche Zwischeninstanzen nicht zu“ • lens in
sten und zweiten Sinn. Aber es gibt viele Indizien da ur ß ^
•hrer formalen Struktur zum ius divinum .m dritten Sinn zu bestätigte

Da ist erstens der in der Kirche nie strittige und 
Respekt vor den Canones des Konzils von Nicäa m ■^lche" de "h^iehe 
stimmter Bischofssitze bestätigt und geregelt wird. Da sind artikuiar_
Äußerungen aus der Theologiegeschichte, wonach die 
kirchlichen Proto. zur Wesensstruktur der Kirche gehört”.Da 
Lehräußerungen des ».Vatikanum, welche einer tc.lk.rchliehen Struk'tur 
Rang zuerkennen, der mehr als nur "menschlichen Rechts i • ß
23 im Blick auf die Teilkirchen:



"Dank der göttlichen Vorsehung aber sind die verschiedenen Kirchen, die 
an verschiedenen Orten von den Aposteln und ihren Nachfolgern eingerichtet 
worden sind, im Lauf der Zeit zu einer Anzahl von organisch verbundenen Ge­
meinschaften zusammengewachsen. Sie erfreuen sich unbeschadet der Einheit 
des Glaubens und der einen göttlichen Verfassung der Gesamtkirche ihrer eige­
nen Disziplin, eines eigenen liturgischen Brauches, eines eigenen theologischen 
und geistlichen Erbes. Darunter haben vorzüglich gewisse alte Patriarchatskir­
chen wie Stammütter des Glaubens andere Kirchen sozusagen als Töchter gebo­
ren, mit denen sie durch ein enges Liebesband im sakramentalen Leben und in 
der gegenseitigen Achtung von Rechten und Pflichten bis auf unsere Zeit ver­
bunden sind. Diese einträchtige Vielfalt der Ortskirchen zeigt in besonders hel­
lem Licht die Katholizität der ungeteilten Kirche"7®.

Bezeichnend ist die einleitende Formulierung "divina Providentia", die im 
übrigen eine frühere, noch bezeichnendere Textfassung "divina institutione” ab­
gelöst hat. Beide Formulierungen halten gleichsam eine Mittelstellung zwischen 
ius divinum und ius humanum. Denn - so kommentiert K.Rahner -: "Es ist zu be­
achten, daß der erste Satz des Abschnitts an sich (obwohl bloß als historische 
Feststellung formuliert) grundsätzliche Bedeutung hat (dieses historisch Festge­
stellte wird hier als Ergebnis einer divina Providentia gesehen), und zwar an sich 
auch für den lateinischen (westlichen) Zweig der katholischen Kirche, gerade 
weil dieser konkret fast mit der Weltkirche identisch geworden ist"80. Nimmt 
man noch hinzu, daß die "einträchtige Vielfalt", also die Communio der Kirchen 
sich gerade innerhalb von und zwischen teilkirchlichen = patriarchalen Kir­
chenverbänden vollzieht, so wird man folgern müssen: Die Verwirklichung der 
Communio durch die Vermittlung von Teilkirchen, deren Einheit durch einen 
Protos garantiert wird, ist nicht als ein auf die Ostkirchen abgestellter Spezial­
fall, also "nicht als Ausnahme, sondern als Regelfall zu betrachten"81. Das heißt: 
Die angeführte konziliare Lehre ist "für die ganze Kirche verbindlich und stellt 
eine Norm mit verfassungsrechtlichem Rang für die Kirche zu jeder Zeit dar"82. 
Denn wenn die Communio der Kirche sich wesentlich in und aus teilkirchlichen 
Communiones abspielt, muß erstens "’die in den teilkirchlichen Verbänden we­
sende rechtliche Autorität ... nicht anders als die des Diözesanbischofs in einer 
von Gott gegebenen Gewalt wurzeln"83 und hat zweitens die triadische Kirchen- 
struktur einen dogmatisch und verfassungsrechtlich sehr hohen Rang. Ob man 
beides nun als "iuris divini" bezeichnet oder nicht8“, ist auch eine Frage der dif­
ferenzierten Sicht des ius divinum und schließlich und endlich eine Frage der 
kirchlichen Sprachregelung. Aber vielleicht hat gerade eine allzu simple Alter­
native: unbedingtes ius divinum auf der einen Seite - änderbares und darum sei­
tens der Vollgewalt des Papstes disponibles ius humanum auf der anderen Seite 
(wobei dann sehr schnell die patriarchale Struktur auf die Seite des letzteren 
Gliedes geschlagen wurde) zur Aushöhlung und zum Nicht-ernst-Nehmen parti­
kularkirchlicher Zwischeninstanzen geführt85.

Kehren wir nach diesem verfassungstheoretischen Exkurs zur eigentlichen 
Sachfrage, der Frage nach der ontologischen Qualität des zwischeninstanzlichen 
Protos zurück.

32



c) Die ekklesiologische Notwendigkeit von partikularkirchlichen Protoi

Da hierzu alle wesentlichen Elemente bereits diskutiert wurden, sei deren 
argumentativer Kern hier nur noch einmal kurz zusammcngelaßt:

1.) Kirche ist ihrem zentralen Wesen nach Commumo. Dazu gehör , daß 
sie sich verwirklicht im Miteinander und Füreinander der vielen Ortskirchen

““£hön, duß sie sich i» ihser jeweiu8en 

inkarniert und damit eine spezifische Gestalt annimmt, die als solche in die 

Communio der Gesamtkirche einzubringen ist. , . , H
3.) Beides kann nur gelingen (dies zeigt die beschichte ^ ^*e g-ade 

auch da, wo sie die Defizite an wahrer Commumo und ^Begabt« st™®“ 
wirklich katholischer und inkarnatorischer Gestalt der Kirche^vor g
wenn es zwischen der römischen Primatialkirche mit 1 rem 1 y
und den vielfältigen Ortskirchen mit ihren Bischöfen
bände mit einer ursprünglichen, primatialen Autorität gibt. ie provi_

tur ist deshalb ein notwendiger konkreter Modus (grün en in
dentia") der der Kirche wesentlichen communialen und inkarnatonschcn Struk­

tur
Es is, deshalb „ich, genug zu beklagen daß

größte Einbuße durch die wachsende Betonung ,, ff Bedeutung für
litten hat-, Darum ist es von allerhöchster und schidcsalha ‘ ^fdcr
die Kirche, daß die uralte triadische Kirchenstruktur mit^ihren fest^de 

Communio-Ontologic der Kirche verankerten zachen auch in
hv autonomen Charakters in der ganzen katholischen Kircnc 
der lateinischen Westkirche wieder voll realisiert wir .

Diese Forderung sei ein wenig entfaltet.

IV. Perspektiven für die Erneuerung der patriarchalen Struktur in der Kirche

Dazu zunächst ein längeres Zitat von J ^'^etcnTsöndm^ auch von des- 
Gewicht nicht nur von dessen dogmatischer K P der Einhe;t der cß
sen gegenwärtiger kirchenamtlicher Stellung er e^;^ ^ Glaube ^ UQ_
nen Ecclesia muß der Plural der ecclesiae Ra zugeordnet. Alles an­
teilbar, ihm ist die Einheit stiftende Funktion de b Lei-

kann und darf un, crsch.edu. sein und laß. al.en Ki,.
tungsfunktionen zu, wie sie in den 'Primaten • 1 katholische Kirche
ehe verwirklicht waren ... Das zentralstaathche Bild, ^ Ka‘n sondern
bis zum Konzil bot, erfiieß« nicht ^acl^uhf°n^Geschiehte immer weiter 
aus seiner engen Verquickung mit der inLaf' d Rom för die gesamte
gesteigerten patriarchalen Aufgabe, die dem Bischo Kirchenrecht die ein- 
ateinische Christenheit zugefallen ist. Das römi-
heithche Liturgie, die einheitliche Besetzung d ' di rait dem Primat 
^hen Zentrale aus - das alles sind Dinge, die "'^"^Vereinigungzweier 
als solchem gegeben sind, sondern sich erst aus t'es A*L be für die Zukunft 
Amter ergeben können. Demgemäß sollte man es als Au g . ..
betrachten, das eigentliche Amt des Petrusnachfolgers

^eder deutlicher zu unterscheiden und, wo notig, neue Pa n ^ wei.
Un^ aus der lateinischen Kirche auszugliedern.1' Man wird, g 33



ter aus, in nicht allzu ferner Zukunft daran denken mögen, "ob sich nicht die 
Kirchen Asiens und Afrikas, ähnlich wie die des Ostens, ihre eigene Form geben 
sollten als selbständige 'Patriarchate’ oder ’Großkirchen’ oder wie immer man 
solche ecclesiae in der Ecclesia in Zukunft wird nennen müssen"87. Auf der 
gleichen Linie fordert Karl Rahner, daß solche Zwischeninstanzen, die zum Teil 
schon in rudimentären Ansätzen vorhanden sind (Bischofskonferenzen usw.), in 
ihrem verfassungstheologischen Wesen klarer und vorbehaltloser zur Verwirkli­
chung kommen müssen88.

Eine solche dreigliedrige Kirchenstruktur hat auch eine nicht zu unter­
schätzende ökumenische Bedeutung89. Nur bei einer voll ausgebauten triadi- 
schen Kirchenstruktur können Kirchengemeinschaften in die volle Communio 
mit der römischen Kirche aufgenommen werden, ohne daß sie ihre eigene Iden­
tität und ihre gewachsene historische Gestalt einfachhin aufgeben müssen. Die 
bisherige Geschichte der Ökumene zeigt schmerzvoll die Wahrheit des Satzes 
von Hans Dombois: "Kircheneinheit und Einheitskirche widersprechen einander 
nach der geschichtlichen Erfahrung so sehr, daß der Typus der Einheitskirche 
nicht der Typus der Kircheneinheit sein kann. Der Verwechslung beider muß 
deshalb entgegengetreten werden, so nahe sie liegt"00. Erst wenn es relativ auto­
nome Teilkirchen gibt, könnte die Vision Ratzingers Wahrheit werden: "Die 
Einheit mit dem Papst anzunehmen würde dann nicht mehr bedeuten, sich einer 
einheitlichen Verwaltung anzugliedern, sondern lediglich heißen, sich der Ein­
heit des Glaubens und der Communio einfügen, und dabei dem Papst die Voll­
macht verbindlicher Auslegung der in Christus ergangenen Offenbarung zuer­
kennen und folglich sich dieser Auslegung unterstellen, wo sie in definitiver 
Form geschieht. Das bedeutet, daß eine Einigung mit der östlichen Christenheit 
nichts, aber auch gar nichts in ihrem konkreten kirchlichen Leben ändern müß 
te"®1. "Entsprechend könnte zweifellos auch einmal eine Sondergestalt der refor- 
matorischen Christenheit in der Einheit der einen Kirche gedacht werden"®2.

Wie stellen sich aber das bisher gewonnene dogmatische Ergebnis und die 
gerade dargestellten Visionen in kirchenrechtlicher Sicht dar? Oder anders ge­
fragt: Wie kann die den vorangehenden Ausführungen zugrundeliegende com- 
muniaie Sicht der Kirche in Einklang gebracht werden mit der auf dem
I.Vatikanum definierten und auf dem Il.Vatikanum bestätigten einschränkungs­
losen suprema potestas des Papstes? Bleibt nicht letztlich doch eine harte Span­
nung bestehen zwischen einer jurisdiktioneilen "societarischen" Sicht der Kirche, 
worin der Papst die "Kompetenz aller Kompetenzen" hat, und einer communia- 
len Sicht der Kirche, worin zusammen mit dem päpstlichen Primat der episko­
pale und der zwischeninstanzlich-primatiale Faktor eine unaufgebbare Rolle 
spielen? Ist etwa die communiale Betrachtungsweise rechtlich nicht faßbar, ist 
sie nur eine Größe des Affekts, der Liebe, des moralischen Appells? Dagegen 
steht nicht nur das philosophische Argument, daß eine ontologische Größe im­
mer auch rechtliche Konsequenzen hat, insofern "Recht" der ins Praktisch- 
Normative übersetzte Bereich von Sm.yverhältnissen ist, auch die "Nota explica- 
tiva praevia" Nr.2 des II.Vatikanischen Konzils sagt ausdrücklich: Communio 
"non intelligitur autem de vago quodam affectu, sed de realitate organica, quae 
iuridicam formam exigit et simul caritate animatur". Demnach ist Communio 
kein vages Gemeinschaftsverhältnis, sondern sie besitzt eine rechtsverbindliche 
Form (deren Recht freilich primär in den durch Wort, Sakrament und Diakonie 

34 charakterisierten Wesensvollzügen der Kirche gründet)®3.



Wie aber ist die rechtsverbindliche Form der Commrmio ^smjknarieren, 

daß regionalen Protoi darin eine echte (relative) Autonomie zi, . h
Wir müssen hier noch einmal bei einem der 

tigsten Grundprobleme der Ekklesiologie ansetzen. ie as. 
auf der einen Seite der oberste Jurisdiktionsprimat des Papst^und ^ufdean 
deren Seite die Existenz eines kollegial verfaßten und m «chhm^>d> s ruk 
tarierten Episkopats, der aufgrund göttücher Stiftung auch das Recht hat. seine

Existenz in actu zu übersetzen? ,. . verhält-
K.Rahner mein, zu diesem Grundproblem: “Zweifellos *s hier em V^hält

nis gegeben, das rechtlich nicht mehr adäquat euigefangcn werden, kan^ fcß 
sich kein juristisches, satzhaftes Prinzip aufstel en. das matenj das VerhaUms 
zwischen Petrus und den übrigen Aposteln ein für allemal regelt und die gegen

schein, **
sein, die sakramentale, commumal-ontologische Vtifassu g n nur ab
einander von päpstlicher, regional-primatialerr un'J^°^c!ichtcndcn Hinter- 

sitthche Verpflichtung, gleichsam als emen odcr vornehmlich am
grund zu formulieren, die Rcchtspraxis dageg ,.,,-hränkten Rechts­
obersten päpstlichen Jurisdikionsprimat, an seiner
kompetenz und dam,, am absoluten Vorrang einer zen r.h.
tung auszurichten, so daß notwendig der Eindruck entsdeh«^n muß d:
che Gottes eine zentral geleitete und kontrollierte Groß<U&*se*.&*£**
die communial-ontologische Verfassung sich auch in ver 1
Normen für die Ausübung des päpstlichen Primats njederscWa^kann das Ge
wicht der bischöflichen Kollegialität und der kirchlichen C
Ch‘ tÄ d- Definition des LV4M*- *-* übe, 

den obersten Jurisdiktionsprimat des Papstes mög ic 1 • • ■ . wurde
Hie, ist noch einmal aufzugreifco, was bereits anfan^ kurz stoeb wrde.

Zwar besitzt der Papst die von keiner äußeren, das heiß ootestas su-
ständiger Rechtskompetenz ausgestatteten Instanz emsc . J”h Weise
P'ema in de, Kirche. Doch is, diese po.es,as von innen her 
eingeschränkt, vor allem von ihrem eigenen Uten ber fs demM«erDmn«, *0» 
dtrer Einbindung in die episkopale und commimialts Struktur be' Knch' jmd 
von ihrem Z/ef, der Auferbauung de, katholischen Kirche .b en» C— 

ln der Einheit und Vielfalt zur Geltung kommen müssen, zu‘ ' wd_
lst die höchste Vollmacht des Papstes auf eine ganz u"d ^ ^ Ab_
se in Schranken gehalten und von der ontologischen Struktur der Kirche
‘‘^bSSTifc unsere Frage nach dem Proton U*** Wem pugu- 

larkirchliche Primate mit einer (relativen) Autonomie für die ^ J
'icher Communio notwendig sind (vgl.III.c), so folg, daraus, daß 
P”mat, gleich wie er im collegium cpiscoporum geortet und du cdie ^ 

gegebene Existenz des Episkopats von innen her begrenzt ist, a P
lnnen her "spezifiziert" ist durch die von Gott gewollte ( ^ben das
«ituüon partikularkirchlicher Primate. Zwischen.nstanzl.che P l ^ “ 
Kecht, eine Teilkirche zu leiten, aufgrund ihrer Weihe und ihrer SteUungunGe^ 
fbge des hierarchisch verfaßten collegium episcoporum^ Genau dies« (vcm innen 
hcr gesetzte) Schranke und die (wesensmäßig gegebene) Abhängigkeit des 35



gesamtkirchlich-päpstlichen Primats von der Institution des partikularkirchli­
chen Protos müßte auch zu einer eindeutigeren und klareren Stellung dieser 
"Zwischen-Instanzen" führen. Die Entwicklung einer eigenständigen Theologie, 
die Ordnung von Liturgie und Disziplin und nicht zuletzt die Ernennung von Bi­
schöfen sind ursprüngliche Kompetenzen solcher Protoi (und ihrer Teilkirchen), 
nicht des römischen Primas (und seiner Kurie)®“. Eine Entzerrung der Funktion 
des päpstlichen Primats und seiner patriarchalischen Funktion für den Westen 
tut dringend not. Mehr noch tut not, daß das Verhältnis von papaler und episko­
paler (und darin regional-primatialer) Funktion in der Kirche besser austariert 
wird, als das I. und II.Vatikanische Konzil es durchgeführt hat. Das
II.Vatikanische Konzil hat zwar die beiden "Eckpunkte" kirchlicher Verfassung 
(den universalen und den lokalen Primat) beleuchtet, ohne aber ihr Ineinander 
und Miteinander genauer zu regeln. Insgesamt hat es dabei jedoch die Freiheit 
des Papstes, nicht aber ebensosehr seine Bindung an den Episkopat, hat es die 
Bindung des Episkopats an den Papst, nicht aber dessen eigene Freiheit und 
Gestaltungsmöglichkeit (z.B. in der Verwirklichung regionaler Kollegialität oder 
in Bezug auf Status und Realisierungsmöglichkeit von partikularkirchlichen und 
gesamtkirchlichen Bischofssynoden u.dgl.) herausgestellt®®. Deswegen ist bis 
heute in Theorie und Praxis das Verhältnis von römischem Primat und Episko­
pat und eben deshalb auch das von gesamtkirchlichen und regionalen Primaten 
krank.

Wie aber ist das alles rechtlich regelbar? Es ist wahr: "Une röciprocitö en- 
tre le pape et l’öpiscopat ou l’Eglise, et donc une certaine döpendance du pape 
par rapport ä eux, est impossible, si l’on rest au plan purement juridique. Car le 
premier Siege juge les autres et n’est jug6 par personne. Mais il en va autrement 
au plan de la communion. Si l’on d6veloppait une ecclesiologie et meme un 
Droit de la communion, on pourrait ouvrir des perspectives nouvelles et intöres- 
santes"‘°°. Dieses "Recht der Communio" läßt sich gewiß nicht regeln durch 
eine strikt einklagbare jurisdiktionelle Abgrenzung von Kompetenzen. Das 
Recht der Communio hat gerade nicht einer jurisdiktioneilen, sondern einer 
communialen "Logik" zu folgen. Auf dieser Linie hat es u.a. jene generellen Nor­
men zu konkretisieren und zu operationalisieren, unter denen der päpstliche 
Primat von seinem inneren Wesen her steht. Der Papst hat zwar eine ordinaria 
(d.h. eine ihm von seiner Funktion als Primas der Gesamtkirche zukommende 
und daher nicht delegierte) potestas101, aber er hat sie angesichts der com- 
munial-ontologischen Verfassung der Kirche "extraordinarie", "in pecularibus 
adiunctis" auszuüben102, d.h. in solchen Fällen, wo die Communio von relativ au­
tonomen Teilkirchen innerhalb ihrer selbst oder mit anderen Teilkirchen gestört 
ist, wo die Einheit der Kirche auf dem Spiel steht, ihre Treue zum Evangelium, 
ihr Zeugnis vor der Welt. Somit läßt sich die Einheit stiftende Funktion des 
Papstes als - im vollen Sinn - subsidiär beschreiben, nämlich als eine dienende 
und helfende Aufgabe. Damit klingt schon das "Subsidiaritätsprinzip" an.

Auch wenn von einigen Theologen bezweifelt wird, ob dies in ganz anderen 
Zusammenhängen lokalisierte Prinzip als solches für kirchliche Kompetenzrege­
lungen Geltung haben kann103, ist doch sehr ernsthaft zu fragen, ob es nicht 
mindestens als rechtstechnisches Prinzip in Frage käme, um einer communialen 
päpstlichen Primatsübung den rechtlich faßbaren (freilich nicht rechtlich ein­
klagbaren oder von außen her einschränkbaren) Rahmen zu geben1““. Wenn die 

36 Ausführungen von W.Kasper zutreffen103, daß das Subsidiaritätsprinziop nicht



nur ein gesellschaftliche Örganisatiönsprma^
Prinzip, das letztlich das Zueinander von Einh t Resnektic-
lcn Bereich zum Ausdruck bringt (Einheit der ememsc hingeordnet
rung der Freiheit der einzelnen,
sind), so hat das Subsidiaritätsprinzip auch . es Qrts- und
sehen Einheit und Vielfalt" in der Kirche zu fuhren^ Dann
Teilkirchen samt ihren Protoi jene Luft zum , zentraiistisch und uni-
dürfen damit die Kirche sich als Commun.o und nicht als zentrans
formistisch gelenkte "societas" zu verwirUlidiai verm^einander von päpstlicher 

Letztlich stellt sich freilich das Prob -c nicht im Rahmen einer
Pnmatie zur ortsbischöflichen und rc»°"®le nach eincr wahrhaft commu- 
rechtstheoretischen Systematik, sondern als F g Teilkirchen und die echte 
nialen Praxis. Die Anerkennung einer Autonom* selbst ist für
Jurisdiktion entsprechender Protoi innerha dafür ob die Kirche Roms
viele nicht-römische Kirchen die Probe aus P an Katholizitfit aufbricht 
wirklich ihre zentralistische Verengung und^ra™ 8 . wird von vie-
zugunsten einer Communio-Ekkles.olo^e. Der pasche P ^ ^ w ^
len christlichen Kirchen nicht in seinem • • Tciikirchen und ihren
Frage gestellt-. Der Umgang des papstl.ch n Pnmas -mL. Schrift
Protoi ist das wesentliche Kriterium eines Wie . das
und von der frühchristlichen Tradition abgedcc t isl. N-, t von Nikome- 

Ich möchte schüeßen mit einem längeren T“on Havelberg in
dien, einem Bischof des 12Jahrhunderts, mit dem sich A ^ ^ ^

seinen 'Dialogen' auseinandersetzte. Nikctas ormu ^ iums> hat den Pri-
genden Aktualität: "Rom, der a»es überragende I ^ k?chlichen Streitfällen 
mat erhalten, so daß es 'erster Sitz heiß und nicht schon festen
von überall her die Appellation zu richten .st «ej , ^ hat die römi.
Pegeln unterliegt, dort beurteilt und entschieden n ••• ^ vcrweigern, und 
sehe Kirche, der wir unter allen Schwestern en den crsten Ehren­
der wir, wenn sie im allgemeinen Konzil den getrennt, als sie, was
Platz zuerkennen, sich selbst wegen ihres Vorrangs von Rcich nach gc.
‘hre Aufgabe nicht war, die Monarchie an sich zog ^ trennte ... Gewiß
trennten Kirchen des Westens und des Ostens so noch 'cn Kirche. Abcr 
sind wir im gleichen katholischen Glauben eins mi Dekrete
** »rne. Z, d,os„ Zci., da wir käme »-den?

annehmen, die ohne unsere Mitsprache, ja ohn Thron seiner Herrlich-
Wenn nämlich der römische Bischof, auf dem er a cn Befehle so­
weit sitzend, zu uns herunterdonnern und uns au* ^mer Hoh^scm ^

Zusagen herabschleudern will und nicht md u Kirchen richten
nach eigenem Urteil nach seinem Belieben über u
ja herrschen möchte, was sollte das für eine Brüderlichkeit oder auch nur e 
Väterlichkeit sein können? Wer sollte so etwas jeina s g ■> Was djc

vermögen? Was sollte uns dann noch die ^nntms der Schrift nutzem Was^^ 

ganze theologische Bemühung? Was die wissen geltende
'ehrten? Was die großen Geister der Weisen Griechenlands? Di*■die.in ge*tenöe 
Autorität des römischen Bischofs, die nach Deinen Worten über allen steht 
^rde all das bedeutungslos machen. Dann soll er
Lehrer, er allein Erzieher, er soll dann allein über alles, a J übernch-
traut ist, Gott allein gegenüber als einzig guter Hirte Verantwortung uberneh 37



men. Wenn er aber im Weinberg des Herrn Mitarbeiter haben will, dann soll er 
unbeschadet seines Primates in seiner Höhe sich seiner Demut rühmen und 
nicht seine Brüder verachten, die die Wahrheit Christi nicht zur Knechtschaft, 
sondern zur Freiheit im Schoß der Mutter Kirche gezeugt hat."loa

Anmerkungen

1 Diese Sicht ist auch in den alten CIC eingegangen: "Ex divina institutione 
sacra hierarchia ratione ordinis constat Episcopis, presbyteris et ministris; ratio- 
ne iurisdictionis pontificatu supremo et Episcopatu subordinato, ex Ecclesiae 
autem institutione alii quoque gradus accessere": CIC 108, § 3. - Dabei stand 
mindestens seit dem Hochmittelalter der Primat des Papstes und damit verbun­
den eine universalkirchliche Sicht so sehr im Vordergrund, daß es gelegentlich 
so scheinen konnte, als ob die Kirche im Grunde nur eine einzige riesige Diöze­
se, eben die des Papstes, sei, der nur wegen der Unmöglichkeit selbst überall 
seine bischöflichen Funktionen auszuüben, sich der Ortsbischöfe als untergebe­
ner delegierter Protoi zur Wahrnehmung seiner kirchenleitenden Aufgaben be­
diente. Auch wenn diese Sicht der Kirche nie verbindliche Lehre war, nicht ein­
mal auf dem so papstfreundlichen I.Vatikanischen Konzil, so stand doch und 
steht bisweilen immer noch der Primat des Papstes im Bewußtsein vieler Katho­
liken und auch in der Praxis römischer Amtsausübung so senr im Vordergrund, 
daß die gegenläufigen Akzente des II.Vatikanischen Konzils noch gar nicht 
recht zur Auswirkung gekommen sind. Wenn aber schon das Verhältnis von 
päpstlichem Primat einerseits und episkopalem Primat andererseits nicht ausba­
lanciert war und auch gegenwärtig noch nicht ist, so hatten und haben erst recht 
"zwischeninstanzliche" Primate kaum eine Chance, in ihrem vollen ekklesiologi- 
schen Gewicht anerkannt zu werden. Insofern ist die Reflexion über sie und ihre 
praktische Bedeutung und Stellung im Vollzug des kirchlichen Lebens für die 
römische Ekklesiologie noch ein großes Stück "dogmatischer Futurologie". Ja, 
selbst innerhalb der orthodoxen Theologie sind trotz aller gelebten Praxis - wie 
der orthodoxe Theologe A.Schmemann, Der Begriff des Primats in der orthodo­
xen Ekklesiologie, in: Der Primat des Petrus in der Orthodoxen Kirche = 
Bibl.f.orthodoxe Theol.u.Kirche, Bd.I, dt. Zürich 1961, S.119 bemerkt - in die­
sem Bereich viele theologische und kanonistische Fragen noch ungeklärt: "Wir 
beobachten in der Tat in der kirchlichen Praxis und im kanonischen Denken ei­
nen gewissen Mangel an Klarheit, sowohl wenn es darum geht, das Wesen der 
'höchsten Gewalt in der Kirche’ zu definieren, als auch wenn es sich darum 
handelt, festzustellen, wie weit sich diese Machtbefugnis erstreckt und welche 
Mittel ihr zur Verfügung stehen, um sich durchzusetzen [manifester]".

2 Für diese Sicht von "Zwischen"-Primaten als Delegation durch den Papst 
zur Wahrnehmung administrativer Aufgaben vgl. ThA.Kane, The Jurisdiction of 
the Patriarchs of the Major Sees in Antiquity and in the Middle Ages, Washing­
ton 1949, S.38: "Theirs [= Patriarchs, Primats, Metropolitans etc.] is a certam 
participation in the jurisdiction of the Roman Pontiff, either expressly or tacitly 
granted by him; and so it must naturally remain subject to the Roman Pontiff, 
who is free to transfer, to alter, indeed even to suppress these Offices if he sees 
fit". Ebenso P.Tocanel, Presentation, in: E.Eid, La figure juridique du Patriarchs, 
Rom 1962, XI: "On peut dire ..., que la jurisdiction patriarcale est une participa­
tion ou une dörivation du pouvoir du Pontife Romain". Diese "dörivation" wird 
im folgenden verglichen mit der Funktion von Dikasterien der römischen Kurie, 
also mit Administrationsfunktionen. - Eine "Derivation" patriarchaler Aufgaben 
aus einer Einschränkung bischöflicher Vollmachten mit stillschweigender Zu­
stimmung des Bischofs von Rom vertritt in seinen früheren Arbeiten W.deVries, 
Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963, S.7: "Die Einzelbischöfe 
traten den Bischöfen der Hauptkirchen um der besseren Regierung der Kirche 
wegen - so muß man annehmen - einen Teil ihrer Rechte stillschweigend ab". In 
gleicher Weise ders., Die Patriarchate des Ostens. Bestimmende Faktoren bei



re!j Entstehung, in: I Patriarcati Orientali nelprimo Millennio, Roma 1968, S.14, 
cni u Autor von den Einzelbischöfen spricht, die "zu Gunsten des Patriarchen 

»uschweigend auf einen Teil ihrer Rechte verzichtet hatten". Dazu muß "die 
Zustimmung des Bischofs von Rom, des Papstes, postuliert werden" (ebd.).

3 Wichtige, doch längst nicht alle Faktoren sind kurz zusammengestellt bei 
-Katzmger, Theologische Prinzipienlehre, München 1982, S.267-270.

4 Y.Congar, L’"Ecclesia" suiet de l’action liturgique, in: La liturgie aprös 
vatican II, Paris 1967, S.261.

5 S° wurden etwa Begriffsgehalt und konkrete Ausgestaltung von "Voll- 
acht und "Recht" in der Kirche nicht von ihrem innersten Wesen her entwik-

nf sc*dern yon einer formalen, ''allgemeinphilosophischen" apriorischen Se- 
re T ?cc*es*a esl societas. Ubi autem societas, ibi ius, potestas ...". Ein weite- 
W irUl!'C^eS Zeichen des Auseinandcrdriftens von äußerer Gestalt und innerer 

irklichkeit der Kirche war auch die pointierte Differenzierung zwischen einer 
. amentalen und einer jurisdiktioneilen Ebene im kirchlichen Amtsverständ- 

ms und in der Amtspraxis.
6 Ratzinger, a.a.O.(3), S.265.

» ,' Andere Texte des II.Vatikanischen Konzils, die einen Hinweis auf eine
• U(charistische Ekklesiologie" bieten, sind kurz zusammengestellt bei GAlberigo, 
nstitutionen für die Gemeinschaft zwischen dem Gesamtepiskopat und dem Bi-

1982 S 242^°m’ *n: (^'A^er‘^° ua- (Elrsg.)» Kirche im Wandel, dt. Düsseldorf

87-Ratzinger, Das neue Volk Gottes, Düsseldorf 1969, S.205.
/lf9 Vgl- dazu K.Mörsdorf, Die Autonomie der Ortskirche, in: AfkKR 138 
(1969), S.393.
si I ^ dieser Sicht der Kirche als Communio vgl. bes. AAcerbi, Due eccle- 

oiogie. Ecclesiologia giuridica ed ecclesiologia di comunione nella "Lumen 
. :nt'Um". Bologna 1975; WAymans, Die Communio Ecclesiarum als Gestaltge- 
Z“ der einen Kirche, in: AfkKR 139 (1970), S.69-90; Y.Congar, Ministöres et 
nelPp1Un*-°" eccl^siale, Paris 1971, bes. S.131ff.; B.Forte, La Chiesa 

Eucaristia. Per un’ecclesiologia eucaristica alla luce dcl Vaticano II, Neapel 
ders., La Chiesa - icona della Trinitä, Brescia 1984; W.Kasper, Kirche als 

c- , muni°, in: ders., Theologie und Kirche, Mainz 1987, S.272-289; JA. Komon- 
Ortskirchen und Gesamtkirche, in: HJ.Pottmeyer-GAlberigo-J.-P.Jossua 

S l(Ä8 öDie Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils, dt. Düsseldorf 1986, 
e' 1 kt P C.Kori, Koinonia. L’idea della comunione nell’ecclesiologia recente 
ram* Nuovo Testamento, Brescia 1972; R.Kress, The Church: Communion, sac- 
i»6 communication, New York/Mahwah 1985; E.Lanne, L’Eglise locale et 
Itc o un'verselle, in: Irenikon 43 (1970), S.481-511; ders., The Local Church. 
H' Catholicity and Apostolicity, in: One in Christ 6 (1970), S.288-313; 
Elac’ Ees öglises particuliöres dans l’Eglise universelle, Paris 1971;
1983 9 • Communio als kirchenrechtliches Prinzip im Codex Iuris Canonici von
FS Woln: M.Böhnke-H.Heinz (Hrsg.), Im Gespräch mit dem dreieinigen Gott, 
II '-fun‘ng> Düsseldorf 1985, S.481-498; G.Philips, L’öglise et son mystöre au 
Prim*1?' - Vatican, Bd.II, Paris 1967, bes. S.332 ff.; ICRahner, Episkopat und 
1961 ac’0m: K.Rahner-J.Ratzinger, Episkopat und Primat, Freiburg-Basel-Wien 
S 3?o ders., Das neue Bild der Kirche, in: Schriften zur Theologie VIII,
ajs (bes.333 ff.); Ratzinger, a.a.O.(8), bes. S.201-224; H.Rossi, Die Kirche
Dnl?erSOna'e Gemeinschaft. Der kommunitäre Charakter der Kirche nach den 
"On>?men-en ur|d Akten des Zweiten Vatikanischen Konzils, Köln 1976; O.Saier,

uer«
erk--chHche weitere Literatur. 

mein sh r^nn ^‘e K‘rche Communio ist, stehen die Lebensformen dieser Ge- 
ganisat ■ •’3 1'clu neben einem äußerlichen Ordnungsgerüst, das für das Or- 
*etztlif.|?!4SCLe ‘.n ^er Kirche zwar unentbehrlich, aber auch für ihre Lebensart 
staltw ocb nicht entscheidend ist, sondern dann muß die Gestalt und das Ge- 

erden von Kirche eben von dieser letzten Wirklichkeit ihrer Communio ge- 39



prägt sein": W.Breuning, Das Verständnis des katholischen Bischofsamtes nach 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil, in: W.Sanders (Hrsg.), Bischofsamt - Amt 
der Einheit, München 1983, S.13.

12 Acerbi, a.a.O.(lO), S.67.- So auch der Präsident der Codexreformkom­
mission mit Verweis auf W.Bertrarns: "Structura externa [ecclesiae] sit ad modum 
signi sacramentalis in: Communicationes I (1969), S.97. Siehe dazu gleich­
falls Müller, a.a.O.(lO), S.485.

13 Vgl. dazu LG 22,24,26,28.- Sehr schön heißt es in dem auch von den ka­
tholischen Teilnehmern der katholisch-orthodoxen Dialog-Kommission verab­
schiedeten Dokument "Das Geheimnis der Kirchen und der Eucharistie im 
Licht des Geheimnisses der Heiligen Dreifaltigkeit" (abgedruckt in: Una Sancta 
37 [1982], S.337): "Durch das Sakrament der Weihe verleiht der Geist des Herrn 
dem Bischof nicht nur rein rechtlich eine bloße Vollmacht, sondern auf sakra­
mentale Weise die Exousia des Dieners, die der Sohn vom Vater empfangen hat 
und die er auf menschliche Weise durch seine Zustimmung in der Passion über­
nommen hat".

14 So schon Cyprian: "Episcopatus unus episcoporum multorum concordi 
numerositate diffusus": Ep.55,24 (= CSEL 111,2,642). Ecclesia "sit utique conexa 
et cohaerentium sibi invicem sacerdotum [ = Bischöfe!] glutino copulata": 
Ep.56,8 (= ebd.733).

15 Acerbi, a.a.O.(lO), S.97.
16 Der Begriff "Autonomie" ist in diesem Zusammenhang grundsätzlich le­

gitim, wie Mörsdorf, a.a.O.(9), S.391 zeigt: "Autonomie im rechtlichen Sinn be­
zeichnet keine allseitige Ungebundenheit, sondern einen auf die Gemeinschaft 
bezogenen Freiheitsraum, näherhin ein Beziehungsverhältnis, in dem der einzel­
ne zur Gemeinschaft oder eine bestimmte Gemeinschaftsgruppe zur höheren 
Gruppe und zum Ganzen der Gemeinschaft steht und das Recht hat, die eige­
nen Angelegenheiten selbst zu ordnen".

17 Rahner, a.a,O.(10), 33.
18 KRahner, Über den Episkopat, in: Schriften zur Theologie VI, 415.
19 Für das Folgende vgl. außer Anm.12: H.-M.Legrand, Nature de l’öglise 

particuliere et röle de Peveque dans l’öglise, in: La Charge pastorale des öveques, 
Paris 1969, S.103-176; K.Mörsdorf, Die Rolle des Ortsbischofs in dem Zuord­
nungsverhältnis von Gesamtkirche und Teilkirche, in: Ortskirche - Weltkirche, 
Würzburg 1973, S.439-458.

20 Siehe dazu Acerbi, a.a.O.(lO), S.207 f.,284 ff.- Als Haupt des Bischofs­
kollegiums übt er auch seinen Jurisdiktionsprimat über die Gesamtkirche aus, 
wie T.I.Jimenez-Urresti, L’autoritö du Pontife Romain sur le College 6piscopale 
et par son intermödiaire, sur l'eglise universelle, in: Y,Congar (Hrsg.), La collegi- 
alitö öpiscopale, Paris 1965, S.223-281 eingehend gezeigt hat. Siehe auch DS 
3052.

21 Vgl. zu letzterem ausdrücklich LG 27: "Episcopi Ecclesias particulares 
sibi commissas ut vicarii et legati Christi [!] regunt ... neque vicarii Romanorum 
Pontificum putandi sunt, quia potestatem gerunt sibi propriam verissimeque po- 
polorum quos regunt, Antistites dicuntur", siehe auch CD 8.

22 Vgl. dazu J.Ratzinger, Primat, Episkopat und Successio Apostolica, in: 
K.Rahner-J.Ratzinger, Episkopat und Primat, Freiburg-Basel-Wien 1961, S.56 f.: 
"Der Bischofsstuhl von Rom [steht] nicht einfach beziehungslos in sich selbst. Er 
schafft den anderen die Katholizität, aber er braucht gerade darum auch Katholi- 
zität. Er schafft die Wesensordnung der Katholizität, er braucht eben deshalb 
die Wirklichkeit der Katholizität. So wie er einerseits die (wesensmäßige) Ka­
tholizität verbürgt, so bürgt andererseits die (wirkliche) Katholizität für ihn. So 
wie die einen sein apostolisches Zeugnis brauchen, um 'katholisch’ zu sein, so 
braucht er ihr katholisches Zeugnis, das Zeugnis der realen Fülle, um wahr zu 
bleiben. Ohne das Zeugnis der Wirklichkeit würde er seinen eigenen Sinn ver­
neinen." So auch auf dem II.Vatikanischen Konzil verschiedene Diskussionsbei­
träge einiger Väter. Vgl. dazu Acerbi, a.a.O.(lO), S.230 ff. Ebenso: H.Bacht, Pri­
mat und Episkopat im Spannungsfeld der beiden Vatikanischen Konzile, in:

40



Wahrheit und Verkündigung, FS M.Schmaus, Paderborn 1968, 142 ff.; Tillard, 
a.a.O.(lO), L’dveque, bes 12

23 Siehe dazu^cerfn, a.a.O.(lO'), S.192 f., 246 f., 473. 
j. 24 Siehe dazu K.Rahner, ÜDer das ius divinum des Episkopats, in: 
K-Riihner-J.Ratzinger, Episkopat und Primat, 70 ff., bes. ab S.86; ders., Zum Ver- 
ßaltms zwischen Papst und Bischofskollegium, in: Schriften VIII, S.374-394, u.ö.; 
'-ongar, a.a.O(19), S.178 ff., 210. Weitere Vertreter dieser Auffassung sind ge­
nannt bei Congar, ebd. S.202*0.

25 Ratzinger, a.a.O.(8), S.168 f.
,. ,26 Auch wenn es bei einigen extrem papalistischen Vertretern so erschien, 

aie dem Papst nicht nur den einschränkungslosen und höchsten Jurisdiktionspri- 
mat über die Kirche zuerkennen wollten, sondern ihn auch als die einzige Quelle 
und den alleinigen Ursprung aller Vollmacht in der Kirche vorstellten. Diese 
•endenz machte sich noch im Schema "De Ecclesia" der Vorbereitungskommis­
sion des Il.Vatikanum bemerkbar. Siehe dazu Acerbi, a.a.O.(lO), S.107-149. Auf 
aem II.Vatikanischen Konzil hat man diese Frage bewußt offengelassen. Siehe 
flazu Acerbi, a.a.O.(lO), S.371 f., 445 f.

27 Siehe dazu G.Greshake, Das Dienstamt des Papstes. Tragweite, Bedeu- 
p ”8 Und Perspektiven der Entscheidung des [.Vatikanischen Konzils über den
fimat des Papstes, in: G.Greshake, Gottes Heil - Glück des Menschen, Frei- 

°urg-Basel-Wien 1983, S.323-353 (Lit.).
28 Dieses Ziel ist bereits auf1 dem I.Vatikanum deutlich formuliert: "Ut [!] 

ero episcopatus ipse unus et indivisus esset, et per cohaerentes sibi invicem sa- 
erdotes credentium multitudo universa in fidei et communionis unitate conser- 
aretur, beatum Petrum ceteris Apostolis praeponens in ipso instituit perpetuum

caitÜ^“6 un!tatis principium ac visibile fundamentum": DS 3051. "Nos ad [!] 
atholici gregis custodiam, incolumitatem, augmentum, necessarium esse indica- 

im ni" unc* dann folg1 die Lehre über den päpstlichen Primat (DS 3052). Und 
m ““ok auf dessen Verhältnis zum Hirtenamt der Bischöfe heißt es, daß er des- 
,n Amt nicht abträglich ist, sondern die Aufgabe hat, "ut [!] eadem a supremo 

q Un>versali pastore asseratur, roberetur ac vindicetur, secundum illud sancti 
r r^S°rii Magni: ’Meus honor est honor universalis Ecclesiae. Meus honor est 

atrum meorum solidus vigor. Tum ego vere honoratus sum, cum singulis qui- 
as9ue honor debitus non negatur’": DS 3061. In diesen offiziellen Konzilstexten 

da' u mehr a,s deutlich zum Ausdruck gebracht, daß das Ziel des Primats 
arm besteht, der Communio der Kirche zu dienen. Ziel des Primats ist die "ae- 

V J^d0’ non destructio Ecclesiae", wie es häufig in der Konzilsdebatte hieß. 
c gt.z.B. Mansi 52, 252, 715, 1105, 1115 u.ö. Darum: "Abigatur ergo ilia gratuita 
37a ntUSt'Ca d *n'ur'osa imago avulsionis capitis a corpore!": Msgr.Pie, Mansi 52, 
Weil <AkS d‘esen Gründen lehnt es das I.Vatikanum als eine "Lächerlichkeit", 
de te “styerstandliohkeit ab, einen von Msgr. Virot vorgeschlagenen Kanon in 
rjt J ex,' einzuführen: "Si quis dixerit tarn plenam esse Romani pontificis aucto- 
s; ^^“^occlesia, ut omnia pro nulu suo disponcre valeat, anathema sit" (Man-

drüolH^ ^atzinger, a.a.O.(8), S.167.- Würde nämlich der Papst - so hieß es aus- 
der? - • au^ dem I.Vatilcanischen Konzil - ohne Rücksicht auf die Bischöfe je- 
nichf* m deren ureigene Kompetenz eingreifen, so würde er "seine Vollmacht 
läch ^■uo>auend. sondern zerstörend gebrauchen ... Aber wer kann sich eine so 
und H C*1C HYP°these vorstellen? Alle Geister mögen sich also zufriedengeben 
dient ^aP‘gung des Hl.Stuhles versichert sein, dessen Autorität eher dazu 
^änsi 52 ^^dfliche Vollmacht zu stärken als ihr Abtrag zu tun": Msgr.Zinelli,

(und3J Öeiunach steht die Lehre über den päpstlichen Primat in dem Rahmen 
An demnach unter den Bedingungen) "wie es die Verhandlungsberichte der 
die8kmeinei? K°.Pzd>on und ihre heiligen Canones enthalten" (DS 3059), "so wie 
Sanirn^standige Übung der Kirche es beweist und die allgemeinen Kirchenver- 
mit Un8eu es selbst erklärt haben, jene vor allem, auf denen sich der Osten 
das h l sten zur Einheit in Glaube und Liebe zusammenfand" (DS 3065),

eißt aber konkret: Der päpstliche Primat ist definiert im Sinne der Primats-



ausübung des ersten Jahrtausends! W.Kasper, Dienst an der Einheit und Freiheit 
der Kircne, in: J.Ratzinger (Hrsg.), Dienst an der Einheit, Düsseldorf 1978, S.98, 
bemerkt zur historisch-phänomenologischen Beschreibung der bisherigen Pri­
matsausübung (DS 3069): "Für Bischof Hefele, einen der profiliertesten Vertre­
ter der Minorität, war diese Aussage die Brücke, um nach schwerem inneren 
Ringen den Konzilstexten nachträglich doch noch seine Zustimmung geben zu 
können". Tatsächlich heißt es in einem Erlaß Hefeles vom 17.4.1872, Nr.2, 
zit.nach K.Schatz, Kirchenbild und päpstliche Unfehlbarkeit bei den deutsch­
sprachigen Minoritätsbischöfen auf dem Ersten Vatikanum, Rom 1975, S.247: 
Diese Worte "enthalten nicht bloß eine historische Notiz über das, was früher ge­
schah, sondern implizieren zugleich die Norm, nach welcher bei päpstlichen 
Cathedralentscheidungen immer verfahren wird".

31 "Die juridische Konzeption verlor ... zwar ihr Monopol, aber die kom- 
muniale setzte sich letztlich nicht durch", formuliert zu Recht kurz und bündig 
über die Ekklesiologie des II.Vatikanischen Konzils W.Beinert, Das Bild von der 
Kirche nach den Dokumenten des II.Vatikanischen Konzils, in: W.Löser (Hrsg.), 
Die römisch-katholische Kirche = Die Kirchen der Welt XX, Frankfurt 1986, 
S.37. Auch im Einführungsreferat zur Außerordentlichen Bischofssynode 1985 
hieß es: "Was das Konzil über die Kirche als eine Gemeinschaft lehrte, ist zuwei­
len weder verstanden noch in die Praxis umgesetzt worden": zit. nach J. Komon- 
chak. Die theologische Diskussion, in: Conc.22 (1986), S.447. Doch war es gera­
de diese Außerordentliche Bischofssynode von 1985, die aufgrund vieler schrift­
licher Eingaben und zahlreicher Interventionen von Synodenvätern, welche Kri­
tik am römischen Zentralismus übten, gleichsam als Frucht einer zwanzigjähri­
gen Rezeption des Konzils als dessen authentische Interpretation hervorhob: 
"Die ’Communio’-Ekklesiologie ist die zentrale und grundlegende Idee der Kon­
zilsdokumente": zit.nach W.Kasper (Hrsg.), Zukunft aus der Kraft des Konzils, 
Freiburg-Basel-Wien 1986, S.33.- Gewiß, auch die Außerordentliche Bischofs­
synode rührte das Thema konkret nicht sehr viel weiter, weil im Abschlußbericht 
"fast alle ernsthaften Fragen zu den konkreten strukturellen Konsequenzen einer 
wirklichen kirchlichen Gemeinschaft entweder verschwunden oder auf das The­
ma eines vagen kollegialen 'Geistes’ gebracht worden" sind: Komonchak, 
ebd.447. Ähnlich meint H.-J.Pottmeyer, Die Kirche als Mysterium und als Institu­
tion, in: Conc.22 (1986), S.479, daß die Synode "überraschend wenige weiterfüh- 
rende Perspektiven" eröffnet hat, ja, daß "das Konzil ... hier reicher an Perspek­
tiven" war (ebd.); bei der Formulierung des Verhältnisses von Gesamtkirche und 
Teilkirche wird zwar die Repräsentation der Gesamtlörche in der Teilkirche 
herausgestellt, nicht aber ihr gegenseitiges Bedingungsverhältnis (ebd.).

32 So heißt es bei de Vries, a.a.O.(2), Rom, S.284: "In der Tat ist der Papst 
als Oberhaupt der Gesamtkirche und Stellvertreter Christi Herr über das bloß 
menschliche Recht und über alle Einrichtungen, die nur darauf gegründet sind. 
Er würde also seine rechtliche Kompetenz nicht überschreiten, selbst wenn er 
die durch uralte Tradition geheiligte hierarchische Struktur der Patriarchate ein­
fach aufheben wollte".

33 Nicht alle Hauptkirchen wurden später unter die Patriarchalsitze ge­
reiht. So kann man vermuten, daß man Carthago den Rang eines Patriarchatssit­
zes zuerkannt hätte, wäre die afrikanische Kirche nicht durch die Invasion der 
Germanen und später des Islam zur Bedeutungslosigkeit verurteilt worden. An­
dere westliche Hauptkirchen wurden in ihrer Weiterentwicklung gestoppt, da sie 
vom römischen Primat aufgesogen wurden. Siehe dazu die freilich nicht immer 
ganz zutreffende Untersuchung von Fr.Heiler, Altkirchliche Autonomie und 
päpstlicher Zentralismus, München 1941. Wieder andere Hauptkirchen entwik- 
kelten sich in einem geographischen und politischen Abseits außerhalb der 
überschaubaren kirchlichen Communio der "nachbarschaftlichen" abendländi­
schen und morgenländischen Welt (Armenien, Persien, Indien).

34 Darüber ist sich die Forschung heute einig. Vgl.dazu Kane, a.a.O.(2),
E.Lanne, feglises locales et patriarcats ä l’öpoque des grands Concils, in: Iren. 34 
(1961), S.292-321; W.de Vries, Die Entstehung der Patriarchate des Ostens und 
ihr Verhältnis zur päpstlichen Vollgewalt, in: Scholastik 37 (1962), S.341-369;42



ders., Die Patriarchate des Ostens, a.a.O.(2); H.Grotz,.Die 1Haüp^ehen des 
Ostens. Von den Anfängen bis zum Konzil von Nikaia (325), Rom V*w.

35 Es war mindestens seit Damasus I. das Bestreben der Papste, den Vor­
rang bestimmter Hauptkirchen von ihrer Apostolr/.itat, besonders von ihrer pe- 
trinischen Herkunft her zu begründen, um auf diese Weise als Nachfolger des 
Petrus die eigene Kompetenz über diese petrimschen Gründungen zu enveiscm 
Dies ist jedoch eine Theorie, von der de Vnes, a.a.O;p), Roi^ S16, ai Recht 
sagt, daß sie "weder historisch noch theologisch haltbar ist. Siehe auch ders., 
a.a.O.(34), Entstehung, S.351 ff. So wird erst durch Eusebius der Vorrang Alex­
andriens mit seinem apostolischen Ursprung durch den Petrusschuler Markus
begründet.

37 VgLAL-lLe GrnV/ou, L’expdrience orientale de la coll6gialitd üpiscopale 
et ses requetes, in: Congar, Colldgialitd, S.172. Ricrhöfen
. 38 Im Zusammenspiel von Protos und den ihm zugeordneten Bischofen
konkretisierte sich das, was für die Kirchenstruktur im ganzen S*f - daß sie m 
rem Wesen "communial" ist. Auch wenn der Patriarch eine spe^scheAu {“gf* 
besaß, insofern er den Dienst der Einheit an den ihm wT
ausübte, so verwirklichte er diese Autorität doch auf verschiedene Weise s>m- 
°dal, das heißt im Zusammenklang, in Übereinstimmung und m Mitverantwor­
tung mit den übrigen Bischöfen, die ihre Ortsk.rchc vertrat«. Siche (lazu 
LHajjar, Synode permanent et colldgialitd dpisropate dans 1 ^e byzantme au
Prdmier Milldnairc, in: Congar, Colldgialitd, S.151-166; Le Guillou, a.a.O.(37), S. 
169 f.

39 Vgl. Grotz, a.a.O.(34), S.21Ü; Le Guillou, a.a.O.(37), S.173 f.
41 DfL^dgenständigen Regionalen Teilkirchen verdanken "demnach ihre

Existenz dem Zusammentreffen von christlicher Botschaft und ihrer gbigen 
Annahme durch Menschen bestimmter Orte, Volker, Zeiten. I°>c “J*
Verkündigung trifft nicht auf den Menschen allgemein, so daßsind 
Botschaft immer den gleichen Typus von Christen hervorbrachte. Vielmelursmd 
es ganz bestimmte, durch ihre Stellung in Raum und Zeit gepragte Menschen 
d>e das Evangelium annehmen. Das ergibt mit Notwenigke.t-^lman mc^ 
behaupten, die Annahme des Evangeliums ebne alle legitimen Unterschiede
- eine durch die geschichtliche Situation mitbestimmte Annahme und Vcrwirkli- 
chung der christlichen Botschaft": Saier, a.a.O.(lO), S.144.

42 de Vries, a.a.O.(2), Rom, S.22. ns-«Brunne von
j-. 43 Siche dazu de Vries,a.a.0.(34), Entstehung, S.358.- j
Dombes" charakterisiert in ihrem Dokument "Le mimstdre d.e “““Tn
1 Eghse universelle", Paris 1986, S.28 die Primatsausubung m denerstenJ ahr_ 
Junderten zu Recht so: "Elle est la rcconna^ce d unc prmautd d hom^r 
‘usdparable d’une rdelle responsabilitd: maintemr entre les Eg'ises unanim.td 
d^s la foi et la communion dans la charitd. Elle engagc donc une au on d dans 
1 Eglise, mais non le gouvernement de l’Egbse. C est pourquoi eile s exerce soit 
sous la forme d’une imtiative exceptionelle auprds d une ou de ojusieurre:sEJ« 
fn difficulte, soit ä partir d’une recours ou d’un appel d autres Eghses ä un arbi-

44 de Vries, a.a.0.(2), Rom, S.13. _ . . , c pr
u. 45 de Vries, a.a.0.(2), Rom, S.14 f.; ders., a.a.O.(34), Entstehung- S.346 ff.- 
Was die Rechte der Patriarchen von Konstantmopel angeht, die ursprünglich 
*Us der politischen Stellung der Stadt abgeleitet wnrden so haben sich die Pap- 
fte lange [dagegen] gewehrt, haben sie schließlich aber doch de facto aner­
kannt": de Vnes, Rom 15 mit Belegen.- Die Vorbehalte gegen die Patnarchen- 
[echte Konstantmopeis hatten ihren Grund wohl in der Befürchtung der Papste, 
ln einer rein politischen Begründung des Patriarchats wurden ihre eigenen 
(Päpstlichen) Rechte aufgrund des politischen Vorrangs von Konstantmopel be­
schnitten. So glaubte z.B. Leo I. in diesem Vorrang "eine implizite Necation sei- 
ner eigenen souveränen Rechte zu sehen": Lanne, a.a.O.(lO), Eglises locales, S. 
J15. Auf diesem und wohl nur auf diesem Hintergrund muß man semen Ein- 43



spruch gegen c.3 von Konstantinopel und c.28 von Chalzedon verstehen: "Alia 
ratio est rerum saecularium, alia aivinarum": Ep. 104, 3 (= PL 54, 995). Damit 
greift er ein bereits von Innozenz I. formuliertes Prinzip auf. Siehe Innozenz I., 
Ep. ad Alexandrum Episc.Antioch.,Cap.II/2 ( = PL 20, 548 f.): "Non esse vere Vi­
sum est ad mobilitatem necessitatum mundanarum Dei Ecclesiam commutari, 
honoresque aut divisiones perpeti, quas pro suis faciendas causis duxerit impe- 
rator".

46 Ratzinger, a.a.0.18), S.135.
47 Vgl. Ratzinger eod. S.135 f.- Genauer noch müßte man zwischen einer 

ursprünglich dreifachen Funktion der Kirche von Rom und ihres Protos unter­
scheiden: Erstens die Beziehung der Metropole und ihres Metropoliten zu den 
Suffraganen in den suburbikarischen Diözesen (mit weitgehenden Eingriffsmög­
lichkeiten); zweitens die patriarchale oder obermetropolitische Beziehung zu den 
übrigen Kirchen des Okzidents (mit Eingriffsmöglichkeiten in den sog. causae 
maiores); drittens die Funktion, letztes Fundament und Prinzip der Einheit und 
Communio für alle Kirchen zu sein (unter Anerkennung der relativen Autono­
mie der Hauptkirchen). Siehe dazu P.Battifol, Cathedra Petri, Paris 1938, S.41 
ff.; H.Marot, Strukturelle Dezentralisierung und Primat in der Alten Kirche, in: 
Conc. 1 (1965), S.548-553.

48 Ratzinger, a.a.O.(8), S.136.
49 So die "Gruppe von Dombes", Ministere, S.40.
50 Siehe dazu Y.Congar, Von der Gemeinschaft der Kirchen zur Ekklesio­

logie der Weltkirche, in: Y.Congar (Hrsg.), Das Bischofsamt und die Weltkirche, 
dt.Stuttgart 1964, S.245-282, bes.268 f. Ihren Höhepunkt erreichte diese zentrali­
stische und universalistische Sicht unter Innozenz III. He "had turned the univer­
sal church into one single, huge diocese which had only one real bishop, namely 
the pope, who is assisted only by functionaries in administrating the individual 
region. IV.de Vries, The changes in Rome’s exercise by the Primacy and the Pri- 
macy as exercised by the Ancient Oriental Patriarchs, in: WuW Suppl. 4 (1978), 
S.74.- Siehe dazu KSchatz, Papsttum und partikularkirchliche Gewalt bei Inno­
zenz III. (1198-1216), in: ArchHistPontif 8 (1970), S.61-111.

51 Ratzinger, a.a.O.(8), S.133.
52 Le Guillou, a.a.O.(37), S.177.
53 Dabei ist es der westlichen Ekklesiologie ähnlich ergangen wie ihrer Tri­

nitätstheologie, die im Vergleich zu der des Ostens insgesamt eher an der 
(Wesens-)Einheit des einen Gottes als am communialen Gefüge der drei göttli­
chen Personen orientiert und interessiert war. Siehe dazu G.Greshake, Die theo­
logische Herkunft des Personbegriffs, in: G.Pöltner (Hrsg.), Personale Freiheit 
und pluralistische Gesellschaft, Wien-Freiburg-Basel 1981, S.82 ff. Nun herrscht 
aber zwischen Trinitätstheologie und Ekklesiologie eine deutliche Analogie: So 
wie die Dreiheit der Personen nicht die Einheit des Wesens aufhebt, sondern 
wie deren communiales Gefüge gerade der konkrete Gehalt und die konkrete 
Form des einen göttlichen Wesens ist, so ist auch die Einheit der Kirche eine 
communiale Einheit in der Vielfalt der verschiedenen Kirchen. Ein Defizit an 
Trinitätslehre hat ein Defizit in der Ekklesiologie zur Folge und umgekehrt.

54 Siehe dazu de Vries, Rom, S.258 ff. (Lit.).- Über die Einstellung Roms 
zu den Patriarchaten in der neueren Zeit siehe de Vries, ebd., bes. S.247-300.

55 Zum Begriff der Schwesterkirche siehe E.Lanne, Schwesterkirchen. Ek- 
klesiologische Aspekte des Tomos Agapis, in: Auf dem Weg zur Einheit des 
Glaubens, hrsg. im Auftrag des Stiftungsfonds Pro Oriente, Innsbruck-Wien- 
München 1976, S.64 ff.- In diesem Beitrag zeigt der Autor, daß im Sinne des 
Konzils hier nicht nur die Kirchen des Ostens gemeint sind (66). Zum Begriff 
der "Schwesterkirchen" siehe auch J.M.R. Tillard, La primautö romaine, in: Iren. 
50 (1977), S.320 ff.

56 Das Il.Vatikanische Konzil gebraucht hierfür nicht selten den Ausdruck 
"ecclesia particularis". Jedoch ist dies ein analoger Begriff, der auf diesem Kon­
zil selbst verschiedenartig verwendet wird. So kann ecclesia particularis einmal 
die Ortskirche bezeichnen und dann den Verband von Ortskirchen (coetus ec- 
clesiarum). Siehe zu diesen terminologischen Fragen vor allem die Arbeit von



{D.Faris, The communion of Calholic Churches. Terminology and ecclesiology, 
New York 1985. Ferner: E.Laune, Local church, a.a.O.(lO), S.297 f; Morsdorf, 
a.a.O (9) s 389 f
, 57 Vgi. Lanne, L’Fglisc locale, a.a.O.(lO), S.487: "Derrifere le problöme de
•a formation des grandes ensembles qui sont devenus les patriarcats, il y a non 
seulement celui du maintien de la communion mais sous-jacent a tout cela, u 
y a le problöme de l’unitd dans la diversitö et celui du pluralisme des cultures 
chr6tiennes".

58 Vgl. Grotz, a.a.O.(34), S.85; S.201.
60 S!ehe dazu Mörsdorf, Über die Zuordnung des Kollegialitätsprinzips 

zu dem Prinzip der Einheit von Haupt und Leib in der hierarchischen struktur 
der Kirchenverfassung, in: Wahrheit und Verkündigung hTSgy.L.Scheffczyk 
u-a., München-Paderborn-Wien 1967, S.1442; Saier, a.a.O.(lO), S.168.

61 Vgl. dazu Fans, a.a.O.(56), S.14: "The Intermediate ecclesial commun,-
ons are the only ecclesial communions capable of supporting such a diversity ot 
'egitimate traditions. The diocese is too small and the universal church is too 
vast to provide the nccessary support for the flourishing of a variety of exprcs- 
sions of the one faith". Ebenso Grotz, a.a.O.(34), S.85. •

62 Dies scheint mir die dogmatisch allein verantwortbare Interpretation 
des sinnoffenen Textes von LG 22 zu sein; "Membrum Corporis episcopahs ali- 
RUis constituitur vi sacramentalis consecratioms et hierarchica communione cum 
Collegii Capite atque membris". Das "et" bedeutet hier nicht, daß die Aufnahme 
‘".das Collegium Episcoporum "eine Verbindung des zum Bischof Geweihten 
m|t Haupt und Gliedern eines Collegiums [ist], die erst nachtrag ich zur Bi­
schofsweihe in einem zusätzlichen Rechtsakt gesetzt werden mußte - O-Sem- 
nelroth, Die Lehre von der kollegialen Hirtengewalt über die Gesarntk.rche_un- 

e/„Berücksichtigung der angeführten Erklärungen , in: Scholastik 40 (1965), S. 
«*• Siehe dazu a»<l Acerbi, a.a.ü.(lO), S.188 ff., bes.S.189'“. Somd lallen d,e 
sakramentale Bischofsweihe und die "hierarchica communio sachlich zusam-

sofern die Bischofsweihe "legitim" empfangen wird. Denn dann ist gleich- 
^eill| e>ne bestimmte geordnete Einfügung in das oberste Lcitungsgremium_der 

gegeben. So auch K.Rahner, Kommentar zu LG 22, in: L1 hK S.225.- Bestimmt man dagegen die Zulassung zur communio hierarchica als ci- 
"en zusätzlichen juridischen Akt der Amts- und Vollmachtsubertragung, so ist 
Plötzlich "die alte Unterscheidung von ordo und iurisdictio in neuer Weise wie­
der da": W.Kasper, a.a.O.(lO), Kirche, S.282, eine Unterscheidung die an sich 
durch die vom II.Vatikanum vorgelegte Theologie des Bischofsamtes ( 1)
WlPllPr»-— - W

—- n:della formula nclla Lumen gcnt.um Roni l m ob die Erteilung voiüfons 
Geht man im übrigen der Frage h,s "™c^rarchica nachträglich der Weihe

diktion durch die Teilgabe an der oo^f ä mundlegender Bedeutungswandel
mnzukommt oder in inr gründet, so "Reefoutet bei Thon 
von Jurisdiktion nicht übersehen werden. Bedeute 
Sehol«-*''

Geht

, . -•ouiMion ment übersehen werden: ' bedeutet pei Thomas und den HochScholastikern, wenn sic sagten, der Papst vergebe die daß er d
^ergebenen bezeichnete, über die eine Gewalt zur Ausübung kommen. solhc 
d«e man schon besaß, so ist für Herveus (Natalis + 1323) die JunsoiKtion ae 
fei, selbst> dic P’es[as ,dicendi ius.-; y.Congar, Die Lefire von der Kirche -

DG III/3Cj Freiburg-Basel-Wien 1971, S.180. , enrechen z B
Lg 2? V°n solcher Communio zwischen den einzelnen Kirchen sprechen z.B.

64Vgl2’audi LGC13 6Fans, a.a.O.(56), S.23 bemerkt zu solchen und ähnli- 

VCu ^ossasen, daß, wenn das ll.Vatikanum von communio eccl“>alis sprich^ 
rü?' lU Plünderen ist, daß jede Diözese in ein unmittelbares Band mit dun 
r°niischen Stuhl tritt, daß vielmehr für diesen commumalen Vollzug ccclesiae 
Particulares eine entsprechende Rolle spielen".

65 Ratzinger, a.a.O.(3), S.266. 45



66 Le Guillou, a.a.O.(37), S.174. Der vollständige Text lautet: "Cette auto­
nome relative des patriarcats montre bien que leur pouvoirs ne sont pas une 
participation au gouvernement papal; ils ne sont en rien des privilöges conc6d6s 
par Rome mais une expression de la jurisdiction 6piscopale elle-meme. Ils tra- 
duisent tout simplement la prise de conscience que le College öpiscopal, dans 
une aire döterminöe, uni a Rome, est son propre regulateur, döfimssant de plein 
droit l’exercise du pouvoir des öveques". Siehe auch ebd. S.170.

67 Saier, a.a.0.(10), S.212, der allerdings das Verhältnis von Weihe und 
communio hierarchica anders akzentuiert.

68 Siehe dazu O.Keramt, Die Apostelsitze und die Rolle der Patriarchate 
in der Kirche, in: Congar, a.a.0.(50), S.283-301, bes.294 f.; ferner: P.Rodopoulos, 
Ecclesiological Review of the Thirty-fourth Apostolic Canon, in: Kanon IV,1 
(1980), S.92-99, der das o.g. historische Faktum an Hand des 34.Apost.Kanons 
und des ähnlichen 9.Kanons der Synode von Antiochien (341) genauer aufweist.

69 Rahner, a.a.O.(18), S.415.- H.-J-Schultz, Einheit und Gemeinschaft in der 
alten Kirche bis zum Ende der Väterzeit, in: Handbuch der Ökumenik, Bd.I, 
hrsg.v.HJ.Urhanu.H. Wagner, Paderborn 1985, S.98 bemängelt, daß diese Ein­
schränkung und Unterordnung des Bischofs "nicht mehr dem Bewußtsein gün­
stig ist, daß nur sein Ordo mit der gegenseitigen Zuordnung sakramentaler, ver­
kündigender und hirtenamtlicher Funktion (nicht aber die Metropoliten- und 
Patriarchengewalt) im Wesen der Kirche selbst begründet und auf dieses hin 
transpartent ist". Auch J.Ratzinger, Zur Lage des Glaubens, München 1985, S.59 
f. moniert, daß die Rolle des Bischofs "durch die Einbindung der Bischöfe in im­
mer straffer durchorganisierte Bischofskonferenzen ... geradezu erstickt zu wer­
den" droht. Ähnlich skeptisch H.U.v.Balthasar, Prüfet alles - das Gute behaltet, 
Ostfildern 1986, S.16,50. Diese Einsprüche vermag ich nicht einzusehen. Wenn 
der bischöfliche Ordo gerade Einfügung in eine communiale und der Communio 
dienende Aufgabe bedeutet, so ist der Ordo eben nicht nur sein Ordo, sondern 
ein in die communiale Struktur der Kirche eingefügter Ordo, der von daher sei­
ne spezifische Gestalt und seine spezifischen Ranmenbedingungen empfängt. 
Wenn darum auch die Außerordentliche Bischofssynode von 1985 das Monitum 
aussprach: "In ihrer Vorgehensweise müssen die Bischofskonferenzen auf das 
Wohl der Kirche bzw. den Dienst an der Einheit und die unveräußerliche Ver­
antwortung eines jeden Bischofs gegenüber der Weltkirche und seiner Teilkir­
che achten": Kasper (Hrsg.), a.a.0.(10), S.36 f., so ist eigentlich bedauerlich, daß 
sie nicht analoge Monita an die beiden anderen Strukturelemente des collegium 
episcopale richtete: an den Papst und an den Lokalbischof. Denn alle drei Grö­
ßen sind im kollegialen Zusammenspiel aufeinander verwiesen zum Wohl der 
Kirche und zum Dienste an ihrer Einheit.

70 So heißt es etwa im sog. Malta-Bericht Nr.31: "Die größere Einsicht in 
die Geschichtlichkeit der Kirche, verbunden mit einem neuen Verständnis ihres 
eschatologischen Wesens, zwingt heute zu einem neuen Durchdenken der Be­
griffe ’ius divinum’ und ’ius humanum’": Dokumente wachsender Übereinstim­
mung, hrsg.vJ.Meyer-H.J.Urban-L.Vischer, Paderborn-Frankfurt 1983, S.256.- 
Vgl. auch die "Venedig-Erklärung" von 1976, Nr.24b, ebd. S.169. Ferner: Amt 
und universale Kirche. Unterschiedliche Einstellungen zum päpstlichen Primat, 
Nr.7. S.30, in: G.Gassmann-H.Meyer (Hrsg.), Das kirchliche Amt, Frankfurt 
1980, S.54,67.

71 Siehe dazu außer dem genannten Beitrag von A.Dulles, "Jus Divinum" as 
an ecumenical problem in: ThSt 38(1977), S.681 ff. auch KRahner, Über den Be­
griff des "Jus Divinum" im katholischen Verständnis, in: Schriften V, S.249-277; 
ferner: W.Steinmüller, Gottesrecht und Dynamik, in: Conc.5 (1969), S.582-585;
H.Schürmann, Die neubundliche Begründung von Ordnung und Recht in der 
Kirche, in: ThQ 152 (1972), S.311 ff. (Lit.); Paris, a.a.O.(56), S.71-82.

72 "Man kann nicht so einfach behaupten, alle Rechtswirklichkeit der apo­
stolischen Zeit oder eine solche, die sich auf ein Wort Jesu oder der Apostel be­
rufen kann, sei darum auch schon iuris divini": Rahner, a.a.0.(71), Über den Be­
griff, S.256.

73 Rahner, a.a.O.(10)S.262.46



74 Rahner, a.a.O.(10)S.268.
75 Dies kann folgendes Beispiel verdeutlichen: "Ein heranwachsendes Kind 

at seine Beziehung zu den Eltern in ständig neuer Weise zu verwirklichen,
jucht um dabei die früheren Beziehungen zu zerstören, sondern um diese Bezie- 
ungen lebendig zu erhalten. So hat auch die Kirche sich - soweit wie nötig - 
mzustellen, um eine lebendige Beziehung zu ihrem Herrn zu behalten": Dulles, 

a a.O.(71), S.700. 8 8
76 Rahner, a.a.O.(10)S.416.

T, 77 Auf dieser Linie Rahner, Über den Episkopat, 416 f.; E.Schillebeeckx, 
e Catholic Understanding of Office in the Church, in: ThSt 30 (1969), S. 568; 

Fans>_? a.O.(56) S.71-82.
• . Gm nur ein Beispiel zu nennen: Johannes Gerson schreibt: "Die Kirche

t so integral und vollkommen in ihrer wesenhaften Hierarchie konstituiert, und 
as ist: Päpstlicher Primat, Kardinalat, Patriarchat, Archiepiskopat, Episkopat 
. daß, wenn sie eine dieser hierarchischen Ordnungen verlöre,
*e aufhören würde, die Kirche zu sein, die Christus gegründet hat": zit. nach 
w«e$, a.a.0.(71), S.704.- Daß in diesem Text auch das Kardinalat auftaucht, 

, uß ,auf dem Hintergrund dessen verstanden werden, daß sich im Hochmittelal- 
r die kollegiale Struktur des päpstlichen Primats fast ausschließlich in der Re- 

Pektierung des Kardinalats realisierte. Somit wird durch die Aufzählung des 
rdinalats unter den kirchlichen "essentials" sachlich die kollegiale Einbindung 
Päpstlichen Primats thematisiert.

1967 c ^‘ebc zu diesem Text G.Philips, L’Üglise et son mystöre, Bd.I, Tournai 
dp v .13-316; O.Rousseau, Divina autem Providentia ... Histoire d’une phrase 
3 281289” *n' ^cc*es’a a Spiritu Sancto edocta (L.G.53), Gembloux 1970,

80 ICRahner, Kommentar zu LG 23, in: LThK, Erg.Bd.I, S.232.
^ 80: Saier, a.a.O.(10)S.175.- Dies war auch die Meinung einer ganzen
Pari VOn Konzilsvätern. Die wichtigsten Stimmen sind zusammengestellt bei 
daß^H a'a(3-(56), S.38ff.- Diese Interpretation wird auch dadurch unterstützt, 
sollt ”er an8cft*hrte Abschnitt, der ursprünglich anderswo lokalisiert werden 
von R' nVnmehr mit voller Absicht vor die Ausführungen über die Wichtigkeit 
c /^höfskonferenzen gestellt wurde. "Les patriarcats servaient ä illustrer les 

n erences 6piscopales et leurs ötaient proposös comme des modöles: 
“sseaii, a.a.O.(79), S.288.

K/n °2' ?a‘er> a.a.0.(10), S.174 unter Aufnahme einer Formulierung von 
V„i a.a.O.(9), S.400.- So auch die Diskussionsbeiträge einiger Väter.-
a ' Msgr.Hoeck: "Structura patriarchalis erat structura totius Ecclesiae inde
per Ecclesiae et viguit inconcusse per totum primum millenarium, i.e.
dis °tu®te®pus quo Ecclesia indivisa erat... Non ... agitur de quibusdam gra- 
ASSrnvconccdendis,..ied de ipsa fundamentali structura totius Ecclesiae": 
ge b Tip 1 ,’5>72 f - Etwas Ähnliches ergibt sich im Blick auf die Konzilsaussa- 
|jnj UE 14: "Die Kirchen des Orients und des Abendlandes sind Jahrhunderte 
brüd-Y ihren besonderen Weg gegangen, jedoch miteinander verbunden in 
dem d-IC . Gemeinschaft des Glaubens und des sakramentalen Lebens, wobei 
wenn7?mi.s<rben.Stuhl m't allgemeiner Zustimmung eine Führungsrolle zukam, 
Preud reit'®ke‘ten über Glaube oder Disziplin unter ihnen entstanden. Mit 
len ^bcbte die Heilige Synode neben anderen sehr bedeutsamen Dingen al- 
Grtsk'C ila,sacbe iQ Erinnerung rufen, daß im Orient viele Teilkirchen oder 
"ehme16” bestehen, unter denen die Patriarchalkirchen den ersten Rang ein- 
..." . n anc| von denen nicht wenige sich ihres apostolischen Ursprungs rühmen 
struktiir beschreibenden "Ist-Aussagen" über eine triaaische Kirchen-
heran ^ .'Päpstlicher Primat, Patriarchat, Episkopat) reichen an Norm-Aussagen 
not me Vf c*azu Eam, a.a.0.(56), S.16: "The triadic structure of the Church is 
Ghurch - u remnant °f ancient times, but an outflow of the natural needs of the 
the triari'm”erent 'n ‘l ^rom tbe beginning. This fact supports our argument that 
sense „ cpconstitution can be considered to be of divine Institution m a specific 
Prohlp Etwas zurückhaltender G.Nedungatt, Autonomy, Autocephaly and the 

cm of Jurisdiction Today, in: Kanon 5 (1981), S.25 f.: "This threc-tier 47



48

church structure is not presented here as the only theologically (or dogmatically) 
possible one, but as the one that is canonicaily and historically most feasible; and 
in saying this we are not falling back on the distinction between divine institution 
and ecclesiastical institution, but simply prescinding from the distinction".

83 Saier 176 unter Zitierung von Mörsdorf, a.a.O.(9), S.405. Ähnlich faßt 
Acerbi, a.a.0.(10), S.289 die Stimmen vieler Konzilsväter zusammen, wenn er 
schreibt: Der Patriarch "besitzt" eine ursprüngliche Vollmacht".

84 Rahner, a.a.0.(18), S.416 rechnet die partikularkirchliche Struktur mit 
ihrem Protos zum ius divinum. "Das eigentliche, verfassungstheologische Wesen 
des Patriarchats gehört zum ius divinum in der Kirche, wen sich aus der Kollegi­
alität der Bischöfe ergibt, daß sie dort und dann eine konkrete, partikuläre Ein­
heit untereinander realisieren müssen, wo sich geschichtlich, kirchengeschicht­
lich, soziologisch usw. eine große Teilkirche, die mehrere Diözesen umfaßt, 
bildet oder der Teilung in diese Diözesen schon vorausliegt. Ob man solche 
Großkirchen Patriarchat, Metropolitenverband oder wie immer nennt, ist eine 
zweitrangige Frage." Vorsichtiger ist Faris, a.a.O.(56), S.31, für den das triadi- 
sche Kirchenmodell "should not be considered as an absolut, once-and-for-all 
description of the Church. It is simply the ecclesial model which seems to be the 
most appropriate for the Church in its present circumstances. If the circumstan- 
ces should change, the ecclesial model should be modified in Order to accomo- 
date the church to the new Situation".

85 Auch W.Kasper betont in seinem Kommentar zur Außerordentlichen Bi­
schofssynode 1985, Zukunft aus der Kraft des Konzils, S.92 m.E. viel zu sehr die 
Differenz zwischen der vollen Verwirklichung der Kollegialität im Ökumeni­
schen Konzil, die göttlichen Rechts ist, und Formen von Teilverwirklichungen 
der Kollegialität, die "nur kirchlichen Rechts" sind und macht sich in diesem Zu­
sammenhang auch das Monitum über die Bischofskonferenzen zu eigen. 
Vgl.Anm.69. Sachlich hat dieses Monitum natürlich einen durch und durch zu­
treffenden Gehalt. Aber warum überhaupt diese Admonitio?, kann man fragen. 
Kaum gibt es Ansätze von zwischeninstanzlichen Kompetenzen, da werden sie 
schon zur Ordnung gerufen, ehe sie überhaupt einen gewichtigen Platz einneh­
men können. Auen im Dokument der Internationalen Theologenkommission, 
Mysterium des Gottesvolkes, dt.Benzinger 1987, S.50 finden sich ähnlich proble­
matisierende Bemerkungen.

86 R.Kress, The Church as Communio: Trinity and Incarnation as the 
Foundation of Ecclesiology, in: The Jurist 36 (1976), S.156.

87 Ratzinger, a.a.O.(8), S.142 f.
88 Rahner, a.a.0.(18), S.417 u.ö.
89 Siehe dazu die Hinweise bei Faris S.17, ebenso bei Ratzinger, a.a.O.(8), 

S.142 f. Ferner: KRahner-H.Fries, Einigung der Kirchen - reale Möglichkeit = 
QD 100, Freiburg-Basel-Wien 1983, bes. S.54 ff.

90 H.Dombois, Geschichtliche Kirchenspaltung und Einheitsproblematik, 
in: M.Roesle-O.Cullmann (Hrsg.), Begegnung der Christen, FS Otto Karrer, 
Frankfurt 1960, S.395.

91 Ratzinger, a.a.0.(8), S.142. Auf der gleichen Linie heißt es in seiner 
Theologischen Prinzipienlehre, S.209: "Rom muß vom Osten nicht mehr an Pri­
matslehre fordern, als auch im ersten Jahrtausend formuliert und gelebt wurde".

92 Ratzinger, a.a.0.(8), S.143.
93 So heißt es im Abschlußbericht der Außerordentlichen Bischofssynode 

1985: "Man kann die ’Communio’-Ekklesiologie nicht auf rein organisatorische 
Fragen oder Probleme reduzieren, die lediglich die Gewalten in der Kirche be­
treffen. Aber dennoch ist die ’Communio’-Ekklesiologie die Grundlage für die 
Ordnung in der Kirche und besonders für die rechte in ihr bestehende Bezie­
hung zwischen Einheit und Vielfalt": Kasper (Hrsg.), a.a.0.(10), S.33 f. Siehe 
dazu auch den Kommentar von Kasper, ebd.88 f.

94 Rahner, Über das ius divinum, a.a.O.(71), S.74.
95 Dies wurde nicht nur unzählige Male auf dem I.Vatikanum herausge­

stellt. Siehe dazu Anm.28. Bezeichnend ist auch die Reaktion der Glaubenskom­
mission des Il.Vatikanischen Konzils auf den Wunsch von Paul VI., in LG 22 die



vin ?U*lerUT?inZubringen> daß der Papst in seinem Handeln "uni Domino de- 
WahUK -Sei‘ .iesen Einschub lehnte die Kommission als überflüssig und als die 
rnn u! zu simplifizierend ab: "Der römische Papst ist gehalten, die Offenba­
rt ° se‘bst, die fundamentale Struktur der Kirche, die Sakramente, die Defini- 

ersten Konzilien etc. zu beachten. Dies ist unmöglich, (im einzelnen) 
auizuzahlen". Siehe dazu KRahner, a.a.O.(80), S.227.
du ^ Jirnenez-Urresti, a.a.O.(20), S.249 f.: "Le pouvoir papal, le pouvoir 
ja comme tel, puisqu’il a pour fonction ou pour fm propre l’unitö du col-
p“. ePIscopal, et, par son intermddiaire, celle de l’feglise, est ddtenu et exercd 
{■• . ,e. PaPc en vertu, en fonction de cette unit6, et pour la röaliser, et donc ä 

r'eur des limites qu’impiique la nature meme de l’unitd de l’Eglise". Siehe 
auch Acerbi, a.a.O.(lO), S.249 f
obfit 4 ^Iebe dazu auch Congar, a.a.O.(lO), S.198:"... On voit alors que le pape 

ä «tte Ontologie, et qu’ä cet 6gard il est dependant de l’Eglise et du collüge 
C0Pale". Ebenso E.Corecco, Aspekte der Rezeption des Vatikanum II im 

in: Kirche im Wandel, S.356.
r„_„ y° Was die letztgenannte Kompetenz betrifft, so wurde in der Formulie- 
erke V°n (1983), c.377, § 1 zu wenig beachtet, daß LG 24 ausdrücklich an- 
Sch„ntJlt’ daß es ein Von unten" gewachsenes Gewohnheitsrecht gibt, die kanoni- 
ail.., ^.endllng der Bischöfe anders als durch den Papst durchzuführen. Vgl. dazu 

qoeil Kommcntar von KRahner, a.a.O.(80), S.234f.
(Orp y K °r a^em °*er ungeklärte Status der gesamtkirchlichen Bischofssynode 
ausüh0 blsc^flicher Kollegialität oder beratendes Organ päpstlicher Primats- 
^•Di ^er Ausübung bischöflicher Kolllegialität hinderlich. Siehe dazu
in- r> ’ ^‘e katholische Ekklesiologie seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil, 
Scll,rc-22, (1986), S.415 f. Zum ungeklärten Status partikularkirchlicher Bi- 
dentf u^110 .n (Bischofskonferenzen) vgl. das Schlußdokument der Außeror- 
VOr j| en Bischofssynode 1985, in: Kasper (Hrsg.), a.a.O.(lO), S.39. Hier steht 
verwi m? ,zur Debatte, welches Gewicht und welche Initiativmöglichkeiten Teil- 

‘uvri!un8en der Kollegialität haben.
JW Congar, a.a.O.(lO), S.185.

kan;Q l ^gl. dazu W.F.Dewan, "Potestas vere episcopalis" auf dem Ersten Vati- 
Konzil, in: Congar, a.a.O.(2), 1964, S.689-717.

Siehe dazu Tillard, a.a.O.(55), S.315 f.
l’gpi- . vg*- dazu J.Beyer, Principe de subsidiaritö ou ’juste autonomie’ dans 
teoln, •’ 'j' 108 (1986), S.801-822; G.Mucci, II principio di sussidiaritä e la
gegen13 de] col!egio episcopale, in: Civiltä Catholica 137 (1986), S.428-442.- Da- 
den So"’6?1*01 s’c" m'' gulen Gründen W.Kasper, Der Gcneimnischarakter hebt 
che i^Charakter nicht auf. Zur Geltung des Subsidiaritätsprinzips in der Kir- 
ßer’orH He.rKorr 41 (1987), S.232-236. Er verweist darauf, daß Pius XII., die Au- 
Ptr' enthche Bischofssvnode von 1967 sowie die Leitsätze zur Reform des

che
ßerc
Cip j.y'-mncne Bischofssyno
Drin,'ln: Communicationes 1 [1969], S.80 f.) die Anwendung des Subsidiaritäts-
Prinzips: ---- ------- --

ups » der Kirche heip. es.im ScMjßta-
104 Siehe dazu Tillard, a.a.O (55) S.315 *• l9g5. »Es w,rd eine.Studie zur

’ÄSSÖÄ -BCOTB auf

chen V- ■ •
r> -p'tj' • v°rschläge, die zu diesem Thema bereits gemacht wurden. Vgl. dazu 
SuÄ> Subsidiarität, in: Conc.22 (1986), S.486-490 (Lit.!); O.v.Nell-Breuning, 

ÜSIaiarität in der Kirche, in: StdZ 111 (1986), S.147-157; Kasper, a.a.O.(103), 
inz KasPer> a.a.O.(103), S.234 f.

lierun Al“ dieser Linie mag man auch die freilich m.E. ungeschickte Formu- 
der p8 VOn Rahner-Fries, a.a.O.(89), S.85 verstehen, worin gefordert wird, "daß 
um e-apst die Ausübung seiner Jurisdiktion freiwillig beschränkt". Es geht nicht 
die d!.ne .breiv/illige Selbstbeschränkung, sondern um eine faktische Ausübung, 

em Wesen dieser Jursidiktion als Dienst an der Einheit wirklich entspricht. 49



Siehe dazu auch die bei Rahner-Fries, S.83 ff. angeführten zahlreichen diesbe­
züglichen ökumenischen Konsens- und Gesprächstexte.

107 Vgl. z.B. K.Barth, Die kirchliche Dogmatik 1/1, Zürich81964, S.106: 
"Die Differenz zwischen evangelischer und katholischer Anschauung besteht 
also auch hier nicht hinsichtlich des Daß, sondern hinsichtlich des Wie. Und 
auch hinsichtlich des Wie kann unsererseits weder gegen die Zusammenfassung 
des Apostolats in Petrus, noch auch gegen die Möglichkeit eines Primats in der 
Kirche, der dann ja auch derjenige der römischen Gemeinde sein könnte, 
grundsätzlicher Einspruch erhoben werden.

108 Anselm von Havelberg, Dialoge (= PL 188, 1218 f.), zit. nach Ratzinger, 
a.a.O.(8), S.133 f.

50



DIE CANONES ÜBER DEN PAPST UND DAS ÖKUMENISCHE KONZIL 

IN DEM NEUEN KODEX DES KANONISCHEN RECHTES

+ Zenon Grocholews k i, Cittä del Vaticano

I. Vorbemerkungen

1. Die Thematik um den Papst - sein Amt, sein Primat und seine Unfehl­
barkeit - sowie die Frage der Kollegialität und, in diesem Zusammenhang, des 
ökumenischen Konzils, stellen in erster Linie theologische Probleme dar, d.h. 
solche, die sich nicht nur auf das Tätigwerden der Katholischen Kirche bezie- 

en, sondern hauptsächlich ihren Glauben selbst betreffen.
Es kann nicht geleugnet werden, daß diese Probleme zu den Motiven der 

Trennung zählen und eine der prinzipiellen Schwierigkeiten im ökumenischen 

D,alog bilden.
Andererseits kann mit Befriedigung festgestellt werden, daß nicht wenige 

"Sprengungen gemacht werden, um dieses Hindernis zu überwinden, im Be- 
s'reben, die ersehnte Einigung der christlichen Kirchen wiederherzustellen. Sol- 
C k /^nsIrenßunKon bestehen hauptsächlich in der dogmatischen und prakti­
schen Vertiefung des Problems, im Dialog und im Gebet, in der inneren Bereit- 
, "ft, sich vom Heiligen Geist selbst zur Verwirklichung des Willens Christi lei- 

ten zu lassen.

2. Was nun die Beziehungen zwischen der Katholischen Kirche und jenen 
. ‘‘•hodoxen Kirchen betrifft, die auf diesem Kongreß vertreten sind, so möchte 
lc zunächst auf das erneuerte Klima des ökumenischen Dialogs hinweisen, das 

der Anwesenheit offizieller Beobachter der Orthodoxen Kirchen beim 
1 'V*tlkanischen Konzil seinen Anfang nahm. Es verstärkte sich in ausdrucksvol- 

Weise im Jahre 1964 in der historischen Begegnung zwischen Papst Paul VI. 
z.11 u Cm bkumen>schen Patriarchen Athenagoras I. in Jerusalem; in der im Dc- 

er 1965 folgenden Aufhebung des gegenseitigen Bannes, die gleichzeitig 
Pb fenC? e‘ner feierlichen Konzilssitzung in Rom und in der Kathedrale des 
Q,anar Konstantinopel stattfand; in einem weiteren Besuch des Papstes im 
in tober 1967 in Konstantinopel und dem Gegenbesuch des Patriarchen; sowie 
A ’j'elcn anderen zeichenhaften Handlungen der Annäherung, der gegenseitigen 
vcC k"8 111111 Liebe; schließlich im Besuch, den Papst Johannes Paul II. im No- 
tete Cr 1979 dem Nachfolg(;r von Athenagoras I., Patriarch Dimitrios I. abstat- 

c. wobei eine gemeinsame orthodox-katholische Kommission, auf einer au- 
rgewöhnlichen kirchenamtlichen Repräsentationsebene stehend, eingesetzt 

Jahrr e> (die den theologischen Dialog aufnehmen sollte: diese hielt zunächst im 
de/6 1980 auf Patmos und Rhodos eine konstituierende Vollversammlung ab, 
Thc^110^ 'm Jahre l982 in München - auf der ein Dokument zum gestellten 
jggJ1?3 Verabschiedet werden konnte - , im Jahre 1984 in Kreta und im Jahre 

® Öassano delle Murgc (Bari) folgten*.
Ko -i'Cr mU^ aucb die Wertschätzung erwähnt werden, die das H.Vatikanische 
tea den Ostkirchen und ihren Traditionen gegenüber zum Ausdruck brach- 

> sowie das ständige Drängen, besonders Papst Johannes Paul II., daß in der



katholischen Kirche die Traditionen der Ostkirche, wozu selbstverständlich die 
orthodoxen Kirchen gehören, eingehender studiert werden. Ein solches Drängen 
geht neuerdings aus einem am 6. Januar dieses Jahres von der Kongregation für 
die Katholische Erziehung erlassenen Rundschreiben hervor3, in dem, unter an­
derem, "die Bewegung zur vollen Einigung zwischen Katholiken und Orthodo­
xen weiterhin"'’ angeregt wurde, sowie die "Zusammenarbeit zwischen den 
Obrigkeiten und den Fachleuten der Katholischen Kirche und der Orthodoxie"3. 
Es wird darin auch vorgeschricben, daß "an den kirchenrechtlichen Fakultäten 
dem Studium des Ostkirchenrechtes, wie dem der wesentlichen Bestandteile des 
gegenwärtigen orthodoxen Rechtes, genügend Platz eingeräumt werde"“.

Auch dieser Internationale Kongreß ist, wie die vorhergehenden, die von 
der "Gesellschaft für das Recht der Ostkirchen" veranstaltet wurden, ein Zei­
chen dieses erneuerten Klimas des Dialogs in der Liebe.

3. In der Thematik um den Papst verwerfen die orthodoxen Kirchen, heute 
wie in der Vergangenheit, seinen Jurisdiktionsprimat und seine Unfehlbarkeit, 
die während des I.Vatikanischen Konzils im Jahre 1870 feierlich zu Glaubens­
dogmen der Katholischen Kirche verkündigt und vom Il.Vatikanischcn Konzil 
bestätigt wurden.

Andererseits ist aber der Orthodoxie die Vorstellung von einem Primat 
nicht fremd und zwar im Sinne der Anerkennung eines Bischofs als den ersten 
unter den übrigen Bischöfen (primus inter pares), die in den Begriffen "Synode” 
und "Kollegialität" verankert ist. Die Ablehnung des Primats bezieht sich daher 
im wesentlichen auf eine bestimmte Form der Ausübung des Primates durch 
den Papst und auf die dazu von der katholischen Tradition gegebene Rechtfer­
tigung, nicht aber auf die Vorstellung vom Primat selbst7. Hierin kann eine Öff­
nung zum Dialog gesehen werden.

Den größten Ausdruck einer solchen Öffnung zum Dialog stellen vielleicht 
die mannigfaltigen Erklärungen und Haltungen dar, die der Patriarch Athenago­
ras cinnahm, der unter anderem am 26. Oktober 1967 in Rom erklärte, daß der 
Sitz des Bischofs von Rom "der erste im Hinblick auf Ehre und Ordnung im Ge­
füge der christlichen Kirchen ist, die in der Welt verstreut sind und daß seine 
Heiligkeit, Weisheit und Ringen um den gemeinsamen Glauben in der ungeteil­
ten Kirche eine bleibende Errungenschaft und einen Schatz für die ganze christ­
liche Welt darstellen"*. Im Jahre 1971 erblickte er im Papst den Bruder, "in dem 
die streitende Kirche den Herold und höchsten Garant des Friedens, der Liebe 
und der Einheit der Christen und des als Ebenbild Gottes geschaffenen 
Menschengeschlechtes besitzt"®. Nachdem Jean-Marie Tillard die erwähnten 
Aussprüche zitiert und dazu bemerkt hatte, daß "diese Worte in den schriftli­
chen Dokumenten in einem solchen Kontext abgewogen sind”, erklärt er: "Athe­
nagoras spricht hier sicherlich in einer Weise, die nicht für alle orthodoxen Kir­
chen unbedingt verpflichtend ist: die Autorität, die er als ökumenischer Patri­
arch innehat, verleiht ihm dazu nicht diese Macht. Trotzdem haben die hier wie­
derholten Aussprüche auf seinen Lippen ein besonderes Gewicht". Aus diesen 
Worten und aus der gesamten Korrespondenz zwischen Papst Paul VI. und dem 
Patriarchen Athenagoras - setzt Tillard fort - "ergibt sich eine eindeutige Linie: 
was man auch immer über die Erklärungen sagen mag, die während des 
I.Vatikanischen Konzils über die römische Lehre des Primates gemacht und vom 

52 II.Vatikanum bestätigt wurden, so ehrt und anerkennt man heute noch eine ge-



wisse Praxis, die dem Sitz des Bischofs von Rom jene Funktion zuerkennt, die er 
von jeher in bedeutenden Stunden der ungeteilten Kirche innehatte; es wird eine 
Haltung eingenommen, die - ungeachtet des Bruches - anzeigt, daß man weiter­
hin im Bischofsitz des antiken Rom 'den ersten im Hinblick auf Ehre und Ord­
nung im Gefüge der christlichen Kirchen, die in der Welt verstreut sind’ er­
blickt"10.

4. Auf katholischer Seite hat dagegen das Il.Vatikanische Konzil - indem es 
die Erklärungen des I.Vatikanums über Primat und Unfehlbarkeit des Papstes 
zur Gänze bestätigte11 - das Petrusamt nicht isoliert dargestellt, wie dies am 
vorhergehenden Konzil geschah, sondern in den Kontext des kirchlichen Myste­
riums eingefügt, als Dienst in der Kirche und fiir die Kirche und in Beziehung 
zur Kollegialität, zur Verantwortlichkeit aller Bischöfe für die Gesamtkirche, zur 
legitimen Autonomie der Lokalkirchen, zur berechtigten Verschiedenheit was 
die Disziplin, das liturgische, theologische und spirituelle Erbe betrifft13.

So wurde im Zusammmenhang mit der Kollegialität richtig bemerkt: "Das 
Vatikanum II führt hier im wesentlichen nur aus, was dem I.Vatikanum aus­
drücklich zu sagen nicht mehr möglich war"13.

Dadurch sind neue Ausblicke für den ökumenischen Dialog entstanden 
und zwar, auf unserem Gebiet, mit den verschiedenen Konfessionen und christli­
chen Gemeinschaften1'1, wie auch mit den orthodoxen Kirchen.

Auch katholische Theologen haben verschiedene Vorschläge gemacht, um 
die durch die unterschiedlichen Auffassungen über das Papstamt verursachte 
Kirchentrennung zu überwinden. So wurde z.B. angeregt, die beiden Papstdog­
men des I.Vatikanischen Konzils tiefer zu verstehen "auch im Licht der Erfah­
rungen ... die nichtkatholische Kirchen mit diesem Papsttum gemacht haben" 
Und ernst zu nehmen, "was die anderen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaf­
ten vom Papsttum, so wie es bisher geschichtlich konkret verwirklicht war, ab­
hält", sowie "die positiven Anliegen, die hinter solcher Kritik stehen, konstruktiv 
‘n die relecture unserer katholischen Tradition" einzubeziehen13. Man hat in 
Aussicht gestellt, daß "die Aufgabe des Petrusdienstes ... noch stärker, als dies 
un II.Vatikanischen Konzil geschehen ist, gesehen werden" müßte "im Zusam­
menhang der Konziliarität, Synodalität, Kollegialität und Subsidiarität in der 
Kirche"1“. Es wurde auch bemerkt, daß die personale Verantwortung des Pap­
stes für die Einheit der Kirche in analoger Weise wie die persönliche Verant­
wortung des Bischofs für die Ortskirche ausgeübt werden sollte17.

Ebenso wurde sogar vorgebracht: "Rom muß vom Osten nicht mehr an Pri­
matslehre fordern, als auch im ersten Jahrtausend formuliert und gelebt wur­
de"18.

Ich möchte auch darauf hinweisen, daß die außerordentliche Bischofssyn­
ode, die vom 24. November bis zum 8.Dezember 1985 zur Feier des 20Jahrcsta- 
ges des Abschlusses des Il.Vatikanischen Konzils in Rom stattfand, in ihrem am 
9- Dezember 1985 erlassenen Schlußdokument, nach einigen ekklesiologischen 
Voraussetzungen, die Überzeugung zum Ausdruck brachte, daß "die Gemein­
schaft mit Petrus und seinem Nachfolger nicht Hindernis, sondern Vorwegnah­
me und prophetisches Zeichen der volleren Einheit" ist und zwar im Kontext der 
Vielfalt und Mannigfaltigkeit", die "wirklich Reichtum ausmacht und Fülle mil 

s*ch bringt", im Gegensatz zum "Pluralismus grundlegend verschiedener Meinun­
gen" der "zur Auflösung, Zerstörung und zum Verlust der Identität" führt1®. 53



5. Diese einleitenden Bemerkungen schienen mir notwendig, um den we­
sentlich theologischen Inhalt des Themas aufzuzeigen, wenn auch seine prak­
tische Bedeutung für das Leben der Kirche erheblich ist; um seine Aktualität 
und Wichtigkeit für den ökumenischen Dialog darzulegen; und um auf die Zei­
chen der Hoffnung hinzuweisen, daß trotz aller Schwierigkeiten - mit gutem 
Willen, eifrigem Studium, dem Dialog und, vor allem, der Erleuchtung des 
Hl.Geistes - der angedeutete Grund der Kirchentrennung überwunden und der 
Wille Christi verwirklicht werden könnte, daß wir alle "eins" seien (Joh.17,21).

Es ist hier nicht meine Aufgabe, die gesamte theologische und ökumeni­
sche Problematik des Themas zu behandeln. Dafür würde ich mich in einem so 
komplizierten Fachbereich, mit dem ich mich bis jetzt noch nicht eigens beschäf­
tigt habe, auch nicht zuständig fühlen. Das mir gestellte Thema betrifft an sich 
nur den juridischen Aspekt der Frage, den es an Hand der geltenden Gesetzge­
bung der Lateinischen katholischen Kirche zu erläutern gilt.

6. In diesem Zusammenhang möchte ich vorausschicken, daß der neue Ko­
dex des kanonischen Rechtes der Lateinischen Kirche, auf unserem Gebiet, ge­
nau die Lehre des Il.Vatikanischen Konzils wiederspiegelt. Der größte Teil der 
Texte der Kanones, die ex professo über den Papst und das ökumenische Konzil 
handeln, ist oft sogar wörtlich aus dem III.Kapitel der dogmatischen Konstitu­
tion Lumen gentium entnommen. Diese Kanones müssen daher im Sinne der 
Lehre des Konzils interpretiert werden.

II. Die Träger der höchsten Autorität in der Kirche

1. Das neue kirchliche Gesetzbuch - indem es das in der dogmatischen 
Konstitution des Il.Vatikanischen Konzils Lumen gentium beschriebene Bild der 
Kirche in die kanonistische Sprache überträgt - handelt über den Papst und das 
Kollegium der Bischöfe im II.Buch, das die Überschrift Volk Gottes trägt.

In diesem Buch wird jedoch im ersten Teil über die Gläubigen (cann.204- 
329) gesprochen, die "durch die Taufe Christus eingegliedert" wurden und "des 
priesterlichen, prophetischen und königlichen Amtes Christi teilhaft geworden 
sind"; die "gemäß ihrer je eigenen Stellung zur Ausübung der Sendung berufen" 
sind, "die Gott der Kirche zur Erfüllung in der Welt anvertraut hat" (can.204 §
1); es betont auch, unter anderem, daß "unter allen Gläubigen ... und zwar auf­
grund ihrer Wiedergeburt in Christus, eine wahre Gleichheit" besteht "in ihrer 
Würde und Tätigkeit, kraft der alle je nach ihrer eigenen Stellung und Aufgabe 
am Aufbau des Leibes Christi mitwirken" (can.208); es unterstreicht also eine 
grundsätzliche Gleichheit, aber eine Verschiedenheit der Ämter.

Der zweite Teil des genannten Buches über das Volk Gottes trägt den Titel 
Hierarchische Verfassung der Kirche (cann.330-572). Hier wird über den Papst 
und das Bischofskollegium gesprochen (cann.330-341) und zwar im Zusammen­
hang mit der gesamten hierarchischen Verfassung der Kirche oder sämtlicher 
Ämter, die sich sowohl auf die Gesamtkirche wie auf die Teilkirchen beziehen. 
In dieser Anordnung - wurde richtig bemerkt - "sind alle hierarchischen Ämter 
als Dienste in der Kirche und für die Kirche qualifiziert. Auch das Petrusamt 
steht nicht freischwebend über der Kirche, es ist im Dienst in der Kirche und für 
die Kirche"20.

54



Dadurch erweisen sich die Meinungen, besonders des vorigen Jahrhun­
derts, als unbegründet, die im Papsttum Macht und Herrschaft über die Kirche 
gesehen haben.

2. Der erste Kanon über die höchste Autorität der Kirche - und zwar Ka­
non 330 - ist allgemein gefaßt und gibt getreu die Aussagen von Lumen gentium, 
Nr.22 wieder: "Wie nach der Weisung des Herrn der heilige Petrus und die 
übrigen Apostel ein einziges Kollegium bilden, so sind in gleicher Weise der 
Papst als Nachfolger des Petrus und die Bischöfe als Nachfolger der Apostel un­
tereinander verbunden".

ln diesem Kanon wird das Petrusamt eindeutig mit der Kollegialität des Bi­
schofsamtes in Zusammenhang gebracht.

Bezüglich des Inhaltes dieser Feststellung wurde während des II. Vatikani­
schen Konzils ausdrücklich erklärt: "Kollegium wird nicht im streng juridischen 
Sinne verstanden, das heißt nicht von einem Kreis von Gleichrangigen, die etwa 
ihre Gewalt auf ihren Vorsitzenden übertrügen, sondern als fester Kreis, dessen 
Struktur und Autorität der Offenbarung entnommen werden müssen.... Der Pa­
rallelismus zwischen Petrus und den übrigen Aposteln auf der einen Seite und 
Papst und Bischöfen auf der anderen schließt nicht ... eine Gleichheit zwischen 
Haupt und Gliedern des Kollegiums ein"21.

Damit stellt sich uns nun die nicht leicht zu beantwortende Frage der Be­
ziehung zwischen dem Primat des Papstes und der Kollegialität der Bischöfe.

Tatsächlich werden in den folgenden Kanones als Träger der höchsten und 
vollen Gewalt über die ganze Kirche und der Unfehlbarkeit sowohl der Papst 
(cann.331 und 749 § 1), wie das Bischofskollegium (cann.336 und 749 § 2) ge­
nannt. Das Bischofskollegium erweist sich jedoch nur zusammen mit dem Papst, 
dem Haupt des Kollegiums und niemals ohne ihn, im Besitz einer solchen Ge­
walt zu sein (can.336, vgl. auch can.749 § 2).

So haben wir zwei verschiedene Träger der höchsten Autorität vor uns, die 
aber nicht adäquat unterschieden werden. Es wird nämlich nicht zwischen dem 
Papst auf der einen Seite und den übrigen Bischöfen auf der anderen Seite un­
terschieden, sondern zwischen dem Papst allein und dem Papst zusammen mit 
den anderen Bischöfen. Auf diese Weise sind beide Subjekte der höchsten Au­
torität in der Person des Papstes vereint, so daß es unter ihnen keinen Gegen­
satz geben kann. Es scheint aber, auch im Hinblick auf den zitierten can.330 
richtiger, der Ansicht der Mehrheit der Dogmatiker und auch einiger Kanoni­
ken zu folgen und anstelle von zwei Subjekten der höchsten Autorität "von nur 
einem Subjekt der höchsten Leitungsvollmacht in der Kirche" zu sprechen: "Das 
Kollegium der Bischöfe mit und unter dem Papst. Danach ist die oberste Lci- 
tungsvollmacht immer kollegial, aber die Kollegialität kann auf doppelte Weise 
ausgeübt werden: Sie kann entweder durch formelle kollegiale Akte ausgeübt 
werden, seien sie alltäglicher Art (Beratungen, Briefe u.dgl.) oder außerordent­
licher Art (Konzil, Bischofssynode), oder sie kann durch den Papst als Haupt 
des Kollegiums allein ausgeübt werden. Das Wort allein bedeutet aber nicht 
separat oder isoliert. Denn der Papst wird, auch wenn er ohne die formelle Mit­
wirkung des Kollegiums handelt, immer als dessen Haupt und damit mit dem 
Kollegium verbunden tätig"21.

55



III. Der Jurisdiktionsprimat des Papstes

Der Kodex behandelt in einem eigenen Artikel, der die Überschrift Der 
Papst (cann. 331-335) trägt, verschiedene Probleme, die ich nun einzeln vorzu­
stellen versuche.

1. Das Amt des Papstes

Der Kanon 331 beschreibt in seinem ersten Teil das Papstamt indem er 
vier besondere Merkmale erwähnt:

a) Das Amt des Papstes ist einzig dem Petrus, dem Ersten der Apostel, per­
sönlich vom Herrn übertragen und seinen Nachfolgern übermittelt worden.

b) Dieses Amt dauert im Bischof der Kirche von Rom fort. In der dogmati­
schen Konstitution des I.Vatikanischen Konzils, Pastor aetemus , lesen wir dies­
bezüglich: "Der heilige und seligste Petrus, der Fürst und das Haupt der Apostel 
... lebt bis auf diese Zeit und immerdar in seinen Nachfolgern, den Bischöfen 
des Heiligen Römischen Stuhls, der von ihm selbst gegründet und mit seinem 
Blut geweiht ist. Da führt er den Vorsitz und ’übt das Richteramt aus’. Jeder der 
als Nachfolger Petri diesen Bischofssitz innehat, besitzt daher auch nach Christi 
Einsetzung selber den Vorrang Petri über die ganze Kirche"23.

Der Bischof von Rom hat daher, außer der Hirte der eigenen Diözese zu 
sein, das sogenannte Petrusamt auszuüben.

c) Der Papst ist "Stellvertreter Christi" ("vicarius Christi") und zwar repräsen­
tiert er als Nachfolger des Petrus sichtbar Christus, den ewigen und unsichtba­
ren Hirten der gesamten Kirche2'1.

d) Der Papst ist außerdem "Hirte der Gesamtkirche hier auf Erden", ähnlich 
wie der Diözesanbischof Hirte in seiner Diözese ist (can.369, vgl. auch 
can.375)23.

Das Amt des Papstes ist also im engsten Sinn des Wortes Bischofsamt20, 
das heißt, es bringt die Ausübung der bischöflichen Gewalt mit sich. Die Aufga­
be des Papstes ist ihrem Inhalt nach gleich jener, die jeder Bischof in seiner Di­
özese ausübt; und zwar ist der Papst, wie jeder Bischof, Priester des heiligen 
Gottesdienstes, Lehrer des Glaubens und Diener in der Leitung (can.375 § 1); 
mit anderen Worten, seine Aufgabe umfaßt die Dienste des Heiligens, des Leh- 
rens und des Leitens (can.375 § 2). Letzteres Amt schließt in sich die gesetzge­
bende, ausführende (bzw. verwaltende) und richterliche Gewalt ein (can.135, 
vgl. auch can.391).

Die besondere Aufgabe des Papstes unterscheidet sich von der der einzel­
nen Bischöfe dadurch, daß sie nicht auf ein bestimmtes Gebiet (Territorium), 
oder auf eine bestimmte Gattung von Gläubigen begrenzt ist, sondern sich auf 
die Gesamtkirche und auf alle Gläubigen ausdehnt.

2. Der Jurisdiktionsprimat des Papstes gegenüber der Gesamtkirche

Kraft des nun erörterten Amtes wird in can.331 die Gewalt des Papstes in 
der Gesamtkirche beschrieben als eine:

a) "Ordentliche" oder eine Gewalt, die von Rechts wegen mit seinem Amt 
verbunden ist (can.131 § 1, vgl. auch can.134 § 1). Es handelt sich hier eindeutig, 

56 nach der Lehre der katholischen Kirche, um göttliches Recht und zwar um die



Gewalt, die Christus selbst mit diesem Amt verbunden hat; deshalb wird sie 
auch im eigenen Namen und nicht kraft einer Delegation oder Genehmigung 
ausgeübt.

b) "Höchste" Gewalt, die deshalb keiner anderen menschlichen Gewalt un­
tergeordnet werden kann. "Da es sich um die oberste Gewalt handelt, kann sie 
dem Papst nicht durch eine andere, vermeintlich höhere Gewalt, etwa durch die 
Gesamtheit der Gläubigen oder durch das Kollegium der Bischöfe bzw. der 
Kardinäle, verliehen werden"27. Der Papst erhält diese Gewalt unmittelbar von 
Gott selbst. Sie kann ihm von niemandem genommen werden.

Demzufolge führen andere, in allen Teilen des Kodex verstreute, Kanones 
näherhin aus: "Gegen ein Urteil oder ein Dekret des Papstes gibt es weder Be­
rufung noch Beschwerde" (can.333 § 3; vgl. auch cann.1629, Nr.l und 1732); der 
Papst kann von keiner anderen Instanz zur Verantwortung gezogen werden: 
Prima Sedes a nemine iudicatur" (can.1404); wenn gegen solche Vorschrift ver­

stoßen wird, "so gelten die Rechtshandlungen und Entscheidungen als nichtig" 
(can.1406 § 1); "ein Richter kann nicht ohne vorherigen päpstlichen Auftrag 
über eine Rechtshandlung oder eine Urkunde befinden, die vom Papst in beson­
derer Form bestätigt worden sind” (can.1405 § 2); sogar "wer sich gegen eine 
Maßnahme des Papstes an ein Ökumenisches Konzil oder das Bischofskollegi­
um wendet, soll mit einer Beugestrafe belegt werden" (can.1372).

Neben der allgemeinen Aussage über die höchste Gewalt des Papstes, fin­
den sich im Kodex verschiedene Kanones, die sich auf jene höchste Gewalt bei 
der Behandlung bestimmter Gegenstände berufen. So wird z.B. vorgeschrieben: 
Die oberste Leitung und Koordinierung der Vorhaben und Aktionen, die zur 

Missionsarbeit und zur missionarischen Zusammenarbeit gehören, kommt dem 
Papst und dem Bischofskollegium zu" (can.782 § 1); "Kraft des Leitungsprimats 
hat der Papst die oberste Verwaltung und Verfügung über alle Kirchengüter 
(can.1273; vgl. auch can.1256); "Der Papst ist der oberste Richter für den gesam­
ten katholischen Erdkreis ...” (can.1442). Auch in vielen anderen Kanones des 
kirchlichen Gesetzbuches - einige von ihnen werde ich noch in einem anderen 
Zusammenhang zitieren - kommt die höchste Gewalt des Papstes zum Vor­
schein.

c) "Volle" Gewalt. Diese Bezeichnung umfaßt zwei Aspekte: 1.- Daß der 
Papst die ganze Gewalt in ihrer gesamten Fülle besitzt, die Christus seiner Kir­
che verliehen hat; 2.- Daß cs sich um eine Gewalt handelt, die mit aller Macht 
ausgestattet ist - des Heiligens, des Leitens und des Lehrens -, damit der Papst 
seine besondere, ihm von Christus anverlraute, Aufgabe ausüben kann.

d) ”Unmittelbare" Gewalt. Der Papst "kann deshalb in allen Teilkirchen un­
mittelbar eingreifen oder sich direkt an alle Gläubigen wenden, ohne hierzu der 
Ermächtigung oder Erlaubnis einer örtlich oder personell zuständigen Autorität 
zu bedürfen. Umgekehrt können sich auch alle Gläubigen unmittelbar an den 
Papst wenden"2*.

Deshalb betont der Kodex, "aufgrund des Primates des Papstes', das Recht 
jedes Gläubigen, zu bitten, daß seine Rechtssache, "Streit- oder Strafsache in je- 
der Gerichtsinstanz und in jedem Prozeßabschnitt" an das Gericht des Heiligen 
Stuhls gezogen werde (can.1417 § l)1’; er betont ebenso die Gewalt des 
Hl-Vaters, eine solche "advocatio" durchzuführen, das heißt eine Rechtssache 
auf Bitten der Partei vor sein Gericht zu ziehen (can.1444 § 2); der Kodex 
spricht z.B. von der Befugnis des Papstes "überall in der ganzen Welt die Bcich- 57



ten der Gläubigen entgegenzunehmen'' (can.967 § 1), jedermann Ablässe zu ge­
währen (can.995 § 1), alle Menschen von den Gelübden zu dispensieren 
(can.1196), usw; er verpflichtet auch alle Kleriker - außer dem eigenen Ordinari­
us -, dem Papst in besonderer Weise "Ehrfurcht und Gehorsam zu erweisen" 
(can.273), sowie alle Mitglieder der Institute des geweihten Lebens, dem Papst 
kraft einer besonderen Gehorsamsbindung Folge zu leisten (can.590 § 2).

Mit dieser unmittelbarenGewa.lt - wie ich noch ausführen werde - "beein­
trächtigt die Leitungsgewalt des Papstes die Gewalt des Ortsbischofs an sich 
nicht; in seiner Diözese besitzt nämlich auch der Bischof eine mit dem Amt ge­
gebene, eigene und unmittelbare Gewalt, die ein Bestandteil seines Amtes und 
göttlichen Rechts ist"30.

e) "Universale" Gewalt. Die Universalität bedeutet, daß die Gewalt des 
Papstes sich auf die gesamte Kirche im territorialen Sinn erstreckt. Diese Gewalt 
betrifft alle Gläubigen und alle Gegenstände, die der Jurisdiktion und der Ver­
antwortung der Kirche übertragen sind31.

f) "Die er immer frei ausüben kann". Hier werden zwei Aspekte der päpstli­
chen Gewalt unterstrichen: Der Papst kann sie 1. jederzeit nach Gutdünken und
2. frei ausüben, d.h. unabhängig von jeder anderen Instanz, und seine Entschei­
dungen bedürfen keiner Bestätigung. Ebenso ist für den Fall, daß ein Papst in 
Freiheit auf sein Amt verzichtet, zur Gültigkeit nicht erforderlich, daß irgendje­
mand den Verzicht annimmt (can.332 § 2).

Jedenfalls möchte ich besonders betonen, daß weder das I.Vatikanische 
Konzil, noch das II.Vatikanum, noch der Kodex eine rechtliche Bindung des 
Papstes an die Konsultation durch die Bischöfe kennen33.

3. Der Jurisdiktionsprimat des Papstes über die Teilkirchen

Obwohl dies aus dem bis jetzt Gesagten bereits hinreichend geklärt scheint, 
führt can.333 § 1 weiter aus: "Der Papst hat kraft seines Amtes nicht nur Gewalt 
im Hinblick auf die Gesamtkirche, sondern besitzt auch über alle Teilkirchen ... 
einen Vorrang ordentlicher Gewalt."

a) Um die Tragweite dieser Aussage und den päpstlichen Jurisdiktionspri­
mat im allgemeinen zu verstehen, ist es unerläßlich, daß wir uns die nötigen 
Grundsätze über die Beziehung zwischen der Gesamtkirche und den Teilkirchen 
vergegenwärtigen.

Der Kodex wiederholt die Worte des Konzils33, wenn er sagt, daß es sich 
bei den Teilkirchen um Kirchen handelt "in quibus et ex quibus una et unica Ec­
clesia catholica exsistit" ("in denen und aus denen die eine und einzige katholi­
sche Kirche besteht") (can.368). Daraus folgt:

aa) Einerseits - gemäß der Lehre des ILVatikanischen Konzils und dem 
neuen Kodex des kanonischen Rechtes der lateinischen Kirche - wird die Kirche 
als "communio" gesehen, die sich aus verschiedenen Orts- bzw. Teilkirchen zusam­
mensetzt. Jede Teilkirche scheint sogar "nach dem Bild der Gesamtkirche" ge­
staltet zu sein3'1.

Tatsächlich kommt jedem Diözesanbischof "in der ihm anvertrauten Diöze­
se die ganze, ordentliche, eigenberechtigte und unmittelbare Gewalt zu, die zur 
Ausübung seines Hirtendienstes erforderlich ist" (can.381 § 1). Es handelt sich 

58 um die Gewalt, die - wie das Konzil erklärt - von den Bischöfen "als Stellvertre-



tcr ("vicarii") und Gesandte Christi"35 ausgeübt wird, um eine Gewalt "die sie im 
Namen Christi persönlich ausüben"35. "Kraft dieser Gewalt haben die Bischöfe 
das heilige Recht und vor dem Herrn die Pflicht, Gesetze für ihre Untergebenen 
zu erlassen, Urteile zu fällen und alles, was zur Ordnung des Gottesdienstes und 
des Apostolats gehört, zu regeln"37. Deshalb - setzt das Konzil fort - sind sie 
"nicht als Stellvertreter der Bischöfe von Rom zu verstehen, denn sie haben eine 
ihnen eigene Gewalt inne und heißen in voller Wahrheit Vorsteher des Volkes, 

das sie leiten"38.
So ist die Kirche als "communio" der verschiedenen Ortskirchen zu sehen.
bb) Andererseits sagt derselbe can.368 des Kodex - der wiederum aus dem 

Konzil genommen ist - daß in jeder Teilkirche die Gesamtkirche besteht ("eccle- 
siae particulares, in quibus ... una et unica Ecclesia catholica exsistit").

Kürzlich hat Papst Johannes Paul II. erklärt "Das wahre Geheimnis der Kir­
che gebietet uns anzuerkennen, daß die eine, heilige, katholische und apostoli­
sche Kirche in jeder Teilkirchc der Welt gegenwärtig ist ... alle Teilkirchen ... 
enthalten in sich selbst das Geheimnis der Gesamtkirche"3®.

ec) Aufgrund dieser "Beziehung zur kirchlichen Gemeinschaft" und beson­
ders weil in den Teilkirchen "die Fülle der Gesamtkirche besteht, erklärte der 
Papst: a) daß die Bischöfe der Teilkirchen immer in Gemeinschaft mit dem 
Nachfolger Petri leben sollen, der für die gesamte Kirche zum Hirt und Stellver­
treter Christi bestellt ist; und b) daß der Nachfolger des Apostel Petrus sein 
spezifisches Amt gegenüber den Teilkirchen ausüben soll80.

b) In diesem lehrhaften Kontext muß die ordentliche Gewalt des Papstes 
über alle Teilkirchen verstanden werden, die im zitierten can.333 § 1 dargelegt 
wird und in diesem Kontext muß auch der entsprechende can.381 § 1 ausgelegt 
werden, der einerseits feststellt: "Dem Diözesanbischof kommt in der ihm anver­
trauten Diözese die ganze ordentliche, cigenberechtigte und unmittelbare Ge­
walt zu, die zur Ausübung seines Hirtendienstes erforderlich ist", andererseits 
aber hinzufügt "ausgenommen ist, was von Rechts wegen oder aufgrund einer 
Anordnung des Papstes der höchsten oder einer anderen kirchlichen Autorität 

Vorbehalten ist".
Das II.Vatikanische Konzil gibt eine bessere Erklärung, indem es nicht nur 

das Prinzip aufstellt, daß der Vollzug der besagten Gewalt der Bischöfe "letzt- 
lich von der höchsten kirchlichen Autorität geregelt wird und ... mit bestimmten 
Grenzen umschrieben werden kann", sondern auch den Grund angibt, wofür sie 
"umschrieben werden kann", nämlich "im Hinblick auf den Nutzen der Kirche 
oder der Gläubigen"81.

c) In dieser Formulierung ergibt sich der Primat des Papstes als Dienst an 
den Teilkirchen, als ihre Hilfe, für ihr Wohl.

Deshalb wird in dem bereits zitierten § 1 des can.333, in dem die Gewalt 
des Papstes über alle Teilkirchen kundgetan wird, hinzugefügt, daß durch diese 
Gewalt "zugleich die eigenberechtigte, ordentliche und unmittelbare Gewalt ge­
stärkt und geschützt wird, die die Bischöfe über die ihrer Sorge anvertrauten 
Teilkirchen innehaben", wobei die Worte des Konzils in Erinnerung gebracht

59



werden: Die Gewalt der Bischöfe in den Teilkirchen wird "von der obersten und 
allgemeinen Gewalt nicht ausgeschaltet, sondern im Gegenteil bestätigt, gestärkt 
und in Schutz genommen"-’2.

d) Beim Durchblättern des Kodex können wir verschiedene Formen der 
Ausübung der päpstlichen Gewalt über die Teilkirchen feststellen. Zum Bei­
spiel:

- was die Struktur und die Ernennungen betrifft: dem Papst steht es zu, Teil­
kirchen zu errichten (can.373); er ernennt die Bischöfe frei oder bestätigt die 
rechtmäßig Gewählten (can.377 § 1), dem Papst wird ihr Amtsverzicht angebo- 
ten, der auch von ihm angenommen wird (cann.401 § 1; 416); er errichtet Kir­
chenprovinzen, hebt sie auf oder verändert sie (can.431 § 3); er bestimmt oder 
anerkennt den Bischofsstuhl des Metropoliten (can.435); er gewährt den Metro­
politen das Pallium (can.437 § 1); er errichtet die Bischofskonferenzen, löst sie 
auf oder verändert sie (can.449 § 1); er vertraut die seelsorgliche Betreuung je­
ner Teile des Gottesvolkes, die wegen besonderer Umstände noch nicht als Diö­
zesen errichtet worden sind, einem Apostolischen Vikar bzw. einem Apostoli­
schen Präfekten oder einem Apostolischen Administrator an, der sie im Namen 
des Papstes zu leiten hat (can.371), usw.;

- was die Berichterstattung und gewisse Überwachung betrifft: die Diözesan- 
bishöfe sind gehalten, alle fünf Jahre dem Papst über den Stand ihrer Diözese 
Bericht zu erstatten (cann.399-400); der Metropolit ist gehalten dem Papst even­
tuelle Mißbräuche mitzuteilen, die er in den Suffragandiözesen vorgefunden hat 
(can.436 §1,1); der Papst ordnet manchmal "Apostolische Visitationen" in den 
Teilkirchen an-’3; er empfängt und prüft die verschiedenen, an ihn gerichteten, 
Rekurse und trifft, wenn nötig, Vorkehrungen;

- was die persönlichen Reservate betrifft: der Papst allein gewährt die Dis­
pens von der Zölibatsverpflichtung (can.291); von den allgemeinen Gesetzen, 
die das Prozeß- oder Strafrecht betreffen oder von anderen Gesetzen, deren 
Dispens ihm besonders Vorbehalten ist (can.87); er behält sich bestimmte Seg­
nungen vor (can.1169 § 2); ihm allein steht grundsätzlich die Gewährung von 
Ablässen zu (can.995), usw.

4. Ziel und Grenzen der päpstlichen Jurisdiktionsgewalt

a) Bei der Erwähnung der Jurisdiktion des Papstes über die Teilkirchen 
habe ich darauf hingewiesen, daß diese Gewalt "auf den Nutzen der Kirche oder 
der Gläubigen" hingeordnet ist.

Darin ist auch im allgemeinen das Ziel der petrinischen Gewalt des Pap­
stes zu sehen. Dies sagt ausdrücklich das Dekret des II.Vatikanischen Konzils 
Christus Dominus über "die Hirtenaufgabe der Bischöfe in der Kirche": der 
Papst besitzt "aufgrund göttlicher Einsetzung die höchste, volle, unmittelbare 
und universale Seelsorgsgewalt. Weil er also als Hirte aller Gläubigen gesandt ist, 
für das Gemeinwohl der ganzen Kirche und für das Wohl der einzelnen Kirchen zu 
sorgen,

Johannes Paul II. nennt diesen Dienst "für das Wohl der Brüder", d.h. das 
''Petrusamt", ein "amoris officium - einen Dienst der Liebe"-*3.

60



b) Aus dem zu fördernden Gemeinwohl - das übrigens vom Wohl der ein­
zelnen Kirchen nicht entsprechend getrennt werden kann - ergibt sich der Dienst 
für die Einheit der Kirche.

Tatsächlich nennt die dogmatische Konstitution Pastor aetemus, durch die 
das I.Vatikanische Konzil das Dogma des päpstlichen Primates verkündet hat, 
die Einheit der Kirche das Ziel des Primates und zwar im doppelten Sinn: als 
Einheit des Glaubens und als Einheit der Gemeinschaft; sie betrachtet daher 
das Petrusamt als "den ewig dauernden Ausgangspunkt und die sichtbare 
Grundlage für diese doppelte Einheit"-®.

Dasselbe wiederholt das II.Vatikanische Konzil wenn es erklärt, daß Chri­
stus im heiligen Petrus "ein immerwährendes und sichtbares Prinzip und Funda- 
met der Glaubenseinheit und der Gemeinschaft eingesetzt" hat-7, für die Ein­
heit der Vielfalt von Bischöfen und Gläubigen"-8; ähnlich wie "die Einzelbischö­
fe ... sichtbares Prinzip und Fundament der Einheit in ihren Teilkirchen" sind-®.

Papst Johannes Paul II. hat kürzlich neben den Dienst der Einheit den 
Dienst der Universalität gestellt, indem er sich als Nachfolger des Petrus 'als er­
ster Diener der Einheit und Universalität der Kirche" bezeichnete50. Dieser 
Dienst der Universalität findet, meiner Meinung nach, seine beste Erklärung in 
der Nr.13 der dogmatischen Konstitution Lumen gentium. Dort wird von der 
universalen Berufung aller Menschen gesprochen, das neue Volk Gottes zu bil­
den. Darum muß sich dieses Volk über die ganze Welt, über alle Nationen und 
durch alle Zeiten hin ausbreiten und den allumfassenden Frieden fördern. Aber 
die Universalität oder Katholizität der Kirche "entzieht nichts dem zeitlichen 
Wohl irgendeines Volkes. Vielmehr fördert und übernimmt es Anlagen, Fähig­
keiten und Sitten der Völker, soweit sie gut sind. Bei dieser Übernahme reinigt, 
kräftigt und hebt es sie aber auch". Es gibt also Teilkirchen mit eigenen Traditio­

nen. So "bringen die einzelnen Teile ihre eigenen Gaben den übrigen Teilen und 
der ganzen Kirche hinzu". Es bestehen auch "zwischen den verschiedenen Teilen 
der Kirche die Bande einer innigen Gemeinschaft der geistigen Güter, der apo­
stolischen Arbeiter und der zeitlichen Hilfsmittel. Zu dieser Gütergemeinschaft 
nämlich sind die Glieder des Gottesvolkes berufen, und auch von den Einzelkir­
chen gelten die Worte des Apostels: 'Dienet einander, jeder mit der Gnadenga- 
be, wie er sie empfangen hat, als gute Verwalter der vielfältigen Gnadengaben 
Gottes’ (1 Petr. 4,10)".

In diesem Kontext der Lehre des Konzils wird die Feststellung eingefügt, 
daß der Stuhl Petri "der gesamten Liebesgemeinschaft vorsteht, die rechtmäßi­

gen Verschiedenheiten schützt und zugleich darüber wacht, daß die Besonder­
heiten der Einheit nicht nur nicht schaden, sondern ihr vielmehr dienen". Diese 
Worte erklären den Dienst der Universalität, um so mehr als wir aus dem Kon­
text auch den gesamten missionarischen Einsatz und die gegenseitige Hilfe und 
Zusammenarbeit entnehmen können, die es unter den einzelnen Kirchen zu för­
dern gilt.

c) Der Dienst des Petrusamtes für das Wohl der einzelnen Kirchen ist be­
reits im beschriebenen Dienst für das Gemeinwohl zu erkennen, da - wie gesagt 
' der eine Dienst vom anderen nicht getrennt werden kann*'.

Wenn es um den Dienst für die einzelnen Gemeinschaften geht, erinnern 
w'r uns besonders der Worte, die Christus an Petrus während des letzten 
Abendmahles gerichtet hat "und wenn du dich wieder bekehrt hast, dann stärke 61



deine Brüder" (Lk 22,32). Tatsächlich ist es die Aufgabe des Nachfolgers Petri 
"die Bischöfe in ihrem Glauben und in ihrem apostolischen Amt zu stärken", wie 
auch die berechtigten Eigentümlichkeiten der Teilkirchen zu schützens*. Der Papst, 
der verschiedene Erfahrungen in den einzelnen Kirchen sammelt und der sich - 
wie wir weiter unten sehen werden - bei der Ausübung seines eigenen Amtes der 
Zusammenarbeit der Gesamtkirche bedient, kann den Teilkirchen große Hilfe 
leisten, ihre Probleme in Gemeinschaft mit der gesamten Kirche zu lösen.

Bezüglich der Pastoraireisen hat Papst Johannes Paul II. gesagt, daß sie 
"den Zweck haben, die Botschaft des Evangeliums zu verkünden, die Einheit zu 
fördern und den Dynamismus der Teilkirchen anzuspomen"33.

d) Aus dem bisher Gesagten ergibt sich nun eindeutig, daß die Jurisdik­
tionsgewalt des Papstes nicht unbegrenzt ist.

Sie ist begrenzt durch das Ziel wofür die Kirche eingesetzt wurde; durch 
die der Kirche von Jesus Christus gegebene Grundstruktur und zwar der not­
wendigen Autonomie der Teilkirchen und der Gewalt der Bischöfe, die in har­
monischer Zusammenarbeit durch den Papst gestärkt und geschützt werden 
muß (can.333 § 1); durch den Dienst für das Wohl der Gesamtkirche, der Teil­
kirchen, der Gläubigen, für die Einheit und die Universalität... Mit einem Wort, 
sie wird umschrieben im Hinblick auf die besondere Aufgabe, die dem Nachfol­
ger Petri in der Kirche von Christus selbst übertragen worden ist3*.

5. Stets in Gemeinschaft mit den übrigen Bischöfen

Die oben gemachten Bemerkungen über Ziel und Grenzen der päpstlichen 
Jurisdikitionsgewalt stellen praktisch einen Kommentar zum § 2 des can.333 dar: 
"Der Papst steht bei Ausübung seines Amtes als oberster Hirte der Kirche stets 
in Gemeinschaft mit den übrigen Bischöfen, ja sogar der ganzen Kirche". Seine 
Gewalt ist tatsächlich, wie ich zu erklären versucht habe, besonders auf den 
Dienst der anderen Bischöfe und der Gesamtkirche ausgerichtet.

In dem eben zitierten § 2 des can.333 könnte auch eine gewisse Bestätigung 
der bereits erwähnten Meinung derer gesehen werden, die für die Existenz nur 
eines Subjektes der höchsten Gewalt in der Kirche eintreten: das Kollegium der 
Bischöfe mit und unter dem Papst.

Immerhin ist es bezeichnend, daß wir im zweiten Teil des zitierten Paragra­
phen die Feststellung finden: der Papst hat "das Recht, entsprechend den Erfor­
dernissen der Kirche darüber zu bestimmen, ob er dieses Amt persönlich oder 
im kollegialen Verbund ausübt". Diese Worte - die sich in jenem Teil des Kodex 
befmden, der eigens über den Papst handelt - leiten bereits zur Einschaltung der 
Ausübung des Petrusamtes im Bischofskollegium über, das weiter unten "eben­
falls Träger höchster und voller Gewalt in Hinblick auf die Gesamtkirche" ge­
nannt wird (can.336).

62



6. Die Mitarbeiter des Papstes

Der Papst bedient sich bei der Ausübung des ihm eigenen Petrusamtes - 
"stets in Gemeinschaft mit den übrigen Bischöfen, ja sogar mit der ganzen Kir­
che" (can.333 § 2) - in reichlichem Maß der Mitarbeit vieler Menschen; besser 
gesagt der Mitarbeit der Gesamtkirche.

Darüber handelt eigens der can.334.

a) Dieser Kanon erwähnt in erster Linie die Bischöfe : "Bei der Ausübung 
seines Amtes stehen dem Papst die Bischöfe zur Seite, die mit ihm auf verschie­
dene Weisen Zusammenarbeiten können”. Die Zusammenarbeit ist tatsächlich 
äußerst intensiv und vielseitig. Auch der Kodex, den ich interpretiere, ist Frucht 
einer ausgedehnten Befragung und Zusammenarbeit der gesamten Kirche, so 
daß Papst Johannes Paul II. bei seiner Veröffentüchung nicht nur feststellen 
konnte, daß er in einem gewissen Sinn die Frucht des Konzils ist (an den Kano- 
nes, die wir hier auslegen, sehen wir dies ganz klar), sondern auch zu erklären 
imstande war: "Wenn wir daher heute den Kodex promulgieren, sind Wir Uns 
voll bewußt, daß dieser Akt von Unserer päpstlichen Autorität ausgeht und da­
her primatialen Charakter annimmt. Dennoch sind Wir Uns gleichermaßen be­
wußt, daß dieser Kodex, was die Sache betrifft, die kollegiale Sorge aller Unserer 
Brüder im Bischofsamt um die Kirche widerspiegelt; ja aufgrund einer gewissen 
Ähnlichkeit mit dem Konzil muß dieser Kodex als Frucht kollegialer Zusammen­
arbeit angesehen werden, die aus dem Zusammenwirken von fachkundigen 
Menschen und Einrichtungen aus der ganzen Kirche entstanden ist"55.

Eine ähnliche Befragung und Zusammenarbeit begleitet die Reform der 
römischen Kurie, die in Vorbereitung ist, und hat auch andere maßgebende Do­
kumente des Papstes begleitet.

Die Zusammenarbeit erstreckt sich auch auf die Entscheidungen verwal­
tungsrechtlicher Art; z.B. habe ich gesagt, daß der Papst die Bischöfe frei er­
nennt oder bestätigt (can.377 § 1); der Kodex verlangt aber, daß die Bischöfe ei­
ner Kirchenprovinz oder die Bischofskonferenzen, durch Beratung, sowie auch 
einzelne Bischöfe, besonders geeignete Personen für ein solches Amt Vorschlä­
gen und gibt die Art der Zusammenarbeit für die Wahl der Bischöfe an 
(cann.377 § 2 - 378); ich habe gesagt, daß nur der Papst für die Errichtung, Auf­
hebung oder Veränderung der Kirchengebiete zuständig ist, aber auch hier sieht 
der Kodex die Befragung der betroffenen Bischöfe vor (cann.372 § 2; 431 § 3; 
433 § 1); dasselbe gilt für die Errichtung, Auflösung oder Veränderung der Bi­
schofskonferenzen (can.449 § 1); auch bei der Durchführung der "Apostolischen 
Visitationen" bedient sich der Hl.Vater der Mitarbeit der Lokalbischöfe: in ei- 
nem jüngsten Schreiben vom 4.November 1986 an den Episkopat der Vereinig­
ten Staaten von Amerika, dankt der Hl.Vater ausdrücklich den Lokalbischöfen 
für ihre Mitarbeit während dieser Besuchsdienste55.

b) Unter den Arten der Zusammenarbeit der Bischöfe mit dem Papst er­
wähnt der zitierte can.334 ausdrücklich die Bischofssynode (cann.342 - 348), die 
v°n Papst Paul VI. im Jahre 1965 errichtet wurde57. Sie "ist eine Versammlung 
von Bischöfen, die, aus den verschiedenen Gegenden der Erde ausgewählt, zu 
Bestimmten Zeiten Zusammenkommen, um die enge Verbundenheit zwischen



Papst und Bischöfen zu fördern und um dem Papst bei Bewahrung und Wachs­
tum von Glaube und Sitte, bei Wahrung und Festigung der kirchlichen Disziplin 
mit ihrem Rat hilfreich beizustehen und um Fragen bezüglich des Wirkens der 
Kirche in der Welt zu beraten" (can.342).

Frucht der synodalen Befragung sind, unter anderem, zwei Apostolische 
Schreiben von höchster Bedeutung für das Leben der Gesamtkirche und zwar 
Familiaris consortio über die Aufgaben der christlichen Familie in der Welt von 
heute, vom 22-ll-19813a und Reconciliatio et poenitentia über Versöhnung und 
Buße in der Sendung der Kirche heute, vom 2-12-1984“®.

c) Derselbe can.334 erwähnt auch die Hilfe der Kardinale (cann.349 - 359), 
die nicht nur für die Wahl des Papstes zu sorgen haben, sondern auch dem 
Papst zur Seite stehen "und zwar entweder durch kollegiales Handeln, wenn sie 
zur Behandlung wichtigerer Fragen zusammengerufen werden, oder als einzelne 
in Ausübung verschiedener Ämter, womit sie dem Papst vornehmlich in der täg­
lichen Sorge für die Gesamtkirche Hilfe leisten" (can.349).

Sie "helfen dem obersten Hirten der Kirche auf kollegiale Weise ("collegiali 
actione") hauptsächlich in den Konsistorien" (can.353 § 1)“. Der Kodex betont 
sogar ausdrücklich, daß die Kardinäle die Verpflichtung haben, "angelegentlich 
mit dem Papst zusammenzuarbeiten" (can.356). Beinahe überflüssig, hinzuzufü­
gen, daß diese Kardinäle aus verschiedenen Nationen gewählt werden und daß 
sie daher in gewisser Weise die Gesamtkirche repräsentieren.

d) Außer den Kardinalen erwähnt can.334 noch "andere Personen". Es ist 
gewiß schwierig, alle jene Personen (Experten, Theologen, usw.) erschöpfend 
aufzuzählen, die dem Papst bei der Ausübung seines Amtes Hilfe leisten kön­
nen. Hier seien zumindest die Päpstlichen Gesandten genannt (cann.362 - 367). 
Als Papst Johannes Paul II. am 28.6.1986 zur römischen Kurie sprach, sagte er 
unter anderem: "Ich spüre, daß uns auch alle jene nahe sind, die wenn auch fern 
von hier, das Petrusamt in der Welt vertreten und in die Welt hinaus verlängern: 
die Nuntien und Apostolischen Delegaten und das gesamte Personal der über 
die Welt verstreuten päpstlichen Vertretungen"*1.

e) Auch "verschiedene, den Zeiterfordernissen entsprechende Einrichtun­
gen" werden unter den Mitarbeitern des Papstes erwähnt.

Offensichtlich nimmt hier die Römische Kurie (cann.360 -361) den ersten 
Platz ein, "durch die der Papst die Geschäfte der Gesamtkirche zu besorgen 
pflegt und die ihre Aufgabe in seinem Namen und seiner Autorität zum Wohl 
und zum Dienst an den Teilkirchen ausübt" (can.360). Das Il.Vatikanische Kon­
zil hat unter Bekanntgabe seiner Wünsche bezüglich der Römischen Kurie auch 
erklärt: "Diese Behörden sind zum Wohle der ganzen Kirche geschaffen. Daher 
wird weiter gewünscht, daß ihre Mitglieder, Beamten und Berater sowie die 
päpstlichen Legaten, soweit es geschehen kann, mehr aus den verschiedenen 
Gebieten der Kirche genommen werden, so daß die zentralen Behörden oder 
Organe der katholischen Kirche eine wahrhaft weltweite Prägung aufweisen.

Ferner ist zu wünschen, daß auch einige Bischöfe, vor allem Diözesanbi- 
schöfe, unter die Mitglieder der Behörden aufgenommen werden, damit sie die 
Ansichten, Wünsche und Anliegen aller Kirchen dem Papst ausführlich unter- 

64 breiten können"“2.



Die Reform der Römischen Kurie, die durch die Apostolische Konstitution 
Regimini Ecclesiae Universae vom 15.8.1967“ durchgeführt wurde, setzte den 
Beginn für eine weitgehendere Internationalisierung der Kurie, die sich aus Di- 
kasterien verschiedenster Natur zusammensetzt und ausführende, richterliche 
und fördernde Gewalt besitzt. Eine neue Reform wird vorbereitet.

In die Römische Kurie werden, besonders für die Ämter von größerer Be­
deutung, aus den verschiedenen Ländern best vorbereitete Fachmänner berufen, 
die die vielfachen und schwierigen Fragen der Gesamtkirche sowie der einzel­
nen Teilkirchen bearbeiten und eingehend prüfen. Es fällt schwer, diese Hilfe 
uicht anzuerkennen, die hier hochqualifizierte Menschen von internationalem 
Ruf, sowohl den in der ganzen Welt verstreuten Kirchen leisten, die allein sicher 
nicht über ein so fachkompetentes Personal verfügen“, wie auch auf internatio­
naler Ebene bei der Förderung bestimmter seelsorglicher Aufgaben.

7. Besetzung, Verlust, Vakanz oder völlige Behinderung des Papstamtes

Diese Fragen sind nun für diesen internationalen Kongreß weniger bedeu­
tend. Deshalb werde ich nur grundlegende Feststellungen treffen ohne auf Ein­
zelheiten näher einzugehen.

a) Über die Wahl des Papstes bestimmt can.332 § 1: "Volle und höchste 
Gewalt in der Kirche erhält der Papst durch die Annahme der rechtmäßig er­
folgten Wahl zusammen mit der Bischofsweihe". Es werden also drei Bestandtei­
le erwähnt: die rechtmäßig erfolgte Wahl, die (selbstverständlich freie) Annah- 

me und die Bischofsweihe.
In der Folge werden zwei Möglichkeiten erwogen:
aa) daß der Gewählte die Bischofsweihe schon empfangen hat: in diesem 

Fall wird gesagt, daß er die päpstliche Gewalt vom Augenblick der Wahlannah- 
me besitzt;

bb) daß der Gewählte noch nicht Bischof ist: in diesem Fall wird nur be­
stimmt, daß "er sofort zum Bischof zu weihen" ist.

Wie aus dieser Gesetzesbestimmung ersichtlich ist - genauso wie aus der 
Apostolischen Konstitution Romano Pontifici eligendo vom 1.10.1975“, durch 
d>e jetzt die Wahl des Papstes geregelt ist - wird nur eine praktische Norm gege­
ben, aber die theologische Frage, die in der katholischen Kirche sehr umstritten 
ist, wird nicht gelöst, ob nämlich der zum Papst Gewählte, der noch nicht Bi­
schof ist, die Jurisdiktion über die Gesamtkirche vom Augenblick seiner Annah­
me oder erst vom Augenblick seiner Bischofsweihe erhält. Da diese theologische 
Frage nicht gelöst ist, bestimmt der Kodex aus praktischen Gründen, daß in die­
sem Fall der Gewählte sofort ("statim") zum Bischof zu weihen ist.

b) Der Papst verliert das Petrusamt gewöhnlich mit dem Tod. Der genannte 
can.332 weist jedoch im § 2 auch auf die Möglichkeit hin, daß der Papst auf sein 
Amt verzichtet.

Zur Gültigkeit des Verzichtes werden zwei Dinge gefordert: a) daß der 
Verzicht frei erfolgt und zwar ohne physischen und moralischen Druck von au­
ßen: tatsächlich kann niemand den Papst seines Amtes berauben, und b) daß 
ßer Verzicht hinreichend kundgetan wird.



Es ist dagegen nicht erforderlich - wie ich schon angedeutet habe - daß ir­
gendjemand den Verzicht annimmt.

c) Im Fall, daß der römische Bischofsstuhl vakant oder völlig behindert ist, 
schreibt can.335 vor: Es "darf in der Leitung der Gesamtkirche nichts geändert 
werden; es sind aber die besonderen Gesetze zu beachten, die für diese Fälle er­
lassen sind".

- Bezüglich der Vakanz des römischen Bischofsstuhles gibt es ein besonde­
res Gesetz und zwar die bereits erwähnte Apostolische Konstitution Romano 
Pontifici eligendo (erster Teil)“. In diesem Dokument lesen wir: "Während der 
Vakanz des Apostolischen Stuhles liegt die Leitung der Kirche beim Heiligen 
Kardinalskollegium, aber nur für die ordentlichen Angelegenheiten und für jene 
Fragen, die keinen Aufschub erlauben, sowie für die Vorbereitung alles dessen, 
was für die Wahl des neuen Papstes erforderlich ist, wobei jedoch die Modalitä­
ten und Grenzen zu beachten sind, die durch diese unsere Konstitution festge­
setzt sind"07.

Darüber hinaus wird bestimmt, daß "das Heilige Kollegium für diesen Zeit­
raum keinerlei Vollmacht oder Jurisdiktion bezüglich jener Fragen" hat, "deren 
Regelung zu Lebzeiten dem Papst zustand. Dies alles muß ausschließlich dem 
zukünftigen Papst Vorbehalten bleiben".

Es wird sogar "jede Handlung für ungültig und nichtig" erklärt, "die das 
Kardinalskollegium in Ausübung der dem Papst zu seinem Lebzeiten zustehen­
den Vollmacht oder Jurisdiktion vornehmen zu müssen glaubte - es sei denn daß 
dies ausdrücklich in dieser Konstitution erlaubt wird”*“.

- Bezüglich der völligen Behindenmg des römischen Bischofsstuhls67 gibt es 
kein besonderes Gesetz.

Man kann daher in diesem Fall - gemäß can,197° - servatis de iure servan 
dis die Normen der besagten Konstitution Romano Pontifici eligendo anwenden.

IV. Die Jurisdiktionsgewalt des Ökumenischen Konzils

Da mein Thema den Papst und das Ökumenische Konzil betrifft, möchti 
ich gleich zu Beginn dieses Kapitels bemerken, daß - anders als es sich aus den 
can.228 § 1 des Kodex aus dem Jahre 1917 ergab - nach dem neuen Kodex de 
lateinischen Kirche und auch nach dem II.Vatikanischen Konzil71, Träger de 
höchsten Autorität in der Kirche neben dem Papst nicht einfach das Ökumeni 
sehe Konzil, sondern das Kollegium der Bischöfe ist (can.336).

Immerhin, wie bereits erwähnt (II, 2), anstatt von zwei Trägern der hoch 
sten Autorität, die nicht entsprechend unterschieden werden, zu sprechen (der 
Papst allein und dem Bischofskollegium zusammen mit dem Papst), ist es wo! 
richtiger, das Vorhandensein nur eines einzigen Trägers dieser Autorität zu be 
haupten und zwar das Bischofskollegium, das die höchste Gewalt entweder ko 
legial oder durch ihr Haupt ausübt. Dieser Betrachtungsweise stehen weder di 
Konstitution über die Kirche des II.Vatikanums noch der Kodex entgegen. Ii 
Gegenteil, bestimmte Formulierungen dieser Dokumente begünstigen sie sc 
gar72.

66



1. Das Kollegium der Bischöfe

Ich habe bereits oben (II, 2) erklärt, daß das Wort Kollegium nicht im 
streng jurisdischen Sinn zu verstehen ist.

Can.336 nennt zwei konstitutive Elemente des Bischofskollegiums:
a) den Papst als sein Haupt. Dieses Element ist wesentlich. Tatsächlich hat 

"das Kollegium oder die Körperschaft der Bischöfe ... nur Autorität ... in Ge­
meinschaft mit dem Bischof von Rom"71. Es handelt sich sogar um ein Kollegi­
um "das es ohne Haupt nicht gibt"74, bei dem "sein Haupt immer und notwendi­
gerweise mitverstanden" wird71; und wenn daher "die Tätigkeit des Hauptes aus­
fällt, können die Bischöfe als Kollegium nicht handeln"71. Keineswegs handelt es 
sich um eine Abhängigkeit des Kollegiums von seinem Haupt, sondern um eine 
Gemeinschaft (communio) zwischen dem Haupt und seinen Gliedern77, und 
zwar um eine "organische Wirklichkeit, die eine rechtliche Gestalt verlangt und 
zugleich von der Liebe beseelt ist"78;

b) die Bischöfe als seine Glieder . Sie werden kraft folgender Umstände zu 
Gliedern: 1.- der sakramentalen Weihe und 2.- der hierarchischen Gemeinschaft 
mit dem Haupt und den Gliedern des Kollegiums71*. Der erste Umstand macht 
sie ontologisch zu Teilhabern der "sacra potestas", während der zweite Umstand 
den Ausübungsbereich dieser Gewalt festlcgt“0.

Bezüglich dieses Kollegiums sagt derselbe can.336, daß in ihm die aposto­
lische Körperschaft immerzu" fortdauert“1, wenn dies auch "nicht die Übertra­
gung der außerordentlichen Vollmacht der Apostel auf ihre Nachfolger" ein­
schließt“3.

Das Konzil fügt hinzu: "Insofern dieses Kollegium aus vielen zusammenge­
setzt ist, stellt es die Vielfalt und Universalität des Gottesvolkes, insofern es un­
ter einem Haupt versammelt ist, die Einheit der Herde Christi dar"“3.

2. Die einzelnen Glieder des Kollegiums

Die einzelnen Glieder des Bischofskollegiums haben selbstverständlich kei­
ne Jurisdiktion über die Gesamtkirche.

Das Konzil erklärt jedoch - und der Kodex (can.392 § 1) verordnet -, daß 
d'c einzelnen Bischöfe "als Glieder des Bischofskollcgiums und rechtmäßige 
Nachfolger der Apostel ... aufgrund von Christi Stiftung und Vorschrift zur Sor­
ge für die Gesamtkirchc gehalten (sind). Diese wird zwar nicht durch einen ho­
heitlichen Akt (actum jurisdictionis) wahrgenommen, trägt aber doch im höch­
sten Maße zum Wohl der Gesamtkirchc bei. Alle Bischöfe müssen nämlich die 
Glaubenseinheit und die der ganzen Kirche gemeinsame Disziplin fördern und 
schützen, sowie die Gläubigen anleiten zur Liebe zum ganzen mystischen Leibe 
Christi, besonders zu den armen und leidenden Gliedern und zu jenen, die Ver­
jüng erdulden um der Gerechtigkeit willen (vgl. Mt 5,10). Endlich müssen sie 
al*e Bestrebungen fördern, die der ganzen Kirche gemeinsam sind, vor allem 
dazu, daß der Glaube wachse und das Licht der vollen Wahrheit allen Men­
schen aufgehe"*4.

Diese Erklärung bestimmt in gewissem Sinn den Hintergrund und den 
Rahmen der nun folgenden Ausführungen über das kollegiale Handeln im engc- 
rcn Sinn.

67



3. Die höchste Autorität

Das oben beschriebene Kollegium "ist zusammen mit seinem Haupt und 
niemals ohne dieses Haupt ebenfalls Träger höchster und voller Gewalt in Hin­
blick auf die Gesamtkirche" (can.336)85.

a) Diese Gewalt wird nicht nur mit dem Eigenschaftswort höchste näher 
bestimmt, sondern auch als volle Gewalt bezeichnet und im Hinblick auf die Ge­
samtkirche . Diese Ausdrücke habe ich bereits oben erläutert.

Wenn es sich auch - nach der Auffassung der Katholischen Kirche - um die 
von Christus selbst dem Bischofskollegium verliehene Gewalt handelt, wird sie 
jedoch, anders als die Gewalt des Papstes, nicht als ordentliche bezeichnet, weil 
das Kollegium der Bischöfe wohl kaum als Amt im technischen Sinn des Wortes 
angesehen werden kann80.

Die Jurisdiktionsgewalt des Bischofskollegiums über die einzelnen Teilkir­
chen ist jedenfalls nicht behauptet worden.

b) Ziel und Grenzen der Gewalt des Bischofskollegiums sind - ähnlich wie 
der des Papstes - das Wohl der Gläubigen, ja der gesamten Kirche87.

Sie findet selbstverständlich ihren Platz in der Reihe der oben angeführten 
Verpflichtungen der einzelnen Glieder des Kollegiums gegenüber der Gesamt­
kirche, sowie in der konkreten Verwirklichung der notwendigen kollegialen Ge­
sinnung ("affectus collegialis")88.

4. Die verschiedenen Arten die höchste Gewalt auszuüben

a) Der neue Kodex - getreu der Lehre des Il.Vatikanischen Konzils8® - be­
stimmt: "Die Gewalt in Hinblick auf die Gesamtkirche übt das Bischofskollegi­
um in feierlicher Weise auf dem Ökumenischen Konzil aus" (can.337 § 1).

b) Diese Art die Gewalt auszuüben ist aber weder nach dem Konzil noch 
nach dem Kodex als einzige Ausübungsart vorgesehen. Sie wird feierlich genannt 
und setzt daher andere Ausübungsarten voraus, die nicht feierlich sind.

Tatsächlich sagt can.337 im § 2 aus: Das Bischofskollegium übt dieselbe 
Gewalt "durch eine vereinte Amtshandlung der auf dem Erdkreis verstreut wei­
lenden Bischöfe aus; sofern diese Handlung als solche vom Papst in die Wege 
geleitet oder frei angenommen ist, so daß ein wirklich kollegialer Akt zustande 
kommt"®0.

In dieser Aussage findet die oben gemachte Feststellung ihre Bestätigung, 
daß auf seiten des Bischofskollegiums ohne die Mitwirkung des Papstes kein 
streng kollegialer Akt zustande kommen kann, d.h. der nicht vom Papst in die 
Wege geleitet oder wenigstens frei angenommen wurde. Die vom Bischofskolle­
gium in einem kollegialen Akt erlassenen Dekrete bedürfen daher, um verpflich­
tende Kraft zu erlangen, der Bestätigung des Papstes und der Promulgation auf 
seine Anordnung hin (can.341 § 2)®1.

68



Während das Ökumenische Konzil historisch und juridisch eine klare Ge­
stalt besitzt, geben weder das Il.Vatikanische Konzil noch der neue Kodex kon­
kret an, welche nun die anderen möglichen Arten sind, um diese höchste Gewalt 
auszuüben. Es bleibt daher der theologischen und juridischen Forschung über­
lassen, diese Arten aufzudecken und der Kirche für ihr zukünftiges Handeln
vorzulegen®1.

Can.337 § 3 bestimmt jedenfalls: "Sache des Papstes ist es, gemäß den Be­
dürfnissen der Kirche die Weisen auszuwählen und auszurichten, in denen das 
Bischofskollegium seine Aufgabe hinsichtlich der Gesamtkirche kollegial aus­
üben soll".

Persönlich bin ich der Meinung, daß eine bestimmte Ausweitung des juris- 
diktionellen Handelns des Bischofskollegiums der Gesamtkirche gegenüber, in 
ökumenischer Sicht gerne aufgenommen werden würde®3.

5. Das Ökumenische Konzil

a) In Übereinstimmung des bisher Gesagten, stellt das II.Vatikanum fest: 
"Ein Ökumenisches Konzil gibt es nur, wenn es vom Nachfolger Petri als solches 
bestätigt oder wenigstens angenommen wird"®“.

b) In diesem Sinn nennt nun der Kodex, in can.338 § 1, diejenigen Vorrech­
te, die bezüglich des Ökumenischen Konzils allein dem Papst zukommen:

- es einzuberufen,
- ihm persönlich oder durch andere vorzusitzen,
- es zu verlegen,
- zu unterbrechen oder aufzulösen,
- sowie dessen Dekrete zu genehmigen®5.
Diese Vorrechte werden dem Papst als notwendigem und qualifiziertem 

Haupt des Kollegiums zugeschrieben®®.
Nach der eben zitierten Aussage des II.Vatikanums ist das letzte der aufge­

zählten Vorrechte besonders wichtig. Deshalbt bestimmt der Kodex: "Dekrete 
des Ökumenischen Konzils haben Rechtsverbindlichkeit, wenn sie zusammen 
m»t den Konzilsvätern vom Papst genehmigt, von diesem bestätigt und auf seine 
-Anordnung hin promulgiert worden sind" (can.341 § 1). Die Genehmigung ("ap- 
Probatio") bezieht sich also auf den Papst zusammen mit den Konzilsvätern 
(wenn nur die Konzilsväter und nicht der Papst die Genehmigung erteilten, hät­
ten die Konzilsbeschlüsse keine verpflichtende Wirkung)®7; die Bestätigung 
("confirmatio") aber und die Anordnung der Promulgation, beziehen sich nur auf 
den Papst.

Jedenfalls hat es auch nach dem Wortlaut des zitierten can.338 § 1 nicht 
den Anschein, daß die Bestätigung im vorliegenden Fall ein von der erwähnten 
Genehmigung verschiedener Akt sein muß®“: Wenn der Papst als notwendiges 
und qualifiziertes Haupt des Kollegiums zusammen mit anderen Bischöfen ein 
Dekret genehmigt, bestätigt er es und macht es dadurch definitiv verpflichtend.

Neben den obgenannnten Vorrechten werden - ohne jedoch das Adverb 
allein zu verwenden - zwei weitere Vorrechte erwähnt (die unmittelbarer als die 
vorhergehenden die interne Arbeit des Konzils betreffen), daß es nämlich Sache 
des Papstes ist (can.338 § 2):

69



- "die Verhandlungsgegenstände des Konzils zu bestimmen"; wobei näher 
bestimmt wird: "den vom Papst vorgelegten Themen können die Konzilsväter an­
dere hinzufügen, die vom Papst zu genehmigen sind". Hierzu bemerkt K.Hartelt: 
"Bereits hier - im Stadium der Festlegung des Konzilsprogramms - konkretisiert 
sich das Zusammenwirken des Bischofskollegium mit seinem primatialen Haupt. 
So unbestritten das Propostitionsrecht des Papstes ist, so unbestritten muß es 
gleichermaßen sein, daß die Bischöfe - 'als Glieder des Bischofskollegiums und 
rechtmäßige Nachfolger der Apostel ... aufgrund von Christi Stiftung und Vor­
schrift zur Sorge für die Gesamtkirche gehalten’ (Lumen Gentium 23 b) - ihre 
Anliegen einbringen und auf dem Konzil frei artikulieren können - als notwendi­
ge Voraussetzung, die zur Ausübung der Höchstgewalt des Bischofskollegiums 
über die Gesamtkirche im Ökumenischen Konzil gefordert ist"0®;

- "die Geschäftsordnung für das Konzil zu erlassen"100.

c) Weil das Konzil eine Art die Gewalt des Bischofskollegiums auszuüben 
darstellt, besitzen daher alle und nur die Bischöfe, die Glieder des Bischofskolle­
giums sind (can.339 § 1), das Recht und die Pflicht am Ökumenischen Konzil 
mit entscheidendem Stimmrecht teilzunehmen. Somit auch die Titularbischöfe.

Diese Feststellung ist Frucht einer bestimmten in letzter Zeit erfolgten 
doktrinären Entwicklung. Ganz anders lautete in der Tat die Anordnung des 
vorhergehenden Kodex101. Das II.Vatikanische Konzil erklärte, "daß allen Bi­
schöfen, die Glieder des Bischofskollegiums sind, das Recht zusteht, am Öku­
menischen Konzil teilzunehmen"102. Dadurch wurde klar, daß sich auch die Ti­
tularbischöfe beteiligen können. Es blieb jedoch der Zweifel, ob sich für die Ti­
tularbischöfe aus dem ordentlichen Teilnahmerecht bereits ein ordentliches 
Stimmrecht ergäbe. Der neue Kodex löst die Frage im positiven Sinn103.

Der Kodex bestimmt schließlich, daß die Höchste Autorität der Kirche 
(praktisch der Papst oder das Konzil selbst) zum Konzil auch einige andere Per­
sonen berufen kann, die nicht Inhaber der Bischofswürde sind. In einem solchen 
Fall müßte dieselbe Autorität deren Stellung im Konzil näher bestimmen 
(can.339 § 2).

d) Der Kodex sieht auch die Möglichkeit vor, daß während des Konzils der 
Apostolische Stuhl vakant wird. Für einen solchen Fall wurde - in Übereinstim­
mung mit den oben erwähnten Normen (IV, 1 a) - angeordnet, daß "das Konzil 
von Rechts wegen unterbrochen (ist), bis der neue Papst dessen Fortführung an­
geordnet oder es aufgelöst hat" (can.340).

6. Die höchste Gewalt des Papstes und des Bischofskollegiums

Wenn man die höchste persönliche Autorität des Papstes, Haupt des Bi­
schofskollegiums, mit der des Kollegiums zusammen mit seinem Haupt, ver­
gleicht, ergeben sich folgende Feststellungen:

- Der Papst besitzt die Gewalt nicht nur über die Gesamtkirche, sondern 
auch eine ordentliche Gewalt über alle Teilkirchen; die Gewalt des Bischofskol­
legiums wird an sich nur der Gesamtkirche gegenüber behauptet.

- Auch im Hinblick auf den Dienst an der Gesamtkirche, kann der Papst, 
als Haupt des Kollegiums, allein manche Handlungen vollziehen, "die den Bischö-

70 fen in keiner Weise zustehen, z.B. das Kollegium einberufen und leiten, die Rieht-



linien für das Verfahren approbieren usw."; und auch je nach den im Laufe der 
Zeit wechselnden Erfordernissen der Kirche, bestimmen, in welcher Weise, per­
sönlich oder kollegial, die Sorge für die ganze Herde tunlich ins Werk gesetzt 
wird104.

- Während der Papst seine Gewalt jederzeit ausüben kann, wie es von sei­
nem Amt her gefordert wird, handelt das Bischofskollegium, wenn es auch im­
mer besteht, nicht beständig in streng kollegialem Akt, sondern nur von Zeit zu 
Zeit103, wenn es die besonderen Erfordernisse der Seelsorge verlangen.

- Während der Papst seine Gewalt immer frei ausüben kann (und zwar zum 
Wohl der Kirche nach eigenem Gutdünken), kann sie das Kollegium nur unter 
Zustimmung des Bischofs von Rom ausüben104.

V. Die Unfehlbarkeit

Die Meinungsverschiedenheit zwischen der Katholischen Kirche und den 
Orthodoxen Kirchen über den Papst, erstreckt sich in besonderer Weise nicht 
nur auf den päpstlichen Juristdiktionsprimat, sondern auch - wie anfangs er­
wähnt (I, 3) - auf das Dogma der Unfehlbarkeit.

Deshalb halte ich es für angebracht, wenigstens in kurzen Umrissen, die 
einschlägigen Normen darzulegen, auch wenn der neue Kodex der lateinischen 
Kirche die Unfehlbarkeit nicht unter den kanones, die den Papst und das Bi­
schofskollegium betreffen (cann.330 - 341), behandelt, die sich im II.Buch mit 
der Überschrift Volk Gottes befinden, sondern sie im III.Buch erwähnt, das den 
Zerkündigungsdienst der Kirche zum Inhalt hat.

1. Der Kontext dieser Normen und ihre theologischen Voraussetzungen

Das erwähnte III.Buch des Kodex spricht vom Glaubensgut ("fidei deposi- 
tum"), das Christus der Kirche anvertraut hat "damit sie unter dem Beistand des 
Heiligen Geistes die geoffenbarte Wahrheit heilig bewahrt, tiefer erforscht und 
treu verkündigt und auslegt", sowie von der sich daraus ergebenden Pflicht und 
dem angeborenen Recht der Kirche unabhängig von jeder menschlichen Gewalt, 
allen Völkern das Evangelium zu verkündigen (can.747 § 1).

Dasselbe Buch bemerkt unter anderem, daß "im Hinblick auf die ganze 
Kirche ... die Aufgabe, das Evangelium zu verkündigen, vornehmlich dem Papst 
und dem Bischofskollegium anvertraul" ist (can.756 § 1); es erklärt, daß "die Bi­
schöfe ... sei es als einzelne, sei es auf Bischofskonferenzen oder auf Partikular­
konzilien versammelt, wenn sic auch Unfehlbarkeit in der Lehre nicht besitzen, 
die authentischen Künder und Lehrer des Glaubens für die ihrer Sorge anver­
trauten Gläubigen" sind (can.753, vgl. 756 § 2); cs handelt auch über die einzel- 
nen Aufgaben der Priester, Diakone, Mitglieder der Institute des geweihten Le­
bens und Laien, sowie über die verschiedenen Mittel, die bei der Verkündigung 
der christlichen Lehre angewandt werden sollen und zwar die Predigt, die kate­
ehetische Unterweisung, die Darlegung der Lehre in Schulen und Akademien, 
auf Konferenzen und Versammlungen jedweder Art, ihre Verbreitung in sozia­
len Kommunikationsmitteln, die Missionstätigkeit (cann.756 - 832).

Aus diesem Kontext wird leicht verständlich - wie das I.Vatikanische Kon- 
Zl* bereits andeutete107 - daß es sich nicht um die Unfehlbarkeit des Papstes 
(oder des Bischofskollegiums) handelt, sondern um die Unfehlbarkeit ihres 71



Lehramtes. Die Unfehlbarkeit bezieht sich nicht auf die Person des Papstes 
oder auf das Kollegium der Bischöfe, sondern auf ihre ganz bestimmte Tätig- 
keitIOB.

Das II.Vatikanische Konzil spricht über die Unfehlbarkeit "mit welcher der 
göttliche Erlöser seine Kirche ... ausgestattet sehen wollte"10®, über die "der 
Kirche verheißene Unfehlbarkeit"110, über "das Charisma der Unfehlbarkeit der 
Kirche selbst"111.

Folglich erläutert das II.Vatikanum, daß, wenn der Papst - und dies gilt in 
Analogie auch für das Bischofskollegium - eine Glaubenslehre als definitiv ver­
pflichtend, also als unfehlbar, verkündigt, er "nicht als Privatperson" seine Ent­
scheidung vorträgt, sondern "als oberster Lehrer der Gesamtkirche, in dem als 
einzelnem das Charisma der Unfehlbarkeit der Kirche selbst gegeben ist"”2. 
Der Papst formuliert also nicht seinen privaten Glauben, sondern den der Kir­
che”3.

In demselben Kontext erscheint die Unfehlbarkeit der Kirche im Dienst am 
erwähnten Glaubensgut gegeben zu sein, das es zu verkündigen gilt und worin 
sie ihre Grenzen findet. Dies sagt ausdrücklich das Konzil: "Diese Unfehlbarkeit 
... reicht so weit wie die Hinterlage der göttlichen Offenbarung, welche rein be­
wahrt und getreulich ausgelegt werden muß, es erfordert"11-*. Tatsächlich ist das 
Lehramt, auch das des Papstes und der Körperschaft der Bischöfe, "nicht über 
dem Wort Gottes, sondern dient ihm"”3. Und weder der Papst noch das Bi­
schofskollegium empfangen eine neue öffentliche Offenbarung, die dem Glau­
bensgut hinzuzufügen wäre; sie müssen nur das Wort Gottes, das in der Heiligen 
Schrift und der Tradition enthalten ist, erforschen und verkünden113.

Im beschriebenen Kontext erweist sich die Unfehlbarkeit auch als 
Erfordernis des Glaubensgutes, das "rein bewahrt und getreulich ausgelegt wer­
den muß", daß nämlich die geoffenbarlen Wahrheiten im Einklang mit der Of­
fenbarung verkündigt werden und weiters die Verkündigung des Evangeliums 
nicht Ursache der Trennung, sondern der Einheit, der Gemeinschaft (commu- 
nio) werde.

2. Die zwei Träger der Unfehlbarkeit

Der Kodex des kanonischen Rechtes aus dem Jahre 1917 bezeichnete den 
Papst und das Ökumenische Konzil sowohl als Träger der höchsten Jurisdiki- 
tionsgewalt wie als Träger der Unfehlbarkeit117.

Der neue Kodex betrachtet, gemäß der Lehre des II.Vatikanischen Kon­
zils11“, ähnlich wie in Bezug auf die höchste Jurisdikitionsgewalt, diejenigen, de­
nen es im Hinblick auf die Gesamtkirche vornehmlich zukommt, das Evangeli­
um zu verkündigen, als Träger der Unfehlbarkeit (vgl. can.756 § 1) und zwar:

- Den Papst als "oberster Hirt und Lehrer aller Gläubigen, dessen Aufgabe 
es ist, seine Brüder im Glauben zu stärken" (can.749 § 1)“®.

- "Das Bischofskollegium ... als Lehrer und Richter über Glaube und Sitte" 
(can.749 § 2)12°.

72



Dieser letztere Träger, d.h. das Kollegium der Bischöfe, kann ein unfehl­
bares Urteil fällen, in Analogie zur höchsten Jurisdiktionsgewalt, wenn es auf ei­
nem Ökumenischen Konzil versammelt ist oder wenn die Bischöfe "über die 
Welt verstreut, unter Wahrung der Gemeinschaft untereinander und mit dem 
Nachfolger Petri, ... zu ein und demselben, als definitiv verpflichtendes Urteil 
gelangen” (can.749 § 2).

3. Die Grenzen der Unfehlbarkeit

Die der Kirche anvertraute Unfehlbarkeit besagt nicht, daß die Kirche - 
bzw. der Papst oder das Kollegium der Bischöfe - keinem Irrtum unterlägen. Sie 
besagt schlechthin, daß der Papst und das Bischofskollegium, im Namen Jesu 
Christi121 in Glaubenssachen definitiv verpflichtende Urteile fällen können.

Solche Urteile - wie ich bereits erwähnt habe - sind keine neuen Offenba­
rungen, sondern beziehen sich auf die geoffenbarten Wahrheiten, die in der Hei­
ligen Schrift oder/und der Tradition enthalten sind und bilden das der Kirche 

anvertraute Glaubensgut (can.750).
Wenn wir nun diese Voraussetzungen gegenwärtig haben, müssen zwei Be­

dingungen gegeben sein, damit ein unfehlbares Glaubensurteil gefällt werden 
kann (can.749 § 1 - 2):

a) im Hinblick auf den Inhalt: cs muß eine Glaubens- oder Sittenlehre be­
treffen;

b) im Hinblick auf den Akt selbst: es muß sich um einen definitiven Akt 
bandeln und zwar um ein definitiv als verpflichtend erklärtes Urteil.

Jedenfalls ist sowohl nach dem alten Kodex (can.1323 § 3), wie nach gelten­
dem Recht "als unfehlbar definiert ... eine Lehre nur anzusehen, wenn dies of­
fensichtlich feststeht" (CIC/1983, can.749 § 3).

Diese unfehlbaren Urteile des Papstes werden im Kodex aus dem Jahre 
1917 (can.1323 § 2) und im I. und ».Vatikanischen Konzil, ex cathedra122 ge­
nannt. Sie sind äußerst selten. Seit dem I.Vatikanischen Konzil - und zwar seit 
der Verkündigung des Dogmas der Unfehlbarkeit - gibt es nur eine päpstliche 
Entscheidung dieser Art (das Dogma der Himmelfahrt Mariens aus dem Jahre 
1950).

4. Glaubenszustimmung

Die definitiv verpflichtenden Urteile erfordern seitens der Gläubigen eine 
ölaubenszustimmung” ("fidei assensus") (can.752)122, d.h. sie müssen "kraft 

göttlichen und katholischen Glaubens" geglaubt werden (can.750).

Der Glaube ist das volle Anhängen des Verstandes und des Willens an 
ü°tt, der sich dem Menschen geoffenbart hat. Wenn eine Wahrheit geoffenbart 
lst> ist sie an sich göttlichen Glaubens; wenn sie überdies durch die Auslegung 
Und die unfehlbare Vorlage durch die Kirche gestärkt ist, wird sie göttlichen und 
katholischen Glaubens (vgl. can.750).

Die beharrliche Leugnung einer solchen Wahrheit oder ein beharrlicher 
Zweifel daran seitens eines Getauften, versetzt diesen in den Stand der Häresie 
(can.751), und der daraus folgenden Exkommunikation als Tatstrafc (latae sen- 
t(-ntiae) (can.1364 § 1). In diese Strafmaßnahme verfallen hingegen jene nicht, 
öie sich guten Glaubens in der Häresie befinden12"'.

73



Die Glaubenswahrheiten, die von der Kirche definiert wurden, erfordern 
die Annahme seitens der Gläubigen, wohl nicht zu ihrer Gültigkeit, sondern für 
ihre Fruchtbarkeit im geistlichen Leben1“.

VI. Schlußbemerkung

Bei der Darlegung der einschlägigen Normen über den Papst und das Bi­
schofskollegium, die ihren Ursprung im Glauben der Katholischen Kirche ha­
ben, habe ich nicht versucht, irgendeine dieser Aussagen abzuschwächen, um sie 
jenen Kongreßteilnehmern, die diesen Glauben und die sich daraus ergebenden 
Rechtsnormen nicht oder nicht ganz teilen, annehmbarer erscheinen zu lassen. 
Ich bin nämlich der Meinung, daß es eine fruchtbare Diskussion nicht geben 
kann, wenn die eigenen Anschauungen verschwiegen oder nicht in ihrer vollen 
Klarheit vorgetragen werden.

Ich habe auch zu vermeiden versucht, meinem Vortrag einen apologeti­
schen oder polemischen Charakter zu verleihen, weil ich überzeugt bin, daß eine 
positive Darstellung der einzelnen Anschauungen entscheidend am Zustande­
kommen einer ernsten Diskussion beitragen kann.

Jedenfalls würde jeder von uns Christus verraten, wenn er nicht mit ganzer 
Kraft und vollem Einsatz der Eingebung des Heiligen Geistes zu folgen versuch­
te, der in der Kirche und der Welt wirkt, um zur ersehnten Einheit in der Wahr­
heit und der Liebe zu gelangen.

Anmerkungen

1 P.Neuner, Kleines Handbuch der Ökumene, Patmos Verlag, Düsseldorf 
1984, S.132-134; E.Lanne, II dialogo fra Cattolici e Ortodossi, in: Seminarium 27 
(1987), S.191-206.

2 Vgl. das Dekret "Orientalium Ecclesiarum" und jenes über den Ökume- 
nismus "Unitatis Redintegratio", Nr.14-18, sowie das Schlußdokument der 2. au­
ßerordentlichen Bischofssynode vom 9. Dezember 1985, Nr.II, C, 3, in: Zukunft 
aus der Kraft des Konzils. Die außerordentliche Bischofssynode 1985. Die Do­
kumente mit einem Kommentar von Walter Kasper, Freiburg im Breisgau 1986, 
S.35.

3 OR, 16. April 1987, S.6.
4 Ebd., Nr.7.
5 Ebd., Nr.14.
6 Ebd., Nr.11.
I J.M.Tillard, L’öveque de Rome, Les Editions du Cerf, Paris 1982; Italieni­

sche Übersetzung: II Vescovo di Roma, Brescia 1985, S.10-12.
8 Tomos Agapis, Vatican-Phanar 1958-1970, Rome - Istanbul 1971, S.412. 

Ebd. auf S.413 die französische Übersetzung: "ce siöge qui est le premier par 
l’honneur et l’ordre dans l’organisme des Eglises chrdtiennes rdparties par le 
monde, et dont la saintetd, la sagesse et les combats pour la foi commune dans 
l’Eglise indivise, sont un acquis permanent et un trdsor de tout le monde chrd- 
tien"

9 Tomos Agapis a.a.O.(8), S.618. Ebd. auf S.619 die französische Überset­
zung: "en qui l’Eghse militante possöde le hdraut et Partisan eminent de la paix, 
de ramour et de l’unitd des chrdtiens et du genre humain erdd ä l’image de 
Dieu".

10 Tillard, a.a.O.(7), S.12-14.
II Lumen Gentium, Nr.18. vgl. W.Kasper, Das Petrusamt als Dienst der



Einheit, in AA.VV., Das Papstamt. Dienst oder Hindernis für die Ökumene, 
Verlag F.Pustet, Regensburg 1985, S.123-128.

12 Lumen gentium, Nr.19-27. Was die anerkannte Verschiedenheit in den 
Kirchen des Orients betrifft, vgl. auch "Unitatis redintegratio", Nr.16, und das 
gesamte Dekret "Orientalium Ecclesiarum". Vgl. dazu auch Kasper, a.a.O.(ll), 
S.124-125.

13 Kasper, a.a.O.fll), S.119. Der Autor faßt die Frage folgendermaßen zu­
sammen: Der Prolog der dogmatischen Konstitution des I. Vatikanums "Pastor 
aeternus" nennt den inneren theologischen Sachgrund der Primatslehre: die Ein­
heit der Kirche im Glauben und in der Liebe. Sie wird in der Einheit Jesu Chri­
sti mit dem Vater und mit Jesu Vermächtnis, 'daß alle eins seien’ (Joh 17,20 f), 
begründet. Das I. Vatikanum setzt also christologisch ein: Jesus Christus ist der 
Pastor aeternus und der Bischof unserer Seelen (1 Petr 2,25). Dies ist er nicht 
nur einmal, sondern ein für allemal. Seine bleibende Einheitsfunktion übt er 
durch die von ihm bestimmten Hirten und Lehrer in der Kirche, durch die Bi­
schöfe aus. Damit aber der Episkopat selbst einer und ungeteilt sei, hat Jesus 
Christus in Petrus ein beständiges Prinzip und ein sichtbares Fundament der 
Einheit gestiftet. Aus den Konzilsdebatten geht hervor, daß man genau zwischen 
dem unsichtbaren Fundament der Einheit, Jesus Christus selbst, und dem sicht- 
baren Fundament, dem Petrusamt, unterschieden hat. Die Primatslehrc des I. 
Vatikanums ist also nur auf dem Hintergrund einer sakramentalen Kirchenidee 
verständlich, d.h. auf dem Hintergrund eines Verständnisses der Kirche, bei 
dem das Sichtbare in der Kirche als Zeichen und Werkzeug ihres verborgenen 
geistlichen Wesens verstanden wird. Wenn deshalb das Konzil den Papst als vi- 
carius Christi, als Stellvertreter Christi bezeichnet, dann ist damit nicht gesagt, 
der Papst solle oder könne Jesus Christus ersetzen oder verdrängen; im Gegen­
teil, er soll Jesus Christus gegenwärtig machen und Jesu Christi Wort und Werk 
® der jeweiligen geschichtlichen Situation der Kirche zur Wirksamkeit verhel­
fen. Dies wiederum tut er nicht allein, sondern in Gemeinschaft mit dem gesam­
ten Episkopat. So ist auch die Lehre von der Kollegialität des Episkopats in den 
Debatten des I. Vatikanums bereits präsent. Das Vatikanum II fuhrt hier im we­
sentlichen nur aus, was dem I. Vatikanum ausdrücküch zu sagen mcht mehr 
möglich war" (S.118 -119).

14 Vgl. z.B. Tillard, a.a.O.(7), S.14-20; Neuner, a.a.O.(l), S.153-158.
15 Kasper, a.a.O.(ll), S.132.
16 Ebd., S.133.
17 Ebd., S.134-135. . „ .

, 18 J.Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamental-
tneologie, München 1982, S.209. Der Autor setzt fort: "Wenn Patriarch Athena- 
goras am 25.7.1967 beim Besuch des Papstes im Phanar diesen als Nachfolger 
Eetri, als den ersten an Ehre unter uns, den Vorsitzer der Liebe, benannte, fin­
det sich im Mund dieses großen Kirchenführers der wesentliche Gehalt der Pri­
matsaussagen des ersten Jahrtausends, und mehr muß Rom nicht verlangen. Die 
Einigung könnte hier auf der Basis geschehen, daß einerseits der Osten darauf 
verzichtet, die westliche Entwicklung des zweiten Jahrtausends als häretisch zu 
bekämpfen und die katholische Kirche in der Gestalt als rechtmäßig und rccht- 
glaubig akzeptiert, die sie in dieser Entwicklung gefunden hat, wahrend umge­
kehrt der Westen die Kirche des Ostens in der Gestalt, die sie sich bewahrt hat, 
ms rechtgläubig und rechtmäßig anerkennt" (ebd.). Es handelt sich hier um eine 
fbese, die Ratzinger im Jahre 1976 verbreitete und dann in verschiedenen Fach­
zeitschriften veröffentlichte: vgl. ebd., S.203, Anm., und S.414. Vgl. auch Neuner 
a a-0.fl), S.174; Kasper, a.a.O.(ll), S.135-136. „

19 Nr.II, C, 2, in: Zukunft aus der Kraft des Konzils a.a.O.(2), S.34-35. vgl. 
DR, 10. Dezember 1985, S.7.

20 Dies sind die Worte von Kasper, a.a.0.(11), S.125, m bezug auf das II. 
vatikanische Konzil, die auch in bezug auf den neuen Kodex gelten und hier voll 
a® Platz sind.

21 Nota explicativa praevia (Erläuternde Vorbemerkung nach Lumen Gen- 
mm in die Konzilstexte eingeschaltet), Nr.l. 75



76

22 Kasper, a.a.O.(ll), S.126-127. Vgl. auch H.Müller, Die Träger der ober­
sten Leitungsvollmacht, in: HdbKathKR (hrsg. von J.Listl, H.Müller, H.Schmitz), 
Regensburg 1983, S.248-252. Klar ausgeschlossen sind jedenfalls "zwei Lösun­
gen: 1.- Ausgeschlossen ist die Lösung, wonach der Papst der einzige Träger der 
höchsten Leitungsvollmacht in der Kirche ist, das Kollegium der Bischöfe aber 
nur von ihm bevollmächtigt ist, so daß es nur kraft menschlichen Rechts tätig 
werden kann. 2. ausgeschlossen ist auch die Lösung, wonach die höchste Lei­
tungsvollmacht der Kirche nur im Bischofskollegium vorhanden ist, so daß der 
Papst seine Vollmacht vom Kollegium empfängt, immer nur im Namen des Kol­
legiums handelt und ihm deshalb auch Rechenschaft schuldet. Schließlich war es 
sicherlich auch nicht die Absicht des Konzils, eine doppelte oberste Leitungsge­
walt in der Kirche zu behaupten, was - wie K.Rahner mit Recht sagt - ein meta­
physischer Nonsens wäre. Der Dienst der Einheit kann seinem Wesen nach nur 
einer und nicht in sich gespalten sein" (Kasper, a.a.O.(ll), S.126).

23 "sanctus beatissimusque Petrus, apostolorum prmceps et caput... ad hoc 
usque tempus et sempre in suis successoribus, episcopis sanctae Romanae Sedis, 
ab ipso fundatae eiusque consecratae sanguine vivit et praesidet et iudicium 
exercet. Unde quicumque in hac cathedra Petro succedit, is secundum Christi 
ipsius instituitionem primatum Petri in universam ecclesiam obtinet" 
(H.Denzinger-A.Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, Definitionum et Decla- 
rationum de rebus fidei et morum, Barcelona-Freiburg i.Br.- Rom-New York35 
1973, Nr.3056-3057). Deutsche Übersetzung in: Neuner-Roos, Der Glaube der 
Kirche in den Urkunden der Lehrverkündigung, Regensburg4 1954, Nr.375-376.

24 Vgl. R.Metz, Der Papst, in: HdbKathKR (hrsg. von J.Listl, H.Müller, 
H.Schmitz), Regensburg 1983, S.255. Einige Autoren oer heutigen Zeit beab­
sichtigen aie Gewalt des Papstes, Ehen (rata et non consummata und in favorem 
fidei) aufzulösen, sowie von den Gelübden und Eidesleistungen zu dispensieren, 
kraft einer stellvertretenden Gewalt (potestas vicaria) zu erklären, die aber in ei­
nem viel engeren Sinn verstanden wird und nicht in dem ursprünglichen oder 
von "Lumen gentium", Nr.18 und 22, oder von unserem Kanon angewandten 
Sinn. Vgl. dazu die ausgezeichnete Studie von U.Navarrete, Potestas Vicaria Ec- 
clesiae. Evolutio historica conceptus atque observationes attenta doctrina Conci- 
lii Vaticani II, in PerRMCL 60 (1971), S.415-486.

Bemerkenswert ist, daß das II. Vatikanische Konzil auch für die Bischöfe 
dieselbe Bezeichnung wählt: "Die Bischöfe leiten die ihnen zugewiesenen Teil­
kirchen als Stellvertreter (vicarii) und Gesandte Christi" (Lumen gentium, Nr.27 
Anfang).

25 Wie auch der Prälat einer Gebietsprälatur oder der Gebietsabt (can. 
370), der Apostolische Vikar bzw. der Apostolische Präfekt (can. 371 § 1) und 
der Apostolische Administrator (can. 371 § 2), Hirten ihrer jeweiligen Gebiete 
sind, die den Teilkirchen gleichgestellt sind (can. 368).

26 Vgl. dazu Lumen gentium, Nr.19 - 27; Metz a.a.O.(24), S.259 - 262, sowie 
den weiter unten zitierten Text.

21 Kasper, a.a.O.(ll), S.119.
28 Metz, a.a.0.(24), S.259-260; Kasper, (Anm.ll), S.120.
29 Siehe die kritischen Bemerkungen über die Formulierung dieses Kanons 

in Z.Grocholewski, Diritto dei fedeli di deferire e di introdurre le cause presso la 
Santa Sede, in: Die Grundrechte des Christen in Kirche und Gesellschaft. Akten 
des IV. Internationalen Kongresses für Kirchenrecht. Hrsg. E.Corecco,
N.Herzog, A.Scola, Freiburg i. Br.- Milano, 1981, S.559-567.

30 Metz, a.a.O.(24), S.260. Vgl. Vatikanum II, Christus Dominus, Nr.3 und 
besonders Nr.8; can. 381 § 1.

31 A.Abate, in Commento al Codice di Diritto Kanonico, (hrsg. von 
P. V.Pinto) Roma 1985, S.195.

32 Vgl. Kasper, a.a.O.(ll), S.127-128.
33 Lumen gentium, Nr.23 a.
34 Ebd.
35 Ebd., Nr.27 Anfang. "In den Bishöfen, denen die Priester zur Seite ste­

hen, ist also inmitten der Gläubigen der Herr Jesus Christus, der Hohepriester,



anwesend. Zur Rechten des Vaters sitzend, ist er nicht fern von der Versamm­
lung seiner Bishöfe, sondern vorzüglich durch ihren erhabenen Dienst verkündet 
er allen Völkern Gottes Wort und spendet den Glaubenden immerfort die Sak­
ramente des Glaubens. Durch ihr väterliches Amt (vgl. 1 Kor 4,15) fügt er sei­
nem Leib kraft der Wiedergeburt von oben neue Glieder ein. Durch ihre Weis­
heit und Umsicht endlich lenkt und ordnet er das Volk des Neuen Bundes auf 
seiner Pilgerschaft zur ewigen Seligkeit" (ebd., Nr.21 a).

36 Lumen gentium, Nr.27 a Anfang.
37 Ebd., Nr.27 a. Vgl. auch ebd., Nr.21 b; Paulus PP. VI., M.P. De episco- 

porum muneribus (15.6.1966), Anfang, in: AAS 58 (1966), 466; CIC/1983, can.

38 Lumen gentium, Nr.27 b.
39 Brief vom 4. November 1986 an die vom 10. bis 14. November 1986 ta­

gende Vollversammlung der Bishöfe der Vereinigten Staaten von Amerika, 
Nr.lc, in: Communicationes 18 (1986), S.259; OR, 12.11.1986, S.5; Regno - docu- 
menti, Nr. 21/1986, S.645. Derselbe Papst Johannes Paul II. hat bei einer ande­
ren Gelegenheit gesagt, daß das "Wesen der Kirche Christi selber, die Weltkir­
che und gleichzeitig Ortskirche ist. Die Weltkirche gab es nie ohne Ortskirchen. 
Überall, wo in der katholischen Gemeinschaft die Eucharistie gefeiert wird, ist 
die Kirche voll gegenwärtig" (Ansprache des Papstes bei seiner Ankunft am nie- 
derländischen Flughafen in Eindhoven am 11. Mai 1985, in: ORdt, 17. 5. 1985, 
S-4; vgl. OR, 12. 5. 1985; Communicationes 17 (1985), S.16.

40 Oben (Anm.39) zitierter Brief, Nr.l.
41 Lumen gentium, Nr.27a.
42 Ebd., Nr.27b.
43 Vgl. z.B. den oben a.a.O.(39), zitierten Brief, Nr.2.
44 Christus Dominus, Nr.2a. Über den Jurisdiktionsprimat des Papstes sagt 

das 1. Vatikanische Konzil: "Was aber der Herr Jesus Christus, der Fürst der 
Hirten und oberste Hirt der Schafe, im heiligen Petrus, zum ewigen Heil und 
»nmerwährenden Wohl der Kirche eingesetzt hat..." (Dogmatische Konst. Pastor 
aeternus, 2. Kap., in: Neuner-Roos, a.a.O.(23), Nr.375; vgl. H.Denzinger- 
A-Schönmetzer, Enchiridion (Anm.23), Nr.3056). Siehe auch unten Anm. 52

45 Ansprache an die Römiscne Kurie vom 28.6.1986, Nr.l, in: ORdt,
15.8.1986, S.14; vgl. AAS 79 (1987), S.190. , ......

46 "Damit aber das Bischofsamt selber einig und ungeteilt sei und ... die 
ganze Schar der Gläubigen in der Einheit des Glaubens und der Gemeinschaft 
bewahrt bleibe, deshalb stellte er den heiligen Petrus an die Spitze der übrigen 
Apostel und setzte in ihm den ewig dauernden Ausgangspunkt und die sichtbare 
Grundlage für diese doppelte Einheit" ("perpetuum utriusque unitatis principi- 
um ac visibile fundamentum") (Neuner-Roos, a.a.0.(23), Nr.370; vgl. Denzinver- 
Schönmetzcr, a.a.O.(23), Nr.3051; siehe ebd. auch Nr.3050). Vgl. auch oben 
a-a.O.(13), sowie Metz, der Papst a.a.O.(24), S.262-263.
.. 47 "Damit aber der Episkopat selbst einer und ungeteilt sei, hat er den hei-
ngen Petrus an die Spitze der übrigen Apostel gestellt und in ihm ein immer­
währendes und sichtbares Prinzip und Fundament der Glaubenseinhcit und der 
'Jemeinschaft eingesetzt" ("perpetuum ac visibile unitatis fidei et communionis 
Pnncipium et fundamentum") (Lumen gentium, Nr.l8b).
. 48 "Der Bischof von Rom ist als Nachfolger Petri das immerwährende,

W-ntbare Prinzip und Fundament für die Einheit der Vielheit von Bischöfen und 
Gläubigen" (ebd., Nr.23a).

49 Ebd.
50 In a.a.O.(39) zitierter Brief, Nr.la; vgl. auch ebd., Nr.lg.

p 51 Eine solche Verbundenheit geht auch aus den Worten Papst Johannes 
. aul II. hervor: "It is an awareness of my own role in the Church, and especially 
J".regard to her unity and universality, that has prompted me to do every- 
, mg possible to confirm my brother Bishops" (ebd. Nr.lg). Vgl. auch die folgen- 

Ue Anm.
R . 52 Papst Johannes Paul II. faßt seine Aufgaben in dem oben erwähnten 
ör,ef a.a.0.(39) wie folgt zusammen: "To promote the universality of the 77



78

Church, to protect her legitimate variety, to guarantee her Catholic unity, to con- 
firm the Bishops in Iheir apostolic faith and ministry, to preside in love - all this 
is what the Successor of Peter is called by Christo to do. This Petrine Service by 
the will of Christ is directed to the good of the universal Church and all the ec- 
clesial communities that compose her". Und er fügt hinzu: "For this reason I en- 
deavor to be of Service to all the Bishops of the Church, so that together as one 
College, each of us having a different role, we can all serve the Church of Christ 
in the distinctive ministry assigned to us as Bishops" (Nr.l).

53 Ansprache am niederländischen Flughafen in Eindhoven am 11. 5.1985, 
zitiert a.a.0.(39). "Dennoch sind diese und andere Formen, wie etwa die Pasto- 
ralreisen des Papstes, ein bedeutender Dienst für das gesamte Bischofskollegi­
um mit dem Papst und für die einzelnen Bischöfe, die aer Heilige Geist zur Lei­
tung der Kirche Gottes eingesetzt hat (vgl. Apg 20,18)'' (Schlußdokument der 2. 
außerordentlichen Synode vom 9. 12. 1985, Nr.II, C, 4 (Anm. 2), S.36. Über die 
letzte Pastoraireise in die Vereinigten Staaten schreibt der Hl. Vater: "The aim 
of my Pastoral Visit is to celebrate with you our unity in Jesus Christ and in his 
Church, to proclaim Jesus Christ and his Gospel, and to confirm you all in faith 
and love" (In Anm. 39 zitierter Brief, Nr.4).

54 Vgl. dazu z.B. J.L.Gutierrez, in: Cödigo de derecho Canönico, Ediciön 
anotada, a cargo de P.Lombardia, J.I.Arneta, Pamplona 1983, S.250; Kasper, 
a.a.O.(ll), S.119-120; 124-125.

55 Apostol. Konst. "Sacrae disciplinae leges" vom 25.1.1983, durch die der 
Kodex promulgiert wurde.

56 Oben a.a.O.(39) zitierter Brief, Nr.2-3.
57 Durch das M.P. "Apostolica sollicitudo" vom 15.9.1965, in: AAS 57 

(1965), S.775-780.
58 AAS 74 (1982), S.81-191.
59 AAS 77 (1985), S.185-275.
60 "Ein heiliges Konsistorium pflegt ein einzigartiger Augenblick im Leben 

der Kirche zu sein, weil dabei die Versammlung der Männer stattfindet, die 
nach alter Sitte die engsten Ratgeber und Mitarbeiter des Nachfolgers Petri 
sind. .. Es liegt nämlich im Wesen des Kardinals selbst, daß er dem Apostoli­
schen Stuhl und dem, der das höchste Amt der Leitung der Gesamtkirche inne­
hat, aufs engste verbunden ist, aber diese Verbundenheit wird stärker offenbar, 
wenn dieser Senat der Kirche sich sichtbar versammelt" (Ansprache Papst Jo­
hannes Paul II. an die 28 neuen Kardinäle am 25. Mai 1985, in ORdt, 31.5.1985, 
S.3; vgl. AAS 77 (1985), S.683; Communicationes 17 (1985), S.14.

61 AAS 79 (1987), S.189; ORdt, 15.8.1986, S.14.
62 Christus Dominus, Nr.10.
63 AAS 59 (1967), S.885-928.
64 Was die Hilfe betrifft, die die Gerichte des Apostolischen Stuhles für 

die kirchliche Gerichtsbarkeit in den Teilkirchen leisten, vgl. z.B. 
Z.Grocholemki, I tribunali apostolici, in: Le nouveau Code de Droit Kanonique, 
Actes du VeCongrös international de droit Kanonique, Ottawa 1986, Vol.I, 
S.457 - 479, besonders S.464-466; 472-475.

65 ORdt, 21.11.1975, S.2 ff. Vgl. AAS 67 (1975), S.609-645.
66 Ebd., Nr.1-32.
67 Ebd., Nr.l
68 Ebd., Nr.2
69 Der Begriff der völligen Amtsbehinderung ergibt sich aus can. 412, auch 

wenn dieser über die Behinderung des bischöflichen Stuhls handelt: "Der bi­
schöfliche Stuhl gilt als behindert, wenn der Diözesanbischof wegen Gefangen­
schaft, Verbannung, Exil oder Unfähigkeit vollständig an der Wahrnehmung sei­
nes Hirtendienstes gehindert wird, so daß er nicht einmal in der Lage ist, 
schriftlich mit den Diözesanen in Verbindung zu treten".

70 "Wenn in einer bestimmten Sache die ausdrückliche Vorschrift eines ... 
Gesetzes oder eine Gewohnheit fehlt, ist die Sache ... zu entscheiden unter Be­
rücksichtigung von Gesetzen, die für ähnlich gelagerte Fälle erlassen worden 
sind, von allgemeinen Rechtsprinzipien unter Wahrung der kanonischen Billig-



keit
71 Lumen Gentium, 22b - c.
72 Ebd., 22 (vgl. auch ebd. 25c); Nota explicativa praevia (Anm. 21) Nr. 3; 

CIC/1983, cann. 330 und 333, § 2.
73 Lumen Gentium, 22b.
74 Nota explicativa praevia (Anm. 21), Nr.3.
75 Ebd.
76 Ebd., 4b.
77 Ebd., 4a.
78 Ebd., 2c.
79 "Glied der Körperschaft der Bischöfe wird man durch die sakramentale 

Weihe und die hierarchische Gemeinschaft mit Haupt und Gliedern des Kolle­
giums" (Lumen Gentium, 22a).

80 Vgl. Nota explicativa praevia (Anm. 21), Nr.2; CIC/83, can. 375, § 2.
81 Ebd., Lumen Gentium, 22b.
82 Nota explicativa praevia (Anm. 21), Nr.l.
83 Lumen gentium, 22b.
84 Ebd., 23b.
85 Ebd., 22b.
86 Die Nota explicativa praevia a.a.O.(21) fügt noch hinzu: "Der Papst als 

höchster Hirte der Kirche kann seine Vollmacht jederzeit nach Gutdünken aus­
üben, wie es von seinem Amt her gefordert wird. Das Kollegium aber handelt, 
wenn es auch immer besteht, darum nicht auch schon beständig in streng kolle­
gialem Akt, wie die Überlieferung der Kirche beweist. Mit anderen Worten: Das 
Kollegium ist nicht immer ’in voller Tätigkeit’, vielmehr handelt es nur von Zeit 
zu Zeit in streng kollegialem Akt und nicht ohne Zustimmung des Hauptes" 
(Nr.4).

87 Im Kollegium "wirken die Bischöfe ... in eigener Vollmacht zum Besten 
*hrer Gläubigen, ja der ganzen Kirche, deren organische Struktur und Eintracht 
der Heilige Geist immerfort stärkt" (Lumen Gentium, 22b; vgl. auch Nota expli- 
uativa praevia a.a.O.(21), Nr.3 gegen Ende).

88 Lumen Gentium, 23c-b.
89 Ebd., 22b. ,

. 90 Der entsprechende Konzilstext lautet: "Die gleiche kollegiale Gewalt
kann gemeinsam mit dem Papst von den in aller Welt lebenden Bischöfen ausge- 
uht werden, wofern nur das Haupt des Kollegiums sie zu einer kollegialen 
Handlung ruft oder wenigstens die gemeinsame Handlung der räumlich getrenn- 
len Bischöfe billigt oder frei annimmt, so daß ein eigentlich kollegialer Akt zu­
stande kommt" (ebd., 22b Schlußsatz).

91 Die Bestätigung (confirmatio) kann hier als Genehmigung (approbatio) 
^erstanden werden, über die, bezüglich des Ökumenischen Konzils, m den cann. 
338 § 1 und 341 § 1 die Rede ist. Vgl. darüber weiter unten. K.Hartelt bemerkt 
dazu: "Wird unter dieser Bestätigung (confirmatio) durch den Papst das zum 
Zustandekommen des kollegialen Beschlusses notwendige qualifizierte Mitwir­
ken des (primatialen) Hauptes mit den übrigen Gliedern des Bischofskollegiums 
fanden, so ist diese Bestätigung ein Moment des kollegialen Beschlußaktes 
selbst und würde damit dem Vorgang der "Approbation" der Konzilsbeschlüsse 
entsprechen; andernfalls gilt das bereits dort Gesagte hinsichtlich einer zusätzli- 
p en primatialen Bestätigung von bereits unter konstitutiver Mitwirkung des 
fapstes kollegial gefaßten Beschlüssen" (Das Ökumenische Konzil, in: 
HdbKathKR S.272 und ebd. Anm. 25: "Vergleicht man c. 338 § 1 und c. 341 § 1 
Unc[ § 2, so fällt auf, daß die Worte ’approbare’ und ’conlirmare’ durchaus un- 
e‘nhcitlich gebraucht werden").

92 Abate a.a.O.(31), S.200.
93 Ich beziehe mich auf das oben unter I, 3 Abs. 2 und I, 4 Gesagte.
94 Lumen Gentium, 22b.
95 Vgl. ebd.
96 Vgl. unten, Anm. 104.
97 "Damit sind die Konzilsbcschlüsse wirklich 'Synodal’- Dekrete und nicht 79



Dekrete des Papstes, denen das Konzil lediglich seine Zustimmung gibt, sondern 
Konzilsväter und Papst (Haupt und Glieder des Bischofskollegiums) wirken zu­
sammen. Daß dabei das Mitwirken des Papstes ein qualifiziertes ist, ergibt sich 
daraus, daß der Papst als Inhaber des Petrusamtes das primatiale Haupt des 
Kollegiums ist, ohne dessen Mitwirkung ein kollegialer Akt nicht zustande 
kommt.

Damit sind die Primatialrechte des Papstes in vollem Umfang gewahrt, 
aber es ist vermieden, die Approbation als einen vom Konzil verschiedenen Akt 
hinzustellen. Die Approbation durch den Papst 'zusammen mit den Konzilsvä­
tern’ ist ein inneres, konstitutives Moment des Konzils" (Hartelt a.a.O.(91), 
S.270-271).

98 KHartelt schreibt dazu: "Unverständlich wäre es darum, wenn c. 341 § 1 
so zu verstehen wäre, daß die vom Papst zusammen mit den Konzilsvätern ap­
probierten Dekrete noch einmal einer zusätzlichen Bestätigung (confirmatio) 
durch den Papst bedürfen sollten, bevor dieser den Auftrag zur Promulgation 
erteilt. Die notwendige, konstitutive Mitwirkung des Papstes ist durch sein zu­
sammen mit den Konzilsvätern erfolgendes Approbieren der Konzilsbeschlüsse 
sichergestellt, ebenso wie das unbestrittene Promulgationsrecht des Papstes klar 
herausgehoben ist. Eine zusätzliche Bestätigung der gemeinsam approbierten 
Beschlüsse durch den Papst erscheint daher zumindest als überflüssig; u.U. 
könnte sie sogar geeignet sein, das dargelegte Miteinander zwischen Haupt und 
Gliedern des Bischofskollegiums auf dem Konzil zu verdunkeln, d.h. zugunsten 
einer zusätzlichen und hier nicht mehr notwendigen, außerhalb des konziliaren 
Aktes liegenden Aktivierung der päpstlichen Primatialgewalt zu verschieben. 
Eine solche zusätzliche Bestätigung wäre kein konziliarer, sondern ein primatia- 
ler Akt" (Das Ökumenische Konzil a.a.O. 91, S.271).

99 Ebd. S.268.
100 Über den Begriff der Ordnung (ordo) vgl. can. 95. Bezüglich der ekkle- 

siologischen Bedeutung der Konzilsordnung vgl. H.Jedin, Kirche des Glaubens - 
Kirche der Geschichte. Bd. 2. Freiburg 1966, S.577.

101 " § 1. Teilnehmer am Konzil, und zwar mit beschließender Stimme, 
sind die im folgenden genannten Personen:

1. Die Kardinäle, auch wenn sie die Bischofsweihe nicht empfangen haben.
2. Die Patriarchen, Primaten, Erzbischöfe, regierenden Bischöfe, auch 

wenn sie die Bischofsweihe noch nicht empfangen haben.
3. Die gefreiten Äbte und Prälaten.
4. Der Abtprimas, die Abtvorstcher der monastischen Kongregationen, die 

höchsten Oberen von exemten klerikalen Ordensgenossenschaften, nicht aber 
von anderen Ordensgenossenschaften, sofern dies nicht im Berufungsschreiben 
eigens vermerkt ist.

§ 2 Auch die zum Konzil berufenen Titularbischöfe haben beschließendes 
Stimmrecht, sofern nicht das Berufungsschreiben ausdrücklich etwas anderes 
bestimmt.

§ 3 Die hervorragenden Gelehrten in der Theologie und in dem kanoni­
schen Rechte, die etwa zum Konzil eingeladen werden, haben nur beratendes 
Stimmrecht" (can. 223 CIC/1917).

102 Dekret "Christus Dominus", Nr.4a.
103 Siehe dazu Harteil, Das Ökumenische Konzil, a.a.O.(91), S.269-270.
104 "Da aber der Papst das Haupt des Kollegiums ist, kann er allein man­

che Handlungen vollziehen, die den Bischöfen in keiner Weise zustehen, z.B. 
das Kollegium einberufen und leiten, die Richtlinien für das Verfahren appro­
bieren usw. Vgl. Änderungsvorschlag 81. Dem Urteil des Papstes, dem die Sorge 
für die ganze Herde Christi anvertraut ist, unterliegt es, je nach den im Laufe 
der Zeit wechselnden Erfordernissen der Kirche die Weise festzulegen, wie die­
se Sorge tunlich ins Werk gesetzt wird, sei es persönlich, sei es kollegial. Der Bi­
schof von Rom geht bei der Leitung, Förderung und Billigung der kollegialen 
Betätigung in Ausrichtung auf das Wohl der Kirche nach eigenem Urteil vor" 
(Nota explicativa praevia a.a.O.(21), Nr.3).

105 Vgl. oben Anm. 86.80



106 Vgl. ebd. und Lumen gentium, 22b.
M .1^7 Dogm. Konst. "Pastor aeternus", Kap. 4, in: Neuner-Roos a.a.O.(23), 
Nr.383-388 und in: Denzinger-Schönmetzer a.a.O.(23), Nr.3065-3075.

108 Kasper, a.a.O.(ll), S.121-122.
109 Lumen Gentium, 25c.
110 Ebd.
111 Ebd.
112 Ebd.
113 Kasper, a.a.O.(ll), S.122.
114 Lumen Gentium, 25c; vgl. auch 25d.
115 Dogm. Konst, des II. Vat. Konzils "Dei Verbum", 10b.
116 Lumen Gentium, 25d; Dei Verbum, 10.
117 In den cann. 218 § 1 und 228 § 1, sowie 1323 § 2 des CIC/1917.
118 Lumen Gentium, 25b-c.

h o ^ Bezüglich des Papstes fügt das II. Vatikanische Konzil hinzu: "Daher 
ße>ßen seine Definitionen mit Recht aus sich und nicht erst aufgrund der Zu­
stimmung der Kirche unanfechtbar, da sie ja unter dem Beistand des Heiligen 
Geistes vorgebracht sind, der ihm im heiligen Petrus verheißen wurde. Sie be­
dürfen daher keiner Bestätigung durch andere und dulden keine Berufung an 
em anderes Urteil" (Lumen Gentium, 25cl.

. 120 Träger der Unfehlbarkeit sind auch die Gesamtheit der Gläubigen 
'^schließlich des Papstes und der Bischöfe, die authentische Glaubenszeugen 
sind) unter der Leitung des heiligen Lehramtes. Das II. Vatikanische Konzil er- 

art dazu: "Die Gesamtheit der Gläubigen, welche die Salbung von dem Heiligen 
i«oe/i (vgl. l Jo 2,20 u. 27), kann im Glauben nicht irren. Und diese ihre beson- 
V^iu Eigenschaft macht sie durch den übernatürlichen Glaubenssinn des ganzen 
./u ^ann küüd, wenn sie 'von den Bischöfen bis zu den letzten gläubigen Lai- 

n (Hl.Augustinus) ihre allgemeine Übereinstimmung in Sachen des Glaubens 
Whi?,- Sitten äußert. Durch jenen Glaubenssinn nämlich, der vom Geist der 

ahrheit geweckt und genährt wird, hält das Gottesvolk unter der Leitung des 
d^'hgen Lehramtes, in dessen treuer Gefolgschaft es nicht mehr das Wort von 

enschen, sondern wirklich das Wort Gottes empfängt (vgl. 1 Thess 2,13), den 
^imal den Heiligen übergegebenen Glauben (vgl. Jud 3) unverlierbar fest. 
Wb i}111 dringt es mit rechtem Urteil immer tiefer in den Glauben ein und 
seit Bt '^n *m Beben voller an" (Lumen Gentium 12a). Der Kodex scheint das- 
l allerdings mit geringerer Deutlichkeit, auszusagen, wenn er im can. 750 
k . lnunt> daß "kraft göttlichen und katholischen Glaubens" nicht nur die Wahr- 

die vom feierlichen Lehramt der Kirche, sondern auch von "ihrem or- 
nthehen und allgemeinen Lehramt" vorgelegt werden, zu glauben sind; "das 

n, la auch durch das gemeinsame Festhalten der Gläubigen unter der Füh- 
ng des heiligen Lehramtes offenkundig gemacht".

121 Dei Verbum, 10b.
Ab P? 1°. der Dogm. Konst. "Pastor aeternus" des I. Vatikanums, im letzten 
a a n r ’n: Neuner-Koos, a.a.O.(23), Nr.388 und in Denzinger-Schönmetzer, 

a.U (23)) Nr.3074, sowie in der dogmatischen Konst, des II. Vatikanischen 
nz'ls "Lumen Gentium", 25a.

.123 Das II. Vatikanische Konzil spricht von "Glaubensgehorsam" ("fidei ob- 
sequium") (Lumen Gentium, 25b).
inte ■ Pas üBer den Ökumenismus des II. Vatikanums "Unitatis Red­
de )grat.10"- -la- Vgl- dazu F.X.Urrutia, Pertinacia y mala fe en la noeiön canönica 

ne.rejia, in Estudios de Deusto 1978, S.253-272. 
de« i l Vgl- KasPer, a.a.0.(11), S.122; WAymans, Begriff, Aufgabe und Träger 

cs Lehramts, in: HdbKathKR, S.539.

81



Pagina bianca



THE DEVELOPMENT OF THE CONCEPT OF "PROTOS1 

IN THE ANCIENT CHURCH

Ladislas Ö r s y, Washington

I. Introduction

The purpose of this Conference is to serve as an introductory cxposition 
into the history of the protos. It will give Information about the most sigmficant 
events and documents but it will not be (in fact, it could not be) an exhaustive 
treatment of the topic1. I have retained the title as it has bcen suggested by t e 
Organizers of the Congress. A more precise description of the content, however, 
would be: "The development of the authority, exousia, of the protos in the an- 

oient church, until the times of the Council of Chalcedon 2.
I shall cxplain in distinct sections the developments in the East and in the 

west. This is a sound methodology for two reasons: first, therc arc differences in 
^e nature of the evidence; second, the understanding of the authority attached 
‘o the prinicipal sees developed in strikingly different ways in the East and in the

West».
As regards the evidence, in the case of the primacy of the Eastern sees the 

®ost important Information is contained in the canons of three great Councils: 
Nicea, Constantinople and Chalcedon. In the case of the primacy of the Western 
see, while the same canons are relevant, the Statements and actions of the 
bishops of Rome arc the major witnesses for the developments. (Obviously, m 
each region the response and the support of the bishops and people under the 
authority of the protoi, or of the primas, have also contributcd to the evolution.)

As regards the understanding of the authority of the bishops occupymg the 
Principal sees, the East and the West increasingly diverged over the course of 
the first four centuries. In the East the source of their power was seen in an "an- 
c‘ent custom", possibly originating in the apostolic times but not neccssarily con- 
“ected with the person of an apostle; in the West the source of the primacy of 
the bishop of Rome has become linked to Peter’s position in the apostolic col- 
•ege, and was explained as a power ’inherited" from Peter. Clearly, therc were 
two distinct trends, each leading cventually to a specific pcrception of the 

Organization of the church.
Yct, in spitc of such differencc, during all the centuries which are within 

.c scopc of our investigation, the Christian church was one in faith, one in bap- 
!'Sni> and one in practical communion. Prccisely because of this basic unity, our 
'nvestigation cannot be confined to the developments which have taken place in

East only, in spite of our primary interest in Eastern canon law. Thcre was a 
c°utinuous intcraction within the one universal church; that is, among the 
Particular churches in the Eastern and Western parts of the Roman empire. It 
follows that when I speak of the "Eastern church" or the "Western church", 1 do 

not mcan separate churches.

83



II. Formulating the question, or, determining 
the precise scope of our inquiry

At the center of our inquiry is the protos, which can be best translated as 
the first orte. It is a derivative of the verb proteuo, meaning "to be the first, to 
hold first place, to be first, to excel among others" (cf. Oxford Greek Dictionary, 
col. 1544). This description is correct in our case: we intend to inquire about the 
Position of those who were the first ones among the bishops, episkopoi, that is, 
they who occupied the provincial and metropolitan sees.

We clearly need to go beyond the mere concept of the protos. We are inter- 
ested in the development of his office and the authority it carried. All the more 
that in the early church rarely did an evolution take place from an abstract con­
cept to a concrete reality; that is, from theory to practice'’. The early com- 
munities, blessed with an instinct of faith, created structures and institutions ac- 
cording to emerging needs, and reflected on them later3.

This leads us to the concept of exousia, authority, which is a scriptural con­
cept, akin to dunamis, power, given by the Spirit of the Lord to the apostles. 
From the earliest times it was believed that the Supervisors of the communities, 
the episkopoi, were invcsted with a similar power; the well known epistles of Ig­
natius of Antioch bear witness to this belief. The protos exercised this apostolic 
authority in a special way*.

Our task is to explain the development, or the evolution of this specific Of­
fice of the protos with all it included, authority above all. Such an explanation is 
not achieved easily because any development is a movement, which is always 
more difficult to capture than to give the definition of a static object. The only 
way to do it is to determine the points at which the evolution Starts and at which 
it terminates, and then give a report on the changes between the two7.

The movement we speak of begins in the apostolic times, and has not really 
terminated; it will go on as long as the church lives. But our inquiry extends only 
to the ancient church; a period admitting different determinations. For our pur- 
poses, a reasonable cut off point is the Council of Chalcedon, 451, at which the 
doctrine of a hierarchically structured episcopate appears as fully Consolidated, 
even if there were disputes concerning precedence8. The institution itself was 
not questioned.

All this clarifies the object and scope of our inquiry: How did the office 
and authority of a protos among the bishops develop?

The answer to this question should contribute significantly to the main 
theme of the congress, which is "The authority of the protos in the local church."

Part One: Developments in the East®

III. Remarks concerning method

Because of the many uncertainties about the power of protos before the 
Council of Nicea, I suggest that we should begin by focusing on three relevant 
canons of the same Council, the fourth, fifth and sixth; all dealing with the epis­
copate. They offer us reliable information at one precise stage of development.10



Subsequently, we shall look at Ihe evidence before and after Nicea, and 
shall be in better position to understand the evolution that was taking place.

IV The Nicean texts11

Canon 4:
"The bishop shall be appointed by all (the bishops) of the eparchy (pro- 

vince);
if that is not possible on account of pressing nccessity, or on account of the 

lcngth of journeys, three (bishops) at the least shall meet, and proceed to the im- 
position of hands (consecration) with the permission of those absent in writing.

The confirmation of what is done belongs by right, in each eparchy, to the 
metropolitan."

Canon 5:
"As regards the excommunicated, the sentence passed by the bishops of 

each province shall have the force of law, in conformity with the canon which 
says:

He who has been excommunicated by some shall not be admitted by others.
Care must, however, be taken to see that the bishop has not passed this 

sentence of excommunication from narrow-mindedness, from a love of con- 
tradiction, or from some feeling of hatred.

In order that such an cxaminiation may take place, it has appeared good to 
Order that in each province a synod shall be held twice a year, composed of all 
the bishops of the province:

they will make all nccessary inquiries that each may see that the sentence of 
excommunication has been justly passed on account of some determined dis- 
obedicnce, and until the asscmbly of bishops may be pleased to pronounce a 
milder judgment on them.

These synods are to be held, the one before Lent, in order that, having put 
away all low-mindedness, we may present a pure offering to God, and the 
second in the autumn."

Canon 6:
"The old customs in use in Egypt, in Libya, and in Pentapolis, shall con- 

tinue to exist,
that is, that the bishop of Alexandria shall have jurisdiction (ten exousian) 

0ver all these provinces;
for there is a similar relation for the Bishop of Rome.
The rights which they formerly possessed must also be preserved to the 

Churches of Antioch and to the other eparchies (provinces).
This is thoroughly plain, that if any one has become a bishop without the 

approval of the metropolitan, the great synod commands him not to remain 
t>*shop.

But when the election has been made by all with discrimination, and in a 
manner conformable to the rules of the Church, if two or three oppose from 
Pure love of contradiction, the vote of the majority shall prevail.

85



Interpretation of the canons ofNicea:
The canons speak of the church in the East, not in the West. The position 

of the Bishop of Rome is mentioned in canon 6 but not with such a clarity that a 
firm conclusion could be drawn. The meaning of the text "for there is a similar 
relation for the Bishop of Rome" is disputed.

The canons undoubtedly recognize a hierarchy among the episcopal sees. 
As the terminology developed, the smallest unit was callcd paroikia (parish), the 
larger onc eparcheia (eparchy), the largest one exarcheia (exarchy); such divi- 
sions roughly corresponded to the administrative structures of the Roman 
empire. To each of the episcopal cathedras the appropriate degree of authority, 
exousia, was attached.

The origin of these differences is ascribed by the Council to an "ancient 
custom"; beyond that there is no specification as to its source. The Council does 
not attribute it to the apostolic origins of the principal sees; but does not deny it 
either.

There is also an authority possessed collectively, or collegially, or synodally, 
by the bishops, which seems to transcend the power of the protos.

The exousia of the protos extends to the local church in the matter of Or­

dination; without the consent of the metropolitan, no local church can have a 
person for bishop12.

There is also the general Statement about the bishop of Alexandria having 
authority over all the churches within his province: panton touton echein ex- 
ousian. Although there is no specification as to what this authority meant, surely 
it must have included some supervisory powers in matters of doctrine and dis- 
cipline.

V. What were in the pre-Nicean period the factors which contributed to the
development?

The point of arrival is not in doubt: Nicea recognized an existing hierarchy 
of power. The question now is, what could have been the factors which con­
tributed to this final result? We are now moving away from the clarity and 
solidity of the conciliar canons and must invoke hypotheses for which only some 
fragmentary evidence exists.

In the apostolic times, that is in the New Testament, there appears already 
a difference between the authority of an apostle and of the local leader(s) of a 
community. The earliest relevant documents are the letters of Paul; he vindicates 
his special authority on the ground that he has been chosen an apostle (cf. Col. 
Chapters 1 & 2). In the Acts, too, the position of the twelve appears as placed 
above the others (cf. chapters 1 & 2)13. Hence, from the earliest times, the 
Christian community was aware of a hierarchy among those who had authority.

The sees founded by an apostle enjoyed special respect; such a respect is 
often expressed in early Christian writings; I shall quote some in the second part 
of this paper. Also, in doctrinal disputes, the testimony of the teaching of a 
church of apostolic origin was frequently invoked as a criterion for orthodoxy.14

The Organization of the Christian communities tended to follow the ad­
ministrative structures of the Roman empire, although such accommodation was 
not an absolute principle15.

By way of conclusion: there is evidence for an organic development leading86



to the recognition of the particular position (authority) of thc principal sees, 
probably because of thcir special relation to an apostle, and because of the 
eminent position of their cities in the civil administration of the empire.

VI. The first Council of Constantinople, 381

Canon 3:
"The Bishop of Constantinople shall hold the first rank (ta presbeia tes 

times) after the Bishop of Rome, because Constantinople is New Rome."

Interpretation:
There is a continuity from the Council of Nicea; the hierarchical structure 

among the episkopoi is recognized. The new elcment is the creation of a new ex- 
archy.

If there is a dispute concerning this text, it is about the meaning of "primacy 
of honor", tes times. Some hold that it means honor only, not any kind of power; 
but the arguments to the contrary appear stronger; honor and power went 
together,a.

VII. The Council of Chalcedon, 451

Canon 28:
"As in all things we follow the ordinances of the holy fathers,...
Rightly have the fathers conceded to the ses of Old Rome its Privileges on 

account of its character as the imperial city, and moved by the same considera- 
tions the 150 bishops have awarded the like Privileges to thc inost holy see of 
New Rome, judging with good reason that the city which is honored by the im­
perial power and the Senate (that is, where the Emperor and the Senate reside), 
and which (in civil respect) enjoys the same Privileges as the ancient imperial 
city, should also in its ecclesiastical relation bc exalted, and hold the second 
place after that.

And (we decree) that for the dioceses of Pontus, Asia (Proconsularis), and 
Thrace, only the metropolitans, but in those of the neighborhoods of the 
dioceses named which are inhabited by barbarians, also the (ordinary) bishops, 
shall be consecrated from the holy see of the Church of Constaninople;

while, naturally, each metropolitan in the dioceses named shall, in Union 
with the bishops of the eparchy, consecrate the new bishops of those dioceses, as 
it is ordered in the holy canons...."

Interpretation:
The institution of a protos is firmly and definitively established now; it is 

Part of the ecclesiastical structure. (In Nicea the question still was whether or 
not the bishops of some sees had more power than others.)

The structure is attributed to an "ancient custom". (It is so attributed even 
>n the case of the see of Rome; but Rome consistently refused to accept this 
clause.)

The most important rights and duties of the metropolitan or of the 
partriarch are in Connection with the ordinations. But otherwise there is not a 
set body of laws defining the authority of the protos over a local church, certainly



there is nothing that would approximate the precision customary among Roman 
lawyers. There cannot be any doubt, however, that the eparchs and exarchs 
(patriarchs) functioned as judges in doctrinal disputes17.

VIII. Conclusions

Undoubtedly, there were structural and legal developments; the moving 
force behind them, however, was also theological. There was a progress in un- 
derstanding the episcopal office.

Episcopal authority was not conceived as being of the same degree at every 
see. Rather, it was conceived as given through the same consecration, being of 
the same nature, but not of the same extension. Thus, bishops who received the 
same consecration, could be superior or inferior according to the place of their 
see in a hierarchical structure.

In the East, as far as we know, none of these developments was attributed 
to divine law, but only to ancient customs.

The episcopal power was always perceived as having a collegial dimension; 
there was an extensive use of local synods, and there was an overall ac- 
knowledgement of the overriding power of the "great councils".

Part Two: Developments in the West

IX. Some historical data from the early church conceming the development of 
the primacy of the see of Rome

In the beginning the unity of the church was expressed and safeguarded, in 
the West as in the East, much more by the belief in and the practice of "com- 
munion", koinonia, communio, than by any organizational structure or legislative 
Provision. This belief and practice was like cement holding together the faithful 
and their bishop in each local church; it also kept together in a sacred unity the 
bishops of one province, and the bishops of all the provinces. Locally, the 
celebration of the Eucharist was its best expression; more universally, it was 
manifested in the synods of bishops.

In the earliest times we have no more than some fragmentary and mostly 
ambivalent evidence that the Bishops of Rome would have been aware of a 
specific power vested in them and extending over the universal church'**.

The Epistle of Clement to the Corinthians, written about 96, is frequently 
quoted; his language seems to suggcst more than a friendly interest in the 
Problems of a sister church:

"To admonish you about your duty, we write ...
Take our advice, and you will not regret it.
They who do not follow what he (Christ) has said through us must know 

that they commit an offence and expose thcmselves to no small peril...
Your obedicnce will bring us happiness and joy'®...".
Although the expressions used by Clement undoubtedly display a tone of 

authority, there is no compelling reason to intcrpret them as the earliest 
manifestations of a consciousness of primacy; they can be well explained as in- 

88 spired by an awareness of the eminent position of the see of Rome in the Capital



of the Empire; also, as dictated by a special solicitude toward the church of 
Corinth which, too, traced its origin back to the preaching of Peter and Paul.

Another writer often quoted is Ignatius of Antioch (died c. 110). In 
particular his greetings to the Romans: "Ignatius to the church ... which presides 
in the place of the region of the Romans ... which presides in charity," and his 

Statement in chapter 3 "I wish to observe what you teach to your disciples" have 
been invoked as evidence of his belief in the privileged position of the Roman 

see. Such iocutions, however, are all too general to constitute specific proofs that 
the martyr bishop spoke out of a conviction that the see of Rome had authority 

over all other churches - including his own in Antioch. They may simply show his 
respect for the church of Rome, the church of Peter and Paul.

At the end of the second Century, Irenaeus (died c. 202) referred to the 
church of Rome as having potentiorem principalitatem™. The expression is dif- 
ficult to interpret; it need not signify a consciousness of universal primacy. 
Irenaeus may have been complimenting the Roman church for its apostolic 
origin, or he may have been referring to the importance of the Roman see within 
its Zone of influence, mainly Italy and Gaul.

For Cyprian, the Bishop of Carthage (249-258), the foundation for the unity 
of the church was in the concord among the bishops. As they have received their 

Power through one, Peter, they all had to act together in harmony, as one. But it 
is not clear how far, if at all, such a reference to Peter signified a distinct belief 
from the part of Cyprian in the universal primacy of the successor of Peter.

At the time of the Council of Nicea the see of Rome certainly enjoyed spe­
cial rcvcrence as the see of Peter and Paul; it was considered also a particularly 
qualified witness for the tradition inherited from the apostles.

Throughout, the awarencss of communion has continucd to be the Prin­
cipal bond among the churches; cventually the "great synods” bccame the highest 

cxpressions of this communion. As yet, no administrative structures developed 
that would have embraced the whole church; such structures as far as they ex- 
'Sted were built around the "provincial" (patriarchal) sees.

The Council of Sardica, 342, convoked by the Emperor at the request of 
pope Julius, (substantially a Western council) acknowledged in its legislation the 

supremacy of the see of Rome by giving in its canons 3, 4 and 5 juridical forms 
io a procedure of appeal to the bishop of Rome. But this council was never 
received in the East.

As we have seen, the Council of Constantinople, 381, in its canon 3 recog- 
nized that tapresbeia tes limes was due to the see of Constantinople, after the see 
of Rome. It would be poor exegesis to say that the council was concerned with 
Ihe issue of mere honor (or preccdence) only; if those sees had to be honored, it 
Was because the council perceivcd a power attached to them. But it would be an 
equally poor construction to hold that by the use of the short and subordinate 
clause "after the see of Rome" the Council intendcd to make a prccise and firm 
Statement about the extent of the authority of the Bishop of Rome.

Between the Councils of Nicea and Chalcedon, there were cases of several 
bishops from the East sceking support from Rome; the most important among 
them was the recourse in 404 by John Chrysostom to Innocent I; it happened 
before the great confessor left Constantinople for his last exile.

89



Pope Damasus (366-384) was probably the first pope to invoke MT 16,18 "I 
will give you the keys of the kingdom of heaven ..." to justify the primacy of the 
Roman see over all other churches. Following him, the popes gradually 
developed a theology of their office: since they were successors of Peter, they 
were called to play the same role among the bishops that Peter played in the 
apostolic College.

Thus Pope Siricius (384-399) spoke of his office as one inherited from 
Peter, who in a mysterious way was present in his successor’s actions“. He was 
also the first to adopt the juridical vocabulary of the imperial Chancery, such as 
rescripsimus, jubemus, decemimus\ his decisions were statuta sedis apostolicae.

Pope Innocent I (401-414) was probably the first to draw the outlines of a 
systematic theology of the primacy of the see of Peter. For him, the authority of 
the Bishop of Rome was the same as the authority of Peter; as Peter was the 
exordium in the apostolate, his successor had a unique position in the church.

This identification of the office of Peter with that of his successor laid the 
foundation for further developments22.

Pope Leo I, known also as Leo the Great (440-461), brought to conclusion 
the systematic elaboration of the doctrine of the Roman primacy. In his explana- 
tions, to justify his primacy, he invoked a secular metaphor commonly used to 
justify the monarchical structure of the empire: since there is a body, corpus, of 
citizens, there must be also a head, caput, the emperor. In the church, too, there 
is a body composed of the faithful, hence there must be a head, the successor of 
Peter. But Leo’s main arguments were theological: to govern the church for him 
meant to participate in Christ’s power and to act in the name of Peter: cuius vice 
fungimur. Indeed, his tomus was received at the Council of Chalcedon with the 
cry: "Peter has spoken by Leo". But the significance of that cry is by no means 
clear since in its canon 28, the same council granted the Privileges that the 
Bishop of Rome possessed to the Bishop of Constantinople23.

Once the theological framework was in place, the elaboration and imposi- 
tion of juridical categories followed. Naturally enough, the Western churches, 
closer to the great legal traditions of Rome, were more receptive to these 
developments than the Eastern ones.

The Eastern churches continued to attribute supreme importance to the 
traditional ways of koinonia, expressed through synods - especially by "great 
synods", which became known as ecumenical councils. They continued also to 
hold that when an issue was the concern of all the churches (as most doctrinal 
issues are), a universal council was the only appropriate means of finding the 
correct answer, because in the deliberations of the bishops the Spirit of Christ 
was present and preserved the church in truth2'1.

X. A comparative table of the developments in East and West covering the 
period of the first five centuries

EAST WEST
Several protoi in order of one primas
precedence

90
on-going emphasis on synodal 
structures and practices

increasing emphasis on 
monarchical government



references to "ancient customs"

each province has its 
administrative structure

koinonia is seen in the Union 
of the patriarchs, metropolitans 
and bishops

strong rcliance on the charismatic 
element (not excluding the juridical)

a "great synod" (ecumenical council) 
is the highest manifestation of unity

increasing references to 
Apostle Peter

one administrative structure 
develops for the West

communio is seen in Union with 
the see of Peter

increasing reliance on the 
juridical elements (not excluding 
the charismatic)

a trend toward regarding the 
decrees by the primas as having 
the same authority as those of 
a general synod

XI. Conclusions in view of the general topic of the convention: "The protos and 
his jurisdiction in the local church."

The first four centuries in the history of the Christian church have seen the 
firm development of the monarchical episcopate in the "parishes1, that is in the 
dioceses” in our modern language; they have seen also a hierarchical structure 

developing within the episcopate.
Three grades can be clearly distinguished as well cstablished in the fourth 

and fifth centuries; the grade of bishop, mctropolitan and patriarch - even if the 
last name has not become universal yet.

The authority of the metropolitan and of the patriarch is strongly affirmed 
in the matter of the ordination of bishops for sees within the metropolitan’s or 
the patriarch’s own territory. Otherwise the councils contented themselves with 

general assertions concerning the authority of the protoi. It is reasonable to as- 
sume, howcver, that they must have had authority to urge, or to compel, the 
fiishops within their territory to observe the conciliar decrees. The penalty for 
disobedience could have been the denial of communion, a primarily spiritual 

sanction but with legal consequences.
The authority of the synods, on their own level, was overriding. A "great 

synod" (ecumenical council) was considered the highest expression of the full- 
ness of power granted to the church. In it, through the communion of bishops, 
(he Spirit of the Lord was present,

The West increasingly tended to build a legal structure for the operations 
°f the church; the East tended to rely on the charismatic gifts present in the 

Community, in particular present in the bishops whose task was to be the keepers 
°f God’s own household; oikonomoi tou theou.

91



APPENDIX

Düring the discussions following this paper, and then again at various times 
during the Congress the question about the origin of the office of the protos was 
raised.

I think the Conference of Professor Gisbert Greshake goes a long way to 
answer this query - and more. His doctrinal insights can account not only for the 
origin of the office of the protos but also for that of the episcopal synods in what- 
ever form. The facts seem to confirm his insights - the sign of a sound theory. 
The issue of the origin of the office of the protos has its own Contemporary inter- 
est: ultimately it is about the nature of the episcopate. The correct answer 
should throw light on the nature of the power of individual bishops and of the 
episcopal College in the church.

In this broader context, I would like to record here the opinion I expressed 
in the debates during the congress.

First, there is no evidence whatsoever that any of the great councils ever 
raised the question about the origin of the power of the metropolitans, or 
patriarchs, or episcopal synods. To attribute an answer to them when there is no 
sign that they were even remotely aware of the question, would be absurd and 
could amount to a falsification of history.

Second, the sound way to finding an answer to the question "What was the 
origin of the office of the protos?" is through accepting the historical fact that 
there was an organic evolution that produced a hierarchical structure within the 
episcopate.

This was a "spontaneous evolution" in the church, not brought about by any 
kind of juridical act. Accordingly, the explanation must be a theological one; it 
cannot come from canon law. Here I can only indicate in bare outlines what this 
explanation could be.

Catholic tradition always held that the College of the apostles received spe­
cial powers from the Lord, and this power was rooted in, and was sustained by, 
the Spirit of Christ present in the church. Further, tradition held that the same 
Spirit which continued to assist the bishops, the successors of the apostles; to 
prove this it is enough to recall the well known formula used by councils: "It 
pleased the holy Spirit and us".

The episcopal body, as so many othcr institutions in the church (e.g. the 
sacraments), developed under the subtle impulse and guidance of the Spirit. In 
the episcopal synods the internal energies of the episcopal College became ac- 
tuated either partially, in particular synods; or fully, in ecumenical councils. 
Similarly, in the office of the protos, the same internal strength manifested itself 
in the Service of the church.

From the point of view of modern Roman Catholic theology, there should 
be no difficulty with this explanation. Vatican Council II affirmed unambiguously 
that the episcopal College has full, supreme and universal power (exousia, one 
should say) over the church. This power is obviously rooted in the assistance and 
presence of the Spirit to the body of the bishops. It would be absurd to assume 
that such a power becomes instantaneously operative when the College is as- 
sembled in an ecumenical council - but not before. The Spirit can well actuate 
parts of the whole body, and the church may instinctively perceive it. This per- 

92 ception is what has brought into existence the hierarchical structure of the epis-



copate in the church, and this is wthat led the bishops to become aware of their 
special power in their synods - long before there was any theorizing about it. 
Vatican Council II has spoken explicitly of the supernatural instinct of faith pos- 
sessed by the faithful - including the bishops.

Any other approach would run counter the historical facts. There was 
certainly no act of "delegation" of powers to the protoi by someone higher in the 
hierarchy. Equally certainly, there was no "promotion" by some secular power; 
the structure developed before the Constantinian settlemcnt.

A good argument can be made thal both the Western and Eastern church 
always acted on the assumption that the Spirit assisted the church in developing 
its structures; both recognized the validity of synods, particular and universal, 
long before any legislation regulated their convocation; both honored the hierar- 
chical structure of the episcopate long before any theory existed about it.

Admittedly, the first Code of Canon Law of the Roman church, promul- 
gated in 1917, classified the Offices of metropolitans and patriarchs as 
"participating in the supreme power" - meaning the power of the pope; that is, 
the Code implied that their office originated in some kind of delegation. But the 
Code was not a doctrinal document; nor was it guaranteed to be free of error in 
matters of history or theological opinion.

Significantly, the new Code is much more cautious (and ecumenical) con- 
cerning these issues; it speaks simply of "groups", coetus, of particular churches, 
leaving any deeper explanation to the theologians.

If one accepts that the power of the episcopate is primarily with the Col­
lege, there is no difficulty in saying that there can be different degrees of 
Participation in it. The capacity for such participation is given through the epis- 
copal Ordination, the actual power (in different degrees) is obtained by cach 
bishop taking his place in the koinonia, communio, of the universal church, ac- 
cording to the organizational structures of the church.

This is by no means a full answer to a difficult question; much remains to 
be explored. But it indicates the direction that our reflections should take in Or­

der to find an explanation which fits the facts of history and at the same time is 
theologically satisfactory.

Notes

1 The material connected with the topic is immense; in the circumstances
°f a Convention it can be handled only by a judicious selection of the most im­
portant documents. Besides, no single person can possibly do justice to the com- 
plex and difficult problems involved. . ....

2 I consistently use the terms "authority" and "power", not "iunsdiction'. 
The reason for this terminology is that ius dicere (hence iuris-dictio) in classical 
(and Justinian’s) Roman law meant the act of giving an authoritative answer by 
those who knew the law (iuris-prudentes); it did not mean any kind of legislative, 
administrative or judicial power. With tne revival of Roman law in the West, the 
form jurisdiction received a new meaning; it meant legal power. It was sub- 
stituted for the ancient terms of authority and power. See also note 6.

3 The very fact that there were several "principal" sees in the East has 
probably contriouted toward a development which emphasized synodal govern- 
ttent; the fact that there was one principal see in the West certainly facilitated 
the gradual concentration of power in that see. Such historical circumstances

93



can be important factors even if the decisive considerations are of theological 
nature.

4 A notable exception may have been the development of the Roman 
primacy, in which case theological reflections by the popes themselves may have 
preceded their practical actions.

5 It is interesting to note that the apostolic and post-apostolic church feit 
free to create important Offices and structures, cf. the creation of the office of 
the diaconate reported in the Acts, the gradual differentiation between the pres- 
byterate and episcopate, and the establishment of a hierarchy among the bisnops 
themselves. Such historical events can contribute a great deal toward un- 
derstanding the internal power of the church.

6 In the West, the adoption of the legal term iurisdictio in the twelfth 
Century and its use in place of the biblical potestas has led to an impoverishment 
of the understanding of authority. Potestas was the translation of the biblical 
dunamis which had a connotation of the action of the holy Spirit; he alone could 
give power in the church. Jurisdiction was a secular concept, used equally in civil 
law, with no spiritual content.

7 In the Christian church, in the historical course of events, there is always 
a process of developing minds; we believe, under the guidance of the Spirit. The 
faithful themselves progress in the understanding and application of the 
evangelical doctrine.

Behind the changes which have taken place in the early church in the ex- 
ternal Organization or the community and of its governance, there was in the 
East as in the West a developing theological understanding of the church.

The organizational rules had their origin in a theological vision, even if such 
vision was not clear, or perhaps not at all, articulated.

8 Around the times of the Council of Chalcedon there have been far reach- 
ing developments in the West. Leo I has articulated with clarity the theory that 
the bishop of Rome is the "vicar" of Peter, hence his acts have decisive value 
even without "synodal" Support. Some historians see in it the first clear and 
systematic formulation of the doctrine of the Roman primacy. In the East, there 
was a continuity in the dedication to synodal government, even if that doctrine is 
not explained with equal clarity.

9 This title, and the one which will follow "Developments in the West" does 
not imply that each process of development was confmed to one part of the 
church. Since there was an undivided church, the East contributed greatly to 
some developments in the West, and vice versa.

10 At tne Council of Nicea the question for the bishops was whether or not 
the bishops of metropolitan and provincial sees had supervisory power over 
"parishes" within the metropolitan and provincial territory. Their answer wasyes. 
At the Councils of Constantinople and Chalcedon the existence of some prin- 
cipal sees with special power was taken for granted, but there were still ques- 
tions as to which sees should possess such Privileges and what should be the 
precedence among them.

11 All translations of conciliar texts are taken from the English edition of 
Hefele, History of councils. Since the text of some canons is rather complicated, 
especially in translation, I present them broken up into easily readable units.

12 The law that no single bishop must ever ordain another bishop points 
toward a belief in the collegiate nature of the episcopate.

13 Hefele writes:
"Thus the apostles often passed through the principal cities of one province 

for the purpose of preaching tne gospel there before entering another, and after- 
wards tney treated the faithful of that province as forming one community. For 
instance, St.Paul writes to the Church of God at Corinth, and to all the faithful 
of Achaia (2 Cor. 1,1): he unites, then in his thoughts all the Christians of the 
province of Achaia, and at the head of the Churches of that province he places 
that of Corinth, which was its political Capital. He adresses in the same manner 
another of his letter "to the Churches of the Galatians" (Gal 1,2), again uniting in 
his mind all the communities of that civil province. The result of this action was,



that the bishops of the same province soon considered that there was a certain bond 
between them, and the bishop of the Capital thus gained insensibly a sort ofpre- 
cminence over his colleagues in the province." (See vol. 1, ed 1894, p.382. 
Emphasis added.)

14 Irenaeus wrote:
"When differences arise in any question, must we not have recourse to the 

most ancient churches where the apostles lived and learned from them a sure 
answer to the question at issue?" (Adv. Her. III, 4, 1; PG 7,855, as quoted in 
Hertling, Communio, p.55)

Tertullian is another witness:
"It is clear that all teaching agreeing with that of the apostolic churches, 

from which the faith took its origin as from a mother, is to be judged true. For 
there can be no doubt that these churches received it from the apostles, the 
apostles from Christ, and Christ from God ... We are in communion with the 
apostolic churches and our teaching must differ in no way from theirs. That is 
the testimony of truth." (The Prescription of Heretics, 21. PL 2,38; ibid.)

These texts are also beautiful testimonies the unity of the church; they 
come from the West and honor the Eastern sees.

15 A canon of the Synod of Antioch in 341 made it clear that the church 
hked to follow the civil administrative divisions: "The bishops of each eparchy 
uiust understand that it is the bishop of the metropolis (political Capital) who 
has Charge of the business of the eparchy, because all meet at the metropolis to 
fransact their business." (H 1,382)

Dvornik calls this the "principle of accommodation".
16 In modern parlance we tend to separate "honor" from "power"; in anti-

Sto rend honor to someone meant to acknowledge his power. The Greek- 
_ sh Lexicon (by Liddell and Scott, Oxford University Press) gives the follow- 
ing meanings of times: 1. worship, esteem, honours, such as are accorded to gods 

or to superiors ... 2. honour, dignity, lordship, as the attributes of gods or kings ... 
3. dignity, office, magistracy ... etc.

17 This should not be conceived, however, on the model ot a modern trial, 
0r of a trail on the Roman pattern. Orthodoxy was enforced through the denial 
°f communion.

18 In the following pages my purpose is to explain how the awareness of a 
Universal primacy developed in Rome; it is not my Intention (it would be beyond 
the scope of this paper) to report on the complex history of the evolution of 
power of the Roman primate over the local churches within the Western 
Patriarchate".

19 All quotes are from the same Ietter. For the original text and Latin 
translation see Enchiridon Symbolorum (by Denzinger & Schönmetzer, 34'” ed., 
Herder) no.102. Doubt has been moved also about the author of the Ietter; the 
hypothesis that it could have been written by a Clement other than the Con­
temporary Bishop of Rome cannot be disproved. See ibid., in the introductory
remarks.

20 "Ad hanc enim ecclesiam, propter potentiorem (potiorem) prin- 
Hpalitatem, necesse est omnem convenire ecclesiam - hoc est eos qui sunt un- 
uique fideles - in qua semper ab his qui sunt undique conservare est ea quae est 
ab apostolis traditio." (Adversus hereses. 3.3.3.)

The meaning of the text is disputed on several counts: it is a translation 
Eom the original Greek which has not been preserved; hanc ecclesiam may refer 
[o the church of Rome, or (more likely?) to the universal church; potentior prin- 
cipalitas may mean a supenor origin, or a priority in time, or a more effective 
Hadership; necesse est convenire need not mean a juridical Obligation. (See New 
Catholic Encyclopedia, 7,632.)

21 He writes in his first decretal Ietter:
"We bear within us the burdens of all who are weighed down, but it is 

rather the Blessed Apostle Peter who bears these burdens in us, since, as we 
frust, he protects us in all the matter of his administration and guides us as his 
heirs." (Epist. 1.1; see New Catholic Encyclopedia, 13,258-259.) 95



22 He writes to the African bishops:
"Each time a problem has to do with a question of doctrine I consider that 

the bishops, our brothers, should refer it to Peter, the founder of the episcopate, 
to provide for the common good of all the churches throughout the whole 
world." (Epist. 30.2; see NCE 7,520.)

23 Congar has given us a good summary of Leo’s doctrine concerning 
authority in tne churcn:

"Pour saint L6on, la Charge pastorale est r6partie ("multique pastores"), 
mais eile reste une et, en ce sens, colldgiale: de fa^on, cependant, que, dans 
cette unit6 organique, le successeur de Pierre est toujours caput, princeps, fons, 
chef, premier, source. II y a donc a la fois monarchie et collaboration. De fait, 
les papes du V° siede parlent souvent en terme de "coliüge"; ils con?oivent leur 
primautd comme la pr6sidcnce d’une Communion unique et universelle, comme 
la Charge d’affermir leurs freres. Mais cette prdsidence est autre chose qu’une 
Situation de "primus inter pares" car si, entre les apötres (les dveques), la aignitd 
est commune, il existe une "discretio potestatis" (L6on, Epist. 14, 11). Le collöge 
est hidrarchisö selon le schfeme: tete-corps ou membres." (Yves Congar, L’Eglise, 
de saint Augustin ä l'ipoque modern, Cerf, Paris 1970, p.30).

24 This position has nothing to do with the tneory of conciliarism as it 
developed later in the West, ln conciliarism the communio is broken: if they 
judge it necessary, the bishops can take a stand against the primas; in the ancient 
doctrine of communio through synods, all bishops, from the first to the last, 
ought to be together in harmony so that the holy Spirit could speak through 
them. In the first case there is a broken church, in the second there is a church 
united in prayer and Service.

Bibliography

J.Alberigo, and al., Conciliorum oecumenicorum decreta. Istituto per le 
scienze religiöse, Bologna 1973.

R.E.Brown, and J.P. Meier, Antioch and Rome. Paulist Press, New York
1983.

Brown, Priest and Bishop: Biblical Reflections. Paulist Press, New York
1970.

P.-Th.Camelot, Ephöse et Chalcddoine. L’Orante, Paris 1961.
H.von Campenhausen,and H.Chadwick, Jerusalem and Rome: the Problem 

of Authority in the Early Church. Translated from the German. Fortress Press, 
Philadelphia 1966.

Campenhausen, Ecclesiastical Authority and spiritual Power in the Church 
of the First Three Centuries. Translated from the German. Stanford University 
Press, Stanford 1969.

W.De Vries, Orient et Occident: Les structures eccl6siales vues dans 
l’histoire des sep't premidrs conciles oecumdniques. Translated from the 
German. Cerf, Paris 1974.

F.Dvornik, Byzantium and the Roman Primacy. Translated from the 
French. Second printing with corrections. Fordham University Press, New York 
1979.

Dvornik, The Idea of Apostolicity in Byzantium and the Legend of the 
Apostle Andrew. Dumoarton Oaks, Washington DC 1958.

A.Faivre, Naissance d’une hidrarchie. Beauchesne, Paris 1977.
H.E.Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte: Die katholische Kirche. Fourth 

ed., Böhlau, Köln 1964,
J.Gaudemet, L’Eglise dans l’Empire Romain (IV°-V° siecles). Sirey, Paris 

1958.
Ch.J.Hefele, A History of the Councils of the Church. Vols. I-III- Trans­

lated from the German; reprint of the 1883 edition. T. & T. Clark, Edinburgh 
1883.96



Hefele, Histoire des Conciles. Translated from the second German edition, 
with notes added by the translator. Vols. I, part 1; II, part 1., Letouzey, Paris 
1907.

L.Hertling, Communio: Church and Papacy in Early Christianity. Trans­
lated from the German. Loyola University Press, Chicago 1972.

J.M.Hussey, The Ortnodox Church in the Byzantine Empire. Clarendon 
Press, Oxford 1986.

ThA..Kane, The Jurisdiction of the Patriarchs of the Major Sees in Anti- 
quity and in the Middle Ages. Cathohe University Press, Washington DC 1949.

D.E.Lanne, "Eglises locales et patriarcats ä l’6poquc des grands conciles", 
in: Irenikon, 34 (1961), pp.292-321.

J.Meyendorff, Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal 
Themes. Fordham University Press, New York 1979.

Ch.Munier, L’Eglise dans l’Empire Romain (II*-III“ siücles), Cujas, Paris
1979.

O. de Urbina, /., Nic6e et Constantinople. Translation from the Spanish. 
L’Orante, Paris 1963.

J.Pelikan, The Emergcnce of the Catholic Tradition (100-600). Uni-versity 
of Chicago Press, Chicago 1971.

W.M.Ploechl, Geschichte des Kirchenrechts. Band I: Das Recht des ersten 
Jahrtausends. Herold, Wien 1959.

J.H.Sieben, Die Konzilsidee der Alten Kirche. Ferdinand Schoeningh, 
Paderborn 1979.

J.-M.-R.Tillard, L’6veque de Rome. Cerf, Paris 1982.
P. Vallin, Les Chrötiens et leur histoire. Desclde, Paris 1985.

97



Pagina bianca



THE CONCEPT OF ’PROTOS’ IN THE EASTERN CATHOLIC

CHURCHES

Clarence G a 11 a g h e r, Rome

In the eastern churches that are in full communion with Rome there is a 
variety in structure and government. Six are patriarchates, one is led by a major 
archbishop and others have metropolitans. In this paper I have restricted my 
study to the concept of ’protos’ that is to be found in the six patriarchates. The 
canonical legislation of these churches is at present laid down in the four 
apostolic letters promulgated by Pope Pius XII between 1949 and 19571. The 
Part that is of interest for this study is, of course, the motu proprio "Cleri 
sanctitati" of 1957, since this contains most of the current legislation on the 
structure and government of the eastern catholic churches.

The first pari of this paper provides an outline of the concept of the 
Patriarch that is to be found in the current canonical legislation. This is followed 
by a summary of the criticism of this legislation from within the eastern catholic 
churches. Then the Second Vatican Council’s Decree on the Eastern Catholic 
Churches is discussed in so far as it affects the concept of the patriarch. Finally, 
a brief account and evaluation is given of the revision of oriental canon law that 
is currently being carried out in accordance with the teaching of the Vatican
Council.

The Motu Proprio "Cleri Sanctitati"

According to the law of the eastern catholic churches there is one supreme 
Protos’ over all the churches - Latin and eastern - and that is the Bishop of 

Rome: "The Roman Pontiff as the successor of Saint Peter has not only the 

Prerogative of honour but also the supreme and full power of jurisdiction over 
ihe universal Church, in matters of faith and morals as well as those that pertain 
to the discipline and government of the Church throughout the whole World"2. 
The canon goes on to state: "This power is truly episcopal, ordinary and im- 

®cdiate, and extends over each and every Church as well as over each and every 
Pastor of souls as well as over the faithful, and depends on no human authority." 
This canon is, of course, taken directly from the dogmatic Constitution, Pastor 
A^emus of the First Vatican Council. "Cleri sancitati" goes on to list the canons 
&at regulate the calling and directing of a general council which, it States, "has 

supreme power over the whole Church" (c. 173 § 1). Next in order comc the 
canons on the "Cardinais of the Holy Roman Church", and then the Roman 
Curia with the legislation that governs the Roman congregations, tribunals and 
0Rices. This is followed by the canons that deal with papal legates.

It is only in Chapter VI that the current law for the eastern catholic chur­
ches comes to deal with the patriarch (cc. 216 - 314). The Order is itself sig- 
njficant and expresses an underlying ecclesiology. Intcresting, too, is the heading 
§lven to this whole section of the law: "De suprema potestate deque iis qui eius- 
^em sunt canonico iure participes". This implies that the patriarchs are granted 

y canon law a share in the supreme power that, by divine law, belongs only to 99



the Bishop of Rome. In this view patriarchal jurisdiction is understood as a 
participation in or a derivation from the power of the Roman Pontiff, similar to 
that granted by the pope to the Roman congregations3!

The concept of ’protos’ that applies to the patriarch of an eastern catholic 
church is clearly expressed in c. 216 § 1 of "Cleri sanctitati": "Special respect is 
due to the patriarchs of the East, in accordance with the oldest tradition of the 
church, since they preside each in his own patriarchate or rite as father and head 
with the most ample powers, granted or recognized by the Roman Pontiff'. "The 
title of patriarch is given to the bishop to whom the canons assign jurisdiction 
over all other bishops, including metropolitans, the clergy and the faithful of a 
territory or rite, to be exercised under the authority of the Roman Pontiff, ac- 
cording to the norms of law" (CS c.216 § 2). Patriarchal jurisdiction is, therefore, 
understood to be supra-episcopal and to be exercised under the authority of the 
Bishop of Rome.

The patriarch is electcd by the patriarchal synod in which all the bishops of 
the patriarchate have the right to vote (cc. 221 & 224). No lay involvement in the 
election is permitted "by recommendations of candidates, or in any other man- 
ner" (224 § 3). If the person elected is not already a bishop, all proceedings are 
halted until his election is confirmed by the Roman Pontiff (c. 235). All bishops 
in the eastern catholic churches are, of course, "freely appointed by the Roman 
Pontiff, or if lawfully electcd, confirmed by him" (c. 392 § 2). The newly-elcctcd 
patriarch must write at once to the Roman Pontiff, informing him of the election 
and forwarding his profession of faith and his oath of fidelity taken before the 
synod (c. 236): he must at the same time petition for ecclesiastical communion 
and for the pallium as a sign of the fullness of the pontifical office (c. 236 § 1). 
The synod must also write to the Roman Pontiff about these very same things 
and ask for communion and for the pallium for the new patriarch (c. 236 § 2)! 
Once lawfully elected and enthroned, the patriarch is the head and father of his 
church. However, until he has received confirmation from the pope in consistory 
and has been given the pallium, he may not perform certain acts that are con- 
sidered to be the full exercise of the patriarchal office: the convocation of the 
patriarchal synod and the election or consecration of bishops (c. 238 § 3)".

According to the law the patriarch has ordinary jurisdiction over the 
bishops, clergy and faithful within the territory of the patriarchate. He has, 
therefore, executive, judicial and legislative power for the entire patriarchate, 
though he can enact laws only within the patriarchal synod. He has the right and 
duty of Visitation of the whole patriarchate. He convokes and presides over the 
synod and is the authentic interpreter of synodal legislation. In particular cases 
he may dispense from the general laws of the church5. He has a supervisory role 
in the patriarchate and can act in cases of negligence. When an eparchy falls 
vacant, he takes over the government and sees to the election of the new bishop 
- who has to be confirmed by Rome - and he has the right to consecrate the new 
bishop. Every five years the patriarch must submit a report to Rome on the state 
of the patriarchate, and he is required by law to visit Rome to present this 
report, venerate the tombs of the Apostles and visit the Roman Pontiff (cc. 273, 
274, 275). The first approval of liturgical books for the oriental churches is 
reserved by law, not to the patriarch, but to the Roman Congregation for the 
Oriental Church (c. 195), but it is the duty of the patriarch to guarantce the

100



fidelity and integrity of the various editions of liturgical texts, and only the 
Patriarch may authorise their publication (c. 279).

Within the territory of the patriarchate the catholic patriarch’s jurisdiction 
is fairly extensive - as can be seen in Articulus II, cc. 240 - 282: De iuribus ei 
obligationibus Patriarcharum, and Articulus III, cc. 283 - 285: De privilegiis 
Patriarcharum. And although this is more extensive than that of an Orthodox 
Patriarch in some ways, there is no question of completely independent govern- 
ment. Not only is he bound to have frequent rccourse to the Roman Pontiff, he 
must also excrcise his jurisdiction in collaboration with his fellow-bishops. He is 
by no means a pope in his patriarchate. He can only legislate within the synod 
and hc needs the consent of the synod for ccrtain matters of great importance. 
The Permanent Synod, consisting of the patriarch and four bishops, is his Prin­
cipal advisory body for everyday administration and its counscl or consent is re- 
quired for all patriarchal business of importance (cc. 288 - 295). This underlines 
the collcgial nature of church administration in the eastern churches. Finally, the 
Power of the patriarch "can validly be exercised only in the patriarchate, unless 
°n account of the nature of the matter or of law the opposite is truc" ("Cleri 
sanctitali" c. 240 § 2; cf. also c. 216 § 2,2").

Criticism of "Cleri sanctitali”

The legislation of "Cleri sanctitati", that I have only sketched in briefest out­
line, came in for severe criticism from a number of eastern catholics. It was seen 

as a clear reflection of the tight Roman ccnlralisation that had developed over 
the centuries within the Latin church and was now being forced upon all the 
eastern churches in union with Rome. The very structure of the motu proprio 
was taken as a clear indication of this Roman centralisation: the canons concern- 
ing the patriarch - the ’protos’ - come only aftcr the legislation conccrning the 
Roman cardinals, the Roman Curia and the legates of the Roman Pontiff. The 
fact that the law for the eastern churches was promulgated, in no way by the 
’protoi’ of these churches, but by the Roman Pontiff alone in four apostolic let- 
ters issued motu proprio, was taken as another indication of Roman centralisa­
tion.

Another clear sign of the same Latin mentality was seen in the very close 
similarity between the eastern canon law and the Latin Codex Iuris Canonici that 
bad bcen promulgated in 1917. In fact, most of the canons in the four motu 

Proprios had bcen taken directly from the Latin Code, and the oriental codifiers 
bad of set purpose taken the Latin Codex as the model for the eastern codifica- 
tl°n. This met with much criticism. The Melkite patriarch, Maximos IV, was 
Particularly severe: "Per non citare che l’esempio della recente codificazione del 
diritto canonico orientale, fatta a Roma, noi dobbiamo ben constatarc, con ram- 
marico, che malgrado un apparato critico impressionante ed una terminologia 
ispirata alle fonti orientali, malgrado ancora un lavoro molto meritevole, ilfondo 
de!la codificazione resta sfortunatamente molto latinizzante. E questo non 6 stato 

Sempre colpa dei tecnici che vi hanno lavorato, ma dello spirito che regna 
nell’ambiente nel quäle tale lavoro i stato fatto. Per tale ambiente, l’ideale 
suPremo rimane l’operare il piü grande riawicinamento possibile, nel fondo e 
nella forma, con il diritto della Chiesa latina"e.

101



It was, however, the legislation on the rights of the patriarch and the synod 
that came in for special criticism. It was thought that the canonical autonomy of 
the eastern catholic churches had been so limited that any semblance of Self­
government had disappeared. It was objected that confirmation by the Roman 
Pontiff or approval from Rome should be required in so many cases. The extent 
of the competence of the Roman Congregation for the Eastern Church was 
questioned. However, the point that was denounccd most severely was the 
restriction of patriarchal jurisdiction to the territory of the ancient patriarchales. 
Although, according to c. 216 § 2,2°, "patriarchs possess authority over the faith- 
ful of the same Rite who reside outside the boundaries of their territory to the 
extent it is determined expressly in general or particular law", in fact, the 
patriarch is granted almost no authority outside the boundaries of the ancicnt 
patriarchal territory. This continues to be a matter of controversy and it will be 
discussed in greater detail later when the revised law is under consideration.

This critique of the canon law for the oriental catholic churches was elo- 
quently expressed by a number of the fathers at the Second Valican Council, 
summoned so shortly after the promulgation of "Cleri sanctitati" in 1957. Re- 
prehension of the law on the patriarchs is particularly clear in the interventions 
by the Melkite Patriarch, Maximos IV. At the tliird session of the council, while 
discussing the proposed dccree on the eastern catholic churches, his main 
criticism was levelled at the section that dealt with the patriarchal office. This he 
regarded as quite inadmissible for a number of reasons. "For the institution", he 
said, "that is the most venerable in the hierarchy after the roman primacy, the 
Schema has only succeeded in giving scholastic definitions (which are further- 
more incomplete) and Platonic aspirations, most often repeating recent canon- 
law texts, as if Vatican II had not been summoned to make certain advances but 
ought to content itself with the prescribed Status quo'"’.

Patriarch Maximos made four main points. First of all, he thought it false to 
present the patriarchate as an institution peculiar to the east, since it is an in­
stitution common to the whole church. The primary patriarch of the Catholic 
Church is the Bishop of Rome, Patriarch of the West. The concept of the 
patriarchate tends to be forgotten in our time but, continued the Patriarch of 
Antioch, in fact it is necesary for a meaningful dialogue with our Orthodox 
brethren. Secondly, he maintained that the patriarchate is not an anonymous in­
stitution. So the sees should be named in the decree, even if the list has to be 
completed by the inclusion of more recent patriarchal churches. Thirdly, the col- 
laboration of the ancient patriarchs was a visible expression of the communion 
of all the churches. It might be a good thing to rejuvenate these ancient forms of 
ecclesial communion. The fourth and last point concerned the canonical auto- 
nomy of the eastern catholic churches. "Finally, the patriarchate is not only a 
simple honorary dignity. Its dignity ought to be only the external expression of its 
effective importance. Moreover, it ought not to be a question of covering the 
Eastern Patriarchs with honour and granting them precedence in Order to go on 
to treat them as subordinates whose authority is limited, in the smallest details, 
by numberless compulsory appeals, both before and after, to the decasteries of 
the Roman Curia. Without infringing upon the prerogatives of the Successor of 
Peter, the patriarch, with his Holy Synod, normally ought to be the (court of) 
last instance for all the affairs of his patriarchate. It is this internal canonical 

102 autonomy which has saved the Christendoms of the East from all sorts of vicis-



situdes throughout history. It could be an interesting formula lo be envisaged for 
other ecclesial groups existing in special conditions. 1t could also act as the 
foundation of union between the Catholic Church and other Churches, of the 
West as well as of the East". He concludcd his spcech with a plea that the 
fathers keep in mind the ecumenical aspect of what they were doing at the coun- 
cil. "The Circuit of Catholicism must not be confmed to a dynamic and conquer- 
ing latinity on the one hand, and on the other to a fraction of the East, a fraction 
that is more or less weak, assimilated and absorbed. The circuit must be lcft 

open"8.
The importance of a genuine restoration of the Institution of the patriar­

chale was stressed by other council fathers. Cardinal Lercaro, Archbishop of 
Bologna, maintained that, in dealing with the patriarchates, the council was deal- 
>ng with the structure of the Catholic Church as a whole. 1t was, therefore, an ex- 
tremely important matter for the whole church and not simply for the eastcrn 
catholic churches”. This same point was made even more forcefully by Abbot 
Hoeck of Bavaria who began his Intervention with these words: Cardo totius 
quaestionis sic dictae orientalis est structura patriarchalis Ecclesiae, quae nisi 
plene restaurata fuerit sub respectu ccumenico nihil ferc actum erit ,0.

Abbot Hoeck reminded the council that the patriarchal Institution had 
been a living reality throughout the first millenium of the Church’s history. While 
*t is true that patriarchates have been re-established in the churches that have 
returned to full communion with Rome, the fact remains that the rights of these 
catholic patriarchates have been and still are only a shadow of the rights that 
°nce were theirs. It is for this reason that these catholic churches have frequent- 
>y been regarded by their Orthodox brothers as having betrayed the traditions of 
their fathers. For Abbot Hoeck the patriarchal question has enormous ecumeni­
cal importance; when re-union does at last come about, one can hardly expect 
the Orthodox churches to submit to the control of the Roman Curia. To accept 
the primacy of the pope is one thing and it is central. To accept the particular 
way that this Petrine primacy is exercised today is quite another, especially since 
this is so very different from the way the primacy was exercised when the church 
was one. As did Cardinal Lercaro, Abbot Hoeck also stressed that, in dealing 
vv*th the patriarchate, the council was in fact touching on the Constitution ol the 
universal church. It was a central problem for the council to face. What was sug- 
gested on this topic in the proposed decree seemed to the Abbot to make hardly 
any progress except for the note appended to n. 9, whcre it is stated that the 
rights and Privileges of the patriarchs "be restored in accordance with the rights 
a°d Privileges of each church", and these in fact are the rights and Privileges 
which existed in the time of union between East and West. This appeared to Ab­
bot Hoeck to be too imprecise. The whole matter needed a thorough reexami- 
nation".

Abbot Hoeck’s appcal that the autonomy of the patriarchates should be 
Proclaimed by the councile, feil on deaf ears. So did Cardinal Lercaro’s proposal 
that the place of the patriarchs in the hierachy be thoroughly reexamined as a 
Problem of universal church structure. However, the council did promulgate the 
Decree on the Oriental Churches. In spite of its imperfections it was thought 
bctter than nothing at all. In fact, it has had considerable effcct on the revision 

the canon law for the eastern catholic churches.
103



The Decree on the Eastem Catholic Churches

The Roman Catholic Church’s most authoritative Statement to date on the 
concept of ’protos’ in the eastem catholic churches is undoubtedly to be found 
in the Second Vatican Council’s Decree on the Eastern Catholic Churches, 
Orientalium Ecclesiarum, promulgated by Pope Paul VI in Council on November 
21st, 1964. This opens with the affirmation of the importance of the institutions, 
liturgical rites and ccclesiastical traditions of these churches as pari of the 
patrimony of the universal church (O.E. n.l). The council also affirms that it is 
the desire of the church that the traditions of each particular church should be 
preserved in their integrity (n. 2). The decree goes on to state that all these 
particular churches, - tum Orientis tum Occidentis- although differing in their 
liturgy, their ecclesiastical discipline and their spiritual patrimony, nevcrthelcss 
enjoy an equal dignity and have the same rights and obligations. So no single 
church is superior to others ratione ritus (n. 3).

It follows from these principles that every particular church should be cn- 
couraged to develop according to its own spirit and tradition. The decree also 
encourages those hierarchs of particular churches who have overlapping juris- 
dictions in the same territory - in eodetn (erritorio iurisdictionem obtinentes - to 
work together in harmony (n. 4). This clear recognition of the fact of different 
juridictions in the same territory is interesting in the light of the controversy over 
the "territorial principle1' that is incorporated in this same decree (nn.7 & 9). 
The decree goes on to "declare solemnly" that the churches of the East and of 
the West "iure poliere et officio teneri se secundum proprias disciplinas pe- 
culiares regendi, utpote quac veneranda antiquitate commendcntur, moribus 
suorum fidelium magis sint congruae atque ad bonum animarum consulcndum 
aptiores videantur" (n.5). These churches should, therefore, avoid unnccessary 
changes in their own ancient traditions and they are even invited by the council 
to make every effort to revive sound traditions that may have fallen unduly into 
desuetude. This is a solemn invitation to the eastern churches to be faithful to 
their inheritance and return freely to their own genuine traditions (O.E., n.6).

It is within this context of mutual recognition and respect between all the 
churches that the decree gives a brief outline of the office of the catholic oriental 
Patriarch (O.E., nn. 7 - 11). The actual text requires careful consideration:

"Ab antiquissimis temporibus in Ecclesia viget institutio patriarchalis, iam a 
primis Synodis Oecumenicis agnita.
Nomine vero Patriarchae orientalis venit episcopus, cui competit iurisdictio 
in omnes episcopos, haud exceptis metropolitis, clerum et populum proprii 
territorii vel ritus, ad normam iuris et salvo primatu Romani Pontificis. 
Ubicumque Hierarchi alieuius ritus extra fines territorii patriarchalis con- 
stituitur, manet aggregatus hierachiae patriarchatus eiusdem ritus ad 
normam iuris.
Patriarchae Ecclesiarum Orientalium, licet alii aliis tempore posteriores 
omnes tarnen aequales sunt ratione dignitatis patriarchalis, salva inter eos 
praecedentia honoris legitime statuta.
Secundum antiquissimam Ecclesiae traditionem, singulari bonore prose- 
quendi sunt Ecclesiarum Orientalium Patriarchae, quippe qui suo quisque 
patriarchatui tamquam pater et caput praesunt.104



Ideo statuit haec Sancta Synodus, ut eorum iura atque privilegia instau- 
rentur, iuxta antiquas traditiones uniuscuiusque Ecclesiae et Synodorum 
Oecumenicarum decreta.
Haec autem iura et privilegia sunt illa, quae tempore unionis Orientis et 
Occidentis viguerunt, etsi ad hodiernas conditiones aliquantum aptanda 
sint.
Patriarchae cum suis synodis superiorem constituunt instantiam pro 
quibusvis negotiis patriarchatus, non secluso iure constituendi novas epar- 
chias atque nominandi episcopos sui ritus intra fines territorii patriarchilis, 
salvo inalienabili Romani Pontificis iure in singulis casibus interveniendi".

(Orientalium Ecclesiarum, nn. 7-9)

This section describing the patriarch is probably the most important pari of 
[he Decree on the Eastern Catholic Churches. Describing the patriarch as the 
"father and head" of his patriarchate the decree declares that he has jurisdiction 

°ver all the faithful in his patriarchal territory “ad normam iuris et salvo primatu 
Romani Pontificis“. This change from “sub auctoritate Romani Pontificis" of C.S. 

can. 216 § 2 is significant. The conciliar decree goes on to enact that the rights 
and Privileges of the patriarchs should "be restored in accordance with the an­
cient traditions of each church and the decrees of the ecumenical councils“. The 

Council also attempts to be more specific about just what rights and Privileges 
are in consideration here: "those which existed in the time of union between East 
and West". It is interesting to find among the sources indicated for this para- 
§raph, c. 28 of the Council of Chalccdon, a canon so often disputed by Rome in 
the past.

These Statements would seem to imply a return to that relative autonomy 
and self-government that characterised the ancient patriarchal churches 
throughout the first thousand ycars of their history. Such relative autonomy is 

regarded as an indispensable condition for any fruitful dialogue with the 
Orthodox Churches12. But what were these ancient rights and Privileges? This is 
a historical question, and it has been examined in a number of recent sludies. Fr.

De Vrics SJ, of the Oriental Institute in Rome, has produced a number of 
distinguished studies on the subject13.

De Vries maintains that, throughout the tirst thousand years of the 
Ohurch’s history, the eastern patriarchs along with their synods enjoyed a far- 

reaching autonomy. He writes: “The canonical autonomy of the patriarchates 
Waa a fact during the whole of the first millenium; Rome too recognised it, at 
least in practice, by its attitude. It was not a case of a number of exactly 
dßtermined particular Privileges, but of a seif administration by the local chur­
ches, based on prescriptive right; this was also recognised by Rome and the 
P°pes did not Claim to have established the rights of the patriarchs1"... .

This was not at all complete independence. It did not exclude the oc- 
Cafi°nal Intervention of a higher authority. It was not at all in Opposition to the 
Pnniacy of the Roman See; in matters of faith and communion Rome was ack- 
nowledged to be of central importance. It is rather a question of canonical 
autonomy, which De Vries describes in the following way:

1° The East freely elected its own patriarchs and bishops.
2° The East was very independent in regulating its liturgy and canonical 
•egislation. 105



3° The East was rather independent in dealing with the discipline of the 
clergy and laity15.
It would appear, therefore, as a matter of history that during these first 

thousand years or so of the Church’s history, the eastern churches regulated 
their own liturgy and provided their own canonical legislation without the inter- 
vention of Rome. There was no requirement of confirmation by Rome. But did 
the Vatican Council fully intend to return to those ancient rights, as outlined by 
Fr. De Vries? Incidentally, Fr. De Vries published during the council itself his 
magisterial work on the eastern patriarchates10. This was referred to with ap- 
proval by Abbot Hoeck in his important Intervention concerning the decree of 
the eastern catholic churches17. A return to the ancient traditional rights would 
imply a great reduction in Rome’s frequent interventions in eastern canon law, 
since in matters of discipline and legislation Rome interposed very rarely. Has 
this promise been fulfilled in the revised Code of Canon Law for the Eastern 
Churches?

The Revised Eastern Canon Law

The 1986 Schema Codicis Iuris Canonici Orientalis, in Titulus IV, cc. 54 - 
150, contains the latest proposals for the revision of the legislation concerning 
the eastern patriarchs. It is clear that an effort has been made to follow the 
directives given in the conciliar decree and to meet the criticism that was 
levelled against "Cleri sanctitati". Pope Paul VI, in an address to the Commission 
for the Revision of the Code of Oriental Canon Law, in March 1974, had stated 
that it was the task of the Commission to revise the eastern law "secundum 
mentem Patrum Concilii Vaticani II atque germanam orientalem traditionem"1“. 
And in the Preamble to the agreed set of "Guidelines for the Revision of the 
Code of Oriental Canon Law", the Commission itself put this same principle in 
first place1®. How successful has this effort been?

The 1986 Schema is divided into thirty Tituli, and this is itself in complete 
harmony with the traditional eastern way of structuring the canonical collections, 
recalling the "Nomocanon in XIV Titles," which is still an important source for 
eastern canon law. A new approach to the patriarchs is reflected in the structure 
of the Schema: the title dealing with the patriarchal churches comes immediately 
after the title (III) which concerns the supreme authority in the Church, the 
pope and the College of bishops. The jurisdiction of the patriarch within his 
Patriarchate has been considerably extended, and the canons on the function of 
the patriarch have been re-written to incorporate most of sections 7-10 of the 
decree, Orientalium Ecclesiarum. The occasions when the patriarch is required 
to have the confirmation, consent or approval of the Roman Pontiff have been 
reduced and greater autonomy is left to the patriarch with his synods than was 
permitted by "Cleri sanctitati".

Rome still retains control, however, on a number of key points. The newly- 
elected patriarch, if he is not already a bishop, has to have the prior approval 
from Rome before he can even be informed of his election (c. 72). Nor can the 
new patriarch act with complete patriarchal power until he has received ec- 
clesiastical communion from the Roman Pontiff (c. 76 § 2), though he is no 
longer required to petition for the pallium or be solemnly confirmed in con- 

106 sistory. On a number of issues he still has to have the approval of the Holy See



or at least consult Rome before taking any action. He has to send a regulär 
report to the Roman Pontiff on the state of his church. Within a year of his elec- 
tion he has to visit Rome and thereafter pay regulär ad limina visits (c. 91). The 
declaration Apostolica Sedes, issued by the Congregation for the Eastern Chur­
ches on March 25th, 1970, has been incorporated into the new Schema in cc. 149 
- 1502°. This grants hierarchs outside the territory of the patriarchate full mem- 
bership the patriarchal synod of their church. It also grants the patriarch with his 

synod the right to propose three names to the Roman Pontiff for appointment as 
eastern hierarch outside the territory of the patriarchate. This raises the final 

Point here, the point that has come in for most criticism: the patriarch cannot 
validly exercise his patriarchal power outside the territory of his patriarchate: 
"Haec potestas plene exercetur intra fines territorii Ecclesiae patriarchalis; ut 

Vero extra hos fines valide exerceatur, requiritur, ut id iure communi vel iure 
Particulari a Romano Pontifice approbato expresse statuatur". (c.77 § 2).

Criticism of the Schema

1 am not in a position to say how the latest Schema has been received by the 

eastern catholic bishops. Howcver, since the proposed canons have been 
Published in Nuntia, a number of Reviews have been made. They can be 
summed up under three main headings:

1° It is thought that the patriarch and synod of each church should be in- 
volved in the promulgation of the revised law.
2° Insufficient canonical autonomy is recogniscd in the eastern catholic 
churches by the revised legislation.
3° The territorial limitations on the jurisdiction of the patriarch and his 
synod are objected as being harmful to the life and development ol the 
churches.
In a letter to the president of the Commission in July 1977, Cardinal Slipyj 

expressed his Opposition to the idea of one code for all the eastern catholic 
cburches to be promulgated by the pope alone. He made the point that there is 

n°t an "Oriental Church"; there are "Oriental Churches". Thcrcfore each church 
Sui iuris should promulgate its own law. He is not claiming to want a code that is 
different for each church. It is how it is promulgated that is significant. "Pur cs- 
scndo vero che tale Codice sia materialmente identico per queste Chiese, 
i’identitä propria della Chiesa Cattolica ucraina - ad esempio - richiede che il 
C°dice, preparato dalla Commissione, sia promulgato per la nostra Chiesa con 
Un atto legale separato1'21. So, in the view of Major Archbishop Slipyj, the 
Promulagtion of the new code ought to be, not an act of the Roman Pontiff 
a'onc, but a collegial act of the pope with the patriarch (or major archbishop) 
and the synod of each eastern church. This would effectively undcrline the col- 
legial nature of church government, "gloriosa ereditä dcll’Oriente Cristiano". 

bis view is shared by other eastern bishops22.

Secondly, it is thought that the proposed Schema insufficienthy recognises 
Ca''onical autonomy of the oriental catholic churches. These should be left to 
lransact their own business through their own patriarchal synods rather than 
ibrough the Roman Congregation for the Eastern Churches. This point was 
^ade by Metropolitan Maxim Hermaniuk to the fourth Synod of Bischops in 
1^74: "Restore to the synods of the eastern churches all those rights which

107



belong to them in accordance with their particular discipline, referring to the 
Holy See only matters of the greatest import23,...". It was Archbishop 
Hermaniuk’s view that our Orthodox brethren accept that all eastern catholic 
churches continue to be dominated by the Latin Church.

1t is thought that the canonical autonomy of the eastern churches ought to 
be stated in the law as a characteristic of their hierarchical structure. This is not 
held to be in conflict in any way with the supreme authority of the Roman 
Pontiff. The Second Vatican Council commended the principle of subsidiarity 
and this is particularly applicable to the eastern catholic churches which, the 
Council declared, have "the right and duty to rule themselves each in accordance 
with its own distinctive discipline" (Orientalium Ecclesiarum, n. 5). In his letter to 
the President of the Commission, Major Archbishop Slipyj stated his full accep- 
tance of the authority of the pope throughout the church, but, he maintained, "la 
posizione del Romano Pontefice deve essere quella di supervisione e prontezza 
ad intervenire in circostanze straordinarie e d'emergenza. Come norma, il papato 
non deve essere un organo di ordinaria amministrazione di una Chiesa Orientale 
e ciö deve riflettersi anche nella stesura del Codice"2“.

Without doubt, however, the most controverted point concerning the con- 
cept of ’protos’ in the proposed Schema is the territorial restriction of the 
patriarch’s jurisdiction as stated in canon 77 § 2, which has been already quoted. 
This canon simply reiterates canon 240 § 2 of "Cleri sanctitati", and the principle 
was incorporated into the section on the patriarchs of the conciliar decree, n. 7. 
This was criticised during the actual council, but pertaining to the request that 
patriarchal jurisdiction should not be restricted in this way, the conciliar Com­
mission drafting the decree rcplied that this sort of question would be passed on 
to the commission for the revision of eastern canon law, since the ecumenical 
council wished to deal only with general principles23.

The retention of the restriction is defended on the grounds that it is an an- 
cient principle laid down by the early councils of the church. It has been vindi- 
cated that the first thousand years of the church’s history provide no precedent 
for the duplication of hierarchical jurisdictions within the same territory, which, 
in any case, tends towards confusion2*. To claim that oriental hierarchs in the 
West should depend upon their respective patriarchs in the same manner as 
Latin bishops in the East depend upon Rome, is unacceptable to the defenders 
of restricted jurisdiction, because they find it "difficult to reconcile such asser- 
tions with the nature of the office of the Supreme Pontiff, who alone has full 
authority over the entire world"2,7. And finally, it is claimed that the commission 
for the Revision of the Code of Oriental Canon Law is not free to alter this prin­
ciple of territoriality because it has been laid down clearly by the Second 
Vatican Council in the Decree on the Eastern Catholic Churches28.

Such arguments have not been accepted as convincing or decisive by the 
critics of the principle of territoriality. Most do not question the historical 
foundation for the principle. However, they maintain that circumstances have so 
changed that retention of the principle in today’s world is contrary to the well- 
being and development of the eastern churches. Some think that it would even 
be a serious threat to their existence2“. Today nearly half the faithful of the

108



eastcrn patriarchates live outside the ancient eastern territory. So to restrict the 
patriarch’s jurisdiction in the way proposed in the Schema is to deprive the 
Patriarch of half of his church community30.

In fact, the principle of territoriality has long since been set aside both in 
the West and in the East for the pastoral good of the faithful and it is now not 
unusual to have different personal jurisdictions within the same territory. There 
are now multiple jurisdictions in many parts of the world similar to the 
celebrated example of Beirut, the residence of patriarchs and bishops of at least 
six different catholic rites31. It is therefore suggested to extend this fully by al- 
lowing the patriarch really to be the head and father of his whole church 
throughout the world. These critics are not in any way questioning the primacy 
of the Bishop of Rome within the whole church and they do not think that 
recognition of full patriarchal jurisdiction throughout his whole church is in any 
way incompatible with full recognition of the pope as the successor of St. Peter. 
They do, however, acknowledge that the removal of the territorial jurisdiction 
would be an application of the principle of the patriarchal structure of the 
church that would run counter the highly centralised Rome administration that 
has characterised the Roman Catholic Church for a very long time.

Conclusion

This brief glance at the history of canonical legislation, from "Cleri 
sanctitati" in 1957 to the most recent revision in the 1986 Schema Codicis Iuris 
Canonici Orientalis, reveals a progressive movement away from the highly 
centralised direction from Rome towards greater canonical autonomy within the 
particular church. The authority of the patriarch with his synod has been more 
widely recognised and there has been a reduction of the occasions when 
recourse to Rome is required by law. Greater respect is now shown for the tradi- 
tions of the eastern churches with regard both to the hierarchical structure of 
cach church and to the canonical institutions within each church. The fact that 
the 1986 Schema has omitted more than a thousand canons from the legislation 
that it is replacing, is a clear indication that many matters are now being left to 
particular authority, which were formerly included in the centralised legislation. 
There is now a more evident awareness of the church as a communion of chur­
ches each of which is encouraged to treasure and develop its individual charac- 
teristics.

So the revised law has gone a long way in implementing the directivcs laid 
down by the Second Vatican Council. As we have seen, not everyone agrees that 
>t has gone far enough. At the Council Cardinal Lercaro criticised the sections 
of Orientalium Ecclesiarum that dealt with the patriarchs (nn. 7 - 10). He said it 
would please neither catholic nor orthodox orientals32. Today, more than twenty 
years after the close of the Council, the question of the patriarchal structure of 
the church remains a burning issue. The Council decreed that the rights and 
Privileges of the patriarchs should be restored in accordance with the ancient 
traditions of each church. Not everyone thinks that this declaration has yet been 
fully implemented.

In the apostolic Constitution, Sacrae Disciplinae Leges, by which he prornul- 
gated the revised Code of Canon Law for the Latin Church, Pope John Paul II 
stressed that the new code had to be fully in accord with the nature of the 109



110

church as it is presented in the "teaching of the Second Vatican Council secn as 
a whole, and especially in its ecclesiological doctrine"33. "In fact", the Pope went 
on to say, "in a certain sense the new Code can be viewed as a great effort to 
translate the conciliar ecclesiological teaching into canonical terms"3“. Accord- 
ing to Pope John Paul, the ratio novitatis of the Second Vatican Council is to be 
found especially in its ecclesiological teaching. This will also, therefore, be an 
important part of the "newness" of the revised canonical legislation. The 1986 
Schema, as can be seen, has implemented many of the conciliar directives. 
However, for a number of eastern catholics it does not succeed fully in embody- 
ing that ecclesiological vision of the church as a communion of sister churches 
that was put before us by the Second Vatican Council. To this extent it will be a 
disappointment.

Notes

1 The four apostolic letters promulgating the canons are: De discipttna 
sacramenti matrimonii pro Ecclesia Orientali, "Crebrae Allatae", A.A.S. 41 
(1949), pp.89-117 (130 canons); De iudiciis pro Ecclesia Orientali, "Sollicitudinem 
Nostram", A.A.S. 42 (1950), pp.5 - 120 (576 canons); De religiosis, de bonis Ec- 
clesiae temporalibus, de verbomm significatione, "Postquam Apostolicis Litteris", 
A.A.S. 44 (1952), pp.65 - 150 (325 canons); De ritibus orientalibus, de personis, 
pro Ecclesiis Orientalibus, "Cleri Sanctitati", A.A.S. 49 (1957), pp.433 - 558. The 
rest of the codification was ready for promulgation in 1958, but Pope John 
XXIII decided not to promulgate it until after the council.

2 "Cleri Sanctitati", can. 162 § 2.
3 Cf. E. Eid, La Figure Juridique du Patriarche, Rome 1962, p.XI, where 

Fr. Tocanel, in an introduction to the study, States that patriarchal jurisdiction 
must be understood as a participation in or derivation from the power of the 
Roman Pontiff. He compares patriarchal jurisdiction to the jurisdiction that is 
granted by the pope to the Roman congregations of cardinals.

4 On the significance of the pallium confer D. G. Orioli, La Collazione del 
Pallio, in Nuntia 2 (1976) pp.88 - 96. Pope Paul VI modified the law of the Latin 
church on this by his motu proprio "Inter Eximia", of May llth, 1978. "We now 
decree that for the entire Latin Church the pallium hereafter belongs exclusively 
to metropolitans and the latin-rite Patriarch of Jerusalem". "As to the Eastern 
churches, we repeal canon 322 of the motu proprio, ’Cleri Sanctitati’." There is 
no mention of any requirement to ask for the pallium in the latest Schema con- 
cerning eastern patriarchs.

5 Cf. the motu proprio "Episcopalis Potestatis" of May 2nd, 1967, in which 
Pope Paul VI lists the dispensations that are henceforth reserved to the Roman 
Pontiff.

6 Quoted by R.F. Esposito, Decreto sulle chiese Orientali. Testo e Com- 
mento, Roma 1966, p. 34. A detailed criticism of the new legislation, made on 
behalf of the Melkite Catholic Church, can be found in an article by Archbishop 
P.K Medawar: De la sauveguarde des droits de l’Eglise orientale, in Proche-Orient 
Chritien 9 (1959), pp.224 - 242. Cf. also P.K. Medawar: A propos du malaise chez 
les catholiques orientaux in Ir6nikon 1958, N. 3, pp.352 - 357.

7 Cf. Acta Synodalia Concilii Vaticani II, Vol. III, Pars IV, p. 534 (the 
English translation is given in X.Rynne, The Third Session, London 1965, p 101.)

8 Ibid. p. 534.
9 Cf. Acta Synodalia Concilii Vaticani II, Vol. III, Pars V, pp. 65-66.
10 Acta Synodalia Concilii Vaticani II, Vol. III, Pars V, p. 72. The whole 

speech of Abbot Hoeck is a forceful defence of the importance of the patriar­
chal principle for the universal church.

11 Abbot Hoeck, in op. cit. p. 72-73.



12 S. Manna, O. P. and G. Distante, O. P., Orientalium Ecclesiarum. 
Decreto sulle Chiese Orientali Cattoliche. Piemme 1986, p. 29.

13 Cf. for example: W. de Vries, The Origins of the Eastern Patriarchates 
and their Relationship to the Power of the Pope, Part I, One in Christ, 1966, pp. 
50 - 69.

II decreto conciliare sulle chiese Orientali Cattoliche, Civiltä Cattolica, 
1965, vol. II, pp. 108 -121.

Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg, 1963.
14 De Vries, op.cit.(13), p. 130.
15 De Vries, op.cit.(13), p. 66.
16 De Vries, Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963.
17 Cf. Acta Synodalia Concilii Vaticani II, vol. III, pars V, p. 72.
18 Acta Apostolicae Sedis, 1974, p. 248.
19 Cf. Guidelines for the Revision of the Code of Oriental Canon Law, 

Nuntia 3 (1976), p. 18.
20 Acta Apostolicae Sedis, 1970, p. 179.
21 Published by V. J. Pospishil, Ex Occidente Lex, New Jersey 1979, p. 159.
22 This view is shared, ror example, by the Melkite Patriarch of Antioch, 

Maximos V; cf. V J. Pospishil, Ex occidente Lex, p. 162.
23 Pospishil, Ex Occidente Lex, p, 157
24 Pospishil, Ex Occidente Lex, p. 159
25 Cf. G. Dejaifve, SJ, Un Tournant D6cisif de l’Ecclösiologie ä Vatican II, 

Paris 1978, p. 64, footnote 57: "In Concilio solum de principiis, de coeteris 
viderit Commissio pro redactione C. I. C. O."

26 I. Zuzek, SJ, Canons Concerning the Authority of Patriarchs over the 
faithful of their own Rite who live outside the Limits of the Patriarchal Territory, 
Nuntia 6, 1978, p. 10.

27 Zuzek, op.cit.(26), p. 17.
28 Zuzek, op.cit.(26), p. 23.
29 Quite a number of articles have criticised the retention of the ancient 

territorial principle. Cfr., for example:
I. Rezäc, SJ, The Extension of the Power of the Patriarchs and of the 

Eastern Churches in general over the faithful of their own Rite, Concilium, Oc- 
tober 1969, pp. 59 - 66. G. Nedungatt, SJ, Autonomy, Autocephaly and the 
Problem of Jurisdiction Today, Kanon V, pp. 19 - 35.

V.J. Pospishil, The Constitutional Development of the Eastern Catholic 
Churches in the Light of the Re-Codification of Their Canon Law, Kanon V, 
Part II, pp. 36 - 71. P.K. Medawar, De la sauveguarde des droits de l’Eglise 
orientale, Proche-Orient Chr6tien 9 (1959), pp. 224 - 242.

/. Madey, Le patriarcat Ukrainien, Rome 1971, (Cf. especially Chapter X).
30 N. Edelby, The Scope of Patriarchal Authority outside the East, The 

Jurist 29 (1969), p. 174.
31 Pospishil, op.cit.(29), p. 57. Cf also Edelby, op.cit.(30), p. 175.
32 Acta Synodalia Concilii Vaticani II, vol. III, Pars V, pp. 65 - 66.
33 The Code of Canon Law in English Translation, London 1983, nn. XIII-

XIV. FF
34 Ibid, p. XIV.

111



Pagina bianca



LA POSITION DU PATRIARCHE

CHEZ LES THEOLOGIENS ET CANONISTES LATINS A L’EPOQUE DE 

L’UNION DE FLORENCE (1439)

Michel T h 6 r i a u 11, Ottawa

Introduction

Dans le contextc d’un dbbat sur la primaute, il est interessant et utile de voi 
oü se situb le patriarche dans cette perspective1. En effet, indbpendamment de 
la question en elle-meme valable de la nature de la primautb du patriarche dans 
son propre patriarcat, situer le patriarche par rapport ä la primaute de l’feglise 
de Rome et de son bveque me semble tout ä fait approprib dans le contextc du 
pr6sent d6bat.

II est evidemment impossible pour moi de traiter cette question dans sa to- 
talitd, mais je voudrais en explorer un aspect: comment le patriarche 6tait-il per- 
?u au XlVe siede et dans la premibre partie du XVe siede chez les Latins? Le 
tenninus ad quem est le document d’union Laetentur coeli, promulgue le 6 juillet 
1439 par le pape Eugbnc IV au concile de Florence (le XVIle concile general, 
selon le calcul traditionnel de l’Eglise de Rome). Certains se demanderont pcut- 
etre pourquoi je mets le terminus a quo si tot. La raison en est tres simple: les 
participants au concile de Florence, et surtout les membres des diffbrentes com- 
missions et bquipes de nbgociation, sont des fils de leur bpoque. En effet, ils ont 
6t6 influencbs non seulement par leur milicu social, culturel, thbologique, etc., 
mais aussi et surtout, pour ce qui a trait ä notre propos, par leur formation. II 
me semblait donc utile, et meme important, de reculer d’un certain nombre de 
gbnbrations.

Cerner seulement la position des thbologiens et canonistes latins a bte un 
choix assez simple ä faire. D’une part, la position des orthodoxes (ou des 
"Grecs", pour employer l’expression du temps) est assez claire et connue; d’autre 
Part, je suis plus familier avec les auteurs latins, lesquels m’ont fourni d’ailleurs 
suffisamment de matibre.

Je m’empresse d’ajouter que je ne toucherai pas ä d’autres questions db- 
battues au XVe s.: le conciliarisme, Jean Hus, la procession du Saint-Esprit et 
l’ajout du Filioque, le purgatoire, les azymes, etc. Aprbs avoir, dans une premib- 
re partie, donnb une vue d’ensemble sur le contexte gönbral du concile de Flo­
rence, je me suis penchb, dans la deuxidme partie, sur un aspect du contexte in- 
tellectuel du concile en relevant la position des theologiens et canonistes latins 
du XlVe et de la premibre moitib du XVe sibcle sur le patriarche. Dans une 
troisibme et dernibre partie, je fais une revue du peu de ce qui est dit ä Florence 
sur le patriarche.

1. Le contexte general du concile de Florence

Sans entrer dans les controverses au sujet de la suite entre les conciles de 
Constance (1414-1418), de Bäle (1431-1437) et de Ferrare-Florence (Ferrare, 113



1438-1439; Florence, 1439) ou au sujet de la canonicitö de l’assembI6e de Bäle 
(1438-1449) continude par un groupe ayant refus6 le transfert ä Ferrare, il est 
possible de voir que si lc concile de Florence a eu comme objectif l’union des 
Grccs et des Latins, cet objectif dtait apparu ä l’horizon d6jä quelque temps 
avant 1439.

En effet, depuis le milieu du XHIe s., l’Empire d’Orient est soumis ä de s6- 
rieuses pressions externes surtout de la part des Turcs, bien sür, en plus de cel- 
les de diverses peuplades aux frontibres de l’Empire, et ä des pressions internes 
de nature principalement öconomique. De plus en plus, l’Empire se tourne donc 
vers l’Occident comme une planche de salut. L’aspect politique, ä cctte 6poque, 
ne peut pas 6tre ignor6. Ces relations entre les Grecs et les Latins se situent ä 
diff6rents niveaux: l’empereur est en contact avec le pape; plusieurs mariages 
princiers sont conclus entre l’Orient et l’Occidcnt; les relations commerciales 
sont varides en bonne partie ä cause des contacts avec Venise et ä la pr6sence 
de marchands italicns ä Constantinople et en Asie mincure; des individus sont 
en relation les uns avec les autres, surtout des clercs2.

Tous ces contacts entre les deux mondes depuis plusieurs g6n6rations vont 
aider ä r6duirc, sinon ä faire disparaitre, les prdjuges rdciproques, rdsultant le 
plus souvent de l’ignorance et des diff6rences socio-culturelles et de formation 
plutot que de la mauvaise foi systdmatique. En derniöre analyse, ces contacts ont 
6t6 assez nombreux et d’une dur6e süffisante pour faire dire ä des auteurs que 
"du travail s’est fait dans les esprits"3 au moment oü se ndgocie l’union.

C’est ä travers les contacts entre les deux mondes que se d6veloppe dans 
une certains partie du haut clergö byzantin et chez les empereurs Michel II Pal6- 
ologue et Jean VIII Pal6ologue (lequel succöde au premier en 1425) l’objectif de 
l’union des feglises. C’est surtout ä la suite de l’envoi de d616gu6s grecs ä Con- 
stance en 1416 que se d6veloppörent des relations röguliüres ayant comme ob­
jectif lointain la rdunion des deux ßglises. L’id6e g6n6rale est de nögocier 
l’union des feglises en meme temps que l’envoi ä l’Orient de secours en armes. 
Mais ces contacts ä la fois politiques et religieux doivent etre vus dans le con- 
texte de l’epoque et compris de fa?on moins cyniquc que certains l’ont fait au 
cours du XIXe et d’une partie du XXe s.". D’autre pari, le pape Martin V voit 
poindre de loin la fin de la desunion comme un objectif atteignable. Son succes- 
seur Eugbne IV est 61u en 1431 et est l’homme de la Situation: orginaire de Veni- 
sc, il est sensible ä l’Orient; il a le souci des missions. II voit la vie de I’ßglisc 
dans une vision globale et dans lequelle l’union tient "une large place"3.

Les ndgociations furent vöcues au rythme irrdgulicr de toutes les nögocia- 
tions. Une 6tape importante fut cependant franchie au d6but de 1430 par 
l’accord entre Martin V et les Grecs sur les conditions de r6union d’un concile 
d’union. Cet accord est en 9 points, dont les principaux sont:

- le lieu: une ville de la cöte italienne adriatique entre la Calabre et Ancö- 
ne;

- les d6penses: les Latins prendraient ä leur charge les d6penses de 700 
Grecs participant au concile“.

Cette ville sera Ferrare (c’est lä que se röunira le concile de janvier 1438 ä 
janvier 1439); les Grecs accepteront en janvier 1439 que le concile soit transför6 
ä Florence.

Dans tous ces döveloppemcnts, je ne veux pas laisser croire que les n6goci- 
114 ations furent faciles et sans difficultö. Elle furent tout le contraire. Faire dire aux



textes et aux 6v6nements plus qu’ils ne disent serait commettre une injustice ä la 
m6moire des artisans grecs et latins de cette Union. Dans la d616gation grecques, 
il y avait et des unionistes et des anti-unionistes, c’est bien connu; il y avait aussi, 
bien sür, des d616gu6s n’ayant pas au d6part une opinion d6finie et qui en d6ve- 
loppferent une avec le temps. Je pourrais dire la meme chose du haut clerg6 de- 
meur6 sur place, dans le territoire du patriarcat; la meme chose aussi des hauts 
fonctionnaires impöriaux.

Mais il est important, et meme essentiel, de se rendre compte de 
l’ouverture d’esprit des Grecs, amcnöe en partie par la connaissance qu’avaient 
certains de ceux-ci des auteurs latins et de leur m6thodologie, diamdtralement 
opposöe ä la leur. Il a meme 6t6 possible ä quelques-uns des d616gu6s grecs 
d’entreprendre des dicussions en th6ologie spöculative avec les Latins!-7

Cependant, la connaissance que pouvaient avoir les d616gu6s grecs de la 
th6ologie des Latins, et r6ciproquement, ne veut pas dire que les mondes r6ci- 

proques 6taient vraiment connus en profondeur. La vie et la discipline de l’autre 
Eghse 6taient g6n6ralement vues ä travers une seule lorgnette, celle de celui qui 
l’utilisait; ceci sera 6vident dans la deuxibme partie alors que je parlerai plus 
specifiquement du patriarche.

2. Un aspect du contexte interlectuel du Concile de Florence: La Position des 
Theologiens et Canonistes Latins sur le Patriarche

Il convient d’abord de donner une vision g6n6rale de l’Eglise teile que vue 
Par l’eccl6siologie occidentale m6di6vale avant de voir les auteurs en particulier.

2.1 L’eccl6siologie occidentale m6di6vale: bref r6sume

L’6poque m6di6vale est celle de l’eccl6siologie que nous pouvons au- 
jourd’hui appeler "sociologique", par rapport ä l’eccl6siologie plus "symbolique" 
de la p6riode ant6rieure des P&res de l’Eglise8.

La soci6t6 occidentale du Moyen Age est chrötienne, göndralement par- 
^ant, et le temps des oppositions (v.g. Eglise/monde paien) est terminö ou, tout 

au moins, se transforme, le monde 6tant tout ä fait diff6rent de celui de 
l’Antiquite. Le monde Occidental est un, ä l’int6rieur du Saint Empire romain 

germanique. Par contre, cela n’empecha pas une nouvelle dialectique de naitre.
En effet, comme l’Empire est maintenant chr6tien et n’est plus l’ennemi 

qu’il avait 6t6 jusqu’ä l’Edit de Milan, l’empereur - chr6tien - assurne automati- 
luement et petit ä petit un röle quasi ministeriel au sein de la soci6tes. Le mini- 
stüre du Christ, selon cette ecclösiologie, est rendu effectif et visible ä lafois par 

pape et par l’empereur10.
De lä ä voir le pape et l’empereur comme deux rivaux, il n’y a qu’un pas... 

clu' fut franchi d’ailleurs facilement puisque chacun se voyait responsable du sa- 
lut des ämes et de la consolidation du peuple de Dieu.

Mais Gregoire VII r6agira et montrera l’originalit6 de l’Eglise, qui n’est pas 
en Premier lieu ou principalement une societd humaine. L’i&glise n’est pas 
qu’une partie de l’Empire, mais eile est l’6pouse du Christ. Pour que cette id6e 
soit acceptöe et que l’operation de modification des mentalit6s soit reussie,
* Eglise sera vue et d6crite comme forte et unie autour de l’6veque de Rome;

115



cette unitd devra etre visible et se fera donc au ddtriment des feglises particulid- 
res et de Pdpiscopat11. Leur autonomie ira donc en s’araenuisant12.

De plus en plus, l’eccldsiologie evoluera dans le contexte de la dialectique 
des deux pouvoirs: celui du pape, celui de l’empereur, chacune de ces soci6t6s 
se voyant comme parallele et concurrente. La socidtd civile, meme si cela ne fait 
pas l’affaire de l’autoritd de PEglise, se verra de plus en plus de manidre "lai'que" 
et progressivement ind6pendante; cependant, la socidtd mddidvale n’est pas la 
socidtd pluraliste des temps contemporains et il faut bien se rendre compte que 
le "peuple chrdtien" et les "citoyens" (le "peuple civil", pour fabriquer une expres- 
sion) sont les memes personnes! Et le peuple, dans tout cela, n’a pas vraiment 
de röle, il est plus objet de controverse entre les pouvoirs, que sujet et 
participant. En d’autres termes, c’est une dialectique de pouvoirs et de titulaires 
de pouvoirs et non celle de deux societds, en rdalitd, puisque les deux socidtds 
sont formees des memes personnes13.

L’dvolution theologique, canonique et politique fera en sorte que, d’une 
part, les mouvements populistes et certains des mouvements rdformateurs - ja- 
mais acceptes de bon grd, la plupart meme dtant condamnes - seront les cataly- 
seurs par lesquels des dldments du peuple chrdtien deviendront de plus en plus 
conscients que les chrdtiens sont le peuple de Dieu, la congregatio fidelium, et 
ces thdories aboutiront dans un premier temps ä la Rdforme, puis, dans un deu- 
xidme temps, ä Vatican II; d’autre part, la thdologie, le droit canonique et la po­
litique au Moycn Age et ä la Renaissance auront comme consdquence, dans les 
mouvements plus traditionnels de PEglise, l’accentuation des dldments socidtaux 
et hidrarchiques qui montreront l’Egise comme une socidtd ä l’dgal de l’Etat 
(nous voyons ce que cela deviendra: la societasperfecta'.).

2.2 Les thdologiens

Les circonstances historiques dtant ce qu’elles sont, il est normal qu’une 
bonne partie des traitds de cette dpoque soit formde d’oeuvres de circonstance. 
En effet, beaucoup de probldmes attirent Pattention des thdologiens latins et oc- 
cupent leur temps: le conflit entre Boniface VIII et Philippe le Bel, le concilia- 
risme et Jean Hus, entre autres.

D’autre part, je rappelle que si certains thdologiens latins connaissaient les 
thdologiens grccs, cette connaissance dtait souvent limitde ä tel ou tel sujet parti- 
culier, par exemple, ä la procession du Saint-Esprit. La vie et la discipline des 
Grecs, comme je l’ai mentionnd plus haut, dtaient vues ä travers un prisme latin.

J’ai passd en revue les thdologiens decddds aprds 1300 qui ont laissd des 
Oeuvres imprimdes et accessibles. Pour les besoins de l’exposd et des raisons de 
nature pratique, je les ai classds ici par l’ordre chronologique de leur anndes de 
naissance. Le bienheureux Jacques de viterbe, o.s.a. (ca) 1255-1308)£ est con- 
ventionnellement appeld le premier eccldsiologue, son De regimine christiano 
dtant le plus ancien traitd connu de Ecclesia. Bien qu’il soit un thdologien de la 
pleniludo potestatis du pape, celui-ci est pour lui le roi de PEglise et non de la 
Citd. Dans un court passage du traitd en question, il mentionne les patriarches, 
mais comme en passant, en les assimilant aux primats (avec un "vel" comme con- 
jonction): "Ordo autem inequalitatem requirit et gradus, ideo potestas spiritualis 
regiminis non in Omnibus est aequaliter, sed secundum gradus quosdam. Nam 

116 super episcopos sunt archiepiscopi, et super hos sunt primates vel patriarchae"™.



II classe les dveques en 4 degrds de juridiction: les dveques simpliciter, Ies arche­
veques, les primats ou patriarches et, bien sür, le pape. Comme il ne va pas plus 
loin dans son explication, le lecteur en est quitte pour sa faim, mais je puis 
quand meme facilement ddduire que, pour lui, le patriarche n’est certes pas tenu 
en une trds haute considdration. Ecclesiologue papaliste, comme la plupart des 
auteurs de son epoque, Guillaume de Pierre Godin, o.p. (ca 1260-1336) ddvelop- 
pe une thdorie surprenante, meme pour l’dpoque, de succession systdmatique 
exponentielle. En effet, selon lui, seul saint Pierre a dtd consacrd dveque par le 
Christ(!); puis saint Pierre a consacrd les autres apötres en les envoyant comme 
archeveques dans les diffdrentes rdgions sans qu’ils soient lids ndcessairement ä 
un sidge dpiscopal prdcis, mais plutöt seulement ä une rdgion fort dtendue; ces 
archeveques consacrent ensuite d’autres dvdques, les dveques diocdsains que 
nous connaissons. Et ces archeveques sont devenus ce que nous appelons les pa­
triarches, et ce sont eux, pour Guillaume, qui sont ä strictement parier les vdrita- 
bles successeurs des apötres15. Comme c’est saint Pierre qui a consacrd les au­
tres apötres, dont les successeurs sont les patriarches, les patriarcats sont de 
droit eccldsiastique ("Attamen patriarchatus, certum est quod sunt ab ecclesia 
instituti") ("... preeminentia patriarchatus, que alii ex statuto ecclesie debeba- 
tur"), c’est pour cela que I’ordre de prdsdance des sieges patriarcaux a pu etre 
changd et que des patriarches ont pu etre ddposds de leur sidge, ä l’occasion ("... 
ipsi patriarche a patriarchatu sepe per ecclesiam depositi esse leguuntur")ia.

Le troisidme et dernier theologien de l’dpoque dont je citerai quelques lig- 
nes est Jean de Raguse, o.p. (ca 1390-1443). L’importance de Jean n’est pas ä 
dddaigner: comme ddldgud latin, il ndgocia ä Constantinople de 1435 ä 1437 
l’union dventuelle des deux feglises. Dans son Tractatus de Ecclesia, il parle en 
fait des sidges patriarcaux et non de l’office de patriarche comme tel. (L’un, dvi- 
demment, ne va pas sans l’autre!). Le lecteur peut se rendre compte que Jean de 
Raguse est plus sensible que d’autres aux rdalitds de l’Orient chretien. Quelques 
passages sont ä retenir. Il admet, tout d’abord, en se rdferant ä saint Jdröme, 
que depuis les temps anciens l’Orient et l’Occident ont conservd la puretd de 
leur foi (il ne dit pas cependant si cette constatation s’applique encore ä 
l’dpoque oü il dcrit; probablement pas compldtement: "qualis [i.e. sapientiac et 
fidei puritas] fuerit conditio Ecclesiae orientalis et occidentalis nostrae atquc ro- 
manae in puritate sapicntiae et sinceritate fidei ab antiquo"17 Son voyage ä 
Constantinople lui a permis, ecrit-il, de constater que les Grccs vivent plus devo- 
tement et plus conformdment au Christ que les Latins: "Ecclesia orientalis devo- 
tus vivit et propinquius Christo conformatur in vita et in moribus quam Ecclesia 
romana, in qua paene totaliter contrarie Christo vivitur"1". Il continue en citant 
le droit canonique du temps (1 e.Decret de Gratien, D.96, c.14; D.16, c.6) pour 
dnumdrer l’ordre des sidges et expliquer pourquoi cet ordre a dtd changd au 
concile de Constantinople de 3811S. Il termine en citant un long passage de 
l’adresse du patriarche de Jdrusalem, Thdodose, au patriarche de Constantino­
ple, Ignace, lors du concilc de Constantinople de 869, au sujet de la prdsdance 
entre les sidges20.

Plusieurs autres auteurs furent consultds, sans que je puisse trouver dans 
leurs oeuvres des refdrences sur le patriarche ou meme sur les patriarcats21.

117



2.3 Les canonistes

La majeure partie des ucuvres canoniques de l’dpoque qui nous occupe est 
form6e de gloses, de commentaires et d’ouvrages divers sur l’une ou l’autre des 
parties du Corpus iuris canonici. Existent aussi des traitds sur des sujets spdcifi- 
ques ou spdcialises et des oeuvres de circonstance, mais ces ouvrages sont en 
minoritd.

Les textes de base que j’ai regardds sont ceux du Corpus iuris canonicid22 
dont j’ai ensuite verifie les commentaires dans les oeuvres des canonistes du 
XlVe et du ddbut du XVe sidcle, de la meme fagon que pour les oeuvres des 
thdologiens de l’6poque.

Les textes et les commentaires peuvent se grouper sous trois thdmes: le pa- 
triarche est une crdation de Rome et est assimild ä un primat (2.3.1); l’ordre de 
prdsdance des sidges patriarcaux (2.3.2); les privildges du patriarche (2.3.3).

2.3.1 Le patriarche est une crdation de Rome et est assimild ä un primat

D’abord, qu’est-ce qu’un patriarche, selon l’dtymologie? Le Döcret de Gra- 
tien nous renvoie aux Iitymologies de saint Isidore, dans lesquelles il est dit: "Pa- 
triarcha pater principum. Archon enim princeps. Archiepiscopus princeps epis- 
coporum"23. Pourquoi I’appelle-t-il le prince des pdres? C’est que, selon 
l’dtymologie, le patriarche est le chef (archon) de la tribu ou de la lignde pater- 
nelle (patria). D’ailleurs, c’est bien ce que dit Jean de Turrecremata, o.p. (1388- 
1468): "Patriarcha graeca lingua, summus patrum interpretatur, quia primum, 
idest Apostolicum retinet locum: ideo quia summo honore fungitur, tali nomine 
censetur, sicut Romanus, Antiochenus, Alexandrinus" (ces dveques sont nommds 
patriarches ä cause de l’importance de leur sidge: ils ont succddd aux apötres qui 
y furent les premiers)24.

Une lettre supposdment du pape saint Cldment, adressde ä saint Jacques, 
datde d’entre 88 et 97 et se retrouvant chez Gratien exprime le principe de base 
que es patriarcats sont une crdation de Rome23. II y est dit clairement que "epis- 
coporum primates vel patriarchas poni B. Petrus precepit" et ces primats ou pa­
triarches servaient ä trancher les cas prdsentds par les dveques et les causes ma- 
jeures23.

Sur ce document et sur les thdories et opinions du temps se basdrent deux 
autres documents. Le premier est une lettre du pape Nicolas II aux Milanais et 
que eite saint Pierre Damien dans une lettre de 1059 ou de 1060 qu’il derit au 
moine Hildebrand, le futur pape saint Grdgoire VII: "Omnes sive patriarchae in 
cuiuslibet apicem sive metropoleon primatus aut episcopatuum cathedras [...] in- 
stituit Romana ecclesia"27. Come on peut le lire, le patriarche n’est pas seul ä 
avoir dtd erdd par Rome! Le second document date d’une cinquantaine d’anndes 
plus tard; c’est une lettre de Boniface VIII du 23 ddeembre 1301, d’une clartd 
limpide: "Sancta Romana ecclesia, quae disponente Domino super omnes alias 
ordinariae potestatis obtinet principatum a Deo, utpote mater universorum 
Christi fidelium et magistra, quatuor patriarchales sedes instituit"28. Comme les 
sidges patriarcaux ont dtd erdds par Rome, selon lui, il est logique que Rome soit 
melde ä la nomination d’un successeur ä un sidge vacant puisque plus le sidge est

118



haut en dignitd, plus il faut faire attention au moment de la nomination d’un 
nouveau titulaire22.

Les textes citds jusqu’ä maintenant semblent faire une dquivalence entre 
patriarche et primat. La relecture de ces textes, plus l’dtudc des quelques textes 
suivants montre bien que cette dquivalence n’est pas que Popinion de passage ou 
fortuite de tel ou tel pape ou de tel ou tel canoniste30. Meme si les deux docu- 
ments suivants sont apocryphes, et, comme tous les faux utilisds dans cette 
communication, font partie des documents pseudo-isidoriens dont nous parlons 
ä la note 25, n’oublions qu’ils servirent de source aux rdformateurs. Dans la let­
tre du pseudo-Anaclet aux dveques d’Italie et datant supposdment d’entre 76 et 
88, il est dit que "patriarchas vel primates, qui unam formam tenent, licet diversa 
sint nomina"31, i.e. que quel que soit le terme utilisd, la meme rdalite est prdsen- 
te. Et ce sont vers eux que se tournent et se dirigent les dveques, de lä le nom de 
priinats. Quant aux mdtropolitains, ils sont moins importants et "praedictis iuste 
obedirent primatibus"32.

Un texte supposdment d’un peu plus tard (entre 155 et 166), une lettre du 
pseudo-Anaclet aux dveques de la Gaule, mentionne encore cette dquivalence 
en disant que les patriarches ou primats sont ceux qui ont succddd aux apötres ä 
leurs siöges33. Il est interessant de voir que Jean de Turrecremata n’a pas com- 
pris autrement la nature du patriarche et que l’dquivalcnce est pour lui 
tout ä fait correcte: "De primatibus autem [...] quaeritur quem gradum in eccle- 
sia obtineant? An in aliquo a patriarchis differant? [...] Primatus et patriarchae 
divcrsorum sunt nominum, sed ejusdem officii [...]. Debent quoque obedientiam 
primatibus archiepiscopi"3“.

Si les patriarcats et les patriarches sont crdds par Rome, si les patriarches 
ne sont que des primats avec un titre diffdrent, on voit que la primaute de Rome 
est augmentde ou exaltee par le fait meme (plus les uns sont bas, plus Rome est 
haute et vice versa). Dans les siücles qui occupent notre attention, les alldgories 
et les symboles dtaient frdquemment d’usage pour faire passer ou comprendre 
une idde. Ce genre littdraire fut utilisd relativement ä notre sujet. En effet, Inno­
cent III, dans une lettre du 21 aoüt 1206 adressde ä Thomas, patriarche latin de 
Constantinople, compare les 4 patriarches aux animaux d’Ez 1, 5-28, se tenant 
autour du sidge de Rome, qui les embrasse ou les entoure de ses bras mater- 
nels“.

Quelques anndes plus tard, le meme pape, dans une lettre du 21 aoüt 1212, 
utilise cette fois l’image d’Ap 4, 2-11, laquelle est d’ailleurs inspirde d’Ez 1, 5-28: 
"Scriptum est in Apocalypsi Ioannis, quod in medio sedis et in circuitu sedis 
erant quatuor animalia plena oculis ante et retro; primum animal simile leoni, 
secundum animal simile vitulo, tertium animal habens faciem quasi hominis et- 
quartum animal simile aquilae volanti; et quatuor animalia singula eorum alas 
senas habebant"36. Dans la Bible, ces quatre animaux sont les quatre anges qui 
gouvernent le monde physique et qui sont disposds autour du tröne de Dieu; ici, 
ce sont les quatre patriarches autour du tröne de Rome. Antonius de Butrio va 
plus loin en disant que les quatre animaux signifient aussi les quatre dvangdlistes 
et les quatre patriarches37. Ce qui intdresse le plus les commentateurs, c’est le 
symbolisme des yeux tout le tour de la tete et celui des six ailes de chaque ani­
mal. Dans la Bible, les yeux tout le tour de la tete signifient d’une part la Science 
universelle et, de l’autre, la providence de Dieu s’exergant par les etres qui ont 
ces yeux. Ici, les commentateurs - assez dtrangement unanimes - dmettent 119



I’opinion qu’avoir les yeux ä Pavant et ä Parriere de la tete signifie la juridiction 
au temporel et au spirituel du patriarche. Quant aux six ailes de chaque animal, 
clles signifient les six genres de lois: naturelle, mosai'que, prophetique, evangeli- 
que, apostolique et canonique38. Tout cela sert ä rehausser la vision du primat 
ou du patriarche, sans cependant que cette mise sur une sorte de piödestal soit 
autrement que symbolique. D’ailleurs, n’oublions pas que Phonneur qui est fait 
au patriarche est en fait celui d’etre prds du tröne de Rome, toujours selon cette 
symbolique.

Pourquoi les textes insistent-ils tant, soit avec une argumentation, soit ä 
l’aide d’images, sur le röle central de Rome, sur sa primaut6? Pourquoi le patri­
arche n’est-il qu’un simple primat? En plus des opinions latines sur la primaut6 
de Rome, ddjä fortement affirmde ä l’6poque du concile de Florence, des fac- 
teurs supplementaires viennent expliquer la teneur des textes:

1) depuis la fin du Xle et le d6but du XHe s. existent des patriarcats latins 
en Orient, crdds par Rome bien sür ä l’dpoque des Croisades et dont les titulai- 
res sont aussi nommds par Rome (ces patriarches, malgre leurs titres, sont com- 
pldtement latins);

2) ä part le patriarche d’Occident, l’dveque de Rome, qui n’est pas en cau­
se ici, quelques dveques ont portd le titre de patriarche ä l’intdrieur de l’feglise 
latine; il a toujours dtd clair que ces patriarches latins en Occident ne sont que 
des primats rdgionaux3®. Compte tenu aussi du fait que la plupart des auteurs 
n’avaient qu’une connaissance superficielle sinon nulle de l’Orient, il fut trds fa- 
cile de comprendre et de voir les patriarches des sidges de POrient de la meme 
fa^on qu’dtaient compris et vus ceux qui portaient ce titre dans l’figlise latine80.

Le patriarche, en dernidre analyse, dtait vu comme un archeveque mdtro- 
politain avec des pouvoirs supplementaires pour sa rdgion, pas vraiment plus. 
D’ailleurs, Rome se rdservait ce qui s’appelle les "causes majeures". Le probldme 
est que le concept de "cause majeure" n’a jamais fait l’objet d’une ddfinition prd- 
cise et que le contenu a pu, par consdquent, varier enormdment. Un exemple 
seul montrera suffisamment ce que je veux dire. Le 17 mars 1198, le pape Inno­
cent III adresse une lettre au patriarche latin d’Antioche, Radulphus II, dans la- 
quelle il commente des faits reprochds au patriarche, rappelle une rdgle et dmet 
une peine de Suspension contre celui-ci. Le patriarche est coupable d’avoir, de 
sa propre autoritd, transfdrd un archeveque-elu et pas encore consacrd, ä un sid- 
ge dpiscopal. Non content d’avoir "dd-archevechisd" l’dlu, pour traduire le ndolo- 
gisme du texte ("dearchiepiscopare"!), en le transfdrant d’un sidge archidpisco- 
pal ä un sidge dpiscopal, le patriarche a, de plus, outrepassd ses pouvoirs. En ef- 
fet, c’est Rome qui transfdre et ddpose les dveques, modifie les sidges des diocd- 
ses (on voit tout de suite qu’est appliqude ä un patriarche d’une feglise d’Orient 
- tout latin qu’il soit personnellement, il est, en principe du moins, le chef d’une 
Eglise d’Orient - la discipline occidentale):"[...] maiores ecclesiae causas esse ad 
sedem apostolicam perferendas, ac per hoc translationes episcoporum, sedium 
mutationem ad summum apostolicae sedis antistitem de iure pertineant, nec su­
per his quicquam praeter eius assensum debeat immutari"81. Il continue en su- 
spendant le patriarche de la confirmation des dveques-dlus dans son patriarcat: 
"Ne igitur perpetrandi similia ceteris audacia tribuatur, si tantus excessus relictus 
fuerit impunitus te ab episcoporum confirmatione duximus suspendum, quous- 
que super hoc aliud statuamus"82. Gilles Bellemdre dtudie systdmatiquement 

120 tous les ddtails du cas - en effet, il est trds analytique -, mais ne semble pas se



poser des questions fondamentales-13. II est interessant de voir trois commenta- 
teurs se poser la question de la raison pour laqueüe Rome se r6serve, comme 
cause majeure, le transfert de sibge dpiscopal. La raison fondamentale, selon 
Jean d’Andrd et Antonius de Butrio, est que tout pouvoir vient de Dieu (Rm 
13,l)-1-1; Antonius ajoute meme que le droit canonique procdde des Ecritures“5. 
D’ailleurs, la raison plus sp6cifique justifiant la rdserve papale des causes majeu- 
res aux yeux des canonistes vient de l’Lcriture. II s’agit de Mt 16, 18-19 ("Tu est 
Pierre, et sur cette pierre je bätirai mon Eglise, et les Portes de l’Hadds ne tien- 
dront pas contre eile. Je te donnerai les clefs du Royaume des Cieux: quoi que 
tu lies sur la terre, ce sera tenu dans les cieux pour lie, et quoi que tu ddlies sur 
la terre, ce sera tenu dans les cieux pour ddlie") et de Jn 21,15-17 ("Pais mes ag- 
neaux[...j pais mes brcbis")-“.

2.3.2 L’ordre de pr6s6ancc des siüges patriarcaux

Nous savons tous que l’ordre de prdsdance des sibges patriarcaux a connu 
une evolution, depuis celui etabli par le c. 6 du premier concile de Nicee (325) 
jusqu’ä celui du c. 28 du concile de Chalc6doine (451) en passant par celui du c. 
3 du premier concile de Constantinople (381) et que cet ordre fut d6finitivement 
celui-ci: Rome, Constantinople, Alexandrie, Antioche et Jdrusalem'*'7. Bien qu’il 
soit connu que le pape n’a pas voulu approuver le c. 28 de Chalcddoine au mo- 
ment oü les Actes du concile Iui furent prdsentds, l’Eglise latine mentionne 
l’ordre de prdsdance maintenant devenu traditionnel au c. 21 du concile de 
Constantinople de 869-870‘,a, ce qui est certes une reconnaissance implicite. 
Elle deviendra explicite ä la Constitution 5 du quatribme Concile du Latran 
(1215)—.

Les textes des differents conciles se retrouvent tous ici ou lä dans le Corpus 
iuris canonici. Ce qu’il est int6ressant de lire, ce sont les raisons donnees pour 
cet ordre de prdsdance et les commentaires faits sur cet ordre. Une lettre du 
pseudo-Anaclet, supposdment d’entre 76 et 885°, commentant l’ordre sanctionnd 
ä Nicde (Rome, Alexandrie, Antioche), dit que Rome est au premier rang parce 
que les saints Pierre et Paul vinrent s’y dtablir, Alexandrie est au deuxibme rang 
parce que saint Marc y fut envoye par saint Pierre et Antioche est au troisibme 
rang parce que saint Pierre y vdcut avant d’aller ä Rome. L’ordre de prdsdance 
devenu classique et fixe et que nous retrouvons non seulement dans la tradition, 
mais aussi dans Constantinople (869-870) et Latran IV (1215), comme nous 
l’avons vu plus haut, restera tel pour les sibcles ä venir. Boniface VIII, dans une 
lettre du 23 ddcembre 1301, rdpbte l’ordre sans problbme ni commentaire51.

Le pape Innoccnt III, dans une lettre du 21 aoüt 1212 ä son notaire Maxi­
me, parle de la place de Constantinople en disant qu’elle obtient la deuxieme 
place non seulement parce que c’est la nouvelle Rome et que l’empereur y est 
btabli, mais aussi parce que saint Jean, l’apötre prefere de J6sus, fonda l’Eglise 
d’Asie [i.e. d’Asie mineure], qu’il decrit sept de ces Eglises dans Ap 1-3-52. II 
continue - ce qu’il ne fait pas pour les autres patriarches - en 6num6rant quelles 
qualitös doivent etre celles du titulaire du patriarcat de Constantinople: "Ipsum 
etiam literatum, etsi non eminenter, competenter esse dicebant, sufficientem in- 
telligentiam et eloquentiam de scripturis et in scripturis habentem"33.

Int6ressant, mais aussi curieusement incomplet!5'1 Quant ä Alexandrie, eile 
est en troisieme place parce que saint Marc I’a fondde et dirigde33. Antioche suit 121



122

parce qu’elle fut l’feglise de saint Pierre avant qu’il aille se fixer ä Rome56. La 
pr6sence de Jdrusalem est justifiöe par le fait que cette ville a 6t6 consacrde par 
la prdsence du Christ37. II est donc clair que l’ordre devenu traditionnel des sid- 
ges patriarcaux ne cause aucun probldme rdel aux canonistes latins.

2.3.3 Les privildges du patriarche

Les lecteurs trouveront peut-etre dtrange de ne pas parier des droits du pa­
triarche; aprds tout, il est clair que le patriarche a des droits certains - spdcifi- 
ques ä sa Charge - du fait qu’il soit chef d’feglise. Mais les textes du Corpus iuris 
canonici et les auteurs ou bien ignorent que ces droits existent ou bien les voient 
comme des privildges ou des ddldgations de pouvoir (n’oublions pas qu’ils "con- 
naissent" le patriarche, en fait, selon la discipüne occidentale, qu’ils appliquent ä 
I’Orient*8. En effet, je suis convaincu qu’il y a ä la fois ignorance et opinion erro- 
nde, les liens entre les deux dtant assez clairs!

Le principe gdndral des Latins est que le patriarche en tant que tel, a seule- 
ment les Privileges que lui donnent les canons ou la coutume. Ce principe est 
exprimd dans une lettre du pape Nicolas I du 1er juin 864, adressde ä Rodolphe, 
archeveque de Bourges: "Primates enim vel patriarchae nichil privilegii habere 
pre ceteris episcopis, nisi quantum sacri canones concedunt et prisca consuetu- 
do illis antiquitus contulit"39. II continue en disant que les privildges du patriar­
che accordds ou confirmds par le premier concile de Nicde doivent etre conser- 
vds et protdgds ä moins que l’Eglise de Rome ddcide d’en accorder de suppld- 
mentaires ä teile ou teile £gliseso.

La Constitution 5 du quatridme concile du Latran (1215) dnumdre 3 privild­
ges, lesquels reviennent constamment dans d’autres textes normatifs ou chez les 
commentateurs: ils semblent donc etre vus, de la part de l’feglise de Rome, com­
me assez stables et sürs. Le patriarche:
- aprds qu’il a regu le pallium de l’dveque de Rome, peut donner celui1- ci ä ses 

suffragants et recevoir d’eux les serments de fiddlitd et d’obdissance au pape et ä 
lui-meme;
- peut se faire prdcdder de la croix, sauf ä Rome, ou en prdsence du pape ou de 
ses ldgats;
- peut recevoir des appels des sentences des instances infdrieures de son patriar- 
cat®1.

Les deux premiers privildges ne crdent pas de remous mais le troisidme in- 
tdresse les commentateurs au plus haut point. La question posde par Antonius 
de Butrio est la suivante: le patriarche peut-il recevoir des causes directement 
en premidre instance sans, donc, que la cause ait dtd entendue auparavant, en 
premidre et, s’il y a lieu, en deuxidme instance ä l’intdrieur du patriarcat?®2. II 
rdpond qu’il existe deux opinions sur cette question: la premidre (Innocent IV, 
Hostiensis et quelques autres) dit que oui, ceci dtant lä un privildge du patriar­
che; la seconde (Popinion commune) dit que non, "quia soli Papa omisso medio 
appellatur"®3. Quelques dizaines d’anndes plus tard, Panormitanus pousse la 
question un peu plus loin en se demandant si une partie peut en appeler au pa­
triarche en deuxidme instance d’une sentence de premidre instance, alors que la 
partie a la possibilitd d’avoir accds ä un tribunal de deuxidme instance de niveau 
infdrieur ä celui du patriarche (en d’autres termes, la partie ne veut pas en appe­
ler au tribunal mdtropolitain mais va directement du niveau diocdsain ä celui pa-



triarcal). La röponse est noti puisque le patriarche n’a pas de juridiction 
immidiate et directe sur les sujets de ses öveques mais que cette juridiction lui 
est donn6e seulement si les niveaux de procödure sont respectös (seul le pape 
peut recevoir des appels omissis mediis): "Patriarchae sunt ordinarii archiepisco- 
porum, sicut archiepiscopi episcoporum. [...] Sicut archiepiscopus [...] non habet 
iurisdictionem in subditos suffraganeorum suorum, [...] nee patriarcha in subdi- 
tos archiepiscoporum subditorum sibi"“. Le principe de la pyramide est ä re- 
specter!“.

Apres avoir complötö ce tour d’horizon, nous pouvons maintenant en venir 
au concile de Florence et ä l’union de 1439.

3. Les Patriarches selon l’union de Florence (1439)

Nous ne devons pas nous surprendre si la primautö ne fit pas l’objet 
d’autant d’attention et de discussions que les participants auraient ötö en droit 
d’esp6rer. Souvenons-nous que c’est la procession du Saint-Esprit et le Filioque 
qui furent les sujets centraux. Les autres sujets (le purgatoire, les azymes et la 
primautö) ayant 6t6 d6cid6ment rel6gu6s au second plan.

Les n6gociations röelles et soutenues entre les Grecs et les Latins ne 
s’ouvrirent, en fait, qu’en juin 1438, ä Ferrare, pour se conclure ä Florence par 
l’union promulguöe le 6 juillet 1439; la partie relative ä la primautö ne commen- 
?a qu’en juin 1439 en meme temps que les nögociations sur les azymes et la 
poursuite des n6gociations sur le purgatoire. C’est donc dire que bien peu de 
temps fut consacrö ä la primautö.

Au printemps 1439, les d616gu6s grecs et latins ötaient fatiguös et plusieurs, 
malades. Les Grecs avaient des problümes d’argent et l’empereur voulait que 
l’union soit conclue au plus tot pour que l’aide de POccident puisse lui parvenir 
avant que les Turcs ne fassent disparaftre l’Empire“.

Cependant, les Pöres du Concile et les nögociateurs n’avaient pas que les 
patriarches latins en tete. Ils ötaient en contact avec les "vrais" patriarches! En 
effet, Joseph II de Constantinople ötait prösent pcrsonnellement; les trois autres, 
par des procureurs07.

De la part des nögociateurs, l’ordre des siöges patriarcaux n’est pas un pro- 
bl6me;l’ordre traditionnel est pris pour acquis*8. Jean de Turrecremata, dans un 
döbat de 1439 dont le procös verbal est perdu mais dont il öcrivit une relatio 
sous forme de traitö en 144109, önumöre les canons ayant servi de norme ou de 
confirmation de l’ordre de prösöance des siöges (Nicöe, Constantinople, Chalcö- 
doine)'70. II röpöte de plus la liste des trois privilöges du quatriöme concile du 
Latran de 1215 et que nous avons 6num6r6s plus haut71.

Les ndgociateurs ont probablement döpassö le niveau des privilöges en tant 
que concessions papales pour toucher des questions plus importantes, comme le 
contenu du texte sur la primautö romaine dans le projet de document d’union. 
De plus, dans le texte final apparaitra une mention relative aux droits des patri­
arches, non seulement ä leurs privilöges.

Le 21 juin 1439, les negociateurs se mettent d’accord sur la formule relative 
ä la primautö, sauf pour deux points qui font l’objet d’objections de la part des 
Grecs
-le pape ne doit pas convoquer un concile oecumönique sans l’accord de 
l’empereur et des patriarches72; 123



- s’il y a appel au pape contre la sentence d’un patriarche, le pape ne doit pas 
obliger le patriarche ä venir comparaitre ä Rome, mais doit plutöt envoyer des 
16gats sur place73.

Le 22 juin, le pape refuse ces deux restrictions ä ses pouvoirs, mais les n6- 
gociations continuerent les 24 et 25 juin. Le 26 juin, les Grecs demandent que 
l’ordre des pr6s6ances des sifeges patriarcaux soit inclus dans le projet de docu- 
ment d’union, ce qui est acceptd par les Latins, et tous les ddldguds, grecs et la- 
tins, acceptent de remplacer "convoquer" dans le texte sur la convocation du 
concile par le pape par un autre mot, ä decider plus tard. Mais, finalement, les 
Grecs laissent tomber les deux objections que j’dnumdre au paragraphe prdcd- 
dent et proposent un nouveau texte: "Au sujet de la primautd du pape, nous con- 
fessons qu’il est le pontife supreme[...], qu’il dirige et gouverne l’feglise de Dieu, 
sans prdjudice des droits des patriarches d’Orient, celui de Constantinople 6tant 
le second aprds le pape, puis ceux d’Alexandrie, dAntioche et de Jdrusalem”7".

II y eut ensuite plusieurs rddactions successives du projet de document 
d’union. La deuxidme, rddigd en grec et en latin le 2 juillet 1439, est celle qui 
crda, au sujet de la primautd, un probldme de dernidre minute. En effet, le texte 
latin parlait de "salvis juribus et privilegiis patriarcharum" alors que le texte grec 
avait fait l’objet par un des rddacteurs de l’ajout du mot "tous", ce qui dtait une 
nuance fort importante dans les circonstances. Les Latins emircnt des objec­
tions, mais un accord fut conclu le 4 avec l’ajout dans le texte latin d’un "omni- 
bus". (II est evident que les textes grec et latin du document d’union devaient 
etre identiques!) Et, finalement, c’est le texte, avec le "omnibus" et la liste des 
patriarcats, qui apparut dans le document d’union signd le 5 et promulgud le 6 
juillet 1439:

Renovantes insuper ordinem traditum in canonibus ceterorum venerabili- 
um patriarcharum, ut patriarcha Constantinopolitanus secundus sit post 
sanctissimum Romanum pontificem, tertius vero Alexandrinus, quartus au- 
tem Antiochenus, et quintus Hierosolymitanus, salvis videlicet privilegiis 
omnibus et iuribus eorum73.

Conclusion

Au terme de cette etude, il est bon de constater que si les negociations en 
vue de l’union de Florence ont donn6 ä la primautd la portion congrue, il n’en 
reste pas moins vrai, selon moi, que la prdsence de l’imposante ddldgation grec- 
que, la participation de n6gociateurs d’envergure des deux cöt6s, la bonne foi 
manifeste qui regnait, le desir profond de l’union chez la plupart, ainsi que la 
prdsence, en chair et en os, du patriarche Joseph II ainsi que celle des autres pa­
triarches par leurs procureurs, ont amen6 les Latins et les Grecs ä mieux com- 
prendre et appr6cier leurs diff6rences pour savoir en faire des joyaux de la Saint 
Eglise du Christ.

124



Notes

1 Je n’utilise 6videmment le singulier que pour dviter d’alourdir le texte, ä 
moins que cela ne soit n6cessaire ä l’occasion d’utiliser le pluriel. Je parle en fait 
non seulement du patriarche de Constantinople - bien que principalement de lui 
assurdment mais aussi de ceux d’Alexandrie, d’Antioche et de Jdrusalem. Jus­
qu’ä quel point mes propos pourraient-ils s’appliquer aux patriarches autres que 
ces quatre-lä est une autre question.

2 GlxE.Delaruelle - E.R.Labande - P.Ourliac, L’6gli.se au temps du Grand 
Schisme et de la crise conciliaire (1378-1449), vol. 2, Paris 1964, (A.Fliehe - 
V-Manin, Histoire de l’Eglise depuis les origines jusqu’ä nos jours, vol. 14/2), 
pp.534-535.

3 Ibid., p.538.
4 Par exemple, le voyage de Jean VIII Paldologue en Occident (1438-1439) 

n’est pas que pour obtenir de l’aide militaire. L’empereur est un intellectuel cu- 
rieux qui ddsire les contacts et veut continuer ä ddvelopper son esprit. II est aus­
si trös sinedre dans son ddsir de rdconciliation des Eglises. D’ailleurs, et les actes 
du concile sont clairs lä-dessus, "Jean VIII laissera parfois ä des subalternes le 
soin de traiter la question des renforts et des subventions, pour etre davantage 
prdsent aux sdances dogmatiques ct prendre sa part des discussions" (Ibid., 
p.539).

5 Ibid., p.541.
6 Ibid., p.540.
7 Ibid., p.539.
8 Pour un traitement plus poussd de cettc Vision gdndrale rdsumde, v.

S.Dianich, art. "Ecclesiologia , dans Dizionario teologico interdisciplinare, vol. 2, 
Torino 1977, pp.21-22.

9 Les lecteurs se souviendront du rite de consdcration des empereurs, prd­
sent dans divers Pontificaux romains jusqu’au XlVe s., et du rite de bdnddiction 
et de couronnement des rois et reines, celui-ci apparaissant dans le Pontifical 
romain jusqu’ä la rdforme de 1968. Le rite de bdnddiction et de couronnement 
des rois et reines fut utilisd la dernidre fois ä l’occasion de l’accession au tröne 
de l’empereur Pierre II du Bresil en 1841 (cfr.G.Nabuco, Pontificalis romani ex- 
positio iuridico-practica: functiones pontificales extraordinariae, ed. secunda 
'uxta novam ed. Pontificalis romani rev., Parisiis, Tornaci, Tornaci, Romae, Neo- 
Eboraci 1962, p.7).

10 Je rappelle, au passage, que plusieurs rois et empereurs, en Occident, 
resurent du pape le privildge de porter certains ornements diaconaux, sacerdo- 
taux ou dpiscopaux; ce n’dtait pas sans raison (v. G. Moroni (art. "Dalmatica”, 
dans Dizionario di erudizione storico-ecclesiastica da s. Pietro ai nostri giorni, 
vol. 19, Venezia 1843, pp.74-75) qui mentionne certains cas, y compris celui, cu- 
rieux, du roi Roger de Sicile qui re$ut du pape Lucius II en 1144 l’usage de la 
crosse, de l’anneau, de la dalmatique, de la mitre et des sandales et celui, bien 
connu, de l’empereur faisant fonction de diacre ä la messe papale de la nuit de 
Noel).

11 J’utilise l’expression actuellc en cours dans l’£glise latine; certains utili- 
sent l’expression "feglise locale" pour signifier le meme concept, mais, dans le ca- 
dre latin toujours, l’usage n’en est pas tout ä fait correct.

12 Saint Pierre Damien ddfmissait l’dveque de Rome comme "omnium Ec­
clesiarum universalis episcopus", ou l’dveque universel de toutes les £glises 
(Opusculum XXIII de brevitate vitae Pontificum Romanorum, de divina Provi­
dentia, c.l, dans Patrologiae cursus completus, series secunda (latina), Lutetiae 
Parisiorum, J.-P. Migne, 1853, vol. 145, col. 475C). II reste ä savoir ce qu’il enten- 
dait par cette expression, dtrange meme aux oreilles de la plupart des Latins. 
Cependant, il ne taut pas conclure trop vite et prendre saint Pierre Damien pour 
acquis (v. W.Ferretti, "11 posto dei laici nella Chiesa secondo s. Pier Damiani", 
dans San Pier Damiano nel IX centenario della morte (1072-1972), vol. 2, Cese- 
na 1972, pp.233-277).

125



13 Meme en voyant la relation pape/empereur d’une autre perspective, i.e. 
celle de la structure pyramidale de la soci6t6 feodale (peuple - nobles locaux ou 
rdgionaux - rois - empereur - pape), les 616ments fondamentaux de la question 
ne sont pas vraiment modifi6s.

14 Le plus ancien traitö de l’feglise, De regimine christiano (1301-1302), 
6tude des sources et 6d. critique par H.-X. Arquilliere, Paris 1924, p.204; c’est 
moi qui souligne. Par contre, une autre oeuvre consultee ne contient aucune r6- 
fdrence au patriarche (Disputatio(nes) (prima, secunda, tertia, quarta) de 
Quodlibet, qua(s) edenda(s) curavit E. Ypma, Würzburg 1968-1975).

15 "Unde patriarche magis videntur successores apostolorum, considerato 
statu quem finaliter habuerunt" (The theory of papal monarchy in the fourteenth 
Century: Guillaume de Pierre Godin, ’Tractatus de causa immediata ecclesiasti- 
cae potestatis’, ed. by W.D. McCready, Toronto 1982, p. 282; voir aussi p.281).

16 Ibid., p.232.
17 Tractatus de Ecclesia, ed. principem curavit F. Sanjek, Zagrabiae (Za­

greb) 1983, p.216.
18 Ibid., p.232.
19 Cfr. Ibid., p.264
20 Cfr. Ibid., p.273. Dans ce dernier texte, il est curieux de constater que 

Th6odose dit que les siöges peuvent etre mis dans un ordre difförent, suivant le 
point de vue oü l’on se place. Par exemple, si l’on regarde du point de vue ä la 
fois de l’importance du heu et de la saintetö du premier titulaire, la premiöre 
place devrait revenir ä Jdrusalem, puisque le premier öveque en fut J6sus-Christ 
lui-meme. Et ainsi de suite.

21 En voici la liste:
- Gilles de Rome, o.e.s.a. (ca 1243-1316), De ecclesiastice potestatae, hrsg. 

von R. Scholz, Weimar 1929 (Aalen 1961); Lettera sive Bulla Bonifacii papae et 
ex ea quaestio disputata in utramque partem pro et contra pontificiam potesta- 
tem, dans M.Goldast, Monarchia S. Romani imperii, t. 2, Francofordiae (Frank­
furt am Main) 1614, Graz 1960, pp.95-107.

- Agostino Trionfo (Augustin d’Ancöne), o.e.s.a., (c. 1243-1328), De pote- 
state collegii mortuo papa, dans R. Scholz, Die Publizistik zur Zeit Philipps des 
Schönen und Bonifaz’ VIII, Stuttgart 1903 (Amsterdam 1962), pp.501-508; Trac­
tatus brevis de duplici potestate prelatorum et laicorum, quahter se habeant, 
dans Ibid., pp.486-501. II distingue le pape et les dveques, mais ne raffme pas 
plus loin la distinction.

- Jean de Paris, o.p. (1260-1306), Tractatus de potestate regia et papali, 
dans /. Leclercq, Jean de Paris et l’ecclösiologie du XHIe siöcle, Paris 1942. II 
compare les öveques en bloc au pape et ne va pas plus loin dans la distinction, 
v.p.179,1.3 et 32; p.197,1.1-5; p.199,1.35-38; p.207,1.35 et p.209,1.8.

-Alvaro Pelayo, o.f.m. (12757-1352), voir son De statu et planctu Ecclesiae, 
I, 68, repris dans son Collirium adversus hereses, fol. 86v, dans R. Scholz, Unbe­
kannte kirchenpolitische Streitschriften aus der Zeit Ludwigs des Bayern (1327- 
1354), Rom 1914 (Torino 1971), p.113, note 3. Dans ce catalogue d’h6r6sies 
qu’est le Collirium, Alvaro Pelayo parle ä un moment donne des 6veques, mais 
en bloc, comme beaucoup d’autres auteurs, parce que son propos est d* exalter la 
juridiction du pape par rapport ä celle de tous les autres titulaires d’autoritö. V 
aussi N. Iung, Un franciscam, thöologien du pouvoir pontifical au XlVe siöcle: 
Alvaro Pelayo, 6veque et pönitencier de Jean XXII, Paris 1931, sp6c. p.113.

- Guillaume d’Ockham, o.f.m. (ca 1300 - ca 1348), Breviloquium de potesta­
te papae, 6d. par L. Baudry, Paris 1937; Dialogus de potestate papae et rmpera- 
toris - Compendium errorum Joannis XXII, dans M. Goldast, Monarchia S. Ro­
mani imperii, t. 2 (dans la table des matiöres (p.397, col. 1, lignes 17-18) se trou- 
ve la question suivante: "Utrum in aliquo casu liceat plures patriarchas seu pri- 
mates nullum superiorem habentes institui", mais je n’ai pu la retrouver dans le 
corps du texte imprimd, v.p.808-819); Disputatio super potestate praelatis Eccle­
siae, dans Ibid., t. 1, Francofordiae (Frankfurt am Main) 1614 (Graz I960),

Ep.13-18; Octo quaestiones de potestate papae, dans Opera politica, ed. J.G. Si- 
es, vol. 1, Mancunii (Manchester) 1940, pp.13-221; Quaestiones variae (I-VIII),



ed. G.I. Elzkoni, F.E. Kelley, J.C. Wey, St. Bonaventurc, N.Y. 1984; Quodlibeta 
septem, ed. J.C. Wey, St. Bonaventure, N.Y. 1980; Tractatus de imperatorum et 
pontificum potestate, ed. W. Mulder, in Archivium franciscanum historicum, 
16(1923), pp.469-492 et 17(1924), pp.72-97.

- Conrad de Gelnhausen (ca 1324-1390), extraits de son Epistola concor- 
diae, dans A Kneer, Die Entstehung der konziliaren Theorie: zur Geschichte des 
Schismas und der kirchenpolitischen Schriftsteller Konrad von Gelnhausen (+ 
1390) und Heinrich von Laiigenstein (+ 1397), Roma 1893, pp.110-120.

- Henri de Langenstein (ca 1325-1397), Epistola concilii pacis, dans Ibid., 
pp. 110-119; Epistola de cathedra Petri, dans Ibid., pp.134-145.

- Pierre d’Ailly (1350-1420), Tractatus et sermones, Argentorati (Stras­
bourg), 1490 (Frankfurt/Main 1971).

- Jean Gerson (1363-1429), De jurisdictione spirituali et temporali, dans
G.H.M. Posthumus Meyjes, Jean Gerson et l’asscmblde de Vincennes (1329): 
ses conceptions de la juridiction temporelle de l’feglise, Leiden 1978, pp.121-136; 
>1 n’y a rien, semble-t-il, dans son Oeuvre eccldsiologique, laquelle cependant 
s’occupe surtout du Grand Schisme: öeuvres compldtcs, inlr., texte et notes par 
A Glorieux, vol. VI, Paris 1965, ni dans les diverses Oeuvres - dont le Tractatus 
de statibus ecclesiasticis -, reproduites dans M. Goldast, Monarchia S. Romani 
impcrii, t. 2, pp.1384-1524.

22 Soit dit une fois pour toutes, les citations du Corpus iuris canonici dans 
le resle de la pr6sente communication sont tirdes de Corpus iuris canonici, ed. 
Lipsiensis secunda post Aemilii Ludovici Richteri curas, ad librorum manu 
scriptorum et editionis Romanae fidem recognovit et adnotatione critica instru- 
sit Acmilius Friedberg, Lipsiae, Ex officina B. Tauchnitz, 1879 - 1881, 2 vol.

23 D. 21, c. 1, § 6 chez Gratien; v. aussi Isidori Hispalensis episcopi Etymo- 
logiarum sive originum libri XX, recognovit brevique adnotatione critica instru- 
xit W.M. Linsay, t. I, Oxonii (Oxford), E Typ. Clarendoniano, 1911,1. VII, xii, 1. 
22.

24 Gratiani Decretorum libri quinque, vol. I, Romae 1727, p. 105. Cctte 
oeuvre est intdressante, aussi, pour deux raisons: 1) ce commentaire du Ddcret 
de Gratien ne suit pas l’ordre habituel de l’ouvrage qu’il commente mais est divi- 
sd de fagon systematique selon un plan dlabord par Jean de Turrecremata; 2) ce 
commentaire est le seul qui porte des sections spdcifiques sur le patriarche et les 
patriarcats (en effet, la rubrique II du titre II "De Ecclesia Romana & ejus pri­
matu" s’intitule "De ordine aliarum sedium patriarchalium post Romanam; la ru­
brique II du titre XV "De officiis ecclesiasticis & eorum differentiis" s’intitule 
"De officio patriarchi").

25 Nous utilisons quand meine ces faux documents, les fameuses ddcrdtales 
pseudo - isidoriennes, documents fabriquds entre 846 et 852, parce qu’ils furent 
acceptds comme vrais pendant plusieurs sidcles. Fabriquds par un atelier proba- 
blement de la rdgion du Mans pour appuyer le mouvement de rdforme de 
l’Eglise latine, ces documents exaltent le pouvoir de l’dveque de Rome. Ce n’est 
qu’au XVIe sidcle qu’ils furent reconnus comme apocryphes.

26 D. 80, c. 2.
27 D. 22, c. 1.
28 Extrav. com., 1.1, t. 3, c. 3.
29 II n’est pas clair dans le texte quel type prdeis d’intervention desire Bo- 

niface VIII: "Ideoque (...) statuimus (...) quum eas vel ipsarum aliquam seu ali-

3uas vacare contingerit, ad electionem, postulationem seu quamvis provisionem 
e praeficiendo sibi patriarcha vel pastore nullo modo procedant, quousque ad 

apostolicae sedis notitiam deducatur" (Ibid.). II continue por ddclarer invalide 
toute dlection faite contrairement ä cette directive.

30 Je m’empresse d’ajouter que je me situe touiours ä l’dpoque prdeddant 
le concile de Florence. II serait impensable que quelqu’un soutienne encorc de 
semblables opinions de nos jours, dvidemment.

31 D. 99, c. 1 
32 Ibid

127



33 "Nulli archiepiscopi primates vocentur, nisi illi, qui primas sedes tenent, 
quarum episcopos apostoh eorumque successores regulariter patriarchas vel pri­
mates esse constituerunt" (D. 99, c. 2).

34 Gratiani Decretorum libri quinque, pp. 106 - 107.
35 "Inter quatuor animalia quae in medio sedis et circuitu eius describun- 

tur, facies aquilae ab Ezechiele desuper quatuor memoratur, quia inter quatuor 
patriarchales ecclesias (...), quae per animalia supradicta signantur, quas aposto- 
lica sedes in medio habens quasi filias amplectitur speciales, cui eaedem sunt in 
circuitu quasi famulae obsequentes" (X, 1.1, t. 33, c. 8). L’image sert ä iustifier la 
solution du cas prdsentd au pape. Certaines eglises furent ouvertes et des bdndfi- 
ces drigds ä Constantinople ä un moment oü le patriarche (grec) 6tait en rupture 
de communion avec Rome; ces dglises et ces bdndfices dtaient et sont toujours, 
au moment de la prdsentation du cas, sous la juridiction de Rome et exempts de 
la juridiction du patriarche de Constantinople, meme s’il est maintenant latm. Le 
patriarche demande de pouvoir exercer la juridiction sur ces biens et ces per- 
sonnes. Le pape refuse. Les commentateurs ne se sont pas attaches ä l’image ti- 
r6e d’Ez 1, 5 - 28 mais aux ddtails de procddure, par ailleurs fort utiles et inter- 
essants (quelle genre de p6tition pouvait et devait faire le patriarche (la restitu­
tio in integrum?); la diffdrence entre la propridtd, la possession et l’usage (Anto­
nius de Butrio): Baldus de Ubaldis (ca 1319 - 1400), Ad tres priores libros De- 
cretalium commentaria, Lugduni, 1585 (Aalen 1970), fol. 119v; Gilles Bellemdre 
(+ 1407), In (...) Decretalium libros (...) praelectiones, vol. 2, Lugduni, Apud 
Senneton. fratres, 1548, fol. 230v - 231r - v; Antonius de Butrio (1338 - 1408), In 
libr(os) (...) Decretalium commentarii, vol. 2, Venetiis, Apud Iuntas, 1578 (Tori­
no 1967), fol. 86 v - 87r - v; Panormitanus (1386 - 1445), Commentaria (...) in (...) 
Decretalium libr(os), vol. 2, Venetiis 1578, fol. 162v - 163r.

36 X, 1.1, t. 6, c. 40.
37 "(...) quid significant quatuor animalia in circuitu sedis, significant enim 

quatuor Evangelistae, & ultra hoc quatuor Patriarchas" (In libr(os) (...) Decreta- 
hum commentarii, vol. 1, Venetiis, Apud Iuntas, 1578 (Torino 1967), fol. 135v).

38 Jean d’Andrd (1270 - 1348), In (...) Decretalium libr(os) novella com­
mentaria, vol. 1, Venetiis, Apud F. Franciscium, 1581 (Torino 1963), fol. 112r - v 
113r; Gilles Bellemere, In (...) Decretalium libros (...) praelectiones, vol. 1, Lug­
duni, Apud Senneton. fratres, 1548, fol. 224v; Panormitanus, Commentaria (...) 
in (...) Decretalium libr(os), vol. 1, Venetiis 1578, fol. 190r.

39 L’feglise latine en compte quatre: Jdrusalem (successeur du patriarcat 
Iatin dtabli en 1099 durant le temps des Croisades; restaurd en 1847); Venise (il 
s’agit du patriarcat de Grado, crdd en 614 et transfdrd en 1457); Lisbonne (dtabli 
en 1716); les Indes Orientales, uni ä l’archevechd de Goa et Damao, aux Indes 
(dtabli en 1886). II y eut autrefois celui d’jAquilde (du Ve s. ä 1751); l’Annuario 
pontificio de 1987 dnumdre encore (p. 7) le patriarcat des Indes occidentales 
avec sidge en Espagne (dont la Charge a longtemps dtd unie ä celle de chapelain 
majeur des forces armdes), mais aucun titulaire n’y a dtd nommd depuis 1963.

40 Je rappelle que tout n’dtait pas que grisaille et ignorance, cependant. 
Prenons ä tdmoin un certain canoniste nommd Calistus Amadeus - sur lequel je 
n’ai pu ddcouvrir aucun renseignement - et que j’ai trouvd dans une glose margi­
nale au commentaire du Panormitanus sur les Ddcrdtales de Grdgoire IX: dans 
une espüce de sed contra scolastique, ce Calistus Amadeus dit qu’entre primat 
et patriarche il y a une diffdrence qui ddpasse les seuls mots et qui est, par con- 
sdquent, rdelle dans les effets (donc, au plan de la juridiction ou des privildges); 
qu’il n’y a ä proprement parier que quatre vdritables patriarches ("proprie lo- 
quendo"): Constantinople, Alexandrie, Antioche et Jdrusalem; que les autres qui 
sont nommds patriarcnes sont, ent fait, des primats (v.g. Venise), en plus des 
primats qui sont appelds tels (v.g. Lyon, Toulouse, Canterbury). Panormitanus 
n’est pas d’accord et fait l’dquivalence que nous connaissons entre patriarche et 
primat (cfr. son commentaire ä X, 1. I, t. 7, c. 1, dans Commentaria (...) in (...) 
Decretalium libr(os), vol. 2, fol. 2r).

41 X, 1.1, t. 7, c. 1.
128



42 Ibid. Remarquons que la suspense est ad nutum, ce qui amdne un au- 
teur ä se demander si une suspence ad tempus mais qui n’indique pas de durde 
prdcise est perpdtuelle. Certains disent oui; d’autres, mterprdtant avec des lieux 
paralleles, disent qu’une suspense de ce genre est ad decennium (cfr. Baldus de 
Ubaldis, Ad tres priores libros Decretalium commentaria, fol. 84r).

43 In (...) Decretalium libros (...) praelectiones, vol. 2, fol. 2r.
44 Jean d’Andre, In (...) Decretalium libr(os) novella commentaria, vol. 1, 

fol. 137r; Antonius de Bulrio, In libr(os) (...) Decretalium commentarii, vol. 1, fol. 
153r.

45 "(...) quod ex veteris, & novi testamenti authoritatibus processit ius ca­
nonicum" (In libr(os) (...) Decretalium commentarii, vol. 1, fol. 153r.

46 Jean d'Andre, ln (...) Decretalium libr(os) novella commentaria, vol. 1, 
fol. 137; Panormitanus, Commentaria (...) in (...) Decretalium libr(os), vol. 2, fol. 
2r.

47 Cfr. Conciliorum oecumenicorum decreta, ed. tertia, Bologna 1973, pp. 
8-9 (pour Nic6e I), 32 (pour Constantinople I) et 99 -100 (pour Chalcddoine).

48 Cfr. Ibid., p. 182.
49 "Antiquo patriarchalium sedium privilegia renovantes, sacra universali 

synodo approbante sancimus, ut post Romanam ecclesiam, (...) Constantinopoli- 
tana primum, Alexandrina secundum, Antiochena tertium, Hierosolymitana

3uartum locum obtineant" (Ibid., p. 236). II est vrai qu’ ä cette date, l’ßglise 
’Occident est dans le contexte des patriarcats latins d’Orient, mais ceci ne 

change rien ä la question du principe de 1’ordre de pr6s6ance.
50 Encore un des faux du IXe s. (D. 22, c. 2).
51 Extrav. com., 1.1, st. 3, c. 3. Voir la glose de ce texte: Jean le Moine (ca 

1250 - 1313), Extravagantes tum viginti Ioannis Vigesimisecundi, tum communes, 
cum glossis et epitomis assuetis, & recognitae, & emendatae, Venetiis, 1567, col. 
133 - 134.

52 X, 1.1, t. 6, c. 40.
53 Ibid.
54 Une lettre pontificale apocryphe du pseudo-Pdlage I ä tous les dveques 

et supposdment du 1er mars 582, n’aime pas le titre d’"oecumdnique'' du patriar- 
che de Constantinople (controverse bien connue!), "quia, si unus patriarcha uni­
versale dicitur, patriarcharum nomen ceteris derogatur" (D. 99, c. 4).

55 X, 1.1, t. 6, c. 40. Saint Marc est reprdsentd en iconographie par le lion; 
cela vient de l’image en Ez 1,10 nrdcisde par celle dans Ap 4,7.

56 Ibid. Jean d’Andrt (In (...) Decretalium libr(os) novella commentaria, 
vol. 3, Venetiis 1581 (Torino 1963), fol. 108r) donne certains principes rdgissant 
l’ordre de prdsdance en prenant Antioche pour exemple: "Antiochena: hec fuit 
Prior tempore quam Romana (...). Prioritas ergo sedis, vel loci, prioritatem dig- 
nitatis declarat"; en d’autres termes, la prioritd de temps ne peut pas etre le seul 
critfere (si ce l’dtait, Antioche serait en premidre place, avant Rome) et il faut re- 
garder plutöt ä une combinaison de critdres dont l’importance doit etre pondd- 
rdc.

57 X, 1.1, t. 6, c. 40.
58 Nous sommes aussi au temps des patriarcats latins d’Orient, qui, bien 

qu’ils soient seulement titulaires et non plus rdsidentiels au XlVe s., n’en sont 
pas moins une rdalitd dans l’figlise.

59 C. 9, q. 3, c. 8.
60 Cfr. Ibid.
61 Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 236 (le texte du canon se re- 

trouve aussi dans X, 1. V, t. 33, c. 23).
62 Ceci ne vaut pas, dvidemment, pour les causes venant de l’dparchie pro­

pre du patriarche. Elles sont prdsentdes en premiürc instance au tribunal du pa- 
triarche, bien sür.

63 In libr(os) Decretalium commentarii, vol. 7, fol. 96v.
64 Commentaria (...) in (...) Decretalium libr(os), vol. 4, fol.
65 Cette absence de juridiction immddiate et directe du patriarche est illu- 

strde par un autre cas, tird d’une lettre du 5 janvier 1199 du pape Innocent III ä 129



l’archeveque de Tyr (probablement un certain Joscius), en röponse ä une plainte 
de celui - ci contre le patriarche latin d’Antioche, Radulphus II. II appert que le 
patriarche avait cit6 ä comparaitre devant son tribunal aes clercs appartenant ä 
f’archidiocöse de Tyr. Le pape r6pond en donnant raison ä l’archeveque: ces 
clercs ne peuvent etre forc6s de comparaitre devant le tribunal du patriarche 
que si la cause y vient en appel ou si le patriarche peut citer en premibre in- 
stance en vertu d’une coutume ou d’un privilöge, ce qui n’est pas le cas ici (X, 1 
I, t. 31, c. 9). Les commentateurs sont d’accord et trouvent logique cette d6cision 
(Jean d’Andrä, In (...) Decretalium libr(os) novella commentaria, vol. 1, fol. 251r; 
Antonius de Butrio, In libr(os) (...) Decretalium commentarii, vol. 2, fol. 75r; 
Panormitanus, Commentaria (...) in (...) Decretalium libr(os), vol. 2, fol. 149r). 
Deux commentateurs ajoutent des consid6rations int6ressantes: Antonius de Bu­
trio dit que "patriarchae potestas quo ad subditos archiepiscoporum commensu- 
ratur potestati archiepiscopi, quo ad subditos suffraganeorum" (le pouvoir des 
patriarches sur les sujets des archeveques se compare ä celui des archeveques 
sur les sujets de leurs suffragants), en d’autres termes, le pouvoir du patriarche 
ne vient pas se substituer au pouvoir des archeveques et des 6veques mais s’y 
ajouter, dans des cas bien pr6cis (In libr(os) Decretalium commentarii, vol. 2, 
fol. 75r); Gilles Bellemire utilise un concept intdsressant, celui de la prorogation 
de juridiction, et dit que ce n’est pas au sujet ä proroger motu proprio la juridic- 
tion du patriarche sans le consentement de l’6veque dont il ne veut pas les Servi­
ces ("Nam subditi non possunt archiepiscopi seu patriarchae iurisdictione proro- 
gare voluntarie sine consensu episcopi" (In (...) Decretalium libros (...) praelec- 
tiones, vol. 2, fol. 208v).

66 On se souviendra que les Turcs entr£rent ä Constantinople le 29 maqi
1453.

67 Joseph II mourra le 10 juin 1439, peu avant la signature de l’union et est 
enterr6 dans P6glise dominicaine de Santa Maria Novella, ä Florence. Certains 
des procureurs des autres patriarches sont bien connus; par exemple, les deux

Erocureurs du patriarche grec d’Antioche 6taient l’antiunioniste Marc Eugeni- 
os d’Ephüse et l’unioniste Isidore de Kiev.

68 Jean de Turrecremata, Apparatus super decretum Florentinum unionis 
Graecorum, ed. E. Candal, Roma 1942, p. 12, n° 12.

69 C’est l’ouvrage cit6 ä la note 68.
70 Cfr. Ibid., pp. 111 -112, n° 133.
71 Cfr. Ibid., p. 114, n° 136.
72 Les termes utilisds dans les textes latin et grec ne sont pas clairs sur la

auestion de l’"accord", mais cette question d6passe les limites de la präsente 6tu- 
e.

73 Cfr. Quae supersunt Actorum graecorum Concilii Florentini ( = Acta 
graeca), pars I, Roma 1953, p. 451; cfr. aussi /. Gill, Constance et Bäle-Florence, 
Paris 1965, p. 256.

74 Le texte grec est dans les Acta graeca, p. 453, et la traduction frangaise, 
dans J. Gill, Constance et Bäle-Florence, p. 257; v. aussi Andreas de Santacroce, 
Acta latina Concilii Florentini ( = Acta latina), quae edidit P. Hofmann, Roma 
1955, p. 255 et /. Gill, The council of Florence, Cambridge 1959, p. 284 (traduc­
tion frangaise: Le concile de Florence, Tournai 1964, p. 258).

75 Acta graeca, p. 464; Acta latina, p. 262; Conciliorum oecumenicorum 
decreta, p. 528; /. Gill, Constance et Bäle-Florence, pp. 258-259, 359; Id., The 
Council of Florence, p. 290 (traduction fran$aise: Le Concile de Florence, p. 
263).

130



THE CONCEPT OF PROTOS "PATRIARCH1 

IN THE COPTIC ORTHODOX CHURCH

Adel Azer Bestawros, Alexandria

Background History

I.

The "Cathedra Marci" and the Apostolic See of Alexandria have been 
established by Saint Mark, Apostle and Evangelist, in the early sixties of the first 
Century A.D.

As early as the first quarter of the fourth Century, Eusebius, Bishop of 
Caesarea, who stayed in Egypt over a year, stated that Saint Mark was the first 
to evangelize at Alexandria and had founded the Church in Egypt. He had even 
recorded the names of the first nine Patriarchs succeeding Saint Mark, and the 
respective dates of their consecration between 64 - 260 A.D.

The African historian Julius Africanos, (200-245 A.D.) in his History of the 
World had also recorded the names of the Patriarchs of Alexandria, headed by 
Saint Mark.

In an old manuscript (Greek and Latin) originating back to the fourth 
Century we read vividly the story of Saint Mark’s preaching Christ in Alexandria 
and his martyrdom there on April 25'“, 68 A.D.

On their part, all the Coptic (Egyptian) historians have constantly con- 
firmed the foundation of Christianity in Egypt by Saint Mark. To mention those 
of authority: Sawirus, Bishop of Nastarweh in the 9"“ Century - Sawirus Ibn-Al- 
Mokaffa, Bishop of Al-Ashmounin in the 10'*' Century - Youssab, Bishop of 
Fouwah in the 13,h Century.

II.

The above-mentioned historical writings state that Saint Mark ordained 
Abba (i.e. Father) Anianus, the firstfruit of his preaching in Alexandria as 
Bishop, together with three prcsbyters and seven deacons. Thereafter, through- 
out the next two centuries, there was always the Bishop of Alexandria in 
"Cathedra" for the Apostolic See of Saint Mark.

In the meantime, Christianity had spread all over Egypt, the Pentapolis 
(Lybia) and later on in Ethiopia. Therefore, provincial Bishops were con- 
secrated by the Bishop/Patriarch of Alexandria who was looked upon as the 
"Protos" in the ecclesiastical hierarchy of the Coptic Church.

III.

Such Status was also recognized worldwide. The First Ecumenical Synod of 
Nicaea in 325 A.D., declared by its Can. VI that: "Let the ancient customs which 
are observed in Egypt, Lybia and the Pentapolis prevail, so that the Bishop of 131



Alexandria may have authority over all these lands, since this is also customary 
with the Bishop of Rome".

This canon did not confer a new Status on the Bishop of Alexandria, but 
had merely affirmed the "status quo" of his seniority as head of the Coptic 
Church, and thus stated the case on the same level as that of the Bishop of 
Rome.

Indeed, as early as the Patriarchate of Abba Heraclas, the 13‘h after Saint 
Mark (230-245 A.D.), the Bishop of Alexandria had held the title of "Pope" for 
quite a long time, before it was ever held by the Pontiff of Rome.

IV.

At present, Pope Shenouda III who was consecrated on November 14th, 
1971, assumes the same Status of "Protos" in the Coptic Church, being the 117'h 
Bishop of Alexandria in continuous succession after Saint Mark.

Election of the Patriarch

I.

From the very beginning, it has been the long established tradition of the 
Coptic Orthodox Church that the Patriarch be elected by both the clergy and the 
laity, and accordingly be consecrated by the Bishops.

In few cases of old history, an aging Patriarch, before passing away, might 
recommend his successor. Nevertheless, such nominee would eventually be ap- 
pointed by the clerical-laical congregation, prior to his consecration.

In this respect, clergy means the overhelming majority of Bishops and 
vicars of the Coptic Monasteries, and laity the "archons" of Copts as representa- 
tives of the people. For conclusive evidence of this tradition, it is sufficient to 
refer to the rite of consecration of the Coptic Patriarch.

From an authentic and old manuscript written in Coptic and Arabic, the 
following extracts are in point, reading (translated) as follows:

For the Constitution of the Archbishop of Rakoti (i.e. Alexandria in Cop­
tic):

"Let them elect him through a synod of the Bishops and of all the people, 
according to the good pleasure of the Holy Spirit... and the clergy and the 
people together shall testify on behalf of him and make his election accord­
ing to the canons..."
The Vote (i.e. the ecclesiastical deed of recommendation read prior to 
enthronement of the Patriarch-elect): "The full compliment of the Catholic 
Apostolic Church of God, of all the Orthodox, the most holy Bishops and 
the priests together with the deacons and all the Christ-loving people of the 
city of Rakoti and of all the land of Egypt assembled ... we besought God to 
manifest unto us him who was worthy of this great priesthood to lead us in 
the way of the Lord and to guide us into the haven of the Church...
We moreover, the Bishops who are assembled, agree to the deed of elec­
tion, and we testify to it, and all who are assembled with us, the most

132



beloved-of-God clerics and the most pain-loving monks and the Christ- 
loving people of the great city of the Alexandrians."
The Address for the enthronement (i.e. the formal address read by the 
Archdeacon): "The inhabitants of this Christ-loving and great city of 
Alexandria and of its region, being very father-loving and unable to persist 
in the mourning of orphanhood, have readily formed this very council and 
have hastened to seek out for themselves a father. Wherefore, there 
gathered the most holy Bishops and most God-fearing priests and the most 
beloved-of-God deacons, together also with the most devout monks and 
renouned hegoumenoi and all the Christ-loving people of the great city of 
the Alexandrians and of all the land of lower Egypt and being unanimous 
have employed on their part all diligence and have made everywhere search 
to find him who should be a worthy shepherd unto us and keep us in a 
good pasture and a fertile place...".
Since the Islamic Rule of Egypt in the seventh Century A.D. the Patriarch- 

elect should have also obtained official confirmation from the Ruler at the time. 
In the twentieth Century this confirmation was granted by virtue of Royal 
Decree, and after the Revolution in 1952 by virtue of Presidential Decree pur- 
suant to the Presidential Act of November 2'“’, 1957, which is still valid.

II.

Regarding the presentation as a cafididate for the Patriarchate, and ac- 
cording to the canons of the Coptic Church complied with for centuries, the 
Patriarch-elect must be a monk.

This rule was strictly observed down to the twentieth Century, when for the 
first time (in Dec. 1928) Abba Johannis, then a Metropolitan, was consecrated 
Patriarch (the 113lh).

The two Patriarchs who succeeded him, namely Abba Makarios III and 
Abba Youssab II, wcrc Metropolitans as well.

The Presidential Act of November 2nd, 1957 has also allowed both Orders 
of monks and Bishops to be candidates for the Patriarchate. Accordingly, 
whercas Abba Kirellos VI of blessed memory, consecrated Patriarch (the llöth) 
in May 1959, was a monk of the Monastery Al-Baramous, his successor Abba 
Shenouda III, elected to the Patriarchate (the 117th) in November 1971, was 
then Bishop for ecclessiastical education, but previously a monk of the 
Monastery Al-Sorrian.

The issue of electing Bishops to the Patriarchate has becn a matter of con- 
troversy among the churchmen and laity, and is beyond the scope of this paper. 
However, reverting to the old canons, it is noteworthy that the Coptic Rite of 
Consecration supposes the Patriarch- elect to be a monk.

The following quotations from the Rite of Consecration extracted (trans- 
lated) from the authoritative manuscript already referred to above are worth 
mentioning.

..."He (i.e. the elect) being an ecclesiastic and unwavering virgin. If he is not 
ordained a priest let them ordain him and bless him. If he does not wear 
the monastic skhema, let them first recite over him all the prayers of the 
skhema and clothe him with the complete angelic dress....
Then they shall have him until the Sunday. 133



The Vote: Therefore by an election from above and by the working of the 
Holy Spirit and by the assent and the conviction of us all, it was revealed
unto us to have regard unto.....The God-fearing priest and monk of the
fair monastery.....whom we have elected as Archbishop ....
The Address: Wherefore also, we have earnestly called upon the all- 
surveying God to show unto us who should have this rank, and He has indi- 
cated to us to look upon the most God-fearing priest and most devout
monk of the most holy Monastery of.....May He therefore appoint this
one as Chief shepherd and Archbishop...".
When the Senior Bishop lays his right hand upon the head of the elect, the 
Archdeacon will say this prayer:
"The divine grace which heals sickness and supplies those things which are 
lacking and brings togelher those things which are parted and makes Provi­
sion for its holy churches, proposes to us to look upon.....the most God-
fearing monk of the most holy Monastery of.....  as Archbishop of the
Christ-loving city of Alexandria and of all the land of Egypt and of its land, 
in place of Abba ... of holy memory who has departed

The ecclesiastical Status conferred by Consecration

The Rite of Consecration in the Coptic Orthodox Church reflects quite 
vividly the status/concept of the consecrated Patriarch as having become, at the 
same time, the Bishop of Alexandria and the "Protos'TPope of the Apostolic See 
of Saint Mark.

Indeed the rite comprises two distinct parts and proceeds in two stages:
a) The consecration of the elect (the skhema-bearer monk/priest) to the Or­

der of episcopate, acquiring the title of Bishop of Alexandria
b) Enthroning him therefore as Pope Patriarch and head of the Coptic 

Church.

I.

The prayers, supplications, scripture readings and vestments throughout 
the first part, are the same as when ordaining a provincial Bishop entrusted with 
an "eparchy" locally determined. In this Status of episcopate /priesthood, the 
Bishop of Alexandria ranks equal say to the Bishop of Assiut (Upper-Egypt), 
the Bishop of Khartoom (Sudan), or the Bishop of Boheirah (Lower-Egypt) and 
the Pentapolis in Lybia etc...

Wherefore all along the Rite of Consecration we note the repeated 
reference to Alexandria: The city of Rakoti, The Christ-loving city of Rakoti, 
The great city of the Alexandrians, The city of Alexandria of the Orthodox.

By the IO"' Century A.D., under the Islamic rule of the "Fatimide" dynasty, 
Cairo became the Metropolis of Egypt. Consequently, it was added to the epis­
copate of the Patriarch, but without changing the priestly apostolic title "Bishop 
of the Christ-loving city of Alexandria".

Thereafter, in 1039 A.D., Abba Christodoulo (the 66,h) moved the Patriar­
chate to old Cairo "Misr-El-Kadima", and since then the official cathedra of the 
Bishop of Alexandria has been situated in Cairo.

134



Another development came about in the late fifties and early sixties of the 
current Century, this time of extra-territorial character. Many copts immigrated 
mainly to Europe, America and Australia. Coptic communities of noticeable 
number have become well established there, totalling at present about half a mil- 
lion Copts who have their own churches and priests. They remain closely at- 
tached to their Mother Church in Egypt, irrespective of the new nationalities 
and new languages they have acquired.

This flock of Christians, whether Egyptians, or ex-Egyptians are shep- 
herded by the Patriarch. The possibility of constituting new Coptic episcopates 
abroad has not yet materialized.

II.

But once the elect has been ordained Bishop of Alexandria, his consecra- 
tion as Pope and Head of the Coptic Orthodox Church follows immediately. In 
this context, I can do no better than quoting from the Rite of Consecration, the 
following extracts (translated) viz:

The Vote: "Therefore by an election from above.....whom we have elected
as Archbishop for the Apostolic Throne of the divinely-prophetic Mark, 
the devinely-inspired Evangelist of the great city of Rakoti and of all the 
land of Egypt and of its borders...
The Address for the enthronement of the Pope: "May He (i.e. God) there­
fore appoint this one as chief shepherd and Archbishop and as one 
established in the succession of the Evangelistic Throne of the divinely- 
speaking, divinely-inspired Apostle Mark..."
When the Senior Bishop (i.e. the oldest of the Bishops in consecration) 
seats the Patriarch upon the synthronus, he says this pronouncement: "We
enthrone the chief shepherd who is called by God.....in place of Abba.......
Archbishop by an election from on high with the singulär Cooperation of 
the Holy Spirit, upon the Cathedra of this Holy Catholic Church..."

Rights and Status of the Pope/Patriarch 

I.

The Patriarch’s priestly title (translated from Coptic) as said in the liturgy
of the Church is: "Head of our priests, the Pope Abba.....Pope, Patriarch and
Archbishop of the great city of Alexandria".

He also holds the traditional name "Pope and Patriarch of the Preaching of 
Mark," i.e. the Apostolic See established by Saint Mark.

Ordained as the Bishop of Alexandria (and Cairo) he assumes within its 
boundaries the same duties and enjoys the same rights of any other Bishop in 
Egypt. But having also been consecrated "Pope and Patriarch" he alone has be­
come the "Protos" of the Coptic Church for life.

Although the Patriarch-elect is chosen, as already mentioned, by public as- 
sent of the laity and common mind of the clergy, it is only upon the Rite of Con­
secration, i.e. prayers, supplications and liturgy, that he receives his high priestly 
Office from above by the Grace of God.

135



To mark this concept of faith, the ceremony of delivering to him the staff is 
significant and full of awe. The Bishops will go up with him to the Holy Table 
where the staff has been laid, and then the senior Bishop will call on him saying: 

"Take the staff of the pastorate from the Hand of the Great Pastor of the 
sheep, Jesus Christ, the Son of the Living God and Everlasting, in Order that you 
may feed his people and nourish them with your living teachings, being faithful 
to their souls, for their blood will be required of your hands".

II.

On Sunday the 2"“ of June, 1985, the Holy Synod of the Coptic Church 
presided by Pope Abba Shenouda III, has promulgated the "Constitution of the 
Synod", which codified anew the discipline and rules of the old.

In Article 49 we read: "The President of the Holy Synod is the Pope/ 
Patriarch, successor of Saint Mark the Apostle/Evangelist. He is the Bishop of 
Alexandria and Cairo. In his capacity as Bishop of the great city of Alexandria, 
he is the Archbishop of the Preaching of Mark in accordance with the canons of 
the Holy Ecumenical Synod of Nicaea".

Article 50 stipulates that he must be Coptic-Orthodox and of Egyptian 
nationality.

The rights and faculties of the Pope/Patriarch can be summarized as fol-
lows:

1. He is the head of the Synod (Article 6), which cannot assemble during 
his lifetime without him attcnding as president (Article 15), except in two very 
strict instances. These are:

a) If he is in a very deteriorated health condition preventing him from
speech and thinking, as attested by reports of qualified doctors and
evidence of more than half of the Synod-members.
b) If more than half of the Synod-members have asked the Pope/Patriarch
to convene the Synod and he, though being able to do so, has declined.
2. He assumes the responsibility for any episcopate whose Bishop has 

passed away, as well as for new eparchies abroad, until the appointment of 
Bishops (Article 51).

3. He appoints the "Gerneral Bishops" to assist him, defines their au- 
thorities and presides over their consecration. (Article 52).

4. He, together with the Bishops/Members of the Synod, ordains the new 
Bishops, and raises Bishops to the rank of Metropolitan or "Catholicos". (Article 
53).

5. He is responsible for the "Public Matters" in the Church, and represents 
her vis-a-vis the State, other churches, and all the official and religious organiza- 
tions (Article 54).

6. He supervises over the Coptic monasteries and appoints their Abbots 
(Article 55).

It should also be mentioned that the Pope/Patriarch is solely authorized (as 
also specifically stated in the letter of introduction when ordained) to consecrate 
the mystic Myron (Chrism) for the Church.

136



Although the Patriarch in the Coptic Church is looked upon by the provin- 
cial Bishops as first among equals, "Primat cntre egaiix1', yet his pre-eminence is 
highly acknowledged at both levels of the clcrgy and laity.

It should be pointcd out that, whatever the circumstances, no Bishop or as- 
sistant Bishop can ever be ordained without the participation of the Patriarch, 
where by at least three Bishops of the Coptic Synod have to attend the consecra- 
tion.

Other aspects of the Patriarch’s authority

1. The Patriarch presides over the General Laical Council of the Copts in 
Egypt, "The Maglis Milli", which dates back to 1883.

The Council supervises the administration of the Church estates in Cairo, 
and used to have jurisdiction of "personal Status" cases (c.g. matrimonial dis- 
putes, divorce etc...), before it has been refcrrcd to the Civil Courts in January 
1956.

2. The Patriarch presides as well over the "Clerical-Laical Council of 
Wakfs" established since 1960, which supervises the administration of the "Wakf1 
real estates pertaining to the Coptic monasteries in Egypt.

But two centuries ago the Coptic Patriarch enjoyed vast powers well 
beyond the above mentioned faculties.

In the famous encyclopaedia "La Description d’Egypte", edited in 1809 by 
the French group of Scientists who accompanied Napoleon when he invaded 
Egypt in 1798, we read Charbrol de Voivic (ex-Governor of Paris) putting the 
following (translated) on record:

"The Coptic nation acknowledges for itself as Suprcme Protos, reli- 
gious/worldly leader, the priestly personality who is the First in the Church, 
surnamed "Patriarch", whose powers (i.e. on the Copts) are unlimited, except by 
what is bound by established customs and the will of the Rulers of the land.

He resolves the disputes (i.e. civil matters) arising between all of his sub- 
jects. His judgment however is not final, because the litigating parties by their 
mutual agreement can refer the matter to the "Kadi" (i.e. Islamic Judge) who 
usually affirms the judgment of the Patriarch.

As regards criminal offenses they are dealt with otherwise. The Patriarch 
does not judge, except with respect to the minor crimes calling for corrective 
punishment only. Hence, for example, if a Moslem accuses a Copt of robbery, 
the Moslem plaintiff will submit his complaint to the Patriarch. But on the other 
hand, if the robber was a Moslem, the plaintiff Copt will submit his complaint to 
the "Kadi" or seek justice from the Governor of the city himself.

This state of affairs shows to what extent the prestige of the Coptic 
Patriarch had been highly appreciated by both the State and the people in 
Egypt, as well as the non-discriminating spirit of all Egyptians irrespective of 
religion, Moslems and Christians alike.

Circumstances have changed, but the same prestige and the same spirit do 
still prcvail to present date in our blessed country of Egypt.

137



ina bianca



THE PROTOS IN THE ROMANI AN ORTHODOX CHURCH ACCORD- 

ING TO ITS MODERN LEGISLATION

Nicolae V. D u r a, Bukarest

Item 2 in the legislation of the Romanian Orthodox Church establishes the 
interorthodox position of our Church and defines its juridical state in relation to 
the other Orthodox Churches1, with special mention of the fact that it is 
"autocephalous and unitary in its Organization. It keeps the dogmatical, canoni- 
cal and liturgical unity with the Ecumenical Church of the East". This state of 
autocephaly is expressed and implemented in its church life through an indepen­
dent hierarchical-synodal Organization without prejudice against the principle of 
unity of leadership of Orthodoxy which gives the canonical bases for the 
reglementation of the relations between the Orthodox Churches.

In the course of time, "the old autocephaly of the Dacian Church"2 - 
mentioned by Patriarch Sofronie III of Constantinople in his letter dated July 10, 
1865, addresscd to the Prince of the Union of the Romanian Countries, 
Alexandru Ioan Cuza (1859-1866) - was and is still confirmed by the canonical 
Status of its Protos.

The canonical Position of the Protos of the Romanian Orthodox Church 
along the centuries and in the light of its modern legislation

Both the holy canons and history show us that the Organization of the 
church division - into eparchies, dioceses, exarchates and patriarchates - 
preferably foilowed the structure of Organization of the faithful grouped in eth- 
nic units (apostolical canon 34). One of these churches ab initio set up in a well 
established ethnical geographical frame was the Romanian Orthodox Church. 
Regarding the development stages of church Organization and the position the 
metropolitans of the country had in various times, one can see that they foilowed 
the same way as the other Churches did, i.e. from metropolitanate to patriar-
chate-\

Unlike the neighbour peoples (Bulgarian, Serbian, Russian, Hungarian
a.s.o.) - who were christianized by Order of some political leaders at a certain 
date - the Romanians were christianized as far back as the time they were 
emerging as a people. The archaeological diggings proved that Christianity was 
spread on the territory of Romania ever since the first Century after Christ. The 
Apostle of the Peoples says he met our Thracian-Getic-Dacian ancestors in 
Thessaloniki, in Filipi and also in Iliric (Romans 15,9). In the lst-3rd centuries 
after Christ the Church Organization process - on the territory of North- 
Danubian Dacia - foilowed the model of autocephalous Organization-' of paro- 
chial type, under the leadership of bishops and priests, which was absolutely 
necessary for the existence of a local Church3. Ever since the end of the 3rd 
Century and beginning of the 4th, the Dacian-Roman Church on the Pontic- 
Danubian-Carpathian territory adopted the model of Organization of metro-

139



politan autocephalous type“. Then, the Dacian-Roman Church was an "ecclesia 
metropolitana sui juris". The Head of the Church in the North-Danubian-Dacia 
bore the title of metropolitan and archbishop. The historical and canonical 
evidence confirm the existence of a Church Organization of autocephalous 
metropolitan and archepiscopal type7. As a matter of fact, the presence of 
autocephalous church units - of metropolitan type - has been attested in the 
whole Old Church, both in the East and in the West8. On the Pontic-Danubian- 
Carpathian territory we have proofs - dating from the end of the 3rd Century and 
beginning of the 4th Century - of an autocephalous Metropolitanate of Tomi 
(today Constanta). The existence of an autocephalous Archdiocese in Tomi - 
ever since the 4th Century - is a fact proved both by the historical testimonies 
and the canonical ones®. This form of Organization - of autocephalous archepis­
copal type - continued to exist on our ancient land even after the Archdiocese of 
Tomi ceased to exist as a result of the barbarian invasions in the 6th and 7th 
centuries. For instance, the nomocanon of Manuel Malax - drafted in 1561 - in- 
forms us that, after the death of emperor Andronikos Palaiologos, an Arch­
diocese10 was also set up, among other things. Indeed, Michael VIII Palaiologos 
restablished, in 1264, the Archdiocese of Dobrudja but this time with the 
residence in Vicina. In 1300, his son Andronikos Palaiologos, raised it to the 
rank of Metropolitanate11. Following the tradition established on the bases of 
the local canonical custom, many of the Protoses of the Church of Oungro- 
Wallachia were entitled "archbishop and metropolitan of all Wallachia"12.

At the end of the 9th Century and beginning of the lOth on the Pontic- 
Danubian-Carpathian territory inhabited by Romanians there were "the Ar­
chdiocese of the Carpath and the Metropolitanate of Gortzia and of the Taris, 
with one diocese in Arges13..." In the Pontic region there was organized, from 
1018-1071, the Metropolitanate of Keltzina1“, and in 1201, the Diocese of 
Murasania-Partos became the Metropolitanate of Muresania15.

Düring the 14th Century, the Head of the Church of Oungro-Wallachia- 
with the see in Curtea de Arges - was honoured too with the title of "exarch of 
all Hungary and the Fields"ia. This position of "patriarchal exarch" or "ar- 
chmetropolitan"17 entitled the Protos of the Church of Oungro-Wallachia to ex- 
ercise his jurisdiction over the Church in Transylvania and Hungary too. As "ex­
arch of all Hungary and Fields", that is as locum tenens of the Ecumenical 
Patriarch over the Orthodox faithful beyond the Carpathians and in Hungary, 
the Metropolitan of Oungro-Wallachia also had the right to ordain the 
Metropolitan of Ardeal. The "Great Law" printed in Tirgoviste in 1652, wit- 
nesses this fact. One piece of evidence in this sense is to be found in the book of 
Patriarch Hrisant of Jerusalem, entitled "Sintagmation", printed in Bucharest in 
1715, which reads Metropolitan of Transylvania, that is of Ardeal... is related 
to the Metropolitan of Oungro-Wallachia as to one who has the right of 
Patriarch and exarch"18. This right of Patriarch of the Protos of the Church of 
Oungro-Wallachia has also bcen sanctified by the historical reality. As already 
known, our Church knew" a short flourishing period as national Patriarchate 
during the Wallachian-Bulgarian Empire led by the dinasty of the Assans." The 
living proofs of this period - of almost 200 years long - are the churches and 
monasteries with their treasures of art and culture dating from that time..."1® 
This national Wallachian-Bulgarian Patriarchate was under "the religious leader- 

140 ship of the Patriarch of Tiranovo"30, where the Thracian-Dacian element was



dominant as ethnic entity. Moreover, the canonical relations of the Metropolitan 
See of Tomi with the episcopal sees at the south of the Danube2’ contributed to 
the preparation of the Organization of patriarchal type during the Assans’ rule.

The right of jurisdiction of the Protos of our Church, i.e. of the 
Metropolitans of Oungro-Wallachia over the metropolitans of Transylvania, has 
old origins also confirmed by the unitary political-administrative Organization of 
the pre-state and state structures on the Carpathian-Pontic-Danubian territory.
The acknowledgement of this right - by the Patriarch of Constantinople too, in 
948” - was generated to the same extent by the missionary activity initiated by 
the Romanian Orthodox clergy - on the territory of today’s Hungary - in Order to 
ohristianize the Hungarians.

At the end of the 16th Century, the Metropolitan of Moldavia - an old 
Romanian historical province - received the tokens of the patriarchal dignity 
too23. In 1598, Patriarch Meletie Pigas wrote to Metropolitan Gheorghe Movila 
that the See of Moldavia "having been raised now to the rank of Archbishopric, 
ho had the right for this high dignity to wear the patriarchal cloke ... reserved all 

over the world only to the Patriarchs of the apostolical Sees ... and the patriar­
chal staff too"2“. Yet, the Protos of the Church in Oungro-Wallachia remained 
primae sedis episcopalis of the country, who also received from the Ecumenical 
Patriarchate the titles of locum tenens of Nicomidia, of Ancira, and from the 
!8th Century forward that of Caesareea-Cappadocia, "that is the first ranking 
Metropolitan after the Patriarch of Constantinople"23.

"The church of the Dacians"28 - also explicitly mentioned by the Greek 
Metropolitan Nectarie in 1819 - enjoyed an ab antiquo honorous priority in com- 
Parison with the other neighbour sister Churches. This priority also derived from 
'he fact that the Protos of the Church of Oungro-Wallachia exercised certain 
quasi-patriarchal functions. These have also been justified by the titles which the 
Metropolitan of Oungro-Wallachia had received from the Ecumenical Patriar­
chate. For instance, in 1382, the Metropolitan of Oungro-Wallachia received,
Rom the Ecumenical Patriarchate, the title of locum tenens of Nicomidia, and 
'ater on that of Ancira, two sees listed the 3rd and the 6th after that of the 
Patriarch. The nomocanon of Manuel Malax - drafted in 1561 - specified that 
there were two metropolitans in Oungro-Wallachia at the time. The former was: 
the locum tenens of the one of Numidia and is also called exarch of all Hungary 

and the Border-Fields. And the latter is called metropolitan of Oungro- 
Wallachia and locum tenens of Amasia"27.

In 1776, Patriarch Sophronios of Constantinople grants the metropolitan of 
Oungro-Wallachia the title of "locum tenens of Caesareea Cappadocia" a title 
which raised the Metropolitanate of Oungro-Wallachia among the first rank 
Metropolitanates of the Ecumenical Patriarchate of Constantinople28. In fact, as 
ocum tenens of Caesareea Cappadocia, the archbishop of Oungro-Wallachia 
hecame - in 1776 - the first metropolitan after the Ecumenical Patriarch and his 

Proxy in the Church in Transylvania and Hungary. According to this Statute, the 
1 rotos of our Church had acquired "the permission to ordain hierarchs for the 
episcopaI sees and metropolitans from the lands under the canonical jurisdiction 
°f the great Church of Constantinople, and in case of a local Synod, in the ab- 
sence of the Patriarch, he had the right to be Protos, as locum tenens of the first 
Metropolitan See of the Ecumenical Patriarchate29. The text reading the deci- 
si°n of the Ecumenical Patriarchate of Constantinople - in 1776 - specified: "this 141



is both a title and a privilege, as it cannot deprive of this nomination and title 
these people who will stay as hierarchs in that Metropolitanate and eparchy in 
all centuries"30. The same decision mentioned that the Protos of the Church of 
Oungro-Wallachia received the title of locum tenens of the first See among our 
Metropolitanates"31. Thus, having received the title of "locum tenens of 
Caesareea Cappadocia", the Metropolitan See of Oungro-Wallachia was raised 
to the rank of the first see among the metropolitanates of the Ecumenical 
Patriarchate of Constantinople.

All these titles were also given due to the fact that at the beginning of the 
16th Century, the Church of Oungro-Wallachia was led by a former Ecumenical 
Patriarch, in the person of Nifon II, broughl by Prince Radu the Great.

With the Romanians, the Metropolitan of Oungro-Wallachia bore centuries 
on end the title of "Archmetropolitan" (Foreword to Coresi’s "Romanian book of 
teaching" or Cazania, Brasov, 1581). The Great Law also called him "exarch of 
all Hungarians and the Fields". In 1702, Metropolitan Teodosie of Oungro- 
Wallachia was called “Archiepiscopus Bucurestiensis et metropolita Transil- 
vaniae"33 (Archbishop of Bucharest and Metropolitan of Transylvania).

In Bucharest - the residential See of the Protos of the Romanian Orthodox 
Church - there were elected and ordained not only hierarchs for the dioceses of 
the Ecumenical Patriarchate in diaspora33, but also for the metropolitan See of 
Ardeal, which had under its canonical jurisdiction the Orthodox Church in 
Hungary too. Also in Bucharest there were decided the transfers of the 
hierarchs ordained for Sees which had disappeared during the Turkish occupa- 
tion, to the episcopal Sees of the Romanian countries3". Moreover, the 
Ecumenical Patriarch used to assign the other Patriarchs of the East with the as- 
sistance and the material Support of the Romanian Princes35. Following the old 
canonical custom of the country, the hierarchs’ elections were made "by Order 
of' the Prince of the country36, who used to invest too the "metropolitan elected 
of all country..."3'7. The old domestic documents, reading about "the Holy 
Metropolitanate of all Oungro-Wallachia" also confirm this reality in the life of 
our Church.

We notice in the correspondence between the Patriarchs of Constantinople 
and the Metropolitans of Oungro-Wallachia that the Proto-hierarchs of 
Orthodoxy addressed the Protos of the Romanian Orthodox Church with the 
title of "Right Reverend Metropolitan of Oungro-Wallachia and Exarch of the 
Fields and locum tenens of Caesareea Cappadocia, most honoured in the Holy 
Ghost, most beloved brother and co-servant"3B.

At the end of the last Century, the Metropolitan of Caesareea Cappadocia 
called "Most Honoured among Honoured and Exarch of all East"39 occupied the 
same first place at the meeting of the Holy Synod in Constantinople. In a 
Catalogue of the episcopal Sees dating from 1885 - when the Romanian 
Orthodox Church was officially recognized its autocephaly - the Protos of our 
Church is listed as "Metropolitan of Oungro-Wallachia, Most Honoured and Ec- 
xarch of the Fields and locum tenens of Caesareea Cappadocia""0.

The elevation of the Metropolitan Sec to the rank of Patriarchate - in 1925 
- did not imply "the renunciation to the prerogative of locum tenens of 
Caesareea Cappadocia, granted by the Ecumenical Patriarchate by Tomos 
1776"-*1. Besides, the bestowal and keeping of this prerogative also has some 

142 historical and canonical foundations. The relations of our early Romanian



Church with the Churches in Asia Minor, i.e. with the Church in Caesareea Cap- 
padocia - are of apostolical origin. St. Apostle Andrew came to Scythia Minor 
(today’s Dobrudja) from Asia Minor, and the Roman legion called "the Light- 
ing" - which contributed to the spreading of Christianity on the north Danubian 
territory - came from Caesareea Cappadocia. Moreover, many of the war 
prisoners, brought by the Goths on the territory of Decebal’s Dacia in the 3rd 
and 4th centuries were coming from the parts of Caesareea Cappadocia. Having 
been christianized, they contributed to the strengthening of the relationships 
between the north Danubian early Romanian Church and Caesareea Cap­
padocia. St. Vasilie the Great himself ( + 379) looked after these cappadocian 
Christians brought by fate on the Dacian-Roman land in the Pontio-Danubian 
territory. The letter of the "Church of Gothia" (i.e. of Dacia) to the "Church in 
Cappadocia" dating from 373-374 confirms those canonical relations established 
between the two Churches ever since the apostolic epoch.

In the irenical letter of June 3,1948 - by which he informed the other sister 
Orthodox Churches of the election and enthronement of His Beatitude - the late 
Patriarch Justinian called himself "Archbishop of the eparchy of Bucharest, 
Metropolitan of Oungro-Wallachia and the Romanians in America, Exarch of 
the Fields, Patriarch of the Romanian Orthodox Church, locum tenens of the 
See of Caesareea Cappadocia and President of the Holy Synod"42.

After the Union of the Principalities, in 1859, and the unification of their 
political life (1862), the Protos of the Romanian Orthodox Church, residing in 
the Capital of the country, received the title of "Primate of Romania1'43. This title 
expressed the same canonical position of Protos of the Romanian Orthodox 
Church. The draft bill on the unification of the Romanian Church, from 1863, 
provided that the Romanian Orthodox Church would have only one Head, who 
would bear the title of Primate of Romania, or Primate of the Romanian 
Orthodox Church (Item I). Item IV from the same draft bill specified the 
prerogatives of the Primate who had the rank of metropolitan. As a matter of 
fact, it is in this draft bill that we see mentioned for the first time in our country 
the title of Primate or of Metropolitan Primate44. The commentaries on the 
draft bill made in 1863, specified that "... Patriarch and Primate has the same 
meaning, and the only difference is that Patriarch is the Greek word, and 
Primate (Primas-primatis) the Latin one"45. In 1865 - the Church having been 
declared autocephalous (acknowledged as such by the Patriarchate in Con- 
stantinople in 1885) - the Protos of the Romanian Orthodox Church was also 
called "Primate", that is "Patriarch". In 1865, Prince Alexandru Ioan Cuza ad- 
dressed the Protos of the Church as "Right Reverend Archbishop and 
Metropolitan of Oungro-Wallachia and Primate of Romania"44. The Synodal 
law, in 1872, acknowledges the Metropolitan of Oungro-Wallachia the title of 
Primate Metropolitan. Item 17 in chapter III of this law provided - for the 
Protos of the Romanian Orthodox Church - the title of "Archbishop and 
Metropolitan of Oungro-Wallachia, Exarch of the Fields and Primate of 
Romania". On May 26, 1873, the Holy Synod of the Romanian Orthodox 
Church also voted a "Rule on the prior duties of the Metropolitan Primate of 
Romania". But the Chancellery of the Ecumenical Patriarchate addressed the 
Protos of our Church with the title of Primate only since 1885- Tomos I on the 
acknowledgement of the autocephaly specified that "... the Orthdox Church in 
Romania be and be called and recognized by everybody as independent and 143



autocephalous, as it administers itself through its own Holy Synod, having as 
President the Right Reverend and Honoured Metropolitan of Oungro- 
Wallachia and Primate of all Romania, according to timcs".

The title of "Metropolitan Primate" has been borne for 60 years by a series 
of seven metropolitans, starting with Nifon (1850-1875) and lasting tili the 
foundation of the Patriarchate, in 1925. This title designated "an intermediate 
dignity between Metropolitan and Patriarch, corresponding to that of Ar- 
chbishop and Exarch in the administrative hierarchy of the old Church"4,7. In the 
Latin Canonic Book of early Romanian Dionisie Exiguus ("the Small"), the 
father of the Western canonic law48, the word exarch (canon 9, 17 IV ec) was 
translated with the word "Primate”. In 1885 - when the Ecumenical Patriarchate 
granted the official acknowledgement of the autocephaly49 - a bill was submitted 
to the Parliament of the country on the amendment of the Synodal law from 
1872, which proposed, among other things, that the Metropolitan Primate be 
designated with the Greek word of Patriarch but not with the Latin one of 
"Primate".

The de jure recognition of the autocephaly of the Romanian Church - by 
the Ecumenical Patriarchate - in 1885, and the reunification of the Country, by 
joining the old Romanian province of Transylvania to the body of the country, in 
1918, created the premises for rising our Church to the rank of Patriarchate. At 
the meeting of February 4, 1925, the Holy Synod of the autocephalous Romanian 
Orthodox Church decided unanimously to rise the Archepiscopal and 
Metropolitan See of Oungro-Wallachia to the rank of a Patriarchal See, and its 
titular to the rank of Patriarch30. Item 1 in "The Regulation on the Organization 
of the Romanian Orthodox Church", from the same year - enclosed to the 
respective law - provided that the Holy Synod was chaired by the "Metropolitan 
of Oungro-Wallachia, as Patriarch of the Romanian Orthodox Church"31. By 
Law number 699, of February 25, 1925, the supreme authority of the Romanian 
State recognized and confirmed this decision. Thus the rank of Patriarch bec- 
ame - in the life of Romania - a constitutional institution. The Ecumenical 
Patriarch Basil III of Constantinople recognized the elevation of the Romanian 
Orthodox Church to the rank of Patriarchate31 by Tomos no 1579, from July 30, 
1925. The respective Tomos specified that the Church of Constantinople "did 
not find any impediment not to be surpassed ... to give its consent and recognize 
with love the decisions unanimously adopted by the Church and State in 
Romania", for "elevating the sister Church in Romania to the Patriarchal 
rank33...". In his epistle of September 30,1925, Patriarch Damianos of Jerusalem 
confessed, among other things, that he approved and recognized "the things 
done as well done and ... we consider the Holy Church of Romania Patriarchal 
Church and we glorify its most venerable and Honoured Protos among 
Rt.Rev.Patriarchs34...".

In eastern Romania - i.e. toda/s Romania - the Christian Dacian-Roman 
ethnic element and religious life are almost 2000 years old33. This reality was 
mentioned both in 1885 - on the occasion of the official recognition of the 
autocephaly - and in 1925, at the festivities occasioned by the elevation of the 
See of Oungro-Wallachia to the rank of Patriarchate. The irenical letter of the 
Holy Synod of March 12, 1925 to the sister Orthodox Churches, by which there 
was announced the elevation of our Church to the rank of Patriarchate, con- 

144 firmed the fact that"... the Romanian people was one of the first peoples of the



World to receive Christianity, so that its church life developed at the same time 
'vith its formation as Romanian nation"66. The same letter specified that the 
Metropolitan of Oungro-Wallachia, "holder ever since his enthronement of the 
Patriarchal duties, as Exarch of the Fields57..." will bear the title of "Archbishop 
of Bucharest, Metroplitan of Oungro-Wallachia and Patriarch of the Romanian 
Orthodox Church"5". The same irenical letter ensured that "the duties of the 
Patriarch, granted by the holy canons and the laws of the country, are not and 
cannot be designed to alter the present character of our church life and neither 
to violate the rights and canonical and legal prerogatives of the Romanian epis- 
oopate ... all this will not change anything in the present relationships of our 
church with the other sister Orthodox Churches3®...".

Based on "the law on the elevation of the Archepiscopal and Metropolitan 
See of Oungro-Wallachia, as Primate of Romania, to the rank of Patriarchal 
See", in 1925, the Romanian Orthodox Church was elevated to the highest rank 
adopted by the the ecumenical Church of the East in its Organization. "The 
Regulation on the Organization of the Romanian Orthodox Church" - drafted 
and adopted in the same year - provided that the Holy Synod be chaired by "the 
nietropolitan of Oungro-Wallachia, as Patriarch of the Romanian Orthodox 
Church" (Item 1).

The Organization of the Romanian Orthodox Church as Patriarchate has 
also been justified by the orthodox canonical tradition - which had become a 
basic canonical principle after its regulation by the 4th Ecumenical Synod, 
through canon 17 - according to which the Church was to adopt and follow in its 
Organization the political-administrative structure of the respectivc state.60 As a 
fesult of the natural completion of the Romanian national unitary State - in 1918 
' the Romanian Orthodox Church was thus entitled to adopt its Organization 
form according to the new administrative-territorial structure (canon 38 6th 
Ecumenical Synod). But, not only its new administrative-territorial and numeri- 
cal Position entitled it to adopt the Organization form of Patriarchal type,"1 but 
also "the merits that it had acquired, centuries on end, by observing the 
righteous faith all over its territory and by the support granted, in multiple ways, 
to Orthodoxy, mostly to the Churches in the East62...". But neither the "Law on 
Ibe foundation of Patriarchate" of 1925, nor the "Law on the Organization of the 
Romanian Orthodox Church63" - of the same year - could create the Patriarch a 
legal position or value his prerogatives. Moreover, it was only the Law of May 3, 
1928, that amendcd Item 27 of the "Law on Organization", by including this time 
Ihe Patriarchate too among the constitutive units of the Romanian Orthodox 
Church, with legal Status; in 1931, there was drafted" the Regulation on the 
establishment of the rights of the Patriarch and the functioning of the Holy 
Synod" which specified "the position and the rights of the Patriarch" (Items 3-7). 
Rut neither these laws could give the Patriarch a legal position and value his 

canonical prerogatives. The real legal frame for the Organization of the institu- 
bon of the Patriarchate of the Romanian Orthodox Church, according to the 
Crthodox canonical doctrine, was created by the "Regulation on the organiza- 
bon and functioning of the Romanian Orthodox Church", approved and voted by 
fhe Holy Synod in its meetings of October 19 and 20,1948.

Possibilities and proposals on the foundation of a Romanian Patriarchate 
e*isted even before 192566. In Michael the Brave’s time (1593-1601) - the first 
Romanian Prince who restored the political unity of old north-Danubian Dacia - 145



146

one feit the need of a unitary church Organization of patriarchal type. Indeed, 
thc unification of the three Romanian historical provinces also stimulated the 
desire of the three Metropolitanates to make only one national church body, 
"that is a Romanian Patriarchate, just as the Serbians and Bulgarians used to 
have before''“. But with the Romanians thc idea of setting up a Patriarchate was 
strongly promoted ever since the last Century. Thus, about 1853-1863, namely 
during the troubled times for the recognition of the new Orthodox 
Metropolitanate of Ardeal, one also insisted for the setting up of a Romanian 
Patriarchate in Sibiu, on the model of the one in Carlovitz. After the union of 
the Romanian Principalities in 1859 and thc unification of their political and ad­
ministrative lifc in 1862, there was also imposed the necessity of a unitary 
reorganization of the Church. Among thc draft bills discussed in the Parliament 
of the country, in 1863 and 1864, was the "Law on the Union of the Romanian 
Church", which also providcd the canonical position of its Protos.

Just as we mentioned above, ever since the setting up of the Patriarchate, in 
1925, tili 1948 - when the present "Regulation on thc Organization and function- 
ing of the Romanian Orthodox Church" was drafted and approved - the rights of 
the Patriarch have not been specified on legal base. These ones had only bcen 
lapidary stated in item 3 of the Law on the elevation of the Archepiscopal and 
Metropolitan See of Oungro-Wallachia to the rank of Patriarchal See, which 
read: "The Patriarch of the Romanian Orthodox Church will enjoy all the recog- 
nized rights by the holy canons and the laws of the country". By items 28, 29 and 
30, the Regulation in force specifies accurately which are the prerogatives of the 
Patriarch, prerogatives which make the very canonical-juridical content of the 
Institution of the Patriarchate. Considering things in the light of these specifica- 
tions we can thus admit that the respective Undings of R.P. Janin, issued in 1929, 
were fully justified. He stated that the authority of the Patriarch of the Rom­
anian Orthodox Church was - at the time - "purely nominal, as it confined only to 
chair the Holy Synod, the National Church Congress and the Central Spiritual 
Consistory. He is elected by the National Church Congress, the Diocesan As- 
sembly of Bucharest and many orthodox membcrs of the Senate and of the 
Chamber of deputees, that is by a great majority of’ftÄ. The same explanation was 
given by the Romanian Orthodox historians and specialists in canon law who 
stated that from 1925 - when "the elevation of the Archepiscopal and 
Metropolitan See of Oungro-Wallachia, as Primate of Romania, to the rank of 
Patriarchal See" was done07 - tili 1948, the Protos of our Church did not exercise 
all his patriarchal prerogatives. Hardly in 1948, these prerogatives were listed in 
the Regulation on the Organization and functioning of the Romanian Orthodox 
Church. As a matter of fact, tili 1948, in the Romanian Orthodox Church there 
was only the dignity of Patriarch, as the very Institution of the Patriarchate was 
introduced for the first time, hardly by items 29 and 30 of the Regulation.“

Thus, we can talk of a real institution of the Patriarchate, hardly in 1948, 
when the very Romanian Orthodox Church received its real title of "Romanian 
Patriarchate" (Item 5 in the Regulation). Till 1948, in the Romanian Orthodox 
Church there was only "the honorific title of Patriarch with no real rights but 
only with honorific ones. In fact, the Patriarch used to be only a Metropolitan 
Primate"“. Indeed, the dignity of Patriarch - for the Protos among the hierarchs 
of the Romanian Orthodox Church - was established and approved by the 
Synodal decision of February 4,1925 and by Law of February 25, 1925 - voted by



the Parliament of the country - but the respective regulation had not specified 
the canonical content of the rights, duties and prerogatives of the Patriarch. 
That specification was done only by the Regulation on the Organization and 
functioning of the Romanian Orthodox Church, drafted and voted by the Holy 
Synod at the raeetings in October 14-20, 1948 and approved by the Great Na­
tional Assembly on February 23, 1949. The Regulation in force granted the 
Patriarche all the rights making the canonical-juridical content of the Institution 
of Patriarchate (Item 29-30). All these are focused on the so-called "right of 
devolution" based on canon 11 of the 7th Ecumenical Synod. This right, which 
can be applied to everything related to the field of legality in administration," ... 
can be exercised by Patriarch even ex officio over all the diocesan bishops of the 
Romanian Orthodox Church"70. Having been an element of observance and 
ensurance of the unity of leadership in the Church, the right of devolution of the 
Patriarch remains "an extraordinary right", for whose exercise must be provided 
all the "special conditions" which entitle him to make use of this extraordinary 
right he enjoys. These conditions are: "non-application of the law by an inferior 
body, or its wrong application in its function"71. The Regulation in force has also 
created the apparatus by which the Patriarch can exercise his rights, that is the 
Patriarchal Administration made up of two Patriarchal Assistants, six ad­
ministrative counsellors, the Patriarchal Chancellery and the Group of inspec- 
tion and control (Item 31).

In the present legislation of the Romanian Orthodox Church - which 
reflects the accurate application of the basic canonical principles77 - the canoni­
cal Statute of the Protos of the Church is expressed in full consonance with the 
Orthodox canonical doctrine and practice. Besides, the whole present legislation 
of the Romanian Orthodox Church "expresses a complete canonical Orientation 
in accordance with the most genuine Orthodox tradition"73.

"The Regulation on the Organization and functioning of the Romanian 
Orthodox Church", 'The Regulation on the duties of the Patriarch", and other 
Church "regulations" too assert explicitly that the sum of all the rights and duties 
of the Protos of our Church is in full accord with the Orthodox canonical doc- 
trine. Furthermore, the Regulation also specifies that the Romanian Orthodox 
Church "has a hierarchical synodal leadership, according to the teaching and 
canons of the ecumenical Church of the East and its Tradition" (Item 3).

Article 28 in the Regulation provides that "the Patriarch of the Romanian 
Orthodox Church is the first-ranking bishop among the hierarchs of the 
Romanian Orthodox Church" and enjoys "all the rights established by the holy 
canons enlisted in the present Regulation and Church rules" (Item 29). The 
same Regulation also specifies that the Patriarch of our Church exercises all "the 
duties granted to him by canons, laws and rules” (Item 30, point p.). The same 
laws in force specify that the title of the Protos of our Church is: "Rt.Rev. Ar- 
chbishop of Bucharest, Metropolitan of Oungro-Wallachia and His Beatitude 
Patriarch of the Romanian Orthodox Church" (Regulation on the determination 
of the duties of the Patriarch... Item 4).

The rights and duties devolved upon the Patriarch as eparch hierarch - as 
Archbishop of Bucharest and Metropolitan of Oungro-Wallachia - are identical 
with the exercise of the three aspects of Church power (the teaching power, con- 
secrational or sacramental and leading or jurisdictional power). The rights and 
duties typical for the Patriarchal dignity - based both on canonic foundations 147



and the custom of canonical law - and the honorific and liturgical prerogatives 
stem from "the same work of promotion, keeping, extension and defence of the 
truth of faith, from the sacerdotal sharing of the grace of the saints and from 
that of leadership, guidance and jurisdiction at the level of the patriarchal dig- 
nity"'7-. Thus the Patriarch of an autocephalous Orthodox Church has the follow- 
ing canonical rights in full accord with the doctrine and orthodox practice:

a) the right to convene and chair the Patriarchal Synod, made up of all the 
metropolitans and bishops in the whole Patriarchate (Apostolic canon 34; 25 IV 
ec);

b) the right to confirm the election and to ordain the metropolitans in the 
whole Patriarchate in case these ones are elected from among persons who are 
not ordained hierarchs (canon 28, IV ec);

c) the right to control, through canonical visits, the metropolitanates and 
suphragan dioceses and to make spiritual reproofs to those who do not fulfil 
their duties (canon 52, Cart.)

d) the right to grant paid leaves to the metropolitans and bishops of the 
whole Patriarchate and to take steps against those who miss illegally from the 
respective eparchy (can. 11 Ant.; 16 I-II Cpol; Justinian, Novella VI, 3)7S

e) the right to take an independent decision in "canonical evangelical 
Problems", in case these ones need an immediate solution and cannot afford 
further delay tili the meeting of the Holy Synod, and later on to inform the Holy 
Synod in this sense (apostolical canon 34; 9 Ant.; Justinian, Novella CXXXVII,
5);

f) the right of devolution that is to intcrvene when a metropolitan or bishop 
neglects the appointment of his dignitaries in higher church positions (canon 11 
VII ec.);

g) the right to take Steps for filling the vacancies created in eparchies and 
to give Orders so that the properties of the respective eparchies be administered 
by iconoms (canon 25, IV ec.; Justinian, Novella CXXXI, C.ll);

h) the right to receive appeals on behalf of those who had been judged by 
bishops, metropolitans or metropolitan Synods and to judge supremely, 
definetely and without right of appeal the serious matters among metropolitan, 
bishops and other clergy (canon 9, 17 IV ec.; Justinian, Novella CXXIII, C.22);

i) the right to decide, in the Holy Synod, by his vote, the punishment to be 
applied to a guilty metropolitan or bishop (Justinian, Novella, CXXV);

j) the right of "stavropighie", that is to subordinate, directly a church or 
monastery, by sending the Patriarchal Cross, on the occasion of the foundation 
or consecration of a church or monastery in a diocese under his jurisdiction;-76

k) the right to appoint in his Service clergy belonging to other eparchies un­
der his jurisdiction, without canonical release from the respective bishop in case 
he refuses to give it (canon 11 VII ec.);

l) the right to be a go-between Church and State, as no clergy can go to the 
supreme State organ without the help and consent of the Patriarch (canon 11 
Ant.; Justinian, Novella VI, C.3);

m) the right to be remembered at the religious Services by the respective 
metropolitans and bishops (canon 15 I-II Cpol);

n) the consecration of the Holy and Great Oil for the whole Patriarchate 
148 (canon 6 Cart.);



o) the Patriarch issues the laws and church decisions and has the right to 
supervize their accomplishment. This right - also provided in the Regulation of 
the Romanian Orthodox Church - is based on the prerogatives of the Patriarch 
to chair the Holy Synod and to be the first-ranking bishop of a nation;

p) as Protos of the Church, the Patriarch has the right too to appeal to the 
supreme leadership of the State against "certain sentences and decisions by the 
government which could affect the canonical order and the superior interests of 
the Church'"77. This prerogative - confirmed by the canonical custom too - is also 
based on the Orthodox canonical practice.

According to the Orthodox canonical doctrine and practice, explicitly ex- 
pressed in the legislation in force (Church Regulations)78 the rights, Privileges 
and duties of the Protos of our Church - i.e. of the Patriarch - are the following:

A. As regards the exercise of the teaching power:

As First preacher and Supervisor of the right faith'71’, the Patriarch of our 
Church has the following rights:

1. To send pastoral letters, authorized by the Holy Synod of the whole 
autocephalous Church he is leading. Item 30 point e in the Regulation provides 
that the Patriarch "gives pastoral letters for all the Romanian Orthodox Church, 
with the agreement of the Standing Synod or the Plenary Synod". The Patriarch 
has the right too to "send brotherly advice to the Hierarchs in the country and to 
mediate the personal disagrements among them (Item 30 f.) as this is the only 
way to reach" (good understanding), as the apostolic canon 34 provides.

2. To address - through irenical letters - to the Heads of the other 
autocephalous Orthodox Churches, in order to keep the dogmatical, canonical 
and liturgical unity of the Ecumenical Church of the East. In case of need, the 
Protos of our Church can address - according to the prerogatives established by 
the Orthodox canonical practice and doctrine for the Patriarch80 - to the Heads 
of other denominations. According to Item 30 point d. in the Regulation, the 
Patriarch has the duty too to "entertain relations with the other Christian 
Orthodox Churches in regard to Church issues". Item 5 al. d. in the regulations 
on the duties of the Patriarch recalls this right of the Patriarch among the first 
things mentioned. Certainly, these brotherly relations are also materialized 
through ecumenical relations and mutual visits paid at various levels. This was 
the context of the official visit which His Beatitude Patriarch Teoctist, the Protos 
of the Romanian Orthodox Church, paid to His Holiness Dimitrios I, the 
Ecumenical Patriarch of Constantinople81, from May 14-20, 1987, at the head of 
a delegation. Furthermore, the good relations between the Romanian Orthodox 
Church and the Ecumenical Patriarchate - and i.e. between the Patriarch of our 
Church and the Ecumenical Patriarch - are materialized through: 1) Irenical let­
ters; 2) Recall of the name in the Diptics82 as proof of brotherly communion; 3) 
Observance of the duties stemming from the autocephaly Tomos; 4) Periodical 
meetings of the two Patriarchs.

3. The Protos of an autocephalous Orthodox Church can initiate - in full 
accord with the Orthodox canonical doctrine and practice - any domestic mis- 
sion that is to preach the faith, to guide the clergy and the faithful as regards 
faith, by organizing Conferences or missionary courses for the clergy, by organiz-
ing catechization, and religious-theological education, by Publishing any kind of 149



materials - prayer books, reviews and other periodicals - very useful for streng- 
thening the faith“. All these duties have been observed and applied in our 
Church. Düring the pastoration of the present Protos of the Romanian 
Orthodox Church, all these duties have been conspicuously promoted in the dai- 
ly Church life“.

The Regulations for the appointment and transferring of the clergy provide 
that the respective guidance courses and defmitization, promotion and selection 
exams are organized "according to a curriculum approved by the Patriarch..." 
(Item 20). The examination commissions are made up by the Patriarch (Item 22 
point C). "The Regulations on the Organization and functioning of Education In­
stitutes for training the church personnel and recruiting the teaching staff in the 
Romanian Patriarchate” provides that the recruitment of the teaching staff of the 
University Theological Institutes is made by the "President of the Holy Synod ac­
cording to the notification of the Teacher’s Council of the respective Theological 
Institute and following the proposals of the metropolitans Synods in the radius 
of the Theological Institute..." (Item 178). The duties of the Prorector are also 
established by "Patriarchal decision" (Item 193).

Following the same Orthodox canonical doctrine and practice, the Protos 
of an autocephalous Orthodox Church "can initiale organized inter-orthodox ac- 
tions... both for external mission and analysis in Conferences or Synods - up to 
the level of the Ecumenical ones - of any problems of faith, including those 
regarding the rapprochment and collaboration with other denominations and 
even Union"“. The initiatives taken in this sense by the Patriarchs of our Church 
- and mostly by the present Protos - are well known and appreciated by the 
panorthodox ecumenical world.

ß. As regards the exercise of the consecrating power:

As first ranking bishop of the Patriarchate, that is as chief servant of the 
Divine Liturgy in the whole Patriarchate, the Patriarch of the Romanian 
Orthodox Church enjoys the following rights“:

1. To be remembered at the religious Service by all the diocesan hierarchs, 
or only by the Metropolitans or Archbishops in the Patriarchate he is heading 
(canon 14,15 I-II Cpol)*7.

The Regulations on the duties of the Patriarch provides that "the recall of 
his name at the religious Service is made according to the holy canons and the 
practice of our Church" (Item 4).

2. To be remembered at the Divine Liturgy by all the Patriarchs and 
Protoses of the autocephalous orthodox Churches. This mutual recall - among 
the Patriarchs of the autocephalous Orrthodox Churches, as equal ranks - has 
been rooted in the present Orthodox canonical practice by analogy with the Or­

der established by the old canonical custom which provided the Obligation of the 
other Orthodox Patriarchs to remember the name of the Patriarch of Con- 
stantinople at the Divine Liturgy““.

3. To consecrate the Holy and Great Oil, together with a group of 
bbishops, for the necessities of the Romanian Orthodox Church. The present 
canonical practice sanctifies the old custom of the country and stresses this 
prerogalive of the Patriarch. As known, the consecration of the Holy and Great

150 Oil by the Protos of our Church - in the presence of the other hierarchs of the



country - has been a reality along the Centimes, even though it had a temporary 
character8“. From 1882 tili loday the Holy and Great Oil has been consecrated 
by the hierarchs of the country, headed by their Protos.

4. To ordain the Metropolitans or Archbishops elected of the Patriarchate 
in case they had not been chosen from among hierarchs (can. 2 II ec.; 6 I ec.; 2 
II ec.; 8 III ec.; 28 IV ec.; 55 Carl.; 6 Sard. etc.). Item 30 point j. in the Regula­
tion of our Church provides that the Patriarch "ordains the Metropolitans 
together with the other hierarchs, according to the Holy Canons".

5. To initiate revision, amendment and completion of the prayer books and 
to draft such books for special needs.

In the prefaces of the prayer books - edited by the Bible and Mission In­
stitute of the Romanian Orthodox Church - the Patriarchs of our Church have 
often mentioned this canonical duty.

6. To take any steps needed by the liturgical life (ordcr, painting, fasting 
etc.). The Patriarchs of our Church have always adopted many patriarchal deci- 
sions in this sense®°.

7. To initiate - following the authorization of the Holy Synod - the obser- 
vance of holidays, saints canonizations and changes or amendment of the 
Calendar. The canonization of the first Romanian saints and the establihment of 
their observance - from 1950-1955 - have been made by the initiative of the late 
Patriarch Justinian, with the approval of the Holy Synod.

C. As regards his leadership:

The Patriarch - as main leader hierarch, that is the Protos heading the 
Patriarchate - enjoys the following rights and Privileges“1:

1. To represent the Patriarchate in front of the State authorities, of other 
Churches or denominations and any other foreign bodies or organizations he 
may come in touch with. According to Item 30, point c. in the Regulation, the 
Patriarch "represents the Romanian Orthodox Church in justice, in front of the 
authorities and of other bodies, personally or through authorized representa- 
tives."

2. To convene and chair the patriarchal Synod and other central delibera- 
tive and executives Organs of the Patriarchate (can. 6 II ec.; 9,17 IV ec. etc.).

Item 30 point a. and b. in the Regulation provides that the Patriarch, as 
first executive organ "convenes and chairs the central deliberative Organs of the 
Romanian Orthodox Church" and "implements the decisions of the central 
deliberative Organs of the Romanian Orthodox Church" and those of other 
judiciary and executive organs of the Patriarchate.

According to the "Regulations on the duties of* the Patriarch and the 
functioning of the deliberative, administrative and executive bodies in the 
Romanian Orthodox Church: the Holy Synod, the Standing Synod, National 
Church Assembly, National Church Council, Patriarchal Administration, 
Patriarchal Chancellary and the related Institutions" - approved and voted by the 
National Church Assembly in its meeting of Fevruary 26, 1950 - all central 
deliberative Church bodies (the Holy Synod, Standing Synod and the National 
Church Assembly) and executive ones (National Church Council and Patriarchal 
Administration) - are presided over by the Patriarch and function under his 
leadership" (Item 2; Item 12 in the Regulations on the National Church Assemb- 151



ly; Item 9, 124, 130 in the Regulations on the functioning of the deliberative 
bodies).

3. To manage the central church goods. Item 18 in the Regulations on the 
management of church properties provides that "the properties of the Patriar­
chate which belong to the Romanian Orthodox Church are managed under the 
guidance and supervision of the Patriarch.

As regards the management of the central church goods, the Patriarch has 
the following duties: "a) He guides and supervises the management of the 
Patriarchate properties directly, or through his Patriarchal Assistants, through 
dclegates or special inspection and control staff; b) he approves directly or 
through his Patriarchal Assistants the administration papers drafted by the Na­
tional Church Council, or by its Standing session or the Patriarchal Administra­
tive Services" (Item 22 Regulation on the administration of Church properties). 
Item 23 of the same Regulations provides that "according to the right of devolu- 
tion, enacted by canon 11 of the 7th Eecumenical Synod, the Patriarch is obliged 
to supervise the management of the all Church properties, as he is entitled to 
take all necessary Steps to improve things when the prestige of Church and the 
good management of these properties need thcm. The measures taken by the 
Patriarch are compulsory. Those who do not apply them - the respective Item 
provides - make themselves guilty of disobediance towards the superior 
authorities and will be punished accordingly". The changings or entailments of 
the immobile goods can only be done with the approval of the Patriarch (Item 
49, 52 in the Regulations on the management of Church properties).

4. To edict and publish church laws and any normative measures of general 
interest for the Patriarchate (Justinian, Novella VI). In our Church, the patriar­
chal decisions also remain an eloquent evidence of the exercise of this right. 
Moreover, the patriarchal decisions, as administrative deeds generating juristic 
effects and adopted within the framework of the administrative function and ac­
cording to the law, are considered sources of canon law.

5. To receive coplaints against bishops and to initiate lawsuits in front of 
the synodal instances or other instances established within the Patriarchate (cap. 
19, Cart.). Item 30, point n. in the Statuts provides that the Patriarch has the 
right to receive "complaints against bishops and dispose judicial inquiry in such 
cases with the authorization of the Standing Synod; the results obtained will be 
brought to the knowledge of the Holy Synod".

6. To approve the election of the Central Church Consistory "functioning in 
the Patriarchate" and to appoint "from among its titular members the President 
of the Consistory" (Item 205 in the Regulations on the procedure of disciplinary 
Instances and judgement of the Romanian Orthodox Church approved and 
voted by the Holy Synod in its meeting of June 8, 1944). The President of the 
consistory is appointed - from among its titulars - by the Patriarch.

7. As President of the Holy Synod, the Patriarch has the right to receive the 
appeal of the clergy sentenced to defrock (Item 229 Regulations on 
procedure...). In case of appeal, the Central Church Consistory judges the suit 
again as first Instance. As President of the Holy Synod, the Patriarch can ap­
prove or reject the decisions of the Central Church Consistory®1 "thereafter the 
sentence remains definite and executory" (Item 237 in the Regulations on the 
procedure).

152



8. The Patriarch also has the right to receive the appeal of the clergy 
sentenced by one of the Instances of Church judgement - by final decision and 
invested with executive formula - to deposal, defrock or anathematization. As 
President of the Holy Synod, the Patriarch "will dispose the temporary Suspen­
sion of the sentence decision, if not fulfilled yet, and the appeal will be sub- 
mitted to the central Church Consistory to be examined" (Item 240 Regulations 
on procedure). However, the appeal should be well motivated.

9. The Patriarch approves or rejects with certain reasons the sentences 
given by the Central Monastic Consistory, "and when need be he sends the case 
to be judged again according to the norms of the present Regulations" (Item 
247, Regulations on procedure).

10. As a result of his executive power, the Patriarch initiates, organizes and 
chairs the elections of Metropolitans, Archbishops or exarchs in the Patriarchate 
(cap.4, 6 I ec.; 2II ec.; 8 III ec.; 19 Ant.; 6 Sard. etc.)

The Statute of our Church provides that the Patriarch "should care about 
the compliance in due time of the formalities for filling out the vacancies created 
in eparchies", "chair the electoral College for electing the metropolitans" and "ap- 
point the metropolitans proxies during their holidays" (Item 30, point g.l.m.).

The Patriarch also chairs the College set up "for the metropolitans elec- 
tion...” (Item 130 in the Statute; Item 5 point i. in the Regulations on the duties 
of the Patriarch).

11. The Patriarch organizes the appointment of or appoint personally all 
the bishops in the Patriarchate. According to Item 30 point k. and Item 131 in 
the Regulation, the Patriarch of our Church "issues grammatas for the installa- 
tion of metropolitans". The solemn festivity for handing over the walking staff 
takes place on the occasion of the installation of the newly elected one at the 
respective Metropolitanate, after the lecture of the installation Grammata with 
the utterance of the recognized formuls93.

12. To visit and give brotherly advice to all the bishops in the Patriarchate 
and to give them holidays for a longer time (can. 11 Ant.; 52 Cart.). According 
to the provisions of the legislation of the Romanian Orthodox Church, the 
Patriarch "pays collegial visits to the hierarchs of the church" and "grants the 
Metropolitans paid leaves up to 30 days" (Item 30 point h., 1., in the Regulation).

13. According to the statutary provisions of our Church, the Patriarch "ap- 
points, disciplines and revokes all the employers of the Patriarchal Administra­
tion, the Professors of the theological Institutes and the teaching and administra­
tive staff from the monastic Seminaries (Regulations on the duties of the 
Patriarch, Item 5 point p.).

14. As supreme executive organ the Patriarch exercises the right of devolu- 
tion within the limits of the canons and other church norms (Apostolic Canon 
34; 5 I ec.; 52 Cart.; 25 I ec.; 11 VII ec.; 82 VI ec.). Item 30 point o. in the 
Regulation provides explicetly that the Patriarch of the Romanian Orthodox 
Church "exercises the right of devolution... according to the provisions of canon 
11 of the 7th Ecumenical Synod...".

This right of devolution-direct implementation of the principle of hierarchi- 
cal control - is mentioned as far back as the first half of the 4th Century (canon 
52, 55 Cart.), when "was imposed as a necessity the prerogative of the 
metropolitan to solve various problems occurred in the life of the Church on the 
territory under his jurisdiction4“’...". In 546 Emperor Justinian gave a new Order 153



as regards the right of devolution of the Metropolitans, Archbishops and 
Patriarchs (Novella 123,1, 2).

In view of the accurate implementation of the hierarchical principle, the 
Regulation of the Romanian Orthodox Church also enlisted in its text the right 
of devolution of the Patriarch (Item 30 point c). The Protos of our Church is 
legally entitled in full accord with the traditional canonical practice of the 
church life and the explicit provisions of Canon 11 of the 7th Ecumenical Synod, 
to impose the subordinate Organs the accurate application of the law in case they 
do not apply it accurately or do not apply it at all. Thus, the right of devolution 
which serves as a corrective in illegal cases, stems from the right of control and 
decision of the superior Organs of one administration over its inferior organs.

The church authority of the Patriarch - also exercised through this preroga- 
tive expressed in the right of devolution - does not annul the regime of synodality 
or of the eparchial autonomy. The canonical obedience, which according to its 
nature, is nothing but "the application of the hierarchical principle both in the 
relationship among the servants of the church and in other relationships in the 
church life"93, is also applied through the exercise of the right of devolution of 
the Protos of a local Church, in the life of the respective Church. The legislation 
in force of the Romanian Orthodox Church also imposes obedience in the 
relationship among priests and hierarchs just as in all the other relationship in 
the church life (Item 15-16, 25 etc. in the Regulations on discipline).

But this right of devolution of the Protos of our Church - at various levels - 
does not affect "the concept of and Synodal vitality in the church90, as the Holy 
Synod remains "the highest authority of the Romanian Orthodox church in all 
spiritual and canonical issues and also in those religious ones - of any kind - 
entrusted to its competence" (Item 9 in the Regulation). Among other duties of 
the Holy Synod, the Regulation on the Organization and functioning of the 
Romanian Orthodox Church specifies that this one must also examine "if the 
election of the Patriarch... was made according to the legal norms in force" and 
if the elected one fulfils the "canonical requirements". Al the same time the Holy 
Synod is the authority to "issue the grammata for the enthronement of the 
Patriarch” (Item 10 point o.f. in the Regulation). Besides, in our Church, the 
Patriarch takes always action "de consensu Synodi", that is in full accord with the 
Holy Synod. This kind of action asserts explicitely - in the life of the Romanian 
Orthodox church - the basic canonical principle of synodality. That is why the 
rights, duties and prerogatives provided by the legislation of the Romanian 
Orthodox church for its Protos, does not make him an unlimited authority, as 
this is restricted by the Holy Synod, the highest authority of an autocephalous 
Orthodox Church. Nevertheless, the Patriarch of our church "enjoys a special 
honour and has the Iiberty to initiate any action of general interest"97 for the 
benefit of the whole Church.

The hierarchical right of devolution - introduced and sanctified according 
to the present legislation of our Church - represents "a guarantor and permanent 
guardian of the canons" and "the first and most necessary auxilliary of 
synodality"98. Giving expression to this reality, item 10, point 1. in the Regulation 
specifies that the Holy Synod guides and supervises "that the activity of the ex- 
ecutive Organs in eparchies, metropolitanates and Patriarchate develop within 
the legal norms"99.

154



Having been the main foundation of the canonical institution of the Patriar­
chate (Item 30, point h. and o., in the Regulation), the hierarchical right of 
devolution has a practical usefulness too, as it ensures the canonical and legal 
character of the Church life.

15. According to the canonical custom rooted in our Church, the Patriarch 
of an autocephalous Church also exercises the stavropighial right. This one is ex- 
ercised by the Protos of our church too. This reality is also confirmed by the 
Classification of the monasteries in our Church. Item 2 in the "Regulation on the 
Organization of monastic life and administrative and disciplinary functioning of 
monasteries" - voted by the Holy Synod in its meeting of February 25, 1950 - 
provides that the monasteries are divided into two categories: "eparchial, that is 
related to the local bishop and "stavropighii", namely under direct patriarchal 
jurisdiction".

16. The Patriarch approves the notifications of the "Commission for Church 
painting" and sends delegates to the spot "in cases of reports on disagreements, 
examinations and inquires, execution of church painting, received at the Com­
mission from eparchies..." (Item 10 point h. and Item 14 in the Patriarchal deci- 
sion no 157) ,0°.

17. Having been the Archhierarch of the Church, the Patriarch bears a title 
and several distinctive signs as such, and enjoys the honour and respect of all 
Church members - clergy, monks and faithful.- Thus, as Protos among the 
hierarchs of the Romanian Orthodox Church, the Patriarch enjoys all the rights 
provided in the holy canons, in the Regulation and church Regulations. His title 
is: "Right Rev. Archbishop of Bucharcst, Metropolitan of Oungro-Wallachia and 
His Beatitude Patriarch of the Romanian Orthodox Church" and "carries as dis­
tinctive signs two engolpions and a cross, a kullion and a white kamelavkion with 
a cross" (Item 28 and 29 in the Regulation).

18. The Patriarch also takes care - with the authorization of the Holy Synod 
- of the diaspora of the Romanian Orthodox Church101.

According to his right of jurisdiction over his own diaspora, the Protos of 
our Church also approved - in 1930 - "the Regulation on the Organization of the 
Romanian Orthodox Church in America"."... His Beatitude Patriarch Miron, as 
suprem leader of the Romanian Orthodox Church from everywhere - as asserted 
in the general provisions of the respective Regulation - decided the establish- 
ment of the Romanian Orthodox Missionary Diocese in the United States of 
North America and Canada on canonical bases102...". Item 6 in the Regulation in 
force provides that "the religious assistance, church Organization and appoint- 
ment of leaders for the Romanians living abroad are regulated by the Romanian 
Patriarchate...". This right stems from the very state of autocephaly of our 
Church. Then, the equal justification in all rcgards of the autocephalous Chur- 
ches - a fact proving the full equality in rights of all Orthodox Churches - cannot 
admit the non-canonical Claims of a Patriarchate over the diaspora of another 
autocephalous Patriarchate. Moreover, the legislation and history do not know - 
besides rights - real juridic Privileges of this kind, "but only Privileges of honour 
in the relationships among the autocephalous Churches and by no means 
Privileges of jurisdiction"103.

155



Instead of conclusions

As we could see, the prerogatives of the Patriarch - provided in the present 
legislation of the Romanian Orthodox Church - are in full agreement with the 
orthodox doctrine and practice10*.

So, the present legislation of the Romanian Orthodox Church prove the 
fact that the duties and tasks of the Protos of our Church are in full accord with 
the stipulations of the canons and orthodox canonical practice. Besides, the 
patriarchal institution of our Church asserted itself - in the history of achieve- 
ments - as a canonical reality, both by the texts of the church laws and the 
apostolic work of the four late Patriarchs of our Church105. Düring the pastora- 
tion of His Beatitude Patriarch Teoctist - the present Protos of the Romanian 
Orthodox Church - the teaching, consecration and leading work of the Patriar­
chate is materialized in worthy initiatives and achievements based on the canons 
and practice of the Orthodox Church of the East. These initiatives and achieve­
ments are also possible due to the religious policy waged by the Romanian State. 
The relationship between State and Church, governed by laws, is based on 
"mutual respect, non-interference of the State in the inner religious life and by 
the observance of the laws of the country by the Church clergy”loa.

In 1926 - one year since the foundation of the Romanian Patriarchate - a 
Serbian Canonic wrote that the Romanian Orthodox Church" ... remains na­
tional, ecumenical, tolerant, open and brotherly towards all the other forms of 
Christianity"107.

Indeed, the religious tolerance, ecumenical spirit and the Organization in its 
ethnic frame have always been the distinctive marks of the Romanian Orthodox 
Church108 and are still today100, when the Patriarchate - a vivid reality provided 
by its present legislation - witnesses both the canonical Regulation of the Protos 
and its interorthodox position.

Notes

1 L. Stau, Statutul Bisericiii Ortodoxe Romane (Regulation of the Rom­
anian Orthodox Church), in: Studii Teologice, Seria a Il-a, no 7-8 (1949), p.642.

2 F. Balamaci, Corespondenta dintre Patriarhia de Constantinopol si 
Mitropolitul Ungro-Vlahiei D.D. Nifon, intre domnitorul A.I. Cuza si intre toate 
Bisericile Ortodoxe cu privire la legile aprobate de catre guvernul romän pentru 
Sinodul din anul 1864 (Change of letters between the Patriarchate in Con- 
stantinople and the Metropolitan of Oungro-Wallachia D.D. Nifon, between 
Prince Alexandru Ioan Cuza and all Orthodox Church on the laws adopted by 
the Rokmanian government for the Synod in 1864), trad. from Greek, Bucharest 
1913, pp. 70-71.

3 See M.M. Cristisor, Titulatura de Primat in Biserica (Title of Primate in 
the Church), in: Studii Teologice, XVII (1965), no 1-2, p. 77.

4 See I.N. Floca, Autocephalie dans l’Eglise Orthodoxe Roumaine, in: 
Kanon V, Wien 1981, pp. 106-107; N.V. Dura, Dispozitii si norme canonice 
privind administrarea Snntului si Marelui Mir. Sfintirea Sfintului si Marelui Mir 
pe teritoriul tarii noastre, expresie elocventa a autocefaliei Bisericii Romane de- 
a lungul selcolelor (Canonical Orders and norms on the administration of the 
Holy and Great Oil on the territory of our country, a telling proof of the 
autoccphaly of the Romanian Church along the centuries), Tn: Mitropolia 
Moldovei si Sucevei, LVII (1981), no. 1-3, pp. 39-57.

156



5 See R. Paquier, L’Episcopat dans la structure institutionelle de PEglise, 
in: Verbum Caro, XIII (1959), no 49, p. 48.

6 The opinion that the Patriarch of Constantinople would have received - 
based on canon 28 IV ec. - the right of jurisdiction over the North-Danubian ter­
ritory proved to be unfounded. Not long ago, canonic P.L. Huillier specified that 
the respective canon provided only the right of the Archbishop of Con­
stantinople to ordain only Metropolitans (Metropolitas monous) in Pont, Asia 
and Thracia - but not their suphragans - and the bishops on the territory of these 
dioceses too, occupied by barbarians (Un aspect estompd du Canon 28 de 
Chalcddoine, in: RevdrCan XXIX (1979), no 2-4, pp. 12-22).

7 See L. Stan, Contributions des thdologiens roumains aux problümes de 
droit canon et leur position dans ce domaine, in: De la Thdologie Orthodoxe 
Roumaine des origines ä nos jours, Editions de l’Institut Biblique et de Mission 
Orthodoxe, Bucarest, 1974, p. 416; I. Dura, Mitropoliile Tarii Romanesti si 
Mitropoliiie Moldovei (Metropolitanates of Oungro-Wallachia and of Moldovia, 
in: Notitiae Episcopatum Ecclesiae Constantinopolitanae, edited by/. Darrouzes, 
in: Marturie ortodoxa - Revista Comunitatii Ortodoxe Romane din Olanda - an 
IV (1985), no 8, pp. 119-133.

8 See L. Stan, Autocefalia si autonomia in Biserica Ortodoxa (Autocephaly 
and Autonomy in the Orthodox Church), in "Mitropolia Moldovei si Sucevei", 
XXXVIII (1962), no 7-8, p. 568.

9 See Patriarch Justinian, Cu prilejul implinirii a sase sute de ani de la 
intemeirrea Mitropoliei Ungro-Vlahici (On the occasion of the anniversary of 
600 years since the foundation of the Metropolitanate of Oungro-Wallachia), in: 
Biserica Ortodoxa Romana, LXXVII (1959), no 7-10, p. 668.

10 C. Erbiceanu, Material inedit pentru istoria dreptului canonic oriental. 
Manuscriptul grecesc al lui Manuel Malax Notarul, (Original material on the 
history oi eastern Canon law. Greek manuscript of Manuel Malax the Book- 
keeper), in: Biserica Ortodoxa Romana, XVI (1892), no 5, p. 330.

11 Ibid.
12 Condica sfinta publicata dupa original de Arhiereul Ghenadie Craio- 

veanu (Holy chronicle published according to hierarch Ghenadie Craioveanu), 
vol. I, Bucuresti, 1886, pp. 53, 411.

13 G. Enaceanu, Mitropolia Ungro-Vlahiei. Titulatura Mitropolililor 
(Mitropolitanate of Oungro-Wallachia. Titles of the Metropolitans), in: The 
Romaman Orthodox Church, V (1880-1881), no 1, p. 139.

14 See M. Sesan, Organizatia bisericeasca vecne carpatica (Old Carpathian 
Church Organization), in: Mitropolia Ardealului, IV (1959), no 5-6, p. 371.

15 Ibid., p. 373.
16 Enaceanu, op.cit (13), p. 40.
17 See T. Simedrea, Patriarhia Romaneasca. Acte si documente (Romanian 

Patriarchate. Papers and documents), Bucharest, 1926, pp. 7,16.
18 See L. Stan, Treizeci de ani de la infiintarea Patriarhiei Romane (1925- 

1955) (30 years since the foundation of the Romanian Patriarchate), in: 
Romanian Orthodox Church, LXXIII (1955), no 1-2, p. 83.

19 Patriarch Justinian, 70 de ani de autocefalie a Bisericii Ortodoxe 
Romane (70 years of autocephaly of the Romanian Orthodox Church), in: 
Biserica Orthodoxa Romana, LXXIII (1955), no 11-12, p. 1012.

20 Ibid.
21 See N. Dura, Relatiile eumenice ale Bisericii Romanesti nord-dunarene 

cu Scaunele episcopale din sudul Dunarii (Canonical relationship of the 
Romanian north- Danubian Church with the episcopal sees at the south of the 
Danube), in: Mitroplia Banatului XXXVI (1986), no 2, pp. 39-48.

22 See Condica Sfinta... (Holy Chronicle...), vol. I, p. 58.
23 See G. Enaceanu, Titulatura Mitropolitilor Ungro-Vlahiei (Titles of the 

Metropolitans of Oungro-Wallachia), in: Biserica Ortodoxa Romana, V (1880), 
pp. 136-149.

24 I.V. Dura, Mitopolitul Ghenadie Movila (Metropolitan Ghenadie 
Movila), in: Biserica Ortodoxa Romana, LXXIX (1971), no 1-2, p. 20. 157



25 T. Simedrea, "Patriarhia Romäna...", (Romanian Patriarchate...), p. 79.
26 Condica Sfinta... (Holy Chronicle...), p. 419.
27 C. Erbiceanu, Material inedit... (Original material...), p. 33.
28 See Gh. Soare, Titlul de "loctiitor al Cezareei... (Title of locum tenens of 

Caesareea...), p. 375.
29 Statt, op. cit.(18), p. 85.
30 Soare, op. cit.(28), p. 376.
31 Ibid. p. 377.
32 Condica Sfinta (Holy Chronicle), pp. 146-147.
33 Ibid., pp. 113,161,165.
34 Ibid., pp. 211, 221.
35 Ibid, pp. 137,161,165.
36 Condica Sfinta (Holy Chronicle), p. 21.
37 Ibid, p. 7.
38 Ibid, pp. 210-217.
39 C. Erbiceanu, Asezamintul In uz al Mitropolitilor si episcopilor de sub 

tronul ecumenic. In Constantinopol 1892 (The present Settlement of the 
Metropolitans and Bishops subordinated to the ecumenical throne in Con- 
stantinople 1892), in: Biserica Ortodoxa Romäna, XVII (1894), p. 193.

40 GL4. Ralli - M. Potli, ’Syntagma ton theon kai hieron kanon' vol. V, p. 521.
41 G. Soare, Titlul de "loctiitor al Cezareei...", (Title of locum tenens...), p. 

379.
42 N.I. Serbanescu, Titulatura Mitropolitilor, jurisdictia, hotarele si 

resedintele Mitropolitului Ungro-Vlahiei (Titles of the Metropolitans, jurisdic- 
tion, borders and residences of the Metropolitanate of Oungro-Wallachia), in: 
Biserica Ortodoxa Romana, LXXVII (1959), no 7-10, p. 708.

43 Tit Simedrea, Titulatura de primat... (Title of Primate...), p, 69.
44 M. M. Cristisor, Titulatura de primat... (Title of Primate...), p. 69.
45 Ibid, p. 79, n. 44.
46 Ibid, p. 73.
47 Ibid, p. 87.
48 See A. Tardif, Histoire des Sources du Droit canonique, Paris, 1887, pp. 

112, 286;/. Gaudement, Sources du droit de l’Eglise en Occident du Il-e au VII 
siöcle, Lcs Editions du Cerf/Editions du C.N.R.S, 1985, p. 154.

49 The Romanian Orthodox Church enjoyed autocephaly ab antiquo. See 
N. Dura, Forme si stari de manifestare a autocefaliei Bisericii Ortodoxe Romane 
de-a lungul secolclor. Marturii istorice si canonice (Forms and manifestations of 
the autocephaly of the Romanian Orthodox Church along the centuries. Histori- 
cal and canonical proofs), in: Vol.omagial "Centenarul Autocefaliei Bisericii 
Ortodoxe Romane, Edit. Inst.Biblic, Bucuresti, 1987, pp. 279-326; Idem, 100 de 
ani de la recunoasterea autocefaliei (1885-1985) si 60 de ani de la Intemeierea 
Patriarhiei Romane (100 years since the rccognition of the autocephaly (1885- 
1985) and 60 years since the foundation of the Romanian Patriarchate), in: 
Marturie Ortodoxa, an V (1986), no 9, pp. 63-97; Idem, Autocefalia Bisericii 
Ortodoxe Romane si bazele ei canonice (Autocephaly of the Romanian 
Orthodox Church and its canonical bases), in: Marturie Ortodoxa, an IV (1985), 
no 8, pp. 91-107; I. Dura, Recherches sur l’histoire des pays roumaines et leur 
6glise (XlV-e - XlX-e) - Dissertation pr6sent6e en vue de l’obtcntion du grade 
de docteur en theologie - Louvain-la-Neuve, 1981, pp. 63-88.

50 See Legea pentru organizarea Bisericii Ortodoxe (Law on the Organiza­
tion of the Orthodox Church), Art. 5, apud. Chiru C.Costescu, Colectiunea de 
legiuiri bisericesti si scolare adnotate (Collection of Church and school laws), 
vol. II, Bucuresti 1925, p. 8.

51 See Legea si statutul pentru organizarea Bisericii Ortodoxe Romane 
(Law and Regulation on the Organization of the Romanian Orthodox Church), 
Minastirea Cernica, 1925, p. 47.

52 See Tit Simedrea, Patriarhia Romäneasca (Romanian Patriarchate), pp. 
131-133.

53 Ibid,158



54 Ibid., p. 141.
55 G. Alexe, Etnicitatea si autocefalia crestinismului romäncso (Ethnos and 

autocephaly of Romanian Christianity), in: Marturie Ortodoxa, an V (1986), pp. 
101-120; I. Dura, La Consecration du Saint Chremc dans l'Eglise Orthodoxe 
Roumainc entre Ic Vl-e et le XlX-e sifecles, in: Ephemerides Theologicac 
Lovanicnses, an LXI1 (1986), fase. 4, pp. 283-307.

56 Simedrea, op.cit. (17), p. 119.
57 Ibid., p. 120.
58 Ibid., p. 125.
59 Ibid., pp. 125-126.
60 I.D. Ivan, Organizarea si administrarea Bisericii Ortodoxe Romane in 

ultimii 50 de ani (1925-1975) in: Biserica Ortodoxa Romäna, XCII (1975), no 11- 
12, p. 1407.

61 See R.N. Kazimirovici, Situatia actuala de drept bisericesc a Bisericilor 
Ortodoxe Rasaritcne (The Present state of the church law of the eastern Chur- 
ches), trad. N. Kovincici si N. Popovici, Arad, 1927, p. 64.

62 Ivan, op.cit. (60), p. 140; See also I. Dura, Les Voiüvodcs des Valachie et 
de Moldavie et les Patriarches Orthodoxes d’Orient dans la second moitiö du 
XVII-c sidcle - Extras din: Buletinul Bibliotecii Romane (Fricburg-Gcrmania), 
vol. VIII (XII), Serie noua 1980/81, d. 291-338; Idem, Romänii si contributia lor 
pentru sprijinirca Muntelui Athos de-a lungul secolelor (Romanians and their 
contribution to the support of Mount Athos along the ccnturies), in: Marturie 
Ortodoxa, an III (1984), no 6, pp. 57-72.
^ 63 See Ch.C. Costescu, Colectiunea de legiuiri... (Collection of laws...), p. 1-

64 N.V. Severineanul, Incercari, posibilitati si propuneri in vederea 
infiintarii Patriarhatului inainte de 1925 (Attempts, Possibihties and Proposals 
on the setting up of the Patriarchate before 1925), in: Biscrica Ortodoxa 
Romäna, XCIII (1975), no 11-12, pp. 1342-1365.

65 N. Sesan, Doua mari evenimente bisericesti (Two great church events), 
in: Tclegraful Roman, an 123 (1975), no 41-42, p, 12.

66 Les Eglises Sdpardc d’Orient, Constantinople, 1929, p. 121.
67 See Simedrea, op.cit. (17), p. 109.
68 See L. Stau, Legislatia bisericeasca a I. P. S. Patriarch Justinian (Church 

Legislation of Patriarch Justinian), in: Biserica Ortodoxa Romäna, LXXI (1953), 
no 5-6, p. 508.

69 Idem, Statutul Bisericii Ortodoxe Romäne (Regulation of the Romanian 
Orthodox Church), in: Studii Teologice, I, II, 1949, no 7-8, p. 650.

70 Ibid., p. 651.
71 Ibid.
72 N. Dura, Principiile canonice fundamentale de organizare si functionarc 

a Bisericii Ortodoxe Romäne (Basic canonical prmciples of Organization and 
functioning of the Orthodox Church and their refloection in the Regulation of 
the Romanian Orthodox Church), in: Marturie Ortodoxa, an VI (1987), no 10, 
pp. 127-144.

73 L. Stan, Legislatia Bisericii Ortodoxe Romäne' in timpul arhipastoririi 
Prea Fericitului Parinte Patriarh Justinian (Legislation of the Romanian 
Orthodox Church during the pastoration of His Beatitude Patriarch Justinian), 
in: Ortodoxia, XX (1968), no 2, p. 295.

74 I.N. Floca, Canonicitatea Patriarhiei... (Canonical charactcr of the 
Patriarchate...), p. 573.

75 Ralli, Potli, op. cit. (40), vol. I, p. 150.
76 See Comcntariul lui Baisamon la canon 31 apostolic (Commentary of 

Baisamon on apostolic canon 31); See Ralli - Potli, op. cit. (40), p. 45.
77 Soare, op.cit. (28), p. 45.
78 See Lcgiuirile Bisericii Ortodoxe Romäne (Legislation of the Romanian 

Orthodox Church), Edit. Inst. Biblic si de Misiune Ortodoxa, Bucuresti, 1953.
79 See Can. 58 apost.; 19 VI ec. (Apostolical Canon 58; 19 VI ec.); See N. 

Dura, Invatarea dreptei credinte dupa canoanele Bisericii Ortodoxe (Tcaching 159



160

of the righteous faith according to the canons of the Orthodox Church) in: 
Biserica Ortodoxa Romäna, XCVTII (1980), no 5-6, pp. 663-670.

80 M. Ghedeon, ’Patriarchikai pinakes’, Constantinopol 1890, p. 46; M. 
Costandache, Patriarhia si demnitatea de Patriarh, in: Biserica Ortodoxa 
(Patriarchate and the Patriarch dignity in Orthodox Chruch), in: Ortodxia, XVII 
(1965), no 2, pp. 240-244.

81 Vizita Prea Fericitului Patriarh Teoctist la Patriarhia Ecumenica de 
Constantinopol (Visit of His Beatitude Patriarch Teoctist to the Ecumenical 
Patriarchate of Constantinople), in: Telegraful Roman, no 21-24,1987, pp. 1-2.

82 N. Dura, Dipticele. Studiu istorico-canonic si liturgie, (Diptics. An 
historical, canonic and liturgical study), in: Studii Teologice, XXX (1977), no 9- 
10, pp. 636-654.

83 Costandache, op. cit. (80), p. 240.
84 Dura, Prea Fericitul Teoctist Arapasu, cel de al V-lea Patriarh al 

Bisericii Ortodoxe Romane (His Beatitude Teoctist Arapasu, the 5th Patriarch 
of the Romanian Orthodox Church), in: Marturie Ortodoxa, year VI (1987), no 
10, pp. 11-25.

85 Costandache, op. cit. (80), p. 241.
86 Ibid., pp. 241-242.
87 See Ralli - Potli, op. cit. (40), vol. VI, p. 257.
88 See V. Grumel, Les Regestes des actes du Patriarcat de Constantinople, 

Constantinopol 1932, vol. I, no 787, year 937.
89 See I.V. Dura, La Consecration du Saint Chreme..., pp. 283-307; Idem, 

Recherches sur l’Histoire..., pp. 89-120.
90 See Decizia Patriarhala no 136/1950 si 157/1950 (Patriarchal Decision), 

in: Legiuirile Bisericii..., pp. 242-244.
91 Costandache, op. cit. (80), pp. 242-244.
92 B.D. Tzortzatou ’He Diakonia tes orthodoxou Ekklesias tes Roumanias 

meta historikes Anaskopeseos’, Atena, 1973, pp. 19-65.
93 See Din sumarul sedintei sesiunii extraordinäre a Sfintului sinod al 

Bisericii Orthodoxe Romane (From the Summary of the minutes of the cx- 
traordinary meeting of the Holy Synod) din 18 februarie 1962.

94 C. Pärvu, Dreptul de clevolutiune (Right of devolution), in: Studii 
Teologice, VI (1954), no 7-8, p. 389.

95 L. Stan, op. cit. (73), p. 282.
96 See D. Salachas, II Principio della struttura sinodale delle Chiese 

orientali nella legislazione canonica antica, in: Nicolaos, VI (1978), fase. 2, p. 
242.

971.N. Floca, op. cit. (74), p. 573.
98 L. Stan, Legislatia bisericeasca... (Church Legislation...), p. 504.
99 Legiuirile Bisericii Ortodoxe Romane (Legislation ot the Romanian 

Orthodox Church...), Edit. Inst. Biblic, Bucuresti, 1953, p.180.
100 Ibid., pp. 436-437.
101 N. Dura, Comunitatile ortodoxe romäne de peste hotare, o preocupare 

permanenta a Bisericii Ortodoxe Romäne (Romanian Orthodox communities 
abroad. A permanent preoccupation of the Romanian Orthodox Church), in: 
Studii Teologice, XXXVIII (1986), no 1, pp. 8-23; I. Dura, Biserica Ortodoxa 
Romäna si romänii din diaspora. Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romäne si 
intreaga suflare romäneasca (Romanian Orthodox Church and the Romanians 
in diaspora. The Patriarch of the Romanian Orthodox Church and all the 
Romanians everywhere), in: Marturie Ortodoxa, III (1984), no 7, pp. 69-74.

102 Episcopia Misionara Ortodoxa Romäna. Statutul pentru organizarea 
Bisericii Ortodoxe Romäne in America (Romanian Orthodox Missionary 
Diocese. Regulation on the Organization of the Romanian Orthodox Church in 
America), Detroit, 1935, p. 17.

103 L. Stan, Diaspora Ortodoxa (Orthodox Diaspora), in: Biserica 
Ortodoxa Romäna, LXVIII (1950), no 11-12, p. 615.

104 Gh.I. Soare, Temeiurile canonice pentru prerogativele Patriarhului 
inscrise in Statutul Bisericii Ortodoxe Romäne (Canonical bases for the



Patriarch’s prerogatives registered in the Regulation of the Romanian Orthodox 
Church), LXVI1 (1949), no 11-12, pp. 6-15.

105 For the life and activity of the four Patriarchs of Romania See A. 
Plumadeala, Metropolitan of Ardeal, Cei patru patriarhi ai celor 60 de ani de 
Patriarhat ortodox romänesc (The Four Patriarchs of the 60 years of Romanian 
Orthodox Patriarchate), in: Mitropolia Ardealului, XXX (1985), no 9-10, pp.

106 Religious Life in Romania. Essential Information, published by the 
Consultative Council of the Religious Denomination in the Socialist Republic of 
Romania, Bucharest 1987, p. 10.

107 R.N. Kazimirovici, Situatia actuala... (Present Situation...), p. 72.
108 See I. Dura, La tolerance religieuse en Valachie et en Moldavie 

pendant la seconde moitid du XVII-üme siede, in: Revue roumaine d’Histoire, 
tom XXIV, no 3, Bucarest, 1985, p. 249-266; Idem, Les Catholiques de Valachie 
et de Moldavie durant la seconde moitid du XVII-öme sidcle et leurs rapports 
avec les voidvodes et les grands dignitaires de ces pays, in: Irenikon, no 2/1982, 
pp. 164-184.

109 Nicolae, Metropolitan of Banat, Apoteoza vredniciei Bisericii 
Ortodoxe Romane (Apotheosis of the merits of the Romanian Orthodox 
Church), in: Mitropolia Banatului, XXXV (1985), no 9-10, pp. 565-568.

161



Pagina bianca



AN ARMENIAN PROTOS IN THE FIFTEENTH CENTURY

Mesrob M u t a f y a n, Istanbul

Introduction

The Holy Apostolic Orthodox Church of Armenia1 finalized de jure her 
autocephaly at the national Church Council of Shahabivan2 in 444, and 
voluntarily took the historic decision, at the Council of Dwin in 506, to remain 
W|thin the non-Chalcedonian Communion3, commonly referred to as the "Orien­
tal Orthodox Churches".

Due to her Strategie position in the eastern highlands of Asia Minor, both 
before and after her conversion to Christianity, historical Armenia was a con- 
tinuous target for invasion by successive world powers. As a result of inter- and 
intra-national shifts in power, war, deportations and extensive migratory waves, 
there arose, in the course of time, a pluralism of patriarchal sees of which only 
the following four* have continued their existence into the second half of the 
20,h Century:

1) The Supreme Patriarchate and Catholicate of All Armenians;
2) The Catholicate of the Eminent House of Cilicia;
3) The Armenian Patriarchate of Jerusalem;
4) The Armenian Patriachate of Constantinople3.
None of these principal sees of the Armenian Church is identical with any 

°ther in terms of their formation and "jurisdictional rights", and an attempt to 
analyse all four simultaneously in one single paper would prove indomitable.

Limiting itself, rather, to a concise survey of the formative period of the 
Armenian Patriarchate of Constantinople, this paper will examine the rise of a 
Protos within the spheres of the Armenian Church of Western Asia Minor and 
the extent of his jurisdiction up to the present day.

The Armenian Community of Constantinople and its Bishopric Before 1453

With the partition of historic Armenia between the Byzantines and Per­
sans6 in 387, direct relations in almost all walks of life commenced between 

est Armenians and Constantinople - the Capital of the Empire of which they 
were now a part.

As early as the 5,h Century, Goriun Vartabed (3907-447?)7 recorded an of- 
icial delegation from Eastern Armenia to Constantinople concerning the educa- 

t'on of Armenians living in Imperial territories. It was probably in the year 417 
that St. Mesrob Mashtots (3557-439), the inventor of the Armenian alphabet, ac- 

^ompanied by some of his students and Bishop Knit of Terdjan, was received 
oth by Patriarch Atticus of Constantinople (405-425) and by the Emperor 
heodosius II (408-450) in Order to obtain permission to found Armenian 

schools of language and religion in Byzantine Armenia®. Having successfully ac- 
complished his mission, St. Mesrob returned to Western Armenia where, with

163



164

the written Orders of Theodosius II and Patriarch Atticus at his disposal, he col- 
lected a multitude of students, allocated appropriate sums for their education 
and "blessed them with his teachings"®.

Especially from the 6‘h Century on, Emperors began to encourage the 
westward migration of Armenians. As a consequence of this policy, which was 
begun by Justinian I (527-565) and which endured to the end of the Basilid age 
(867-1056), large numbers of simple Aremenian folk immigrated or were 
transplanted to Macedonia, Greece, Calabria, Sicily, Crete, Western Anatolia, 
and especially Thrace where they were meant to provide protection to Con- 
stantinople from barbarian pressure in the Danube area. In fact, Armenia and 
Armenians in general were heavily recruited for the Byzantine army, and it was 
through this role that the Armenian element in the Byzantine Empire began to 
exert its greatest influence. Not only Basil I (867-886), Romanus Lecapenus 
(920-944), Nicephorus Phocas (963-969), John Tzimisces (969-976) and Basil II 
(976-1025) and certain other Emperors, but many major generals in the Imperial 
army as well were of Armenian descent, quite a number of whom attempted to 
reach the Imperial throne10.

From the viewpoint of relations between the Churches of Byzantium and 
Armenia, a three-year episode in the 6,h Century might prove important in the 
history of the Imperial Capital. In 572, following an unsuccessful revolt against 
their Persian overlords in Eastern Armenia, numerous Armenian noblcmen, 
headed by Prince Vartan and Catholicos Hovhannes II Kapeghian (565-574) 
with some of his bishops, sought refuge in Constantinople. It was their intention 
to secure military assistence from Emperor Justin II (565-578) and with Imperial 
army support, they hoped to drive the Persian army out of Eastern Armenia. 
Under these circumstances, exacerbating the Chalcedonian controversy was the 
last thing the Armenian dignitaries would have wished and, as if no christologi- 
cal problem had ever existed, they received Holy Communion from the same 
chalice as the Emperor in Haghia Sophia11. When news of this communion 
reached Armenia, the eastern bishops immediately reacted against the un­
orthodox behaviour of the Catholicos, who was soon to receive the following 
message in Constantinople:"... if you mix with the Chalcedonians and communi- 
cate with them, we will no longer accept you, and we will even excommunicate 
you"12. Finally, when the noble refugees lost hope for any assistance from the 
Emperor, who was then, on the contrary, in favour of a treaty with the Persians, 
and considering the strongly-worded message of the bishops, the Catholicos 
terminated communion with the Byzantines and thus "remained in seperation"13. 
For some historians this could be seen to be the formal beginning of a non- 
Chalcedonian community1- in Constantinople or even a national prelacy13, 
although further data would be needed for a more concrete affirmation of this. 
Catholicos Hovhannes died in Constantinople early in 574 and was buried with 
great honours by the orthodox (non-Chalcedonians)115. Whether his entourage 
settled in Constantinople or not is still a moot point, but we are told that at least 
Vartan joined the Emperor’s army12, probably together with his men.

Düring the Middle Byzantine period, besides contributing to the military 
power of the Byzantine army, Armenians also played an undeniable role in the 
intellectual and artistic life of the Imperial Capital. Caesar Bardas and John the 
Grammarian were Armenian, Photius and Leo the Philosopher were half- 
Armenian, all being scholars who worked for the re-establishment of the



University of Constantinople during the reign of Michael II the Drunkard (842- 
867). In 989, when a major earthquake destroyed Hagia Sophia’s majestic dome, 
the one who rebuilt it was no other than Tiridates the Armenian, the celebrated 
architect of the cathedrals of Ani and Argina, and of the Church of Haghbat18.
There are traces of Armenian scribal activity in Constantinople during the 10"' 
Century.In 909 Tutayel the Armenian scribe copied an Armenian Gospel for 
Prince Ashot1®. In 992 "the unworthy and ignorant and sinful translator" Hovsep,
"who was born, raised and grew to old age" in Constantinople, copied a 
menologium in Armenian, his mother tongue, in which he had become articulate 
in the Capital city2°.

It goes without saying that those families of Armenian descent who 
provided the Empire with emperors, generals and court officials, must have been 
completely, or to a large extent, byxantinized in order to secure such prominent 
postitions of leadership. They must have had a perfect command of the Greek 
Tongue, and were presumably zealous adherents of the militantly Chalcedonian 
Byzantine Church21. On the other hand, the IO'11 Century colophons immortaliz- 
ing ihe scribes Tutayel and Hovsep strongly indicate that there were Armenians 
in the Imperial Capital who spoke and taught their mother tongue and kept in 
touch with the distinctive traditions of their fatherland.

Where did these people worship? Was there a non-Chalcedonian 
Armenian Church in Constantinople? It would be interesting to know whether 
the bishops accompanying Catholicos Hovhannes II remained in the Capital after 
the his death in 574, in Order to serve the spiritual needs of the small group of 
Armenian migrants and refugees. One must consider the fact that only a few 
years after Hovhannes II’s death, the wives of the Goths who served in the 
Byzantine army requested that a Church be reserved for them in Constantinople, 
so that they might worship according to their Arian faith22. If the court was 
permissive enough to grant the wish of the "heretic barbarians", it is not 
altogether impossible for the Armenians to have had a Church of their own in 
the Capital, around the 6th Century.

As early as the 5'" Century, the Armenian Catholicos was far-sighted 
enough to concern himself with those of his flock residing on the other side of 
the weslern border, in Byzantine Armenia, so as to safeguard sentimental ties to 
the Mother Throne in Eastern Armenia, at least in matters of language and 
ritual23. Much later, Catholicos Khatchik I (972-91) consecrated bishops for the 
Armenians in Antioch, Tarsus and elsewhere in Byzantine territories2-\ This 
practice may have possibly begun earlier“, and, naturally, it halted any tendency 
on the part of the Western Armenians to recognize the authority of the Greek 
bishops, and thereby religious independence of the non-Chalcedonian Armenian 
colonies in the Empire from Byzantine influence as well as their attachemenl to 
the Catholicate were assured2®.

Michael the Syrian, the Jacobite Patriarch of Antioch (1166-1199), 
recorded that until the reign of Emperor Alexis I Comnenus (1081-1118), there 
were two non-Chalcedonian Churches in Constantinople, one of them belonging 
to the Armenian, the other to the Syrian Orthodox Churches, each one having its 
own priest. The Emperor, suspecting that these communities had secret rela- 
tions with the Turks, had their Churches burnt and the priests exiled27. As 
regards the Byzantine persecutions of the Armenian and Syrian communities, 
Patriarch Michael had the following to record: "At that time, the Patriarch of 165



Constantinople (Nicholas III, 1084-1111) ordered the deportation (from Con- 
stantinople) of our (the Syrian Jacobite) and Armenian peoples, who did not ac- 
cept their (the Greek) heresy (Chalcedonian Christology). And because he in- 
sisted and the others resisted upon the Patriarch’s Order they brought the books, 
the Holy Sacrament and whatever eise there was in the Syrian Church and burnt 
them in the square. They did the same thing to the Armenians, whose Com- 
munion and Holy Myron they poured on the ground and trampled on.... At that 
time, the Chalcedonians began to persecute the Orthodox (Non-Chalcedonians); 
this was not only against us, but also against the Armenians who lived within the 
Roman Empire..."28. This seems to indicate that an Armenian Church existed in 
Constantinople during the 9‘” and 10lh Century, if not earlier, until it was 
destroyed by the Orders of the Emperor2®.

During the 10"' and H,h Century, religious persecution30 gained momentum 
as all Armenian provinces one by one gradually came under the dominion of 
Byzantium. In P. Charanis’ words:

"What particularly contributed to the development of tension between the 
Armenian element and the rest of the population were the ecclesiastical 
Problems which the annexation of the Armenian lands and the subsequent dis- 
persion of the Armenians had created. There had always been heretical groups 
in the empire, but orthodoxy, as it finally crystalized, had come to prevail as one 
of the unifying forces of the empire - the Greek language and the imperial tradi- 
tion were the other two - but now for the first time since the loss of Egypt and 
Syria in the seventh Century there was a powerful religious minority, dominant in 
certain regions of the empire, very strong in others. Both Church and state were 
very much concerned about this Situation and, as a consequence, brought pres­
sure to bear upon the Armenians to accept the orthodox (Chalcedonian) point 
of view. But the Armenians, whose cultural and national development was 
strongly associated with their religious beliefs and practices, resisted stubborn- 
ly"31.

On March 9, 1044, a citizens’ riot occurred in Constantinople, and the 
palace took what they thought to be adequate security measures by forcefully 
evacuating the Jews, Moslems and Armenians from the city. Since the 
Armenians were also deported, they could not have been Chalcedonian 
Christians32. This event is another indication that there was a separate 
Armenian Church Community in Constantinople, and that by the beginning of 
the 11"’ Century strong religious persecution had already begun. In 1197, in ac- 
cordance with the Armenian calendar, when Armenians celebrated Easter a 
week later than the Greeks33, the latter who were already persecuting and dis- 
criminating against the non-Chalcedonians, made the celebrations difficult. 
Catholicos Rrikor VI sent Nersess of Lampron from Armeno Cilicia in order to 
begin bilateral talks between the two Churches and to try to put an end to 
Byzantine intolerance, but the mission failed completely3*. These frictions 
between the Chalcedonian majority and the non-Chalcedonian minority wcnt on 
until the throne was seized by the Latins.

The Latin empire of Constantinople (1204-1261) was not a very glorious 
one and experienced acute problems both inside and outside its borders. During 
this period large groups of Armenians were allowed to settle within the city, and 
especially in the Genoese colony accross the Golden Horn. This state of affairs 

166 continued during the Last Age of Byzantium, called the Empire of the



Palaeologi, which began wilh the reign of Michael VIII (1259-1282). The 
Palaeologi followed a milder policy towards the Armenian community, who now 
had lawful bishops in the Capital“. Düring this period the empire was very much 
reduced in size, due the advance of Islam in Anatolia, to which it finally suc- 
cumbed on May 29, 1453, when Sultan Mehmed II conquered the city to make it 
his own, though resistance in other areas continued for a certain time.

The following is an attempt to reconstruct the list of Armenian bishops in 
Constantinople, most presumably residents in the Genoese Quarter, who have 
left some historical trace from the beginning of the 14‘h Century to the date of 
the establishment of the Patriarchate in 1461 by Sultan Mehmet I the Conqueror 
(1451-1481):

Bishop Hesychios (Sukias?/Husik)3a 1307-?
Archbishop Hovhannes32 1389-?
Archbishop ZacharialT“ 1403-?
Archbishop Esai3W 1432-1438
Archbishop Hovhannes(II?)“° 1438-?
Archbishop Hovagim“1 1438-1447
Mardiros“2 Hairabet 1459-1461

These bishops had been ordained, of course, by the Catholicoi of All 
Armenians, who had their Holy See in Sis (Cilicia) between 1293 and 1441.
Their successors, the first Armenians Patriarchs of Constantinople, had probab- 
ly received episcopal consecration from the patriarchs of the special Catholicate 
of Cilicia, which had been crealed after the transfer of the Mother Throne back 
to Etchmiadzin, in historic Armenia“3.

The Establishment of the Armenian Patriarchate of Constantinople

At the end of the 10'H Century and the beginning of the IT-, Byzantium 
gradually annexed the vassal kingdoms of Armenia right to the borders of Azer- 
baijan. By a decision that proved to have fatal results, Byzantium replaced the 
Armenian armies by its own and removed the leading Armenian families to 
Central Anatolia. This policy of annexation and transplantation had two clear 
negative consequences. First, in the annexed territories, the Byzantine army 
which was now in foreign and hostile lands, could not completely fill the vacuum 
left by the disbanded Armenian troops. The terrible defeat of the Byzantines at 
Mantzikert (1071), when all Armenia came under Seljuk rule, was therefore al­
most inevitable““. Secondly, disaffection resulted between the non-Chalcedonian 
(pre-dominantly Armenian and Syrian) and Chalcedonian (Byzantine Greek) 
communities, when the latter resorted to proselytism and harassment in Order to 
win the "heretics" to their "holy orthodox" camp. So, those who suffered dis- 
crimination, especially in the East, came to prefer the Seljuk Turks to the un- 
trustworthy Byzantines“5.

The Seljuk Turks gave a fine example of tolerance to their Christian sub- 
jects and granted them freedom of conscience. The Armenians, in territories 
where they had been previously persecuted by Christian conquerors on grounds 
of "heresy", now freely organized new episcopal sees. Thus under the Seljuks the 
Armenians bishoprics of Ankara and of Sebastia continued to exist, the latter 167



even becoming a very assertive primacy. The bishoprics of Neocaesarea 
(1179),Caesarea Cappadocia (1197), Divrik (1280), Amasia (1307) and Tokat 
(1307) were established during this period without any hindrance. The Seljuks 
not only treated their Christian subjects well, but encouraged migratory waves 
and transplantation of Christian communities into their territories. All this 
would indicate that there must have been a fairly dense Armenian population in 
the central lands of Asia Minor between the ll‘h and 14'* Century“.

A new era Starts in Anatolian history with the beginning of the 13'h Century. 
An Oghuz tribe named Kayi, which had settled in Ahlat, north of Lake Van, 
probably after the Byzantine defeat in Mantzikert, left its yurt for reasons yet un- 
clear and moved westwards in 1229. Joining the forces of Alaeddm Keykubad, 
the Seljuk Sultan of Konya (1219-1237), against another Turkish army in 1230, 
the Kayi Tribe was given a small territory by the Byzantine frontier in the 
northwest as a token of appreciation. The leader of this new buffer Settlement 
with a Kayi population of 4000 people was Ertugrul Bey (1231-1281), the first 
member of the dynasty known to historians as the Osmanoglu (Ottoman). 
Ertugrul Bey conquered and ruled the towns of Kütahya, Eskisehir and Bilecik. 
His son and successor, Osman Bey (1281-1324) expanded the tribe’s domain by 
adding Sakarya, Mudanya, Yenisehir and Inegöl to its territories. On April 6, 
1326, the Ottomans, now a major Anatolian principality, conquered the im­
portant Byzantine city of Bursa, making it their new Capital. The conquest of 
Nicaea, the celebrated Christian city of the First Ecumenical Council, was next 
to fall, on March 7, 1331. By the year 1453, the Ottomans were the masters of 
territories from the Balkans to the region west of Constantinople, which was al- 
ready reduced to the size of city-state, and from the Southern bank of the Dar- 
danelles to Central Anatolia and down to the port of Antalya on the Mediter- 
ranean“7.

From the first days of its sojourn in Eastern Anatolia, following the Battle 
of Mantzikert in 1071, the Kayi Tribe had encountered Armenian people, espe- 
cially in Vasburagan, and later in Central Anatolia. As it advanced slowly but 
surely westwards, the House of Osman camc into contact with further Armenian 
communities, especially in the major towns-"*. It is claimed, thcrefore, that the 
Armenians under the Ottoman rule were represented by a chief bishop who was 
considered, by the Ottomans, to be the overseer or the spokesman of the 
Armenian Church in Ottoman territories“”.

Byzantium, a Christian Capital for over a millenium, was conquered by the 
Ottoman Sultan Mehmet II, on May 29,1453. An Orthodox bishop wrote:

"It was not an easy transition: but it was made less hard by the Turks them- 
selves, who treated their Christian subjects with remarkable generosity. The 
Mohammedans in the fifteenth Century were far more tolerant towards 
Christianity than Western Christians were towards one another during the 
Reformation and the seventeenth Century"30.

Traditional scholarship beliefed that Mehmed II introduced radical 
measures in order to secure the Submission of the Greeks. The Ottoman law was 
the Sheriat - essentially religious in character, and the Conqueror could have 
imposed his religion on his new subjects. Considering the fact that the majority 
in Constantinople were Byzantine Orthodox Christians, it would not have been a 
wise policy. On the other hand, the Christians could not be allowed to have rela- 

168 tions with the hostile Catholic powers in the West. So Mehmed I the Conquero



summoned the anti-Latin monk Gennadius and cnthroned him as patriarch. The 
Sultan invested Gennadius with social and civil authorities and Privileges which 
were connected with Byzantine Orthodoxy*1. It was an irony of history that the 
Champion of Islam should become the protector of Orthodoxy, the role that 
once belonged to the Christian Emperor*2.

The same gesture was extended towards the Armenians in Constantinople, 
but eight years after the conquest, probably when by way of migration and 
transplantation, the Armenian Community in the city had grown to some size. 
The Sultan certainly knew of the bitter feelings that existed between his Greek 
and Armenian subjects. Therefore, in 1461, in order to balance the authority and 
power of the Greek Patriarch on the one hand and to have an easily accesible 
religious leader responsible for the Armenians in Constantinople on the other, 
he elevated the Armenian bishopric of the city to the rank of Patriarchate, "with 
the titles and honours, as well as Privileges, similar to those accorded to the 
Greek Patriarch"*3. The Sultan, of course, did not "create" a new see; he 
elevated the (arch)episcopal see to a special patriarchate. The Sultan’s arrange- 
ment seembed to be against Islamic Law; it was certainly an event that had no 
precedent in the Islamic world*4.

According to one manuscript, in 1440 there was an Armenian bishop of 
Bursa, named Abraham, who ordained priests and deacons for the Armenians 
communities of Adapazari and Armas**. If so, this may indicate that he was the 
shepherd of all Armenians in the Ottoman territories, with headquarters in the 
Capital city. Since the Catholicos of All Armenians still resided in Sis, Bishop 
Abraham would certainly have received episcopal consecration from the bishops 
of the Mother Throne in Cilicia.

The name of Bishop Abraham’s successor is revealed in the register book 
of the Holy Mother-of-God Armenian Church in Kütahya which reads: "This 
colophon is recorded in 1445 during the patriarchate of the Lord Garabet (anti- 
patriarch in Cilicia) and the episcopate of the Lord Hovagim..."**. In 1447 
Stepanos, an Armenian priest from Sis, wrote in a colophon in Ankara: "This 
colophon was written... during the tenure of our courageous chicf pastor Lord 
Hovagim, who is today the overseer of the province of Bursa, and of Con­
stantinople and the region (assigned) to him, and who is a man of wisdom and 
knowledge..."*7.

It seems that in the year 1461 this high ranking clergyman, Hovagim, was 
the first Armenian archbishop of Constantinople and of the adjacent Ottoman 
territories to be invested with patriarchal authority, whatever that may have 
meant in the eyes of the state. There are at least two more colophons which 
mention Archbishop Hovagim; the first speaks of him as also being, in 1469, the 
Bishop of Philibe*a; the second, as the "hairabet (patriarch) in the mother city of 
Constantinople"*® in 1474.

The Position of the Armenian Patriarchate of Constantinople within the 
Hierarchy of the Armenian Church

An historical and comparative survey of the ecclesiastical jurisdiction of 
Archbishop Hovagim and his successors to the patriarchal throne up to the 
present day would, under normal circumstances, be a difficult subject to un- 
dertake. But there is even greater difficulty due to the fact that patriarchal ar- 169



chives were destroyed by fires®°, in 1645, 1718 and 1826 consecutively, leaving 
behind almost no primary local sources especially concerning the formative 
period of the Patriarchate. Furthermore, the extant records in the patriarchal ar- 
chives of Etchmiadzin, Cicilia and Jerusalem, as well as documents deposited in 
the archives of Contemporary Greek institutions in Istanbul and the Ottoman 
chanceries®1, that might contribute to a more complete knowledge of the juris- 
diction of these patriarchs, have not yet been fully exploited.

Since 1461 altogether eighty-two Armenian patriarchs have been enthroned 
in Istanbul. As their jurisdiction differed in the course of time and since no bind- 
ing canons exist concerning the ecclesiastical jurisdiction of this Patriachate, ex- 
ept for some literature exchanged between Constantinople and Etchmiadzin, it 
seems more appropriate to trace the development of this jurisdiction in consecu- 
tive phases.

Today scholars agree that in the second half of the 15,h Century, Sultan 
Mehmed II supported the establishment of the Armenian Patriarchate of Con­
stantinople lest the Armenians in his Empire should be subjected to the 
authority of a supreme centre outside Ottoman territory02. This fitted neatly into 
the prevailing Situation, since it was a period of internal strife for the Armenian 
Church. Cicilia, having been conquered by the Egyptian Sultanate, showed no 
significant trace of any Armenian political activity. Therefore, in accordance 
with the decision taken in the Council of Vagharshabad®3 in 1441, the Supreme 
Patriarchate and Catholicate was transferred from Sis to Etchmiadzin, where 
Catholics Giragos I of Virap (1441-1443) was enthroned as the 88,h successor to 
the Throne of Saint Gregory the Illuminator. The see of Cicilia was supposed to 
cease as a catholicate with the death of Catholicos Krikor Musapegian (1439- 
1451?), who chose to remain in Cicilia, apparently due to local reaction®*. One 
of his auxiliaries, Archbishop Garabed Yevtogatsi (14517-1478)®3, however, was 
elected and enthroned Catholicos of Cicilia by the Cilician Armenian clergy and 
people, thus creating a major issue in Armenian Church history that continues to 
the present times. The Armenian Patriarchs of Constantinople were, until 1526, 
like the preceding Armenian prelates of the city, bishops consecrated by the 
Catholicoi of Cilicia®®. Considering that the final Ottoman conquest of Cilicia 
and the subjugation of the Cilician Catholicate to the Ottoman throne occured 
not before the year 1517,®7 it would follow that the first four Patriarchs would 
have been, like their Greek counterparts, the autonomous protoi of all 
Armenians in Ottoman lands®8 during this period, perfectly in line with Sultan 
Mehmed’s intentions. Nevertheless, there is no evidence that these hierarchs, 
strongly imbedded in holy tradition, would have assumed any supremacy over 
either the Catholicate of Etchmiadzin or that of Cilicia.

In the lö'® Century, beginning with the reign of Sultan Yavuz Selim (1512- 
1520), the authority the Cilician bishops enjoyed on the patriarchal throne seems 
to have weakened. This Ottoman ruler defeated the Iranian forces during a 
series of battles between 1513 and 1516®*, adding many territories to his 
Sultanate in the eastern provinces of Asia Minor. This was the Sultan who also 
defeated the Mameluk forces in the Battle of Mercü’d-Daabik in Syria on 24 
Augus 1516, and who, during the first religious Service that he attended in the 
Great Mosque of Haleb, claimed the caliphate from Caliph Mütevekkil III, thus 
becoming the 74,h successor of Mohammed. Traditional accounts claim that, 

170 returning to Constaninople, Sultan Yavuz Selim was officially instituded as



Caliph at a ceremony in Haghia Sophia70- a symbolic act performed in a mag- 
nificent Byzantine Church converted into a mosque. Naturaily, this sccmed to 
highlight the view that ihc Ottoman Empire had now hegemony not only over 
the remains of the ancient empircs of Egypt, Persia and Eastern Rome, but also 
over the holy places of Judaism, Christianity and Islam (i.e. Jerusalem, Mecca, 
Medina, Constantinople), together with those territories that feil under various 
Christian jurisdictions (i.e. Alexandria, Jerusalem, Antioch, Cilicia, Con­
stantinople).

Sultan Yavuz, wishing to contribute this mosaic of cultures to the glory of 
his Capital city, ordered the deportation of numerous artisans and scholars to 
Constantinople from all over Empire, amongst whom were Armenians from 
eastern Anatolian territories formerly controlled by Iran7'. The fact that these 
newcomers had been under the jurisdiction of the Catholicate of Etchmiadzin, 
and that with the victories of the Ottoman Sultan Constantinople was becoming 
more and more a powerful city, the inerest of the Catholicate of Etchmiadzin in 
the newly formed Armenian Patriarchate of Constantinople was only to be ex- 
pected. Evidence of increasing communication with the eastern territories can 
be seen in the enthronement of the fifth Armenian Patriarch, Lord Krikor I 
(1526-1537) in Constantinople, who had been a bishop of Etchmiadzin. Düring 
the patriarchate of his successor, Lord Asdvadzadur (1537-1550), Catholicos 
Stepanos of Etchmiadzin visited Constaninople and stayed for one year, thus 
strengthening the lies with the "Mother Throne1'72. This development launched a 
long-term rivalry between the Catholicoi of Etchmiadzin and Cilicia, since 
neither one wished to lose his influence in Constantinople.

The new state of affairs lasted almost two centuries. Between 1526 and 
1715, 48 patriarchs occupied the throne in Constantinople, some pro- 
Etchmiadzin, othcrs not. Düring this period, six catholicoi visited Constaninople, 
four of whom came from Etchmiadzin and two from Cilicia; three of them, 
Catholicos Azariah of Cilicia (1591-1592), Catholicos Diradur of Cilicia (1596- 
1599) and Catholicos Melchizedek of Etchmiadzin (1599-1600 officially oc­
cupied the Constantinopolitan throne; two patriarchs of Constantinople later 
became catholicoi of Cilicia73. By the time Lord Hovhannes IX Golod was 
enthroned patriarch in 1715, the Armenian Patriarchate of Constantinople had 
eventually and definitively accepted the supremacy of Etchmiadzin74. As to how 
many organized dioceses functioned under the jurisdiction of the Patriarchate 
between 1461 and 1715, there is no clear evidence.

At least two more issues, in the lö"1 and l?"1 Century, are noteworthy in the 
history of the Patriarchate. Firstly, with the Ottoman power centralized in Con­
stantinople, patriarchs in the Levant had to settle their issues with the Sublime 
Porte in the Capital city. Likewise, the Armenian patriarchs of Jerusalem not 
only expected financial aid from the more affluent Armenian community in Con­
stantinople, but they also needed its Support as an intermediary to gain the 
favour of the Ottoman state. Thus Lord Andreas (1551-1583) and Lord Asdvad­
zadur (1645-1664), both of Jerusalem, had resorted to Constantinopolitan as- 
sistance. The Patriarchate and community in Constantinople became increasing- 
ly more involved in the affairs of Jerusalem, until, eventually, Patriarch Avedik 
of Constantinople (1702-1706) united the Jerusalem Patriarchate and his own - 
quite an unhealthy arrangement which lasted until 171573. These events also 
helped the expansion and political supremacy of the Armenian Patriarchate of 171



Constantinople among Armenians in general. Secondly, both the formal involve- 
ment of the laity in the administration of the Church, (however untraditional 
such involvement actually was), and their voice in the"election" of the patriarchs, 
eventually came to be accepted as the norm. The first influential lay person to be 
recorded was a Hoja Ruhijan, an Armenian migrant from Van, who, in 1649, 
with 24 other lay friends, attempted to usurp the patriarchal throne and ad- 
minister its affairs through a lay council. The rivalry between the laity and the 
clergy continued uninterrupted though in different forms until the election of 
Patriarch Hovhannes IX Golod in 17157s.

It would not be an exaggeration to say that a new era began in the history 
of the Armenian people as a whole, and in that of the Armenian Church in the 
west in particular, with the Institution of Patriarch Hovhannes IX, who was, in- 
deed, "the greatest Armenian Patriarch of Constantinople smce....l461"77. It was 
during his time that two Contemporary catholicoi of Etchmiadzin, Lord Garabed 
II Ulnetsi (1726-1729) and Lord Abraham II Khoshapetsi (1730-1734), were 
elected and instituded in Constantinople by a "general assembly." The latter, 
which consisted of a large synod of all clergy in the Capital city as well as of in­
fluential lay representatives, had no precedent, as far as we know, and it paved 
the way towards the Arenian National Constitution that was declared in 1860. 
Patriarch Golod, during his tenure of 26 years, cultivated better relations not 
only with the laity, but also with the Latin missionaries and Western diplomatic 
corps in constntinople, who, already in the mid 1600s, had become a hazard to 
the unity of the Armenian Church in Constntinople. Golod, even though he 
remained an archimandrite for some time after his inauguration as patriarch, 
was to become the most powerful dignitary in the Armenian Church. Tlis ap- 
pointment of Patriarch Krikor VII Shghtayagir of Jerusalem (1715-1749), his 
presidency at the election of two catholicoi in Constantinople, his astute 
diplomacy towards the laity, the Latins, the diplomats and the Sublime Porte, all 
contributed to his success and created a milieu in constantinople where Western 
armenian culture could begin to flourish7“.

Recently a ferman, signed by the Ottoman Sultan Mahmud I (1730-1754), 
has been discovered in the archives of the Patriarchate in Istanbul by the 
Armenian researcher Parseg Tuglaci. The ferman, which bears the date August 
13, 1740, gives an idea of the powers of the Mrmenian Patriarch of Con­
stantinople in the first half of the 18th Century. It States that no one was to be in- 
stituted or dethroned as diocesan bishop within the borders of the Ottoman 
Empire without certification from the Patriarch of Constantinople. This seems 
to be a warning to the catholicoi of Etchmiadzin, Cilicia and Aghtamar that the 
Patriarch of constantinople was the sole representative of the Armenian Church 
before the sublime Porte. The 1740 ferman also affirmed that all ecclesiastical 
and administrative powers were to rest with the Patriarch of Constantinople7®. 
This must have been the reason why Patriarch Golod had to preside over the 
elections of hierarchs of Etchmiadzin, which was now in Ottoman territory80.

It is significant that following Patriarch Golod’s death, from the 1750s on, 
and more so after the 1780s, a dass of influential lay people called amiras81 bec- 
ame involved in the affairs of the Patriarchate, sometimes in a negative sense. 
They acted as intermediaries between the Ottoman governmcnt and the Turkish 
Armenian communities82. The successors of Patriarch Golod had either to 

172 "share" their power with the amiras or to suffer their bitter and grinding opposi-



tion - a state of affairs that continued tili the mid 19'*' Century83. Especially from 
1810 to 1845, the amiras were indeed all-powerfuls". From the viewpoint of ter­
ritorial jurisdiction, a manuscript recorded by Sarkis Tbir Hovhannesian, which 
is dated to the second half of the IS'” Century, is interesting, since it reveals 21 
dioceses under the direct supervision of the Patriarchate“.

Concerning 19'” Century developments in general it is difficult to say any- 
thing without having to touch on politics and the strong waves of nationalism and 
self-determination which left no national entity unaffected in the Near East 
during the period preceding the First World War. It may be sufficient for our 
purpose here to state that four major events contributed to the increase in 
power of the Armenian Patriarchate of Constantinople in the 1800s. Firstly, 
Etchmiadzin having passed under Russian dominion in 1828, the Mother Throne 
ceded the last two Ottoman Armenian dioceses to the direct jurisdiction of the 
Patriarch of Constantinople. Secondly, on 14 September, 1844, a community 
council presided by Patriarch Matteos II Tchookhajian (1844-1848) and consist- 
ing of 16 amiras and 14 esnafs decided to remember Catholicos Nerses V of 
Etchmiadzin (1843-1857) in the diptychs during the Divine Liturgy. On the other 
hand, the council agreed that Etchmiadzin should suspend the appointment of 
legates to Ottoman Armenian dioceses, arguing that the permanent representa- 
tive of the Catholicos of Etchmiadzin in Ottoman lands, was by nature, the 
Armenian Patriarch of Constantinople88. Thirdly, as a consequence of Opposi­
tion to the amira dass, by a younger and more educated generation, the con- 
stitutional movement made great strides and the so-called Armenian Constitu­
tion was proclaimed in final form in 1863. The Constitution, which then became 
a part of Ottoman Law, removed all barriers from the laity’s active and 
democratic participation in Church and community affairs. The new arrange- 
ment, while restricting the Patriarch’s powcrs to religious matters, nevertheless 
recognized him as the protos of the entire Armenian Church in the Ottoman 
Empire, which consisted at this time of at least 37 dioceses87. Fourthly, following 
the death of Catholicos Khatchadur II Shirovan of Aghtamar (1864-1895), the 
jurisdiction of this special catholicate was placed de facto under the Patriarch of 
Constantinople88.

But from 1894, just as it was at the height of its strength and glory, until the 
end of the First World War, the Patriarchate, along with the Catholicate of 
Cilicia, had to bear the heaviest cross since its establishment. The reasons are 
not the subject of this paper. Suffice it to say, that before the War there were, 
under the direct jurisdiction of the Armenian Patriarchate of Constantinople, 1 
patriarchal, 14 archepiscopal, 27 episcopal sees, 10 vicariates, 160 monasteries 
and 1778 organized parishes - a total which the catholicates of Etchmiadzin and 
Cilicia and the Patriarchate of Jerusalem, even it put together, could not equal8®. 
After the War, the Patriarchate seems to have been left with only 1 patriarchal 
see with three bishops; of the remaining dioceses, monasteries and the parishes 
in Anatolia and Thrace, there is simply no mention in post-War Church litera- 
turewo.

In 1916 the Ottoman government attemped to erase the Patriarchate of 
Constantinople from history, by annexing it to the Catholicate of Cilicia and the 
Patriarchate of Jerusalem. The new Patriarch-Catholicos of All Armenians in 
the Ottoman Empire, now centered in Jerusalem, was Lord Sahag II Khabayan 
of Cilicia (1902-1936)*1. 173



"The Turks did this intenionally in order that the Armenians in Turkey 
should sever all their relations with the Catholicos of Etchmiadzin. Fortunately, 
this new Status created unlawfully within the Church of Armenia lasted only until 
the Armistice"92.

In 1919 Patriarch Zaven Der Yeghiayan of Constantinople (1913-1915 and 
1919-1922), who had lived in exile in Baghdad because of the newly created 
"joint patriarchate," returned to his former see in which he was reinstalled. 
However, under severe political pressure, he had to flee to Bulgaria in 1922 9:1

Between 1922 and 1927, the affairs of the Patriarchate were administered 
by a locum tenens, Archbishop Kevork Arslanian, with the assistance of the 
Armenian National Assembly. The first Armenian Patriarch of Istanbul follow- 
ing the declaration of the modern Republic of Turkey was then elected in the 
person of Lord Mesrob I Naroyan (1927-1944)9-. Düring his reign, in 1935, the 
Turkish government promulgated a new law concerning Church estates and ex- 
ecutive committees (i.e. the traditional parish councils), which now feil directly 
under a new Directorate (Vakiflar Genei Müdürlügü) controlled by the govern­
ment93. Likewise, the results of the parish council elections were to be approved 
by the governor’s Office, instead of by the Patriarchate.

Patriarch Mesrob’s death caused another interim (1944-1951), when Ar­
chbishop Arslanian was to govern the Patriarchate in the capacity of locum 
tenens. This interim is significant, since internal disputes in Church life caused 
dissension between pro-Etchmiadzin and pro-Cilician groups. Consequently, 
during the patriarchal elections both in 1951 and 1961, a Cilician bishop (later, 
Catholicos Khoren I of Cilicia, 1963-1983) was included in the list of patriarchal 
candidates. In both cases, however, the majority of the votes were cast in favour 
of bishops of Etchmiadzin.

The short tenure of Patriarch Karekin I Khatchadurian (1951-1961) was a 
period of remarkable renewal for the Patriarchate in Istanbul. Although pre-war 
dioceses could not be reorganized because of the absence of the faithful, the 
moral position of the Patriarchate vis-a-vis the other hierarchal sees of the 
Church was nevertheless reclaimed and strengthened. Once enthroned, 
Patriarch Karekin, in his letters addressed to Catholicos Kevork VI of 
Etchmiadzin (1945-1954), while underlining his profound respect for the Mother 
Throne, nonetheless insisted that the ecclesio-administrative autonomy of the 
Patriarchate of Istanbul be respected9®. Patriarch Karekin was also successful in 
easing the tension between the State and the Patriarchate, thus launching a new 
period of dialogue. He reorganized the chancellery and secured the Patriar­
chate^ position once again as the centre of the Armenian communities within 
Turkey.

The present Patriarch, Lord Shork I (Kaloustian) the former Grand 
Sacristan of the Patriarchate of Jerusalem, was elected and installed in 
1961/1962. Already the longest tenant of the throne in history, Patriarch Shnork 
has followed in his predecessor’s Steps by fostering the religious and cultural life 
of the Community. In an official publication distributed by the Orders of 
Catholicos Vazken I of Etchmiadzin (1955-), "the Patriarchal See of Armenians 
of Turkey" is, together with the sees of Cilicia and Jerusalem, ranked as a special 
hierarchal see, which has ecclesio-administrative autonomy, but which "in 
spiritual affairs" is subordinate to Etchmiadzin97. In a circular in 1984, 

174 Catholicos Vazken I announced the appointment of a Constitutional Committee,



co-claired by Patriarch Shnork of Istanbul and Archbishop Tiran Nerosoyan, the 
former Patriarch of Jerusalem (1957-1960), which was to prepare a draft for the 
"Formative Canons" that would regulate the general administration of the 
present-day Armenian Church. Having just been complcted, this work will bc 
submitted for examination and comments to the General Synod of Bishops, 
which may convene in Etchmiadzin in 1988. In Section V Articles 42-45 of the 
draft for the canons, the Patriarchate is presented, following the sees of Cilicia 
and Jerusalem, as a seperate entity with a primacy of honour over all other ar- 
chepiscopal sees. In Section VI Article 51 of the same document, while the 
Catholicos of Etchmiadzin is referred to as the chief and president of the 
General Synod of Bishops, on the other hand, the patriarchs of Cilicia, 
Jerusalem and Constantinople are designated as vice-presidents.

Concluding Summary

The Ottoman Sultan Mehmed II, conqueror of Constantinople, elevated 
the Armenian bishopric of the district to the rank of patriarch in 1461, with 
equal rights and Privileges to those of the Greek Patriarch of the city. Evidence 
exists to support the strong tradition which Claims that this new protos, who rose 
in the 15"' Century, actually became the sole representative of Armenians in, and 
the only Armenian primate of honour and authority for, all Ottoman lands. This 
caused Etchmiadzin and Cilicia to pay close attention to the newly formed see, 
and for a long period, both catholicates attempted to subordinatc it. However, 
over the year 1715, at the beginning of the reign of Patriarch Hovhannes IX 
Golod, the Patriarchate seems to have definitively accepted the supremacy of 
the historical centre of the Armenian Church in Etchmiadzin.

The Armenian Patriarchate of Constantinople helped to shape Western 
Armenian culture in all its aspects. The Catholic and Protestant missionaries 
found fertile ground within the territories of this Patriarchate. The first practise 
of influential lay involvement on the various levels of Church govcrnment com- 
menced in this Patriarchate. The special Catholicate of Aghtamar was in 1895 de 
facto annexed to this Patriarchate. The renaissance of Armenian culture and the 
hcight of Armenian influence in the second half of the 19,h Century indirectly as- 
sisted emerging Armenian nationalism which again was influenced, and even 
sponsored, by the West. The result was a catastrophe for the Armenian nation as 
a wholc and for the Patriarchate per se, which with tragic irony did not even 
support the radical dissident groups. In the post First World War period, even 
though the Patriarchate was reduced to the one central metropolis of Istanbul, 
with suffragan sub-dioceses, as well as the one, vast, unorganized Diocese of 
Anatolia, it has nevertheless, along with the other patriarchates, kept its 
honorary position consecrated by Armenian history.

The Armenian Patriarchate of Constantinople is an inseparable part of the 
One Holy Apostolic Church of Armenia, spiritually in subordinate coexistence 
with the Supreme Patriarchate and Catholicate in Etchmiadzin. It is strictly 
spcaking autonomous in its internal affairs, and has final authority within its ter­
ritories in matters of sacramental administration, regulation of Church Services, 
appointment and vacation of ecclesial offices, and ecclesial rights and duties of 
both clergy and laity. Although the State takes a strong interest in the ad­
ministration of Church properties, nevertheless, parish councils rcspects and 175



cooperate with the Patriarch in the handling of such propcrties.
The Patriarch administers to the needs of the Church, sharing 

responsibilities with the Patriarchal Religious Council, which is elected by the 
clergy and the laity once every four years. The Patriarch shares the Vice- 
Presidency of the General Synod of all Armenian Bishops with the hierarchs of 
Cilicia and Jerusalem. Canditates for the episcopacy are selected by the Patriar­
chal Religious Council with the approval of the Patriarch, ollowing the consecra- 
tion, which takes place in Etchmiadzin, the right of instituting the new bishop 
belongs to the Armenian Patriarch in Istanbul.

The Armenian Patriarchate in Istanbul is also a focus of moral and spiritual 
attachment for all Turkish Armenians who are now situatcd in the Diaspora.

We conclude by acknowledging that this paper does justice hardly to the 
vast and complex subject it has attempted to survey so briefly. Much research is 
due, especially on the Ottoman Turkish archives.

Notes

Modern Western Armenian translation has been preferred for the trans- 
literation of Armenian words.

1 Henceforth referred to as "the Armenian Church".
2 Archbishop Tiran Nersoyan, "Problems and Exercise of Primacy in the 

Armenian Church", Wort und Wahrheit 4, Vienna 1978, p. 174.
3 Patriarch Malachia Ormanian, The Church of Armenian, London 1955, p. 

27.
4 The Catholicate of Aghtamar (a fifth patriarchal see established (1114) 

on an island in Lake Van) existed until the year 1895, when its dioceses were an- 
nexed to those of the Armenian Patriarchate of Constantinople.

5 This is the historic title of the see still used in the liturgy and Church 
literature outside Turkey. Since 1923 Constantinople has officially been called 
Istanbul by a special state law. Whithin the borders of the modern Republic of 
Turkey, this see is officially called Türkiye Ermenileri Patrikligi, Istanbul 
(Patriarchate of the Armenians of Turkey, in Istanbul).

6 H. Manandian, Critical Survey of the History of the Armenian People 
(Arm.), vol. II, Yerevan 1957, p.233.

7 Following Bishop Norair Bogharian, Armenian Writers (Arm.), Jerusalem 
1971, p.ll.

8 Goriun, Life of St.Mashtots (Cl.Arm.), Jerusalem, pp.35-37; Ormanian, 
National History (Arm.), vol. I, Constantinople 1912, pp.290-291.

9 Goriun, p.38.
10 For a short summary of Armeno-Byzantine relations see P. Charanis, 

The Armenians in the Byzantine Empire, Lisbon 1963; G. Der Sahakian, The 
Armenian Emperors of Byzantium (Arm.), vol. I (1927) and vol. II (1935), 
Venice; Zareh N. Berberian, The Armenian Emperors and Empresses of 
Byzantium (Arm.), Constantinople 1909; Siraipie Der Nersessian, Armenia and 
the Byzantine Empire, Cambridge 1945; Cyril Toumanoff, "The Background to 
Mantzikert", The rroceedings ofthe XIII,h International Congress of Byzantine 
Studies, London 1967, pp.411-426.

11 Ormanian, op.cit.(8), p.565.
12 Yervant Der Minasiants, The Relations of the Armenian Church with the 

Churches of the Syrians (Arm.), Etchmiadzin 1908, p.114.
13 Chronicles of Lord Michael the Syrian Patriarch (CI. Arm.), Jerusalem

176 1871> P-265.
14 Der Minasiants, p.114.



15 Ormanian, op.cit.(B), p.566.
16 Michael the Syrian, p.265.
17 Ormanian, ibid.
18 Haig Berberian, "Were there Armenian Architects in Byzantium during 

the XCentury?" Exhaustive Annual of the Armenian Hospital (Arm.), Istanbul 
1930, pp.307-309.

19 Ibid.
20 Nersess Aginian, "Hovsep of Constantinople", Hantes Amsoria (Arm.) 

1957, No. 1-2, p.3.
21 Ibid.
22 Charanis, 1963, p.17.
23 Boghos Ananian, Life of Mashtots (Arm.), Venice 1964, p.202.
24 Ormanian, op.cit.(8), pp.1137-1138.
25 Ibid.
26 Robert W. Thomson, "The Influence of their Environment on the 

Armenians in Exile in the Eleventh Century", ICBS (13), p.434.
27 Chronique de Michel de Syrien, Patriarche Jacobite d’Antioche (1166- 

1199), Editee pour la premiere fois et traduite en frangais, par J.-B. Chabot, 
Paris 1905, p.185.

28 Ibid, p.166.
29 Bishop Papken Guleserian, "The Birth of the Armenian Colony in Con­

stantinople" (Arm.), The Exhaustive Annual, Istanbul p.294.
30 See Hratch M. Bartikian, "The Religious Diplomacy of Byzantium in 

Armenia During the IO"1 and Eleventh Centuries", Armenian Studies In 
Memoriam Haig Berberian, Ed. Dickran Kouyoumjian, Lisbon 1986, pp.55-62; 
L.K. Khatcherian, "The Catholicosates of Dzovk and Hromgla" (Arm.), Hromgla 
Armenological Annual, (1984), pp.178-202.

31 Charanis, 1963, p.52.
32 H. Simni, Constantinople and its Role (Arm.), vol. I, Beirut 1965, p.82.
33 "The differencc between the two dates was caused by the different ec- 

clesiastical calcndars adopted by the Greek and Armenian Churches in the 6'n 
Century. The Crazatik (erroneous Easter) recurred four times in each cycle of 
532 years and usually led to widespread disturbances...", Thomson, ibid. p.435.

34 Hrant Asadur, "The Armenians of Constantinople and Their Patriarch", 
(Arm.), Exhaustive Annual, Constantinople 1901, p.77.

35 Siruni, pp.84-87.
36 A synod of 36 bishops convened in 1307 in Sis with the summons of King 

Leo III of Cilicia. One of the bishops present was called "Husik Episkopos of 
Istinbol". Ormanian, National History (Arm.), Volume II, Constantinople 1914, 
pp.1784-1786. Ormanian had doubts about "Istinbol" meaning Constantinople; 
ibid; Bishop Papgen Guleserian rejected Ormanian’s view and argued that it was 
sensible to accept Husik as the Primate of the Armenian Church of Con­
stantinople in the beginning of the XIV“' Century. "The Birth of the Armenian 
Patriarchate of Constantinople" (Arm.), Hantes Amsoria 1924, pp.437-438.

37 This person is the second primate of the Diocese of Lvov, founded by an 
encyclical of Catholicos Mesrob I of Ardaz (1359-1372) daled January 15 1364. 
A record kept at Saint Gregory the Illuminator Armenian Church of Pera 
registered that Archbishop Hovhannes presided over the groundbreaking 
ceremony of the same Church: "During the patriarchate of the Lord Catholicos 
Theodoros (II of Cilicia/ 1382-1392) and the legation of the Lord Archbishop 
Hovhannes...". It seems that in the absence of a bishop in Constantinople, the 
Community there feil under the jurisdiction of Archbishop Hovhannes, the 
dosest oth’er primate to the city. A bishop Hovhannes from Constantinople is 
also allowed jurisdiction over the Armenian Churches in Moldova and Suchova. 
Siruni, p.100-102.

38 In an Armenian manuscript dated 1403: "During the patriarchate 
(hairabedutiun) of the Lord Archbishop Zachariah of Constantinople..." Siruni, 
p.103.

39 In 1433 the emperor John VII of Byzantium (1425-1448) and Patriarch 177



178

Joseph II of Constantinople (1416-1439) were invited by the Latin Chnrch to an 
ecumenical council. The Armenian Catholicos Constantine VI of Vahka (1430- 
1439) was likewise invited through his legates in Constantinople, Archbishops 
Esai and Hovhannes. Archbishop Esai answered the invitation with a letter 
dated November 1, 1434. Fr. A. Baldjian, History of Catholic Doctrine amongst 
Armenians (Arm.), Venice 1878, pp.80-84; This Archbishop Esai was also the 
Coadjutor of the Armenian Patriach of Jerusalem. Ormanian, ibid, p.2077.

40 After Archbishop Esai left for Jerusalem, Hovhannes continued his 
jurisdiction in Constantinople. Baldjian, ibid, p.88.

41 See Archbishop Norair Bogharian, "The Chronology of Patriarch 
Hovagim of Constantinople (1438-1477)" (Arm.), Sion 1986: 1, pp.51-52.

42 "...during the catholicate of the Lord Krikor (Xth Jalalbegian, 1443- 
1465) and the patriarchate (hairabedutiun) of the Lord Mardiros of the Con­
stantinople see..." Ibid.

43 A. Alboyadjian, "The Connection of the Patriarchate of the Armenians 
of Turkey with the two Catholicates" (Arm.), Shoghagat, (1962), pp.35-37.

44 Toumanoff, "The Background to Manzikert," p.426; Cahen, 1968, pp.64- 
73; S. Der Nersessian, The Armenians, London 1969, pp.39-42 and "Armenia in 
the 10'H and ll'H Centuries," ICBS(13), pp.427-431; R.W.Thomson, ICBS(13), pp. 
432-438; Charanis, pp. 56-57.

45 Charanis, ibid.
46 A. Alboyadjian, "Armenian-Seljuk Cooperation" (Arm.), Shoghagat 

2(1962), pp. 20-21.
47 Qilmaz Öztuna, Osmanli Devleti Tarihi, volume I, Istanbul 1986, pp.63-

48 There were already sizeable Armenian communities in the Balkans and 
the Aegean region.

49 Alboyadjian, Exhaustive Annual (1908), p. 290.
50 T. Ware, The Orthodox Church, Penguin Books, Middlesex 1982 

(reprint), p. 96.
51 Steven Runciman, The great Church in Captivity, Cambridge 1968, p.169.
52 Ware, ibid, p.97.
53 Ormanian, op.cit.(3), p.61.
54 This was true also as regards the enthronement of Patriarch Gennadius.
55 Alboyadjian, Shoghagat (1961), p.27.
56 Alboyadjian Shoghagat (1952), p.270.
57 L.S.Khatchikian, Colophons of the 15‘h Century Armenian Manuscripts, 

Part III, Erevan 1967, p.1447.
58 Alboyadjian, Shoghagat (1961), p.29.
59 Ibid.
60 Ormanian, op.cit.(8), p. 2473; For famous Istanbul fires see 

P.G.Incicyan, Istanbul in the 18th Century, Trk. tr. by Hrand D. Andreasyan, Is­
tanbul Enstitüsü Yayinlari (43), Istanbul 1976, pp.83-87.

61 See Halil lnalcik, "Ottoman Archival Materials on Millets," Christians 
and jews in the Ottoman Empire ( = CJOE), Volume I, Holmes and Meier, New 
York 1982, pp.437-449.

62 Benjamin Braude and Bemard Lewis, "Introduction," CJOE, volume I,
p.14.

63 Ormanian, ibid, pp.2119,2120.
64 Coadjutor Catholicos Papgen I Guleserian of Cilicia, History of the 

Catholicate of Cilicia (Arm.), Antelias 1939, pp.33-42.
65 Ibid, pp.45-58.
66 Ibid, p.30.
67 Ibid.
68 Parts of the Balkans, Thrace, Constantinople, Bursa, Kütahya, Ankara, 

Karaman, Sivas, Trebizond and crimea; Following the Armenologist Berberian, 
however, this view is opposed by Kevork B. Bardakjian, "The rise of the 
Armenian Patriarchate of Constantinople," CJOE, Volume I, pp.89-100. We 
would hesitate to agree with Bardakjian, before more sources have been ex-



amined and more data collected to support his conclusions.
69 Özluna, ibid, pp.151-156.
70 Ibid, pp. 157-159.
71 Ibid, p.l59\ Alboyadjian, Exhaustive Annual (1910), p.105.
12 Alboyadjian, ibid.
73 Asadur, Exhaustive Annual (1901), pp.83-128.
74 Alboyadjian, ibid, p.124.
75 Shoghagat (1961), pp.94, 95.
16 Alboyadjian, ibia, pp.128-135.
77 Hagob Nersoyan, A History of the Armenian Church, New York 1963, 

p.232.
78 For the life and works of Patriarch Golod, see Kevork Pamukciyan, 

Patriarch Hovhannes Golod of Istanbul (1678-1741), Armenian Patriarchate, Is­
tanbul 1984. Ormanian, ibid, pp.2790-2930.

79 Pamukciyan, ibid, pp.97,98.
80 Ormanian, ibid, pp.2843-2846.
81 Hagop Barsoumian, "The Dual Role of the Amira dass within the Ot- 

toman Government and the Armenian Millet (1750-1850), CJOE, Volume I, 
pp.171-184.

82 The amiras "came from the parvenus of wealth, the bankers, miners, and 
merchants... (who) gained power and prestige within the Armenian Community. 
Servants and advisers to Ottoman officials in both the Capital and the provinces, 
they were in a better position to represent the Armenians than were the leaders 
of the Church." Braude and Lewis, ibid, p.21.

83 Barsoumian, ibid, p.179.
84 Ibid.
85 Alboyadjian, Exhaustive Annual (1908), pp.294, 295.
86 Ibid, pp.270, 271.
87 Ibid, pp.295-297.
88 Nerses Aginian, Catholicoi of Aghtamar, Vienna 1920, p.191.
89 Alboyadjian, ibid, pp.295-299; Report of the Central Committee of 

Monasteries, Armenian Patriarchate, Istanbul 1874; Apart from these dioceses, 
the prelacies of Cyprus, Egypt, Bulgaria, Rumania and Greece were also under 
the Patriarchate’s Jurisdiction.

90 Exhaustive Annual (1927), pp.328-346.
91 Gulesserian, ibid, pp.775-1116.
92 Ormanian, The Cnurchb: of Armenia, p.84.
93 Ibid; Shoghagat (1961), p.72.
94 Chiefly, Lutfik Kouyoumdjian, Armenian Community Events between 

1927-1950, Istanbul 1950.
95 Ibid.
96 Patriarchal Archives, Dossiers J-l/1951 and J-l/1952.
97 Etchmiadzin Album, Etchmiadzin 1962, p.26.

179



Pagina bianca



PRIMUS INTER PARES

Vlassios P h i d a s, Athen

I.

The "Primacy" was always a basic institutional concept of authority in the 
Organisation and function of the body of the Church. Already during apostolic 
times this authority was exercised by the apostles, and during the post-apostolic 
period by the disciples of the apostles, who were considered to be the authentic 
bearers and Interpreters of the apostolic tradition. By the end of the second 
Century the apostolic succession was expressed through the local bishops who 
were ordained by the apostles or their disciples. During the second Century the 
concept of an exceptional super-local ecclesiastical authority was linked to the 
recognition of the validity of the living experience and the continuous testimony 
of the most flourishing apostolic local churches, which had proven apostolic 
roots, unbreakable continuity and experience in the apostolic tradition and cir- 
cumstantial evidence of the apostolic faith. This exceptional ecclesiastical 
authority was expressed by the term "primacies of honor".

The "primacies of honor" were recognized as a customary praxis by which 
was meant a free and unconditioned expression of the exceptional authority of 
the authentic continuity of the apostolic tradition in the ecclesiastical life of 
these local churches. This exceptional authority was, however, not purely 
theoretical but, due to the continuing customary praxis, had to be considered as 
an established function in the Church’s life. These "primacies of honor" of 
certain apostolic local churches were recognized by a more or less broad circle 
of local churches as an acceptable expression of the notion of authority concern- 
ing general problems of faith and Order in Church’s life during the first three 
centuries.

In this spirit the customary "primacies of honor" were established in the 
conscience of the Church as expression of a type of authority, which operated in 
local and broader frameworks through the actualization of the synodical con­
science of the Church. This is evident, bccause during the first three centuries 
every local church had internal autonomy and was not involved in specific ad­
ministrative relations with other local churches. This, the exceptional authority, 
based upon the "primacies of honor" and recognized through the customary 
praxis, was really exceptional and in any case not purely theoretical. During the 
function of the synodal system of the Church the observation of the "primacies of 
honor" was inseparably linked to the presidency of the local synod. In this un- 
derstanding the local churches, revered with primacy of honor, embodied at 
least in the framework of the function of the synodical System the basic elements 
of the authority of the "primacy", because presiding the synod they excercised a 
great influence upon a broader or narrower circle of neighboring local churches.

The First Ecumenical Council (325) introduced the metropolitan ad­
ministrative system to the life of the Church (canons 4, 5, 6 and 7), whereby the 
local "primacies of honor" were absorbed by the authority of the Metropolitan, 181



i.e. of the Bishop of the Capital city (metropolis) of a specific province, who was 
to be considered as the administrative "head" of the provincial bishops. 
However, the exceptional authority of the local Churches, honored by customary 
practices, was not fully covered by these administrative regulations, because 
their exceptional authority had developed their ecclesiastical influence in more 
than one province. The customary Situation was recognized by exception in 
canon 6 of the First Ecumenical Council, which established the administrative 
Privileges of the sees of Rome, Alexandria and Antioch in more than one 
province, because this was the previously established custom.

It is readily understood that the primacies of honor, established for a local 
setting, were absorbed in the dignity and the function of the metropolitan and 
appreciated within the canonically described responsibilities of the metropolitan, 
who became furthermore the unique administrative head of the episcopal body 
of the local province. On the contrary, the distinguished local churches, revered 
by exceptional primacies of honor (Rome, Alexandria and Antioch), made 
creditable the canonical securing of their broader jurisdiction in order to in- 
stitutionalize their exceptional authority. Nevertheless, their broader administra­
tive jurisdiction did not absorb their exceptional authority, which was used also 
as canonical criterion for their administrative imposition upon the metro- 
politans. Finally, the exceptional primacies of honor were secured canonically 
for the thrones of Rome, Constantinople, Alexandria, Antioch and Jerusalem 
(canons 6 and 7 of I Nicaea; 2 and 3 of II Constantinople; 9, 17 and 28 of IV 
Chalcedon; and 36 of the Quinisext in Trullo Ecumenical Councils).

Thus, during the period between the 1”' and the 4,h Ecumenical Council 
(325-451), two types of "primacy" were developed: one was related to an ad- 
minstrative and clearly local "primate" (metropolitan), and one was related to a 
broader administrative jurisdiction based upon the primacies of honor of the 
preeminent thrones. These preeminent thrones sought, through the primacies of 
honor, a kind of supermetropolitan authority, especially in Controlling the ius or- 
dinandi and the ius iurandi. The criteria for the formation of these tendencies of 
the preeminent thrones were for the West, the principle of aposlolicity of the 
thrones and for the East, the principle of flourishing ecclesiastical life with or 
without canonical apostolicity. Anyway, the ecclesiastical criterion was without 
doubt the common denominator of every principle for the canonical securing of 
exceptional primacies of honor. Consequently many apostolic thrones or thrones 
having political importance were not honored with exceptional authority 
(Ephesus, Thessalonika, Nikomedeia, Heracleia, Milan, Carthage, Corinth etc.). 
This development made clear that the principle of apostolicity and the principle 
of political importance were appreciated on the basis of the actual ecclesiastical 
authority of the throne.

The supermetropolitan and superterritorial character of the exceptional 
primacies of honor of the preeminent thrones necessitated the Classification of 
these thrones in a specific hierarchical Order, otherwise confusion could arise in 
ecumenical or/and general councils. The criteria of this hierarchical Classifica­
tion were various (priority of primaries, customary praxis, political reasons etc.), 
but they did not always have the same general acceptance in the East and in the 
West. The 2na Ecumenical Council (381) in some way completed the canonical 
Classification of the order of priority of those thrones distinguished by excep- 

182 tional primacies of honor.



Following the second Ecumenical Council the reference to the canonically 
secured exceptional primacies of honor has the absolute criterion of the claim to 
super-metropolitan administrative jurisdiction by the honored thrones. This con- 
tention created two parallel tendencies: the first was based upon the canonical 
Standard, according to which super-metropolitan administrative jurisdiction 
could be demanded by those five thrones, honored with exceptional primacies of 
honor; the second tendency which was put forth by the papal see to neutralize 
the Claims of the throne of Constantinople was based upon the theory of the 
Petrine apostolity, pursuant to which super-metropolitan administrative jurisdic­
tion could be asserted only by the Petrine thrones, i.e. by the thrones of Rome, 
Alexandria and Antioch, because these were considered to be the bearers of St. 
Peter’s apostolic tradition. The antagonism of these two tendencies, i. e. of 
Pentarchy and Triarchy, was basically theoretical, because in the ecclesiastical 
praxis all five preeminent thrones used their exceptional primacies as canonical 
criterion to claim broader administrative jurisdiction.

The 4"' Ecumenical Council (451) accepted the canonical criteria and 
furnished only those thrones enjoying exceptional primacies of honor with a 
super-metropolitan administrative authority. So the five preeminent thrones 
were considered to be the five administrative heads of the Church and the 
System of the Pentarchy of the patriarchal sees to be the highest administrative 
authority in the function of Church’s body. Thus, exceptional primacies of honor 
were linked to a specific administrative System and formed a new type of 
"primate", i.e. the Patriarch, who combined the exceptional primacies of honor 
with a super-metropolitan jurisdiction.

Hence it becomes clear that through this canonical procedure all primacies 
of honor, whether local or superterritorial, were finally linked to a specific ad­
ministrative jurisdiction, i.e. metropolitan or super-metropolitan, as well as the 
new type of "primate" was implemented (patriarch) and, pertaining to canonical 
rcgulations, the "primate" of the older type (metropolitan).

II.

In addition to the Pentarchy System, the fact that all five patriarchal thrones 
were honored with exceptional primacies and broad supermetropolitan adminis­
trative jurisdiction provided them with greater authority to safeguard the unity of 
the Church in true faith and canonical Order. The exclusivity of super-metropoli­
tan authority of these five patriarchal thrones, based upon the canonical 
criterion of exceptional primacies of honor, gave a special importance to the 
canonically secured Order of primacies of honor. Through the establishment of 
the canonical institution of the Pentarchy of Patriarchs, the five Patriarchs be- 
came the five administrative heads of the five administrative ecclesiastical bodies 
throughout the Christian world. In this spirit the Order of priority of honor gave 
to the Pentarchy the character of unique ecclesiastical authority, because the ex­
ceptional primacies of honor did not fully correspond to the canonical or ad­
ministrative Privileges of the five patriarchal thrones in the System of the Pentar­
chy. The "primate" in the canonical System of the Pentarchy was really the "first 
among equals" (primus inter pares), but he was ccrtainly the "primate" in the 183



canonical body, because the canonical Order of priorities of the patriarchal 
thrones automatically elevated the "primate" to the specific role of the coor- 
dinator of the five patriarchs. This canonical "primacy" was not analogous 
certainly to the administrative primacy of the patriarch or the metropolitan 
within their own canonical jurisdiction, because it did not include any ad­
ministrative privilege, bul it was not only a simple or theoretical title of honor.

John Zonaras, commenting on this primacy of thrones among "equals" in 
this new institution, as it has been declared in the 2na canon of the 4,h Ecumeni- 
cal Council, observes that the "equal" primacies of honor of both Ancient and 
New Rome is something impossible. John Zonaras expounds on this more clear- 
ly in his commentary on canon 3 of the 2"u Ecumenical Council, rejecting all op- 
posing interpretations: "The observance of equal honor for both thrones is im­
possible for other reasons also: It is necessary in the commemoration of the 
names of their leaders to refer to them as to the first or to the second, and in the 
cathedras, when they convene, and in signatures, when it is needed. Therefore, 
any interpretation of this particle as only referring to time and not to the lower 
grade of dignity is not the authentic one and springs from a dishonest and evil 
intention "(Rhalli Potli, Syntagma., II, 174). It is self-evident that John Zonaras 
considers the Order of priorities of honor as revealing the differentiation in the 
substance of the honor of each throne and as being a clear expression of the 
canonical Privileges of the "primate" in the Pentrachy, i.e. the priority in the 
canonical or liturgical commemoration, the presidency in every synodical 
manifestation and the priority of the signature in the signing of every synodical or 
ecclesiastical document.

Accordingly the equality of authority of the five patriarchs did not Iessen 
the specificity of the function of the "primus" in the canonical institution of the 
Pentarchy, since the administrative primacy of the metropolitan in his province 
was in no way neutralized by his equality of episcopal authority over all provin- 
cial bishops. There were many common elements between the two types of 
"primate", but the "primus" in the Pentarchy did not have any kind of ordinary 
administrative responsibility. Their common attribute was the liturgical charac- 
ter of every primacy in the function of the ecclesiastical body. John Zonaras, 
commenting on the 4,h Apostolic canon, presents the liturgical dimension of the 
primacies: "As the bodies, when the head is not assuring its healthy guidance, 
unperfectly move or are totally useless, so the Church’s body moves defectively 
and without Order, when its primate acting as head of the body is not preserving 
his own honor..."(Rhalli-Potli, Syntagma., II, 45). Among the main issues, which 
always demanded a consensus, Zonaras numbers those related to the Church’s 
function, to dogmatic problems, to healing common errors, to ordinations of 
bishops etc.

Certainly the "primus" in the Pentarchy did not exercise direct or ordinary 
jurisdictional authority, analogous to that of the metropolitan, except within the 
boundaries of his proper canonical jurisdiction, but he had the responsibility to 
coordinate the body of the five patriarchs for a common discussion of every ec­
clesiastical problem regarding true faith and canonical Order. Thus, the authority 
of the "primus" in the Pentarchy of the patriarchs was essential, because he was 
authorized to take certain ecclesiastical initiatives or to propose specific canoni­
cal procedures, such as:

184



a) The coordination of all the patriarchal thrones for direct and effectivc 
defence of the truc faith against every heretical threat.

b) The initiation or acceptance of the mobilization of the synodical System 
for the convocation of an Ecumenical Council in confronting serious issues of 
faith or canonical Order.

c) The precidcncy of the Ecumenical Council, the signing of its decisions 
and, in Cooperation with the other palriarchs, the care for their reception by all 
the local churches.

d) The care for unanimity or the consensus of the five patriarchal thrones 
in general issues of faith and canonical Order through the mission of encyclical 
letters or synodical Epistles.

e) The certification of correct application of the canonical order in all the 
patriarchal thrones.

Of course, all the patriarchal thrones participated in these Privileges, but 
the "primus" had without doubt priority of responsibility and diakonia, which had 
to be manifested by his own initiative or after the recommendation of the other 
patriarchal thrones. This priority of responsibility was based on continuous 
repetition and unanimous acceptance in the ecclesiastical praxis, which 
determined the function of the "primus" in the canonical Institution of patriar­
chal Pentarchy. In the course of historical evolution this authority was enhanced, 
because the expansion of the Arabs in the East created new conditions for the 
patriarchal thrones of Alexandria, Antioch and Jerusalem. Thus, the lack of 
power of these three patriarchal thrones of the East to participate in the func­
tion of the Institution of the Pentarchy, and especially in the Ecumenical Coun­
cil, de facto resulted in the consequential importance of the participation of the 
papal throne in the Ecumenical Council and in the function of the canonical In­
stitution of the Pentarchy.

Nevertheless, this evolution was understood within the framework of the 
function of the institution of the Pentarchy and was impossible to lead to the 
autonomizing of the function of the "primus", because the constitutional basis of 
the existence of a "primus" was the canonical institution of Pentarchy. In this 
sense every specific privilege of the "primus" was to be understood in the light of 
the canonical criterion of the equality of authority of all the patriarchal thrones, 
among which the papal throne was considered as the first throne and the pope 
as the "first among equals" (primus inter pares). Thus, the pope exercised the 
rights of his primacy within the institution of the Pentarchy, and these rights 
were the canonical content of papal authority in the Church. Therefore the ex- 
ercise of the papal authority in the ecclesiastical praxis was always balanced 
within the framework of canonical tradition and was always exclusively ex- 
hausted on issues concerning protection of the orthodoxe faith. It is quite clear 
that papal authority was never recognized as interference in administrative is­
sues of another patriarchal throne. The Intervention in the issue of the election 
and the ordination of the ecumenical patriarch Photius was the first and was 
rejected by the decisions of the Constantinopolitan synod of 879 - 880. The con- 
sistent ecclesiastical praxis for the specificity of the function of the "primate" in 
the guarding of the true faith shows clearly the close relationship between the 
priority in the primacies of honor and the canonical function of the institution of 
the Pentarchy.

185



Following this, the primacy of the first throne (prima sedes) in the Pentar- 
chy was not a simple theoretical or honorable distinction, but it was more or less 
a recognition of a real ecclesiastical function, the content of which, linked to the 
exceptional primacies of honor, was inseparably related to the Service of the 
unity of the Church in true faith and canonical Order.

III.

It is quite clear that the ecclesiastical function of the "primate" was the 
result of the development of the canonical structure in the Church’s administra- 
tion, that is the developing procedure of the relationship between the 
preeminent thrones, honored with canonical primacies and the succeeding 
canonical administrative Systems (metropolitan, exarchal, patriarchal). As 
criteria for the formation of this relationship of the preeminent thrones with the 
super-metropolitan jurisdiction were presented, as we saw, by the principle of 
the Petrine apostolicity and the principle of the canonical primacies of honor. 
Thus, the papal throne supported the theory of the Triarchy (Rome, Alexandria, 
Antioch), while the East supported the canonical Institution of the Pentarchy 
(Rome, Constantinople, Alexandria, Antioch, Jerusalem).

However, despite the canonical securing of the institution of the Pentarchy 
through the canonical decisions of the 4‘h Ecumenical Council (451), the theory 
of Triarchy of the thrones of Petrine apostolicity was put forth continuously by 
the popes of Rome, on the one hand to demonstrate the exceptional authority of 
the papal throne, on the other hand to dispute the authority of the throne of 
Constantinople.

The theory of the Triarchy, presented for the first time by pope Damasus (366 
- 384), was designed to neutralize the demands of the throne of Constantinople 
to the Eastern Illyricum; it was used clearly as a canonical criterion, analogous 
to the criterion of canonical primacies of honor, in Order to Claim super- 
metropolitan administrative jurisdiction. Accordingly the theory of the Triarchy 
of the Petrine thrones in principle was challenging the formation of papal 
primacy and was in line with the canonical criterion of primacies in the forma­
tion of the super-metropolitan administrative System in the Church. It might be 
possible, however, to receive support by final analysis, that the theory of the Tri­
archy of the Petrine thrones could have neutralized the theory of the papal 
primacy, which was developed at the same time and in a different direction.

This remark may be understood more fully, if it is kept in mind that the 
basis of the theory of Triarchy was the Petrine tradition in the full meaning of 
canonical apostolic succession, while in the theory of papal primacy the 
proposed basis was the specific relation of apostolic succession to the person 
and the so-called special function of Peter (officium Petri), between Jesus Christ 
and the group of the apostles. Thus, the theory of Triarchy simply presented a 
Petrine canonical criterion (Petrine apostolicity of the thrones) for proof of 
authentic continuity of the apostolic faith in the life of the Church, and con- 
sequently the exceptional position of the Petrine thrones in the entire ad­
ministrative Organization of the Church. Subsequently the throne of Alexandria 

186 was incorporated into the Petrine thrones, because it was linked to Peter’s



apostolic kerygma through his "disciple" and "interpretor" Mark. The direct or in- 
direct relationship of the Pctrine thrones to Peter’s apostolic kerygma was per- 
ceived as a guarantee of the authentic continuity of the apostolic faith. At any 
rate, in the theory of Triarchy the equality of the three thrones was self-evident 
and the identity of their authority was not doubted. All three Petrine thrones 
were bearers of the same apostolic faith.

Parallel to this, however, was the autonomous development of the theory of 
papal primacy, on the one hand in the direction of the exceptional personal 
function of apostle Peter (officium Petri), on the other hand in the direction of 
the authentic continuity of this exceptional Petrine function in the Church 
through the throne of Rome (cathedra Petri) and its bishop acting as Peter’s 
locumtenens (vicarius Petri).

The mutual influence of these two tendencies, i.e. of the theory of Triarchy 
and the theory of papal primacy, was completed during the period of the 
Acacian schism (484 - 519), in the course of which both theories were assimi- 
lated. The reasons which forced this procedure of assimilation are absolutely 
linked to the official acceptance of the "Henoticon" (482) by the patriarch of 
Alexandria and Antioch, which neutralized the dogmatic decisions of the 4tH 
Ecumenical council. The condemnation of the "Henoticon" and of the 
Patriarchs, who signed the "Henoticon", by the bishop of Rome, was rejected in 
the East as being contrary to the canonical tradition, because it was grounded on 
clear antithesis towards the canonical principles of the function not only of the 
Institution of Pentarchy (principles of equality and unanimity of the five 
patriarchs), but also of the theory of Triarchy of the Petrine thrones. The pope 
of Rome justified his initiatives upon the absolute need to defend the true faith 
as it was declared by the decisions of the 4"' Ecumenical Council. Nevertheless, 
the unilateral condemnation of the eastern Patriarchs was considered an arbitrary 
attempt beyond the principles of the canonical tradition and, consequently, a 
canonically invalid ecclesiastical act. This canonical discussion forced the throne 
of Rome to develop the synthesis of the two theories. This syntesis is feit in the 
Epistles of pope Gelasius I (492 - 496) to the eastern bishops regarding the blaz- 
ing issue of the canonicity of a judgement by one single Patriarch or patriarchal 
throne. Gelasius, rejecting the canonical arguments of the eastern bishops, intro- 
duced the assimilation of the theory of Triarchy in the principles of the theory of 
papal primacy. Thus, the pope represented on the one hand the exceptional 
specificity of the function of the bishop of Rome as bearer and continuator of 
the "officium Petri" in the Church, on the other hand the Subordination of the 
two other Petrine thrones by the rejection of any direct relationship of these 
thrones to the person or the function of the apostle Peter. These two thrones 
(Alexandria and Antioch) were linked only indirectly to Peter’s kerygma, and 
thus were the thrones of Peter’s disciples Mark and Ignatius respectively. By this 
synthesis the parallelism of the two theories (Triarchy and Primacy) was lifted, 
because those thrones having indirect Petrine apostolicity (Alexandria and 
Antioch) were no longer able to claim equality or analogous authority to the 
direct Vicarius Petri and the authentic continuator of the officium Petri in the 
Church. Henceforth, the theory of Triarchy of the Petrine thrones became clear- 
ly servant to the theory of papal primacy and subsequently was used in every 
confrontation of the papal throne with the throne of Constantinople.

187



The Opposition to this new theoretical synthesis of the eastern patriarchs is 
known only from the letters of response of the popes of Rome during the period 
of the Acacian Schism (484 - 519), in which the effort to reject the canonical ob- 
jections of the East became evident. From these objections, which have been 
saved in fragments, it is also clear that the East was not able to comprehend the 
ecclesistical dimensions of this new theory, because it refused to accept the 
papal position on the basis of the established canonical criteria and considered 
them to be simply ambitious, arbitrary, anticanonical and invalid Claims. Even in 
Rome the ecclesiastical ramifications of the newly formed theory of papal 
primacy were not clear, as one can see in the letters of pope Gregory I to the 
Patriarch of Constantinople, which are titled "ecumenical". But papal Iiterature 
had at its disposal the almost completed content of the theory of papal primacy 
and was ready to use it against the rival throne of Constantinople.

This new synthesis of the theory of papal primacy, which was rejected in 
the East, strengthened farthermore the position of the papal throne as the 
"primus" in the canonical Institution of the Pentarchy of patriarchs.

188



THE CONCEPT OF PRIMACY IN THE ANGLICAN COMMUNION

Philip H. E. T h o m a s, Heighington

In 1897 Randall Davidson, Ihen chaplain to the Archbishop of Canterbury, 
was involved in preparing for a forthcoming meeting of Anglican bishops. 
Araong the recommendations brought forward for consideration was the Sugges­
tion that the Archbishopric be promoted as an Anglican patriarchate. Davidson 
was called upon tactfully to deflect the proposal. Certainly the question of 
leadership and authority in the Anglican Communion needed clarification he 
agreed, but such an elevation of the Archbishop was no solution. The See of 
Canterbury held no historic precedent for such an honour. More to the point, 
Anglicanism could provide no theological or practical support for the idea.

This incident serves to introduce the problem of talking about primacy and 
Anglicanism. There is no clear-cut dogma or agreed historical process to 
elucidate. The concept of primacy has developcd gradually along with the 
development of the Anglican Communion, and is in fact still undergoing change. 
An understanding of primacy is to be gathered in the context of wider questions 
about the way authority is exercised within Anglican churches, and in particular 
by the way independent national bodies throughout the world attempt to express 
their unity of fellowship and purpose.

Every ten years the bishops of the Anglican Communion meet in the so- 
called Lambeth Conference. Since Anglicanism has grown into more than a 
purely British phenomenon, these gatherings haVe provided the focal point of 
Anglican unity. The bishops gather for ’brotherly counsel and encouragement’. 
They do not rule the twenty-six autonomous provinces which make up the Com­
munion. They report their discussion in various ways, but in the end the national 
churches are left to draw their own conclusions. Within this process the 
Primates, Archbishops or Presiding Bishops (all three terms are uscd, more or 
less interchangably) hold positions of responsibility, but no particular privilege. 
Primacy is worked out in the context of a shared episcopate, just as episcopacy, 
at the provincial and diocesan level, functions in a framework made up of the 
whole people of God. The historic position of the Archbishop of Canterbury is 
acknowledged by the way he hosts the Lambeth Conference. His is a position of 
honour, not of control.

This paper seeks to describe and to analyse this somewhat enigmatic state 
of affairs. It begins by tracing the notion of primacy as developed within the 
Church of England and goes on to observe how the notion has been modified by 
the experience of Anglicans in other parts of the world. In following this 
procedure it is fitting to have begun with the statesmanlike wisdom of Randall 
Davidson. As himself an Archbishop of Canterbury from 1903 - 1928 he was 
called upon to exercise both aspects of primacy. As Archbishop, Davidson was 
perhaps the last holder of the office to exercise the traditional powers of the 
spiritual head of an ostensibly Christian nation. He was also the first to fully ap- 
preciate the way in which Anglicanism had developed an international character, 
and recognise the changing responsibilities that this brought to his position. On 
a visit to America he spoke of this realisation: 189



One feels at once the necessity for something of the nature of a central pivot - a 
pivot which takes tangible shape as a man, an Archbishop, round whom the work 
may spin, and who, if he be nothing more fumishes at the least (and this perforce) a 
point of common touch, common Information, common life. I am not speaking in- 
directlyof anyquestion about jurisdiction, however shadowy. I am speaking about a 
pivot, not a pope.

Primate of All England

The concept of primacy developed slowly within the British church. 
Christianity, brought to England under Roman rule, survived the invasion of 
Angles and Saxons primarily in the Celtic monasteries in which episcopacy was 
local and personal and had little to do with hierarchy or administration. The 
missionary policy of Pope Gregory the Great conceived of a British church 
United in two provinces administered from London and York respectively. 
Augustine’s mission, beginning in 597 was welcomed in Kent but found difficulty 
in extending permanent influence much beyond there. Canterbury thus became 
the ecclesiastical centre in the south, while the spirit of Northumbrian in- 
dependence made a harmonious pattern of jurisdiction throughout the whole 
country uncertain.

By the end of the 7th Century some degree had been achieved however, and 
both Canterbury and York were duly granted the papal pallia, although at times 
York and even the See of Lichfield appeared to hold the dominant position. 
Both the last Saxon king, Harold, and the first Norman, William the Conqueror, 
were for instance crowned by the Archbishop of York, but under Norman Con­
trol the precedence of Canterbury became more settled. Archbishop Lanfranc 
(1070 - 1093) became ’chief minister’ in the Conqueror’s court, and despite the 
tendency of the monarchy to play off York against Canterbury in any dispute 
between church and state, the Situation was eventually regularised. In 1353 it was 
agreed that the Archbishop of York would be accorded the title Primate of 
England as distinct from the rights of Canterbury as Primate of All England. 
Both held exclusive control of the spiritualities and rights of Visitation in their 
own provinces, but the Archbishop of York was permitted to carry his cross in 
the south only after the presentation of a suitable gift to Canterbury. In effect 
this gave Canterbury the right to confirm the appointment of York. The process 
of unification was completed in 1462 when the northern provincial synod 
adopted the Statutes of the Southern synod as its own.

Düring this period of development the role of the primates was also receiv- 
ing closer definition. In line with developments on the Continent which came to 
a head in the Lateran Council of 1179, the Archbishops’ rights of Visitation 
entitled them to perform certain duties either at the request of the diocese or 
when they seemed in danger of neglect by the diocese, but they could not impose 
themselves on the dioceses otherwise. They were able to convene provincial 
councils (or convocations) of their clergy. Such authority was seen to be derived 
from the special commission of the pope, but it was exercised in tandem with in- 
creasing state responsibilities, and this involved maintaining a working relation- 
ship with the reigning monarch. At times, as the martyrdom of Becket de- 
monstrated, that relationship was sustained at some cost to church and state

190



alike. By the 16th Century the Archbishops were in a position to hold con- 
siderable temporal powers, but their spiritual authority was no more, although 
equally no less, than that of a papal legate. With the rise of nationalistic spirit 
under the Tudors, such power was a mixed blessing.

The pattern of Anglican ecclesiology depends in no small part on the 
peculiar character of the English reformation, no less so than in its effect on the 
concept of primacy. At the heart of the Anglican understanding of the church is 
the conviction that while reforms carried out during the sixteenth and seven- 
teenth Century were necessary, the Church of England remained unequivocally 
part of the one, holy, catholic and apostolic Church.

The circumstances of the reformation in England are complex, but while it 
can be acknowledged that it was occasioned by Henry VHI’s marriage problems 
or Elizabeth I’s desire for the peace of the realm, more was involved than just 
the affairs of state. Radical changes in the Church of England’s structure were 
made possible because the theological justifications existed which persuaded 
enough people that a new course of action was possible. The reformers acted 
under royal patronage but the best of them were more than mere political op- 
portunists.

At the heart of the reforms lay no new doctrine but rather a renewed con- 
fidence that the church, as "witness and keeper of holy writ” (as Article XX of 
the Thirty-nine Articles of Religion put it) held responsibility to make judgments 
in controversies of the faith. If judgments had to be drawn about the ’justifica- 
tion by faith alone’, the locus of the division in the Western church, then more 
domestic issues could also come under its jurisdiction. The refusal of the papacy 
to grant Henry a divorce from Catherine of Aragon may have triggered the 
break with the Roman tradition, but the underlying causes of the reformation in 
England went much deeper. Article XIX summed up the case: it was sensitivity 
to the ministry of word and sacraments that should mark the character of the 
Church of Christ, not just the outward form of its Organization and allegiances. 
Article XXXIV spelled out the conviction that traditions and ceremonies need 
not always be alike: "Every particular and national Church hath authority to or- 
dain, change, and abolish, ceremonies or rites of the Church ordained only by 
man’s authority, so that all things be done to edifying". The universal faith in 
other words, could and indeed should take on a particular historical identity. 
The claim for Anglican ceremonial was simply that it did not "contain in it any- 
thing contrary to the Word of God, or to sound doctrine, or which a godly man 
may not with good conscience use and submit unto". And this argument, from 
the Preface to the book of Common Prayer, was also held to apply to the struc- 
tures and offices of the church. The break from Rome, it was believed, did not 
materially alter the faith or Order of the Church of England.

Inevitably the position of the Archbishop of Canterbury was caught up in 
this ferment. At the time of Henry’s troubles the diplomatic manoeuvres of Car­
dinal Wolsey, the king’s Chancellor, had reduced the role of the Archbishop 
virtually to that of a diocesan bishop. When Wolsey failed to win the king’s case 
however and the die was cast for Separation from the papacy, the king needed a 
stronger ecclesiastical buttress for his position. Thomas Cranmer assumed the 
traditional titles and office of the primate, and apart from his parliamentary 
duties, it was he who gave pastoral and liturgical shape to the first phase of the



movement for reform. Cranmer’s considerable achievements though were ac- 
complished at the expense of continued subservience to the crown.

By the end of the Tudor period the position of the Archbishop and his 
household was clearly established in a form recognisable to this day. This Posi­
tion can be likened to a series of concentric circles, comparatively well defined 
at the centre but less clerarly marked in the way his wider responsibilities are 
carried out. At the heart of things the Archbishop is personally responsible for 
his diocese and for the oversight of the Southern province of the church of 
England. He also holds metropolitical authority for the northern province, 
although in practice this is exercised mutually with the Archbishop of York. In 
these areas his constitutional powers are clear and they are exercised through 
the Convocations (and synods) over which he presides. Beyond this ecclesiasti- 
cal sphere, the Archbishop possesses considerable de facto authority in the field 
of public influence. He is, with the Lord Trcasurer (the office now held by the 
Prime Minister of the day) the senior adviser to the reigning monarch, and as 
such is held to provide the public voice of the Church (and indeed of 
Christianity) in England. Beyond this again, especially over the last 150 years, 
the Archbishop of Canterbury has occupied an increasingly prominent place in 
the Anglican Communion and in ecumenical affairs. It is this wider role which 
especially illustrates the Anglican concept of primacy and it is to this that we 
now turn.

Metropolitical Authority in Anglicanism

It has been said that Britain gained an Empire during a "fit of absence of 
mind". The existence of the Anglican Communion exhibits something of the 
same unpredictable mental condition on the part of the Church of England. Un- 
til the mid-nineteenth Century the idea that Ecclesia Anglicana could become the 
centre of a world-wide fellowship of churches was as unexpected as it was in- 
comprehensible. Certainly no master-plan of ecclesiastical expansion ever ex- 
isted in the English church. The principles of Anglican worship and polity were 
carried into the new world largely by way of ad hoc responses to the unforeseen 
circumstances of foreign trade and colonial opportunem

When Englishmen travelled abroad, they took their church with them. Ini- 
tially this prescnted no problem. The authority of the Archbishop extended with 
the authority of the crown, it was assumed. Clergy maintained their new con- 
gregations under the Archbishop’s discipline, and as the churches grcw, the 
Archbishop consecrated bishops for them under Letters Patent - the equivalent 
mandate to that under which he acted to create diocesan bishops in his own 
province. However, as the colonial dioceses began to establish their own 
identity, and even more, as English missions extended churches quite beyond the 
sphere of English political influence, it became clear that a new Situation was 
emerging. Now it was not at all clear how, or even if the Archbishop of Canter­
bury could be of Service to these new bodies, identified as he was with the ap- 
paratus of the English state. It was this uncertainty that led ultimately to the call- 
ing of the first Lambeth Conference in 1867, a small event in itself at the time 
but one which caused a Contemporary to note that it made the primacy of 
Longley, the then Archbishop, the most important since the time of the 

192 Reformation.



From the beginning it was clear that a major difference existed between the 
Church of England and the new churches. There was a clear identity in doctrine 
and worship, but the English church, established by law as it was, was in a quite 
different position to the new bodies, voluntary in their membership, organized 
constitutionally in synods, and possessed of the desire and the freedom to elect 
and arrange their own leadership. It was this difference which made it inevitable 
that the Lambeth Conferences should avoid any appearance of compulsion in its 
utterances. The considered opinion of an episcopal Conference holds con- 
siderable moral authority of course, and this fact has not been ignored, but the 
Conferences have consistently refused to act as a legislative or coercive body.
The 1920 Conference Encyclical struck a proper balance when it recorded the 
conviction that the Conference "focuses the experience and counsels of our 
Communion" yet Claims "no powers of control or command".

The first Lambeth Conference was brief but it did establish the principle of 
Provincial self-sufficiency as the goal for the emerging churches. The com- 
pensating issue of the way in which they were also inter-dependent was left open 
at the time, but the structural principle was clear. In 1930 a Conference Com­
mittee restated it: "There are two prevailing types of ecclesiastical Organization: 
that of a centralised government, and that of regional autonomy within one fel- 
lowship". In common with what it believed to be the practice of the early church 
in the first centuries, and of what it understood of Eastern Orthodoxy to its own 
time, the committee insisted that the Anglican Communion was constituted on 
the second model. Unity between churches is not definable in terms of ad- 
ministration but by a common life in faith and sacrament. This belief was of 
course quite consistent with the traditional Anglican freedom of particular and 
national churches to alter rites, ceremonies, usages, observances and discipline.
Such freedom the 1930 committee was eager to reinforce. Its correlate was a 
certain vulnerability.

Freedom naturally carries with it the risk of divergence to the point even of dis- 
ruption. In case any such risk should actually arise, it is clear that the Lambeth 
Conference as such could not take any disciplinary action. Formal action would 
belong to the several Churches of the Anglican Communion individually; but the 
advice of the Lambeth Conference, sought before executive action is taken by the 
constituent Churches, would carry very great moral weight. And we believe in the 
Holy Spirit.

In effect this move towards a Provincial structure threw the question of 
primacy back on to the national churches. E. W. Penson (Archbishop of Canter- 
bury, 1883 - 1896) was personally surprised by the readiness with which some 
overseas metropolitans adopted the title of Archbishop, but even he quickly 
recognised that it was a proper development, only urging mutual communication 
and respect between provinces in Order to avoid unintentional schism. The 
provinces developed their metropolitical functions in various ways. Today in 
some provinces the primacy is associated with a primatial see, in others it is ap- 
pointed by a College of bishops or follows election by the general synod or a 
committee appointed for that purpose. The Scottish Episcopal Church has al- 
ways been insistent that its Primus is simply an episcopal chairman with no hint 
of prelacy attached. The Episcopal Church of the U.S.A. elects its presiding 193



bishop for a defined period of office. The Province of Melanesia bases its 
procedures on local tribal practice. Of special interest are instances where 
metropolitical authority is carried by a council not an individual. This last Situa­
tion applies in cases where very small Anglican churches are associated in a 
region rather than a single country - as in Latin America and East Asia. The 
willingness to forge bonds across national and cultural boundaries demonstrates 
again that Anglican unity was not lost in the quest for autonomy.

In 1867 the provincial System was seen to ensure that "no Bishop should be 
left to act absolutcly alone". In 1878 the disciplinary function of the Province was 
underlined and provision made for isolated dioceses to remain under the over- 
sight of the Archbishop of Canterbury in matters spiritual. By 1897 it was clear 
that the integrity of provincial jurisdiction was accepted by all. Oaths of Canoni- 
cal Obedience by the clergy should be made to their appropriate metropolitan, 
and from that time they are only offered to the Archbishop of Canterbury when 
he is acting in that capacity. At the same time the spirit of mutuality was 
maintained by the proposal that bishops consecrated in England for Service 
overseas, while reserving the vow of obedience for their own metropolitan, 
should still declare that they would "pay all due honour and deference to the Ar­
chbishop of Canterbury, and will respect and maintain the spiritual rights and 
Privileges of the Church of England and of all churches in communion with her". 
The ideal of Anglican ecclesiology at this level is one of autonomy amid inter- 
dependence, and independence within a single fellowship.

This duality is also to be observed in the role given to the Archbishop in 
inter-Anglican affairs. While the principle of autonomy was still something to 
fight for, restraint was necessary. As late as 1908 the Lambeth Conference blunt- 
ly recorded the conviction that "no supremacy of the See of Canterbury over 
Primatical or Metropolitan Sees outside England is either practicable or 
desirable", yet even this was tempered by a "universal recognition in the 
Anglican Communion of the ancient precedence of the See of Canterbury". In 
1948 that conviction was expanded:

"While historically the Anglican Communion sprang from the British Isles, the 
Churches which now form this Communion do not recognize any peculiar authority 
as being vested in the Archbishop of Canterbury: but he is given by all the Churches 
of the Anglican Communion a position of leadership."

It is this voluntary giving of authority which perhaps makes the Anglican 
concept of primacy distinctive. On occasions the gift is formal, as when some 
provincial constitutions request the Archbishop to act a final court of appeal for 
their legal procedures, but much more typical is the way he acts as chairman or 
host of the consultative bodies which seek to work towards and implement the 
consensus of Anglican opinion and ministry. He is a pivot not a pope.

Recently this positive aspect of the Archbishop’s leadership has come to 
the fore. At Lambeth in 1968, when discussing the Anglican contribution to 
reunion of Christendom it was said, "We believe that the concept of 
' communion with the See of Canterbury’ affords a sacramental link of abiding 

value". And in 1978 the Conference spoke less guardedly of the way in which the 
Anglican Communion found personal bond in the "loyal relationship of each of 
the Churches to the Archbishop of Canterbury who is freely recognised as the 
focus of unity". Just how this unity is expressed, and just what 'Communion with 

194 the See of Canterbury’ implies still awaits clarification - perhaps in some of the



controversial issues which await the 1988 Conference, but plainly the concept of 
primacy is here being broadened again.

Primacy in the Anglican Communion

From what has been said so far it can be appreciated why Randall David­
son denied that there was a theology which could support the elevation of the 
Archbishopric to the Status of a patriarchate. The Archbishop fills a number of 
formal roles but they are too diverse for that sort of definition to apply. What is 
more, primacy in the Anglican Communion involves more than the functions of 
the Archbishop of Canterbury, and where he does hold a clear role with respect 
to the Communion as a whole, it is held in conjunction with a number of other 
individuals and institutions.

At the same time though, an outline of the ’concept’ of primacy has begun 
to emerge. First, primacy is taken to symbolise the unity and leadership of the 
church in a particular nation or region. Secondly, this focussing of metropolitical 
authority within the province expresses a belief about the self-sufficiency of the 
church in a particular setting - although the fact that such authority is usually ex- 
ercised synodically and constitutionally also implies that this autonomy is de- 
rived from the whole body of the church not just a single office within it. Then 
thirdly, the process of consultation and exchange between primates which has 
typified the Anglican Communion since its inception, also stresses the ideal of 
maintaining a communion, not just a federation or an association of churches. 
The freedom of the particular has to be balanced by safeguarding the unity of 
the universal dimension of the Church.

It is this third aspect of primacy which has now come to the centre of inter- 
Anglican interest. As the Communion has developed a worldconsciousness and 
as international travel has made it possible to give this some expression; as 
multi-lateral ecumenical discussions have made it necessary for Anglicanism to 
speak with a concerted voice; and as circumstances have drawn public attention 
to the Archbishop of Canterbury as a ’world religious leader, it has made in- 
creased reflection on primacy timely.

A significant Start to this process has been made by the Anglican-Roman 
Catholic International Commission whose Final Report (1982) is now being dis- 
cussed by the churches. The treatment of primacy does much to broaden un- 
derstanding of the Roman Catholic model but can be criticised for not giving 
enough exposition of the Anglican experience of primacy. It could have been 
positively helpful for the future of Anglican-Catholic relationships to have 
pointed out for instance, that although the method of the Archbishop of Canter- 
bury’s appointment and the attitude of bis own province to a number of issues of 
ministerial Order and discipline is an anomaly as far as many of the other mem- 
bers of the Communion are concerned, this does not minimise the primatial 
functions that he fulfils. More constructively perhaps, reflection upon the con- 
crete structures of inter-Anglican Organization might reveal the actual concept 
of primacy which the Anglican Communion is developing.

The Lambeth Conference will remain, historically, the senior body for 
Anglican consultation. Unique in its ethos and the influence it exerts on mem- 
bers of the Communion, it also demonstrates ways in which primacy and con- 
ciliarity are exercised together. 195



The Anglican Consultative Council developed from a continuation Com­
mittee of the Conferences, but assumed a life of its own by decision of the 1968 
Lambeth meeting. It is the only Anglican body which is constitutionally 
established, and in this respect it reflects the synodical character of the Anglican 
Communion. This is also seen in its representative membership of bishops, 
clergy and laity. The Council’s role is to provide channels of communication 
between member churches of the Communion and to make credible the 
ecumenical and missionary life of the Communion as a whole.

Partly to provide an episcopal counter-balance to the Council, the 1978 
Lambeth Conference set up a regulär Primate’s Meeting which alternates with 
meetings of the A.C.C. This provides for more personal co-ordination between 
leaders of the churches. It enables them to identify issues or propose initiatives 
which can be explored more deeply and clarified more extensively within the 
framework of the A.C.C. and the member churches. This reciprocity between 
the A.C.C. and the Primate’s Meeting indicates the way in which episcopal and 
synodical structures work together.

It is within this inter-locking pattern of relationships that the primacy of the 
Archbishop of Canterbury has developed at an international level. He is able to 
take initiatives which effect each of the other elements in the inter-Anglican 
System. As President or Chairman each of the three bodies concerned he 
provides a personal centre for their life and symbolises a living relationship 
which is not authoritarian or bureaucratic. With this unifying function which 
bears the confidence of churches of the Communion, he can use his own office 
to build personal relationships with leaders of other Christian communions.

The W.C.C. Faith and Order paper Paptism, Eucharist and Ministry (1982) 
cmphasises that ministry and leadership should be exercised in a way which 
balances personal, collegial and communal responsibilities. The Anglican Com­
munion represents only a small fragment of the accumulated experience of the 
Christian Church but in the concept of primacy which is evolving in its midst it 
can claim to point to one way of meeting those criteria. The concept is in- 
complete and largely unarticulated to be sure, but even that can be taken as a 
hopeful sign for the Church as it moves towards a fuller understanding of the 
promise of the gospel, that there will be "one flock, and one shepherd".

196



LE PATRIARCHE OECUMENIQUE 

EN TANT QUE "PROTOS" DANS L’EGLISE ORTHODOXE

Georges T s e t s i s, Genöve

Presupposes ecclesiologiques

L’ Eglise se rdalise comme organisme, comme Corps du Christ dans 
1’ Eucharistie. Dans cette perspective 1’ Eglise locale en tant qu’ organisme sac- 
ramental possede une pl6nitude venant du Pdre dans le Christ. Elle est 1’ Eglise, 
toujours identique ä elle-meme dans le temps et dans l’espace. Dans le temps, 
car eile est toujours le peuple de Dieu assembld pour annoncer la mort du Seig­
neur, et confesser sa Rdsurrection "jusqu’ ä ce qu’ II vienne"1. Et dans l’espace, 
parce que dans chaque Eglise locale, dans l’unit6 de l’dveque et du peuple, est 
donnde toute la pldnitude de dons, proclamde toute la vdritd du Christ qui "hier 
et aujourd’ hui est le meme et le sera ä jamais"2.

"La oil parait 1’ dveque, que lä soit la communautd. De meme que lä oü 
est le Christ-J6sus, lä est 1’ Eglise catholique"3. Cette notion eccldsiologique de 
1’ Eglise primitive qui se trouve ä la base meme de la tradition canonique de 
1’ Eglise orthodoxe, ddtermine aussi 1’ unitd indissoluble qui existe entre 1’ Eglise, 
1’ Eucharistie et 1’ Eveque. Cependant cette notion pourrait nous amener dgale- 
ment ä ddduire que 1’ Eglise ne reconnait pas une primautd ou un "pouvoir su- 
preme", se trouvant au-dessus de 1’ Eglise locale et de son dveque, surtout si on 
considdre, selon la pens6e canonique fondde sur le droit, que tous les dveques 
sont 6gaux entre eux "par gräce".

C’ est un fait ndanmoins qu’au cours de 1’ histoire, 1’ Eglise, ainsi que la 
tradition canonique, connurent trois types de primautds, soit:

a. des primautds "r6gionales" au sein de groupes d’ Eghses ou de diocdses 
(province eccldsiastique sous 1’ autoritd d’ un mdtropolite).

b. la primautd au sein des Eglises autoc6phales (celle du Patriarche ou de 
1’ Archeveque sur les autres dveques).

c. la primautd universelle (celle des dveques de Rome et de Constantino-
ple) "•

II est connu que la "province metropolitaine" ayant comme chef un pre- 
mier 6veque ou un "primat", fut la forme la plus r6pandue de lien entre Eglises 
locales. Mais cette primautd rdgionale ne fut pas la seule forme de primautd. 
Dds le ddbut, 1’ Eglise a connu aussi des groupements d’ Eglises plus vastes et 
une primautd qui correspondait ä un territoire plus dtendu. Aux II*m'' et IIIÄm“ 
sidcles ddjä, Rome, Antioche, Alexandrie, Carthage possüdent une autoritd par- 
ticulidre. De meme, aujourd’ hui p. ex. I’ dveque de Moscou ou celui d’ Athdnes, 
jouissent d’ une primautd, parmi les dveques de leurs Eglises. II va de soi que 
cette primautd ne doil pas etre considdrde comme un pouvoir sur les Eglises lo­
cales ou diocdses, mais comme 1’ expression ndcessaire de leur communion avec 
et dans le Christ.

197



Cette v6rit6 fondamentale est 6galement valable en ce qui concerne la 
primaut6 universelle, une primautö qui a exist6 dös les premiers jours de 1’ exi- 
stence de 1’ Eglise et bien avant que se cristallisent progressivement les formes 
d’ Organisation eccl6siastique. L’ Eglise de Jörusalem, au döbut de 1’ öre chrö- 
tienne fut un centre d’ unitö et d’ accord universels, tout comme 1’ Eglise de 
Rome par la suite, qui "prösidait ä la charitö" selon St Ignace d’ Antioche5.

La nature de cette primautö universelle est de garder et d’ exprimer 
1’ unit6 des Eglises locales dans la doctrine et dans la vie, d’ exprimer leur 
communion et d’ empecher 1’ isolation des Eglises dans un "provincialisme", cou- 
pö de la Tradition catholique de 1’ Eglise Une et Indivise.

Cette primautö n’ apparaft pas comme un pouvoir supreme, pareille con- 
ception ötant exclue par la nature meme de 1’ Eglise, en tant que Corps du 
Christ. Mais la primautö n’ est pas non plus une simple prösidence, congue en 
termes dömocratiques. La primautö est enracinöe dans la nature de 1’ Eglise- 
Corps du Christ. Dans chaque Eglise demeure et se röalise öternellement 1’ Egli­
se de Dieu, mais toutes ensemble aussi eiles sont la meme Eglise de Dieu, une et 
indivisible, le Corps du Christ. L’ Eglise de Dieu demeure dans la pluralitö des 
Eglises. Et c’ est pröcisement parce qu’ elles sont ontologiquement la meme 
Eglise, qu’ elles sont aussi liöes entre elles, non seulement par cette identitö on- 
tologique, mais aussi par un lien visible®.

Dans le contexte de ce qui pröcüde, la primautö de 1’ öveque de Constan- 
tinople au sein de 1’ Eglise orthodoxe devrait aussi etre congue comme une ma- 
nifestation de 1’ unitö des Eglises orthodoxes locales et 1’ expression de leur 
communion dans la foi de la Tradition Apostolique.

Le contexte historico-canonique

Aujourd’ hui 1’ Eglise orthodoxe se prösente comme une communion 
d’ Eglises soeurs, unies par la meme foi et les memes sacrements7.

La question qui nous intöresse dans cette prösentation est de savoir com- 
ment une Eglise locale, comme celle de Constantinople, jouit d’ une primautö, 
revet un caractöre universel et se met ä la diaconie de treize autres Eglises loca­
les qui forment 1’ Eglise Orthodoxe.

II faut souligner d’ emblöe que dans 1’ Eglise orthodoxe il n’ y a aucune 
controverse en ce qui concerne les origines et la nature de la primautö de 1’ Eve- 
que de Constantinople. Le Pöre Jean Meyendorff nous rappelle fort ä propos 
que 1’ ecclösiologie, tant de 1’ Eglise des premiers siöcles, que de 1’ Eglise ortho­
doxe contemporaine, tout en excluant une primautö par "droit Divin", reconnait, 
et meme exige, un ccrtain "ordre" parmi les Eglises locales, du aux conditions de 
la vie des Eglises en ce prösent "siede"8.

Un bref apergu historique nous aiderait ä mieux comprendre la place du 
Siöge Constantinopolitain au sein de 1’ Eglise orthodoxe ainsi que la nature et 1’ 
ötendue de sa primautö universelle.

La date de 1’ övangölisation de la petite citö grecque de Byzance reste in- 
connue. Selon la tradition, c’ est 1’ Apötre Andrö qui fonda une communautö 
chretienne et qui a ordonnö comme öveque de cette communautö Stachys, dont 
parle St Paul®.

Pourtant, le Siöge Constantinopolitain ne doit pas son importance uni- 
198 quement ä cette fondation apostolique. D’ autres Siöges episcopaux ont eu une



origine apostolique, sans pour autant acqu6rir une place prdponddrante dans le 
Corps de 1’ Eglise. C’ est la conversion de 1’ Empereur Constantia ä la foi chrd- 
tienne et la fondation de la nouvelle capitale de 1’ Empire Romain, qui est ä 
P origine de P histoire extraordinaire de P Eglise Constantinopolitaine. Comme 
le remarque le M6tropolite Maxime de Sardes, la conversion de Constantin et la 
fondation par lui de Constantinople, constituent indubitablement un tournant 
ddcisif dans P histoire du christianisme en gdndral et du christianisme oriental en 
particulier. Dds la fondation de la nouvelle capitale, son dveque, par le fait 
meme, occupa une place exceptionnelle dans la hidrarchie de P Eglise. Son opi- 
nion sur des questions eccldsiastiques gdndrales fut d’ un poids particulier. Les 
dvdnements historiques tournaient ddsormais le monde orthodoxe de P Orient 
vers le nouveau centre eccldsiastique de P Empire, qui s’ dtait formd tout natu­
rellement. Dans la mesure oü Constantinople finissait par etre le centre de 
P Empire oecumdnique, il dtait naturel qu’ eile devienne le centre de P Eglise 
oecumdnique10.

Le Deuxidme Concile Oecumdnique, rduni ä Constantinople meme (381), 
ne tarda pas ä consacrer P autoritd et la prdponddrance de P Eglise de la nou­
velle capitale de P Empire. Par son 3em“ canon il ddcrdtait que "P dveque de 
Constantinople doit avoir la prddminence d’ honneur aprös P dveque de Rome, 
car cette ville est la Nouvelle Rome"11. Par ce canon le Deuxidme Concile Oecu­
mdnique reconnaissait le Sidge de Constantinople comme le premier centre de 
P Eglise catholique de P Orient grec12.

Par cette ddcision le Concile non seulement accordait le privildge de la 
primautd au Sidge de Constantinople, mais il le classait au deuxidme rang, aprds 
le Sidge romain, coupant court aux revendications des Sidges d’ Alexandrie et 
d’ Antioche, qui jusqu’ alors avaient joui d’ une autoritd exceptionnelle en 
Orient, semblable ä celle du Sidge romain en P Occident13.

L’ importance du 3im“ canon de ce Concile Oecumdnique pour le Sy­

steme des Eglises et tout particulidrement pour les Eglises orthodoxes locales, 
est ä souligner. Comme le remarque le Mdtropolite Chrysostome de Myra, ce 
canon avec les "prerogatives d’ honneur qu’ il a definies pour P Eglise de Con­
stantinople, donne d’ une part le ton prdcis des relations canoniques entre les 
Eglises, de leur rdciprocitd, du bon ordre eccldsiastique au sens gdndral; et de 
P autre il affirme pour P Eglise de Constantinople la nature et P dtendue de sa 
responsabilitd, de son offre et de sa diaconie"1“.

A son tour le Quatridme Concile Oecumdnique (451) par son 28'”"“ ca­
non, dleva davantage P autoritd de P dveque de Constantinople, en cristallisant 
de jure une Situation qui s’dtait ddveloppde au fil de Phistoire. En accord avec le 
canon prdcitd du Deuxidme Concile Oecumdnique, il ddfinit les privildges et les 
droits du Tröne de Constantinople non seulement en lui accordant une primau­
td, cette fois-ci egale ä celle de P dveque de Rome, contrairement ä "la prdsdance 
d’ honneur apres P dveque de Rome", accordde par le II Concile Oecumdnique, 
mais aussi en lui attribuant les grandes Metropoles du Pont, d’ Asie et de Trace, 
"ainsi que les dveques qui sont chez les barbares", c’ est-ä-dire des pays qui se si- 
tuaient en dehors des frontidres d’ une juridiction eccldsiastique bien ddter- 
minee13.

Enfin le Concile Quinisexte in Trullo (691), par son 364mo canon confir- 
ma le code canonique tel qu’il s’ dtait formd lors les prdeddents Conciles, et en 
meme temps rditdra la primautd du Patriarche de Constantinople1“. 199



Au VI'*'"“ siede l’dveque de Constantinople se voit attribuer le titre de 
"Patriarche Oecum6nique", un titre qui n’impliquait nullement une n6gation de 
la primaut6 de l’dveque de Rome, mais soulignait la conjonction du Patriarcat 
avec l’Empire, Organisation politique de l’oikoumene chretienne. Autrement dit, 
ce titre sur le plan politique signifiait "romain" ou "byzantin" et sur le plan eccld- 
siastique il signifiait "chrdtien", c’est-ä-dire appartenant ä toute la chretiente17. 
Ceci pourtant ne signifiait pas que l’dveque de Constantinople 6tait le Patriarche 
de l’Oikoumene, de l’ensemble du monde chrdtien, malgrd le pouvoir spirituel 
qu’ il exergait sur les pays se trouvant au delä des frontieres de l’Empire Byzan­
tin18. Cependant ce role oecumdnique fut peu ä peu transportd au domaine spi­
rituel, gräce ä la sauvegarde et ä l’approfondissement de la foi orthodoxe, com- 
me le remarque Olivier Cldment. Les Cinquiüme et Sixidme Conciles Oecumdni- 
ques se rdunissaient ä Constantinople en 533 et 680 et constituaient 
d’importantes dtapes dans l’dlaboration du dogme Christologique. Et au tour- 
nant de deux milldnaires le Patriarcat Oecumdnique prend l’initiative d’une 
puissante action missionnaire et dcvient aussi l’Eglise-mdre de toutes les Eglises 
orthodoxes en dehors des antiques Patriarcats d’Alexandrie, d’Antioche et de 
Jdrusalem19.

Aprds la chute de Constantinople qui marqua aussi la fin de l’Empire By­
zantin (1453), le Patriarche devient fethnarque" du peuple orthodoxe soumis ä 
la domination de l’Empire Ottoman, et pendant les longs sidcles passds sous le 
joug ottoman, Constantinople exerce une primautd dans la charitd fraternelle 
destinde ä sauvegarder la communion des peuples orthodoxes. Fussent-ils grecs, 
arabes, serbes, roumains ou bulgares.

Cette place prdponddrante du Patriarche de Constantinople n’a nulle­
ment inquidtd les autres Patriarches orthodoxes quant ä la crdation d’un systdme 
monarchique absolu dans l’Eglise orthodoxe au ddtriment des droits canoniques 
et des diffdrents privildges des autres Sidges patriarcaux. Car il est clair que 
Constantinople, tout en exergant ses prdrogatives en tant que "premidre Eglise", 
n’a jamais revendiqud l’exclusivitd de toute action dans l’Eglise orthodoxe aux 
ddpens des autres Eglises orthodoxes. L’exercice par l’Eglise de Constantinople 
de ses prdrogatives et fonctions n’a jamais signifid un "remplacement", un "dcar- 
tement" ou une "neutralisation" des autres Eglises soeurs, chaque Eglise ayant sa 
place dans la communion des Eglises locales. Car ä chaque Eglise revient une 
sdrie d’activitds servant ä faire fonctionner avec justesse et ordre la communion 
des Eglises locales. Ceci est prdvu et prescrit par le droit eccldsiastique et a dtd 
consacrd par une longue expdrience dans l’histoire des Eglises orthodoxes30. Un 
acte du Patriarche Oecumdnique Neophyte VII refldte clairement, me semble-t- 
il, l’idde que le Protos des orthodoxes avait de ses prdrogatives au sein des Egli­
ses orthodoxes. En effet dans son Acte de la restitution du diocdse d’Alep au 
Patriarcat d’Antioche, Neophyte VII soulignait que: "rdpondre aux besoins des 
Trönes Patriarcaux et apostoliques sans pour autant soustraire leurs privildges, 
est un devoir du Saint Tröne Oecumdnique. Mais si secourir les autres est une 
prdrogative digne et fondde sur le droit, la soustraction des droits des autres est 
un acte injuste ne s’accommodant pas ä la dignitd patriarcale"31.

200



La fonction du Patriarche Oecumenique en tant que "Protos" 
dans la pratique de l’Eglise Orthodoxe aujourd’hui.

C’est un fait que le ddmantdlement de l’Empire Ottoman, qui a commen- 
cd au d6but du 19d'"° siede, et sa chute ddfinitive en 1923, furent ä l’origine non 
seulement de l’inddpendance de plusieurs nations orthodoxes, notamment dans 
la p6ninsule Balcanique, mais aussi de Pdmancipation de plusieurs Eglises natio­
nales, dlevdes au rang d’Eglises Autocephales par le Patriarcat Oecumenique 
meme.

Ceci etant, la question qu’ on pourrait se poser est de savoir si dans 
l’Orthodoxie d’aujourd’hui il y a encore une place quelconquc pour une "pre- 
midre Eglise", comme celle de Constantinople, avec toutes les prdrogatives et les 
fonctions lui dtant attribu6es par des Conciles Oecumdniques ä certains mo- 
ments de l’histoire. Le Mdtropolite Chrysostome de Myra rdpond affirmative- 
ment et remarque que la disparition du facteur impdrial qui remplissait une 
fonction particuliere dans la vie de l’Eglise orientale, mais aussi la disparition de 
l’unitd politique et par consdquent eccldsiastiquc -au moins pour la plus grande 
partie- de POrthodoxie, qui 6tait sauvegardde dans Pempire thdocratique, crec- 
rent un vide historique et juridique dans le Corps et le fonctionnement eccldsia- 
stique de l’Eglise orthodoxe. C’est alors que le Patriarcat Oecumdnique fut ap- 
peld ä remplacer le facteur impdrial, bien silencieusement et surtout Sans aucune 
prdtention ou tendance vers n’importe quelle forme de papocdsarisme orthodo­
xe. Ainsi le Patriarcat Oecumdnique rdpondait ä une ndcessitd interne de 
l’eccldsiologie orthodoxe22. Toute autre solution qui favoriscrait un autocdpha- 
lisme absolu, ferait de POrthodoxie une confeddration d’Eglises inddpendantes 
sans liens et sans un ddnominateur commun. Or, POrthodoxie est avant tout une 
communion d’Eglises locales dont le ddnominateur commun est prdcisement 
l’dveque de Constantinople qui, en tant que protos, sert, au delä des cloisonne- 
ments nationaux, l’unitd et l’universalitd de l’Eglise orthodoxe. Comme le remar­
que trds pertinemment Jean Meyendorff, le Patriarcat Oecumdnique reprdsente 
un besoin pour POrthodoxie, soit par ndcessitd ontologique et pratique de 
l’Eglise orthodoxe aujourd’ hui, soit pour des raisons de structure eccldsiologi- 
que23.

II serait errone d’affirmer que malgre la reconnaissance du Patriarche de 
Constantinople en tant que "primus inter pares", il n’y a pas clartd en ce qui con- 
cerne la portde de cette primautd pour la vie des Eglises orthodoxes aujourd’ 
hui2'1. La pratique de l’Eglise jusqu’ ä ce jour, dclaire de maniere incontestable 
le fait que dans le choeur des Eglises orthodoxes locales autocdphales, l’Eglise 
de Constantinople a une place capitale et prddminente23. C’est un fait historique 
que le Patriarche Oecumdnique, aprds la chute de l’Empire Byzantin continua ä 
assurer la coordination de l’ensemble des Eglises locales et en accord avec les 
autres Patriarches orientaux, convoqua plusieurs Conciles ä Constantinople (en 
1484, 1735, 1848 et 1872), preta son concours pour arbitrer et rdsoudre des con- 
flits entre Eglises locales, et drigea ä la dignitd patriarcale P dveque de Moscou, 
primat de la puissante Eglise russe. L’inddpendance de l’Eglise russe ne pouvait 
nullement mettre en cause les prdrogatives du Patriarche de Constantinople. 
Car le Grand Synode rduni en mai 1590 sous la prdsidence du Patriarche Oecu­
mdnique Jdrdmie II, et auquel participürent les Patriarches d’Alexandrie Mele- 
tios Pigas, d’Antioche Joachim et de Jdrusalem Sofronios, et quatre-vingt-un au- 201



tres dveques, tout en reconnaissant la dignite patriarcale de l’dvcque de Moscou, 
precisail que celui-ci, ä l’instar des autres Patriarches, a comme tete et principe 
le sidge apostolique de Constantinople*6.

Comme le souligne feu le professeur Alivisatos, aprds la chute de Con- 
stantinople, le Patriarche Oecumdnique a aquis une importance interecclesiasti- 
que exceptionnelle ... Des chrdtiens de tous les coins de l’Empire Ottoman se 
tournaient vers le Patriarche, qui se profilait comme un chef national et comme 
l’unique representant responsable de la Chretiente devant l’occupant. Ainsi le 
Patriarcat Oecumdnique fut le centre oecumenique de l’Orthodoxie, accomplis- 
sant sa mission pendant des siecles2'7.

Cette diaconie de l’Eglise de Constantinople, ä l’egard des autres Eglises 
soeurs, continua, comme il a dtd ddjä mentionnd, aussi aprds la chute de 
l’Empire Ottoman au debut de ce siede et revetit un caractere vraiment oecu­
mdnique.

Ce n’ est pas le but de cette presentation de parier des efforts d6ploy6s 
par Constantinople depuis 1902 ddjä en faveur de 1’ Unitd Chrdtienne ou de la 
manidre avec laquelle le Patriarcat Oecumdnique precha le rassemblement chrd- 
tien, il prdconisa et encouragea la fondation du Conseil Oecumdnique des Egli­
ses. C’ est pourquoi je citerai bridvement seulement ses actions en faveur de 
l’unitd orthodoxe. D’abord avec le libre accord de toutes les Eglises orthodoxes, 
Constantinople reunit deux Confdrences Panorthodoxes, l’une ä Constantinople 
en 1923 qui se pencha sur des probldmes d’actualitd comme la rdadaptation du 
Calendrier, le remariage des pretres et diacres aprds veuvage, la reddfinition des 
rdgles du Jeüne; l’autre en 1930 ä Mont Athos en vue de prdparer l’ordre du 
jour d’un Concile Gdneral de l’Eglise orthodoxe. Hdlas cette Confdrence 
n’aboutit ä rien, dans l’immddiat en tout cas.

La rdunion Prdconciliaire qui etait prdvue pour 1932, fut renvoyee sine 
die ä cause de difficultds de certaines Eglises et notamment de l’Eglise Russe, 
dont la participation dtait souhaitde de tous. Ainsi le Patriarche Oecumdnique 
Photius 11, par un tdldgramme bref mais dloquent, informait ses homologues de 
ce renvoi: "Etant donnd", disait-il, "que certaines trds Saintes Eglises, malgre leur 
ddsir ardent, ne seront pas en mesure de participer ä la rdunion prdconciliaire, 
nous pensons que son renvoi s’impose"28.

Au meme moment plusieurs communautds orthodoxes issues de l’Eglise 
Russe soit par dmigration, soit par l’dtablissement des nouvelles frontidres politi- 
ques, s’adressent ä Constantinople, comme ä l’Eglise qui veille au delä des limi- 
tations nationales ä l’universalitd de l’Orthodoxie et constitue l’ultime recours 
dans les situations exceptionnelles. Dans l’entre-deux-guerres, le Patriarcat Oe­
cumdnique prend ainsi sous sa protection les Eglises de Pologne, de Finlande et 
des Pays Baltes (Estonie, Lettonie) - auxquelles il donne l’autonomie - ainsi que 
la principale fraction de l’dmigration russe en Europe occidentale25'.

Il est vrai cependant que, juste aprds la guerre, le Patriarcat de Moscou 
se profile d’une manidre agressive, comme voulant promouvoir la thdorie de la 
Troisidme Rome, et reorganise ä sa guise des Eglises qui politiquement se trou- 
vent au delä du "rideau de fer". Il ddveloppe une eccldsiologie qui dans la prati- 
que recuse l’existencc d’un centre d’accord universel. Ainsi surgissait dans le 
monde orthodoxe une bipolaritd dvidente, qui trds certainement mena$ait l’unitd 
et l’intdgritd de l’Eglise d’Orient. Comme le remarque Olivier Cldment, ä cette 

202 dpoque, Constantinople et Moscou reprdsentent deux conceptions diffdrentes de



l’Eglise et appartiennent ä deux univers politiques entre lesquels sbvit la guerre 
froide. Et pour les observateurs realistes l’Orthodoxie semblc devenir "bicbpha- 
le"3°.

Ainsi nous arrivons ä 1948, une annee de dans l’histoire orthodoxe et oe- 
cumenique contemporainc. C’est l’annbe oü accede au Trone oecumbnique 
Athenagoras I, mais aussi celle qui voit la naissance du COE, prbconisb par ce 
meme Trone oecumbnique en 1920. Mais en cette annbe il y a un troisieme eve- 
neraent qui ne passe pas inaperqu. II s’agit de la c616bration ä Moscou du 500*”° 
anniversaire de l’autocephalie de l’Eglise Russe, qui sous la pr6sidence du Patri- 
arche Alexis de Moscou et toute la Russie, prend l’allurc d’une conförence des 
chefs et des reprbsentants des Eglises orthodoxes. Cette Conference aborde non 
seulement des sujets dbjä blaborbs par les Conferences panorthodoxes de 1923 et 
de 1930, mais aussi eile prend position contre le mouvement oecumbnique et 
eile engage les Eglises prbsentes31 ä dbcliner l’invitation de l’Assemblde inaugu- 
rale du COE ä Amsterdam32.

Pourtant il n’a pas fallu plus d’une douzaine d’annbes pour que, par 
l’autoritb et la tenacite du Patriarche Ath6nagoras, les choses rentrent dans 
l’ordre. Ainsi en 1961, non seulement plusieurs Eglises orthodoxes, suivant 
l’exemple de Moscou, adhbrent au COE durant l’Assemblbe de la N. Delhi, mais 
en cette meme ann6e se tient ä Rhodes, avec la collaboration loyale de toutes les 
Eglises orthodoxes locales, la Premibre Conference Panorthodoxe, en vue de 
preparer le Saint et Grand Concile de l’Eglise orthodoxe.

Incontestablement, la Premibre Conference Panorthodoxe fut en bvbne- 
ment qui donna un nouvel 61an ä l’Orthodoxie. Pourtant il serait erronb de croi- 
re que Rhodes 1961 fut le premier rendez-vous panorthodoxe en l’espace de 
mille ans, comme il fut rbpetb ä plusieurs reprises. Il faut se rappeier que jus- 
qu’au milieu du 19'"’“ siede le sifege de Constantinople rbunissait rbgulierement 
les Patriarches orientaux et de nombreux bveques ä des conciles gbnbraux, dans 
le cadre du systbme de la "Pentarchie"33. Nbanmoins l’6mergence de plusieurs 
bglises "nationales" dans le Sud-Est europben, ä partir du milieu du 19''"’“ sibcle, 
a rendu caduc le systbme de la Pentarchie. Ainsi, au dbbut de notre sibcle, 
Constantinople inaugure un nouveau systbme de concertation et de coopbration 
orthodoxe dans lequel toutes les Eglises locales, blevbes au rang d’autocbphalie 
ou d’autonomie, sont directement reprbsentbes. Dbjä le Patriarche Oecumbni- 
que Joachim III dans son Encyclique de 1904 adressbe aux Eglises orthodoxes, 
prbconisait, d’une certaine faqon, ce nouveau systbme. Il suggbrait que des sujets 
concernant l’unitb orthodoxe et le rapprochement des Eglises soient examinbs 
tous les trois ans par des thbologiens dblbgubs par des Eglises et que les rbsul- 
tats de leur dblibbrations soient notifibs aux Eglises par le Patriarche de Con- 
stantinople pour dbcision finale3'.

Donc, Rhodes 1961 fut, d’une certaine manibre, la reconnaissance de 
nouvelles rbalitbs orthodoxes, mais aussi l’acceptation tacite par l’ensemble de 
l’Orthodoxie de la primautb de Constantinople, qui s’exprime non pas comme 
un pouvoir juridique que l’on imposc, mais comme un Service diaconal qu’on of- 
fre. Comme le fait remarquer bloquemment Olivier Clbment, la prbparation et le 
dbroulement de la confbrence de Rhodes vont montrer ce que peut etre une pri­
mautb qui se met au Service de l’union de tous. En se contentant de proposer, 
sans jamais essayer de rien imposer, en n’agissant qu’apres avoir obtenu l’accord 
des Eglises soeurs, et toujours selon une certaine bvidence du bien commun, le 203



Patriarche Ath6nagoras est parvenu ä ddsarmer les m6fiances. Le Patriarcat Oe- 
cum6nique a pris l’initiative de la Conference, il a procddd aux convocations, 
prdcisd le programme, etabli un röglement, prdsidd les sessions. Tout cela, non 
par un acte d’autoritd propre, mais aprds consultation des Eglises soeurs et pour 
exprimer leur accord".

Ce commun accord fut exprimd ä plusieurs reprises depuis. Ainsi la Deu- 
xidme Confdrence Panorthodoxe de Rhodes (1963) proposa le dialogue sur pied 
d’dgalitd avec l’Eglise Catholique Romaine. La Troisidme, rdunie toujours ä 
Rhodes en 1964, proposa le dialogue avec les Eglises Anglicane et Vieille- 
Catholique. Tandis que la Quatridme Confdrence Panorthodxe, rdunie ä 
Chambdsy-Gendve en juin 1968, s’occupa de l’ordre du jour du Grand Concile, 
examina le cheminement des relations de l’Eglise orthodoxe avec les Eglises 
Catholique-Romaine, Anglicane, Vieille-Catholique, Luthdrienne et les Eglises 
Orientales, dites non-chalcddoniennes, et procdda ä une dvaluation approfondie 
du tdmoignage et de la participation orthodoxes dans le COE.

Cette activitd interorthodoxe, soit dans le cadre des Confdrences Panor- 
thodoxes prdcitdes, soit dans le cadre des Confdrences Prdconciliaires (1971, 
1976, 1982, 1986), mel en dvidence un ddsir unanime d’ affirmer 1’ unitd et la 
conciliaritd de 1’ Eglise orthodoxe. D’ ailleurs la Troisidme Confdrence Panor­
thodoxe Prdconciliaire (28 octobre - 6 novembre 1986) en ratifiant le regiement 
du fonctionnement des confdrences panorthodoxes, non seulement reconfirma la 
pratique panorthodoxe en ce qui concerne le röle du Patriarche Oecumdnique, 
mais en meme temps invalida toutes les speculations qui, depuis la Premiere 
Confdrence Panorthodoxe de Rhodes (1961) ddjä, voyaient une contestation de 
la pari de certaines Eglises orthodoxes, des prdrogatives du Patriarche de 
Constantinople en tant que Protos de 1’ Eglise orthodoxe3®. Mais cette activite 
en meme temps, ddmontre que tous ces rdsultats positifs, inscrits ä 1’ actif de 
1’ Orthodoxie et obtenus gräce ä un sens constructif de la rdalitd de la communi- 
on des Eglises locales, se rdalisdrent gräce ä la diaconie du Patriarcat de Const­
antinople qui, en conformitd avec ses prdrogatives comme "premiöre Eglise" de 
1’ Orthodoxie, et fiddle ä sa vocation oecumdnique, se mit, comme toujours, au 
Service de ses Eglises-Soeurs et de 1’ oikoumene chretienne toute entiere.

En guise de conclusion il serait judicieux de citer ce que feu le Patriarche 
Athdnagoras disait dans une Encyclique, lue le dimanche de 1’ Orthodoxie en 
1950, ä propos de la diaconie Offerte par le Siüge Constantinopolitain:

"L’ Eglise du saint Apötre Andre le premier appele, si humble, si petite 
au commencement, a grandi, s’ est dtendue, s’ est dlevde jusqu’ ä devenir un Sid- 
ge oecumdnique, un centre qui permet au cercle de 1’ Eglise orthodoxe de s’ in- 
scrire dans son traed divin. Ce centre et ce fondement divins maintiennent en- 
semble toutes les Eglises locales et autocdphales. Celles-ci, agissant elles-memes 
par 1’ dconomie canoniquc des affaires eccldsiales, et coordonndes par ce centre, 
constituent un corps unique et indivisible. Le Siege oecumdnique pourvoit et 
veille aux autres Eglises soeurs, chaque fois que des circonstances extraordinai- 
res entravent 1’ oeuvre pastorale. Pour tout dire, ce n’ est pas autrement que par 
ce Siege, par la communion et le contact avec Lui, que les Eglises orthodoxes lo­
cales sont comme reliees entre eiles pour former le Corps de 1’ Eglise orthodo­
xe, Une, Sainte, Catholique et Apostolique, dont la tete n’ est nul autre que Ce- 
lui seul qui est 1’ origine et 1’ accomplissement de la foi, Jdsus Christ"37.

204



Notes

11 Cor., 11, 26.
2 Hebr. 13, 8.
3 St Ignace d’Antioche, Epitre aux Smyrniotes, VIII, 2, Migne, P.G. 5,852.
4 A. Schmemann, La notion de primautd dans 1’ eccldsiologie orthodoxe, 

dans Afanassieff - Kouloumzine - Meyendorff - Schmemann, La primautd de Pier­
re dans 1’ Eglise orthodoxe, Delachaux-Niestld 1960, p. 119.

5 St Ignace d’Antioche, Epitre aux Romains, Migne, P.G. 5, 685.
6 Schmemann, op. cit.(4), p. 142
7 Selon 1’ ordre de presdance, ces Eglises sont les suivantes: le Patriarcat 

Oecumdnique de Constantinople, les autres Patriarcats apostoliques d’ Alexan- 
drie, d’ Antioche et de J6rusalem, les Patriarcats de Moscou, de Beigrade, de 
Bucharest et de Sofia, les Eglises de Chypre, de Grece, de Georgie, de Pologne, 
de Tchecoslovaquie, de Finlande et d’ Albanie (mise en veilleuse, temporaire- 
ment, souhaitons-le, ä la suite de la "rdvolution culturelle" dans ce pays). Ces 
Eglises repr6sentent environ 150 millions de fidöles de langue grecque, arabe, 
slave, roumaine, caucasienne et finnoise, auxquels il faut ajouter environ 7 mil­
lions de fidöles dans 1’ espace de la Dispersion, notamment aux Amdriques du 
Nord et du Sud, en Europe occidentale, en Ocdanie (Australie et N. Zdlande), 
mais aussi en Extreme-Onent (Japon, Corde du Sud) et ei> Afrique.

8 J. Meyendorff, Living Tradition, SVS Press, Crestwood N.Y. 1978, p. 110.
9 Rom., 16,9.
10 Maxime de Sardes, Le Patriarcat Oecumdnique dans 1’ Eglise orthodoxe, 

Beauchesne Paris 1975, p.98.
11 Mansi, 3, 560 CD.
12 G. Konidaris, La formation de 1’ Eglise Catholique jusqu’au ddbut du
siede, Athenes 1955, p. 73.
13 V. Pheidas, Les critöres canoniques des ddcisions administratives du 

I4-"- Concile Oecumdnique, dans Le I4m” Concile Oecumdnique, les dditions du 
Centre Orthodoxe, Chambdsy 1982, p. 392.

14 Chrysostome de Myre, Les Prdsupposds historico-dogmatiques de 1’ oe- 
cumdnitd du II Concile Oecumdnique, dans Le II Concile Oecumdnique, ddi­
tions du Centre Orthodoxe, Chambdsy 1982, p. 86.

15 "Suivant partout les ddfinitions des saints Pdres, et connaissant pour 
1’ avoir lu integralement le canon des 150 dveques aimds de Dieu rdunis sous le 
grand Thdodose de pieuse mdmoire, qui fut roi de la citd impdriale la nouvelle 
Rome, nous aussi ddfmissons les memes choses et affirmons par notre vote le 
primat de la tres sainte Eglise de cette meme Constantinople la nouvelle Rome. 
En eff et au Tröne de 1’ ancienne Rome, parce que la ville est impdriale, les Pd­
res ont donnd ä juste titre le primat. Pour la meme raison les 150 dveques aimds 
de Dieu ont attribud le meme primat au trds saint Tröne de la nouvelle Rome, 
jugeant raisonnablement que la citd honorde par 1’ Empire et le Sdnat et jouis- 
sant du meme primat que V ancienne Rome la eite impdriale, devait etre magni- 
fide comme eile dans les affaires eccldsiastiques, dtant seconde aprös eile. Ainsi 
les seuls mdtropolites des Diocöses du Pont, d’ Asie et de Thrace, de meme que 
les dveques des Diocöses susdits chez les barbares, doivent etre ordonnds par le 
trds saint Tröne de la trds sainte Eglise de Constantinople. C’ est-ä-dire que cha- 
que mdtropolite des Diocöses susdits, avec les dveques de la province, ordonne 
les dveques de cette province, comme le prescrivent les divins canons. Mais 
comme il a dtd dit, les mdtropolites des Diocöses susdits sont ordonnds par 1’ ar- 
cheveque de Constantinople, en accord, selon la coutume, avec les suffrages qui 
leur sont attribuds". Mansi, 7, 369 B-D. Texte fran$ais par Jacques Touraine, 
chez Maxime de Sardes, op. cit. (10), p. 264.

16 "Renouvelant ce qui a ete legiferd par les cent cinquante Pdres dans cet­
te citd impdriale gardde de Dieu, et par les six cent trente Pdres assemblds ä 
Chalcddonie, ä savoir que le Tröne de Constantinople jouit des memes droits 
que le Tröne de 1’ ancienne Rome, qu’ il est magnifid comme lui dans les affaires 
eccldsiastiques, qu’ il est le deuxieme aprös lui, et qu’ il est suivi du Tröne 205



d’ Alexandrie la grande ville, puis de celui d’ Antioche, enfin de celui de la ville 
de Jerusalem". Mansi, 11, 960 BC. Texte frangais par Jacques Touraille, chez 
Maxime de Sardes, op. eit. (10), p. 283.

17 Maxime de Sardes, op. cit. (10), p. 311.
18 Gennadios d' Heliopolis et Theira, Histoire du Patriarcat oecum6nique, 

vol. I, Athenes 1953, p. 188 (texte en grec).
19 O. Climent, Dialogues avec le Patriarche Athenagoras, Fayard 1969, p. 

87.
20 Chrysostome de Myre, Le Patriarcat Oecum6nique dans la communion 

des Eglises Orthodoxes, dans Eglise locale et Eglise universelle, les Editions du 
Centre Orthodoxe, Chambesy 1981, p. 213.

21 C. Delikanis, Documents eccl6siastiques officiels inclus dans les registres 
de 1’ archive patriarcale, Constantinople 1904, p. 217.

22 Chrysostome de Myre,op. cit. (20), pp. 207-211.
23 J. Meyendorff, Needed: the Ecumenical Patriarchate, dans The Orthodox 

Church, vol. 14, Nr. 4,1978, p. 4.
24 J. Erickson, Common Comprehension of Christians Concerning Authori- 

ty and Central Power in the Church in View of Orthodox Theology in Kanon IV, 
Die Kirche und die Kirchen, Autonomie und Autokephalie, I Teil. Wien 1980, p. 
101.

25 Maxime de Sardes, op. cit. (10), p. 333.
26 C. Delikanis, Documents patriarcaux, Tome 3, Constantinople 1905, pp. 

24-26.
27 A. Alivisatos, The position of the Ecumenical Patriarchate today, dans 

International Relations, special issue - The Ecumenical Patriarchate of Constan­
tinople, December 1964-April 1965, Nr. 7-8, p. 5.

28 Rev. "Orthodoxia", 7 (1932), p. 226.
29 Clöment, op. cit. (19), p. 89.
30 Climent, op. cit. (19), p. 89.
31 Le Patriarcat Oecum6nique ainsi que 1’ Eglise de Gröce participbrent 

aux cerbmonies solenneiles comm6moratives, mais pas aux travaux de la Conf6- 
rence.

32 Actes de la Conference des Eglises Autocdphales orthodoxes, vol. II, 
Moscou 1952, p. 452.

33 "Selon la 16gislation canonique de 1’ Eglise, la chr6tient6 avait cinq diri- 
geants supremes qui occupaient les Sieges 6piscopaux de Rome, de Constanti­
nople, d’ Alexandrie, d’ Antioche et de J6rusalem. Ses dveques qui formaient la 
pentarchie des Patriarches etaient honorbs pour leur prbeminence, d’ une pari ä 
cause de leur origine apostolique et d’ autre part ä cause de 1’ importance cen­
trale des villes dans lesquelles leurs Eglises avaient 6t6 fond6es et avaient leur 
Si6ge". Maxime de Sardes, op. cit. (10), p. 300.

34 Joachim III, Encychque du 1904, dans Vasil Istavridis, Histoire du Mou­
vement Oecumenique, Thessaloniki 19842, p. 331.

35 Clement, op. cit. (19), p. 545.
36 Le rüglement en effet decrit de la fagon la plus claire le röle du Patriar­

che Oecumbmque, tant en ce qui concerne la convocation des Conferences pan- 
orthodoxes prbconciliaires, que leur prdsidence. Selon 1’ article deux du Regle­
ment "Les Conferences panorthodoxes pr6conciliaires sont convoquees par le 
Patriarche oecum6nique, aprbs accord des Chefs des Eglises orthodoxes locales, 
au moyen de lettres patriarcales adressees ä toutes les Eglises orthodoxes loca­
les autoc6pha!es et autonomes". Tandis que 1’ article six stipule que "La prbsi- 
dence des Conferences panorthodoxes preconciliaires est exercee par le deiegue 
du Patriarcat Oecum6mque". Voir Reglement des Conferences panorthodoxes 
preconciliaires, dans Episkepsis, 17'”"'' annee, Nr. 369, (15 d6cembre 1986), pp. 
2-3.

37 Athenagoras I, Encycliquc Patriarcale, "Orthodoxia", 25 (1950), pp. 39- 
41, voir aussi Maxime de Sardes, op. cit. (10), p. 23.

206



PROTOS" AND CONCILIARITY

Radko Poptodorov,Sofia

The process of integration and consolidation of lawfuily differentiated, ut- 
terly independent and autocephalous church communities into larger ad­
ministrative entities had already been started in Apostolic times. Within the 
St.Paul’s concept the individual communities have formed separate groups main- 
ly in conformity with the political division of the Empire, thus bearing the names 
of the Roman provinces. The Church of Ephesus and the neighbouring churches 
are called "Asian churches"1. St.Paul gives Orders to "the churches of Galatia"2. 
He speaks of God’s grace that has been bestowed upon "the churches of 
Macedonia"3. The Christians in Rome and other places nearby he calls "those in 
Italy"\ The ones chosen for Christ from the inner and the eastern parts of Asia 
Minor St. Peter regards as Christians belonging to the provinces of Pontus, 
Galatia, Cappadocia, Asia and Bithynia5. And the author of the book "Acts" (of 
the Apostels) arranges the churches in groups which St. Paul, together with 
Silas, has Consolidated as the ones from "Syria and Cilicia"s.

This natural process of drawing together, however, either on the basis of 
the administrative-political or on the basis of the ethnical or geographical prin- 
ciples’’ reconstructs the picture of the Apostles’ missionary activities at that time. 
Following the Lord’s command to spread the Gospel to all nations (Matthew 
28,20) the Apostles went first to the central cities of the Empire and there they 
founded Christian communities. After Jerusalem Christianity found fertile soil 
also in Antioch, Alexandria, Rome, Ephesus, Carthago and from there it was 
spread to minor cities and places in the periphery. In these places of secondary 
importance the missionary activities were carried out by the clergy and the mis- 
sionaries coming from the central cities. The latter established there the core of 
the local hierarchy. This method of missionary work was one of the reasons for 
minor Christian communities to develop special feelings of affiliation toward the 
communities in larger cities and consider themselves as spiritual daughters of 
these elder proto-Christian matrices ecclesiae or sedes apostolicae. Later on, 
when the extraordinary charismatic office of the Apostles ceased to function and 
their successors - the bishops - had to deal with all matters on their own8, the 
first prelate of the elder church began to acquire authority and moral power 
which his church as matrices or sedes apostolicae had already enjoyed. Initially 
he was honoured with the title "a bishop of the Apostolic Church" or "primae 
sedes" (or protos episcopon - in Greek), whereas the bishops of the filial chur­
ches thought themselves, so to say, a kind of spiritual children of him®. That 
particular position of the first-ranking bishop has been strengthened by certain 
historical developments in the course of the first three centuries. These con- 
tributed greatly to the slow transformation of a group of smaller communities 
into a large administrative church Union as well as to the gradual consolidation 
of the moral authority of the first bishop - the one presiding over the mother- 
church, in relation to his co-celebrants - the other bishops who were equal to 
him in terms of apostolic authority and power.

207



Thus, for example, the church of apostolic origin, situated in the provincial 
Capital, by the virtue of its authentic teaching and well established Organization 
had become a natural source of spiritual experience for the younger com- 
munities. In times of perplcxities concerning the common condition of the 
church, such as dogmatical or organizational matters, the latter turned to the 
mother church, i.e. to its responsible chief officers for assistance. Quite often 
bishops of younger daughter-communities sought help and advice from the 
bishops of the leading churches and maintained strong ties with them for the 
sake of the needs of every day church life. Whenever younger communities had 
happened to endure severe trials, the first-ranking bishops had the moral Obliga­
tion to respond and take special care of those who suffered most.

Düring the periods of prosecution the first-ranking bishops as residents of 
central cities had a better opportunity to learn in advance about the plotted 
repressions and forewarn the neighbouring churches. They gave instructions and 
pointed out measures of how mass sufferings of innocent Christians could be 
best averted or avoided. Undoubtedly the neighbouring communities were im- 
mensely grateful for all that and their bishops regarded the solicitude on the part 
of the protos and the clergy of the central church as something quite natural and 
indispensable for their peaceful existence10. Moreover, the location in central 
and rieh cities gave the mother-churches another advantage of being always in a 
better financial condition than those in smaller cities. At the time of persecution 
when church or private property was either seized or destroyed, the need of 
material aid and charity for smaller and defenceless churches was feit more than 
ever. And the mother churches were the first to respond. Especially the rieh 
Roman Church was well known for its charity and generosity11.

The fact that the protoi were persons of rare abilities and erudition, with 
strong will and determination, possessing exceptional virtues of outstanding 
Christian pastors contributed to a great extent toward the strengthening of the 
Position of the first bishop as guardian and leader of the neighbouring churches 
in terms of honour and moral authority. They were well known for their firm 
faith and righteousness, skillful diplomacy and many other qualities12.

On all accounts the brotherly care and authority of the protos were not ig- 
nored in cases of vacancy of some of the sees (their bishops either died of 
natural causes or died the death of martyrs) gravitating to the mother-church. 
After cessation of the Apostolic office, the small councils (synods) which 
repeatedly have taken place on that occasion, demonstrated through the pre- 
sence of all the neighbouring bishops the boundaries of a given church district 
surrounding the central church. These in the literature so-called "irregulär" or 
"extraordinary" synods played also an important role in promoting and streng­
thening the first bishops’s leading position, since he was the one who presided 
over them and his word and advice were sought and respected by the rest of the 
bishops.

With good reason Sohm, Gidoulianov and other authors have taken notice 
of the fact that it was the leading role which the central church played in the 
process of the church acceptance (reception) that influenced in a positive way 
the attitude of the filial churches toward the first bishop and his authoritative 
Position. The term "church reception" (acceptance) implies the recognition and 
acceptance of various acts concerning organizational and administrative matters 

208 of a community by the central church and its bishop. For example, if the election



of a bishop was contested because of some alleged irregularities, the community 
referred the question to the neighbouring congregations for consideration and 
approval. In case they refused to do so, the community appealed to the mother 
church trying to make it accept the act as regularly and lawfully performed. The 
acceptance of the election of the mother church usually resulted in its reception 
by the others. Such cases could occur not only with regard to matters of struc- 
ture and administration, but also on the grounds of doctrine. For instance, when 
a Christian falls into heresy and, despite of being excommunicated by the 
respective bishop, goes on living with the conviction that he is right in his belief 
and teaching, he then approaches the neighbouring communities on the subject. 
Provided, that the response is negative, he tries to win over the bishop of the 
central city along with the whole church. If the central church and its bishop find 
the teaching of that Christian correct, that is, they accept it as such, it usually 
results in the acceptance by the remaining churches in the area.

The Spanish communities in Legian and Astourin and the two bishops, 
Marcial and Vasilid, who were expelled by them represent an historical illustra- 
tion of the first case. The first were striving to secure the acceptance of the 
authoritative Cartharginian primate St. Cyprian, while the latter approached the 
Bishop of Rome for the same reason. Marcion, the heretic, who was excom­
municated by his own father, the bishop of Synop in Pontus, serves as example of 
the second case. Determined to try all means, he gave away his property and 
went to Rome in Order to predispose the local church and the bishop in his 
favour. For that purpose he did not even spare 200.000 sesterces which he of- 
fered as donation to the Roman Church13. Thus the decisive influence exercised 
by the central church (usually of apostolic origin or situated in a central city, or 
both) in the process of church acceptance has marked the outlines of various 
smaller or larger church districts1-*. In this respect the communities of Rome, 
Antioch, Alexandria, Jerusalem and some others head the list13. Naturally not 
always and not all of the questions were settled through reception on the part of 
the central churches. In such cases the Christians usually resorted to holding a 
council (synod), for a conciliar decision on debatable matters and acts. In the 
majority of cases, however, the influence of the central community over small 
congregations in the process of reception has promoted the moral authority of 
the first-ranking bishop over his colleagues. The circumstances under considera­
tion extended his influence and Consolidated his sometimes greater actual power 
in comparison with that of the other bishops. But that was not related to ac- 
knowledgement of any greater jurisdictional power which the first bishop ex­
ercised over the other bishops and it did not mcan any formally legal differentia- 
tion within the episcopate itself in which supposedly some bishops were to be 
subordinated to others. By virtue of the apostolic authority and power bestowed 
upon them and the particular juridical rights they were entitled to, the bishops 
were completely equal among themselves as well as their respective dioceses 
were independent and truly autocephalous1“.

Whenever the acceptance of a certain decision on a question of either doc- 
trinal or organizational nature by the central church and its bishop appeared to 
be insufficient and was not adopted by the remaining churches, the latter 
resorted to holding a council (synod) of all the bishops concerned. At first they 
used for this purpose the accidental episcopal gatherings at which a newly 
elected bishop was to be installed, that is, the so-called "irregulär" or "ex- 209



traordinary" synods, usually enlarged by the attendance of a greater number of 
bishops and, if possible, by the presence of the first-ranking bishop. The per­
sonal acquaintance, unanimity and unity of action of those bishops who attended 
such synod contributed to the stronger cohesion of their communities into a 
single administrative unit.

Thus on basis of:
1) the method chosen for spreading Christianity from the major administra­

tive centres to the neighbouring towns and villages,
2) the persecution organized against Christians and the help rendered to 

the affected communities by larger and richer churches,
3) the moral Obligation of the first-ranking bishop and his church to guard, 

care and co-operate with younger and weaker churches, so that they could 
normally advance on the road to salvation and perfection,

4) the influence of the central church and especially of its bishop in the 
process of the church acceptance (reception),

5) the practice of extended irregulär assemblies of neighbouring bishops in 
the presence and under the presidency of the bishop of the most influential 
church districts, or rather territorial-administrative church entities of the size of 
Roman provinces17 have spontaneously been formed. This process has played a 
decisive role in promoting the authority and the moral appeal of the protos in a 
given church province. After all, his appeal and prestige have grown into moral 
priority and permanent pre-eminence recognized by the bishops of all surround- 
ing communities in this ecclesiastical province, thus leading to juridical con- 
sequences such as:

1) at the request of a few or more neighbouring bishops the protos was to 
call an episcopal synod of the province,

2) being entitled to the same rights as all other bishops he was to preside 
over the synodal proceedings,

3) at the request of the provincial bishops he was to be responsible for the 
task of promulgating and carrying out the synodal decisions,

4) at a consecration of a duly elected bishop he was to have a predominant 
participation, in case he was present. His position has also been strengthened 
due to the following simple practical convenience: the most convenient place for 
holding a synod appeared to be the central city of the protos; the most efficient 
means for promulgating and carrying out the synodal decisions were also avail- 
able there; the large number of devout and competent clergy who were gathered 
around the protos18.

The predominant position of the first-ranking bishops - the protoi - these 
living focuses of conciliar unity - provided grounds for some ambitious and 
power-loving prelates to take advantage of certain circumstances trying to trans- 
form their moral authority into juridical power, domination and monarchical ab- 
solutism. Toward the end of the third Century the church historian Eusebius 
complains about "those violating God’s law pastors of ours who got involved in 
heated quarrels and thus multiplied discords, threats, jealousy and hatred as 
though they were after some sort of unlimited power"1®. As Eusebius himself 
points out "These were indecent and wicked deeds that incurred God’s wrath". 
The common church consciousness was strongly opposed to such anti-ec- 
clesiastical and anti-Christian actions. Expression of this reaction we find:

210



- in the words of prominent Fathers,
- in the thirty-fourth, thirty-seventh and seventy-fourth Apostolic canons,
- in similar canons promulgated by subsequent local councils, as well as in their 
procedural practice.

And the three forms of common legal consciousness of the Church are 
historical proof of the struggle for and the victory of the conciliar principle in 
the life, Organization and administration of the regional (local) church.

Among the works of distinguished Holy Fathers the letters of St. Cyprian of 
Carthago ranks first in relation to the questions under consideration. It is evi­
dent from these letters that the protos or the primate possessing moral authority 
or primacy of honour, has presided over the synod and has conducted its 
proceeding merely because this right was willingly given to him by the remaining 
bishops. In other words, he exercised this right by virtue of his spiritual primacy 
of honour, not because he had any special juridical power over the rest. The 
"Protos" like all the other bishops present at a synod was proxy for his own 
diocese and as first among equals (primus inter pares) he presided over, tabled 
questions for discussion and probably was the last one to vote20.

In his speech before the opening of the Great African council in 256 St. 
Cyprian said: "Everyone of us will have the opportunity to express his own 
opinion on the matter but at the same time no one can denounce or excommuni- 
cate his colleague for having contrary views. 1 do not think that one would step 
forward and say that he is the bishop of the bishops (superior to all) and Start 
forcing his fellow-workers into accepting his opinion. Strictly speaking this is out 
of question, since each bishop is entitled to the right of freedom and power as 
well as to make his own decisions (arbitrium). In this respect he cannot judge 
and be judged by others"“. This excerpt serves as a sound proof of the equality 
of all bishops in terms of juridical power within the synod, i.e. the truly conciliar 
administration of the regional (local) church at the time prior to the council of 
Nicaea. From the sixty-seventh letter of St. Cyprian it becomcs clear that the 
Church then strictly followed the old tradition of conciliar election and con- 
secration of a new bishop. She did not allow any power-loving prelates to cliange 
the church order bequeathed by the Apostles, according to which a bishop was 
to be elected only after "a ruling of the bishops'' at their synod. From St. Cy- 
prian’s letter no. 67 as well as from no. 43 it also becomes evident that at the 
time of episcopal election and consecration not only the present bishops - at 
least three of them - but also those absent should have given their consent. 
There is no reference to the consent of the protos as being indispensable. Of 
course, his consent, not juridical in its nature though, was persistently sought 
after because the acceptance and the consecration of a bishop by his church 
proved to be of paramount importance for the remaining communities and the 
local church as a whole to act likewise. The participation of the protos in an 
episcopal consecration was also preferred to that of another bishop“.

In "Apostolic Decrees" the right to "designate" and "approve", i.e. to no­
minale a candidate for bishop, is given to the episcopal synod as a whole, not to 
a single prelate“.

Even the calling or the initiative of calling a synod did not seem to be as 
much a right as rather an obügation of the first bishop - an Obligation in return 
for that priority of honour he was accorded with as a chairman of the synod“.

211



The conciliar principle of Organization and administration of the local 
church is best defined, however, in the specific documents from the time before 
the council of Nicaea - the Apostolic canons. Here comes to the fore the thirty- 
fourth Apostolic canon whose origin the canonologists trace to the times of St. 
Cyprian of Carthago, Phirmilian of Caesarea-Cappadocia and Cornelius of 
Rome. This canon as an expression of the common voice of the One and 
Catholic Church from the Pre-Nicaean period reads as follows: The bishops of 
each nation ("ethnous") are obliged to look up to the first among them (the 
"protos"), to consider him as head, and to do nothing without his consent. Each 
one is to do only what is pertinent to his diocese and to the villages within it. 
Nor, on the other hand, is the "protos" to take any action without the consent of 
all. For thus there will be concord, and God will be glorified through the Lord, 
in the Holy Spirit, the Father, the Son and the Holy Spirit"“.

In a few simple words yet inspired by the Holy Spirit, this canon em- 
phasizes the supreme, namely the conciliar power in the Church as a whole, and 
it defines in particular the rights, the duties and the mutual relations of the 
bearers of this power - the bishops within the local church.

The thirty-fourth Apostolic canon forbids the bishops of a nation (the term 
"ethnous" does not have the modern sense of the term "nation" but the sense 
found in the canon itself, that is, county, land, region, province, area) to do 
whatever in the region without the consent, i.e. the knowledge or the opinion 
("gnomis") of the first among them - the protos. It implies also that the bishops 
are not to take any action of general importance outside the limits of their 
respective dioceses, where they together with the clergy and the faithful are 
empowered to act as they see fit and where no one is to interfere unless there is 
some contradiction to the dogmas, the moral or legal discipline of the church. 
And the "protos" on his part, although first among all, is to take no action 
without the consent of all concerning the whole region, i.e. the dioceses of the 
other bishops. He is to exercise no power of personal supremacy, unless he does 
so within the limits of his own diocese where he occupies the throne of Christ as 
he disposes reverently of the matters of his church"“. Only on the basis of com­
mon consent, unanimity and unity of action of the regional bishops, i.e. the epis- 
copal synod together with the "protos" and reciprocally - the regional "protos" 
together with the episcopal synod - the supreme and truly conciliar power can 
be exercised.

Some Christians, even theologians and canonologists, considering the ex­
pression "as head" used in the canon, are inclined to think that the canon, 
nevertheless, acknowledges not only moral rights and prerogatives of the 
"protos", but what is more, that he is entitled to some special rights of juridical 
nature as to the privilege of being head of the regional church. The careful 
analysis of the canon, as Prof. Cankov aptly observes, refutes this viewpoint and 
proves quite the contrary:27 "First of all, every conscientious reader dealing with 
the canon will clearly see that the preposition "as" is placed before the word 
"head" and, therefore, the protos is considered "as head", not simply "head". So 
even without much deliberation one can understand the whole falsification of 
the letter and the meaning of the canon, as though the first-ranking bishop ap- 
peared to be head of the bishops (the church). On the contrary. The thirty- 
fourth Apostolic canon emphatically rejects the theory of the positive supremacy 

212 of the "protos"28.



But there is more to be inquired into that matter: "os kefalin" ("as head") is 
here not used in the sense of present participle2®, i.e. "being head"; it is not used 
even in the sense of real comparison to head which could have inevitably 
resulted in the acknowledgment of the supremacy of the first bishop30. Being 
aware of the entire contents of the canon we have to admit that "os" is used here 
only in the sense of a fictious, imaginary comparison (in the sense of "als ob” - in 
German, ... in Russian) which could be translated into English "as if/though". In 
that sense "os" (as if/though) is widely used in the New Testament. Thus per- 
ceived it must be translated along with "kefalin" (head) as follows: "As if (he is) 
head" or "as though being head". Therefore, the expression under consideration 
means nothing eise, but primacy of honour, i.e. the priority of the protos to 
preside over the episcopal assembly (synod). Most of the recent Russian 
canonologists like Zaozerskii, Samarin, Aksakov, Titov etc. share the same un- 
derstanding of this expression.

As it is evident from the analysis of the canon, the priority of the protos is 
not unconditional and absolute and by no means does it affect the whole ränge 
of episcopal relations; this priority is rather relative and it is best demonstrated 
at a council concerning matters that are beyond the competence of a regulär 
diocesan bishop31. Nothing whatsoever is said about any jurisdictional priority of 
the protos32. Besides, if a council cannot be legitimate without the protos being 
present, then, by the same token, the decisions of such council have no validity 
without his opinion on the matter (speaking of opinion, not consent). Again, ac- 
cording to the same rule a council without the participation of all the bishops 
cannot be legitimate and consequently its decisions are not valid without the 
opinion of each one of them. Thus for both the protos and the other bishops as 
well the participation in the proceedings and in the decision making process is 
rather an Obligation than a right33. This proves the point that the "protos" is 
neither head of a local church nor has he any supremacy over it. His supremacy, 
in fact, is only his ranking first among equales. It is demonstrated mostly through 
the presidential position he is entrusted with by the rest of the bishops-34. Thus 
being the highest ecclesiastical authority only the synod of the provincial 
bishops, presided over by the protos, had the> competence to deal with matters 
concerning "the dogmas of piety" and "controversies that arise"33. This synod was 
to be convened twice a year - in the fourth weck of Pentecost and on the 
twentieth day of October. Such practice has existed since the time of St. Cyprian. 
According to the rule the calling of the synod was not up to the protos’ 
bcnevolcnce. Both the protos and the bishops were obligated to follow the law. 
And the synod under the presidency of the protos "nominated" and "confirmed" 
the candidate chosen by the clergy and the people for a bishop. The consecra- 
tion of the latter by the protos with the assistance of at least two or more bishops 
was not to be performed on the grounds of an exclusively established juridical 
right3“. The synod under the presidency of the protos was in the position to sub- 
poena (up to three times) any bishop who has been accused by reliable people 
and not the protos, but the synod as a whole tried the accused and reached its 
own decision. The protos is only the one who on behalf of the synod passes the 
sentence37.

The Church has no and cannot have any earthly visible "head" other than 
her invisible head Jesus Christ Himself. Likewise no single person is to exercise

213



any supreme power in the Church, for such authority belongs to the council 
(synod) comprised of the successors of the Apostolic Church, equal in rights 
and power, - the bishops in co-operation with the clergy and the faithful. This 
synod functions legitimately under the presidency, not supremacy, of the first 
bishop of the region, i.e. the protos or the primate. That is exactly what can. 9 of 
the council of Antioch as well as the similar can. 34 of the Apostles refer to (the 
canonical and synodical relations which prevail between the provincial bishops 
and the first-ranking bishop of the region). The 9,h canon of Antioch, for the 
most part a reiteration of canon 34 of the Apostles, reads as follows; "The 
bishops of each eparchy are obliged to look up to the first-ranking bishop 
(proestota -) in the metropolis who takes care (frontida) of the entire eparchy, 
for from everywhere all those who have business or other matters to attend to, 
converge upon the metropolis to dispose or expedite them. And because of this, 
it is decreed, according to the ancient rule of our fathers which is valid for ever, 
that the first ranking-bishop of the metropolis has primacy of honour and the 
other bishops are to do nothing of general importance except what is pertinent 
to their diocese and the places dependent on it. For each bishop has authority 
over his own district both to administer in accordance with the reverence in- 
cumbent upon him and to take care of the entire region subordinated to his city, 
as well as authority to ordain presbyters and deacons and to handle each matter 
according to his judgement. Beyond that he is to do nothing without the consent 
(gnomis - opinion) of the bishop of the metropolis as well as the latter - without 
the consent (prefarably - opinion38) of the rest of the bishops. The canon of 
Antioch gives an authoritative interpretation of the Apostolic can. 34, esp. of the 
expression "as head" ("os kefalin"). In the Antiochian canon the term "first rank- 
ing" (proestota) is used instead. But this is the exact opposite of "head" or "as 
head"; it means moral priority or "primacy of honour"39. Besides, the term 
"frontida" used in the Greek text (phrontis = care, solicitude) emphatically 
refutes the viewpoint that the protos or the first-ranking bishop had any juridical 
right to supervise (control, inspect) the activities of the bishops belonging to the 
region. The canon does not justify any juridical power of administrative supervi- 
sion. On the contrary. It clearly speaks of "the all embracing pastoral concern 
(care), that is, the carrying out of a moral Obligation on the part of the first 
bishop so that all matters of faith and piety could advance in the right direc- 
tion-10. Moreover, this moral Obligation to care and protect was imposed upon 
the protos, for he was the one having priority of honour over the other bishops 
as first among equals.

On the basis of what has been said so far it may be concluded that during 
the first three centuries the "protos" and the synod (the episcopal College) were 
inseparatly linked together. During that period the local (regional) church in 
terms of Organization and administration has been formed by and acted through 
the synod (council) of the equal successors to the Apostolic power - the bishops 
of the United and yet independent autocephalous church communities under the 
presidency of the "protos" who as the first among equals (primus inter pares) 
had primacy of honour in return for the Obligation to exercise the executive 
power. Naturally the "protos" and the synod (the episcopal College) did function 
in close Cooperation with the rest of the clergy and the faithful, thus allowing the 
whole church to participate in the exercise of the ecclesiastical power. An ex- 

214 pression of this unanimity in action and Cooperation between these composite



elements of the ecclesiastical body; the episcopal assembly, the "protos", the 
clergy and the faithful, i.e. the whole Church were the local council on important 
church matters that have frequently taken place at that time.

Notes

11 Cor.16,19
2 I Cor.16,1
3 I Cor.8,1
4 Hebr.13,24
5 I Peter 1,1
6 Acts 15,41
7 The theory (supported by Petrus de Marka, De concordia sacerdotii et im- 

perii, Paris 1653, vol.l, cap.3,6,9; L.Thomassinnus, Vetus et nova ecclesiae dis- 
ciplina cira beneficia et beneficiarios, P.1,1 L, cfr.7 und 4, p.28) that the 
Apostles themselves divided the entire church into provinces corresponding to 
the political division of the Empire and appointed special bishops-metropolitans 
as tneir heads, is no longer valid. It is generally accepted that tne Apostles have 
only prepared the conditions necessary later on for the appearance of the metro- 
pohtans and their districts. CftDu Pin, De antiagne ecclesiae disciphna, Paris 
1686, 1 und 6, pp.15-19, Beveregius, Codex Canonum primitivae ecclesiae 
vindicatus, L. II, cir.5, r.59, 93; F.Maasen, Der Primat des Bischofs von Rom und 
die alten Patriarchalkirchen, Bonn 1853, p.4 ff.; CJ.Hefele, Conciliengeschichte, 
Bd.I, p.384; cfr. for further details - P.V.Gidoulianov, The Metropolitans of the 
First Three Centuries, pp.25-26, 37-38, 82-90 (in Russian).

8 Regarding the so-called "monarchical episcopate" dx.Gidoulianov, 
op.cit.(7), pp.21-23; Hamack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums 
Bd.I, p.454.

9 St.Cankov, Is His Beautitude the Exarch Head of the Bulgarian Church?, 
in: Church Gazette (in Bulgarian) 1 (1911), p.61, col.II.

10 Cix.Cankov, ibid., no.6, p.61., col.II; Gidoulianov, op.cit.(7), pp.20, 22.
11 Cankov, ibid., no.6, p.62; dx.R.Sohm, Kirchenrecht, Bd.I, Die Ge­

schichtlichen Grundlagen, Leipzig 1892, p.355, Anm.17; Gidoulianov, op.cit.(7), 
pp.23-24.

12 Sohm, op.cit.(ll), p.367, Examples for such protoi were St. Cyprian of 
Carthago, Phirmillian of Cesaro-Cappadöcia, Policrat of Ephesus and the like.

13 Euseb.IV, 22; in Russian transl. pp.229-231; cfr. VBolotov, Lectures in 
Ancient History of the Church, vol.II, pp.226 ff.

14 Sohm, op.cit.(ll), p.366; Gidoulianov, op.cit.(7), p.20.
15 Gidoulianov, op.cit.(7), pp.189 ff., 199 ff., 223 ff.
16 Sohm carries tnings too far when he thinks that the moral authority of 

the first-ranking bishop was in fact his juridical power to decide by himself all 
matters of general concern.- Sohm, op.cit.(ll), pp.363, 364-366; Gidoulianov, 
op.cit.(7), pp.18-19,183-184.

17 Gidoulianov, op.cit.(7), p.181.
18 Cankov, op.cit.(9), no.6, p.62, col.II; Gidoulianov, op.cit.(7), pp.181-189.
19 Euseb. VIII, 1,5; in Russian transl., p.470; Gidoulianov gives a very inter- 

esting interpretation of this excerpt.
20 Gidoulianov, op.cit.(7), p.179; Cankov, op.cit.(9), no.6, p.63, col.I.
21 Sententiae episcoporum, P.L.Migne, t.III, col.1091-1092; Sententiae in its 

entirety cfr. Pokrovski, Council of the Ancient Church during the first three 
Centuries 1914 (in Russian), pp.721-734; cfr. Conevski, St. Cyprian of Carthago 
1914, pp.101-102.

22 Sohm, op.cit.(ll), pp.358-360; Cankov, op.cit.(9), p.85, col.I-II.
23 The Canons of the Orthodox Church, vol.l, p.98; the translation is ac- 

cording to Cankov, op.cit.(9), no.8, p.85, col.I-II.
24 Cankov, op.cit.(9), no.6, p.63, col.II
25 Cfr. The Canons of the Holy Orthodox Church, voll, pp.98-104.

215



26 Cfr. the interpretation of can.34 of the Apostles in the Canons of the 
Orthodox Church, vol.I, pp.99-103.

27 For further details cfr. Cankov, 9p.cit.(9), no.4, 5, p.40, col.I-II.
28 Cfr. Cankov, ibid., no.4, 5, p.40, col.I.
29 Cfr. Cankov, ibid., no.4, 5, p.40, col.I.
30 Zaozerskii, The Ecclesiastical Power, 1894 (in Russian), pp.229 ff., cfr. 

Cankov, op.cit.(9), no.4, 5, p.39, col.I-II
31 Cankov, ibid., no.4,5, p.39, col.I-II
32 Can.34 of the Apostles, can.4 of Laodicea, can.87 of Carthago, can.19 of 

Halcedeon, can.8 of Trullanum; cfr. Cankov, op.cit.(9), no.4, 5, p.38, col.II.
33 Can.9 of Antioch.
34 Can.37 of the Apostles.
35 Apostolic Decrees, book III, chapt.20, p.120; Can.l of the Apostles, cfr. 

The Canons ... vol.I, pp.1-7; Stratilatov, Signincance of the Apostolic Canons, 
pp.23-24.

36 Can.74 of the Apostolic cfr. The Canons ... vol.I, pp.205-210.
37 Cankov, op.cit.(9), no.22, p.257, col.II.

216



ISSN 0259-0727


