DER ,,PROTOS"
UND SEINE JURISDIKTION

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FUR
DAS RECHT DER OSTKIRCHE - WIEN



KANON



KANON

THE "PROTOS"
AND HIS JURISDICTION

LE «PROTOS»
ET SA JURIDICTION

YEARBOOK OF THE SOCIETY FOR THE LAW
OF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT DES
EGLISES ORIENTALES



KANON

DER ,PROTOS.
UND SEINE JURISDIKTION

JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FUR DAS
RECHT DER OSTKIRCHEN

Verlag des Verbandes der wissenschaftlichen
Gesellschaften Osterreichs

WIEN 1989



HERAUSGEBER
FUR DIE GESELLSCHAFT FUR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

CARL G. FURST, RICHARD POTZ

REDAKTION

RICHARD POTZ
BRIGITTE SCHINKELE
MARIA RAVAS

Gefordert durch das Bundesministerium fur Wissenschaft und Forschung
und aus Mitteln des Verbandes der wissenschaftlichen Gesellschaften Osterreichs
auf Antrag der Gesellschaft fur das Recht der Ostkirchen

ISBN 3-85369-746-1

>¢ VERBAND DER WISSENSCHAFTLICHEN GESELLSCHAFTEN OSTERREICHS
A-1070 WIEN. LINDENGASSE 37
ALLE RECHTE VORBEHALTEN
PRINTED IN AUSTRIA
DRUCK: PLOCHL. FREISTADT 1989



INHALT

The ’Protos’ and his Jurisdiction

VIII" Congress ofthe Societyfor the Law ofthe Oriental Churches
Santiago de Coinpostela, September20™ - 27", 1987

Report on the 7™ Congress of the Society for the Law of the Oriental
Churches

+ Damaskinos Papandreou, Chambesy
Die Stellung des Ersten in der orthodoxen Kirche

Gisbert Greshake, Freiburg i.Br.
Die Stellung des Protos in der Sicht der rémisch-katholischen dogmati-
schen Theologie

+ Zenon Grocholewski, Citta del Vaticano
Die Canones (iber den Papst und das Okumenische Konzil in dem neu-

en Codex des Kanonischen Rechtes

Ladislas Orsy, Washington
The Development of the Concept of Protos in the Ancient Church

Clarence Gallagher, Rome
The Concept of "Protos” in the Eastern Catholic Churches

Michel TMriault, Ottawa
La position du Patriarche chez les thdologiens et canonistes latins &
I'6poque de I'union de Florence (1439)

Adel Azer Bestawros, Alexandria
The Concept of Protos "Patriarch" in the Coptic Orthodox Church

Nicolae V.Dura, Bukarest
The Protos in the Romanian Orthodox Church according to its modern
Legislation

+ Mesrob Mutafyan, Istanbul
An Armenian Protos in the fifteenthCentury

17

51

83

99

113

131

139

163



Vlassios Phidas, Athens
Primus inter Parcs 181

Philip H.E. Thomas, Heighington
The Concept of Primacy in the Anglican Communion 189

Georges Tsetsis, Geneve
Le Patriarche Oecumenique en tant que "Protos" dans I'Eglise orthodoxe 197

Radko Poptodorov, Sofia
"Protos" and Conciliarity 207



REPORT ON THE EIGHTH INTERNATIONAL CONGRESS OFTHE
SOCIETY FOR THE LAW OF THE ORIENTAL CHURCHES

The eighth International Congress of the Society for the Law of the Orien-
tal Churches was held from 20'h to 21™ of September, 1987 in Santiago de Com-
postela/Spain. Its genOral topic was "The Protos and His Jurisdiction in the Lo-
cal Church". The Congress stood under the patronage of the Archbishop of San-
tiago Msgr. Antonio Maria Rouco Varela. It was organized by the Secretary Ge-
neral of the Society, Prof. Carl Gerold Furst, in Connection with Rev. Romero
Pose, director of the "Instituto Theologico Compostelano” where the working
sessions took place. Its congress hall was furnished with facilities for simultane-
ous interpreting.

At the beginning of the Congress latin Vespers were celebrated in the
Church of the Benedictine nun’s monastery. The Congress was opened by the
President of the Society, Metropolitan Panteleimon Rodopoulos who read a te-
legram of His Holiness the Ecumenical Patriarch Demetrios addressed to the
participants of the Congress.

The President expressed his deep sorror that due to the political Situation
the Church in Greece faced at the moment Prof. J. Zizioulas, Prof. V. Phidas,
Grand Protopresbyter Georgios Tsetsis and Metropolitan Christodoulos Paras-
kevaidis could not manage to participate. Prof. N. Dura, Dr. A. Bestawros and
Prof. Mathai who were also suppose'd to give a lecture did not take part either.
Therefore it became necessary to change great parts of the scheduled program.

Two further papers originally not planned could be distributed to the mem-
bers; that is Th. J. Panagopoulos "Der Rechtsstatus des Heiligen Berges Athos
gemal der griechichischen Verfassung, Europarecht und Volkerrecht" and Prof.
M. Thdriault, "La position du Patriarche chez les theologiens et canonistes latins
a I’epoque de I'union de Florence (1439)".

Diuring the working sessions the following lectures were given:

Monday - Chairmen: Metropolitan Panteleimon Rodopoulos, Prof. R.
Metz

1. Archbishop of Santiago Antonio M. Rouco Varela: "Compostela y
Oriente" (read by Romero Pose due to the Archbishop’s absence, who stayed in
Germany).

2. Prof. Gisbert Greshake: "Die Stellung des Protos in der Sicht der
rémisch-katholischen dogmatischen Theologie".

3. Rev. Philip Thomas: "The Concept of the Protos in the Anglican Comm-
union”.

4. Prof. Ladislas Orsy: "The Development of the Concept of Protos in the
Ancient Church".

Tuesday - Chairman: Prof. lvan Zuzek

5. Archbishop Zenon Grocholewski: "Die Canones uber den Papst und das
6kumenisches Konzil im neuen Codex des kanonischen Rechtes"

In the afternoon the Congress members were received in the Palace of the
Provincial Government.

Wednesday - Chairmen: Prof. Hubert Muller

6. Prof. Clarence Gallagher S.J.: "The Concept of the Protos in Eastern
Catholic Churches”.



Afterwards the General Assembly was held. The most important decisions
the meeting arrived at were as follows:

a) The annual fee was raised to 20 US $ beginning with the year 1988.

b) Kanon should be issued once a year, edited by Prof.Potz and Prof.Furst.

c) To keep better contacts with the members and to interest new ones in
the work of the Society "national delegates” have been nominated by the board,
that is Michel Theriault for Canada, John Faris for the USA, Salvatore Manna
for Italy, Theodoros Giangou for Greece, Andreas Wittig for Germany).

d) The next Congress ofthe Society should take place at Cyprus with its ge-
neral topic "Church and State in the Christian East".

e) The Board, consting of the President Metropolitan Panteleimon Rodo-
poulos, Thessaloniki, Vice-President Prof.Richard Potz, Vienna, and the coun-
cillors Prof.lvan Zuzek, Rome, Bishop Mesrob Krikorian and Prof.Spyridon
Trojanos, Athens, as well as the Secretary General Prof.Carl Gerold Furst, Frei-
burg/Breisgau and the Treasurer Dr.Brigitte Schinkele, Vienna, were re-elected.

Wednesday afternoon - Chairmen: Prof. Spyridonos Trojanos

7. Georgios Tsetsis: "Le Patriarche oecumenique en tant que Protos dans
I’Eglise Orthodoxe" (read by Rev. Ligouris)

On Thursday a trip to the city and the province of La Coruna had been or-
ganizcd.

In the afternoon - Chairman: Senor Manuel Iglesias Corral, President of
the "Academfa Gallega de Jurisprudencia y Legislacfon" - the following lecture
was given:

8. Bishop Mesrob Mutafian: "The Patriarchs in the Armenian Apostolic
Church and Their Jurisdictional Rights".

Friday - Chairman: Prof. Remigiusz Sobanski

9. Metropolitan Christodoulos Paraskevaidis "The Role of the Protos or
Primate in the Church of Greece" (read by Thomas L.Synodinos)

10. Prof. Vlasios Phidas: "Primus inter pares" (read by Constantin
G.Pitsakis)

On Friday afternoon the working sessions were concluded in a General dis-
cussion led by ProfJoseph Prader. In this final debale the general issue was re-
flected on various aspects in quite different points of view of the eastern and We-
stern traditions.

In the afternoon a pontifical Service was celebrated by the Archbishop in
the Cathedral of Santiago de Compostela. At the end of the Holy Liturgy the
huge and famous Santiago’s incensory was moved by six men in red gowns. The
honour of filling the incensory with a great amount of incense the Archbishop
gave to the President of the Society, Metropolitan Rodopoulos. This was the
most impressive salute of the Church of Santiago de Compostela to the partici-
pants of the congress. Spontaneously the Orthodox bishops (Rodopoulos, Muta-
fian, Longin) joined the Archbishop in the common blessing.



DIE STELLUNG DES ERSTEN IN DER ORTHODOXEN KIRCHE

+ Damaskinos Papandreou, Chamb6sy

1. Die Stellung des Ersten und was seine Vollmacht beinhaltet, wird in der
orthodoxen Kirche stets anhand der fundamentalen Prinzipien ihrer Ekklesiolo-
gie und derjenigen Kriterien umschrieben, die fur sie aus der herkémmlichen
kanonischen Uberlieferung, die auf die Okumenischen Konzile zuriickgeht, her-
vorgehen. Die wohl bekannte, aber unwidersprichliche Eigentumlichkeit der or-
thodoxen Ekklesiologie weist einen Bezug zur entsprechenden Ekklesiologie der
romisch-katholischen Kirche und den protestantischen Kirchen und Gemein-
schaften auf, doch besteht gleichzeitig auch ein spezifischer Unterschied im Ver-
standnis und der Anwendung dieser kanonischen Uberlieferung, die ja aus der
Zeit vor dem grof3en Schisma von 1054 stammt.

Dieser Unterschied, der sich sowohl auf die Struktuﬂr der orthodoxen Ek-
klesiologie als auch auf das Verstdndnis der kanonischen Uberlieferung bezieht,
ist untrennbar mit denjenigen Abweichungen verbunden, die einerseits im Ver-
standnis von Natur und Wesen des Mysteriums der Kirche bestehen, anderer-
seits aber damit Zusammenhangen, wie die Beziehung zwischen dem Mysterium
Christi und dem Mysterium der Kirche verstanden wird. Von den bestehenden
Unterschieden ist fir unseren Themenkreis vor allem das Verstandnis der Kir-
chenstrukturen, m.a.W. das ontologische Verstandnis von Kirche in den anderen
christlichen Konfessionen unannehmbar. Dieses ist namlich auch in einem weite-
ren Sinne fur die ekklesiologischen Unterschiede maf3gebend, besonders im
Hinblick auf die ontologische Beziehung der verschiedenen Lokalkirchen zur ei-
nen universalen Kirche Gottes.

Die rémisch-katholische Kirche versteht auf Grund der sogenannten uni-
versalen Ekklesiologie die Beziehung zwischen Lokal- und Universalkirche durch
die universale eine, heilige, katholische und apostolische Kirche Gottes, wobei
nur in ihr die Existenz der Lokalkirche erklart werden kann. Die orthodoxe Kir-
che betont hingegen auf Grund der sogenannten eucharistischen Ekklesiologie,
daR die universale eine, heilige, katholische und apostolische Kirche in jeder Lo-
kalkirche, d.h. in Raum und Zeit, besonders aber im Mysterium der heiligen Eu-
charistie, offenkundig wird.

Dieser unterschiedliche Zugang zur Lokalkirche beeinfluf3t deutlich das
ekklesiologische Verstandnis der Lokalkirche, besonders was deren Eigenstan-
digkeit und Unabhéngigkeit im Hinblick auf die Fulle des Leibes der Kirche an-
betrifft, der sich in jeder Lokalkirche in der heiligen Eucharistie verwirklicht.

Diese ekklesiologischen Unterschiede, die die Lokalkirchcn betreffen, be-
einflussen in analoger Weise auch die Frage nach der Autoritat des apostoli-
schen Amtes des Episkopats. Das christozentrische Verstandnis der Einheit der
in der Kirche vorhandenen und ausgelblen bischéflichen Vollmacht steht nicht
im Gegensatz zum Begriff der Fulle der bischéflichen Vollmacht, in deren Besitz
jeder Ortsbischof ist. Ebenso steht auch die Einheit des in der universalen Kir-
che verwirklichten geschichtlichen Leibes Christi nicht im Gegensatz zur Voll-
standigkeit des in jeder Lokalkirche, d.h. in der heiligen Eucharistie, konstituier-
ten Leibes Christi. Wie die Vielheit der Trager der bischéflichen Vollmacht we-



der deren Einheit noch die Fulle der Vollmacht aufhebt, die jeder Bischofinne-
hat, so hebt auch die Vielheit der eucharistischen Versammlungen weder die
Einheit des Leibes noch dessen Vollstandigkeit in jeder Lokalkirche auf.

Die erwahnten ekklesiologischen Voraussetzungen legten den Gehalt der
kanonischen Uberlieferung und der daraus folgenden kirchlichen Praxis hin-
sichtlich der Organisation der Lokal- und Universalkirche fest. Nach goéttlichem
Recht ist der Bischof einer jeden Lokalkirche auf Grund seiner kanonischen
und sakramentalen Weihe das sichtbare "Haupt" des kirchlichen Leibes, der in
der heiligen Eucharistie einer jeden Lokalkirche verwirklicht wird. Deshalb ver-
steht man den "Ersten" einer Lokalkirche nicht nur in hierarchischem, sondern
auch in ontologischem Sinne: er ist ein organisches Element - das Haupt - der
Fulle des eucharistischen Leibes einer jeden Lokalkirche. Ein solch ontologi-
sches Verstandnis vom "Primat" des Bischofs einer jeden Lokalkirche ist hinge-
gen das grundlegende Prinzip der kanonischen Uberlieferung und der orthodo-
xen Ekklesiologie, das in der Theologie und der kirchlichen Praxis unversehrt
bewahrt wurde.

2. Die Bedeutung des bischdéflichen Primats in der Lokalkirche ist nicht nur
in einem ontologischen Sinne zu verstehen, in der Weise namlich, dal3 er die or-
ganische Fulle des kirchlichen Leibes in der Lokalkirche konstituiert. Als Haupt
der Lokalkirche garantiert und koordiniert der Bischof einerseits die liturgische
Einheit des lokalen kirchlichen Leibes und andererseits sichert er die Identitat
der in seiner Lokalkirche gelebten Erfahrung zu - und zwar im Hinblick auf die
Erfahrung aller lokalen Kirchen, die zusammen die universale Kirche bilden.

Ein derart liturgischer Dienst des "Ersten" einer jeden Lokalkirche ist ein
wesentliches Element fur die lokale und universale Perspektive der bischéflichen
Autoritat, denn die innere Unabhangigkeit im Bereich der Erfahrung einer Lo-
kalkirche wird durch die Autoritat des "Ersten”, d.h. durch das Haupt, zugesi-
chert. Dennoch kann die Lokalkirche nicht eigenméchtig ihr Haupt ernennen:
sie ist nicht autokephal. Die Weihe des Bischofs irgendeiner Lokalkirche kann -
dem diesbeziglichen Kanon gemaR - nur von den Bischdfen der umliegenden
Lokalkirchen vollzogen werden.

Folglich erwirbt sich jede Lokalkirche durch die Unterstiitzung, die sie
"von auf3en”, d.h. von den umhegenden Lokalkirchen erfahrt, einen Garanten fur
ihre innere Unabhangigkeit. Dieses Vorgehen, das untrennbar mit der Erfah-
rung der heiligen Eucharistie verbunden ist, legt tiberdies auch die Beziehung je-
des einzelnen Bischofs mit allen anderen Tragern der bischdéflichen Vollmacht
in der gesamten Kirche fest, denn sie alle gewahrleisten die Identitat der in ih-
ren Lokalkirchen gelebten Erfahrung. Diese Beziehung wird so zum Anlaf3, daR
sich zwischen allen Lokalkirchen Beziehungen herausbilden. Dadurch wird of-
fenkundig, daB in der Praxis mehrere Lokalkirchen auf Grund der Authentizitat
der in ihnen gelebten Erfahrung eine grofRere Autoritat besitzen kénnen. Die
rechtméRige Achtung der Lokalkirchen lauft darauf hinaus, daf in ihnen ein
"Ehrenvorrang" anerkannt werden muf3, wobei diese Achtung jeweils dem
"Haupt" der Lokalkirche bekundet wird.

Dem Bischof derjenigen Lokalkirche, deren Zeugnis tUber den apostoli-
schen Glauben und die apostolische Uberlieferung in besonderem MaRe geehrt
wird - sei es auf Grund der apostolischen Glaubenshinterlegung oder der tat-

10 séchlichen Bedeutung dieser Kirche, wobei davon abgesehen sei, wie sie diese



erreicht hat, - wird in der Praxis der Ehrenvorrang anerkannt, der eigentlich der
Lokalkirche zukommt, und zwar indem ihm der Vorsitz bei den Bischofsver-
sammlungen zugestanden wird. Durch die kontinuierliche Rickbindung dieses
"Ehrenvorrangs" an die jeweilige Lokalkirche und des Vorsitzes bei den lokalen
Synoden an den entsprechenden Ortsbischof, ist die herkdmmliche Praxis zu ei-
nem herkémmlichen Anrecht auf das Funktionieren der synodalen Institution
geworden entsprechend den ersten drei Jahrhunderten, in denen es noch kein
Uberregionales Verwaltungssystem in der Kirche gab.

Der Bischofjener Lokalkirche, die mit dem "Ehrenvorrang” ausgezeichnet
war, Ubte dann seine eigentliche "Primatsfunktion” aus, wenn er auf der aul3eror-
dentlich zusammengerufenen Lokalsynode der umliegenden Bischéfe den Vor-
sitz wahrnahm. Die Eigenschaft des "Ersten" driickte sich vor allem im Rahmen
der lokalen Synode aus, d.h. sie hatte keine Geltung innerhalb der gewdhnlichen
Beziehungen, die die Lokalkirchen untereinander hatten, und sie konnte in kei-
nem Fall einen ordnungsgeméalen Verwaltungscharakter annehmen. Der "Pri-
mat" des "Ersten" war gewahrt, konnte aber nicht in Anspruch genommen wer-
den, denn den ersten drei Jahrhunderten entsprechend gab es das klare Be-
wuldtsein, dal jede Lokalkirche eigenstandig und unabhangig war.

Demzufolge hatte der "Primat", der auf Grund eines "Ehrenvorrangs" dem
"Ersten" einer Lokalkirche zuerkannt worden war, gemaR der Praxis der ersten
drei Jahrhunderte nur institutioneilen Charakter, d.h. er konnte kein ekklesiolo-
gisches Fundament und keine ordnungsgemale Verwaltungsjurisdiktion bean-
spruchen - etwa in Analogie zum "Primat" des Bischofs einer Lokalkirche. Der
"Primat" des sichtbaren Hauptes einer Lokalkirche ist ekklesiologischer Ord-
nung; der "Primat" auf Grund eines "Ehrenvorranges" ist hingegen nur ekklesialer
Ordnung. Daraus lafdt sich folgendes festhalten:

a) Der "Primat" rein kirchlicher Ordnung und wie er im herkémmlichen
Sinne umschrieben ist, war prinzipiell nicht permanent. Es war durchaus mog-
lich, dal? das, was bis anhin in einer Lokalkirche , die den "Ehrenvorrang” inne-
hatte, besonders hervorragte, abgestuft und bedeutungslos wurde. Das war vor
allem dann der Fall, wenn einerseits eine Lokalkirche kleiner wurde, anderer-
seits aber eine andere Lokalkirche emporkam. Dies gilt besonders flr jene Zeit,
m der das Leben der Kirche sich zu entwickeln und aufzubliihen begann. (Als
Beispiel seien genannt: Jerusalem - Césarea; Smyrna - Ephesus; Philippi - Thes-
saloniki.)

b) Der "Primat" hatte den Kanones entsprechend lokalen Charakter, denn
er bezog sich auf die umliegenden Bischofe eines konkreten geographischen
oder verwaltungsméRigen Gebietes. (So z.B. Korinth in Achaia, Karthago in
Nordafrika, Ephesus in Asien usw.) lhre gro3ere lokale Bedeutung war aber
den ubrigen Lokalkirchen, die zur einen Kirche Christi gehdrten, nicht unbe-
kannt.

c) Obwohl der "Primat" kein ekklesiologisches Fundament beanspruchen
konnte, so konnte er sich immerhin auf einen kanonischen Anspruch stitzen,
der aus einer alteren Praxis hervorgegangen war.

d) Es war ausgeschlossen, da? man sich auf die herkémmlichen Ehrenvor-
range berufen konnte, wenn eine ordentliche verwaltungsméfige Jurisdiktion
Uber die umliegenden Lokalkirchen, die jene anerkannten, beansprucht wurde.

Die Bischéfe von denjenigen Lokalkirchen, die mit einem lokalen "Ehren-
vorrang” ausgezeichnet waren, hatten eine tberlokale Ausstrahlung und Wir-



12

kung - sei es auf Grund des bezeugten apostolischen Glaubens, sei es auf Grund
einer aufRerordentlichen politischen Wichtigkeit (oder auch wegen beidem), -
was offensichtlich mit einem blihenden kirchlichen Leben verbunden war. (Wie
etwa in den Kirchen von Rom, Antiochien, Alexandrien, Ephesus, Korinth
u.a.m.) Der "Ehrenvorrang" dieser Kirchen war stets ein lokaler, doch hatte er
durch die uUberlokale Ausstrahlung dieser Lokalkirchen ein allgemeineres Ge-
wicht erworben. Dieses hing nattrlich von der Blute des kirchlichen Lebens der
Lokalkirche sowie vom persdnlichen, theologischen Ansehen ihres Bischofs ab.
(So z.B. Dionysius von Korinth, Firmilianos von Casarea/Kappadozien, Cyprian
von Karthago u.a.m.) In diesem Sinne kdnnte man sagen, daf in der Ordnung
der lokalen "Ehrenvorrdnge dieser einzelnen ausgezeichneten Throne irgendeine
im weiteren Sinn angenommene Hierarchisierung vorgenommen wurde, die mit
der - gleichzeitig oder nicht gleichzeitig - erfolgten Ausdehnung der Ausstrah-
lung dieser Lokalkirchen einherging.

Diese Hierarchisierung der Ordnung, die fur diejenigen Kirchen galt, die
mit einem "Ehrenvorrang" ausgezeichnet waren, war keine institutioneile und
schon gar nicht eine notwendige Angelegenheit; die frihere Anerkennung war
fur gewdhnlich auch nie bezweifelt worden. Um aufzuzeigen, daf3 das apostoli-
sche Glaubensgut in den Lokalkirchen seit der Zeit der Apostel ununterbrochen
und in authentischer Weise Uberliefert worden ist, wéhlt Irendus von Lyon aus
jenen Lokalkirchen, denen ein "Ehrenvorrang" zugesprochen wird, diejenigen
aus, die in der herkdmmlichen Hierarchisierung am "hervorragendsten” sind. Es
ware gar nicht mdglich, seit der Zeit der Apostel die apostolische Sukzession all
jener Bischofe aufzuzeigen, denen ein 6rtlicher "Ehrenvorrang” zuerkannt wor-
den war. Ubrigens wére es auch nicht méglich, in allen Lokalkirchen solche Ka-
taloge zu haben.

Diese Hierarchisierung fuihrte allerdings in keiner Weise eine effektive ek-
klesiologische oder ekklesiale Unterscheidung zwischen diesen "hervorragend-
sten" Lokalkirchen mit sich, die entweder den andern vorangestellt oder dazu
bestimmt worden waren. Sie erschdpfte sich aber auch nicht in einer Voranstel-
lung, die blo3 ehrenhalber war. Der "Ehrenvorrang” deutete hamlich eine Priori-
téat irgendeiner Lokalkirche auf Grund ihres Zeugnisses in Glaubensfragen an.
Folglich weist er auch darauf hin, da’ die Verankerung des Glaubenszeugnisses
einer Lokalkirche ausschlaggebend war fur die Zukunft eines Vorranges. Dieje-
nigen Lokalkirchen, denen aus diesem Grunde ein Vorrang zuerkannt worden
war, hatten auch ein gewisses Anrecht auf einen solchen Vorrang, obwohl dieser
je nach Fall auch in vdllig leichtfertiger oder begriindeter Weise zuriickgewiesen
werden konnte. (Vgl. Anikitos - Polykarp; Viktor - Polykratos; Viktor - Irendus
u.a.m.)

Der jeweils "Erste" in dieser Hierarchisierung von all denjenigen Kirchen,
die mit dem "Ehrenvorrang" ausgezeichnet waren, hatte eine liturgische Autori-
tat, welche ihrerseits ekklesialen und nicht ekklesiologischen Charakters war.
Als Beispiel sei etwa der unbestreitbare "Primat" angefiihrt, den die Kirche von
Rom auf Grund ihres Glaubenszeugnisses innehatte. In ihr waren nédmlich so-
wohl die Apostolizitat als auch die politische Wichtigkeit und das blihende
kirchliche Leben als tragende Faktoren miteinander verbunden.

3. Diese kirchliche Tradition, die sich den ersten drei Jahrhunderten ent-
sprechend ausgeformt hatte, tastete keineswegs die Ekklesiologie der Lokalkir-



che an, denn die feststehende kanonische Basis wurde in das Leben der Kirche
aufgenommen, die als ein einheitliches, konkretes und dem Gebiet entsprechen-
des Verwaltungssystem innerhalb der allgemeinen geographischen und verwal-
tungsmafigen Einheit der jeweiligen Eparchie konzipiert war. Die Bischofe ei-

ner Eparchie bildeten je eine einzige Verwaltungseinheit und hatten den Bischof
der politischen Hauptstadt (Metropole) ihrer Eparchie als Chef, d.h. den

Metropolitanbischof oder Metropoliten, der im verwaltungsméRigen Sinne das
"Haupt" des "Leibes" der Bischofe war, die zu seiner Eparchie gehdrten, folglich
war er der Ordnung nach auch der "Erste" unter ihnen.

Der "Leib" der Bischéfe einer Eparchie funktionierte jedoch nur als sy-
nodale Institution. Der Metropolit seinerseits Ubernahm als verwaltungsméaRiges
Haupt dieses Leibes die kanonische Verpflichtung, jahrlich eine ordentliche
oder auch eine auf3erordentliche Synode in seiner Eparchie zusammenzurufen,
wobei er den Vorsitz fuhrte und anschlielend die von der Synode getroffenen
Beschliisse in die Tat umsetzte (cf. Kanon 4, 5 und 6 des I. Okumenischen Kon-
zils von Nizda). Die Hauptaufgabe einer solchen lokalen Synode war einerseits
die Wahl und Weihe der Bischofe, andererseits stand es ihr aber auch zu, Ur-
teilsbeschliisse Uber einzelne Bischofe zu fallen, und sie kimmerte sich ebenfalls
um die Bewahrung des rechten Glaubens und der kanonischen Ordnung in der
eigenen Eparchie.

Der Metropolit, der der "Erste" in der Rangordnung aller Bischofe in sei-
ner Eparchie war, Ubte seinen "Primat" nur in und durch die Synode aus. Diese
galt ndmlich nur dann als "vollstandig”, wenn der Metropolit zugegen war, denn
er hatte die Autoritat, "alles zu bestétigen, was sich in jeder Eparchie zutrug"
(Kanon 4 des I. Okumenischen Konzils). Die Befugnisse, die ein Metropolit in
seiner Eparchie hatte, entsprachen mehr oder weniger dem von alters her aner-
kannten Inhalt der Autoritat, die den Bischofen eines Thrones zukam, dem der

Ehrenvorrang” zuerkannt wurde. Sie war eine ordentliche, festgelegte und ver-
waltungsmafige Autoritat, die fur den "Leib" der Bischofe in einer Eparchie
notwendig war.

Mit dieser Einfuhrung des verwaltungsméafRigen Metropolitansystems wur-
de aber keineswegs die ekklesiologische Struktur der Lokalkirche angetastet
oder die kanonischen Beziehungen der Lokalkirchen untereinander verandert.
Durch dieses metropolitane System wurde vielmehr die Selbstverwaltung und
Autokephalie der Gemeinschaft der lokalen Kirchen einer jeden Eparchie ge-
nau bewahrt. Demzufolge hatte die lokale Synode nicht nur die Aufgabe, die Bi-
schofe zu wéhlen und zu weihen, sondern auch den Metropoliten jeder Eparchie
zu wahlen. So hat es auch der Rechtsgelehrte und Patriarch von Antiochien,
Theodor Baisamon, im Kommentar zum 2. Kanon des Il. Okumenischen Konzils
von Konstantinopel gesehen, wo es heil3t: "Von alters her waren alle Metropoli-
ten der verschiedenen Eparchien autokephal und wurden durch die jeweiligen
Lokalsynoden geweiht." Diese unverminderte interne Autokephalie und Selb-
sténdigkeit einer jeden Eparchie im Bereich der kirchlichen Verwaltung ging
ganz eindeutig aus der volligen Eigenstandigkeit der Bischofe einer jeden Epar-
cbie hervor, die dann zum Ausdruck kam, wenn ein Bischof mit dem apostoli-
schen Amt des Episkopats betraut oder des Amtes enthoben wurde (cf. Kanon
4> 5 und 6 des I. Okumenischen Konzils).

Die Bedeutung dieses ganzen metropolitanen Systems gibt am deutlichsten
der 34. Apostolische Kanon wieder. Er kann als die satzungsmafige Charta der

13



14

offiziellen Verquickung betrachtet werden, die in der kanonischen Tradition
zwischen der Ekklesiologie der Lokalkirche und der verwaltungsmafigen Ord-
nung des Leibes der Bischéfe innerhalb eines konkreten Gebietes gemacht wird:
"Die Bischéfe jeder Nation sollen einen Primat anerkennen, ihn als ihr Haupt
annehmen und nichts tun, ohne dal} er seine Meinung dazu kundgetan hat. Je-
der soll sich nur um die Angelegenheiten seiner eigenen Didzese und der dazu
gehoérigen Gebiete kiimmern. Auch er soll nichts unternehmen ohne die Mei-
nung aller. So wird Eintracht herrschen und (Gott) der Vater, der Sohn und der
Heilige Geist verherrlicht werden."

Der Rechtsgelehrte Johannes Zonaras, der diesen Kanon richtig kommen-
tierte, bemerkte dazu, daR, "gleich wie die Leiber, die sich mangelhaft bewegen
und vollig unbrauchbar sind, wenn der Kopf seine eigene Energie nicht in gesun-
der Weise bewabhrt, so sich auch der Leib der Kirche unregelméafig und mangel-
haft bewegen wird, wenn derjenige, der ihm vorsteht und die Funktion des
Hauptes erfullt, nicht seine eigene Ehre bewahrt..." Denn auch dem ersten Bi-
schof ist es nicht erlaubt, seine eigene Ehre zu mif3brauchen, sie in Tyrannei um-
zuwandeln und die Gewalt an sich zu reiRen und ohne die Meinung seiner mit-
amtierenden Bischofe zu handeln.

Damit wird deutlich, daf3 der "Primat" des "Ersten" im Metropolitansystem
eine Angelegenheit der Verwaltung und der Liturgie ist. Es besteht aber ein ein-
deutiger Unterschied zum "Primat" eines jeden Bischofs in seiner Lokalkirche.
Dieser ist ekklesiologischer Art, da er mit der ontologischen Fulle der Lokalkir-
che verbunden ist. Die Entwicklung des metropolitanen Verwaltungssystems ist
einerseits mit der Einfithrung einer gréReren, Ubermetropolitanen verwaltungs-
maRigen Autoritat Uber ein grofReres kirchliches Gebiet verbunden und geht an-
dererseits auf das eparchiale (cf. Kanon 2 und 6 des 11. Okumenischen Konzils)
oder das patriarchale System (cf. die Beschliisse des IV. Okumenischen Konzils
von Chalzedon) zurtick. Obwohl sie eine Ausweitung des ekklesialen Charakters
des verwaltungsméaRigen Vorranges des Metropoliten ist, war sie auch mit dem
auBerordentlichen Uberregionalen Einfluf3 des kanonischen Ehrenvorranges der
patriarchalen Throne von Rom, Konstantinopel, Alexandrien, Antiochien und
Jerusalem verbunden.

Die Ausformung despatriarchalen Systems ist auf die Verquickung des Eh-
renvorranges mit der Ubermetropolitanen verwaltungsméagigen Jurisdiktion zu-
ruckzufuihren. Sie diente in erster Linie dem hoéchsten Ziel der kirchlichen Ver-
waltung: der Bewahrung der Einheit des kirchlichen Leibes im rechten Glauben
und der Liebe.

Diese Einfilhrung des patriarchalen Systems bewirkte schlie3lich, daf’ die
Metropoliten ihre verwaltungmaRige Autokephalie und die regionalen Synoden
ihre interne Eigenstandigkeit erhielten. Beide ordneten sich namlich in den wei-
teren Rahmen der kirchlichen Verwaltung ein und standen unter der Autoritét
ihres jeweiligen Patriarchen. Dieser wurde als "Erster" und "Haupt" des Leibes
der Metropoliten, Erzbischéfe und Bischofe anerkannt, die zu seiner patriarcha-
len Jurisdiktion gehdorten.

Die hierarchische Klassifizierung der funf Patriarchate basierte aufjener
Ordnung der Ehrenvorrange der patriarchalen Throne, die von den Okumeni-
schen Konzilien unter kanonischem Gesichtspunkt festgelegt worden waren. Sie
beeintrachtigte keineswegs den rein kirchlichen Charakter und die Gleichheit
des "Primats” der funf Patriarchen, denn der Inhaber des ersten Thrones war als



"Erster unter Gleichen" (primus inter pares) bewertet. Auf diese Weise war jeg-
liche Tendenz vermieden, die die Kriterien der kanonischen Uberlieferung
Ubergehen oder den "Primat" rein kirchlichen Charakters ekklesiologisch hatten
begrinden wollen. Auch das auf3erordentliche kanonische Recht des "Ersten”
wurde nie angezweifelt, dem gemaf er seinen besonders verantwortungsvollen
Dienst in Zusammenarbeit mit den uUbrigen Hierarchen ausuben konnte, die
ebenfalls einen solchen "Primat" innehatten - und zwar im Hinblick auf die Be-
wahrung der Einheit im rechten Glauben und der Liebe innerhalb des Leibes
der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche.

4. Der Begriff "Erster”, der heute in der Verwaltung und Organisation der
orthodoxen Kirche verwendet wird, geht - direkt oder indirekt - aus der bereits
aufgezeigten ekklesiologischen und kanonischen Tradition hervor und hatte sich
auf der Basis der Anderungen, die sich in neuerer Zeit im Bereich der Verwal-
tung in der orthodoxen Kirche ergeben hatten, herausgebildet. Diese Anderun-
gen riihrten daher, daR das Okumenische Patriarchat durch "synodale Tomoi"
die verwaltungsméRige Autokephalie derjenigen Lokalkirchen proklamiert hat-
te, die im 19. Jahrhundert in den neuen Staaten besonders im Balkan gegriindet
worden waren (Serbien, Ruménien, Bulgarien, Griechenland). Mehrere dieser
Lokalkirchen wurden auch mit der Ehre eines Patriarchats ausgezeichnet (Ser-
bien, Ruménien, Bulgarien). Das Patriarchat von Ruf3land ist indes im Jahr 1917
wieder neu errichtet worden.

Die verwaltungsméRige Organisation der orthodoxen Kirche kam erst spa-
ter zur orthodoxen Ekklesiologie der Lokalkirche und zu den oben erwéhnten
Kriterien der kanonischen Tradition hinzu. Sie stellt die Vielfalt der Verwal-
tungsschemen dar, welche auch den speziellen Gehalt des "Ersten” in jeder Lo-
kalkirche bestimmt: a) der Ordnung der Patriarchate werden heute der Okume-
nische Thron und die Patriarchate von Alexandrien, Antiochien, Jerusalem,
RufB3land, Serbien, Ruménien und Bulgarien zugeteilt; b) zur Ordnung der au-
tokephalen Kirchen gehéren die Kirchen von Zypern, Griechenland und Polen,
wohingegen der Ordnung der autonomen Kirchen die Kirchen von Georgien, der
Tschechoslowakei und von Finnland zugeordnet werden. Diese vierzehn ortho-
doxen Lokalkirchen dricken je in ihrer Lokalitat die eine einzige orthodoxe Kir-
che aus, und durch den gemeinsamen Glauben, die gemeinsame Vétertradition,
dasselbe gottesdienstliche Leben, dieselbe kanonische Ordnung und den ge-
meinsamen Ausdruck der orthodoxen Spiritualitéat bleiben sie untrennbar mit-
einander verbunden.

Die Tatsache, dal3 die patriarchalen Ehren Uber die "altehrwirdigen" Patri-
archate (Konstantinopel, Alexandrien, Antiochien und Jerusalem) hinaus auch
an andere Lokalkirchen verliehen werden, ist darauf zurtickzufiihren, daf die
orthodoxe Kirche ihr Verwaltungssystem an die neuen politischen Vertrage an-
Paldt, die heute im orthodoxen Raum geschlossen werden. Als Kriterium fur die-
se Anpassung kann die langbewéhrte orthodoxe kanonische Tradition und Pra-
xis angefuhrt werden.

Damit wird offensichtlich, dafl3 sich drei Ebenen von Verwaltungsformen
der orthodoxen Lokalkirchen herausgebildet haben. Sie umschreiben nicht nur
die kanonische, verwaltungsmafige Identitat, sondern auch - je nach Stufe - de-

ren hierarchische Klassifizierung. Diese Differenzierungen sind ferner fur die



16

hierarchische Einteilung bestimmend, die je nach Verdienst, Autoritat und Un-
abhéngigkeit des "Ersten" in jeder Lokalkirche anders ausfallen.

Folgendes laRt sich somit festhalten:

a) Dem Patriarchen gebuhrt unabhéngig von seiner verwaltungsméRigen
Autokephalie auch die Ehre auf Grund seiner patriarchalen Wiurde, d.h. er hat
Anteil an der kanonisch festgelegten, héchsten patriarchalen Autoritat. Diese
legt seine kanonischen Beziehungen und Mdéglichkeiten fest, die er einesteils in-
nerhalb seines Verwaltungsbereiches als "Haupt" dem "Leib" der ihm unterstell-
ten Bischdfe gegeniber hat, und die ihm andernteils auch den "Oberh&uptern”
der Ubrigen Patriarchate gegenuber zukommt.

b) Der Erzbischof, der der "Erste" unter den Bischdfen einer autokephalen
Kirche ist, hat einen verwaltungsmaRigen "Primat". Dieser kommt in der Bezie-
hung mit den Metropoliten und Bischéfen seiner Lokalkirche und im besonde-
ren auf der lokalen Synode zum Ausdruck.

c) Der Metropolit oder Erzbischof einer autonomen Kirche ist der "Erste"
einer Kirche, die nur eine interne Verwaltungsautonomie, nicht aber eine Auto-
kephalie hat, d.h. sie hat keine kanonische Eigenstandigkeit, um ihren "Ersten”
zu ernennen. Dessen Weihe und letzte Verantwortung fur die kanonische Aus-
Uibung seiner Vollmacht héngen einerseits vom "Leib" der Bischéfe ab, die ihm
unterstehen, und andererseits von der Autoritat des Patriarchen, durch die er
seine Weihe empfangen hat.

Der "Erste" all dieser verschieden gestuften "Haupter" der orthodoxen Lo-
kalkirchen ist entsprechend der kanonischen Tradition und dem Bewuftsein der
orthodoxen Kirche der Okumenische Patriarch. Er ist dies, weil er kanonisch ge-
sehen unter den &alteren patriarchalen Thronen der Erste in der Ordnung der
Ehrenvorrange ist (Alexandrien, Antiochien und Jerusalem) und weil das Oku-
menische Patriarchat die Mutterkirche der tbrigen Patriarchate ist (Ruf3land,
Serbien, Ruménien und Bulgarien).

Dieser "Primat" des Okumenischen Thrones ist ein "Primat" des Dienstes
und der Sorge fur die Bewahrung der Einheit im rechten Glauben und der Lie-
be innerhalb der orthodoxen Lokalkirchen; der Okumenische Patriarch wird als
"Erster unter Gleichen" (primus inter pares) anerkannt. Dieser "Primat" be-
schrankt sich aber dennoch nicht - wie Ubrigens jeder kanonisch festgelegte "Pri-
mat" - auf einen bloRen Ehrenvorsitz. Die verantwortliche Austibung dieses Am-
tes und des Dienstes des “Ersten”, die vor allem die Koordinierung aller ortho-
doxen Lokalkirchen beinhaltet, entsprechen den kanonisch festgelegten Rechten
des "Ersten"; diese konnen aber weder den Gehalt des "Primats" noch die kano-
nische Identitat der Uibrigen orthodoxen Lokalkirchen éndern.



DIE STELLUNG DES PROTOS IN DER SICHT DER ROMISCH-

KATHOLISCHEN DOGMATISCHEN THEOLOGIE

Gisbert Greshake, Freiburg i.Br.

Die Themenstellung, tUber die ich zu sprechen habe, bedarf einiger vorgan-
giger Erlduterungen. Versteht man unter dem Protos einer Kirche einen Bi-

schof, der die Stellung eines Patriarchen, Metropoliten, Exarchen o.dgl. ein-
nimmt, so wird dieser in einer normalen rémisch-katholischen Dogmatik gar
nicht behandelt. Er kommt entweder tUberhaupt nicht vor, oder man findet hoch-
stens den Hinweis, daR solche Amter kirchlichen Rechtes seien, also Amter, die
nicht zum Wesen der Kirche gehoren, sondern nur ihrer besseren administrati-
ven oder pastoralen Funktionstuchtigkeit dienen. Eben darum sind sic auch
nicht Thema einer dogmatischen Ekklesiologie, sondern nur Gegenstand kirchli-
chen Rechtes.

Die traditionelle romisch-katholische Dogmatik kennt nur zwei Typen ei-

nes Protos, die zur gottgewollten Struktur der Kirche gehéren, und dies sind be-
kanntlich der Bischof von Rom mit seinem héchsten Primat Uber die Gesamtkir-

che und der jeweilige Bischof mit seinem Primat Uber die ihm anvertraute Orts-
kirchel. Zwischen Papst und Bischof aber scheint es dogmatisch, d.h. in der Per-
spektive dessen, was zum Wesen der Kirche gehdrt, keinerlei "Zwischenfakto-
ren zu geben, die etwas anderes sind als von Papst und/oder Bischéfen - aus-
drucklich oder unausdricklich, in jedem Fall aber nicht notwendigerweise - de-
legierte Administrationsinstanzen?2.

Ich mdéchte nun in diesem Beitrag versuchen, aulbauend auf den ekklcsio-
logischen Neuansatzen des Il.Vatikanischen Konzils, eine tiefer verankerte Sicht
des "partikularkirchlichen Protos" zu geben. Unter dieser Bezeichnung verstehe
ich hier und im Folgenden in erster Linie die Gestalt des ostkirchlichen Patriar-
chen, aber in ahnlicher Weise auch analoge - regionale oder Uberregionale
"Zwischeninstanzen" wie die anderer Obermetropoliten (Katholikoi, Exarchen
u-dgl.), ohne daf3 ich dies immer eigens vermerken und differenzieren werde.
Denn bei aller Anerkennung von tiefgreifenden, historisch gewachsenen und ka-
nonistisch sehr unterschiedlich geregelten Differenzierungen im Bereich regio-
naler Primate, geht es mir um ihre grundsatzliche ckklesiologische Einordnung,
die nach meiner Meinung in der Theorie und Praxis der lateinischen Kirche bis-
her noch nicht - nicht einmal anfanglich - hinreichend geleistet ist.

Ich behandle dieses Thema als Dogmatiker, d.h. nur am Rande werde ich
auf kirchcn- und theologiegeschichtliche Fakten eingehen, und noch weniger bin
Ich kompetent, konkrete und detaillierte Perspektiven fiir Konsequenzen rechtli-
cher Art zu geben.

Als letzte Vorbemerkung eigentlich eine Selbstverstandlichkeit: Ich trage
meine personliche Sicht der Dinge vor. Denn eine einhellige Stimme der katholi-
schen Dogmatik zu diesem Thema gibt cs nicht, auch wenn die wesentlichen
Grundlinien dessen, was ich lhnen vortragen werde, im Einklang mit Positionen
so prominenter katholischer Dogmatiker wie Yves Congar, Karl Rahner und Jo-
sef Ratzingcr stehen.

17



18

Ich habe meinen Beitrag folgendermaf3en gegliedert: Da das Hauptargu-
ment gegen die Eigenstandigkeit zwischeninstanzlicher Protoi der Giberméchtige
papstliche Primat zu sein scheint, mochte ich erstens tber das grundlegende
Verhéltnis von Primat und Episkopat im Rahmen eines communialen Kirchen-
verstandnisses sprechen. Zweitens will ich auf diesem Hintergrund nach einem
kurzen historischen Exkurs die einzigartige Funktion patriarchaler Primate eror-
tern, drittens nach deren kirchenontologischer und verfassungsrechtlicher Stel-
lung fragen und viertens Zukunftsperspektiven fur eine Starkung, Erneuerung
und Vermehrung partikularkirchlicher Primate skizzieren.

I. Das Verhéltnis von Primat und Episkopat aufdem Hintergrund eines com-
munialen KirchenVerstandnisses

Es ist hinlanglich bekannt, daR3 sich in der Westkirche des 2. Jahrtausends -
motiviert von zahlreichen Faktoren, die jetzt nicht im einzelnen behandelt wer-
den kdnnen3 - die ekklesiologische Reflexion und Praxis ungeheuer einseitig ent-
wickelt hat, "weg von einer Ekklesiologie der Ecclesia zu einer Ekklesiologie der
Vollmachten, weg von einer Ekklesiologie der Communio und der Heiligkeit,
hin zu einer Ekklesiologie der Institution und der Heilsmittel", wie Y. Congar
diese Entwicklung kurz charakterisiert”. Auf dieser Linie verstand man die Kir-
che in ihrer sichtbaren Gestalt vorwiegend als eine die ganze Welt umspannende
korporative "moralische Person”, als eine societas, ja als die "societas perfecta”,
die als solche - wie jede andere societas auch - vornehmlich durch rechtlich ge-
ordnete Vollmachts- und Autoritatsbeziehungen strukturiert ist unter dem Papst
als universalem Oberhaupt und den jeweiligen Ortsbischdfen als regionalen Un-
terinstanzen. Zwar begriff man diese sichtbare, hierarchisch verfaldte Kirche als
das von Gott verordnete notwendige Mittel des Heils, aber diese unsichtbare
mystische Seite der Kirche als Reiches der Gnade, der Liebe und der geistge-
wirkten Charismen war als eine zweite "andere" Wirklichkeit nicht eigentlich mit
ihrer aulReren societas-Gcstalt, in der das Hierarchisch-Institutionelle als We-
senskonstitutiv im Vordergrund stand, vermittelt*. Gegen diese Verengungen
hob das ILVatikanische Konzil (in den Diskussionsbeitrdgen der Konzilsmajori-
tat und in einer Reihe verabschiedeter Texte, die aber nicht selten unvermittelt
mit den Diskussionsbeitrdgen der Konzilsminderheit und mit einigen anders ge-
richteten Konzilstexten kontrastieren) wiederum eine sakramental-mystische
und deshalb auch communiale Sicht der Kirche hervor.

Nach diesem Verstandnis ist die Kirche das Volk Gottes, das seine Exi-
stenz dem versammelnden Wort des Evangeliums und der versammelnden eu-
charistischen Communio verdankt, durch die Christus Menschen mit sich und
untereinander zur Einheit verbindet. Da dies Geheimnis der Einheit sich primar
dort vollzieht, wo das Wort verkiindigt und geglaubt wird sowie Taufe und Eu-
charistie gefeiert werden, also je an einem bestimmten Ort, ist die Kirche im er-
sten Ansatz Ortskirche. Die Ortskirche ist somit nicht ein Teil der Kirche, son-
dern diese selbst, unter der Bedingung freilich, daf3 sie nicht in sich abgeschlos-
sen ist und bleibt, sondern in Communio mit den Ubrigen Kirchen Gottes steht,
in denen und zu denen Gott Uberall sein Volk zusammenruft. Denn wo "das Kir-
chesein der Gemeinde zur AbschlieBung gegen das Ganze wird, zerfallt es zu-
gleich"0.



In dieser Perspektive steht ein wichtiger Text des Il.Vatikanischen Konzils,
LG 26. Hier heil3t es:

"Die Kirche Christi ist wahrhaft in allen rechtméRigen Ortsgemeinschaften
der Glaubigen anwesend, die in der Verbundenheit mit ihren Hirten im Neuen
Testament auch selbst Kirchen heil3en. Sie sind ndmlich je an ihrem Ort, im
Heiligen Geist und mit groBer Zuversicht ..., das von Gott gerufene neue Volk.
In ihnen werden durch die Verkiindigung der Frohbotschaft Christi die Glaubi-
gen versammelt, in ihnen wird das Mysterium des Herrenmahls begangen, ‘auf
dafR durch Speise und Blut des Herrn die ganze Bruderschaft verbunden werde’.
In jedweder Altargemeinschaft erscheint unter dem heiligen Dienstamt des Bi-
schofs das Symbol jener Liebe und jener 'Einheit des mystischen Leibes, ohne
die es kein Heil geben kann’. In diesen Gemeinden, auch wenn sie oft klein und

arm sind oder in der Diaspora leben, ist Christus gegenwartig, durch dessen
Kraft die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche geeint wird."7

In diesem bedeutsamen Text, der allerdings wie ein "erratischer Block
(A.Acerbi) in einem von einer universalen Sicht der Kirche gepragten Kapitel
steht, wird das tiefste sakramentale Wesen der Kirche beschrieben und zugleich
ihr Charakter als Ortskirche herausgestellt. Zu Recht! Denn "Kirche realisiert
sich zunachst und zuerst jeweils in den einzelnen Ortskirchen, die nicht blof3 ab-

getrennte Teilstlicke eines groReren Verwaltungskorpers sind, sondern von de-

nen jede das Ganze der Wirklichkeit 'Kirche’ enthalt. Die Ortskirchen sind nicht
Verwaltungsstellen eines groRen Apparates, sondern die lebendigen Zellen, in

deren jeder das ganze Lebensgeheimnis des einen Leibes der Kirche anwesend
ist, so daR jede mit Recht schlicht 'Ecclesia’ heiRen darf'8. Die Ortskirche ist
also nicht ein Teil der Univcrsalkirche, sondern deren Kon-kretion: reale sicht-
bare Verwirklichung und Vergegenwartigung. Die Ortskirche ist es, "in der die
eine, heilige, katholische und apostolische Kirche wahrhaft wirkt und gegenwér-
tig ist" (CD 11). "In ihnen und aus ihnen besteht die eine und einzige katholische
Kirche" (LG 23). Beide Bestimmungen - das "in ihnen" und das "aus ihnen" -
sind wichtig, weil damit die Wechselseitigkeit der Beziehungen angegeben ist,
von denen keine ausfallen darf. Wirde man das "aus ihnen" streichen, bestiinde
die Gesamtkirche aus separaten Teilkirchen, ja sie zerfiele in diese; wilrde man
das "in ihnen" streichen, verkdme die Ortskirche zur bloRen Verwaltungseinheit
der Gesamtkirche”. So aber ist Ortskirche wirklich Kirche, sofern sie in Commu-

n> mit den dbrigen Ortskirchen steht. Und in der Vielfalt der Ortsgemeinden
und ihrem gegenseitigen Beziehungsnetz verwirklicht sich konkret die eine Kir-
che Gottes. So ist die katholische Kirche eine Einheit in und aus Vielheit, sie ist
>hrer Struktur nach ein "corpus Ecclesiarum” (LG 23), eine Communio Ecclesia-
rum?10.

Dieses tiefste mystische Wesen der Kirche: das in Wort und Sakrament
grindende Geheimnis der Communio mit Gott und untereinander, ist nicht et-
was rein "Inneres", "Geistig-Geistliches", vielmehr "verleiblicht" es sich auf
Grund der inkarnatorischen Struktur des Heils notwendig in einer &ulReren Ge-
walt, die als solche die Widerspiegelung, das "Sakrament" ihres innersten Ge-
heimnisses ist: Communio mit Gott und untereinander nach dem Bild des trini-
tarischen = "communialen" Gottes. Deshalb darf die Kirche in ihrer auReren
Gestalt nicht primar ein Autoritats- und Rechtsgefiige nach Analogie einer so-
cietas humana sein, das unverbunden neben ihrem oder aufRerhalb ihres mys-
tischen Wesens liegt, sondern sie hat sich darum zu bemiihen, dal ihre sichtbare

19



20

Gestalt wirklich und wirksam die "Verleiblichung", der "kongeniale Ausdruck"
ihres innersten Wesens ist".

So gesehen, ist auch die fur das Leben einer Gemeinschaft unabdingbar
mitgegebene "juridische Organistion der Kirche nicht eine primére und in sich
stehende Wirklichkeit, sondern die Strukturierung einer Realitat, die vor allem
sakramental ist"12; deswegen kann auch alle in ihr herrschende Vollmacht (pote-
stas iurisdictionis) nur einen Sinn haben: der Communio zu dienen und sie
durch den Dienst zu ermdéglichen13.

Damit stehen wir vor dem Dienstamt des Bischofs. Er ist Angel- und Kno-
tenpunkt der Communio Ecclesiarum. Denn er, der durch die sakramentale
Weihe die Beauftragung und Beféhigung, Hirte seiner Herde zu sein, unmittel-
bar von Christus erhalten hat und der als Hirte das Prinzip der Einheit seiner
Kirche ist, besitzt sein Amt nur in der Weise, dafl} er durch legitime Weihe in
das ihm vorgegebene, dem kollegial verfaRten Apostclamt nachfolgende Collegi-
um Episcoporum aufgenommen wird (Naheres dazu siehe unter Ill,a). Durch
die Eingliederung in dieses Kollegium, in dem die communiale Einheit, d.h. die
Einheit in und aus der Fulle und Vielfalt des Katholischen der Kirche greifbar
und sichtbar wird, ist deutlich, da3 das Amt des Bischofs von seinem Wesen her
Teilhabe an der einen episkope istl”, eingebunden in die Communio mit den
Ubrigen Bischdfen und hingeordnet auf die Sorge fur die ganze Communio Ec-
clesiarum (siehe LG 24; CD 3; AG 38). Gerade so aber ist auch die einzelne
Ortskirche, die durch den Bischof repréasentiert wird, in die Communio mit den
Ubrigen Kirchen hincingcstellt. Der Bischof ist mithin "Zeichen der Einheit sei-
ner Kirche und zugleich Zeichen der Communio zwischen den Barchen"13. Als
Zeichen und Prinzip der Einheit seiner Kirche hat er eine "autonome Kompe-
tenz"13. Insofern aber die Ortskirche (und ihr Bischof) offen sein mul3 fur das
Ganze kirchlicher Communio, ist der Bischof eingebunden in das Kollegium,
"indem er sich fur die Verfugung der Gesamtkirche (und dartber hinaus) so of-
fen halt, dal das, was in seiner Didzese wird, in 'Kommunion’ mit der Gesamt-
kirche bleibt, aber auch so wird, dal es der Ausgangspunkt fur einen Impuls
Gottes in die Gesamtkirchc hinein werden kann"17. Damit ist auch gegeben, dal3
die Art und Weise seines kollegialen Gebundenseins und "sein Zusammenwir-
ken mit anderen Bischéfen grundsatzlich keine Sache seines freien Ermessens
(ist], sondern etwas, was wesentlich aus dem Wesen seines Amtes flief3t"1".

Im Rahmen einer solchen Communio-Ekklesiologie erhalt nun auch das
Verhaltnis von Bischofsamt und papstlichem Primat sein eigentliches Relief und
seine Plausibilitatl®.

Der einzelne Bischof verkdrpert im communialen Miteinander des kollegial
verfalRten Episkopats die je spezifische Gestalt seiner Ortskirche, und somit re-
prasentieren die vielen Bischofe die Vielheit und Vielfalt des Katholischen. Da-
gegen Ubt der Papst - als Bischof von Rom ein Mitglied des Kollegiums und zu-
gleich als Nachfolger des Petrus Haupt dieses Kollegiums - als eben dieses
Haupt (freilich nicht "von dessen Gnade" oder als dessen "delegiertes Organ",
sondern "ex mandato Christi") den Primat in der Gesamtkirche aus. Kurz: Der
Papst besitzt seine spezifische primatiale Vollmacht als Haupt des Bischofskol-
legiums20. So ist er hochster Protos der katholischen Barche, Reprasentant sowie
wirksames Organ und Prinzip ihrer Einheit (vgl. LG 18; 22). In der Erfullung



seiner Einheit stiftenden Aufgabe hat er all das zu tun, was dem communialen-
Miteinander der Bischéfe und ihrer Kirchen dient, was es ermdéglicht oder er-
leichtert.

Beide, das episkopale und das papale Dienstamt, die nach katholischem
Verstandnis im Stiftungswillen Christi griinden und im Verhéaltnis von kollegial-
apostolischer und petrinischer Sendung vorgezeichnet sind, zeigen sich als strikt

wechselseitig aufeinander hingeordnet und aufeinander verwiesen, ohne daf} ein
Pol den anderen verdrdngen oder beeintrdchtigen durfte. Der Papst ist nicht

Delegierter des Kollegiums, und die Bischofe sind nicht Delegierte und Hilfs-
krafte des Papstes2l. Der Episkopat bedarf des Dienstes der Einheit seines
Hauptes, damit der einzelne Bischof und dessen Kirche sich in Glaube, Gottes-
dienst und Diakonia nicht isoliert (Schisma) oder gar aus der Fulle des Katholi-
schen herausféllt (hairesis); der Primat bedarf des Episkopates, um selbst in das
Kommunikationsnetz der Kirche eingebunden zu sein und nicht die Fulle des
Katholischen zugunsten einer uniformen Gleichtdnigkeit und zentralistischen
Verarmung zu verlieren22. Beide, das Kollegium mit seinem Haupt, verbunden
in communialer Eintracht, bilden deshalb auch die eine hochste Gewalt in der
Kirche, die infolgedessen keine monarchische, sondern eine kollegiale Gestalt
hat.

Diese These, die von einer Reihe von Konzilsvatern vertreten wurde23,

wurde auf dem Il.Vatikanischen Konzil zwar bewuf3t offengehalten, sie wird
aber mit guten Grinden von einer Reihe prominenter Dogmatiker wie z.B. von

V.Congar und K.Rahner vertreten?-. Episkopale und papale Gewalt sind also
nicht zwei sich konkurrierende Funktionen, auch nicht zwei nur inadaquat di-
stinkte Gewalten, sondern sie bilden - sich gegenseitig implizierend (K.Rahner)
- miteinander die eine héchste Gewalt in der Kirche, die freilich auf zwei ver-
schiedene Weisen ausgelbt werden kann: entweder als strikt kollegialer Akt
(z.B. Konzil) oder als Akt des Papstes, der aber als Haupt des Kollegiums und
das heif3t aus der Verbundenheit mit dem Kollegium heraus handelt. Das setzt
freilich voraus, dal3 das Wort und Wirken des Papstes - wie J.Ratzinger bemerkt
' "seinen Sinn und seine Legitimitat je daraus bezieht, dal3 es den wahren 'Con-

sensus fidelium’ ausdrickt ... Es lebt also faktisch von dem Glaubensvollzug der

gesamten Kirche, ist auf die Vielzahl der Kirchen verwiesen, die jeweils im Bi-
schof ihre Mitte haben." J.Ratzinger fahrt dann mit Aussagen fort, die direkt den

Blick auf die Glaubensverkiindigung richten, die aber im weiteren Sinn - mutatis
mutandis - fur die ganze Vielfalt p&pstlichen Handelns gelten. Er schreibt: "Es
kann in der Kirche kein Dogma geben, das gegen den Glauben der ganzen Chri-
stenheit, das gegen die Uberzeugung des Episkopates oder seines groRten Teils
erlassen wird. So gilt also: Die Stimme des Episkopates ist ohne den Papst juri-
stisch unvollstandig; der Spruch des Papstes aber ist ohne die Grundlage in der
eintrdchtigen Verkindigung der Bischofe faktisch unmdglich. In diesem 'Fak-
tum’, daR sie die Kirche verkérpern und daf® ein Papst ohne die Bischdfe und
ohne die Kirche nicht mehr katholisch, also kein Papst mehr wére, liegt das un-
aufhebare Gewicht der Bischofe. Sie haben ... sozusagen das Gewicht des 'Or-
dentlichen’ in die Waagschale zu werfen, auf welches das 'Auf3erordentliches’
bezogen bleiben mufR3, wenn es nicht sein Wesen verleugnen und sich so selbst
allen Sinnes entleeren soll." Deshalb darf nicht "die kollegiale Verkiindigung der

21



22

Bischofe tberspielt [werden] von permanenten AuRerungen einer zentralen Bi-
rokratie, deren Anspruch schlief3lich weder aus dem Wesen der pé&pstlichen
noch aus dem der bischéflichen Gewalt gerechtfertigt werden kénnte“*.

Ich habe bewul3t dieses langere Zitat von Ratzinger angefuhrt, um damit
nicht nur einen prominenten Dogmatiker zu Wort kommen zu lassen, sondern
auch jemanden, der als Leiter der Glaubenskongregation derzeit entscheidend
an der faktischen Ausibung und am faktischen Selbstverstandnis des papstli-
chen Primats beteiligt ist.

Allerdings wird man eine nicht unerhebliche EinschrAnkung machen miis-
sen: Zwischen episkopaler und papaler Funktion waltet in einer rein rechtlichen
Sicht und was die rechtlichen Befugnisse angeht, keine reziproke Entsprechung.
Waéhrend das Bischofskollegium ohne sein Haupt rechtlich unvollstandig ist und
darum ohne ihn bzw. gegen ihn keine eigene Rechtskompetenz besitzt, handelt
der Papst rechtlich gesehen immer als Haupt des Kollegiums und ist darum von
irgendwelchen Voraussetzungen oder Bedingungen rechtlicher Art nicht abhan-
gig. Diese, aufdie Frage nach der Vollmacht zu rechtskraftigem Handeln einge-
schrankte Sicht, war - wie bekannt - die Perspektive des |.Vatikanischen Konzils.
Es ist hier nicht Zeit und Ort ndher darzulegen, wie und warum diese verengte
rechtliche Perspektive dem damaligen Konzil vorgegeben war (aufgrund der
vorangehenden Entwicklung der Ekklesiologie, den damals herrschenden Aus-
einandersetzungen um Gallikanismus, Febronianismus etc. sowie aufgrund des
damaligen soziokulturellen, ja soziopolitischen Klimas mit seiner Fragestellung
nach einer "suprema auctoritas", welche die "Kompetenz der Kompetenzen" be-
sitzt). Wenn auf diesem Hintergrund das |.Vatikanische Konzil dem Papst den
obersten, rechtlich einschrankungslosen und unabhangigen Primat zusprach, so
machte es doch deshalb nicht aus dem péapstlichen Primat eine absolute Monar-
chie. Das Konzil wollte den Papst keineswegs aus dem communialen Geflige der
Kirche herausnehmen2*. Im Gegenteill27 Zwar ist der papstliche Primat nicht
von auf3en her beschrankt, wohl aber hat er seine Grenzen von seiner eigenen
inneren Struktur her, Haupt des Kollegiums und damit Protos der Kirche zu
sein. Die Ausibung des papstlichen Primats ist bezogen auf das Ziel, die Kirche
zu erbauen in der Einheit katholischer Vielfalt28. Entsprechend hat er seine
Grenzen am geoffenbarten Glauben der Kirche und an ihrer von Christus gestif-
teten Struktur, und das heif3t konkret an der Existenz und am Handlungsspiel-
raum des Episkopates, der die Eigenstandigkeit und Vielfalt des Katholischen in
die Kirche einbringt. Kurz: die papstliche Gewalt findet - wie J.Ratzinger aus-
dricklich sagt - "im kollegialen Prinzip eine Grenze"29. Nur wollte das |.Vati-
kanische Konzil diese innere Einschrankung nicht mehr in rechtlichen Normen
formulieren, da diese ja wiederum rechtlich nur praktikabel sind durch &uf3ere
Rechtsinstanzen, die den Primat von au3en her einschranken wirden. Das aber
wilrde wiederum bedeuten, dal3 es Instanzen gébe, die das Recht beséallen, sich
dem Einheit stiftenden Tun des Papstes zu entziehen oder zu widersetzen oder
es an rechtliche Bedingungen zu kniuipfen. Dagegen definierte - in dieser rechtli-
chen Perspektive - das 1.Vatikanum den hdchsten Jurisdiktionsprimat des Pap-
stes, der ihm die Mdglichkeit gibt, immer und Uberall ohne vorherige Zustim-
mung anderer Instanzen frei und unmittelbar, wo es Not tut, seinen Dienst der
Einheit wahrzunehmen.

Diese juridische Sicht ist in sich konsistent, aber einseitig. Dies hat bereits
das |.Vatikanische Konzil sehr wohl gesehen. Man hat darum in den Debatten



die Einbindung des Papstes in die Communio der Kirche und in das Kollegium
der Bischofe als seine personliche sittliche Verpflichtung herausgestellt: Der
Papst ist in seinem Gewissen verpflichtet jene Mittel anzuwenden, die ihn in die
Lage versetzen, communial, das heif3t als Haupt und Reprasentant der kirchli-
chen Communio und mit ihr zusammen zu handeln. Uberdies hat man das bis-
herige communiale Zusammenspiel von papstlicher und interekklesialer Kompe-
tenz historisch-phanomenologisch beschrieben (DS 3069) und damit zur Spra-
che gebracht, daf3 und wie die Papste der Vergangenheit ihr Amt jeweils im Ein-
vernehmen mit der Kirche ausgelbt haben30. DalR aber dieses Zusammenspiel

von péapstlicher und episkopaler Funktion in der einen héchsten Gewalt der Kir-
che auch in Zukunft wirklich geschieht und gelingt, kann - so die Tendenz des

I.Vatikanischen Konzils - nicht mehr rechtlich geregelt, sondern nur durch das
Wirken des HI. Geistes garantiert werden.

Obwohl - wie wir gesehen haben - die Ekklesiologie des Il.Vatikanischen
Konzils neue Akzente hinsichtlich einer communialen Kirchenverfassung setzte,
hat auch dieses Konzil, zumal in den von der Konzilsminderheit erstrittenen Zu-
satzen und in den sog. Notae explicativae praeviae - letztere sind freilich kein
Text des Konzils selbst! - die juridische Sicht des Papsttums mit ihrer Betonung
der einschréankungslosen Vollmacht zu rechtskraftigem Handeln wiederholt und
eingescharft. Deshalb steht gegenwartig die rémisch-katholische Ekklesiologie in
einer unbefriedigenden eigentiimlichen Schwebe zwischen einem eher communi-
alen und einem eher juridischen Kirchenverstandnis3l. Das aber hat fur unser
Thema erhebliche Konsequenzen. Denn nur scheinbar haben unsere Uberlegun-
gen zur Kirchenverfassung vom spezifischen Thema abgefiihrt: Vom gerade skiz-
zierten Hintergrund einer eher communialen oder einer eher juridisch verstan-
denen Ekklesiologie hangt letztlich und endlich die Stellung des partikularkirch-
hchen Protos ab. Im Horizont einer Ekklesiologie, die sich vornehmlich an der
Frage der Vollmacht zu rechtskréftigem Handeln orientiert, muf3 die Gestalt des
Patriarchen als Delegat pé&pstlicher universaler Rechtskompetenz erscheinen.
Dcr Papst kann dessen Jurisdiktion mehren oder mindern, ja, nach einigen
d heologen und Kanonisten sogar ganzlich eliminieren32. Ganz anders erscheint
d>e Gestalt des Protos, wenn diese juridische Sicht aufgebrochen wird und die
Kirche in ihrer kominunialen Verfassung erscheint.

Bevor wir dies reflektieren wollen, sei - damit wir nicht im luftleeren Raum
spekulieren - an einige historische Fakten erinnert.

H- Derpartikularkirchliche Protos im Licht einercommunialen Ekklesiologie
a) Einige historische Hinweise

Lange bevor das Konzil von Nizda den Vorrang einiger Bischofssitze be-
fugt und cinscharft sowie das Recht der Metropoliten regelt, und noch langer
bevor das Konzil von Chalzedon die Beziehungen von Primatialsitzen ordnet, ist
Uns erstens ein vielfaltiges communiales Miteinander einzelner Bischofe und ih-
rer Kirchen in Fragen des Glaubens, der Liturgie, der Disziplin, der Ernennung
und Weihe von Bischéfen und der Schlichtung von Streitigkeiten bekannt, und
’st zweitens bezeugt, da dieser communiale Austausch geleitet wurde und sei-
nen Einheits- und Orientierungspunkt besal in einer fur diesen Austausch zen-
tralen Ortskirche und ihrem Bischof, an deren lebendiger Glaubenstradition,

23



24

Liturgie- und Kirchenverfassung man Maf3 nahm und deren Leitungsfunktion
man akzeptierte. Wahrend sich dabei der Vorrang von Metropolitansitzen da-
durch erklart, daR sich die Kirchenstruktur weitgehend, wenn auch nicht véllig,
dem Verwaltungssystem des romischen Imperiums anglich, verdankt sich die
Herausbildung von Hauptkirchen, die z.T. spater Patriarchalsitze heil3en33 und
die als zentrale Knotenpunkte der kirchlichen Communio auch noch einmal die
Metropoliten einbegreifen, nicht einem einzigen Grund, sondern einer Vielzahl
von Motiven und Faktoren, die dariiber hinaus fur die verschiedenen Primatial-
sitze noch je sehr unterschiedlich sind".

Eine grol3e, aber keineswegs die einzige Rolle spielte dabei der apostoli-
sche Ursprung bestimmter Kirchen33, dann vor allem die politisch-admini-
strative Bedeutung einer Stadt im (oder auch am Rande des) rdmischen Staats-
wesens, ferner ihre zentral oder verkehrsméRig gunstige geographische Lage,
weiter der Umstand, dal3 eine Kirche das Zentrum besonderer Missionstéatigkeit
war und so zur Mutterkirche einer ganzen Region wurde. Hinzukamen das per-
sOnliche Gewicht und die persdnliche Autoritat gro3er Bischofsgestalten, die
Zahl der Glaubigen oder auch die theologische Kompetenz einiger Kirchen. All
diese so verschiedenen Griinde kénnen auch ineinandergreifen, so, wenn eine
bestimmte Kirche gerade deshalb sich ihres apostolischen Ursprungs rihmen
konnte, weil ein oder mehrere Apostel sich fur ihre Missionstatigkeit und Kir-
chengrindung gerade an die Metropolien und politische und geographische
Knotenpunkte begaben.

Wie immer sich auch der Vorrang einiger Kirchen herausgebildet hat und
wie immer er auch im einzelnen ausgeubt wurde, bis man schlie3lich etwa im
5./6.Jahrhundert zur voll ausgebildeten Patriarchal- und Metropolitanverfassung
gelangte: Der entsprechende Grund hierfur "war das Bediirfnis der wachsenden
Kirche nach einer vollkommeneren Gliederung ihres Leibes, die Notwendigkeit
verbindender und einigender Klammern des ganzen Baues"33. Tatsache ist, dal3
Hauptkirchen fur die Verwirklichung der kirchlichen Communio, d.h. fur die
Katholizitat als Einheit in Vielfalt, zumal bei der wachsenden Zahl von Lokalkir-
chen eine unaufgebbare Rolle spielten. Das fir die Struktur der Kirche wesen-
hafte Ineinanderspiel von Einheit und Vielfalt, das sich in gegenseitiger Aner-
kennung und Befruchtung, in gegenseitigem Austausch und Helfen vollzieht,
fand auf regionaler Ebene, orientiert an einer Hauptkirche und deren Protos,
statt. In und durch Communio mit einer Hauptkirche und deren Protos trat man
in die universal-kirchliche Communio ein37. Indem man in Gemeinschaft mit ei-
ner Hauptkirche stand, vergewisserte man sich des rechten Glaubens und der
Communio mit der ganzen Kirche (vgl. die Praxis der Inthronistiken, der "Litte-
rae pacis" und der gegenseitigen liturgischen Kommemorationen). Der Protos
regelte zusammen mit den ihm anvertrauten Bischtfen38 alle Fragen der Einset-
zung von Bischoéfen, der Di6zesaneinteilung, der liturgischen und kanonischen
Gesetzgebung und der Disziplin fur Klerus und Laien. Durch Gemeinschaft mit
dem Protos erhielt man Anteil am "Nachrichtenstrom” der Kirche39. Den
Hauptkirchen stand ein Grof3teil der Initiative zur Missionsarbeit zu. So erschei-
nen die Bischdfe der Hauptkirchen "als Klammern der gesamtkirchlichen 'Com-
munio’, als Saulen der Kircheneinheit"0.

Noch von einer anderen Perspektive her erwies sich die Herausbildung von
regionalen Primaten als notwendig. Zum Kirche-Sein gehérte von Anfang an
nicht nur die Sammlung der einzelnen Glaubigen zum Volk Gottes, sondern



auch die Einbeziehung und Einbergung der Welt in ihrer ganzen vélkischen und
kulturellen Vielfalt, also mit ihrer Philosophie und Kunst, ihren gesellschaftli-
chen Ordnungen und zivilisatorischen Errungenschaften. Weil Kirche sich we-
senhaft in der Welt "inkarniert", nahm sie stets die Signatur ihrer jeweiligen kul-
turellen Umwelt an. So bildeten sich offenbar schon in neutestamcntlicher Zeit
verschiedene Theologien, Liturgien, Frommigkeits- und Organisationsformen
heraus, aufgrund derer die Kirchen einer bestimmten Region eine eigenstandige
Gestalt erhielten-3. Um eine solche Gestalt zu bewahren und zu vertiefen, reich-
te nun aber offenbar ein synodales Zusammenspiel von Ortskirchen einer Re-
gion nicht aus: es bedurfte einer regelnden Institution, eben einer Hauptkirche
mit dem entsprechenden Protos. Daran orientiert, vermochten die Kirchen einer
Region eine eigenstandige, fest in der Umwelt verwurzelte Gestalt anzunehmen,
die dann in Communio mit Kirchen anderer Auspragung treten konnte. Nimmt

man dies alles zusammen, so kann und muf3 man "von einer echten Autonomie
der Patriarchate im ersten Jahrtausend reden"-2.

Zwar spielte im communialen Miteinander und Fureinander der Kirchen
schon frih die Kirche von Rom - zunéchst aufgrund ihrer Paulus- und Petrus-
Tradition und spater aufgrund der wachsenden Einsicht, dal im Bischof von
Rom der besondere Einheitsdienst des Petrus weitergeht - eine von niemandem

grundsétzlich bestrittene und von niemandem sonst in Anspruch genommene

spezifische Rolle. Doch bestand die Funktion des rdmischen Primates urspriing-
lich und fur lange Zeit nicht darin, dal? Rom normalerweise und ohne schweren

Grund in das relativ autonome Beziehungsnetz einer regionalkirchlichen Com-
munio eingriff. Rom erkannte vielmehr deren Selbstandigkeit an und interve-
nierte nur selten, vornehmlich in wichtigen Fragen des Glaubens und dort, wo es
nls Appellationsinstanz angerufen wurde-3. Rom realisierte seinen gesamtkirch-
lichen Primat vor allem dadurch, "daR es als das entscheidende Zentrum der
communio vorhanden war"— Communio mit der Kirche Roms war ein wichti-
ges, ja ein entscheidendes Kriterium der rechtmaBigen "Communio ecclesia-
rum”, und insofern war Rom das entscheidende Prinzip und Fundament der
Einheit. Die Communio selbst aber verwirklichte sich priméar weder direkt zwi-
schen den einzelnen Lokalkirchen, noch zwischen den einzelnen Lokalkirchen
auf der einen und der romischen Primatskirche auf der anderen Seite, sondern
sie verwirklichte sich sowohl innerhalb eines mehr oder minder autonomen
hauptkirchlichen Verbandes, an dessen Spitze ein Protos stand, als auch
fischen mehr oder minder autonomen hauptkirchlichen Verbanden mit ihren
jeweiligen Protoi. Dabei hat Rom im ganzen ersten Jahrtausend "niemals den
Anspruch erhoben, den Patriarchen ihre Vormachtstellung ausdricklich als Pri-
vi*eg und als Teilnahme an der papstlichen Vollgewalt verliehen zu haben. Die
Péapste anerkennen die Vollmachten der Patriarchen von Alexandrien und An-
tiochien, leiten sie aber regelméfig aus der Tradition und den Kanones der
Konzilien ab"-3.

Dieses "System" kirchlicher Communio, das sich wesentlich innerhalb von
und zwischen Regionalkirchen abspielte, geriet aus verschiedenen Grinden in
eine tiefgreifende Krise, deren Hauptgrund - J.Ratzinger bezeichnet ihn als "die
Tragik des Ganzen"-0 - darin bestand, daf} die Hauptkirche Rom nicht mehr zu
unterscheiden wuf3te zwischen ihrer universalkirchlichen Aufgabe, letztes Fun-
dament und Zentrum der Communio zu sein, und ihrer nurf3r den Westen gel-
tenden patriarchalen Funktion-7. Von zahlreichen historisch-situativen Grinden

25



26

- auf die hier nicht eingegangen werden kann - motiviert, suchte Rom sich zu-
nachst die Hauptkirchen des Okzidents in den eigenen ortskirchlichen Bereich
einzugliedern, so daf es "zusehends keinen Plural von ecclesiae mehr gibt, son-
dern die Stadtgemeinde von Rom den ganzen lateinischen orbis in den kleinen
Raum ihrer urbis [sic!] einverleibt: Der ganze Westen ist gleichsam nur noch
eine einzige Ortsgemeinde und beginnt immer mehr, die alte Struktur der Ein-
heit in Vielheit zu verlieren, so daf} sie schliel3lich ganz unverstéandlich wird"-*8.
Aus diesem Verlust der Sensibilitét fur die Wirklichkeit der Kirche als Commu-
nio bzw. aus der Verwechslung von "Communio mit Rom" mit "Zentralisation in
Rom™*" resultierte dann die weitergehende Tendenz Roms - mitgeférdert durch
die im Zuge der Kreuzziige geschehende Einrichtung lateinischer Patriarchate
im Orient -, auch die "relative" Autonomie der Hauptkirchen des Ostens zu
Uibersehen und sie in eine mdglichst grol3e direkte Abh&ngigkeit von der eigenen
Jurisdiktion, welche als die Quelle aller kirchlichen Gewalt vorgestellt wurde, zu
bringen30. Damit aber stellte die Kirche Roms "dem Osten gegeniber einen
Anspruch ..., der in dieser Form von ihm weder angenommen werden mulf3te,
noch konnte"31. Denn dieser zentralistische Anspruch Roms bedeutete fur ihn
"die Negation der Symphonie in der Liebe"32, die Leugnung des communialen
Zusammenspiels, in dem erst die Vielfalt und Fulle des Katholischen zur Gel-
tung kommt und in der allein das inkarnatorische Gestaltwerden der (Regio-
nal-)Kirchen gelingen kann. In der Tat hat die rémisch-katholische Kirche durch
den Verlust echter patriarchaler Strukturen selbst eine Einbu3e an Katholizitat
und inkarnatorischer Struktur erlitten33.

Der weitere Fortgang der Geschichte, der auf dieser Fehlentwicklung ba-
siert, ist bekannt: Etwa seit Leo IX. klingt leise an, dal3 - was den Vorrang von
Konstantinopel betrifft - die "Privilegien" des Patriarchen ihren Grund in einem
freien Zugestédndnis von Rom haben, eine Einstellung, die sich dann im zweiten
Jahrtausend, etwa ab dem Il.Konzil von Lyon (DS 861) fur alle Patriarchate
durchsetzte. Nach Bonifaz VIII. hat der HI. Stuhl selbst die Patriarchal-, Metro-
politan- und Bischofssitze eingesetzt. Kein Wunder, dal3 seither die seit dem In-
vestiturstreit herrschende westliche Auffassung, dal3 die Bischéfe ihre Jurisdik-
tion als Teilhabe an der pépstlichen Jurisdiktion besitzen, auch genauso von den
Patriarchen des Ostens galt.

Selbst wenn Eugen V. in Florenz die Formel der Griechen anerkannte,
wonach die Rechte des Papstes mit der Klausel gelten "unter Wahrnehmung der
Privilegien und Rechte der Patriarchen des Ostens", so wollte er damit gewil3
nicht die alte Autonomie, wie sie im ersten Jahrtausend bestand, garantieren,
sondern nur die "Privilegien und Rechte" bestétigen, die der Papst "aus freiem
GroRmut" den Patriarchen zugestanden hatte3*. Dal3 schlief3lich das Dogma des
I.Vatikanischen Konzils Uber den uneingeschrénkten Jurisdiktionsprimat des
Papstes jede echte Autonomie der Patriarchen zu ersticken schien, sei nur noch
abschlie3end in Erinnerung gerufen.

An dieser Stelle mochte ich einhalten und fragen, ob die geschichtliche
Entwicklung nicht das bestatigt, was wir anfangs sagten: Im lateinischen Denken
sind die Protoi der gréReren kirchlichen Einheiten nur menschlich-kirchlichen
Rechts, sozusagen hdhere kirchliche Beamte von Papstes Gnaden.

Ich halte diese Folgerung fur abwegig und falsch. Die Geschichte zeigt viel-
mehr etwas anderes.



b) Reflexionen uUber die Geschichte

1. Die ekklesialen Beziehungen, durch welche Menschen zur Eiuhcit des
Volkes Gottes zusammengeflgt werden, sind nicht priméar Ju** . oneller An
im Horizont einer universalen societas-perfecta-Konzcption. y.c~ehr eahs.ert
Kirche sich im ersten Ansatz als eine in Wort und Sakrament grindende Com-
munio Ecclesiarum, die durch das vielfache Band der Gememschaft des Ghu-
bens und der Sakramente, der Liebe und des gegenseitigen
mengehaltcn wird. Dieser Austausch spielt sich aber nicht nur ™ B~ = =
einer in sich geschlossenen Glaubenswelt ab. Vielmehr gliedert ©™ Ortskirche
sich inkarnatorisch in ihre kulturelle Umwelt ein und Gbernimmt dabei - wle da
Il. Vatikanum beschreibend ausfuhr, - "Anlagen, Fahigke.cn und S*entor Vcd
ker, soweit sie gut sind" (LG 13). So entstanden und entstehen Kochen, Ae je
ihr eigenes "geistiges Erbgut” besitzen (OE 3) und mit eigener “~ft und Re.fe
begabt sind" (AG 6). In ihnen ist "das von den Aposteb u~rtoene Erbe,,.

in verschiedenen Formen und auf verschiedene Weise u er .
schon von Anfang an in den Kirchen hier und dort «™~= === = ""*x g *

den" (UR 14). So stellen sich die Kirchen je in einer besonderen ausgepragten
Gestalt in den communialen Austausch mit anderen bcs(‘nde™ a“ ™~ CF> ™
Kirchen hinein. Es "bringen die einzelnen Teile ihre e.genen Gaben den ubnge
Teilen und der ganzen Kirche hinzu, so dal3 das Ganze und d'e em”~hmn Tele
zunehmen aus allen, die Gemeinschaft miteinander halten und zur
heit Zusammenwirken" (LG 13; siehe auch AG 6,9,22, Cat.lra . ’

Kurz: die Geschichte zeigt, dall die Communio

Communio von spezifisch ausgeformten Schwester ¢ en ( einfach
2. Diese spezifisch ausgeprégten "Schwesterkirchen sind mchteurftah

identisch mit den jeweiligen Ortskirchen. Vielmehr haben. sich*von friiheste

Zeit an Teilkirchen gerade in der Form von

-y .-

Spitze eine Hauptkirche und deren mit besonderer Au ® . ischen
tos steht, herausgebildet. Diese erméglichen sowohl die* O ™™ >><«<
den zugeordneten Ortskirchen als auch eine je eigens an >b OPc.,mtkirchli-

Evangcliums. Indem die so entstehenden Teilkirchen sich in d «

che Communio einbringen, vollzieht sich das Wesen es a zwischen
wirklichung von Einheit und Vielfalt in Einheit - gerade im Austausch zw*eben
diesen Haupt- bzw. Patriarchalkirchen als "Schwesterkirchen
3. Die Primatialkirchen, auch die von Rom, haben

Rechte "erkdampfen" mussen, sondern sind aus der No g .
chen Communio selbst herausgewachsen5“. E.Eid spne
Evolution historique naturelle"s», nach der sich.Hauptkurchen h
und der Episkopat sich in verschiedene Primate differenzierte. H>nter d eser ge
schichtlichen "Notwendigkeit" steht die Erfahrung dal® erstdurchdc =——~e

rung verschiedener benachbarter Ortskirchen in eine
einzelne Ortskirche die Chance hat, ihr Eigensem und ihre EIF ™yt " - *“

verlieren, sondern ins Ganze einzubringen““. Eine blo3 dua”™ ;hpZ7 ‘™ etenz
kirchliche Struktur, die charakterisiert ist durch lokalb.schofl.che Kompete
auf der einen und papstliche Kompetenz auf der anderen Seite, reicht daftr

nicht aus. Auch dies zeigt uniibersehbar die Geschichte: n emer
Struktur wird bei starker p&pstlicher Primatialgewalt - die Gefahr des Westens.

27



28

das Gewicht und die Bedeutung der Fulle des Katholischen und die Vielfalt der
vom inkarnatorischen Charakter der Kirche her geforderten Synthesen ge-
schwécht oder gar zerstdrt zugunsten einer sich selbst verarmenden rémischen
Uniformitat und Zentralisation. Oder aber - die Gefahr des Ostens! - es droht
bei schwacher oder geleugneter papstlicher Primatialgewalt die Gefahr, dal3 die
Barche in eine Vielzahl von Lokal- oder Teilkirchen (Autokephalien) zerféllt,
die untereinander keine handlungsféhige Einigung mehr finden. Allein eine tria-
dische = dreigliedrige Kirchenstruktur, die sich realisiert in den Bereichen:
Ortskirche mit ihrem Bischof, Hauptkirche mit ihrem Protos, Gesamtkirche mit
dem Papst, garantiert, daf3 die gesamtkirchliche Communio weder in eine Viel-
falt von Ortskirchen zerfallt (die aus sich heraus meist auch zu klein sind, eine
wirkliche Eigengestalt und kulturelle Synthese hervorzubringen), noch dafl3 diese
angesichts des pépstlichen Primats das Gewicht des Katholischen nicht mehr
voll zur Geltung bringen kann®1. Eben deshalb hat die Geschichte selbst zu einer
Struktur gefuhrt, welche die Verwirklichung wahrer katholischer Communio
Uberhaupt erst erméglicht. Genau in dem Mal3e, in dem diese dreigliedrige
Struktur aufgegeben oder geschwéacht wurde, geriet (und geréat) das communiale
Zusammenspiel der Barchen in Gefahr, krank zu werden.

Angesichts dieser Lehre der Geschichte ist aber die Frage neu gestellt, ob
die Herausbildung partikularkirchlicher Primate einfach kirchlich-menschlichen
Rechts ist gegentber dem gdéttlichen Recht des episkopalen und papstlichen
Dienstamtes. Dies soll im folgenden néher reflektiert werden.

I11. Die "ontologische Qualitat" partikularkirchlicher Protoi
a) Der Protos in der "communio hierarchica" des Bischofskollegiums

Aufbauend auf Elementen der Ekklesiologie des Il.Vatikanischen Konzils
und sie zugleich weiterfihrend, méchte ich zunachst die verbreitete These latei-
nischer Theologie zurickweisen, dalR es sich bei der Stellung des partikular-
kirchlichen Protos um eine delegierte Funktion und entsprechend bei seinen
Vollmachten um delegierte Vollmachten handelt.

Ich gehe von der bereits skizzierten These aus, da? das oberste Leitungs-
gremium der Barche das Bischofskollegium ist, worin die vielen Bischofe ihre
Ortskirchen repréasentieren und leiten sowie zugleich Mitverantwortung fur das
Ganze der Communio Ecclesiarum Ubernehmen und worin der Papst Prinzip
und Fundament der Einheit ist. Durch die Weihe wird man eo ipso in das dem
einzelnen Bischof vorgegebene Leitungsgremium der Kirche aufgenommen.
Durch die Weihe selbst! Und nicht durch eine zusatzliche Ubertragung von Be-
fugnissen und Kompetenzen, wofern die Weihe "legitim”, "secundum ordinem
ecclesiae" empfangen wird02, das heif3t mit Zustimmung des Collegium Episco-
porum (und seines caput), die ihm gleichzeitig einen "bestimmten Ort" im Colle-
gium Episcoporum und in der Communio ecclesialis zuweist. Durch diesen sei-
nen bestimmten "Ort" steht der einzelne Bischof (und seine Ortskirche) nicht
nur in Communio mit dem Haupt des Collegiums, dem Papst, sondern auch mit
allen tbrigen Bischdfen (und deren Kirchen)®3.

Diese Communio ecclesialis ist nun aber selbst strukturiert. Die faktische
Geschichte zeigt (vgl. S.17 f.), da3 es zum Gelingen der Communio von Anfang
an zu teilkirchlichen Einheiten, zu "Patriarchaten" kam; und die Reflexion tUber



diese Geschichte zeigt, dal® es offenbar dieser Struktur bedurfte. Das Il. Vatika-
nische Konzil erkennt dies auch ausdriicklich an, wenn es feststellt, dal3 die or-
ganische Einheit der Glaubigen im HI.Geist" sich darin zeigt, daR3 sie "durch ihre
Hierarchie zu verschiedenen Verb&nden (coetus) zusammengeschlossen, Teil-
kirchen’ oder 'Riten’ bilden. Unter diesen herrscht eine wunderbare Verbun-
denheit (communio), so dal ihre Vielfalt in der Kirche keinesfalls der Einheit
Abbruch tut, sondern im Gegenteil diese Einheit deutlich aufzeigt M.

Wenn also die communiale Einheit der Kirche sich gerade vollzieht im
Austausch solcher Ortskirchenverbande bzw. "Teilkirchen" oder "Riten", diese
aber als Fundament und Prinzip ihrer Einheit eines Protos bedurfen, so steht
der einzelne Ortsbischof, wenn er durch die Weihe in das Collegium Episcopo-
rum aufgenommen wird, von vornherein in einem ihm vorgegebenen differen-
zierten und komplexen Gefuge: Das Collegium ist nicht nur hierarchisch struk-
turiert, weil es als ganzes und in all seinen Gliedern vom Papst als seinem Haupt
abhéngig ist, sondern auch, weil die Austbung der bischéflichen Kollegialitét
selbst sich in hierarchischer Zuordnung zu teilkirchlichen Protoi vollzieht. Die
Realisierung der bischdflichen Kollegialitdt und der kirchlichen Communio ist
somit urspringlich "durch Primate konkret verankert ...; der Bischofskdrper war
nie einfach reines 'Kollegium', sondern in Primaten strukturiert **1. Diese sind
mithin "Personifikationen" der bischdflichen Kollegialitat, Kristallisationspunkte
kirchlicher Communio. In der Zuordnung zu ihnen und durch sie nimmt das
Kollegium der (Orts-)Bischofe (mit und unter dem Papst) konkret seine Verant-
wortung fur das Ganze der Kirche, fur das Gelingen der kirchlichen Communio
wahr. Stellung und Autoritét eines zwischeninstanzlichen Protos grinden also
nicht in einer ausdricklichen oder stillschweigenden Delegation von Vollmach-
ten durch Papst und/oder Bischofe. Vielmehr ist der Protos Ausdruck der kolle-
gial verfal3ten bischoflichen Jurisdiktion selbst, die Realisierung der Tatsache,
daRl das Bischofskollegium in einer bestimmten Region, in Einheit mit Rom,
sein eigener Ordnungsfaktor ist, der mit vollem Recht je die Ausibung der bi-
schéflichen Vollmacht umschreibt™5. Dadurch, da jemand innerhalb des struk-
turierten (oder dringend einer Struktur bedurftigen) Bischofskollegiums den Sitz
eines Protos einnimmt, besitzt er eo ipso den Auftrag, Uberortliches Zentrum
der Communio fir die anderen zu sein und die spezifische Gestalt seiner Regio-
nalkirche in der Gesamtkirche zur Geltung zu bringen. Diese Stellung des Pro-
tos hat ihre strikte Entsprechung auf Seiten eines "gewoéhnlichen” Ortsbischofs.
Dadurch, dal? dieser in dem ihm vorgeordneten Collegium Episcoporum eine
Stelle einnimmt, die einem Protos zugeordnet ist, ist er eo ipso in em hierarchi-
sches Abhéngigkeitsverhéltnis zu diesem hineingcstellt. Kurz: Der zum Bischof
Geweihte ist "nicht nur in das zwischen dem Papst und jedem Bischof bestehen-
de Grundverhaltnis der communio hierarchica aufgenommen , sondern er
nimmt auch "eine ganz bestimmte Stelle in dem hierarchisch gebauten Gefiige
der Bischofe" ein*7. .

In dieser communialen Sicht kann man nicht von einer rechtlichen Ein-
schrénkung ortsbischdéflichcr Jurisdiktion auf der einen und von einer rechlichen
Delegation von Jurisdiktion an den Protos auf der anderen Seite sprechen. Viel-
mehr zeigt sich in dieser Perspektive, dal jemand aufgrund der gottgewollten
communialen Verfassung der Kirche je das Mafl3 an der dem ganzen Collegium
Episcoporum zukommenden Hirtenvollmacht besitzt, dessen er bedarf, um je an
der "Stelle", die er im Collegium und in der Communio ecclesialis einnimmt,

29



30

Prinzip dieser Kollegialitat und dieser Communio zu sein. Insofern muf3 man da-
von sprechen, dal} der einzelne Bischof, auch abgesehen vom Papst, in einer
Unter- bzw. Zuordnung steht68. Nochmals: Dieses griindet nicht in einer nach-
traglichen und zusétzlichen rechtlichen Regulierung (auch wenn diese "hinzu-
kommen" kann und wohl auch muf3), sondern im Wesen des kollegial verfal3ten
bischéflichen Amtes selbst. "Wenn ein Bischof nur Bischof seiner Dibzese sein
kann, indem er gleichzeitig Mitglied des Kollegiums ist, dann ist seine Einheit
und sein Zusammenwirken mit anderen Bischdfen grundsétzlich keine Sache
seines freien Ermessens, sondern etwas, was wesentlich aus dem Wesen seines
Amtes erfliel3t"69. Somit entspringt die hervorragende Stellung des Protos und
die Zuordnung bestimmter Bischdfe zu ihm dem Wesen kollegialer bischdéflicher
Einheit und ihres Zusammenwirkens.

Ist dann aber - so gesehen - die Figur des partikularkirchlichen Protos gott-
lichen Rechts? Zu dieser Frage seien in der Form einer exkursartigen Skizze ei-
nige Uberlegungen angefiigt.

b) "lus divinum" - "lus humanum”

Schon seit einigen Jahren zeigt sich, zumal im Okumenischen Gesprach
Uber eine Vielzahl ekklesiologischer Fragen, daf} das Begriffspaar "ius divinum -
ius humanum" nicht geeignet ist, die anstehenden Probleme zu I6sen"0.

Dieses "neue Durchdenken" zeigt vor allem zwei ungeklarte Begriffsun-
schéarfen des gangigen Begriffspaares "ius divinum - ius humanum"71.

1.) Versteht man unter ius divinum jene Normen und Weisungen, die Chri-
stus seiner Kirche eingestiftet hat und die demzufolge von Anfang an zu ihrer
wesenhaften Identit&t gehoéren, so ist zugleich hinzuzufigen, dal3 das in der Hei-
ligen Schrift grundgelegte ius divinum entweder in einer so allgemeinen Form ge-
geben ist, dal’ es der konkreten "Operationalisierung” durch das ius humanum
bedarf, oder daf’ es zwar in einer bestimmten Konkretion vorhegt, die aber - da
das ius divinum seiner Natur nach Raum und Zeit Uberschreitet - neuer Anpas-
sungen bedarf und somit wiederum auf Konkretisierungen durch das ius huma-
num angewiesen ist. Damit zeigt sich, dal} das ius divinum immer nur in der
Vermittlung durch ein historisch situiertes ius humanum vorliegt und mithin die
beiden Pole "ius divinum" - "ius humanum" gar nicht adaquat voneinander trenn-
bar sind, anders gesagt, daf? niemals ein reines ius divinum aus seiner konkreten
Vermittlung durch das ius humanum herausdestillierbar ist. - Damit hangt eine
weitere Begriffsunscharfe zusammen.

2.) Fragt man nach dem Quell- und Fundort des ius divinum, so wird man
primar auf den Stiftungswillen Christi verwiesen. Dieser begegnet aber nicht nur
in den Taten und Worten des irdischen Jesus, sondern auch in denen der apo-
stolischen Zeit, in welcher der erh6hte Herr, im Geist gegenwartig, vermittelt
durch apostolische Vollmacht die Anfange der Kirche normativ und irreversibel
fur alle Zeiten setzt und wirkmé&chtig begleitet. Dieses kirchenstiftende Wirken
Christi und der Apostel findet sich in den Aussagen der Heiligen Schrift be-
zeugt. Aber als alleiniger Quellort fur das ius divinum reicht die Schrift nicht
aus. Denn es zeigt sich erstens, daf’ nicht alle apostolische Weisung - wie etwa
die Anordnung zur Verschleierung der Frau - unbedingtes ius divinum sind72
und zweitens, dal? manche, allgemein als ius divinum anerkannte Strukturen der
Kirche sich nicht taiis qualis in der Schrift finden - so z.B. der erst in der nach-



apostolischen Zeit sich allgemein herausb.ldende
Ordo auffachcrnde Trias von Episkopat, Presbyter* und D>"onat Gew,[3 ka
man sagen, daf3 sich fur all dies Ansétze in der Hcu.gcn ScfanftTmden Ussen

Ansatze aber, die erst durch eine irreversible
eine bestimmte Struktur aus einer "an sich" sich anbmtenden

dersgearteter Gcestaltungsmoglichkeiten ausgewa t a, e vorsichtig

daf etwas auch ius divinum sein und zum Wese

entweder nicht unbedingt von Anfang an da war oder

fang an als Wesensnotwendigkeit erkannt wurde, sondern s ch erst™ &
schichtliehen] Wesensvollzug, im Heraustreten des aus em erkannt
den erscheint- und dann auch als "bindend fur .1le spalte en Z,Uen erkannt
und anerkannt wird. DarUber hinaus gibt es auch Strukturen .*>»*** =< <:__J

denen sie zu einer bestimmten Zeitsound nursoi r 0 identisch bleiben
will sie dem Stiftungswillen Christi entsprechen und ““I wiUe des
Strukturen, die also hier und jetzt "ius divinum" das tal3 unbed.n®erWilUecles
Herrn sind, die sich aber woméglich unter anderen e g Kirche noch

Setzungen andern kdnnen oder sich sogar zu andern haben, soll die Kirche
N\ == = dni;so verschiedene Stufen und Grade

bares ius divinum in der Kirche zu gelten hat, zu ebd”-
vollziige fundamentaler Art, die der Kirche

tig auf den Stiftungswillen Jesu Christ. humanUm bedurfen.
Konkretisierung und Operationalisierung du K jrrever-
Zweitens jene Konkretisierungen ihres fundamentalen ’ Verleib-

siblen Entscheidung der apostolischen Kirche entspr~cn ,en?jenc V«lc
Hoéhungen ihrer innersten Substanz, die zwar

haben, weil anders ein Wesensmerkmal der Kirche uni er -~ ,eschicht-
bestimmten Situation gar nicht verwirklicht werden kann anderen
liehe Konkretheit des gottlichen Rechtes" sind- und als solche unter
Bedlrggéjr}pér] %E%Heé%*s‘té‘élﬁﬂf%%%%rs sein kénnen. aulier-
ordentlich komplexes Gebilde, dessen Gro3en oft nichtJd, |lin(,snr(j/c3 zu-
terscheidbar sind, sondern sieh in einem dynamischen Geist garan_
einander befinden, dessen Legitimitat letztlich durch den g

Auf diesem Hintergrund lassen sich nun fur unsere F~*ge nachher verfal3

sungsrechtlichen Stellung des Protos einige Schluffolgern g NN

gehoren primatiale kirchliche Zwischeninstanzen nicht zu*““ + lens in

sten und zweiten Sinn. Aber es gibt viele Indizien da ur 3 n

shrer formalen Struktur zum ius divinum .m dritten Sinn zu bestatigte
Da ist erstens der in der Kirche nie strittige und

Respekt vor den Canones des Konzils von Nicaa m »wche" de "h~iehe

stimmter Bischofssitze bestétigt und geregelt wird. Da sind artikuiar_

AuRerungen aus der Theologiegeschichte, wonach die

kirchlichen Proto. zur Wesensstruktur der Kirche gehdort””.Da
LehrauRerungen des ».Vatikanum, welche einer tc.lk.rchliehen Struk'tur
Rang zuerkennen, der mehr als nur "menschlichen Rechts i - ]
23 im Blick auf die Teilkirchen:



32

"Dank der gottlichen Vorsehung aber sind die verschiedenen Kirchen, die
an verschiedenen Orten von den Aposteln und ihren Nachfolgern eingerichtet
worden sind, im Lauf der Zeit zu einer Anzahl von organisch verbundenen Ge-
meinschaften zusammengewachsen. Sie erfreuen sich unbeschadet der Einheit
des Glaubens und der einen gdttlichen Verfassung der Gesamtkirche ihrer eige-
nen Disziplin, eines eigenen liturgischen Brauches, eines eigenen theologischen
und geistlichen Erbes. Darunter haben vorziglich gewisse alte Patriarchatskir-
chen wie Stammutter des Glaubens andere Kirchen sozusagen als T6chter gebo-
ren, mit denen sie durch ein enges Liebesband im sakramentalen Leben und in
der gegenseitigen Achtung von Rechten und Pflichten bis auf unsere Zeit ver-
bunden sind. Diese eintrachtige Vielfalt der Ortskirchen zeigt in besonders hel-
lem Licht die Katholizit&t der ungeteilten Kirche"7@.

Bezeichnend ist die einleitende Formulierung "divina Providentia”, die im
ubrigen eine frihere, noch bezeichnendere Textfassung "divina institutione” ab-
gel6st hat. Beide Formulierungen halten gleichsam eine Mittelstellung zwischen
ius divinum und ius humanum. Denn - so kommentiert K.Rahner -: "Es ist zu be-
achten, dal der erste Satz des Abschnitts an sich (obwohl blof3 als historische
Feststellung formuliert) grundsétzliche Bedeutung hat (dieses historisch Festge-
stellte wird hier als Ergebnis einer divina Providentia gesehen), und zwar an sich
auch fur den lateinischen (westlichen) Zweig der katholischen Kirche, gerade
weil dieser konkret fast mit der Weltkirche identisch geworden ist"80. Nimmt
man noch hinzu, dalR die "eintrachtige Vielfalt", also die Communio der Kirchen
sich gerade innerhalb von und zwischen teilkirchlichen = patriarchalen Kir-
chenverbéanden vollzieht, so wird man folgern missen: Die Verwirklichung der
Communio durch die Vermittlung von Teilkirchen, deren Einheit durch einen
Protos garantiert wird, ist nicht als ein auf die Ostkirchen abgestellter Spezial-
fall, also "nicht als Ausnahme, sondern als Regelfall zu betrachten"81. Das heif3t:
Die angefihrte konziliare Lehre ist "fur die ganze Kirche verbindlich und stellt
eine Norm mit verfassungsrechtlichem Rang fur die Kirche zu jeder Zeit dar"82.
Denn wenn die Communio der Kirche sich wesentlich in und aus teilkirchlichen
Communiones abspielt, muf erstens "’die in den teilkirchlichen Verbanden we-
sende rechtliche Autoritat ... nicht anders als die des Di6zesanbischofs in einer
von Gott gegebenen Gewalt wurzeln"83 und hat zweitens die triadische Kirchen-
struktur einen dogmatisch und verfassungsrechtlich sehr hohen Rang. Ob man
beides nun als "iuris divini" bezeichnet oder nicht8*, ist auch eine Frage der dif-
ferenzierten Sicht des ius divinum und schlief3lich und endlich eine Frage der
kirchlichen Sprachregelung. Aber vielleicht hat gerade eine allzu simple Alter-
native: unbedingtes ius divinum auf der einen Seite - &nderbares und darum sei-
tens der Vollgewalt des Papstes disponibles ius humanum auf der anderen Seite
(wobei dann sehr schnell die patriarchale Struktur auf die Seite des letzteren
Gliedes geschlagen wurde) zur Aush6hlung und zum Nicht-ernst-Nehmen parti-
kularkirchlicher Zwischeninstanzen gefiihrt85.

Kehren wir nach diesem verfassungstheoretischen Exkurs zur eigentlichen
Sachfrage, der Frage nach der ontologischen Qualitat des zwischeninstanzlichen
Protos zurlick.



c) Die ekklesiologische Notwendigkeit von partikularkirchlichen Protoi

Da hierzu alle wesentlichen Elemente bereits diskutiert wurden, sei deren

argumentativer Kern hier nur noch einmal kurz zusammcngelaft:
1.) Kirche ist ihrem zentralen Wesen nach Commumo. Dazu gehor , daf3

sie sich verwirklicht im Miteinander und Fireinander der vielen Ortskirchen

- == == == £hon, duB sie sich i» ihser jeweiu8en

inkarniert und damit eine spezifische Gestalt annimmt, die als solche in die

Communio der Gesamtkirche einzubringen ist. H
3.) Beides kann nur gelingen (dies zeigt die beschichte AN nxe g-ade

auch da, wo sie die Defizite an wahrer Commumo und “"Begabt« st™M®**

wirklich katholischer und inkarnatorischer Gestalt der Kirche®vor g

wenn es zwischen der réomischen Primatialkirche mit | rem 1

und den vielfaltigen Ortskirchen mit ihren Bischdfen

bande mit einer urspringlichen, primatialen Autoritat gibt. ie provi_

tur ist deshalb ein notwendiger konkreter Modus (griin en in
dentia") der der Kirche wesentlichen communialen und inkarnatonschcn Struk-

tur

y

Es is, deshalb ,ich, genug zu beklagen dal

grof3te EinbufRe durch die wachsende Betonung , ff Bedeutung fur
litten hat-, Darum ist es von allerh6chster und schidcsalha * ~fdcr

die Kirche, dal3 die uralte triadische Kirchenstruktur mit"ihren fest~"de
Communio-Ontologic der Kirche verankerten zachen

hv autonomen Charakters in der ganzen katholischen Kircnc
der lateinischen Westkirche wieder voll realisiert wir .

Diese Forderung sei ein wenig entfaltet.

auch in

IV. Perspektiven fur die Erneuerung derpatriarchalen Struktur in der Kirche

Dazu zunéchst ein langeres Zitat von JNMMetcnTsOndm” auch von des-

Gewicht nicht nur von dessen dogmatischer K P der Einhe;t der c
sen gegenwartiger kirchenamtlicher Stellung er e ;™ “™ Glaube ™ UQ_
nen Ecclesia mul der Plural der ecclesiae Ra zugeordnet. Alles an-
teilbar, ihm ist die Einheit stiftende Funktion de b Lei-

kann und darf un,crsch.edu. sein und laf3. al.en Ki,.
tungsfunktionen zu, wie sie in den 'Primaten o1 katholische Kirche
ehe verwirklicht waren ... Das zentralstaathche Bild, “ Ka‘n sondern
bis zum Konzil bot, erfiiel« nicht “~acl—"—-hf° n*"Geschiehte immer weiter
aus seiner engen Verquickung mit der inLaf d Rom for die gesamte
gesteigerten patriarchalen Aufgabe, die dem Bischo Kirchenrecht die ein-
ateinische Christenheit zugefallen ist. Das rémi-
heithche Liturgie, die einheitliche Besetzung d ' di rait dem Primat

~hen Zentrale aus - das alles sind Dinge, die "'V ereinigungzweier
als solchem gegeben sind, sondern sich erst aus t'es A*L be fur die Zukunft
Amter ergeben kdnnen. Demgemalf sollte man es als Au g
betrachten, das eigentliche Amt des Petrusnachfolgers

~eder deutlicher zu unterscheiden und, wo notig, neue Pa n —
Un” aus der lateinischen Kirche auszugliedern.' Man wird, g

wei.

33



34

ter aus, in nicht allzu ferner Zukunft daran denken mdgen, "ob sich nicht die
Kirchen Asiens und Afrikas, ahnlich wie die des Ostens, ihre eigene Form geben
sollten als selbstéandige 'Patriarchate’ oder 'Grof3kirchen’ oder wie immer man
solche ecclesiae in der Ecclesia in Zukunft wird nennen miissen"87. Auf der
gleichen Linie fordert Karl Rahner, dal3 solche Zwischeninstanzen, die zum Teil
schon in rudimentaren Ansatzen vorhanden sind (Bischofskonferenzen usw.), in
ihrem verfassungstheologischen Wesen klarer und vorbehaltloser zur Verwirkli-
chung kommen miissen88.

Eine solche dreigliedrige Kirchenstruktur hat auch eine nicht zu unter-
schatzende dkumenische Bedeutung89. Nur bei einer voll ausgebauten triadi-
schen Kirchenstruktur kénnen Kirchengemeinschaften in die volle Communio
mit der rémischen Kirche aufgenommen werden, ohne daf sie ihre eigene Iden-
titat und ihre gewachsene historische Gestalt einfachhin aufgeben missen. Die
bisherige Geschichte der Okumene zeigt schmerzvoll die Wahrheit des Satzes
von Hans Dombois: "Kircheneinheit und Einheitskirche widersprechen einander
nach der geschichtlichen Erfahrung so sehr, da® der Typus der Einheitskirche
nicht der Typus der Kircheneinheit sein kann. Der Verwechslung beider muf3
deshalb entgegengetreten werden, so nahe sie liegt"00. Erst wenn es relativ auto-
nome Teilkirchen gibt, kdnnte die Vision Ratzingers Wahrheit werden: "Die
Einheit mit dem Papst anzunehmen wirde dann nicht mehr bedeuten, sich einer
einheitlichen Verwaltung anzugliedern, sondern lediglich heil3en, sich der Ein-
heit des Glaubens und der Communio einfigen, und dabei dem Papst die Voll-
macht verbindlicher Auslegung der in Christus ergangenen Offenbarung zuer-
kennen und folglich sich dieser Auslegung unterstellen, wo sie in definitiver
Form geschieht. Das bedeutet, dafl3 eine Einigung mit der 6stlichen Christenheit
nichts, aber auch gar nichts in ihrem konkreten kirchlichen Leben &ndern mif
te"®1. "Entsprechend kénnte zweifellos auch einmal eine Sondergestalt der refor-
matorischen Christenheit in der Einheit der einen Kirche gedacht werden"®2.

Wie stellen sich aber das bisher gewonnene dogmatische Ergebnis und die
gerade dargestellten Visionen in kirchenrechtlicher Sicht dar? Oder anders ge-
fragt: Wie kann die den vorangehenden Ausfuhrungen zugrundeliegende com-
muniaie Sicht der Kirche in Einklang gebracht werden mit der auf dem
I.Vatikanum definierten und auf dem Il.VVatikanum bestétigten einschréankungs-
losen suprema potestas des Papstes? Bleibt nicht letztlich doch eine harte Span-
nung bestehen zwischen einer jurisdiktioneilen "societarischen" Sicht der Kirche,
worin der Papst die "Kompetenz aller Kompetenzen" hat, und einer communia-
len Sicht der Kirche, worin zusammen mit dem péapstlichen Primat der episko-
pale und der zwischeninstanzlich-primatiale Faktor eine unaufgebbare Rolle
spielen? Ist etwa die communiale Betrachtungsweise rechtlich nicht fallbar, ist
sie nur eine GroRe des Affekts, der Liebe, des moralischen Appells? Dagegen
steht nicht nur das philosophische Argument, daf’ eine ontologische Grof3e im-
mer auch rechtliche Konsequenzen hat, insofern "Recht" der ins Praktisch-
Normative Ubersetzte Bereich von Sm.yverhdltnissen ist, auch die "Nota explica-
tiva praevia" Nr.2 des ll.Vatikanischen Konzils sagt ausdriicklich: Communio
"non intelligitur autem de vago quodam affectu, sed de realitate organica, quae
iuridicam formam exigit et simul caritate animatur”. Demnach ist Communio
kein vages Gemeinschaftsverhdltnis, sondern sie besitzt eine rechtsverbindliche
Form (deren Recht freilich primar in den durch Wort, Sakrament und Diakonie
charakterisierten Wesensvollziigen der Kirche griindet)®3.



Wie aber ist die rechtsverbindliche Form der Commrmio *smjknarieren,

daf regionalen Protoi darin eine echte (relative) Autonomie —— ®, . h
Wir missen hier noch einmal bei einem der

tigsten Grundprobleme der Ekklesiologie ansetzen. ie as.

auf der einen Seite der oberste Jurisdiktionsprimat des Papst*und ~ufdean

deren Seite die Existenz eines kollegial verfaten und m «chhm”~>d=> s ruk
tarierten Episkopats, der aufgrund gottiicher Stiftung auch das Recht hat. seine

Existenz in actu zu Ubersetzen? ) ,. . verhélt-
K.Rahner mein, zu diesem Grundproblem: “Zweifellos *s hier em VV/~halt

nis gegeben, das rechtlich nicht mehr adaquat euigefangcn werden, kan”™ fc 3
sich kein juristisches, satzhaftes Prinzip aufstel en. das matenj das VerhaUms
zwischen Petrus und den ubrigen Aposteln ein fur allemal regelt und die gegen

schein, ==~

sein, die sakramentale, commumal-ontologische Vtifassu g n nur ab
einander von pépstlicher, regional-primatialerr un'J ™~ <= “~clichtcndcn Hinter-
sitthche Verpflichtung, gleichsam als emen odcr vornehmlich am
grund zu formulieren, die Rcchtspraxis dageg ,..,-hrankten Rechts-
obersten papstlichen Jurisdikionsprimat, an seiner

kompetenz und dam,, am absoluten Vorrang einer zen m— _ K m .

tung auszurichten, so daf3 notwendig der Eindruck entsdeh«*n muf3 d:

che Gottes eine zentral geleitete und kontrollierte GroR<U&*se™ . &*£**
die communial-ontologische Verfassung sich auch in ver |

Normen fur die Ausibung des péapstlichen Primats njederscWa”kann das Ge
wicht der bischéflichen Kollegialitat und der kirchlichen C

Ch* Eilt— e, - Definition des LL\/ A NI *- & —> {ibe,

den obersten Jurisdiktionsprimat des Papstes mdgic 1+ ¢ 1 . wurde
Hie, ist noch einmal aufzugreifco, was bereits anfan”™ kurz stoeb wrde.

Zwar besitzt der Papst die von keiner &ufReren, das heil3 ootestas su-

standiger Rechtskompetenz ausgestatteten Instanz emsc . J””h Weise

P'ema in de, Kirche. Doch is, diese po.es,as von innen her

eingeschrankt, vor allem von ihrem eigenen Uten ber fs demM«erDmn«, *0»

dtrer Einbindung in die episkopale und commimialts Struktur be' Knch'jmd

von ihrem Z/ef, der Auferbauung de, katholischen Kirche .b en» C———

In der Einheit und Vielfalt zur Geltung kommen missen, zu' !

Ist die héchste Vollmacht des Papstes auf eine ganz u*'d ™~ ™

se in Schranken gehalten und von der ontologischen Struktur der Kirche

"N S ST ifc unsere Frage nach dem Proton U*=<* Wem pugu-

wd_
Ab_

larkirchliche Primate mit einer (relativen) Autonomie fur die -~ J
'icher Communio notwendig sind (vgl.lll.c), so folg, daraus, daf3

P”’mat, gleich wie er im collegium cpiscoporum geortet und du cdie —
gegebene Existenz des Episkopats von innen her begrenzt ist, a P

Innen her "spezifiziert" ist durch die von Gott gewollte ( ~ben das
«itution partikularkirchlicher Primate. Zwischen.nstanzl.che P 1 ——~ ==

Kecht, eine Teilkirche zu leiten, aufgrund ihrer Weihe und ihrer SteUungunGe»
fbge des hierarchisch verfal3ten collegium episcoporum” Genau dies« (vcm innen
hcr gesetzte) Schranke und die (wesensmallig gegebene) Abh&ngigkeit des

35



gesamtkirchlich-pépstlichen Primats von der Institution des partikularkirchli-
chen Protos mufdte auch zu einer eindeutigeren und klareren Stellung dieser
"Zwischen-Instanzen" fuhren. Die Entwicklung einer eigenstéandigen Theologie,
die Ordnung von Liturgie und Disziplin und nicht zuletzt die Ernennung von Bi-
schofen sind urspringliche Kompetenzen solcher Protoi (und ihrer Teilkirchen),
nicht des rémischen Primas (und seiner Kurie)®"“. Eine Entzerrung der Funktion
des péapstlichen Primats und seiner patriarchalischen Funktion fur den Westen
tut dringend not. Mehr noch tut not, dal3 das Verhaltnis von papaler und episko-
paler (und darin regional-primatialer) Funktion in der Kirche besser austariert
wird, als das I. und Il.Vatikanische Konzil es durchgefuhrt hat. Das
Il.Vatikanische Konzil hat zwar die beiden "Eckpunkte" kirchlicher Verfassung
(den universalen und den lokalen Primat) beleuchtet, ohne aber ihr Ineinander
und Miteinander genauer zu regeln. Insgesamt hat es dabei jedoch die Freiheit
des Papstes, nicht aber ebensosehr seine Bindung an den Episkopat, hat es die
Bindung des Episkopats an den Papst, nicht aber dessen eigene Freiheit und
Gestaltungsmoglichkeit (z.B. in der Verwirklichung regionaler Kollegialitat oder
in Bezug auf Status und Realisierungsmoglichkeit von partikularkirchlichen und
gesamtkirchlichen Bischofssynoden u.dgl.) herausgestellt®®. Deswegen ist bis
heute in Theorie und Praxis das Verhéltnis von rémischem Primat und Episko-
pat und eben deshalb auch das von gesamtkirchlichen und regionalen Primaten
krank.

Wie aber ist das alles rechtlich regelbar? Es ist wahr: "Une r6ciprocitd en-
tre le pape et I'Gpiscopat ou I'Eglise, et donc une certaine dépendance du pape
par rapport & eux, est impossible, si I'on rest au plan purement juridique. Car le
premier Siege juge les autres et n’est jug6 par personne. Mais il en va autrement
au plan de la communion. Si I'on d6veloppait une ecclesiologie et meme un
Droit de la communion, on pourrait ouvrir des perspectives nouvelles et intéres-
santes"‘°°. Dieses "Recht der Communio"” laf3t sich gewild nicht regeln durch
eine strikt einklagbare jurisdiktionelle Abgrenzung von Kompetenzen. Das
Recht der Communio hat gerade nicht einer jurisdiktioneilen, sondern einer
communialen "Logik" zu folgen. Auf dieser Linie hat es u.a. jene generellen Nor-
men zu konkretisieren und zu operationalisieren, unter denen der papstliche
Primat von seinem inneren Wesen her steht. Der Papst hat zwar eine ordinaria
(d.h. eine ihm von seiner Funktion als Primas der Gesamtkirche zukommende
und daher nicht delegierte) potestasl0l, aber er hat sie angesichts der com-
munial-ontologischen Verfassung der Kirche "extraordinarie”, "in pecularibus
adiunctis" auszuiiben102, d.h. in solchen Fallen, wo die Communio von relativ au-
tonomen Teilkirchen innerhalb ihrer selbst oder mit anderen Teilkirchen gestort
ist, wo die Einheit der Kirche auf dem Spiel steht, ihre Treue zum Evangelium,
ihr Zeugnis vor der Welt. Somit |43t sich die Einheit stiftende Funktion des
Papstes als - im vollen Sinn - subsidiar beschreiben, namlich als eine dienende
und helfende Aufgabe. Damit klingt schon das "Subsidiaritatsprinzip" an.

Auch wenn von einigen Theologen bezweifelt wird, ob dies in ganz anderen
Zusammenhé&ngen lokalisierte Prinzip als solches fur kirchliche Kompetenzrege-
lungen Geltung haben kannl03, ist doch sehr ernsthaft zu fragen, ob es nicht
mindestens als rechtstechnisches Prinzip in Frage kdme, um einer communialen
papstlichen Primatstibung den rechtlich faBbaren (freilich nicht rechtlich ein-
klagbaren oder von au3en her einschrankbaren) Rahmen zu gebenl““. Wenn die

36 Ausfuhrungen von W.Kasper zutreffenl03, daR das Subsidiaritatsprinziop nicht



nur ein gesellschaftliche Organisationsprman

Prinzip, das letztlich das Zueinander von Einh t
Icn Bereich zum Ausdruck bringt (Einheit der ememsc

rung der Freiheit der einzelnen,

sind), so hat das Subsidiaritatsprinzip auch

sehen Einheit und Vielfalt" in der Kirche zu fuhren”™ Dann

Teilkirchen samt ihren Protoi jene Luft zum , zentraiistisch und uni-
dirfen damit die Kirche sich als Commun.o und nicht als zentrans

formistisch gelenkte "societas" zu verwirUlidiai verm<™~einander von pépstlicher

Resnektic-
hingeordnet

es Qrts- und

Letztlich stellt sich freilich das Prob -c nicht im Rahmen einer
Pnmatie zur ortsbischéflichen und re»°"®le nach eincr wahrhaft commu-
rechtstheoretischen Systematik, sondern als F g Teilkirchen und die echte
nialen Praxis. Die Anerkennung einer Autonom* selbst ist fur
Jurisdiktion entsprechender Protoi innerha dafir ob die Kirche Roms

viele nicht-romische Kirchen die Probe aus P an Katholizitfit aufbricht
wirklich ihre zentralistische Verengung und<~ra™ 8 . wird von vie-
zugunsten einer Communio-Ekkles.olo”e. Der pasche P ™~ == \~/s "

len christlichen Kirchen nicht in seinem e Tciikirchen und ihren
Frage gestellt-. Der Umgang des papstl.ch n Pnmas -mL. Schrift
Protoi ist das wesentliche Kriterium eines Wie . das
und von der frihchristlichen Tradition abgedcc t isl. N-, t von Nikome-
Ich méchte schiieRen mit einem langeren T ““on Havelbergin
dien, einem Bischof des 12Jahrhunderts, mit dem sich A -7~ "™ "~
seinen 'Dialogen’ auseinandersetzte. Nikctas ormu <N iums> hat den Pri-
genden Aktualitat: "Rom, der a»es Uberragende | -~ k?chlichen Streitfallen
mat erhalten, so daf? es 'erster Sitz heil und nicht schon festen
von Uberall her die Appellation zu richten st <<ej , < hat die romi.

Pegeln unterliegt, dort beurteilt und entschieden n « <™~ vcrweigern, und

sehe Kirche, der wir unter allen Schwestern en

den crsten Ehren-
der wir, wenn sie im allgemeinen Konzil den

getrennt, als sie, was

Platz zuerkennen, sich selbst wegen ihres Vorrangs von Rcich nach gc.
‘hre Aufgabe nicht war, die Monarchie an sich zog ™ trennte ... Gewil3
trennten Kirchen des Westens und des Ostens so noch " cn Kirche. Abcr
sind i, I gleichgr kathplischien, Giauheg e Defests
annehmen, die ohne unsere Mitsprache, ja ohn Thron seiner Herrlich-
Wenn namlich der romische Bischof, auf dem er a cn Befehle so-
weit sitzend, zu uns herunterdonnern und uns au* “mer Hoh”~scm —

Zusagen herabschleudern will und nicht md u
nach eigenem Urteil nach seinem Belieben Uber u
ja herrschen méchte, was sollte das fur eine Bruderlichkeit oder auch nur e
Véaterlichkeit sein kdnnen? Wer sollte so etwas jeinas g » Was djc
vermégen? Was sollte uns dann noch die “nntms der Schrift nutzem Was™

ganze theologische Bemuhung? Was die wissen geltende
‘ehrten? Was die gro3en Geister der Weisen Griechenlands? Di*mdie.in ge*tende

Autoritat des romischen Bischofs, die nach Deinen Worten Uber allen steht
~rde all das bedeutungslos machen. Dann soll er
Lehrer, er allein Erzieher, er soll dann allein tber alles, a J ubernch-

traut ist, Gott allein gegenuber als einzig guter Hirte Verantwortung uberneh

Kirchenrichten

37



men. Wenn er aber im Weinberg des Herrn Mitarbeiter haben will, dann soll er
unbeschadet seines Primates in seiner H6he sich seiner Demut rihmen und
nicht seine Bruder verachten, die die Wahrheit Christi nicht zur Knechtschatft,
sondern zur Freiheit im Schol3 der Mutter Kirche gezeugt hat."loa

Anmerkungen

1 Diese Sicht ist auch in den alten CIC eingegangen: "Ex divina institutione
sacra hierarchia ratione ordinis constat Episcopis, presbyteris et ministris; ratio-
ne iurisdictionis pontificatu supremo et Episcopatu subordinato, ex Ecclesiae
autem institutione alii quoque gradus accessere™: CIC 108, § 3. - Dabei stand
mindestens seit dem Hochmittelalter der Primat des Papstes und damit verbun-
den eine universalkirchliche Sicht so sehr im Vordergrund, dal® es gelegentlich
so scheinen konnte, als ob die Kirche im Grunde nur eine einzige riesige Di6ze-
se, eben die des Papstes, sei, der nur wegen der Unmadglichkeit selbst tberall
seine bischdéflichen Funktionen auszutiben, sich der Ortsbischéfe als untergebe-
ner delegierter Protoi zur Wahrnehmung seiner kirchenleitenden Aufgaben be-
diente. Auch wenn diese Sicht der Kirche nie verbindliche Lehre war, nicht ein-
mal auf dem so papstfreundlichen |.Vatikanischen Konzil, so stand doch und
steht bisweilen immer noch der Primat des Papstes im Bewul3tsein vieler Katho-
liken und auch in der Praxis rémischer Amtsausibung so senr im Vordergrund,
dal die gegenlaufigen Akzente des Il.Vatikanischen Konzils noch gar nicht
recht zur Auswirkung gekommen sind. Wenn aber schon das Verhaltnis von
pépstlichem Primat einerseits und episkopalem Primat andererseits nicht ausba-
lanciert war und auch gegenwartig noch nicht ist, so hatten und haben erst recht
"zwischeninstanzliche" Primate kaum eine Chance, in ihrem vollen ekklesiologi-
schen Gewicht anerkannt zu werden. Insofern ist die Reflexion Giber sie und ihre
praktische Bedeutung und Stellung im Vollzug des kirchlichen Lebens fur die
romische Ekklesiologie noch ein grof3es Stiick "dogmatischer Futurologie”. Ja,
selbst innerhalb der orthodoxen Theologie sind trotz aller gelebten Praxis - wie
der orthodoxe Theologe A.Schmemann, Der Begriff des Primats in der orthodo-
xen Ekklesiologie, in: Der Primat des Petrus in der Orthodoxen Kirche =
Bibl.f.orthodoxe Theol.u.Kirche, Bd.l, dt. Zirich 1961, S.119 bemerkt - in die-
sem Bereich viele theologische und kanonistische Fragen noch ungeklart: "Wir
beobachten in der Tat in der kirchlichen Praxis und im kanonischen Denken ei-
nen gewissen Mangel an Klarheit, sowohl wenn es darum geht, das Wesen der
'hochsten Gewalt in der Kirche’ zu definieren, als auch wenn es sich darum
handelt, festzustellen, wie weit sich diese Machtbefugnis erstreckt und welche
Mittel ihr zur Verfigung stehen, um sich durchzusetzen [manifester]".

2 Fur diese Sicht von "Zwischen"-Primaten als Delegation durch den Papst
zur Wahrnehmung administrativer Aufgaben vgl. ThA.Kane, The Jurisdiction of
the Patriarchs of the Major Sees in Antiquity and in the Middle Ages, Washing-
ton 1949, S.38: "Theirs [= Patriarchs, Primats, Metropolitans etc.] is a certam
participation in the jurisdiction of the Roman Pontiff, either expressly or tacitly
granted by him; and so it must naturally remain subject to the Roman Pontiff,
who is free to transfer, to alter, indeed even to suppress these Offices if he sees
fit". Ebenso P.Tocanel, Presentation, in: E.Eid, La figure juridique du Patriarchs,
Rom 1962, XI: "On peut dire ..., que la jurisdiction patriarcale est une participa-
tion ou une dorivation du pouvoir du Pontife Romain". Diese "d&rivation" wird
im folgenden verglichen mit der Funktion von Dikasterien der rémischen Kurie,
also mit Administrationsfunktionen. - Eine "Derivation” patriarchaler Aufgaben
aus einer Einschrankung bischéflicher Vollmachten mit stillschweigender Zu-
stimmung des Bischofs von Rom vertritt in seinen frilheren Arbeiten W.deVries,
Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963, S.7: "Die Einzelbischéfe
traten den Bischofen der Hauptkirchen um der besseren Regierung der Kirche
wegen - so mufl3 man annehmen - einen Teil ihrer Rechte stillschweigend ab". In
gleicher Weise ders., Die Patriarchate des Ostens. Bestimmende Faktoren bei



relj Entstehung, in: I Patriarcati Orientali nelprimo Millennio, Roma 1968, S.14,
cni u Autor von den Einzelbischéfen spricht, die "zu Gunsten des Patriarchen
»uschweigend auf einen Teil ihrer Rechte verzichtet hatten”. Dazu muf3 "die
Zustimmung des Bischofs von Rom, des Papstes, postuliert werden" (ebd.).
3 Wichtige, doch langst nicht alle Faktoren sind kurz zusammengestellt bei
-Katzmger, Theologische Prinzipienlehre, Minchen 1982, S.267-270.
4 Y.Congar, L"Ecclesia" suiet de I'action liturgique, in: La liturgie apros
vatican Il, Paris 1967, S.261.
5 S° wurden etwa Begriffsgehalt und konkrete Ausgestaltung von "Voll-
acht und "Recht" in der Kirche nicht von ihrem innersten Wesen her entwik-
nf sc*dern yon einer formalen, "allgemeinphilosophischen" apriorischen Se-
re T ?cc*es*a esl societas. Ubi autem societas, ibi ius, potestas ...". Ein weite-
W irUll'"C"eS Zeichen des Auseinandcrdriftens von auf3erer Gestalt und innerer
irklichkeit der Kirche war auch die pointierte Differenzierung zwischen einer
amentalen und einer jurisdiktioneilen Ebene im kirchlichen Amtsverstand-
ms und in der Amtspraxis.
6 Ratzinger, a.a.0.(3), S.265.
» " Andere Texte des Il.Vatikanischen Konzils, die einen Hinweis auf eine
 Ucharistische Ekklesiologie" bieten, sind kurz zusammengestellt bei GAlberigo,
nstitutionen fur die Gemeinschaft zwischen dem Gesamtepiskopat und dem Bi-
1982 S 2427°°m’ *n: (MANer~° ua- (Elrsg.)» Kirche im Wandel, dt. Dusseldorf

87-Ratzinger, Das neue Volk Gottes, Dusseldorf 1969, S.205.

119 Vgl- dazu K.Md&rsdorf, Die Autonomie der Ortskirche, in: AfkKR 138
(1969) S:393.

si| ™ dieser Sicht der Kirche als Communio vgl. bes. AAcerbi, Due eccle-
oiogie. Ecclesiologia giuridica ed ecclesiologia di comunione nella "Lumen
:nt'Um". Bologna 1975; WAymans, Die Communio Ecclesiarum als Gestaltge-
Z““ der einen Kirche, in: AfkKR 139 (1970), S.69-90; Y.Congar, Ministéres et
neIP|;2_)1Un* °" eccl”siale, Paris 1971, bes. S.131ff.; B.Forte, La Chiesa
ucaristia. Per un echeS|oIog|a eucaristica alla luce dcl Vaticano 11, Neapel
ders., La Chiesa - icona della Trinita, Brescia 1984; W.Kasper, Kirche als
c- , muni®, in: ders., Theologie und Kirche, Mainz 1987, S.272-289; JA. Komon-
Ortskirchen und Gesamtkirche, in: HJ.Pottmeyer-GAlberigo-J.-P.Jossua
S (A8 ©Die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils, dt. Diisseldorf 1986,
e' 1w P C.Kori, Koinonia. L’idea della comunione nell’ecclesiologia recente
ram* Nuovo Testamento, Brescia 1972; R.Kress, The Church: Communion, sac-
i»6 communication, New York/Mahwah 1985; E.Lanne, L’Eglise locale et
Itc o un'verselle, in: Irenikon 43 (1970), S.481-511; ders., The Local Church.
H' Catholicity and Apostolicity, in: One in Christ 6 (1970), S.288-313;
I—— M ac’ Ees dglises particuliores dans I’Eglise universelle, Paris 1971;
1983 9 + Communio als kirchenrechtliches Prinzip im Codex luris Canonici von
FS Woln: M.B6hnke-H.Heinz (Hrsg.), Im Gesprach mit dem dreieinigen Gott,
Il "—Ffun‘ng> DuUsseldorf 1985, S.481-498; G.Philips, L’0glise et son mystdre au

Prim*1?" - Vatican, Bd.ll, Paris 1967, bes. S.332 ff.; ICRahner, Episkopat und
1961 ac’0m: K.Rahner-J.Ratzinger, Episkopat und Primat, Freiburg-Basel-Wien
S 3?0 ders., Das neue Bild der Kirche, in: Schriften zur Theologie VIII,
ajs (bes.333 ff.); Ratzinger, a.a.0.(8), bes. S.201-224; H.Rossi, Die Kirche

Dnl?erSOna'e Gemeinschaft. Der kommunitare Charakter der Kirche nach den
"On>?men-en ur|d Akten des Zweiten Vatikanischen Konzils, Kéln 1976; O.Saier,

uer«

erk— —chHche weitere Literatur.
meinsh r”nn e K‘rche Communio ist, stehen die Lebensformen dieser Ge-
ganisat 1 v3 1'clu neben einem &aufRerlichen Ordnungsgeriist, das fur das Or-

*etztlif.|?!4SCLe ‘n ~er Kirche zwar unentbehrlich, aber auch fir ihre Lebensart
staltw ocb nicht entscheidend ist, sondern dann mul3 die Gestalt und das Ge-
erden von Kirche eben von dieser letzten Wirklichkeit ihrer Communio ge-

39



40

pragt sein": W.Breuning, Das Verstandnis des katholischen Bischofsamtes nach
dem Zweiten Vatikanischen Konzil, in: W.Sanders (Hrsg.), Bischofsamt - Amt
der Einheit, Miinchen 1983, S.13.

12 Acerbi, a.a.0.(10), S.67.- So auch der Prasident der Codexreformkom-
mission mit Verweis auf W.Bertrarns: "Structura externa [ecclesiae] sit ad modum
signi sacramentalis in: Communicationes | (1969), S.97. Siehe dazu gleich-
falls Muller, a.a.0.(l0), S.485.

13 Vgl. dazu LG 22,24,26,28.- Sehr schon heifdt es in dem auch von den ka-
tholischen Teilnehmern der katholisch-orthodoxen Dialog-Kommission verab-
schiedeten Dokument "Das Geheimnis der Kirchen und der Eucharistie im
Licht des Geheimnisses der Heiligen Dreifaltigkeit" (abgedruckt in: Una Sancta
37 [1982], S.337): "Durch das Sakrament der Weihe verleiht der Geist des Herrn
dem Bischof nicht nur rein rechtlich eine blo3e Vollmacht, sondern auf sakra-
mentale Weise die Exousia des Dieners, die der Sohn vom Vater empfangen hat
und die er auf menschliche Weise durch seine Zustimmung in der Passion tber-
nommen hat".

14 So schon Cyprian: "Episcopatus unus episcoporum multorum concordi
numerositate diffusus™ Ep.55,24 (= CSEL 111,2,642). Ecclesia "sit utique conexa
et cohaerentium sibi invicem sacerdotum [ = Bischdfe!] glutino copulata™
Ep.56,8 (= ebd.733).

15 Acerbi, a.a.0.(I0), S.97.

16 Der Begriff "Autonomie” ist in diesem Zusammenhang grundsétzlich le-
gitim, wie Mérsdorf, a.a.0.(9), S.391 zeigt: "Autonomie im rechtlichen Sinn be-
zeichnet keine allseitige Ungebundenheit, sondern einen auf die Gemeinschaft
bezogenen Freiheitsraum, n&herhin ein Beziehungsverhaltnis, in dem der einzel-
ne zur Gemeinschaft oder eine bestimmte Gemeinschaftsgruppe zur héheren
Gruppe und zum Ganzen der Gemeinschaft steht und das Recht hat, die eige-
nen Angelegenheiten selbst zu ordnen".

17 Rahner, a.a,0.(10), 33.

18 KRahner, Uber den Episkopat, in: Schriften zur Theologie VI, 415.

19 Fur das Folgende vgl. auRer Anm.12: H.-M.Legrand, Nature de I'6glise
particuliere et role de Peveque dans I'dglise, in: La Charge pastorale des 6veques,
Paris 1969, S.103-176; K.Morsdorf, Die Rolle des Ortsbischofs in dem Zuord-
nungsverhaltnis von Gesamtkirche und Teilkirche, in: Ortskirche - Weltkirche,
Wirzburg 1973, S.439-458.

20 Siehe dazu Acerbi, a.a.0.(I0), S.207 f.,284 ff.- Als Haupt des Bischofs-
kollegiums Ubt er auch seinen Jurisdiktionsprimat tUber die Gesamtkirche aus,
wie T.l.Jimenez-Urresti, L’autoritd du Pontife Romain sur le College 6piscopale
et par son intermédiaire, sur I'eglise universelle, in: Y,Congar (Hrsg.), La collegi-
alitd opiscopale, Paris 1965, S.223-281 eingehend gezeigt hat. Siehe auch DS
3052.

21 Vgl. zu letzterem ausdriicklich LG 27: "Episcopi Ecclesias particulares
sibi commissas ut vicarii et legati Christi [!] regunt ... neque vicarii Romanorum
Pontificum putandi sunt, quia potestatem gerunt sibi propriam verissimeque po-
polorum quos regunt, Antistites dicuntur", siehe auch CD 8.

22 Vgl. dazu J.Ratzinger, Primat, Episkopat und Successio Apostolica, in:
K.Rahner-J.Ratzinger, Episkopat und Primat, Freiburg-Basel-Wien 1961, S.56 f.:
"Der Bischofsstuhl von Rom [steht] nicht einfach beziehungslos in sich selbst. Er
schafft den anderen die Katholizitat, aber er braucht gerade darum auch Katholi-
zitét. Er schafft die Wesensordnung der Katholizitat, er braucht eben deshalb
die Wirklichkeit der Katholizitat. So wie er einerseits die (wesensmafige) Ka-
tholizitat verbirgt, so birgt andererseits die (wirkliche) Katholizitat fur ihn. So
wie die einen sein apostolisches Zeugnis brauchen, um ‘'katholisch’ zu sein, so
braucht er ihr katholisches Zeugnis, das Zeugnis der realen Flle, um wahr zu
bleiben. Ohne das Zeugnis der Wirklichkeit wiirde er seinen eigenen Sinn ver-
neinen." So auch auf dem ll.Vatikanischen Konzil verschiedene Diskussionsbei-
trége einiger Vater. Vgl. dazu Acerbi, a.a.0.(10), S.230 ff. Ebenso: H.Bacht, Pri-
mat und Episkopat im Spannungsfeld der beiden Vatikanischen Konzile, in:



Wahrheit und Verkiindigung, FS M.Schmaus, Paderborn 1968, 142 ff.; Tillard,
a.a.0.(I0), L’dveque, bes 12

23 Siehe dazu~cerfn, a.a.0.(10"), S.192 f., 246 f., 473.

j. 24 Siehe dazu K.Rahner, UDer das ius divinum des Episkopats, in:
K-Riihner-J.Ratzinger, Episkopat und Primat, 70 ff., bes. ab S.86; ders., Zum Ver-
Raltms zwischen Papst und Bischofskollegium, in: Schriften VIII, S.374-394, u.6.;
‘-ongar, a.a.0(19), S.178 ff., 210. Weitere Vertreter dieser Auffassung sind ge-
nannt bei Congar, ebd. S.202*0.

25 Ratzinger, a.a.0.(8), S.168 f.

. ,26 Auch wenn es bei einigen extrem papalistischen Vertretern so erschien,
aie dem Papst nicht nur den einschrankungslosen und hdchsten Jurisdiktionspri-
mat Uber die Kirche zuerkennen wollten, sondern ihn auch als die einzige Quelle
und den alleinigen Ursprung aller Vollmacht in der Kirche vorstellten. Diese
eendenz machte sich noch im Schema "De Ecclesia" der Vorbereitungskommis-
sion des Il.Vatikanum bemerkbar. Siehe dazu Acerbi, a.a.0.(I0), S.107-149. Auf
aem ll.Vatikanischen Konzil hat man diese Frage bewul3t offengelassen. Siehe
flazu Acerbi, a.a.0.(10), S.371 f., 445 f.

27 Siehe dazu G.Greshake, Das Dienstamt des Papstes. Tragweite, Bedeu-

p ”’8 Und Perspektiven der Entscheidung des [.Vatikanischen Konzils Uiber den
fimat des Papstes, in: G.Greshake, Gottes Heil - Gluck des Menschen, Frei-
°urg-Basel-Wien 1983, S.323-353 (Lit.).

28 Dieses Ziel ist bereits aufl dem |.Vatikanum deutlich formuliert: "Ut [!]
ero episcopatus ipse unus et indivisus esset, et per cohaerentes sibi invicem sa-
erdotes credentium multitudo universa in fidei et communionis unitate conser-
aretur, beatum Petrum ceteris Apostolis praeponens in ipso instituit perpetuum

caitUn“6 unltatis principium ac visibile fundamentum": DS 3051. "Nos ad [!]
atholici gregis custodiam, incolumitatem, augmentum, necessarium esse indica-
im ni" unc* dann folgl die Lehre Uber den papstlichen Primat (DS 3052). Und
m “““ok auf dessen Verhaltnis zum Hirtenamt der Bischofe heildt es, dafd er des-
,n Amt nicht abtraglich ist, sondern die Aufgabe hat, "ut [!] eadem a supremo
g Un>versali pastore asseratur, roberetur ac vindicetur, secundum illud sancti
r r\Serii Magni: 'Meus honor est honor universalis Ecclesiae. Meus honor est
atrum meorum solidus vigor. Tum ego vere honoratus sum, cum singulis qui-
as9ue honor debitus non negatur™: DS 3061. In diesen offiziellen Konzilstexten
da' u mehr as deutlich zum Ausdruck gebracht, dal3 das Ziel des Primats
arm besteht, der Communio der Kirche zu dienen. Ziel des Primats ist die "ae-
V JI™dO’ non destructio Ecclesiae", wie es haufig in der Konzilsdebatte hiel3.
c gt.z.B. Mansi 52, 252, 715, 1105, 1115 u.6. Darum: "Abigatur ergo ilia gratuita

37antUSt'Ca d *n'ur'osa imago avulsionis capitis a corpore!": Msgr.Pie, Mansi 52,
Weil <AkS d‘esen Griunden lehnt es das |.Vatikanum als eine "Lacherlichkeit",

de e “styerstandliohkeit ab, einen von Msgr. Virot vorgeschlagenen Kanon in
rit Jex,' einzufuhren: "Si quis dixerit tarn plenam esse Romani pontificis aucto-
s; N \Nocclesia, ut omnia pro nulu suo disponcre valeat, anathema sit" (Man-

driolH™ Natzinger, a.a.0.(8), S.167.- Wurde namlich der Papst - so hiel3 es aus-
der? - + au™ dem l.Vatilcanischen Konzil - ohne Rucksicht auf die Bischofe je-
nichf* mderen ureigene Kompetenz eingreifen, so wirde er "seine Vollmacht

lach ™uo>auend. sondern zerstérend gebrauchen ... Aber wer kann sich eine so
und H C1C HYP°these vorstellen? Alle Geister mégen sich also zufriedengeben
dient ~aP‘gung des HI.Stuhles versichert sein, dessen Autoritat eher dazu
~ansi 52 ~Mdfliche Vollmacht zu stérken als ihr Abtrag zu tun": Msgr.Zinelli,

(und3J Oeiunach steht die Lehre {ber den p&pstlichen Primat in dem Rahmen

An demnach unter den Bedingungen) "wie es die Verhandlungsberichte der
die8kmeinei? K°.Pzd>on und ihre heiligen Canones enthalten" (DS 3059), "so wie
Sanim’standige Ubung der Kirche es beweist und die allgemeinen Kirchenver-
mit  Un8eu es selbst erklart haben, jene vor allem, auf denen sich der Osten

dash 1 sten zur Einheit in Glaube und Liebe zusammenfand” (DS 3065),
eildt aber konkret: Der péapstliche Primat ist definiert im Sinne der Primats-



42

ausiibung des ersten Jahrtausends! W.Kasper, Dienst an der Einheit und Freiheit
der Kircne, in: J.Ratzinger (Hrsg.), Dienst an der Einheit, Dusseldorf 1978, S.98,
bemerkt zur historisch-ph&dnomenologischen Beschreibung der bisherigen Pri-
matsausubung (DS 3069): "Fur Bischof Hefele, einen der profiliertesten Vertre-
ter der Minoritat, war diese Aussage die Bricke, um nach schwerem inneren
Ringen den Konzilstexten nachtraglich doch noch seine Zustimmung geben zu
konnen". Tatsachlich heif3t es in einem Erlal? Hefeles vom 17.4.1872, Nr.2,
zit.nach K.Schatz, Kirchenbild und papstliche Unfehlbarkeit bei den deutsch-
sprachigen Minoritdtsbischoéfen auf dem Ersten Vatikanum, Rom 1975, S.247:
Diese Worte "enthalten nicht blof3 eine historische Notiz Uber das, wasfriiher ge-
schah, sondern implizieren zugleich die Norm, nach welcher bei p&pstlichen
Cathedralentscheidungen immer verfahren wird".

31 "Die juridische Konzeption verlor ... zwar ihr Monopol, aber die kom-
muniale setzte sich letztlich nicht durch”, formuliert zu Recht kurz und biindig
Uber die Ekklesiologie des Il.Vatikanischen Konzils W.Beinert, Das Bild von der
Kirche nach den Dokumenten des Il.Vatikanischen Konzils, in: W.Ldser (Hrsg.),
Die romisch-katholische Kirche = Die Kirchen der Welt XX, Frankfurt 1986,
S.37. Auch im Einfuhrungsreferat zur Aul3erordentlichen Bischofssynode 1985
hieR es: "Was das Konzil tiber die Kirche als eine Gemeinschaft lehrte, ist zuwei-
len weder verstanden noch in die Praxis umgesetzt worden": zit. nach J. Komon-
chak. Die theologische Diskussion, in: Conc.22 (1986), S.447. Doch war es gera-
de diese AuRerordentliche Bischofssynode von 1985, die aufgrund vieler schrift-
licher Eingaben und zahlreicher Interventionen von Synodenvétern, welche Kri-
tik am rédmischen Zentralismus Ubten, gleichsam als Frucht einer zwanzigjéhri-
gen Rezeption des Konzils als dessen authentische Interpretation hervorhob:
"Die 'Communio’-Ekklesiologie ist die zentrale und grundlegende Idee der Kon-
zilsdokumente": zit.nach W.Kasper (Hrsg.), Zukunft aus der Kraft des Konzils,
Freiburg-Basel-Wien 1986, S.33.- Gewil3, auch die AuRRerordentliche Bischofs-
synode ruhrte das Thema konkret nicht sehr viel weiter, weil im Abschlu3bericht
"fast alle ernsthaften Fragen zu den konkreten strukturellen Konsequenzen einer
wirklichen kirchlichen Gemeinschaft entweder verschwunden oder auf das The-
ma eines vagen kollegialen 'Geistes’ gebracht worden" sind: Komonchak,
ebd.447. Ahnlich meint H.-J.Pottmeyer, Die Kirche als Mysterium und als Institu-
tion, in: Conc.22 (1986), S.479, dal3 die Synode "Uberraschend wenige weiterflih-
rende Perspektiven" eréffnet hat, ja, da "das Konzil ... hier reicher an Perspek-
tiven" war (ebd.); bei der Formulierung des Verhéltnisses von Gesamtkirche und
Teilkirche wird zwar die Représentation der Gesamtlérche in der Teilkirche
herausgestellt, nicht aber ihr gegenseitiges Bedingungsverhéltnis (ebd.).

32 So heildt es bei de Vries, a.a.0.(2), Rom, S.284: "In der Tat ist der Papst
als Oberhaupt der Gesamtkirche und Stellvertreter Christi Herr Uber das blof3
menschliche Recht und Uber alle Einrichtungen, die nur darauf gegrindet sind.
Er wirde also seine rechtliche Kompetenz nicht Uiberschreiten, selbst wenn er
die durch uralte Tradition geheiligte hierarchische Struktur der Patriarchate ein-
fach aufheben wollte".

33 Nicht alle Hauptkirchen wurden spéter unter die Patriarchalsitze ge-
reiht. So kann man vermuten, dal? man Carthago den Rang eines Patriarchatssit-
zes zuerkannt hatte, ware die afrikanische Kirche nicht durch die Invasion der
Germanen und spéter des Islam zur Bedeutungslosigkeit verurteilt worden. An-
dere westliche Hauptkirchen wurden in ihrer Weiterentwicklung gestoppt, da sie
vom rémischen Primat aufgesogen wurden. Siehe dazu die freilich nicht immer
ganz zutreffende Untersuchung von Fr.Heiler, Altkirchliche Autonomie und
papstlicher Zentralismus, Minchen 1941. Wieder andere Hauptkirchen entwik-
kelten sich in einem geographischen und politischen Abseits aul3erhalb der
Uberschaubaren kirchlichen Communio der "nachbarschaftlichen" abendlandi-
schen und morgenlandischen Welt (Armenien, Persien, Indien).

34 Daruber ist sich die Forschung heute einig. Vgl.dazu Kane, a.a.0.(2),
E.Lanne, feglises locales et patriarcats & I’'6poque des grands Concils, in: Iren. 34
(1961), S.292-321; W.deVries, Die Entstehung der Patriarchate des Ostens und
ihr Verhaltnis zur péapstlichen Vollgewalt, in: Scholastik 37 (1962), S.341-369;



ders., Die Patriarchate des Ostens, a.a.0.(2); H.Grotz,.Die IHaup”~ehen des
Ostens. Von den Anféngen bis zum Konzil von Nikaia (325), Rom V*w.

35Es war mindestens seit Damasus |. das Bestreben der Papste, den Vor-
rang bestimmter Hauptkirchen von ihrer Apostolr/.itat, besonders von ihrer pe-
trinischen Herkunft her zu begriinden, um auf diese Weise als Nachfolger des
Petrus die eigene Kompetenz uber diese petrimschen Griindungen zu enveiscm
Dies ist jedoch eine Theorie, von der de Vnes, a.a.0;p), Roi”™ S16, ai Recht

sagt, dal3 sie "weder historisch noch theologisch haltbar ist. Siehe auch ders.,
a.a.0.(34), Entstehung, S.351 ff. So wird erst durch Eusebius der Vorrang Alex-
andriens mit seinem apostolischen Ursprung durch den Petrusschuler Markus

begriindet.

37 VgLAL-ILe GrnV/ou, L’expdrience orientale de la coll6gialitd Upiscopale
et ses requetes, in: Congar, Colldgialitd, S.172. Ricrhofen
. 38 Im Zusammenspiel von. Protos und den ihm zugeordneten Bischofen
konkretisierte sich das, was fur die Kirchenstruktur im ganzen S*f- daf3 sie m

rem Wesen "communial” ist. Auch wenn der Patriarch eine spe’\scheAu{“g_flf
w

besal}, insofern er den Dienst der Einheit an den ihm
ausuibte, so verwirklichte er diese Autoritat doch auf verschiedene Weise s>m-
°dal, das hei3t im Zusammenklang, in Ubereinstimmung und m Mitverantwor-
tung mit den Ubrigen Bischoéfen, die ihre Ortsk.rchc vertrat«. Siche (lazu
LHajjar, Synode permanent et colldgialitd dpisropate dans 1 “~& byzantme au
Ifégrfnier Milldnairc, in: Congar, Colldgialitd, S.151-166; Le Guillou, a.a.0.(37), S.
39 Vgl. Grotz, a.a.0.(34), S.21U; Le Guillou, a.a.0.(37), S.173 1.
41 DfL"dgenstandigen Regionalen Teilkirchen verdanken "demnach ihre

Existenz dem Zusammentreffen von christlicher Botschaft und ihrer gbigen
Annahme durch Menschen bestimmter Orte, Volker, Zeiten. I°>c “J*
Verkiindigung trifft nicht auf den Menschen allgemein,socd arfdsimd
Botschaft immer den gleichen Typus von Christen hervorbrachte. Vielmelursmd
es ganz bestimmte, durch ihre Stellung in Raum und Zeit gepragte Menschen
d>e"das Evangelium annehmen. Das ergibt mit Notwenigke.t-"lman mc”
behaupten, die Annahme des Evangeliums ebne alle legitimen Unterschiede

- eine durch die geschichtliche Situation mitbestimmte Annahme und Vcrwirkli-
chung der christlichen Botschaft": Saier, a.a.0.(10), S.144.

42 de Vries, a.a.0.(2), Rom, S.22. ns-«Brunne von
. 43 Siche dazu. de Vries,a.a.0.(34), Entstehung, S.358,- 1
JDombes§(ﬁwara(l:lderisqert in inrem okt%r'nents'tl_e mimstdre de <<<<<< T J
1Eghse universelle", Paris 1986, S.28 die Primatsausubung m denerstenJahr_
Junderten zu Recht so: "Elle est la rcconna”™ce d unc prmautd d hom”r
‘usdparable d’une rdelle responsabilitd: maintemr entre les Eg'ises unanim.td

d™s la foi et la communion dans la charitd. Elle engagc donc une au on d dans
1 Eglise, mais non le gouvernement de I’Egbse. C est pourquoi eile s exerce soit

sous la forme d’une imtiative exceptionelle auprds d une ou de ojusieurre:sEJ«
fn difficulte, soit & partir d’'une recours ou d’un appel d autres Eghses & un arbi-

44 de Vries, a.a.0.(2), Rom, S.13. ., c pr
u. 45 de Vries, a.a.O.gzz, Rom, S.14 f.; ders., a.a.O.(134), Entstehung- S.346 ff.-
Was die Rechté der Patfiarchen von Konstantmopel angeht, die urspringlich
*Us der politischen Stellung der Stadt abgeleitet wnrden so haben sich die Pap-
fte lange [dagegen] gewehrt, haben sie schliel3lich aber doch de facto aner-
kannt": 'de Vnes, Rom 15 mit Belegen.- Die Vorbehalte gegen die Patnarchen-
[echte Konstantmopeis hatten ihren Grund wohl in der Befiirchtung der Papste,
In einer rein politischen Begrundung des Patriarchats wurden ihre eigenen
(Papstlichen) Rechte aufgrund des politischen Vorrangs von Konstantmopel be-
schnitten. So glaubte z.B. Leo I. in diesem Vorrang "eine implizite Necation sei-
ner eigenen souveranen Rechte zu sehen™: Lanne, a.a.0.(I0), Eglises locales, S.
J15. Auf diesem und wohl nur auf diesem Hintergrund muf3 man semen Ein-

43



spruch gegen c.3 von Konstantinopel und c.28 von Chalzedon verstehen: "Alia
ratio est rerum saecularium, alia aivinarum": Ep. 104, 3 (= PL 54, 995). Damit
greift er ein bereits von Innozenz I. formuliertes Prinzip auf. Siehe Innozenz I.,
Ep. ad Alexandrum Episc.Antioch.,Cap.ll/2 (=PL 20, 548 f.): "Non esse vere Vi-
sum est ad mobilitatem necessitatum mundanarum Dei Ecclesiam commutari,
honoresque aut divisiones perpeti, quas pro suis faciendas causis duxerit impe-
rator".

46 Ratzinger, a.a.0.18), S.135.

47 Vgl. Ratzinger eod. S.135 f.- Genauer noch mufR3te man zwischen einer
urspringlich dreifachen Funktion der Kirche von Rom und ihres Protos unter-
scheiden: Erstens die Beziehung der Metropole und ihres Metropoliten zu den
Suffraganen in den suburbikarischen Di6zesen (mit weitgehenden Eingriffsmag-
lichkeiten); zweitens die patriarchale oder obermetropolitische Beziehung zu den
ubrigen Kirchen des Okzidents (mit Eingriffsmoglichkeiten in den sog. causae
maiores); drittens die Funktion, letztes Fundament und Prinzip der Einheit und
Communio fur alle Kirchen zu sein (unter Anerkennung der relativen Autono-
mie der Hauptkirchen). Siehe dazu P.Battifol, Cathedra Petri, Paris 1938, S.41
ff.; H.Marot, Strukturelle Dezentralisierung und Primat in der Alten Kirche, in:
Conc. 1 (1965), S.548-553.

48 Ratzinger, a.a.0.(8), S.136.

49 So die "Gruppe von Dombes", Ministere, S.40.

50 Siehe dazu Y.Congar, Von der Gemeinschaft der Kirchen zur Ekklesio-
logie der Weltkirche, in: Y.Congar (Hrsg.), Das Bischofsamt und die Weltkirche,
dt.Stuttgart 1964, S.245-282, bes.268 f. Ihren H6hepunkt erreichte diese zentrali-
stische und universalistische Sicht unter Innozenz Ill. He "had turned the univer-
sal church into one single, huge diocese which had only one real bishop, namely
the pope, who is assisted only by functionaries in administrating the individual
region. IV.de Vries, The changes in Rome’s exercise by the Primacy and the Pri-
macy as exercised by the Ancient Oriental Patriarchs, in: WuW Suppl. 4 (1978),
S.74.- Siehe dazu KSchatz, Papsttum und partikularkirchliche Gewalt bei Inno-
zenz I1l. (1198-1216), in: ArchHistPontif 8 (1970), S.61-111.

51 Ratzinger, a.a.0.(8), S.133.

52 Le Guillou, a.a.0.(37), S.177.

53 Dabei ist es der westlichen Ekklesiologie ahnlich ergangen wie ihrer Tri-
nitdtstheologie, die im Vergleich zu der des Ostens insgesamt eher an der
(Wesens-)Einheit des einen Gottes als am communialen Geflige der drei gottli-
chen Personen orientiert und interessiert war. Siehe dazu G.Greshake, Die theo-
logische Herkunft des Personbegriffs, in: G.Pdltner (Hrsg.), Personale Freiheit
und pluralistische Gesellschaft, Wien-Freiburg-Basel 1981, S.82 ff. Nun herrscht
aber zwischen Trinitatstheologie und Ekklesiologie eine deutliche Analogie: So
wie die Dreiheit der Personen nicht die Einheit des Wesens aufhebt, sondern
wie deren communiales Geflge gerade der konkrete Gehalt und die konkrete
Form des einen géttlichen Wesens ist, so ist auch die Einheit der Kirche eine
communiale Einheit in der Vielfalt der verschiedenen Kirchen. Ein Defizit an
Trinitatslehre hat ein Defizit in der Ekklesiologie zur Folge und umgekehrt.

54 Siehe dazu de Vries, Rom, S.258 ff. (Lit.).- Uber die Einstellung Roms
zu den Patriarchaten in der neueren Zeit siehe de Vries, ebd., bes. S.247-300.

55 Zum Begriff der Schwesterkirche siehe E.Lanne, Schwesterkirchen. Ek-
klesiologische Aspekte des Tomos Agapis, in: Auf dem Weg zur Einheit des
Glaubens, hrsg. im Auftrag des Stiftungsfonds Pro Oriente, Innsbruck-Wien-
Munchen 1976, S.64 ff.- In diesem Beitrag zeigt der Autor, da? im Sinne des
Konzils hier nicht nur die Kirchen des Ostens gemeint sind (66). Zum Begriff
der "Schwesterkirchen" siehe auch J.M.R. Tillard, La primautd romaine, in: Iren.
50 (1977), S.320 ff.

56 Das ll.Vatikanische Konzil gebraucht hierfur nicht selten den Ausdruck
"ecclesia particularis". Jedoch ist dies ein analoger Begriff, der auf diesem Kon-
zil selbst verschiedenartig verwendet wird. So kann ecclesia particularis einmal
die Ortskirche bezeichnen und dann den Verband von Ortskirchen (coetus ec-
clesiarum). Siehe zu diesen terminologischen Fragen vor allem die Arbeit von



{D.Faris, The communion of Calholic Churches. Terminology and ecclesiology,
New York 1985. Ferner: E.Laune, Local church, a.a.0.(I0), S.297 f; Morsdorf,

a.a.0 (9) s 389f
, 57 Vgi. Lanne, L’Fglisc locale, a.a.0.(I0), S.487: "Derrifere le probldme de

«a formation des grandes ensembles qui sont devenus les patriarcats, il y a non
seulement celui du maintien de la communion mais sous-jacent a tout cela, u
y a le probldme de l'unitd dans la diversitd et celui du pluralisme des cultures
chrétiennes".

58 Vgl. Grotz, a.a.0.(34), S.85; S.201.

60 Slehe dazu Morsdorf, Uber die Zuordnung des Kollegialitatsprinzips

zu dem Prinzip der Einheit von Haupt und Leib in der hierarchischen struktur
der Kirchenverfassung, in: Wahrheit und Verkindigung hTSgy.L.Scheffczyk
u-a., Miinchen-Paderborn-Wien 1967, S.1442; Saier, a.a.0.(l0), S.168.

61 Vgl. dazu Fans, a.a.0.(56), S.14: "The Intermediate ecclesial commun,-

ons are the only ecclesial communions capable of supporting such a diversity ot
‘egitimate traditions. The diocese is too small and the universal church istoo

vast to provide the nccessary support for the flourishing of a variety of exprcs-
sions of the one faith". Ebenso Grotz, a.a.0.(34), S.85. '

62 Dies scheint mir die dogmatisc;h allein verantwortbare Interpretation
des sinnoffenen Textes von LG 22 zu sein; "Membrum Corporis episcopahs ali-

RUis constituitur vi sacramentalis consecratioms et hierarchica communione cum
Collegii Capite atque membris". Das "et" bedeutet hier nicht, dafl} die Aufnahme

"".das Collegium Episcoporum "eine Verbindung des zum Bischof Geweihten

m|t Haupt und Gliedern eines Collegiums [ist], die erst nachtrag ich zur Bi-
schofsweihe in einem zusatzlichen Rechtsakt gesetzt werden muf3te - O-Sem-

nelroth, Die Lehre von der kollegialen Hirtengewalt Giber die Gesarntk.rche_un-

¢/, Berucksichtigung der angefuhrten Erklérun%en , in;_Scholastik 40 f1965), S.
«*e Siehe dazu a»<I Acerbi; a.a.u.(I0), S.188 Tf., bes.S.189'““. Somd lallen' d,e

sakramentale Bischofsweihe und die "hierarchica communio sachlich zusam-

sofern die Bischofsweihe "legitim" empfangen wird. Denn dann ist gleich-
~eill] e>ne bestimmte geordnete Einfigung in das oberste Lcitungsgremium_der

5.225.- BRI TRAGRJERANORE ARBNFY VP Lo Frittnil hletdlehica als ci-

"en zusatzlichen juridischen Akt der Amts- und Vollmachtsubertragung, so ist
Pl6tzlich "die alte Unterscheidung von ordo und iurisdictio in neuer Weise wie-
der da": W.Kasper, a.a.0.(I0), Kirche, S.282, eine Unterscheidung die an sich

durch die vom Il.Vatikanum vorgelegte Theologie des Bischofsamtes ( 1)
WIPIIPr»-— - W
dellaformula nclla Lumen gcnt.um Roni I rm ob die Erteilung gettgons

.. Geht manim Ubrigen der Frage h,s "™™—~rarchica hachtraglich der Weire
diktion durch die Teilgabe an der © o~ & mundiegender Bedeutungswandel

mnzuko_mmt _oder_in ir.1.r grundet, so "Reefoutet bei Thon
SenolaciUSHER, BIER HBEESRRER HEHIER:; BEJEUE: el Thomas und gep Hpeh
~ergebenen bezeichnete, Uber die eine Gewalt zur Ausiibung kommen. solhc
d«e man schon besaR, so ist fur Herveus (Natalis + 1323) die JunsoiKtion ae
fei, selbst> dic  Pes[as ,dicendiius.-; y.Congar, Die Lefire von der Kirche -
DG 111/3Cj Freiburg-Basel-Wien 1971, S.180. , enrechen z B
Lg 27? V°n solcher Communio zwischen den einzelnen Kirchen sprechen z.B.

64Vgl2audi LGC13 6Fans, a.a.0.(56), S.23 bemerkt zu solchen und &hnli-

V/Cu “ossasen, daf3, wenn das Il.Vatikanum von communio eccl““>alis sprich”
ra?' IU Plinderen ist, dal jede Didzese in ein unmittelbares Band mit dun
reniischen Stuhl tritt, dal vielmehr fur diesen commumalen Vollzug ccclesiae

Particulares eine entsprechende Rolle spielen”.
65 Ratzinger, a.a.0.(3), S.266.

45



66 Le Guillou, a.a.0.(37), S.174. Der vollstandige Text lautet: "Cette auto-
nome relative des patriarcats montre bien que leur pouvoirs ne sont pas une
participation au gouvernement papal; ils ne sont en rien des privildges conc6d6s
par Rome mais une expression de la jurisdiction 6piscopale elle-meme. lIs tra-
duisent tout simplement la prise de conscience que le College dpiscopal, dans
une aire déterminde, uni a Rome, est son propre regulateur, défimssant de plein
droit I’exercise du pouvoir des éveques". Siehe auch ebd. S.170.

67 Saier, a.a.0.(10), S.212, der allerdings das Verhéltnis von Weihe und
communio hierarchica anders akzentuiert.

68 Siehe dazu O.Keramt, Die Apostelsitze und die Rolle der Patriarchate
in der Kirche, in: Congar, a.a.0.(50), S.283-301, bes.294 f.; ferner: P.Rodopoulos,
Ecclesiological Review of the Thirty-fourth Apostolic Canon, in: Kanon 1V,1
(1980), S.92-99, der das o.g. historische Faktum an Hand des 34.Apost.Kanons
und des &hnlichen 9.Kanons der Synode von Antiochien (341) genauer aufweist.

69 Rahner, a.a.0.(18), S.415.- H.-J-Schultz, Einheit und Gemeinschalft in der
alten Kirche bis zum Ende der Vaterzeit, in: Handbuch der Okumenik, Bd.I,
hrsg.v.HJ.Urhanu.H. Wagner, Paderborn 1985, S.98 beméngelt, dal3 diese Ein-
schrankung und Unterordnung des Bischofs "nicht mehr dem Bewul3tsein gin-
stig ist, dal’ nur sein Ordo mit der gegenseitigen Zuordnung sakramentaler, ver-
kiindigender und hirtenamtlicher Funktion (nicht aber die Metropoliten- und
Patriarchengewalt) im Wesen der Kirche selbst begriindet und auf dieses hin
transpartent ist". Auch J.Ratzinger, Zur Lage des Glaubens, Minchen 1985, S.59
f. moniert, dal3 die Rolle des Bischofs "durch die Einbindung der Bischéfe in im-
mer straffer durchorganisierte Bischofskonferenzen ... geradezu erstickt zu wer-
den" droht. Ahnlich skeptisch H.U.v.Balthasar, Prifet alles - das Gute behaltet,
Ostfildern 1986, S.16,50. Diese Einspriiche vermag ich nicht einzusehen. Wenn
der bischéfliche Ordo gerade Einfugung in eine communiale und der Communio
dienende Aufgabe bedeutet, so ist der Ordo eben nicht nur sein Ordo, sondern
ein in die communiale Struktur der Kirche eingefiigter Ordo, der von daher sei-
ne spezifische Gestalt und seine spezifischen Ranmenbedingungen empfangt.
Wenn darum auch die AuRerordentliche Bischofssynode von 1985 das Monitum
aussprach: "In ihrer Vorgehensweise missen die Bischofskonferenzen auf das
Wohl der Kirche bzw. den Dienst an der Einheit und die unveréuRRerliche Ver-
antwortung eines jeden Bischofs gegeniber der Weltkirche und seiner Teilkir-
che achten": Kasper (Hrsg.), a.a.0.(10), S.36 f., so ist eigentlich bedauerlich, da
sie nicht analoge Monita an die beiden anderen Strukturelemente des collegium
episcopale richtete: an den Papst und an den Lokalbischof. Denn alle drei Gro-
Ren sind im kollegialen Zusammenspiel aufeinander verwiesen zum Wohl der
Kirche und zum Dienste an ihrer Einheit.

70 So heif3t es etwa im sog. Malta-Bericht Nr.31: "Die gr63ere Einsicht in
die Geschichtlichkeit der Kirche, verbunden mit einem neuen Verstandnis ihres
eschatologischen Wesens, zwingt heute zu einem neuen Durchdenken der Be-
griffe ’ius divinum’ und ’ius humanum™: Dokumente wachsender Ubereinstim-
mung, hrsg.vJ.Meyer-H.J.Urban-L.Vischer, Paderborn-Frankfurt 1983, S.256.-
Vgl. auch die "Venedig-Erklarung" von 1976, Nr.24b, ebd. S.169. Ferner: Amt
und universale Kirche. Unterschiedliche Einstellungen zum papstlichen Primat,
Nr.7. S.30, in: G.Gassmann-H.Meyer (Hrsg.), Das kirchliche Amt, Frankfurt
1980, S.54,67.

71 Siehe dazu aul3er dem genannten Beitrag von A.Dulles, "Jus Divinum" as
an ecumenical problem in: ThSt 38(1977), S.681 ff. auch KRahner, Uber den Be-
griff des "Jus Divinum" im katholischen Verstandnis, in: Schriften V, S.249-277;
ferner: W.Steinmduller, Gottesrecht und Dynamik, in: Conc.5 (1969), S.582-585;
H.Schirmann, Die neubundliche Begriindung von Ordnung und Recht in der
Kirche, in: ThQ 152 (1972), S.311 ff. (Lit.); Paris, a.a.0.(56), S.71-82.

72 "Man kann nicht so einfach behaupten, alle Rechtswirklichkeit der apo-
stolischen Zeit oder eine solche, die sich auf ein Wort Jesu oder der Apostel be-
rufen kann, sei darum auch schon iuris divini": Rahner, a.a.0.(71), Uber den Be-
griff, S.256.

73 Rahner, a.a.0.(10)S.262.



74 Rahner, a.a.0.(10)S.268.
75 Dies kann folgendes Beispiel verdeutlichen: "Ein heranwachsendes Kind
at seine Beziehung zu den Eltern in stdndig neuer Weise zu verwirklichen,
jucht um dabei die friheren Beziehungen zu zerstdren, sondern um diese Bezie-
ungen lebendig zu erhalten. So hat auch die Kirche sich - soweit wie nétig -
rg%itﬂgt?rgl%aeine Iebendige Beziehung zu ihrem Herrn zu behalten": Dulles,

76 Rahner, a.a.0.(10)S.416.
T, 77 Auf dieser Linie Rahner, Uber den Episkopat, 416 f.; E.Schillebeeckx,
e Catholic Understandlng of Office in the Church, in: ThSt 30 (1969), S. 568;

Fans> ? a.0.(56) S.71-82.

. . Gm nur ein Beispiel zu nennen: Johannes Gerson schreibt: "Die Kirche
t so integral und vollkommen in ihrer wesenhaften Hierarchie konstituiert, und
as ist: Papstlicher Primat, Kardinalat, Patriarchat, Archiepiskopat, Episkopat

daR3, wenn sie eine dieser hierarchischen Ordnungen verlore,

*e aufhoren wiirde, die Kirche zu sein, die Christus gegriundet hat": zit. nach
w«e$, a.a.0.(71), S.704.- DaRR in diesem Text auch das Kardinalat auftaucht,

, uft auf dem Hintergrund dessen verstanden werden, daf3 sich im Hochmittelal-
r die kollegiale Struktur des papstlichen Primats fast ausschlieZlich in der Re-
Pektierung des Kardinalats realisierte. Somit wird durch die Aufzahlung des

rdinalats unter den kirchlichen "essentials" sachlich die kollegiale Einbindung
Papstlichen Primats thematisiert.

1967 ¢ ~ebc zu diesem Text G.Philips, L'Uglise et son mystére, Bd.l, Tournai

dp v .13-316; O.Rousseau, Divina autem Providentia ... Histoire d’une phrase

3281289 *n' Ncctes’a a Spiritu Sancto edocta (L.G.53), Gembloux 1970,

80 ICRahner, Kommentar zu LG 23, in: LThK, Erg.Bd.I, S.232.

n 80: Saier, a.a.0.(10)S.175.- Dies war auch die Meinung einer ganzen
Pari VOn Konzilsvatern. Die wichtigsten Stimmen sind zusammengestellt bei
dalR"H a'a(3-(56), S.38ff.- Diese Interpretation wird auch dadurch unterstutzt,
sollt ”er an8cft*hrte Abschnitt, der urspringlich anderswo lokalisiert werden
von R'nVnmehr mit voller Absicht vor die Ausfilhrungen Uber die Wichtigkeit
¢ /“hofskonferenzen gestellt wurde. "Les patriarcats servaient & illustrer les

n erences 6piscopales et leurs Otaient proposdés comme des moddles:

“sseaii, a.a.0.(79), S.288.
K/n °? ?a‘er a.a.0.(10), S.174 unter Aufnahme einer Formulierung von
Vi a.a.0.(9), S.400.- So auch die Diskussionsbeitrdge einiger Véater.-
a ' Msgr.Hoeck: "Structura patriarchalis erat structura totius Ecclesiae inde
per Ecclesiae et viguit inconcusse per totum primum millenarium, i.e.
dis °tu®te®pus quo Ecclesia indivisa erat... Non ... agitur de quibusdam gra-
A S Srnywvconccdendis,..ied de ipsafundamentali structura totius Ecclesiae"™
ge b Tip 1 572 f- Etwas Ahnliches ergibt sich im Blick auf die Konzilsaussa-
|linj UE 14: "Die Kirchen des Orients und des Abendlandes sind Jahrhunderte
brud-YY ihren besonderen Weg gegangen, jedoch miteinander verbunden in
dem diIC . Gemeinschaft des Glaubens und des sakramentalen Lebens, wobei
wenn7?mis<rben.Stuhl m't allgemeiner Zustimmung eine Fuhrungsrolle zukam,
Preud reit®ke‘ten Uber Glaube oder Disziplin unter ihnen entstanden. Mit
len “bcbte die Heilige Synode neben anderen sehr bedeutsamen Dingen al-
Grtsk'C ila,sacbe iQ Erinnerung rufen, dal? im Orient viele Teilkirchen oder
"ehmel6” bestehen, unter denen die Patriarchalkirchen den ersten Rang ein-

" . n anc| von denen nicht wenige sich ihres apostolischen Ursprungs riihmen
struktiir beschreibenden "Ist-Aussagen” Uber eine triaaische Kirchen-
heran *.'Pé&pstlicher Primat, Patriarchat, Episkopat) reichen an Norm-Aussagen
not me Vf c¢*azu Eam, a.a.0.(56), S.16: "The triadic structure of the Church is

Ghurch - u remnant °f ancient times, but an outflow of the natural needs of the
the triari'm”’erent *n ‘I rom tbe beginning. This fact supports our argument that
sense ,, cpconstitution can be considered to be of divine Institution m a specific
Prohlp  Etwas zuriickhaltender G.Nedungatt, Autonomy, Autocephaly and the

cm of Jurisdiction Today, in: Kanon 5 (1981), S.25 f.: "This threc-tier

47



48

church structure is not presented here as the only theologically (or dogmatically)
possible one, but as the one that is canonicaily and historically most feasible; and
in saying this we are not falling back on the distinction between divine institution
and ecclesiastical institution, but simply prescinding from the distinction".

83 Saier 176 unter Zitierung von Mdrsdorf, a.a.0.(9), S.405. Ahnlich faf3t
Acerbi, a.a.0.(10), S.289 die Stimmen vieler Konzilsvater zusammen, wenn er
schreibt: Der Patriarch "besitzt" eine urspriingliche Vollmacht".

84 Rahner, a.a.0.(18), S.416 rechnet die partikularkirchliche Struktur mit
ihrem Protos zum ius divinum. "Das eigentliche, verfassungstheologische Wesen
des Patriarchats gehdrt zum ius divinum in der Kirche, wen sich aus der Kollegi-
alitat der Bischofe ergibt, dal? sie dort und dann eine konkrete, partikulare Ein-
heit untereinander realisieren missen, wo sich geschichtlich, kirchengeschicht-
lich, soziologisch usw. eine grofRe Teilkirche, die mehrere Di6zesen umfalit,
bildet oder der Teilung in diese Dibzesen schon vorausliegt. Ob man solche
Grof3kirchen Patriarchat, Metropolitenverband oder wie immer nennt, ist eine
zweitrangige Frage." Vorsichtiger ist Faris, a.a.0.(56), S.31, fur den das triadi-
sche Kirchenmodell "should not be considered as an absolut, once-and-for-all
description of the Church. It is simply the ecclesial model which seems to be the
most appropriate for the Church in its present circumstances. Ifthe circumstan-
ces should change, the ecclesial model should be modified in Order to accomo-
date the church to the new Situation".

85 Auch W.Kasper betont in seinem Kommentar zur Auf3erordentlichen Bi-
schofssynode 1985, Zukunft aus der Kraft des Konzils, S.92 m.E. viel zu sehr die
Differenz zwischen der vollen Verwirklichung der Kollegialitat im Okumeni-
schen Konzil, die goéttlichen Rechts ist, und Formen von Teilverwirklichungen
der Kollegialitat, die "nur kirchlichen Rechts" sind und macht sich in diesem Zu-
sammenhang auch das Monitum uber die Bischofskonferenzen zu eigen.
Vgl.Anm.69. Sachlich hat dieses Monitum naturlich einen durch und durch zu-
treffenden Gehalt. Aber warum Uberhaupt diese Admonitio?, kann man fragen.
Kaum gibt es Ansatze von zwischeninstanzlichen Kompetenzen, da werden sie
schon zur Ordnung gerufen, ehe sie Uberhaupt einen gewichtigen Platz einneh-
men kénnen. Auen im Dokument der Internationalen Theologenkommission,
Mysterium des Gottesvolkes, dt.Benzinger 1987, S.50 finden sich &hnlich proble-
matisierende Bemerkungen.

86 R.Kress, The Church as Communio: Trinity and Incarnation as the
Foundation of Ecclesiology, in: The Jurist 36 (1976), S.156.

87 Ratzinger, a.a.0.(8), S.142f.

88 Rahner, a.a.0.(18), S.417 u.6.

89 Siehe dazu die Hinweise bei Faris S.17, ebenso bei Ratzinger, a.a.0.(8),
S.142 f. Ferner: KRahner-H.Fries, Einigung der Kirchen - reale Mdglichkeit =
QD 100, Freiburg-Basel-Wien 1983, bes. S.54 ff.

90 H.Dombois, Geschichtliche Kirchenspaltung und Einheitsproblematik,
in: M.Roesle-O.Cullmann (Hrsg.), Begegnung der Christen, FS Otto Katrrer,
Frankfurt 1960, S.395.

91 Ratzinger, a.a.0.(8), S.142. Auf der gleichen Linie heil3t es in seiner
Theologischen Prinzipienlehre, S.209: "Rom muf3 vom Osten nicht mehr an Pri-
matslehre fordern, als auch im ersten Jahrtausend formuliert und gelebt wurde".

92 Ratzinger, a.a.0.(8), S.143.

93 So heildt es im AbschluBbericht der AuRerordentlichen Bischofssynode
1985: "Man kann die 'Communio’-Ekklesiologie nicht auf rein organisatorische
Fragen oder Probleme reduzieren, die lediglich die Gewalten in der Kirche be-
treffen. Aber dennoch ist die '"Communio’-Ekklesiologie die Grundlage fur die
Ordnung in der Kirche und besonders fur die rechte in ihr bestehende Bezie-
hung zwischen Einheit und Vielfalt": Kasper (Hrsg.), a.a.0.(10), S.33 f. Siehe
dazu auch den Kommentar von Kasper, ebd.88 f.

94 Rahner, Uber das ius divinum, a.a.0.(71), S.74.

95 Dies wurde nicht nur unzéhlige Male auf dem l.Vatikanum herausge-
stellt. Siehe dazu Anm.28. Bezeichnend ist auch die Reaktion der Glaubenskom-
mission des Il.Vatikanischen Konzils auf den Wunsch von Paul VI., in LG 22 die



vin ?UtlerUT ?inZubringen> dalR der Papst in seinem Handeln "uni Domino de-
WahUK -Sei‘ .iesen Einschub lehnte die Kommission als Uberfliissig und als die
rnn u! zu simplifizierend ab: "Der rémische Papst ist gehalten, die Offenba-
rt  © se‘bst, die fundamentale Struktur der Kirche, die Sakramente, die Defini-

ersten Konzilien etc. zu beachten. Dles ist unmdoglich, (im einzelnen)
auizuzahlen®. Siehe dazu KRahner, a.a.0.(80), S.227.

du © Jirnenez-Urresti, a.a.0.(20), S.249 f.: "Le pouvoir papal, le pouvoir
ja comme tel, puisqu’il a pour fonction ou pour fm propre I’'unité du col-
p*“. ePlscopal, et, par son intermddiaire, celle de I'feglise, est ddtenu et exercd
{» . ,e. PaPc en vertu, en fonction de cette unit6, et pour la rdaliser, et donc &
r'eur des limites qu’ |m8||que la nature meme de l'unitd de I'Eglise". Siehe
auch Acerbi, a.a.0.(I0), S
obfit 4 ~lebe dazu auch Congar, a.a.0.(I0), S.198:"... On voit alors que le pape
4 «tte Ontologie, et qu’d cet 6gard il est dependant de I’Eglise et du collige
COPale". Ebenso E.Corecco, Aspekte der Rezeption des Vatikanum Il im
in: Kirche im Wandel, S.356.
r,_..y° Was die letztgenannte Kompetenz betrifft, so wurde in der Formulie-
erke V°n (1983), ¢.377, § 1 zu wenig beachtet, dafl LG 24 ausdrucklich an-
Sch,nJIt’” dal3 es ein Von unten" gewachsenes Gewohnheitsrecht gibt, die kanoni-
ail.., “.endling der Bischofe anders als durch den Papst durchzufuihren. Vgl. dazu
goeil Kommcntar von KRahner, a.a.0.(80), S.234f.
(Orp y K°r a”em °*er ungeklarte Status der gesamtkirchlichen Bischofssynode
auslihO bisc~Mflicher Kollegialitat oder beratendes Organ papstlicher Primats-
NeDij ~er Ausiubung bischoflicher Kolllegialitat hinderlich. Siehe dazu
in- r> ’ e katholische Ekklesiologie seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil,
Scll , rc-22, (1986), S.415 f. Zum ungeklarten Status partikularkirchlicher Bi-
dentf u"10 .n (Bischofskonferenzen) vgl. das SchluRdokument der Auf3eror-
VOr j| en Bischofssynode 1985, in: Kasper (Hrsg.), a.a.0.(I0), S.39. Hier steht
verwi m? zur Debatte, welches Gewicht und welche Initiativmdglichkeiten Teil-
‘uvrilun8en der Kollegialitat haben.
JW Congar, a.a.0.(l0), S.185.
kan;) 1 ~gl. dazu W.F.Dewan, "Potestas vere episcopalis" auf dem Ersten Vati-
Konzil, in: Congar, a.a.0.(2), 1964, S.689-717.
Siehe dazu Tillard, a.a.0.(55), S.315 f.
I'gpi- . vg*- dazu J.Beyer, Principe de subsidiaritd ou ’juste autonomie’ dans
teoln, « 'j' 108 (1986), S.801-822; G.Mucci, Il principio di sussidiarita e la
gegen13 de] collegio episcopale, in: Civiltd Catholica 137 (1986), S.428-442.- Da-
den S0"6?1*01 s’c” m" gulen Grunden W.Kasper, Der Gcneimnischarakter hebt
i"Charakter nicht auf. Zur Geltung des Subsidiaritatsprinzips in der Kir-
géferH HerKorr 41 (1987), S.232-236. Er verweist darauf, daf3 Pius XIl., die Au-
e

1p j. emhche Blschofssynode von 1967 sowie die Leitsatze zur Reform des
Brln : Communicationes 1 [1969], S.80 f.) die Anwendung des Subsidiaritats-

MNgRS > der Kirche. heip. es.im ScMjRta-
04 Siehe dazu Tillard, a.a.0 (55) S.315* 199g5. »Es w,rd eine.Studie zur

S VY= = € >» _~>_ —BCOTB auf

h% Y rschlage die zu diesem Thema bereits gemacht wurden. Vgl. dazu
SuA= Subsidiaritat, in: Conc.22 (1986), S.486-490 (Lit.!); O.v.Nell-Breuning,
USlaiaritat in der Kirche, in: StdZ 111 (1986), S.147-157; Kasper, a.a.0.(103),

inz KasPer a.a.0.(103), S.234 f.
lierun  Al* dieser Linie mag man auch die freilich m.E. ungeschickte Formu-
der p8 VOn Rahner-Fries, a.a.0.(89), S.85 verstehen, worin gefordert wird, "dalR
um e-apst die Ausuibung seiner Jurisdiktion freiwillig beschrankt". Es geht nicht
die d\.ne .breiv/illige Selbstbeschrankung, sondern um eine faktische Ausiibung,
em Wesen dieser Jursidiktion als Dienst an der Einheit wirklich entspricht.

49



50

Siehe dazu auch die bei Rahner-Fries, S.83 ff. angeflhrten zahlreichen diesbe-
zuglichen 6kumenischen Konsens- und Gespréchstexte.

107 Vgl. z.B. K.Barth, Die kirchliche Dogmatik 1/1, Zirich81964, S.106:
"Die Differenz zwischen evangelischer und katholischer Anschauung besteht
also auch hier nicht hinsichtlich des Dal3, sondern hinsichtlich des Wie. Und
auch hinsichtlich des Wie kann unsererseits weder gegen die Zusammenfassung
des Apostolats in Petrus, noch auch gegen die Méglichkeit eines Primats in der
Kirche, der dann ja auch derjenige der rdmischen Gemeinde sein kénnte,
grundsétzlicher Einspruch erhoben werden.

108 Anselm von Havelberg, Dialoge (= PL 188, 1218 f.), zit. nach Ratzinger,
a.a.0.(8), S.133 f.



DIE CANONES UBER DEN PAPST UND DAS OKUMENISCHE KONZIL

IN DEM NEUEN KODEX DES KANONISCHEN RECHTES

+ Zenon Grocholews k i, Citta del Vaticano

I. Vorbemerkungen

1. Die Thematik um den Papst - sein Amt, sein Primat und seine Unfehl-
barkeit - sowie die Frage der Kollegialitat und, in diesem Zusammenhang, des
Okumenischen Konzils, stellen in erster Linie theologische Probleme dar, d.h.
solche, die sich nicht nur auf das Tatigwerden der Katholischen Kirche bezie-

en, sondern hauptsachlich ihren Glauben selbst betreffen.

Es kann nicht geleugnet werden, dal3 diese Probleme zu den Motiven der
Trennung z&hlen und eine der prinzipiellen Schwierigkeiten im 6kumenischen
D’alo,grk])(IJgFenr'seits kann mit Befriedigung festgestellt werden, daf3 nicht wenige
"Sprengungen gemacht werden, um dieses Hindernis zu uUberwinden, im Be-
s'reben, die ersehnte Einigung der christlichen Kirchen wiederherzustellen. Sol-
C k /*nslrenBunKon bestehen hauptséchlich in der dogmatischen und prakti-
schen Vertiefung des Problems, im Dialog und im Gebet, in der inneren Bereit-
, "ft, sich vom Heiligen Geist selbst zur Verwirklichung des Willens Christi lei-

ten zu lassen.

2. Was nun die Beziehungen zwischen der Katholischen Kirche und jenen

. “shodoxen Kirchen betrifft, die auf diesem Kongrel3 vertreten sind, so méchte
Ic zunachst auf das erneuerte Klima des 6kumenischen Dialogs hinweisen, das
der Anwesenheit offizieller Beobachter der Orthodoxen Kirchen beim

1 'V*tlkanischen Konzil seinen Anfang nahm. Es verstarkte sich in ausdrucksvol-
Weise im Jahre 1964 in der historischen Begegnung zwischen Papst Paul VI.

2l uCm bkumen>schen Patriarchen Athenagoras I. in Jerusalem; in der im Dc-
er 1965 folgenden Aufhebung des gegenseitigen Bannes, die gleichzeitig

Pb fenC? e‘ner feierlichen Konzilssitzung in Rom und in der Kathedrale des
Q.,anar Konstantinopel stattfand; in einem weiteren Besuch des Papstes im
in tober 1967 in Konstantinopel und dem Gegenbesuch des Patriarchen; sowie
A j'elcn anderen zeichenhaften Handlungen der Annaherung, der gegenseitigen
veC k"8 11 Liebe; schlieBlich im Besuch, den Papst Johannes Paul Il. im No-
tete Cr 1979 dem Nachfolg(;r von Athenagoras |., Patriarch Dimitrios I. abstat-
c. wobei eine gemeinsame orthodox-katholische Kommission, auf einer au-
rgewdéhnlichen kirchenamtlichen Reprasentationsebene stehend, eingesetzt
Jahrr e> [die den theologischen Dialog aufnehmen sollte: diese hielt zunachst im
de/6 1980 auf Patmos und Rhodos eine konstituierende Vollversammlung ab,
Thc/10™ 'm Jahre 1982 in Minchen - auf der ein Dokument zum gestellten
jggJi?3 Verabschiedet werden konnte - , im Jahre 1984 in Kreta und im Jahre
Ko 98? rsnslfjuoa%% Iedll\é Crtg%ﬁzg zE"r!BtSPvT/ahm werden, die das H.Vatikanische
tea den Ostkirchen und ihren Traditionen gegeniiber zum Ausdruck brach-
> sowie das stdndige Drangen, besonders Papst Johannes Paul Il., daf® in der



52

katholischen Kirche die Traditionen der Ostkirche, wozu selbstverstandlich die
orthodoxen Kirchen gehdren, eingehender studiert werden. Ein solches Dréangen
geht neuerdings aus einem am 6. Januar dieses Jahres von der Kongregation fir
die Katholische Erziehung erlassenen Rundschreiben hervor3, in dem, unter an-
derem, "die Bewegung zur vollen Einigung zwischen Katholiken und Orthodo-
xen weiterhin"” angeregt wurde, sowie die "Zusammenarbeit zwischen den
Obrigkeiten und den Fachleuten der Katholischen Kirche und der Orthodoxie"3.
Es wird darin auch vorgeschricben, daf3 "an den kirchenrechtlichen Fakultaten
dem Studium des Ostkirchenrechtes, wie dem der wesentlichen Bestandteile des
gegenwartigen orthodoxen Rechtes, genlgend Platz eingerdumt werde™.

Auch dieser Internationale Kongrel} ist, wie die vorhergehenden, die von
der "Gesellschaft fir das Recht der Ostkirchen" veranstaltet wurden, ein Zei-
chen dieses erneuerten Klimas des Dialogs in der Liebe.

3. In der Thematik um den Papst verwerfen die orthodoxen Kirchen, heute
wie in der Vergangenheit, seinen Jurisdiktionsprimat und seine Unfehlbarkeit,
die wéhrend des |.Vatikanischen Konzils im Jahre 1870 feierlich zu Glaubens-
dogmen der Katholischen Kirche verkiindigt und vom Il.Vatikanischcn Konzil
bestétigt wurden.

Andererseits ist aber der Orthodoxie die Vorstellung von einem Primat
nicht fremd und zwar im Sinne der Anerkennung eines Bischofs als den ersten
unter den ubrigen Bischofen (primus inter pares), die in den Begriffen "Synode”
und "Kollegialitat" verankert ist. Die Ablehnung des Primats bezieht sich daher
im wesentlichen auf eine bestimmte Form der Austbung des Primates durch
den Papst und auf die dazu von der katholischen Tradition gegebene Rechtfer-
tigung, nicht aber auf die Vorstellung vom Primat selbst7. Hierin kann eine Off-
nung zum Dialog gesehen werden.

Den groRten Ausdruck einer solchen Offnung zum Dialog stellen vielleicht
die mannigfaltigen Erkl&arungen und Haltungen dar, die der Patriarch Athenago-
ras cinnahm, der unter anderem am 26. Oktober 1967 in Rom erklarte, dal} der
Sitz des Bischofs von Rom "der erste im Hinblick auf Ehre und Ordnung im Ge-
fuge der christlichen Kirchen ist, die in der Welt verstreut sind und daf3 seine
Heiligkeit, Weisheit und Ringen um den gemeinsamen Glauben in der ungeteil-
ten Kirche eine bleibende Errungenschaft und einen Schatz fur die ganze christ-
liche Welt darstellen"*. Im Jahre 1971 erblickte er im Papst den Bruder, "in dem
die streitende Kirche den Herold und hdchsten Garant des Friedens, der Liebe
und der Einheit der Christen und des als Ebenbild Gottes geschaffenen
Menschengeschlechtes besitzt"®. Nachdem Jean-Marie Tillard die erwahnten
Ausspriche zitiert und dazu bemerkt hatte, dal3 "diese Worte in den schriftli-
chen Dokumenten in einem solchen Kontext abgewogen sind”, erkléart er: "Athe-
nagoras spricht hier sicherlich in einer Weise, die nicht fur alle orthodoxen Kir-
chen unbedingt verpflichtend ist: die Autoritat, die er als 6kumenischer Patri-
arch innehat, verleiht ihm dazu nicht diese Macht. Trotzdem haben die hier wie-
derholten Ausspriiche auf seinen Lippen ein besonderes Gewicht". Aus diesen
Worten und aus der gesamten Korrespondenz zwischen Papst Paul VI. und dem
Patriarchen Athenagoras - setzt Tillard fort - "ergibt sich eine eindeutige Linie:
was man auch immer Uber die Erklarungen sagen mag, die wahrend des
I.Vatikanischen Konzils Uber die rémische Lehre des Primates gemacht und vom
Il.VVatikanum bestétigt wurden, so ehrt und anerkennt man heute noch eine ge-



wisse Praxis, die dem Sitz des Bischofs von Rom jene Funktion zuerkennt, die er
vonjeher in bedeutenden Stunden der ungeteilten Kirche innehatte; es wird eine
Haltung eingenommen, die - ungeachtet des Bruches - anzeigt, dal man weiter-
hin im Bischofsitz des antiken Rom 'den ersten im Hinblick auf Ehre und Ord-
nung im Geflige der christlichen Kirchen, die in der Welt verstreut sind’ er-
blickt"10.

4. Auf katholischer Seite hat dagegen das Il.Vatikanische Konzil - indem es
die Erklarungen des l.Vatikanums uber Primat und Unfehlbarkeit des Papstes
zur Ganze bestéatigtell - das Petrusamt nicht isoliert dargestellt, wie dies am
vorhergehenden Konzil geschah, sondern in den Kontext des kirchlichen Myste-
riums eingeflugt, als Dienst in der Kirche und fiir die Kirche und in Beziehung
zur Kollegialitat, zur Verantwortlichkeit aller Bischéfe fur die Gesamtkirche, zur
legitimen Autonomie der Lokalkirchen, zur berechtigten Verschiedenheit was
die Disziplin, das liturgische, theologische und spirituelle Erbe betrifftl3.

So wurde im Zusammmenhang mit der Kollegialitat richtig bemerkt: "Das
Vatikanum Il fuhrt hier im wesentlichen nur aus, was dem l.Vatikanum aus-
drucklich zu sagen nicht mehr moglich war"13.

Dadurch sind neue Ausblicke fur den 6kumenischen Dialog entstanden
und zwar, auf unserem Gebiet, mit den verschiedenen Konfessionen und christli-
chen Gemeinschaftenl!'l, wie auch mit den orthodoxen Kirchen.

Auch katholische Theologen haben verschiedene Vorschlage gemacht, um
die durch die unterschiedlichen Auffassungen Uber das Papstamt verursachte
Kirchentrennung zu Uberwinden. So wurde z.B. angeregt, die beiden Papstdog-
men des |.Vatikanischen Konzils tiefer zu verstehen "auch im Licht der Erfah-
rungen ... die nichtkatholische Kirchen mit diesem Papsttum gemacht haben"
Und ernst zu nehmen, "was die anderen Kirchen und kirchlichen Gemeinschaf-
ten vom Papsttum, so wie es bisher geschichtlich konkret verwirklicht war, ab-
halt", sowie "die positiven Anliegen, die hinter solcher Kritik stehen, konstruktiv
‘n die relecture unserer katholischen Tradition" einzubeziehenl3. Man hat in
Aussicht gestellt, da "die Aufgabe des Petrusdienstes ... noch starker, als dies
un Il.Vatikanischen Konzil geschehen ist, gesehen werden" miuf3te "im Zusam-
menhang der Konziliaritat, Synodalitat, Kollegialitat und Subsidiaritat in der
Kirche"1*. Es wurde auch bemerkt, dal} die personale Verantwortung des Pap-
stes fur die Einheit der Kirche in analoger Weise wie die persodnliche Verant-
wortung des Bischofs fur die Ortskirche ausgeubt werden solltel7.

Ebenso wurde sogar vorgebracht: "Rom muf3 vom Osten nicht mehr an Pri-
matslehre fordern, als auch im ersten Jahrtausend formuliert und gelebt wur-
de"18.

Ich méchte auch darauf hinweisen, dal3 die aul3erordentliche Bischofssyn-
ode, die vom 24. November bis zum 8.Dezember 1985 zur Feier des 20Jahrcsta-

ges des Abschlusses des Il.Vatikanischen Konzils in Rom stattfand, in ihrem am
9- Dezember 1985 erlassenen SchluRdokument, nach einigen ekklesiologischen

Voraussetzungen, die Uberzeugung zum Ausdruck brachte, daR "die Gemein-
schaft mit Petrus und seinem Nachfolger nicht Hindernis, sondern Vorwegnah-

me und prophetisches Zeichen der volleren Einheit" ist und zwar im Kontext der
Vielfalt und Mannigfaltigkeit”, die "wirklich Reichtum ausmacht und Fulle mil
s*ch bringt", im Gegensatz zum "Pluralismus grundlegend verschiedener Meinun-
gen" der "zur Aufldsung, Zerstérung und zum Verlust der Identitat" fihrtl@.

53



54

5. Diese einleitenden Bemerkungen schienen mir notwendig, um den we-
sentlich theologischen Inhalt des Themas aufzuzeigen, wenn auch seine prak-
tische Bedeutung fur das Leben der Kirche erheblich ist; um seine Aktualitat
und Wichtigkeit fir den dkumenischen Dialog darzulegen; und um auf die Zei-
chen der Hoffnung hinzuweisen, dal} trotz aller Schwierigkeiten - mit gutem
Willen, eifrigem Studium, dem Dialog und, vor allem, der Erleuchtung des
Hl.Geistes - der angedeutete Grund der Kirchentrennung Uberwunden und der
Wille Christi verwirklicht werden kdnnte, dal3 wir alle "eins" seien (Joh.17,21).

Es ist hier nicht meine Aufgabe, die gesamte theologische und 6kumeni-
sche Problematik des Themas zu behandeln. Dafur wiirde ich mich in einem so
komplizierten Fachbereich, mit dem ich mich bis jetzt noch nicht eigens beschaf-
tigt habe, auch nicht zustandig fuhlen. Das mir gestellte Thema betrifft an sich
nur den juridischen Aspekt der Frage, den es an Hand der geltenden Gesetzge-
bung der Lateinischen katholischen Kirche zu erlautern gilt.

6. In diesem Zusammenhang méchte ich vorausschicken, dal der neue Ko-
dex des kanonischen Rechtes der Lateinischen Kirche, auf unserem Gebiet, ge-
nau die Lehre des Il.Vatikanischen Konzils wiederspiegelt. Der grofdte Teil der
Texte der Kanones, die ex professo Uber den Papst und das 6kumenische Konzil
handeln, ist oft sogar wortlich aus dem Ill.Kapitel der dogmatischen Konstitu-
tion Lumen gentium entnommen. Diese Kanones missen daher im Sinne der
Lehre des Konzils interpretiert werden.

1. Die Tragerderhdchsten Autoritét in der Kirche

1. Das neue kirchliche Gesetzbuch - indem es das in der dogmatischen
Konstitution des Il.Vatikanischen Konzils Lumen gentium beschriebene Bild der
Kirche in die kanonistische Sprache uUbertragt - handelt tiber den Papst und das
Kollegium der Bischéfe im 11.Buch, das die Uberschrift Volk Gottes tragt.

In diesem Buch wird jedoch im ersten Teil Uber die Glaubigen (cann.204-
329) gesprochen, die "durch die Taufe Christus eingegliedert" wurden und "des
priesterlichen, prophetischen und koniglichen Amtes Christi teilhaft geworden
sind"; die "gemaR ihrer je eigenen Stellung zur Austibung der Sendung berufen”
sind, "die Gott der Kirche zur Erfullung in der Welt anvertraut hat" (can.204 §
1); es betont auch, unter anderem, dal® "unter allen Glaubigen ... und zwar auf-
grund ihrer Wiedergeburt in Christus, eine wahre Gleichheit" besteht "in ihrer
Wirde und Tatigkeit, kraft der alle je nach ihrer eigenen Stellung und Aufgabe
am Aufbau des Leibes Christi mitwirken" (can.208); es unterstreicht also eine
grundsatzliche Gleichheit, aber eine Verschiedenheit der Amter.

Der zweite Teil des genannten Buches Uber das Volk Gottes tragt den Titel
Hierarchische Verfassung der Kirche (cann.330-572). Hier wird Uber den Papst
und das Bischofskollegium gesprochen (cann.330-341) und zwar im Zusammen-
hang mit der gesamten hierarchischen Verfassung der Kirche oder sédmtlicher
Amter, die sich sowohl auf die Gesamtkirche wie auf die Teilkirchen beziehen.
In dieser Anordnung - wurde richtig bemerkt - "sind alle hierarchischen Amter
als Dienste in der Kirche und fur die Kirche qualifiziert. Auch das Petrusamt
steht nicht freischwebend Uber der Kirche, es ist im Dienst in der Kirche und fir
die Kirche"20.



Dadurch erweisen sich die Meinungen, besonders des vorigen Jahrhun-
derts, als unbegrindet, die im Papsttum Macht und Herrschaft tber die Kirche
gesehen haben.

2. Der erste Kanon uber die hochste Autoritéat der Kirche - und zwar Ka-
non 330 - ist allgemein gefalRt und gibt getreu die Aussagen von Lumen gentium,
Nr.22 wieder: "Wie nach der Weisung des Herrn der heilige Petrus und die
ubrigen Apostel ein einziges Kollegium bilden, so sind in gleicher Weise der
Papst als Nachfolger des Petrus und die Bischoéfe als Nachfolger der Apostel un-
tereinander verbunden”.

In diesem Kanon wird das Petrusamt eindeutig mit der Kollegialitat des Bi-
schofsamtes in Zusammenhang gebracht.

Bezulglich des Inhaltes dieser Feststellung wurde wéahrend des Il. Vatikani-
schen Konzils ausdrtcklich erklart: "Kollegium wird nicht im streng juridischen
Sinne verstanden, das heif3t nicht von einem Kreis von Gleichrangigen, die etwa
ihre Gewalt auf ihren Vorsitzenden Ubertriigen, sondern als fester Kreis, dessen
Struktur und Autoritat der Offenbarung entnommen werden mussen.... Der Pa-
rallelismus zwischen Petrus und den Ubrigen Aposteln auf der einen Seite und
Papst und Bischofen auf der anderen schlief3t nicht ... eine Gleichheit zwischen
Haupt und Gliedern des Kollegiums ein"21.

Damit stellt sich uns nun die nicht leicht zu beantwortende Frage der Be-
ziehung zwischen dem Primat des Papstes und der Kollegialitat der Bischofe.

Tatséchlich werden in den folgenden Kanones als Trager der héchsten und
vollen Gewalt Uber die ganze Kirche und der Unfehlbarkeit sowohl der Papst
(cann.331 und 749 § 1), wie das Bischofskollegium (cann.336 und 749 § 2) ge-
nannt. Das Bischofskollegium erweist sich jedoch nur zusammen mit dem Papst,
dem Haupt des Kollegiums und niemals ohne ihn, im Besitz einer solchen Ge-
walt zu sein (can.336, vgl. auch can.749 § 2).

So haben wir zwei verschiedene Trager der héchsten Autoritat vor uns, die
aber nicht adaquat unterschieden werden. Es wird n&mlich nicht zwischen dem
Papst auf der einen Seite und den Ubrigen Bischofen auf der anderen Seite un-
terschieden, sondern zwischen dem Papst allein und dem Papst zusammen mit
den anderen Bischéfen. Auf diese Weise sind beide Subjekte der héchsten Au-
toritat in der Person des Papstes vereint, so dal? es unter ihnen keinen Gegen-
satz geben kann. Es scheint aber, auch im Hinblick auf den zitierten can.330
richtiger, der Ansicht der Mehrheit der Dogmatiker und auch einiger Kanoni-
ken zu folgen und anstelle von zwei Subjekten der hdchsten Autoritét "von nur
einem Subjekt der héchsten Leitungsvollmacht in der Kirche" zu sprechen: "Das
Kollegium der Bischdfe mit und unter dem Papst. Danach ist die oberste Lci-
tungsvollmacht immer kollegial, aber die Kollegialitat kann auf doppelte Weise
ausgeubt werden: Sie kann entweder durch formelle kollegiale Akte ausgeubt
werden, seien sie alltdglicher Art (Beratungen, Briefe u.dgl.) oder au3erordent-
licher Art (Konzil, Bischofssynode), oder sie kann durch den Papst als Haupt
des Kollegiums allein ausgeubt werden. Das Wort allein bedeutet aber nicht
separat oder isoliert. Denn der Papst wird, auch wenn er ohne die formelle Mit-
wirkung des Kollegiums handelt, immer als dessen Haupt und damit mit dem
Kollegium verbunden tétig"21.

55



56

I11. DerJurisdiktionsprimat des Papstes

Der Kodex behandelt in einem eigenen Artikel, der die Uberschrift Der
Papst (cann. 331-335) tragt, verschiedene Probleme, die ich nun einzeln vorzu-
stellen versuche.

1. Das Amt des Papstes

Der Kanon 331 beschreibt in seinem ersten Teil das Papstamt indem er
vier besondere Merkmale erwéhnt:

a) Das Amt des Papstes ist einzig dem Petrus, dem Ersten der Apostel, per-
sonlich vom Herrn Uibertragen und seinen Nachfolgern Gibermittelt worden.

b) Dieses Amt dauert im Bischof der Kirche von Rom fort. In der dogmati-
schen Konstitution des |.Vatikanischen Konzils, Pastor aetemus , lesen wir dies-
beziiglich: "Der heilige und seligste Petrus, der Furst und das Haupt der Apostel
... lebt bis auf diese Zeit und immerdar in seinen Nachfolgern, den Bischéfen
des Heiligen Romischen Stuhls, der von ihm selbst gegrindet und mit seinem
Blut geweiht ist. Da fuhrt er den Vorsitz und ’Ubt das Richteramt aus’. Jeder der
als Nachfolger Petri diesen Bischofssitz innehat, besitzt daher auch nach Christi
Einsetzung selber den Vorrang Petri Uber die ganze Kirche"23.

Der Bischof von Rom hat daher, au3er der Hirte der eigenen Didzese zu
sein, das sogenannte Petrusamt auszuilben.

c) Der Papst ist "Stellvertreter Christi" ("vicarius Christi") und zwar représen-
tiert er als Nachfolger des Petrus sichtbar Christus, den ewigen und unsichtba-
ren Hirten der gesamten Kirche?'l.

d) Der Papst ist auRerdem "Hirte der Gesamtkirche hier aufErden”, &hnlich
wie der Didzesanbischof Hirte in seiner Didzese ist (can.369, vgl. auch
can.375)23.

Das Amt des Papstes ist also im engsten Sinn des Wortes Bischofsamt20,
das heif3t, es bringt die Austibung der bischdéflichen Gewalt mit sich. Die Aufga-
be des Papstes ist ihrem Inhalt nach gleich jener, die jeder Bischofin seiner Di-
Ozese auslbt; und zwar ist der Papst, wie jeder Bischof, Priester des heiligen
Gottesdienstes, Lehrer des Glaubens und Diener in der Leitung (can.375 § 1);
mit anderen Worten, seine Aufgabe umfalt die Dienste des Heiligens, des Leh-
rens und des Leitens (can.375 § 2). Letzteres Amt schlief3t in sich die gesetzge-
bende, ausfilhrende (bzw. verwaltende) und richterliche Gewalt ein (can.135,
vgl. auch can.391).

Die besondere Aufgabe des Papstes unterscheidet sich von der der einzel-
nen Bischéfe dadurch, daR sie nicht auf ein bestimmtes Gebiet (Territorium),
oder auf eine bestimmte Gattung von Glaubigen begrenzt ist, sondern sich auf
die Gesamtkirche und auf alle Glaubigen ausdehnt.

2. Der Jurisdiktionsprimat des Papstes gegeniiber der Gesamtkirche

Kraft des nun erdrterten Amtes wird in can.331 die Gewalt des Papstes in
der Gesamtkirche beschrieben als eine:

a) "Ordentliche" oder eine Gewalt, die von Rechts wegen mit seinem Amt
verbunden ist (can.131 § 1, vgl. auch can.134 § 1). Es handelt sich hier eindeutig,
nach der Lehre der katholischen Kirche, um géttliches Recht und zwar um die



Gewalt, die Christus selbst mit diesem Amt verbunden hat; deshalb wird sie
auch im eigenen Namen und nicht kraft einer Delegation oder Genehmigung
ausgedbt.

b) "Héchste" Gewalt, die deshalb keiner anderen menschlichen Gewalt un-
tergeordnet werden kann. "Da es sich um die oberste Gewalt handelt, kann sie
dem Papst nicht durch eine andere, vermeintlich h6here Gewalt, etwa durch die
Gesamtheit der Glaubigen oder durch das Kollegium der Bischéfe bzw. der
Kardinéle, verliehen werden"27. Der Papst erhalt diese Gewalt unmittelbar von
Gott selbst. Sie kann ihm von niemandem genommen werden.

Demzufolge filhren andere, in allen Teilen des Kodex verstreute, Kanones
naherhin aus: "Gegen ein Urteil oder ein Dekret des Papstes gibt es weder Be-
rufung noch Beschwerde" (can.333 § 3; vgl. auch cann.1629, Nr.l und 1732); der
Papst kann von keiner anderen Instanz zur Verantwortung gezogen werden:

Prima Sedes a nemine iudicatur" (can.1404); wenn gegen solche Vorschrift ver-

stolRen wird, "so gelten die Rechtshandlungen und Entscheidungen als nichtig"
(can.1406 § 1); "ein Richter kann nicht ohne vorherigen péapstlichen Auftrag
Uiber eine Rechtshandlung oder eine Urkunde befinden, die vom Papst in beson-
derer Form bestétigt worden sind” (can.1405 § 2); sogar "wer sich gegen eine
MaRnahme des Papstes an ein Okumenisches Konzil oder das Bischofskollegi-
um wendet, soll mit einer Beugestrafe belegt werden" (can.1372).

Neben der allgemeinen Aussage Uber die hochste Gewalt des Papstes, fin-
den sich im Kodex verschiedene Kanones, die sich aufjene héchste Gewalt bei
der Behandlung bestimmter Gegenstande berufen. So wird z.B. vorgeschrieben:

Die oberste Leitung und Koordinierung der Vorhaben und Aktionen, die zur
Missionsarbeit und zur missionarischen Zusammenarbeit gehéren, kommt dem
Papst und dem Bischofskollegium zu" (can.782 § 1); "Kraft des Leitungsprimats
hat der Papst die oberste Verwaltung und Verfugung Uber alle Kirchenguter
(can.1273; vgl. auch can.1256); "Der Papst ist der oberste Richter fur den gesam-
ten katholischen Erdkreis ...” (can.1442). Auch in vielen anderen Kanones des
kirchlichen Gesetzbuches - einige von ihnen werde ich noch in einem anderen
Zusammenhang zitieren - kommt die hochste Gewalt des Papstes zum Vor-
schein.

c) "Volle" Gewalt. Diese Bezeichnung umfal3t zwei Aspekte: 1.- Dal3 der
Papst die ganze Gewalt in ihrer gesamten Fulle besitzt, die Christus seiner Kir-
che verliehen hat; 2.- Dal3 cs sich um eine Gewalt handelt, die mit aller Macht
ausgestattet ist - des Heiligens, des Leitens und des Lehrens -, damit der Papst
seine besondere, ihm von Christus anverlraute, Aufgabe ausiiben kann.

d) "Unmittelbare” Gewalt. Der Papst "kann deshalb in allen Teilkirchen un-
mittelbar eingreifen oder sich direkt an alle Glaubigen wenden, ohne hierzu der
Ermé&chtigung oder Erlaubnis einer 6rtlich oder personell zustédndigen Autoritat
zu bedirfen. Umgekehrt kdnnen sich auch alle Glaubigen unmittelbar an den
Papst wenden"2*.

Deshalb betont der Kodex, "aufgrund des Primates des Papstes', das Recht
jedes Glaubigen, zu bitten, dal’ seine Rechtssache, "Streit- oder Strafsache in je-
der Gerichtsinstanz und in jedem ProzefRabschnitt" an das Gericht des Heiligen
Stuhls gezogen werde (can.1417 § 1)1”; er betont ebenso die Gewalt des
HI-Vaters, eine solche "advocatio" durchzufihren, das heif3t eine Rechtssache
auf Bitten der Partei vor sein Gericht zu ziehen (can.1444 § 2); der Kodex
spricht z.B. von der Befugnis des Papstes "Uberall in der ganzen Welt die Bcich-

57



58

ten der Glaubigen entgegenzunehmen” (can.967 § 1), jedermann Ablasse zu ge-
wéhren (can.995 § 1), alle Menschen von den Gelubden zu dispensieren
(can.1196), usw; er verpflichtet auch alle Kleriker - auf3er dem eigenen Ordinari-
us -, dem Papst in besonderer Weise "Ehrfurcht und Gehorsam zu erweisen"
(can.273), sowie alle Mitglieder der Institute des geweihten Lebens, dem Papst
kraft einer besonderen Gehorsamsbindung Folge zu leisten (can.590 § 2).

Mit dieser unmittelbarenGewa.lt - wie ich noch ausfiihren werde - "beein-
trachtigt die Leitungsgewalt des Papstes die Gewalt des Ortsbischofs an sich
nicht; in seiner Di6zese besitzt n&mlich auch der Bischof eine mit dem Amt ge-
gebene, eigene und unmittelbare Gewalt, die ein Bestandteil seines Amtes und
gottlichen Rechts ist"30.

e) "Universale" Gewalt. Die Universalitdt bedeutet, da die Gewalt des
Papstes sich auf die gesamte Kirche im territorialen Sinn erstreckt. Diese Gewalt
betrifft alle Glaubigen und alle Gegensténde, die der Jurisdiktion und der Ver-
antwortung der Kirche tbertragen sind31.

f) "Die erimmerfrei ausiben kann". Hier werden zwei Aspekte der papstli-
chen Gewalt unterstrichen: Der Papst kann sie 1. jederzeit nach Gutdiinken und
2. frei ausuiben, d.h. unabhéngig von jeder anderen Instanz, und seine Entschei-
dungen bedirfen keiner Bestatigung. Ebenso ist fur den Fall, dal3 ein Papst in
Freiheit auf sein Amt verzichtet, zur Gultigkeit nicht erforderlich, daf3 irgendje-
mand den Verzicht annimmt (can.332 § 2).

Jedenfalls mochte ich besonders betonen, dal? weder das |.Vatikanische
Konzil, noch das Il.Vatikanum, noch der Kodex eine rechtliche Bindung des
Papstes an die Konsultation durch die Bischéfe kennen33.

3. Der Jurisdiktionsprimat des Papstes tUber die Teilkirchen

Obwohl dies aus dem bis jetzt Gesagten bereits hinreichend geklart scheint,
fuhrt can.333 § 1 weiter aus: "Der Papst hat kraft seines Amtes nicht nur Gewalt
im Hinblick auf die Gesamtkirche, sondern besitzt auch tber alle Teilkirchen ...
einen Vorrang ordentlicher Gewalt."

a) Um die Tragweite dieser Aussage und den papstlichen Jurisdiktionspri-
mat im allgemeinen zu verstehen, ist es unerlaf3lich, dal wir uns die nétigen
Grundsatze Uber die Beziehung zwischen der Gesamtkirche und den Teilkirchen
vergegenwartigen.

Der Kodex wiederholt die Worte des Konzils33, wenn er sagt, dal® es sich
bei den Teilkirchen um Kirchen handelt "in quibus et ex quibus una et unica Ec-
clesia catholica exsistit" ("in denen und aus denen die eine und einzige katholi-
sche Kirche besteht") (can.368). Daraus folgt:

aa) Einerseits - gemal} der Lehre des ILVatikanischen Konzils und dem
neuen Kodex des kanonischen Rechtes der lateinischen Kirche - wird die Kirche
als "communio" gesehen, die sich aus verschiedenen Orts- bzw. Teilkirchen zusam-
mensetzt. Jede Teilkirche scheint sogar "nach dem Bild der Gesamtkirche" ge-
staltet zu sein3'1

Tatsachlich kommt jedem Didzesanbischof "in der ihm anvertrauten Di6ze-
se die ganze, ordentliche, eigenberechtigte und unmittelbare Gewalt zu, die zur
Auslbung seines Hirtendienstes erforderlich ist" (can.381 § 1). Es handelt sich
um die Gewalt, die - wie das Konzil erklart - von den Bischoéfen "als Stellvertre-



ter ("vicarii") und Gesandte Christi"35 ausgeubt wird, um eine Gewalt "die sie im
Namen Christi personlich ausiiben"35. "Kraft dieser Gewalt haben die Bischéfe
das heilige Recht und vor dem Herrn die Pflicht, Gesetze fur ihre Untergebenen
zu erlassen, Urteile zu fallen und alles, was zur Ordnung des Gottesdienstes und
des Apostolats gehdrt, zu regeln"37. Deshalb - setzt das Konzil fort - sind sie
"nicht als Stellvertreter der Bischofe von Rom zu verstehen, denn sie haben eine
ihnen eigene Gewalt inne und heil3en in voller Wahrheit Vorsteher des Volkes,
das sie leiten"38.

So ist die Kirche als "communio” der verschiedenen Ortskirchen zu sehen.

bb) Andererseits sagt derselbe can.368 des Kodex - der wiederum aus dem
Konzil genommen ist - dal in jeder Teilkirche die Gesamtkirche besteht (“eccle-
siae particulares, in quibus ... una et unica Ecclesia catholica exsistit").

Kurzlich hat Papst Johannes Paul Il. erklart "Das wahre Geheimnis der Kir-
che gebietet uns anzuerkennen, dal} die eine, heilige, katholische und apostoli-
sche Kirche in jeder Teilkirchc der Welt gegenwartig ist ... alle Teilkirchen ...
enthalten in sich selbst das Geheimnis der Gesamtkirche"3@.

ec) Aufgrund dieser "Beziehung zur kirchlichen Gemeinschaft" und beson-
ders weil in den Teilkirchen "die Fille der Gesamtkirche besteht, erklarte der
Papst: a) dal3 die Bischofe der Teilkirchen immer in Gemeinschaft mit dem
Nachfolger Petri leben sollen, der fur die gesamte Kirche zum Hirt und Stellver-
treter Christi bestellt ist; und b) dal3 der Nachfolger des Apostel Petrus sein
spezifisches Amt gegentber den Teilkirchen ausuben soll80.

b) In diesem lehrhaften Kontext mufd die ordentliche Gewalt des Papstes
Uber alle Teilkirchen verstanden werden, die im zitierten can.333 § 1 dargelegt
wird und in diesem Kontext muf3 auch der entsprechende can.381 § 1 ausgelegt
werden, der einerseits feststellt: "Dem Didzesanbischof kommt in der ihm anver-
trauten Didzese die ganze ordentliche, cigenberechtigte und unmittelbare Ge-
walt zu, die zur Ausiibung seines Hirtendienstes erforderlich ist", andererseits
aber hinzufugt "ausgenommen ist, was von Rechts wegen oder aufgrund einer
Anordnung des Papstes der héchsten oder einer anderen kirchlichen Autoritat
Vorbehalten ist".

Das Il.Vatikanische Konzil gibt eine bessere Erklarung, indem es nicht nur
das Prinzip aufstellt, daf? der Vollzug der besagten Gewalt der Bischoéfe "letzt-
lich von der hiéchsten kirchlichen Autoritat geregelt wird und ... mit bestimmten
Grenzen umschrieben werden kann", sondern auch den Grund angibt, wofur sie
"umschrieben werden kann", namlich "im Hinblick auf den Nutzen der Kirche
oder der Glaubigen"8l.

c¢) In dieser Formulierung ergibt sich der Primat des Papstes als Dienst an
den Teilkirchen, als ihre Hilfe, fur ihr Wohl.

Deshalb wird in dem bereits zitierten § 1 des can.333, in dem die Gewalt
des Papstes Uber alle Teilkirchen kundgetan wird, hinzugefugt, daf durch diese
Gewalt "zugleich die eigenberechtigte, ordentliche und unmittelbare Gewalt ge-
stérkt und geschutzt wird, die die Bischofe uUber die ihrer Sorge anvertrauten
Teilkirchen innehaben”, wobei die Worte des Konzils in Erinnerung gebracht

59



60

werden: Die Gewalt der Bischéfe in den Teilkirchen wird "von der obersten und
allgemeinen Gewalt nicht ausgeschaltet, sondern im Gegenteil bestatigt, gestarkt
und in Schutz genommen™-’2.

d) Beim Durchblattern des Kodex kdnnen wir verschiedene Formen der
AuslUbung der papstlichen Gewalt Uber die Teilkirchen feststellen. Zum Bei-
spiel:

- was die Struktur und die Ernennungen betrifft: dem Papst steht es zu, Teil-
kirchen zu errichten (can.373); er ernennt die Bischofe frei oder bestatigt die
rechtmafig Gewahlten (can.377 § 1), dem Papst wird ihr Amtsverzicht angebo-
ten, der auch von ihm angenommen wird (cann.401 § 1; 416); er errichtet Kir-
chenprovinzen, hebt sie auf oder verandert sie (can.431 § 3); er bestimmt oder
anerkennt den Bischofsstuhl des Metropoliten (can.435); er gewahrt den Metro-
politen das Pallium (can.437 § 1); er errichtet die Bischofskonferenzen, I6st sie
auf oder veréndert sie (can.449 § 1); er vertraut die seelsorgliche Betreuung je-
ner Teile des Gottesvolkes, die wegen besonderer Umstande noch nicht als Di6-
zesen errichtet worden sind, einem Apostolischen Vikar bzw. einem Apostoli-
schen Prafekten oder einem Apostolischen Administrator an, der sie im Namen
des Papstes zu leiten hat (can.371), usw.;

- was die Berichterstattung und gewisse Uberwachung betrifft: die Dibzesan-
bishéfe sind gehalten, alle funf Jahre dem Papst tUber den Stand ihrer Didzese
Bericht zu erstatten (cann.399-400); der Metropolit ist gehalten dem Papst even-
tuelle MiRbrauche mitzuteilen, die er in den Suffragandiézesen vorgefunden hat
(can.436 81,1); der Papst ordnet manchmal "Apostolische Visitationen" in den
Teilkirchen an-’3; er empfangt und pruft die verschiedenen, an ihn gerichteten,
Rekurse und trifft, wenn nétig, Vorkehrungen;

- was die personlichen Reservate betrifft: der Papst allein gewahrt die Dis-
pens von der Zdlibatsverpflichtung (can.291); von den allgemeinen Gesetzen,
die das Prozel3- oder Strafrecht betreffen oder von anderen Gesetzen, deren
Dispens ihm besonders Vorbehalten ist (can.87); er behalt sich bestimmte Seg-
nungen vor (can.1169 § 2); ihm allein steht grundsatzlich die Gewahrung von
Abléssen zu (can.995), usw.

4. Ziel und Grenzen der pépstlichen Jurisdiktionsgewalt

a) Bei der Erwahnung der Jurisdiktion des Papstes Uber die Teilkirchen
habe ich darauf hingewiesen, dal’ diese Gewalt "auf den Nutzen der Kirche oder
der Glaubigen" hingeordnet ist.

Darin ist auch im allgemeinen das Ziel der petrinischen Gewalt des Pap-
stes zu sehen. Dies sagt ausdriicklich das Dekret des Il.Vatikanischen Konzils
Christus Dominus Uber "die Hirtenaufgabe der Bischoéfe in der Kirche": der
Papst besitzt "aufgrund goéttlicher Einsetzung die héchste, volle, unmittelbare
und universale Seelsorgsgewalt. Weil er also als Hirte aller Glaubigen gesandt ist,
fur das Gemeinwohl derganzen Kirche und fur das Wohl der einzelnen Kirchen zu
sorgen,

Johannes Paul Il. nennt diesen Dienst "fur das Wohl der Brider", d.h. das
"Petrusamt"”, ein "amoris officium - einen Dienst der Liebe"*3.



b) Aus dem zu férdernden Gemeinwohl - das tUbrigens vom Wohl der ein-
zelnen Kirchen nicht entsprechend getrennt werden kann - ergibt sich der Dienst
far die Einheit der Kirche.

Tatséchlich nennt die dogmatische Konstitution Pastor aetemus, durch die
das |.Vatikanische Konzil das Dogma des péapstlichen Primates verkiindet hat,
die Einheit der Kirche das Ziel des Primates und zwar im doppelten Sinn: als
Einheit des Glaubens und als Einheit der Gemeinschaft; sie betrachtet daher
das Petrusamt als "den ewig dauernden Ausgangspunkt und die sichtbare
Grundlage fur diese doppelte Einheit"-®.

Dasselbe wiederholt das Il.Vatikanische Konzil wenn es erklart, daR Chri-
stus im heiligen Petrus "ein immerwahrendes und sichtbares Prinzip und Funda-

met der Glaubenseinheit und der Gemeinschaft eingesetzt" hat-7, fur die Ein-
heit der Vielfalt von Bischéfen und Glaubigen"-8; dhnlich wie "die Einzelbischo-

fe ... sichtbares Prinzip und Fundament der Einheit in ihren Teilkirchen" sind-®.

Papst Johannes Paul Il. hat kiurzlich neben den Dienst der Einheit den
Dienst der Universalitat gestellt, indem er sich als Nachfolger des Petrus ‘'als er-
ster Diener der Einheit und Universalitat der Kirche" bezeichnete50. Dieser
Dienst der Universalitat findet, meiner Meinung nach, seine beste Erklarung in
der Nr.13 der dogmatischen Konstitution Lumen gentium. Dort wird von der
universalen Berufung aller Menschen gesprochen, das neue Volk Gottes zu bil-
den. Darum muf sich dieses Volk Uber die ganze Welt, Uber alle Nationen und
durch alle Zeiten hin ausbreiten und den allumfassenden Frieden férdern. Aber
die Universalitat oder Katholizitat der Kirche "entzieht nichts dem zeitlichen
Wohl irgendeines Volkes. Vielmehr fordert und tbernimmt es Anlagen, Fahig-
keiten und Sitten der Volker, soweit sie gut sind. Bei dieser Ubernahme reinigt,
kréaftigt und hebt es sie aber auch”. Es gibt also Teilkirchen mit eigenen Traditio-
nen. So "bringen die einzelnen Teile ihre eigenen Gaben den Ubrigen Teilen und
der ganzen Kirche hinzu". Es bestehen auch "zwischen den verschiedenen Teilen
der Kirche die Bande einer innigen Gemeinschaft der geistigen Guter, der apo-
stolischen Arbeiter und der zeitlichen Hilfsmittel. Zu dieser Giutergemeinschaft
namlich sind die Glieder des Gottesvolkes berufen, und auch von den Einzelkir-
chen gelten die Worte des Apostels: 'Dienet einander, jeder mit der Gnadenga-
be, wie er sie empfangen hat, als gute Verwalter der vielfaltigen Gnadengaben
Gottes’ (1 Petr. 4,10)".

In diesem Kontext der Lehre des Konzils wird die Feststellung eingefigt,
dal3 der Stuhl Petri "der gesamten Liebesgemeinschaft vorsteht, die rechtmafi-

gen Verschiedenheiten schiitzt und zugleich dartuber wacht, daf? die Besonder-
heiten der Einheit nicht nur nicht schaden, sondern ihr vielmehr dienen". Diese

Worte erklaren den Dienst der Universalitat, um so mehr als wir aus dem Kon-

text auch den gesamten missionarischen Einsatz und die gegenseitige Hilfe und
Zusammenarbeit entnehmen kénnen, die es unter den einzelnen Kirchen zu for-

dern gilt.

c) Der Dienst des Petrusamtes fur das Wohl der einzelnen Kirchen ist be-
reits im beschriebenen Dienst flir das Gemeinwohl zu erkennen, da - wie gesagt

* der eine Dienst vom anderen nicht getrennt werden kann*'.
Wenn es um den Dienst fur die einzelnen Gemeinschaften geht, erinnern

w'r uns besonders der Worte, die Christus an Petrus wahrend des letzten
Abendmabhles gerichtet hat "und wenn du dich wieder bekehrt hast, dann stérke

61



62

deine Bruder" (Lk 22,32). Tats&chlich ist es die Aufgabe des Nachfolgers Petri
"die Bischofe in ihrem Glauben und in ihrem apostolischen Amt zu starken", wie
auch die berechtigten Eigentiimlichkeiten der Teilkirchen zu schiitzens*. Der Papst,
der verschiedene Erfahrungen in den einzelnen Kirchen sammelt und der sich -
wie wir weiter unten sehen werden - bei der Austibung seines eigenen Amtes der
Zusammenarbeit der Gesamtkirche bedient, kann den Teilkirchen gro3e Hilfe
leisten, ihre Probleme in Gemeinschaft mit der gesamten Kirche zu lésen.

Bezuglich der Pastoraireisen hat Papst Johannes Paul Il. gesagt, dal} sie
"den Zweck haben, die Botschaft des Evangeliums zu verkiinden, die Einheit zu
féordern und den Dynamismus der Teilkirchen anzuspomen”33.

d) Aus dem bisher Gesagten ergibt sich nun eindeutig, dal die Jurisdik-
tionsgewalt des Papstes nicht unbegrenzt ist.

Sie ist begrenzt durch das Ziel woflr die Kirche eingesetzt wurde; durch
die der Kirche von Jesus Christus gegebene Grundstruktur und zwar der not-
wendigen Autonomie der Teilkirchen und der Gewalt der Bischofe, die in har-
monischer Zusammenarbeit durch den Papst gestarkt und geschiitzt werden
mufd (can.333 § 1); durch den Dienst fur das Wohl der Gesamtkirche, der Teil-
kirchen, der Glaubigen, fur die Einheit und die Universalitat... Mit einem Wort,
sie wird umschrieben im Hinblick auf die besondere Aufgabe, die dem Nachfol-
ger Petri in der Kirche von Christus selbst Ubertragen worden ist3*.

5. Stets in Gemeinschaft mit den Ubrigen Bischdfen

Die oben gemachten Bemerkungen Uber Ziel und Grenzen der pépstlichen
Jurisdikitionsgewalt stellen praktisch einen Kommentar zum § 2 des can.333 dar:
"Der Papst steht bei Ausiibung seines Amtes als oberster Hirte der Kirche stets
in Gemeinschaft mit den Ubrigen Bischéfen, ja sogar der ganzen Kirche". Seine
Gewalt ist tatsachlich, wie ich zu erklaren versucht habe, besonders auf den
Dienst der anderen Bischéfe und der Gesamtkirche ausgerichtet.

In dem eben zitierten § 2 des can.333 kdnnte auch eine gewisse Bestétigung
der bereits erwdhnten Meinung derer gesehen werden, die fur die Existenz nur
eines Subjektes der hdochsten Gewalt in der Kirche eintreten: das Kollegium der
Bischéfe mit und unter dem Papst.

Immerhin ist es bezeichnend, da’ wir im zweiten Teil des zitierten Paragra-
phen die Feststellung finden: der Papst hat "das Recht, entsprechend den Erfor-
dernissen der Kirche dartber zu bestimmen, ob er dieses Amt personlich oder
im kollegialen Verbund ausubt". Diese Worte - die sich injenem Teil des Kodex
befmden, der eigens Uber den Papst handelt - leiten bereits zur Einschaltung der
Ausubung des Petrusamtes im Bischofskollegium tber, das weiter unten "eben-
falls Trédger hochster und voller Gewalt in Hinblick auf die Gesamtkirche" ge-
nannt wird (can.336).



6. Die Mitarbeiter des Papstes

Der Papst bedient sich bei der Ausiibung des ihm eigenen Petrusamtes -
"stets in Gemeinschaft mit den tbrigen Bischdfen, ja sogar mit der ganzen Kir-
che" (can.333 § 2) - in reichlichem Maf3 der Mitarbeit vieler Menschen; besser
gesagt der Mitarbeit der Gesamtkirche.

Dariiber handelt eigens der can.334.

a) Dieser Kanon erwéhnt in erster Linie die Bischéfe : "Bei der Ausubung
seines Amtes stehen dem Papst die Bischofe zur Seite, die mit ihm auf verschie-
dene Weisen Zusammenarbeiten konnen”. Die Zusammenarbeit ist tatsachlich
aulerst intensiv und vielseitig. Auch der Kodex, den ich interpretiere, ist Frucht
einer ausgedehnten Befragung und Zusammenarbeit der gesamten Kirche, so
da Papst Johannes Paul Il. bei seiner Veroffentiichung nicht nur feststellen
konnte, daf er in einem gewissen Sinn die Frucht des Konzils ist (an den Kano-
nes, die wir hier auslegen, sehen wir dies ganz klar), sondern auch zu erkléren
imstande war: "Wenn wir daher heute den Kodex promulgieren, sind Wir Uns
voll bewuf3t, dal3 dieser Akt von Unserer pépstlichen Autoritat ausgeht und da-
her primatialen Charakter annimmt. Dennoch sind Wir Uns gleichermaf3en be-
wuldt, daR dieser Kodex, was die Sache betrifft, die kollegiale Sorge aller Unserer
Brader im Bischofsamt um die Kirche widerspiegelt; ja aufgrund einer gewissen
Ahnlichkeit mit dem Konzil muf? dieser Kodex als Frucht kollegialer Zusammen-
arbeit angesehen werden, die aus dem Zusammenwirken von fachkundigen
Menschen und Einrichtungen aus der ganzen Kirche entstanden ist"55.

Eine &hnliche Befragung und Zusammenarbeit begleitet die Reform der
rémischen Kurie, die in Vorbereitung ist, und hat auch andere maf3gebende Do-
kumente des Papstes begleitet.

Die Zusammenarbeit erstreckt sich auch auf die Entscheidungen verwal-
tungsrechtlicher Art; z.B. habe ich gesagt, dal der Papst die Bischofe frei er-
nennt oder bestatigt (can.377 § 1); der Kodex verlangt aber, daf3 die Bischdfe ei-
ner Kirchenprovinz oder die Bischofskonferenzen, durch Beratung, sowie auch
einzelne Bischofe, besonders geeignete Personen flr ein solches Amt Vorschlé-
gen und gibt die Art der Zusammenarbeit fur die Wahl der Bischofe an
(cann.377 § 2 - 378); ich habe gesagt, daf3 nur der Papst fur die Errichtung, Auf-
hebung oder Verdnderung der Kirchengebiete zustandig ist, aber auch hier sieht
der Kodex die Befragung der betroffenen Bischofe vor (cann.372 § 2; 431 § 3;
433 § 1); dasselbe gilt fur die Errichtung, Aufldsung oder Veranderung der Bi-
schofskonferenzen (can.449 § 1); auch bei der Durchfuhrung der "Apostolischen
Visitationen" bedient sich der HIl.Vater der Mitarbeit der Lokalbischofe: in ei-
nem jungsten Schreiben vom 4.November 1986 an den Episkopat der Vereinig-

ten Staaten von Amerika, dankt der Hl.Vater ausdricklich den Lokalbischofen
fur ihre Mitarbeit wahrend dieser Besuchsdienstebbs.

b) Unter den Arten der Zusammenarbeit der Bischtfe mit dem Papst er-
wahnt der zitierte can.334 ausdricklich die Bischofssynode (cann.342 - 348), die
ven Papst Paul VI. im Jahre 1965 errichtet wurde57. Sie "ist eine Versammlung

von Bischéfen, die, aus den verschiedenen Gegenden der Erde ausgewahlt, zu
Bestimmten Zeiten Zusammenkommen, um die enge Verbundenheit zwischen



64

Papst und Bischoéfen zu férdern und um dem Papst bei Bewahrung und Wachs-
tum von Glaube und Sitte, bei Wahrung und Festigung der kirchlichen Disziplin
mit ihrem Rat hilfreich beizustehen und um Fragen bezuglich des Wirkens der
Kirche in der Welt zu beraten" (can.342).

Frucht der synodalen Befragung sind, unter anderem, zwei Apostolische
Schreiben von hdchster Bedeutung fur das Leben der Gesamtkirche und zwar
Familiaris consortio Uber die Aufgaben der christlichen Familie in der Welt von
heute, vom 22-11-19813a und Reconciliatio et poenitentia tUber Verséhnung und
BuRRe in der Sendung der Kirche heute, vom 2-12-1984“®.

c) Derselbe can.334 erwahnt auch die Hilfe der Kardinale (cann.349 - 359),
die nicht nur fur die Wahl des Papstes zu sorgen haben, sondern auch dem
Papst zur Seite stehen "und zwar entweder durch kollegiales Handeln, wenn sie
zur Behandlung wichtigerer Fragen zusammengerufen werden, oder als einzelne
in Ausiibung verschiedener Amter, womit sie dem Papst vornehmlich in der tag-
lichen Sorge fur die Gesamtkirche Hilfe leisten" (can.349).

Sie "helfen dem obersten Hirten der Kirche auf kollegiale Weise ("collegiali
actione") hauptsachlich in den Konsistorien" (can.353 § 1)““. Der Kodex betont
sogar ausdrucklich, dal die Kardinéle die Verpflichtung haben, "angelegentlich
mit dem Papst zusammenzuarbeiten" (can.356). Beinahe uberflissig, hinzuzufu-
gen, dalR diese Kardinale aus verschiedenen Nationen gewahlt werden und daf3
sie daher in gewisser Weise die Gesamtkirche représentieren.

d) AuBer den Kardinalen erwahnt can.334 noch "andere Personen”. Es ist
gewil3 schwierig, alle jene Personen (Experten, Theologen, usw.) erschdpfend
aufzuzahlen, die dem Papst bei der Ausiibung seines Amtes Hilfe leisten kén-
nen. Hier seien zumindest die P&pstlichen Gesandten genannt (cann.362 - 367).
Als Papst Johannes Paul Il. am 28.6.1986 zur romischen Kurie sprach, sagte er
unter anderem: "Ich spire, dal’ uns auch alle jene nahe sind, die wenn auch fern
von hier, das Petrusamt in der Welt vertreten und in die Welt hinaus verlangern:
die Nuntien und Apostolischen Delegaten und das gesamte Personal der tber
die Welt verstreuten papstlichen Vertretungen*1.

e) Auch "verschiedene, den Zeiterfordernissen entsprechende Einrichtun-
gen" werden unter den Mitarbeitern des Papstes erwéhnt.

Offensichtlich nimmt hier die Rémische Kurie (cann.360 -361) den ersten
Platz ein, "durch die der Papst die Geschéfte der Gesamtkirche zu besorgen
pflegt und die ihre Aufgabe in seinem Namen und seiner Autoritdt zum Wohl
und zum Dienst an den Teilkirchen ausibt" (can.360). Das Il.Vatikanische Kon-
zil hat unter Bekanntgabe seiner Wiinsche beziglich der Rémischen Kurie auch
erklart: "Diese Behorden sind zum Wohle der ganzen Kirche geschaffen. Daher
wird weiter gewinscht, dal3 ihre Mitglieder, Beamten und Berater sowie die
papstlichen Legaten, soweit es geschehen kann, mehr aus den verschiedenen
Gebieten der Kirche genommen werden, so dal3 die zentralen Behdrden oder
Organe der katholischen Kirche eine wahrhaft weltweite Pragung aufweisen.

Ferner ist zu winschen, dafl3 auch einige Bischofe, vor allem Di6zesanbi-
schofe, unter die Mitglieder der Behdrden aufgenommen werden, damit sie die
Ansichten, Wiinsche und Anliegen aller Kirchen dem Papst ausfihrlich unter-
breiten knnen"*2.



Die Reform der Rémischen Kurie, die durch die Apostolische Konstitution
Regimini Ecclesiae Universae vom 15.8.1967“ durchgefuhrt wurde, setzte den
Beginn fiur eine weitgehendere Internationalisierung der Kurie, die sich aus Di-
kasterien verschiedenster Natur zusammensetzt und ausfihrende, richterliche
und fordernde Gewalt besitzt. Eine neue Reform wird vqrbereitet.

In die Romische Kurie werden, besonders fur die Amter von grof3erer Be-
deutung, aus den verschiedenen Landern best vorbereitete Fachméanner berufen,
die die vielfachen und schwierigen Fragen der Gesamtkirche sowie der einzel-
nen Teilkirchen bearbeiten und eingehend prifen. Es fallt schwer, diese Hilfe
uicht anzuerkennen, die hier hochqualifizierte Menschen von internationalem
Ruf, sowohl den in der ganzen Welt verstreuten Kirchen leisten, die allein sicher
nicht Uber ein so fachkompetentes Personal verfiigen““, wie auch auf internatio-
naler Ebene bei der Férderung bestimmter seelsorglicher Aufgaben.

7. Besetzung, Verlust, Vakanz oder véllige Behinderung des Papstamtes

Diese Fragen sind nun fur diesen internationalen Kongrel3 weniger bedeu-
tend. Deshalb werde ich nur grundlegende Feststellungen treffen ohne auf Ein-
zelheiten naher einzugehen.

a) Uber die Wahl des Papstes bestimmt can.332 § 1: "Volle und héchste
Gewalt in der Kirche erhélt der Papst durch die Annahme der rechtmalig er-
folgten Wahl zusammen mit der Bischofsweihe". Es werden also drei Bestandtei-
le erwahnt: die rechtméaRig erfolgte Wabhl, die (selbstverstandlich freie) Annah-

me und die Bischofsweihe.

In der Folge werden zwei Mdglichkeiten erwogen:

aa) dal3 der Gewahlte die Bischofsweihe schon empfangen hat: in diesem
Fall wird gesagt, dal? er die papstliche Gewalt vom Augenblick der Wahlannah-
me besitzt;

bb) dal? der Gewéahlte noch nicht Bischofist: in diesem Fall wird nur be-
stimmt, dal3 "er sofort zum Bischof zu weihen" ist.

Wie aus dieser Gesetzesbestimmung ersichtlich ist - genauso wie aus der
Apostolischen Konstitution Romano Pontifici eligendo vom 1.10.1975““, durch
d>e jetzt die Wahl des Papstes geregelt ist - wird nur eine praktische Norm gege-
ben, aber die theologische Frage, die in der katholischen Kirche sehr umstritten
ist, wird nicht geldst, ob namlich der zum Papst Gewahlte, der noch nicht Bi-
schof ist, die Jurisdiktion Uber die Gesamtkirche vom Augenblick seiner Annah-
me oder erst vom Augenblick seiner Bischofsweihe erhéalt. Da diese theologische
Frage nicht geldst ist, bestimmt der Kodex aus praktischen Griinden, daf3 in die-
sem Fall der Gewéhlte sofort ("statim™) zum Bischof zu weihen ist.

b) Der Papst verliert das Petrusamt gewohnlich mit dem Tod. Der genannte
can.332 weist jedoch im 8§ 2 auch auf die Moglichkeit hin, daf3 der Papst auf sein
Amt verzichtet.

Zur Gultigkeit des Verzichtes werden zwei Dinge gefordert: a) da® der
Verzicht frei erfolgt und zwar ohne physischen und moralischen Druck von au-
Ren: tatsachlich kann niemand den Papst seines Amtes berauben, und b) dal
Ber Verzicht hinreichend kundgetan wird.



66

Es ist dagegen nicht erforderlich - wie ich schon angedeutet habe - dal} ir-
gendjemand den Verzicht annimmt.

c) Im Fall, daR der rémische Bischofsstuhl vakant oder vollig behindert ist,
schreibt can.335 vor: Es "darf in der Leitung der Gesamtkirche nichts geandert
werden; es sind aber die besonderen Gesetze zu beachten, die fur diese Falle er-
lassen sind".

- Bezlglich der Vakanz des rémischen Bischofsstuhles gibt es ein besonde-
res Gesetz und zwar die bereits erwahnte Apostolische Konstitution Romano
Pontifici eligendo (erster Teil)*“. In diesem Dokument lesen wir: "Wahrend der
Vakanz des Apostolischen Stuhles liegt die Leitung der Kirche beim Heiligen
Kardinalskollegium, aber nur fur die ordentlichen Angelegenheiten und firjene
Fragen, die keinen Aufschub erlauben, sowie fur die Vorbereitung alles dessen,
was fur die Wahl des neuen Papstes erforderlich ist, wobeijedoch die Modalit&-
ten und Grenzen zu beachten sind, die durch diese unsere Konstitution festge-
setzt sind"07.

Dartiber hinaus wird bestimmt, daf3 "das Heilige Kollegium fir diesen Zeit-
raum keinerlei Vollmacht oder Jurisdiktion bezuglich jener Fragen" hat, "deren
Regelung zu Lebzeiten dem Papst zustand. Dies alles muf3 ausschlie3lich dem
zukunftigen Papst Vorbehalten bleiben®.

Es wird sogar "jede Handlung fur ungultig und nichtig" erklart, "die das
Kardinalskollegium in Ausiibung der dem Papst zu seinem Lebzeiten zustehen-
den Vollmacht oder Jurisdiktion vornehmen zu missen glaubte - es sei denn dal3
dies ausdrucklich in dieser Konstitution erlaubt wird"**.

- Beziglich der vélligen Behindenmg des romischen Bischofsstuhls67 gibt es
kein besonderes Gesetz.

Man kann daher in diesem Fall - gemaf can,197° - servatis de iure servan
dis die Normen der besagten Konstitution Romano Pontifici eligendo anwenden.

IV. Die Jurisdiktionsgewalt des Okumenischen Konzils

Da mein Thema den Papst und das Okumenische Konzil betrifft, mochti
ich gleich zu Beginn dieses Kapitels bemerken, dal3 - anders als es sich aus den
can.228 § 1 des Kodex aus dem Jahre 1917 ergab - nach dem neuen Kodex de
lateinischen Kirche und auch nach dem Il.Vatikanischen Konzil7l, Trager de
hochsten Autoritét in der Kirche neben dem Papst nicht einfach das Okumeni
sehe Konzil, sondern das Kollegium der Bischdfe ist (can.336).

Immerhin, wie bereits erwahnt (ll, 2), anstatt von zwei Tr&dgern der hoch
sten Autoritat, die nicht entsprechend unterschieden werden, zu sprechen (der
Papst allein und dem Bischofskollegium zusammen mit dem Papst), ist es wo!
richtiger, das Vorhandensein nur eines einzigen Tragers dieser Autoritat zu be
haupten und zwar das Bischofskollegium, das die héchste Gewalt entweder ko
legial oder durch ihr Haupt ausibt. Dieser Betrachtungsweise stehen weder di
Konstitution tUber die Kirche des Il.Vatikanums noch der Kodex entgegen. li
Gegenteil, bestimmte Formulierungen dieser Dokumente begiinstigen sie sc
gar72.



1. Das Kollegium der Bischofe

Ich habe bereits oben (ll, 2) erklart, daf3 das Wort Kollegium nicht im
streng jurisdischen Sinn zu verstehen ist.

Can.336 nennt zwei konstitutive Elemente des Bischofskollegiums:

a) den Papst als sein Haupt. Dieses Element ist wesentlich. Tatsachlich hat
"das Kollegium oder die Korperschaft der Bischéfe ... nur Autoritat ... in Ge-
meinschaft mit dem Bischof von Rom"71. Es handelt sich sogar um ein Kollegi-
um "das es ohne Haupt nicht gibt"74, bei dem "sein Haupt immer und notwendi-
gerweise mitverstanden” wird71; und wenn daher "die Tatigkeit des Hauptes aus-
fallt, kénnen die Bischdfe als Kollegium nicht handeln"71. Keineswegs handelt es
sich um eine Abhangigkeit des Kollegiums von seinem Haupt, sondern um eine
Gemeinschaft (communio) zwischen dem Haupt und seinen Gliedern77, und
zwar um eine "organische Wirklichkeit, die eine rechtliche Gestalt verlangt und
zugleich von der Liebe beseelt ist"78;

b) die Bischofe als seine Glieder . Sie werden kraft folgender Umsténde zu
Gliedern: 1.- der sakramentalen Weihe und 2.- der hierarchischen Gemeinschaft
mit dem Haupt und den Gliedern des Kollegiumsil*. Der erste Umstand macht
sie ontologisch zu Teilhabern der "sacra potestas”, wahrend der zweite Umstand
den Ausubungsbereich dieser Gewalt festlcgt“0.

Bezuglich dieses Kollegiums sagt derselbe can.336, daf in ihm die aposto-
lische Korperschaft immerzu" fortdauertl, wenn dies auch "nicht die Ubertra-
gung der aufR3erordentlichen Vollmacht der Apostel auf ihre Nachfolger" ein-
schlief3t“3.

Das Konzil fugt hinzu: "Insofern dieses Kollegium aus vielen zusammenge-
setzt ist, stellt es die Vielfalt und Universalitat des Gottesvolkes, insofern es un-
ter einem Haupt versammelt ist, die Einheit der Herde Christi dar"“3.

2. Die einzelnen Glieder des Kollegiums

Die einzelnen Glieder des Bischofskollegiums haben selbstverstéandlich kei-
ne Jurisdiktion Uber die Gesamtkirche.

Das Konzil erkléart jedoch - und der Kodex (can.392 § 1) verordnet -, daf3
d'c einzelnen Bischofe "als Glieder des Bischofskollcgiums und rechtméafige
Nachfolger der Apostel ... aufgrund von Christi Stiftung und Vorschrift zur Sor-
ge fur die Gesamtkirchc gehalten (sind). Diese wird zwar nicht durch einen ho-
heitlichen Akt (actum jurisdictionis) wahrgenommen, trégt aber doch im héch-
sten Maf3e zum Wohl der Gesamtkirchc bei. Alle Bischéfe mussen namlich die
Glaubenseinheit und die der ganzen Kirche gemeinsame Disziplin féordern und
schiutzen, sowie die Glaubigen anleiten zur Liebe zum ganzen mystischen Leibe
Christi, besonders zu den armen und leidenden Gliedern und zu jenen, die Ver-
jung erdulden um der Gerechtigkeit willen (vgl. Mt 5,10). Endlich mussen sie
al*e Bestrebungen férdern, die der ganzen Kirche gemeinsam sind, vor allem
dazu, daR der Glaube wachse und das Licht der vollen Wahrheit allen Men-
schen aufgehe"*4.

Diese Erklarung bestimmt in gewissem Sinn den Hintergrund und den
Rahmen der nun folgenden Ausfiihrungen uber das kollegiale Handeln im engc-
rcn Sinn.

67



68

3. Die hochste Autoritat

Das oben beschriebene Kollegium "ist zusammen mit seinem Haupt und
niemals ohne dieses Haupt ebenfalls Trager hdchster und voller Gewalt in Hin-
blick auf die Gesamtkirche" (can.336)85.

a) Diese Gewalt wird nicht nur mit dem Eigenschaftswort héchste néher
bestimmt, sondern auch als volle Gewalt bezeichnet und im Hinblick aufdie Ge-
samtkirche . Diese Ausdriicke habe ich bereits oben erlautert.

Wenn es sich auch - nach der Auffassung der Katholischen Kirche - um die
von Christus selbst dem Bischofskollegium verliehene Gewalt handelt, wird sie
jedoch, anders als die Gewalt des Papstes, nicht als ordentliche bezeichnet, weil
das Kollegium der Bischéfe wohl kaum als Amt im technischen Sinn des Wortes
angesehen werden kann80.

Die Jurisdiktionsgewalt des Bischofskollegiums uber die einzelnen Teilkir-
chen ist jedenfalls nicht behauptet worden.

b) Ziel und Grenzen der Gewalt des Bischofskollegiums sind - ahnlich wie
der des Papstes - das Wohl der Glaubigen, ja der gesamten Kirche87.

Sie findet selbstverstandlich ihren Platz in der Reihe der oben angefiihrten
Verpflichtungen der einzelnen Glieder des Kollegiums gegeniber der Gesamt-
kirche, sowie in der konkreten Verwirklichung der notwendigen kollegialen Ge-
sinnung ("affectus collegialis")88.

4. Die verschiedenen Arten die hochste Gewalt auszuiiben

a) Der neue Kodex - getreu der Lehre des Il.Vatikanischen Konzils8® - be-
stimmt: "Die Gewalt in Hinblick auf die Gesamtkirche Ubt das Bischofskollegi-
um in feierlicher Weise auf dem Okumenischen Konzil aus" (can.337 § 1).

b) Diese Art die Gewalt auszuiiben ist aber weder nach dem Konzil noch
nach dem Kodex als einzige Ausiibungsart vorgesehen. Sie wirdfeierlich genannt
und setzt daher andere Austbungsarten voraus, die nicht feierlich sind.

Tatséchlich sagt can.337 im § 2 aus: Das Bischofskollegium ubt dieselbe
Gewalt "durch eine vereinte Amtshandlung der auf dem Erdkreis verstreut wei-
lenden Bischéfe aus; sofern diese Handlung als solche vom Papst in die Wege
geleitet oder frei angenommen ist, so daf’ ein wirklich kollegialer Akt zustande
kommt"®0.

In dieser Aussage findet die oben gemachte Feststellung ihre Bestatigung,
daRR auf seiten des Bischofskollegiums ohne die Mitwirkung des Papstes kein
streng kollegialer Akt zustande kommen kann, d.h. der nicht vom Papst in die
Wege geleitet oder wenigstens frei angenommen wurde. Die vom Bischofskolle-
gium in einem kollegialen Akt erlassenen Dekrete bedurfen daher, um verpflich-
tende Kraft zu erlangen, der Bestéatigung des Papstes und der Promulgation auf
seine Anordnung hin (can.341 § 2)®1.



Wahrend das Okumenische Konzil historisch und juridisch eine klare Ge-
stalt besitzt, geben weder das Il.Vatikanische Konzil noch der neue Kodex kon-
kret an, welche nun die anderen mdglichen Arten sind, um diese hochste Gewalt
auszuiiben. Es bleibt daher der theologischen und juridischen Forschung uber-
lassen, diese Arten aufzudecken und der Kirche fiur ihr zukinftiges Handeln
vorzulegen®1.

Can.337 § 3 bestimmt jedenfalls: "Sache des Papstes ist es, gemafl den Be-
dirfnissen der Kirche die Weisen auszuwéahlen und auszurichten, in denen das
Bischofskollegium seine Aufgabe hinsichtlich der Gesamtkirche kollegial aus-
Uben soll".

Personlich bin ich der Meinung, dal3 eine bestimmte Ausweitung des juris-
diktionellen Handelns des Bischofskollegiums der Gesamtkirche gegeniber, in
Okumenischer Sicht gerne aufgenommen werden wiirde®3.

5. Das Okumenische Konzil

a) In Ubereinstimmung des bisher Gesagten, stellt das Il.Vatikanum fest:
"Ein Okumenisches Konzil gibt es nur, wenn es vom Nachfolger Petri als solches
bestétigt oder wenigstens angenommen wird"®*.

b) In diesem Sinn nennt nun der Kodex, in can.338 § 1, diejenigen Vorrech-
te, die beziiglich des Okumenischen Konzils allein dem Papst zukommen:

- es einzuberufen,

- ihm persénlich oder durch andere vorzusitzen,

- es zu verlegen,

- zu unterbrechen oder aufzuldsen,

- sowie dessen Dekrete zu genehmigen®5.

Diese Vorrechte werden dem Papst als notwendigem und qualifiziertem
Haupt des Kollegiums zugeschrieben®®.

Nach der eben zitierten Aussage des Il.Vatikanums ist das letzte der aufge-
zahlten Vorrechte besonders wichtig. Deshalbt bestimmt der Kodex: "Dekrete
des Okumenischen Konzils haben Rechtsverbindlichkeit, wenn sie zusammen
m»t den Konzilsvatern vom Papst genehmigt, von diesem bestétigt und auf seine
-Anordnung hin promulgiert worden sind" (can.341 § 1). Die Genehmigung ("ap-
Probatio") bezieht sich also auf den Papst zusammen mit den Konzilsvatern
(wenn nur die Konzilsvater und nicht der Papst die Genehmigung erteilten, héat-
ten die Konzilsbeschlisse keine verpflichtende Wirkung)®7; die Bestéatigung
("confirmatio") aber und die Anordnung der Promulgation, beziehen sich nur auf
den Papst.

Jedenfalls hat es auch nach dem Wortlaut des zitierten can.338 § 1 nicht
den Anschein, dal3 die Bestéatigung im vorliegenden Fall ein von der erwahnten
Genehmigung verschiedener Akt sein mul3®“: Wenn der Papst als notwendiges
und qualifiziertes Haupt des Kollegiums zusammen mit anderen Bischofen ein
Dekret genehmigt, bestatigt er es und macht es dadurch definitiv verpflichtend.

Neben den obgenannnten Vorrechten werden - ohne jedoch das Adverb
allein zu verwenden - zwei weitere Vorrechte erwéhnt (die unmittelbarer als die

vorhergehenden die interne Arbeit des Konzils betreffen), daf3 es ndmlich Sache
des Papstes ist (can.338 § 2):

69



- "die Verhandlungsgegenstande des Konzils zu bestimmen"; wobei ndher
bestimmt wird: "den vom Papst vorgelegten Themen kénnen die Konzilsvéater an-
dere hinzufiigen, die vom Papst zu genehmigen sind". Hierzu bemerkt K.Hartelt:
"Bereits hier - im Stadium der Festlegung des Konzilsprogramms - konkretisiert
sich das Zusammenwirken des Bischofskollegium mit seinem primatialen Haupt.
So unbestritten das Propostitionsrecht des Papstes ist, so unbestritten muf3 es
gleichermalRen sein, dalR die Bischofe - 'als Glieder des Bischofskollegiums und
rechtméRige Nachfolger der Apostel ... aufgrund von Christi Stiftung und Vor-
schrift zur Sorge fur die Gesamtkirche gehalten’ (Lumen Gentium 23 b) - ihre
Anliegen einbringen und auf dem Konzil frei artikulieren kénnen - als notwendi-
ge Voraussetzung, die zur Ausibung der Hochstgewalt des Bischofskollegiums
tiber die Gesamtkirche im Okumenischen Konzil gefordert ist"08;

- "die Geschéftsordnung fur das Konzil zu erlassen"100.

c) Weil das Konzil eine Art die Gewalt des Bischofskollegiums auszuiiben
darstellt, besitzen daher alle und nur die Bischofe, die Glieder des Bischofskolle-
giums sind (can.339 § 1), das Recht und die Pflicht am Okumenischen Konzil
mit entscheidendem Stimmrecht teilzunehmen. Somit auch die Titularbischéfe.

Diese Feststellung ist Frucht einer bestimmten in letzter Zeit erfolgten
doktrinaren Entwicklung. Ganz anders lautete in der Tat die Anordnung des
vorhergehenden Kodex101. Das Il.Vatikanische Konzil erklarte, "dal3 allen Bi-
schofen, die Glieder des Bischofskollegiums sind, das Recht zusteht, am Oku-
menischen Konzil teilzunehmen"102. Dadurch wurde klar, daf sich auch die Ti-
tularbischofe beteiligen kénnen. Es blieb jedoch der Zweifel, ob sich fur die Ti-
tularbischofe aus dem ordentlichen Teilnahmerecht bereits ein ordentliches
Stimmrecht ergabe. Der neue Kodex I6st die Frage im positiven Sinn103.

Der Kodex bestimmt schlieRlich, da? die Hochste Autoritat der Kirche
(praktisch der Papst oder das Konzil selbst) zum Konzil auch einige andere Per-
sonen berufen kann, die nicht Inhaber der Bischofswiirde sind. In einem solchen
Fall muRte dieselbe Autoritat deren Stellung im Konzil ndher bestimmen
(can.339 § 2).

d) Der Kodex sieht auch die Mdglichkeit vor, daf? wahrend des Konzils der
Apostolische Stuhl vakant wird. Fir einen solchen Fall wurde - in Ubereinstim-
mung mit den oben erwdhnten Normen (IV, 1 a) - angeordnet, dall "das Konzil
von Rechts wegen unterbrochen (ist), bis der neue Papst dessen Fortfihrung an-
geordnet oder es aufgeldst hat" (can.340).

6. Die hdchste Gewalt des Papstes und des Bischofskollegiums

Wenn man die héchste personliche Autoritéat des Papstes, Haupt des Bi-
schofskollegiums, mit der des Kollegiums zusammen mit seinem Haupt, ver-
gleicht, ergeben sich folgende Feststellungen:

- Der Papst besitzt die Gewalt nicht nur Uber die Gesamtkirche, sondern
auch eine ordentliche Gewalt Uber alle Teilkirchen; die Gewalt des Bischofskol-
legiums wird an sich nur der Gesamtkirche gegentuber behauptet.

- Auch im Hinblick auf den Dienst an der Gesamtkirche, kann der Papst,
als Haupt des Kollegiums, allein manche Handlungen vollziehen, "die den Bisch6-

70 fen in keiner Weise zustehen, z.B. das Kollegium einberufen und leiten, die Rieht-



linien fur das Verfahren approbieren usw."; und auch je nach den im Laufe der
Zeit wechselnden Erfordernissen der Kirche, bestimmen, in welcher Weise, per-
sonlich oder kollegial, die Sorge fur die ganze Herde tunlich ins Werk gesetzt
wird104.

- Wéahrend der Papst seine Gewaltjederzeit ausiiben kann, wie es von sei-
nem Amt her gefordert wird, handelt das Bischofskollegium, wenn es auch im-
mer besteht, nicht bestdndig in streng kollegialem Akt, sondern nur von Zeit zu
Zeit103, wenn es die besonderen Erfordernisse der Seelsorge verlangen.

- Wahrend der Papst seine Gewalt immerfrei ausuben kann (und zwar zum
Wohl der Kirche nach eigenem Gutdiinken), kann sie das Kollegium nur unter
Zustimmung des Bischofs von Rom austiben104.

V. Die Unfehlbarkeit

Die Meinungsverschiedenheit zwischen der Katholischen Kirche und den
Orthodoxen Kirchen uUber den Papst, erstreckt sich in besonderer Weise nicht
nur auf den pépstlichen Juristdiktionsprimat, sondern auch - wie anfangs er-
wahnt (1, 3) - auf das Dogma der Unfehlbarkeit.

Deshalb halte ich es flr angebracht, wenigstens in kurzen Umrissen, die
einschlagigen Normen darzulegen, auch wenn der neue Kodex der lateinischen
Kirche die Unfehlbarkeit nicht unter den kanones, die den Papst und das Bi-
schofskollegium betreffen (cann.330 - 341), behandelt, die sich im Il.Buch mit
der Uberschrift Volk Gottes befinden, sondern sie im Ill.Buch erwahnt, das den
Zerkindigungsdienst der Kirche zum Inhalt hat.

1. Der Kontext dieser Normen und ihre theologischen Voraussetzungen

Das erwahnte Ill.Buch des Kodex spricht vom Glaubensgut (“fidei deposi-
tum"), das Christus der Kirche anvertraut hat "damit sie unter dem Beistand des
Heiligen Geistes die geoffenbarte Wahrheit heilig bewahrt, tiefer erforscht und
treu verkindigt und auslegt”, sowie von der sich daraus ergebenden Pflicht und
dem angeborenen Recht der Kirche unabhangig von jeder menschlichen Gewalt,
allen Volkern das Evangelium zu verkiindigen (can.747 § 1).

Dasselbe Buch bemerkt unter anderem, dal3 "im Hinblick auf die ganze
Kirche ... die Aufgabe, das Evangelium zu verkindigen, vornehmlich dem Papst

und dem Bischofskollegium anvertraul” ist (can.756 § 1); es erklart, da® "die Bi-
schofe ... sei es als einzelne, sei es auf Bischofskonferenzen oder auf Partikular-
konzilien versammelt, wenn sic auch Unfehlbarkeit in der Lehre nicht besitzen,
die authentischen Kinder und Lehrer des Glaubens fur die ihrer Sorge anver-
trauten Glaubigen" sind (can.753, vgl. 756 § 2); cs handelt auch Uber die einzel-

nen Aufgaben der Priester, Diakone, Mitglieder der Institute des geweihten Le-
bens und Laien, sowie Uber die verschiedenen Mittel, die bei der Verkindigung

der christlichen Lehre angewandt werden sollen und zwar die Predigt, die kate-
ehetische Unterweisung, die Darlegung der Lehre in Schulen und Akademien,
auf Konferenzen und Versammlungen jedweder Art, ihre Verbreitung in sozia-
len Kommunikationsmitteln, die Missionstétigkeit (cann.756 - 832).

Aus diesem Kontext wird leicht verstéandlich - wie das |.Vatikanische Kon-
ZI* bereits andeutetel07 - dafd es sich nicht um die Unfehlbarkeit des Papstes
(oder des Bischofskollegiums) handelt, sondern um die Unfehlbarkeit ihres

71



72

Lehramtes. Die Unfehlbarkeit bezieht sich nicht auf die Person des Papstes
oder auf das Kollegium der Bischofe, sondern auf ihre ganz bestimmte Tatig-
keitlOB.

Das Il.Vatikanische Konzil spricht Uber die Unfehlbarkeit "mit welcher der
gottliche Erldser seine Kirche ... ausgestattet sehen wollte"10®, Uber die "der
Kirche verheiBene Unfehlbarkeit"110, tber "das Charisma der Unfehlbarkeit der
Kirche selbst"111.

Folglich erlautert das Il.Vatikanum, daf3, wenn der Papst - und dies gilt in
Analogie auch fur das Bischofskollegium - eine Glaubenslehre als definitiv ver-
pflichtend, also als unfehlbar, verkiindigt, er "nicht als Privatperson" seine Ent-
scheidung vortragt, sondern "als oberster Lehrer der Gesamtkirche, in dem als
einzelnem das Charisma der Unfehlbarkeit der Kirche selbst gegeben ist"*”2.
Der Papst formuliert also nicht seinen privaten Glauben, sondern den der Kir-
che’’3.

In demselben Kontext erscheint die Unfehlbarkeit der Kirche im Dienst am
erwdhnten Glaubensgut gegeben zu sein, das es zu verkiundigen gilt und worin
sie ihre Grenzen findet. Dies sagt ausdricklich das Konzil: "Diese Unfehlbarkeit
... reicht so weit wie die Hinterlage der goéttlichen Offenbarung, welche rein be-
wahrt und getreulich ausgelegt werden muf3, es erfordert"l1-*. Tatsachlich ist das
Lehramt, auch das des Papstes und der Kérperschaft der Bischéfe, "nicht tber
dem Wort Gottes, sondern dient ihm"””’3. Und weder der Papst noch das Bi-
schofskollegium empfangen eine neue 6ffentliche Offenbarung, die dem Glau-
bensgut hinzuzufligen wére; sie missen nur das Wort Gottes, das in der Heiligen
Schrift und der Tradition enthalten ist, erforschen und verkiinden113.

Im beschriebenen Kontext erweist sich die Unfehlbarkeit auch als
Erfordernis des Glaubensgutes, das "rein bewahrt und getreulich ausgelegt wer-
den muf3", dall namlich die geoffenbarlen Wahrheiten im Einklang mit der Of-
fenbarung verkiindigt werden und weiters die Verkiindigung des Evangeliums
nicht Ursache der Trennung, sondern der Einheit, der Gemeinschaft (commu-
nio) werde.

2. Die zwei Trager der Unfehlbarkeit

Der Kodex des kanonischen Rechtes aus dem Jahre 1917 bezeichnete den
Papst und das Okumenische Konzil sowohl als Trager der hochsten Jurisdiki-
tionsgewalt wie als Trager der Unfehlbarkeit117.

Der neue Kodex betrachtet, gemafR der Lehre des Il.Vatikanischen Kon-
zils11*, &hnlich wie in Bezug auf die hdchste Jurisdikitionsgewalt, diejenigen, de-
nen es im Hinblick auf die Gesamtkirche vornehmlich zukommt, das Evangeli-
um zu verkindigen, als Trager der Unfehlbarkeit (vgl. can.756 § 1) und zwar:

- Den Papst als "oberster Hirt und Lehrer aller Glaubigen, dessen Aufgabe
es ist, seine Bruider im Glauben zu starken" (can.749 § 1)““@.

- "Das Bischofskollegium ... als Lehrer und Richter Uber Glaube und Sitte"
(can.749 § 2)12°.



Dieser letztere Trager, d.h. das Kollegium der Bischéfe, kann ein unfehl-
bares Urteil fallen, in Analogie zur hdchsten Jurisdiktionsgewalt, wenn es auf ei-

nem Okumenischen Konzil versammelt ist oder wenn die Bischofe "liber die
Welt verstreut, unter Wahrung der Gemeinschaft untereinander und mit dem
Nachfolger Petri, ... zu ein und demselben, als definitiv verpflichtendes Urteil
gelangen” (can.749 § 2).

3. Die Grenzen der Unfehlbarkeit

Die der Kirche anvertraute Unfehlbarkeit besagt nicht, daf3 die Kirche -
bzw. der Papst oder das Kollegium der Bischofe - keinem Irrtum unterlagen. Sie
besagt schlechthin, daR der Papst und das Bischofskollegium, im Namen Jesu
Christil?l in Glaubenssachen definitiv verpflichtende Urteile fallen kénnen.

Solche Urteile - wie ich bereits erwahnt habe - sind keine neuen Offenba-
rungen, sondern beziehen sich auf die geoffenbarten Wahrheiten, die in der Hei-
ligen Schrift oder/und der Tradition enthalten sind und bilden das der Kirche
anvertraute Glaubensgut (can.750).

Wenn wir nun diese Voraussetzungen gegenwartig haben, miissen zwei Be-
dingungen gegeben sein, damit ein unfehlbares Glaubensurteil geféllt werden

kann (can.749 § 1 - 2):

a) im Hinblick auf den Inhalt: cs mul3 eine Glaubens- oder Sittenlehre be-
treffen;

b) im Hinblick auf den Akt selbst: es mul3 sich um einen definitiven Akt
bandeln und zwar um ein definitiv als verpflichtend erklartes Urteil.

Jedenfalls ist sowohl nach dem alten Kodex (can.1323 § 3), wie nach gelten-
dem Recht "als unfehlbar definiert ... eine Lehre nur anzusehen, wenn dies of-
fensichtlich feststeht" (CIC/1983, can.749 § 3).

Diese unfehlbaren Urteile des Papstes werden im Kodex aus dem Jahre
1917 (can.1323 § 2) und im I. und ».Vatikanischen Konzil, ex cathedral?2 ge-

nannt. Sie sind &uf3erst selten. Seit dem l.Vatikanischen Konzil - und zwar seit
der Verkindigung des Dogmas der Unfehlbarkeit - gibt es nur eine péapstliche

Entscheidung dieser Art (das Dogma der Himmelfahrt Mariens aus dem Jahre
1950).

4. Glaubenszustimmung

Die definitiv verpflichtenden Urteile erfordern seitens der Glaubigen eine
6laubenszustimmung” (“fidei assensus") (can.752)122, d.h. sie missen "kraft

gottlichen und katholischen Glaubens" geglaubt werden (can.750).

Der Glaube ist das volle Anhdngen des Verstandes und des Willens an
u°tt, der sich dem Menschen geoffenbart hat. Wenn eine Wahrheit geoffenbart
Ist ist sie an sich géttlichen Glaubens; wenn sie Uberdies durch die Auslegung
Und die unfehlbare Vorlage durch die Kirche gestarkt ist, wird sie géttlichen und
katholischen Glaubens (vgl. can.750).

Die beharrliche Leugnung einer solchen Wahrheit oder ein beharrlicher
Zweifel daran seitens eines Getauften, versetzt diesen in den Stand der Haresie
(can.751), und der daraus folgenden Exkommunikation als Tatstrafc (latae sen-
t(-ntiae) (can.1364 § 1). In diese StrafmaflRnahme verfallen hingegen jene nicht,
Oie sich guten Glaubens in der Héaresie befinden12".

73



Die Glaubenswahrheiten, die von der Kirche definiert wurden, erfordern
die Annahme seitens der Glaubigen, wohl nicht zu ihrer Gultigkeit, sondern fur
ihre Fruchtbarkeit im geistlichen Leben1“*.

VI. SchluBbemerkung

Bei der Darlegung der einschldgigen Normen Uber den Papst und das Bi-
schofskollegium, die ihren Ursprung im Glauben der Katholischen Kirche ha-
ben, habe ich nicht versucht, irgendeine dieser Aussagen abzuschwéachen, um sie
jenen Kongref3teilnehmern, die diesen Glauben und die sich daraus ergebenden
Rechtsnormen nicht oder nicht ganz teilen, annehmbarer erscheinen zu lassen.
Ich bin namlich der Meinung, dal® es eine fruchtbare Diskussion nicht geben
kann, wenn die eigenen Anschauungen verschwiegen oder nicht in ihrer vollen
Klarheit vorgetragen werden.

Ich habe auch zu vermeiden versucht, meinem Vortrag einen apologeti-
schen oder polemischen Charakter zu verleihen, weil ich Uberzeugt bin, dal? eine
positive Darstellung der einzelnen Anschauungen entscheidend am Zustande-
kommen einer ernsten Diskussion beitragen kann.

Jedenfalls wirde jeder von uns Christus verraten, wenn er nicht mit ganzer
Kraft und vollem Einsatz der Eingebung des Heiligen Geistes zu folgen versuch-
te, der in der Kirche und der Welt wirkt, um zur ersehnten Einheit in der Wahr-
heit und der Liebe zu gelangen.

Anmerkungen

1 P.Neuner, Kleines Handbuch der Okumene, Patmos Verlag, Dusseldorf
1984, S.132-134; E.Lanne, Il dialogo fra Cattolici e Ortodossi, in: Seminarium 27
(1987), S.191-206. .

2 Vgl. das Dekret "Orientalium Ecclesiarum™ und jenes tber den Okume-
nismus "Unitatis Redintegratio”, Nr.14-18, sowie das SchluRdokument der 2. au-
Rerordentlichen Bischofssynode vom 9. Dezember 1985, Nr.ll, C, 3, in: Zukunft
aus der Kraft des Konzils. Die au3erordentliche Bischofssynode 1985. Die Do-
kumente mit einem Kommentar von Walter Kasper, Freiburg im Breisgau 1986,
S.35.

3 OR, 16. April 1987, S.6.

4 Ebd., Nr.7.

5 Ebd., Nr.14.

6 Ebd., Nr.11.

1 J.M.Tillard, L’6veque de Rome, Les Editions du Cerf, Paris 1982; Italieni-
sche Ubersetzung: 1l Vescovo di Roma, Brescia 1985, S.10-12.

8 Tomos Agapis, Vatican-Phanar 1958-1970, Rome - Istanbul 1971, S.412.
Ebd. auf S.413 die franzésische Ubersetzung: "ce sibge qui est le premier par
I’honneur et I'ordre dans I’organisme des Eglises chrdtiennes rdparties par le
monde, et dont la saintetd, la sagesse et les combats pour la foi commune dans
I’Eglise indivise, sont un acquis permanent et un trdsor de tout le monde chrd-
tien"

9 Tomos Agapis a.a.0.(8), S.618. Ebd. auf S.619 die franzdsische Uberset-
zung: "en qui ’Eghse militante possdde le hdraut et Partisan eminent de la paix,
de ramour et de I'unitd des chrdtiens et du genre humain erdd & I'image de
Dieu".

10 Tillard, a.a.0.(7), S.12-14.

Il Lumen Gentium, Nr.18. vgl. W.Kasper, Das Petrusamt als Dienst der



Einheit, in AA.VV., Das Papstamt. Dienst oder Hindernis fiir die Okumene,
Verlag F.Pustet, Regensburg 1985, S.123-128.

12 Lumen gentium, Nr.19-27. Was die anerkannte Verschiedenheit in den
Kirchen des Orients betrifft, vgl. auch "Unitatis redintegratio”, Nr.16, und das

gelszzzmlt(ZeSDekret "Orientalium Ecclesiarum”. Vgl. dazu auch Kasper, a.a.O.(ll),

13 Kasper, a.a.O.fll), S.119. Der Autor fal3t die Frage folgendermal3en zu-
sammen: Der Prolog der dogmatischen Konstitution des |. Vatikanums "Pastor

aeternus" nennt den inneren theologischen Sachgrund der Primatslehre: die Ein-
heit der Kirche im Glauben und in der Liebe. Sie wird in der Einheit Jesu Chri-

sti mit dem Vater und mit Jesu Vermdachtnis, 'dafd alle eins seien’ (Joh 17,20 f),
begriindet. Das I. Vatikanum setzt also christologisch ein: Jesus Christus ist der
Pastor aeternus und der Bischof unserer Seelen (1 Petr 2,25). Dies ist er nicht
nur einmal, sondern ein fur allemal. Seine bleibende Einheitsfunktion ubt er
durch die von ihm bestimmten Hirten und Lehrer in der Kirche, durch die Bi-
schife aus. Damit aber der Episkopat selbst einer und ungeteilt sei, hat Jesus
Christus in Petrus ein bestandiges Prinzip und ein sichtbares Fundament der
Einheit gestiftet. Aus den Konzilsdebatten geht hervor, da® man genau zwischen
dem unsichtbaren Fundament der Einheit, Jesus Christus selbst, und dem sicht-
baren Fundament, dem Petrusamt, unterschieden hat. Die Primatslehrc des I.
Vatikanums ist also nur auf dem Hintergrund einer sakramentalen Kirchenidee
verstandlich, d.h. auf dem Hintergrund eines Verstandnisses der Kirche, bei
dem das Sichtbare in der Kirche als Zeichen und Werkzeug ihres verborgenen
geistlichen Wesens verstanden wird. Wenn deshalb das Konzil den Papst als vi-
carius Christi, als Stellvertreter Christi bezeichnet, dann ist damit nicht gesagt,
der Papst solle oder kdnne Jesus Christus ersetzen oder verdréangen; im Gegen-
teil, er soll Jesus Christus gegenwartig machen und Jesu Christi Wort und Werk
® der jeweiligen geschichtlichen Situation der Kirche zur Wirksamkeit verhel-
fen. Dies wiederum tut er nicht allein, sondern in Gemeinschaft mit dem gesam-
ten Episkopat. So ist auch die Lehre von der Kollegialitéat des Episkopats in den
Debatten des I. Vatikanums bereits prasent. Das Vatikanum Il fuhrt hier im we-
sentlichen nur aus, was dem |. Vatikanum ausdriicklich zu sagen mcht mehr
mdglich war" (S.118 -119).

14 Vgl. z.B. Tillard, a.a.0.(7), S.14-20; Neuner, a.a.0.(l), S.153-158.

15 Kasper, a.a.O.(ll), S.132.

16 Ebd., S.133.

17 Ebd., S.134-135. .
, 18 J.Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Fundamental-
tneologie, Minchen 1982, S.209. Der Autor setzt fort: "Wenn Patriarch Athena-

%oras am 25.7.1967 beim Besuch des Papstes im Phanar diesen als Nachfolger
etri, als den ersten an Ehre unter uns, den Vorsitzer der Liebe, benannte, fin-

det sich im Mund dieses gro3en Kirchenfuhrers der wesentliche Gehalt der Pri-
matsaussagen des ersten Jahrtausends, und mehr muf3 Rom nicht verlangen. Die
Einigung kdnnte hier auf der Basis geschehen, dal3 einerseits der Osten darauf

verzichtet, die westliche Entwicklung des zweiten Jahrtausends als héretisch zu
bekdmpfen und die katholische Kirche in der Gestalt als rechtmafig und rccht-

glaubig akzeptiert, die sie in dieser Entwicklung gefunden hat, wahrend umge-
kehrt der Westen die Kirche des Ostens in der Gestalt, die sie sich bewahrt hat,
ms rechtglaubig und rechtméfig anerkennt” (ebd.). Es handelt sich hier um eine
fbese, die Ratzinger im Jahre 1976 verbreitete und dann in verschiedenen Fach-
zeitschriften verdffentlichte: vgl. ebd., S.203, Anm., und S.414. Vgl. auch Neuner
aa-0.fl), S.174; Kasper, a.a.O.(ll), S.135-136. .

19 Nr.ll, C, 2, in: Zukunft aus der Kraft des Konzils a.a.0.(2), S.34-35. vgl.
DR, 10. Dezember 1985, S.7.

20 Dies sind die Worte von Kasper, a.a.0.(11), S.125, m bezug auf das II.
vatikanische Konzil, die auch in bezug auf den neuen Kodex gelten und hier voll
a® Platz sind.

21 Nota explicativa praevia (Erlauternde Vorbemerkung nach Lumen Gen-
mm in die Konzilstexte eingeschaltet), Nr.I.

75



76

22 Kasper, a.a.O.(ll), S.126-127. Vgl. auch H.Muller, Die Tréager der ober-
sten Leitungsvollmacht, in: HdbKathKR (hrsg. von J.Listl, H.Muller, H.Schmitz),
Regensburg 1983, S.248-252. Klar ausgeschlossen sind jedenfalls "zwei Losun-
gen: 1.- Ausgeschlossen ist die Lésung, wonach der Papst der einzige Trager der
hoéchsten Leitungsvollmacht in der Kirche ist, das Kollegium der Bischéfe aber
nur von ihm bevollmachtigt ist, so daf3 es nur kraft menschlichen Rechts tatig
werden kann. 2. ausgeschlossen ist auch die L6ésung, wonach die héchste Lei-
tungsvollmacht der Kirche nur im Bischofskollegium vorhanden ist, so daf3 der
Papst seine Vollmacht vom Kollegium empfangt, immer nur im Namen des Kol-
legiums handelt und ihm deshalb auch Rechenschaft schuldet. Schlief3lich war es
sicherlich auch nicht die Absicht des Konzils, eine doppelte oberste Leitungsge-
walt in der Kirche zu behaupten, was - wie K.Rahner mit Recht sagt - ein meta-
physischer Nonsens ware. Der Dienst der Einheit kann seinem Wesen nach nur
einer und nicht in sich gespalten sein" (Kasper, a.a.O.(ll), S.126).

23 "sanctus beatissimusque Petrus, apostolorum prmceps et caput... ad hoc
usque tempus et sempre in suis successoribus, episcopis sanctae Romanae Sedis,
ab ipso fundatae eiusque consecratae sanguine vivit et praesidet et iudicium
exercet. Unde quicumque in hac cathedra Petro succedit, is secundum Christi
ipsius instituitionem primatum Petri in universam ecclesiam obtinet"
(H.Denzinger-A.Schdénmetzer, Enchiridion Symbolorum, Definitionum et Decla-
rationum de rebus fidei et morum, Barcelona-Freiburg i.Br.- Rom-New York35
1973, Nr.3056-3057). Deutsche Ubersetzung in: Neuner-Roos, Der Glaube der
Kirche in den Urkunden der Lehrverkiindigung, Regensburg4 1954, Nr.375-376.

24 Vgl. R.Metz, Der Papst, in: HdbKathKR (hrsg. von J.Listl, H.Mller,
H.Schmitz), Regensburg 1983, S.255. Einige Autoren oer heutigen Zeit beab-
sichtigen aie Gewalt des Papstes, Ehen (rata et non consummata und in favorem
fidei) aufzulésen, sowie von den Gelibden und Eidesleistungen zu dispensieren,
kraft einer stellvertretenden Gewalt (potestas vicaria) zu erklaren, die aber in ei-
nem viel engeren Sinn verstanden wird und nicht in dem urspringlichen oder
von "Lumen gentium", Nr.18 und 22, oder von unserem Kanon angewandten
Sinn. Vgl. dazu die ausgezeichnete Studie von U.Navarrete, Potestas Vicaria Ec-
clesiae. Evolutio historica conceptus atque observationes attenta doctrina Conci-
lii Vaticani Il, in PerRMCL 60 (1971), S.415-486.

Bemerkenswert ist, dal3 das Il. Vatikanische Konzil auch fir die Bischofe
dieselbe Bezeichnung wéahlt: "Die Bischofe leiten die ihnen zugewiesenen Teil-
kirchen als Stellvertreter (vicarii) und Gesandte Christi" (Lumen gentium, Nr.27
Anfang).

25 Wie auch der Prélat einer Gebietsprélatur oder der Gebietsabt (can.
370), der Apostolische Vikar bzw. der Apostolische Prafekt (can. 371 § 1) und
der Apostolische Administrator (can. 371 8§ 2), Hirten ihrer jeweiligen Gebiete
sind, die den Teilkirchen gleichgestellt sind (can. 368).

26 Vgl. dazu Lumen gentium, Nr.19 - 27; Metz a.a.0.(24), S.259 - 262, sowie
den weiter unten zitierten Text.

21 Kasper, a.a.O.(ll), S.119.

28 Metz, a.a.0.(24), S.259-260; Kasper, (Anm.ll), S.120.

29 Siehe die kritischen Bemerkungen Uber die Formulierung dieses Kanons
in Z.Grocholewski, Diritto dei fedeli di deferire e di introdurre le cause presso la
Santa Sede, in: Die Grundrechte des Christen in Kirche und Gesellschaft. Akten
des IV. Internationalen Kongresses fur Kirchenrecht. Hrsg. E.Corecco,
N.Herzog, A.Scola, Freiburgi. Br.- Milano, 1981, S.559-567.

30 Metz, a.a.0.(24), S.260. Vgl. Vatikanum Il, Christus Dominus, Nr.3 und
besonders Nr.8; can. 381 § 1.

31 A.Abate, in Commento al Codice di Diritto Kanonico, (hrsg. von
P.V.Pinto) Roma 1985, S.195.

32 Vgl. Kasper, a.a.O.(ll), S.127-128.

33 Lumen gentium, Nr.23 a.

34 Ebd.

35 Ebd., Nr.27 Anfang. "In den Bishdfen, denen die Priester zur Seite ste-
hen, ist also inmitten der Glaubigen der Herr Jesus Christus, der Hohepriester,



anwesend. Zur Rechten des Vaters sitzend, ist er nicht fern von der Versamm-
lung seiner Bishofe, sondern vorziglich durch ihren erhabenen Dienst verkiindet
er allen Volkern Gottes Wort und spendet den Glaubenden immerfort die Sak-
ramente des Glaubens. Durch ihr vaterliches Amt (vgl. 1 Kor 4,15) fugt er sei-
nem Leib kraft der Wiedergeburt von oben neue Glieder ein. Durch ihre Weis-
heit und Umsicht endlich lenkt und ordnet er das Volk des Neuen Bundes auf
seiner Pilgerschaft zur ewigen Seligkeit" (ebd., Nr.21 a).

36 Lumen gentium, Nr.27 a Anfang.

37 Ebd., Nr.27 a. Vgl. auch ebd., Nr.21 b; Paulus PP. VI., M.P. De episco-
porum muneribus (15.6.1966), Anfang, in: AAS 58 (1966), 466; CIC/1983, can.

38 Lumen gentium, Nr.27 b.
39 Brief vom 4. November 1986 an die vom 10. bis 14. November 1986 ta-
%lende Vollversammlung der Bishofe der Vereinigten Staaten von Amerika,
r.lc, in: Communicationes 18 (1986), S.259; OR, 12.11.1986, S.5; Regno - docu-
menti, Nr. 21/1986, S.645. Derselbe Papst Johannes Paul Il. hat bei einer ande-

ren Gelegenheit gesagt, daf das "Wesen der Kirche Christi selber, die Weltkir-
che und gleichzeitig Ortskirche ist. Die Weltkirche gab es nie ohne Ortskirchen.

Uberall, wo in der katholischen Gemeinschaft die Eucharistie gefeiert wird, ist
die Kirche voll gegenwartig" (Ansprache des Papstes bei seiner Ankunft am nie-
derlandischen Flughafen in Eindhoven am 11. Mai 1985, in: ORdt, 17. 5. 1985,
S-4; vgl. OR, 12. 5. 1985; Communicationes 17 (1985), S.16.

40 Oben (Anm.39) zitierter Brief, Nr.l.

41 Lumen gentium, Nr.27a.

42 Ebd., Nr.27b.

43 Vgl. z.B. den oben a.a.0.(39), zitierten Brief, Nr.2.

44 Christus Dominus, Nr.2a. Uber den Jurisdiktionsprimat des Pa?:s,_tes sagt
das 1. Vatikanische Konzil: "Was aber der Herr Jesus Christus, der Furst dér

Hirten und oberste Hirt der Schafe, im heiligen Petrus, zum ewigen Heil und

»nmerwahrenden Wohl der Kirche eingesetzt hat..." (Dogmatische Konst. Pastor
aeternus, 2. Kap., in: Neuner-Roos, a.a.0.(23), Nr.375; vgl. H.Denzinger-
A-Schénmetzer, Enchiridion (Anm.23), Nr.3056). Siehe auch unten Anm. 52

45 Ansprache an die Romiscne Kurie vom 28.6.1986, Nr.l, in: ORdt,
15.8.1986, S.14; vgl. AAS 79 (1987), S.190. y e e e e = -

46 "Damit aber das Bischofsamt selber einig und ungeteilt sei und ... die

%anze Schar der Glaubigen in der Einheit des Glaubens und der Gemeinschaft

ewahrt bleibe, deshalb stellte er den heiligen Petrus an die Spitze der Ubrigen
Apostel und setzte in ihm den ewig dauernden Ausgangspunkt und die sichtbare
Grundlage fur diese doppelte Einheit" ("perpetuum utriusque unitatis principi-
um ac visibile fundamentum”) (Neuner-Roos, a.a.0.(23), Nr.370; vgl. Denzinver-
Schonmetzcr, a.a.0.(23), Nr.3051; siehe ebd. auch Nr.3050). Vgl. auch oben
a-a.0.(13), sowie Metz, der Papst a.a.0.(24), S.262-263.

.. 47 "Damit aber der Episkopat selbst einer und ungeteilt sei, hat er den hei-
ngen Petrus an die Spitze der Ubrigen Apostel gestellt und in ihm ein immer-
wahrendes und sichtbares Prinzip und Fundament der Glaubenseinhcit und der
‘Jemeinschaft eingesetzt" ("perpetuum ac visibile unitatis fidei et communionis
Pnncipium et fundamentum") (Lumen gentium, Nr.I18b).

. 48 "Der Bischofvon Rom ist als Nachfolger Petri das immerwahrende,
W-ntbare Prinzip und Fundament fiir die Einheit der Vielheit von Bischofen und
Glaubigen" (ebd., Nr.23a).

49 Ebd.

50 In a.a.0.(39) zitierter Brief, Nr.la; vgl. auch ebd., Nr.lg.
p 51 Eine solche Verbundenheit geht auch aus den Worten Papst Johannes
. aul Il. hervor: "It is an awareness ofmy own role in the Church, and especially
J".regard to her unity and universality, that has prompted me to do every-
g mA? possible to confirm my brother Bishops" (ebd. Nr.lg). Vgl. auch die folgen-

e Anm.

R . 52 Papst Johannes Paul Il. fal3t seine Aufgaben in dem oben erwahnten
or,ef a.a.0.(39) wie folgt zusammen: "To promote the universality of the

77



78

Church, to protect her legitimate variety, to guarantee her Catholic unity, to con-
firm the Bishops in Iheir apostolic faith and ministry, to preside in love - all this
is what the Successor of Peter is called by Christo to do. This Petrine Service by
the will of Christ is directed to the good of the universal Church and all the ec-
clesial communities that compose her". Und er fugt hinzu: "For this reason | en-
deavor to be of Service to all the Bishops of the Church, so that together as one
College, each of us having a different role, we can all serve the Church of Christ
in the distinctive ministry assigned to us as Bishops" (Nr.I).

53 Ansprache am niederl&ndischen Flughafen in Eindhoven am 11. 5.1985,
zitiert a.a.0.(39). "Dennoch sind diese und andere Formen, wie etwa die Pasto-
ralreisen des Papstes, ein bedeutender Dienst fur das gesamte Bischofskollegi-
um mit dem Papst und fur die einzelnen Bischéfe, die aer Heilige Geist zur Lei-
tung der Kirche Gottes eingesetzt hat (vgl. Apg 20,18)" (SchluRdokument der 2.
auBRerordentlichen Synode vom 9. 12. 1985, Nr.1l, C, 4 (Anm. 2), S.36. Uber die
letzte Pastoraireise in die Vereinigten Staaten schreibt der HI. Vater: "The aim
of my Pastoral Visit is to celebrate with you our unity in Jesus Christ and in his
Church, to proclaim Jesus Christ and his Gospel, and to confirm you all in faith
and love" (In Anm. 39 zitierter Brief, Nr.4).

54 Vgl. dazu z.B. J.L.Gutierrez, in: Codigo de derecho Canénico, Edicion
anotada, a cargo de P.Lombardia, J.I.Arneta, Pamplona 1983, S.250; Kaspetr,
a.a.0.(ll), S.119-120; 124-125.

55 Apostol. Konst. "Sacrae disciplinae leges" vom 25.1.1983, durch die der
Kodex promulgiert wurde.

56 Oben a.a.0.(39) zitierter Brief, Nr.2-3.

57 Durch das M.P. "Apostolica sollicitudo" vom 15.9.1965, in: AAS 57
(1965), S.775-780.

58 AAS 74 (1982), S.81-191.

59 AAS 77 (1985), S.185-275.

60 "Ein heiliges Konsistorium pflegt ein einzigartiger Augenblick im Leben
der Kirche zu sein, weil dabei die Versammlung der Ménner stattfindet, die
nach alter Sitte die engsten Ratgeber und Mitarbeiter des Nachfolgers Petri
sind. .. Es liegt namlich im Wesen des Kardinals selbst, da3 er dem Apostoli-
schen Stuhl und dem, der das hdéchste Amt der Leitung der Gesamtkirche inne-
hat, aufs engste verbunden ist, aber diese Verbundenheit wird starker offenbar,
wenn dieser Senat der Kirche sich sichtbar versammelt" (Ansprache Papst Jo-
hannes Paul Il. an die 28 neuen Kardinale am 25. Mai 1985, in ORdt, 31.5.1985,
S.3; vgl. AAS 77 (1985), S.683; Communicationes 17 (1985), S.14.

61 AAS 79 (1987), S.189; ORdt, 15.8.1986, S.14.

62 Christus Dominus, Nr.10.

63 AAS 59 (1967), S.885-928.

64 Was die Hilfe betrifft, die die Gerichte des Apostolischen Stuhles fur
die kirchliche Gerichtsbarkeit in den Teilkirchen leisten, vgl. z.B.
Z.Grocholemki, I tribunali apostolici, in: Le nouveau Code de Droit Kanonique,
Actes du VeCongrés international de droit Kanonique, Ottawa 1986, Vol.l,
S.457 - 479, besonders S.464-466; 472-475.

65 ORdt, 21.11.1975, S.2 ff. Vgl. AAS 67 (1975), S.609-645.

66 Ebd., Nr.1-32.

67 Ebd., Nr.l

68 Ebd., Nr.2

69 Der Begriff der volligen Amtsbehinderung ergibt sich aus can. 412, auch
wenn dieser Uber die Behinderung des bischéflichen Stuhls handelt: "Der bi-
schofliche Stuhl gilt als behindert, wenn der Di6zesanbischof wegen Gefangen-
schaft, Verbannung, Exil oder Unfahigkeit vollstandig an der Wahrnehmung sei-
nes Hirtendienstes gehindert wird, so dal3 er nicht einmal in der Lage ist,
schriftlich mit den Diézesanen in Verbindung zu treten”.

70 "Wenn in einer bestimmten Sache die ausdriuickliche Vorschrift eines ...
Gesetzes oder eine Gewohnheit fehlt, ist die Sache ... zu entscheiden unter Be-
ricksichtigung von Gesetzen, die fur ahnlich gelagerte Falle erlassen worden
sind, von allgemeinen Rechtsprinzipien unter Wahrung der kanonischen Billig-



keit

71 Lumen Gentium, 22b - c.

72 Ebd., 22 (vgl. auch ebd. 25c); Nota explicativa praevia (Anm. 21) Nr. 3;
CIC/1983, cann. 330 und 333, § 2.

73 Lumen Gentium, 22b.

74 Nota explicativa praevia (Anm. 21), Nr.3.

75 Ebd.

76 Ebd., 4b.

77 Ebd., 4a.

78 Ebd., 2c.

79 "Glied der Kdrperschaft der Bischéfe wird man durch die sakramentale
Weihe und die hierarchische Gemeinschaft mit Haupt und Gliedern des Kolle-
giums" (Lumen Gentium, 22a).

80 Vgl. Nota explicativa praevia (Anm. 21), Nr.2; CIC/83, can. 375, § 2.

81 Ebd., Lumen Gentium, 22b.

82 Nota explicativa praevia (Anm. 21), Nr.l.

83 Lumen gentium, 22b.

84 Ebd., 23b.

85 Ebd., 22h.

86 Die Nota explicativa praevia a.a.0.(21) fugt noch hinzu: "Der Papst als
hdchster Hirte der Kirche kann seine Vollmacht jederzeit nach Gutdinken aus-

Uiben, wie es von seinem Amt her gefordert wird. Das Kollegium aber handelt,

wenn es auch immer_ besteht, darum nicht auch schon bestandig in streng kolle-

gialem Akt, wie die Uberlieferung der Kirche beweist. Mit anderen Worten: Das

Kollegium ist nicht immer ’in voller Tatigkeit’, vielmehr handelt es nur von Zeit

%KI Z4()eit in streng kollegialem Akt und nicht ohne Zustimmung des Hauptes"
r.4).

87 Im Kollegium "wirken die Bischéfe ... in eigener Vollmacht zum Besten
*hrer Glaubigen, ja der ganzen Kirche, deren organische Struktur und Eintracht
der Heilige Geist immerfort starkt" (Lumen Gentium, 22b; vgl. auch Nota expli-
uativa praevia a.a.0.(21), Nr.3 gegen Ende).

88 Lumen Gentium, 23c-b.

89 Ebd., 22b. ,

. 90 Der entsprechende Konzilstext lautet: "Die gleiche kollegiale Gewalt
kann gemeinsam mit dem Papst von den in aller Welt lebenden Bischéfen ausge-
uht werden, wofern nur das Haupt des Kollegiums sie zu einer kollegialen
Handlung ruft oder wenigstens die gemeinsame Handlung der raumlich getrenn-
len Bischofe billigt oder frei annimmt, so daf’ ein eigentlich kollegialer Akt zu-
stande kommt" (ebd., 22b Schlu3satz).

91 Die Bestatigung (confirmatio) kann hier als Genehmigung (approbatio)
~erstanden werden, Uber die, beziglich des Okumenischen Konzils, m den cann.
338 § 1 und 341 § 1 die Rede ist. Vgl. darliber weiter unten. K.Hartelt bemerkt
dazu: "Wird unter dieser Bestatigung (confirmatio) durch den Papst das zum
Zustandekommen des kollegialen Beschlusses notwendige qualifizierte Mitwir-
ken des (primatialen) Hauptes mit den Ubrigen Gliedern des Bischofskollegiums
fanden, so ist diese Bestatigung ein Moment des kollegialen Beschlu3aktes
selbst und wirde damit dem Vorgang der "Approbation” der Konzilsbeschlisse
entsprechen; andernfalls gilt das bereits dort Gesagte hinsichtlich einer zusatzli-
P en primatialen Bestatigung von bereits unter konstitutiver Mitwirkung des
apstes kollegial gefaf3ten Beschlissen" (Das Okumenische Konzil, in:
HdbKathKR S.272 und ebd. Anm. 25: "Vergleicht man c. 338 § 1 und c. 341 § 1
Unc[ § 2, so fallt auf, dal3 die Worte ’approbare’ und ’conlirmare’ durchaus un-
e‘nhcitlich gebraucht werden").

92 Abate a.a.0.(31), S.200.

93 Ich beziehe mich auf das oben unter I, 3 Abs. 2 und I, 4 Gesagte.

94 Lumen Gentium, 22b.

95 Vgl. ebd.

96 Vgl. unten, Anm. 104.

97 "Damit sind die Konzilsbcschlisse wirklich 'Synodal’- Dekrete und nicht

79



Dekrete des Papstes, denen das Konzil lediglich seine Zustimmung gibt, sondern
Konzilsvater und Papst (Haupt und Glieder des Bischofskollegiums) wirken zu-
sammen. Dald dabei das Mitwirken des Papstes ein qualifiziertes ist, ergibt sich
daraus, dal3 der Papst als Inhaber des Petrusamtes das primatiale Haupt des
Kollegiums ist, ohne dessen Mitwirkung ein kollegialer Akt nicht zustande
kommt.

Damit sind die Primatialrechte des Papstes in vollem Umfang gewahrt,
aber es ist vermieden, die Approbation als einen vom Konzil verschiedenen Akt
hinzustellen. Die Approbation durch den Papst '‘zusammen mit den Konzilsva-
tern’ ist ein inneres, konstitutives Moment des Konzils" (Hartelt a.a.0.(91),
S.270-271).

98 KHartelt schreibt dazu: "Unverstandlich ware es darum, wenn c. 341 § 1
so zu verstehen wére, dal die vom Papst zusammen mit den Konzilsvatern ap-
probierten Dekrete noch einmal einer zusétzlichen Bestatigung (confirmatio)
durch den Papst bedurfen sollten, bevor dieser den Auftrag zur Promulgation
erteilt. Die notwendige, konstitutive Mitwirkung des Papstes ist durch sein zu-
sammen mit den Konzilsvatern erfolgendes Approbieren der Konzilsbeschlisse
sichergestellt, ebenso wie das unbestrittene Promulgationsrecht des Papstes klar
herausgehoben ist. Eine zuséatzliche Bestitigung der gemeinsam approbierten
Beschlisse durch den Papst erscheint daher zumindest als Uberflissig; u.U.
kénnte sie sogar geeignet sein, das dargelegte Miteinander zwischen Haupt und
Gliedern des Bischofskollegiums auf dem Konzil zu verdunkeln, d.h. zugunsten
einer zusétzlichen und hier nicht mehr notwendigen, aul3erhalb des konziliaren
Aktes liegenden Aktivierung der papstlichen Primatialgewalt zu verschieben.
Eine solche zuséatzliche Bestéatigung wére kein konziliarer, sondern ein primatia-
ler Akt" (Das Okumenische Konzil a.a.O. 91, S.271).

99 Ebd. S.268.

100 Uber den Begriff der Ordnung (ordo) vgl. can. 95. Bezuglich der ekkle-
siologischen Bedeutung der Konzilsordnung vgl. H.Jedin, Kirche des Glaubens -
Kirche der Geschichte. Bd. 2. Freiburg 1966, S.577.

101 " 8 1. Teilnehmer am Konzil, und zwar mit beschlieRender Stimme,
sind die im folgenden genannten Personen:

1. Die Kardinéle, auch wenn sie die Bischofsweihe nicht empfangen haben.

2. Die Patriarchen, Primaten, Erzbischofe, regierenden Bischofe, auch
wenn sie die Bischofsweihe noch nicht empfangen haben.

3. Die gefreiten Abte und Prélaten.

4. Der Abtprimas, die Abtvorstcher der monastischen Kongregationen, die
hdchsten Oberen von exemten klerikalen Ordensgenossenschaften, nicht aber
von anderen Ordensgenossenschaften, sofern dies nicht im Berufungsschreiben
eigens vermerkt ist.

8 2 Auch die zum Konzil berufenen Titularbischofe haben beschliefendes
Stimmrecht, sofern nicht das Berufungsschreiben ausdriicklich etwas anderes
bestimmt.

§ 3 Die hervorragenden Gelehrten in der Theologie und in dem kanoni-
schen Rechte, die etwa zum Konzil eingeladen werden, haben nur beratendes
Stimmrecht" (can. 223 CIC/1917).

102 Dekret "Christus Dominus", Nr.4a.

103 Siehe dazu Harteil, Das Okumenische Konzil, a.a.0.(91), S.269-270.

104 "Da aber der Papst das Haupt des Kollegiums ist, kann er allein man-
che Handlungen vollziehen, die den Bischofen in keiner Weise zustehen, z.B.
das Kollegium einberufen und leiten, die Richtlinien fiir das Verfahren appro-
bieren usw. Vgl. Anderungsvorschlag 81. Dem Urteil des Papstes, dem die Sorge
fur die ganze Herde Christi anvertraut ist, unterliegt es, je nach den im Laufe
der Zeit wechselnden Erfordernissen der Kirche die Weise festzulegen, wie die-
se Sorge tunlich ins Werk gesetzt wird, sei es personlich, sei es kollegial. Der Bi-
schof von Rom geht bei der Leitung, Forderung und Billigung der kollegialen
Betatigung in Ausrichtung auf das Wohl der Kirche nach eigenem Urteil vor"
(Nota explicativa praevia a.a.0.(21), Nr.3).

105 Vgl. oben Anm. 86.



106 Vgl. ebd. und Lumen gentium, 22b.
M .17~7 Dogm. Konst. "Pastor aeternus”, Kap. 4, in: Neuner-Roos a.a.0.(23),
Nr.383-388 und in: Denzinger-Schénmetzer a.a.0.(23), Nr.3065-3075.

108 Kasper, a.a.0O.(ll), S.121-122.

109 Lumen Gentium, 25c.

110 Ebd.

111 Ebd.

112 Ebd.

113 Kasper, a.a.O.(ll), S.122.

114 Lumen Gentium, 25c; vgl. auch 25d.

115 Dogm. Konst, des Il. Vat. Konzils "Dei Verbum", 10b.

116 Lumen Gentium, 25d; Dei Verbum, 10.

117 In den cann. 218 § 1 und 228 § 1, sowie 1323 § 2 des CIC/1917.

118 Lumen Gentium, 25b-c.
h o “™ Bezuglich des Papstes fugt das Il. Vatikanische Konzil hinzu: "Daher
Re>Ren seine Definitionen mit Recht aus sich und nicht erst aufgrund der Zu-
stimmung der Kirche unanfechtbar, da sie ja unter dem Beistand des Heiligen
Geistes vorgebracht sind, der ihm im heiligen Petrus verheil3en wurde. Sie be-
durfen daher keiner Bestatigung durch andere und dulden keine Berufung an
em anderes Urteil" (Lumen Gentium, 25cl.

. 120 Trager der Unfehlbarkeit sind auch die Gesamtheit der Glaubigen
'schlieRlich des Papstes und der Bischofe, die authentische Glaubenszeugen
sind) unter der Leitung des heiligen Lehramtes. Das Il. Vatikanische Konzil er-

art dazu: "Die Gesamtheit der Glaubigen, welche die Salbung von dem Heiligen
i«oefi (vgl. 1 Jo 2,20 u. 27), kann im Glauben nicht irren. Und diese ihre beson-
V”iu Eigenschaft macht sie durch den dbernatirlichen Glaubenssinn des ganzen

-/u ~ann kuud, wenn sie 'von den Bischofen bis zu den letzten glaubigen Lai-

n (HIL.Augustinus) ihre allgemeine Ubereinstimmung in Sachen des Glaubens
Whi?,- Sitten aufRert. Durch jenen Glaubenssinn namlich, der vom Geist der
ahrheit geweckt und genahrt wird, hélt das Gottesvolk unter der Leitung des
dMhgen Lehramtes, in dessen treuer Gefolgschaft es nicht mehr das Wort von
enschen, sondern wirklich das Wort Gottes empfangt (vgl. 1 Thess 2,13), den
~imal den Heiligen Ubergegebenen Glauben (vgl. Jud 3) unverlierbar fest.

Wb i}l dringt es mit rechtem Urteil immer tiefer in den Glauben ein und
seit Bt 'n *m Beben voller an" (Lumen Gentium 12a). Der Kodex scheint das-
1 allerdings mit geringerer Deutlichkeit, auszusagen, wenn er im can. 750

k . Inunt> da "kraft gottlichen und katholischen Glaubens" nicht nur die Wahr-
die vom feierlichen Lehramt der Kirche, sondern auch von "ihrem or-
nthehen und allgemeinen Lehramt" vorgelegt werden, zu glauben sind; "das
n, la auch durch das gemeinsame Festhalten der Glaubigen unter der Fiih-
ng des heiligen Lehramtes offenkundig gemacht".
121 Dei Verbum, 10b.
Ab P? 1°.der Dogm. Konst. "Pastor aeternus” des |. Vatikanums, im letzten
aanr 'n: Neuner-Koos, a.a.0.(23), Nr.388 und in Denzinger-Schénmetzer,
a.U (23)) Nr.3074, sowie in der dogmatischen Konst, des Il. Vatikanischen
nz'ls "Lumen Gentium", 25a.
.123 Das Il. Vatikanische Kaonzil spricht von "Glaubensgehorsam™ ("“fidei ob-
sequium”) (Lumen Gentium, 25b).
inte 1 Pas GBer den Okumenismus des II. Vatikanums "Unitatis Red-
de )grat10"- -la- Vgl- dazu F.X.Urrutia, Pertinacia y mala fe en la noeién candnica
nerejia, in Estudios de Deusto 1978, S.253-272.
de«i I Vgl KasPer, a.a.0.(11), S.122; WAymans, Begriff, Aufgabe und Tréager
cs Lehramts, in: HdbKathKR, S.539.

81



Empty Page



THE DEVELOPMENT OF THE CONCEPT OF "PROTOS!

IN THE ANCIENT CHURCH
Ladislas O r sy, Washington

|. Introduction

The purpose of this Conference is to serve as an introductory cxposition
into the history of the protos. It will give Information about the most sigmficant
events and documents but it will not be (in fact, it could not be) an exhaustive
treatment of the topicl. | have retained the title as it has bcen suggested by t e
Organizers of the Congress. A more precise description of the content, however,
would be: "The development of the authority, exousia, of the protos in the an-
oient church, until the times of the Council of Chalcedon 2.

I shall cxplain in distinct sections the developments in the East and in the
west. This is a sound methodology for two reasons: first, therc arc differences in
~e nature of the evidence; second, the understanding of the authority attached
‘0 the prinicipal sees developed in strikingly different ways in the East and in the
West».

As regards the evidence, in the case of the primacy of the Eastern sees the
®ost important Information is contained in the canons of three great Councils:
Nicea, Constantinople and Chalcedon. In the case of the primacy of the Western
see, while the same canons are relevant, the Statements and actions of the
bishops of Rome arc the major witnesses for the developments. (Obviously, m
each region the response and the support of the bishops and people under the
authority of the protoi, or of the primas, have also contributcd to the evolution.)

As regards the understanding of the authority of the bishops occupymg the
Principal sees, the East and the West increasingly diverged over the course of
the first four centuries. In the East the source of their power was seen in an "an-
c‘ent custom", possibly originating in the apostolic times but not neccssarily con-
“ected with the person of an apostle; in the West the source of the primacy of
the bishop of Rome has become linked to Peter’s position in the apostolic col-
*ege, and was explained as a power ’inherited" from Peter. Clearly, therc were
two distinct trends, each leading cventually to a specific pcrception of the
Organization of the church.

Yct, in spitc of such differencc, during all the centuries which are within

-¢ scopc of our investigation, the Christian church was one in faith, one in bap-
I'Sni> and one in practical communion. Prccisely because of this basic unity, our
‘nvestigation cannot be confined to the developments which have taken place in

East only, in spite of our primary interest in Eastern canon law. Thcre was a
c°utinuous intcraction within the one universal church; that is, among the
Particular churches in the Eastern and Western parts of the Roman empire. It
follows that when | speak of the "Eastern church" or the "Western church", 1 do
not mcan separate churches.

83



I1. Formulating the question, or, determining
the precise scope ofour inquiry

At the center of our inquiry is the protos, which can be best translated as
the first orte. It is a derivative of the verb proteuo, meaning "to be the first, to
hold first place, to be first, to excel among others" (cf. Oxford Greek Dictionary,
col. 1544). This description is correct in our case: we intend to inquire about the
Position of those who were the first ones among the bishops, episkopoi, that is,
they who occupied the provincial and metropolitan sees.

We clearly need to go beyond the mere concept of theprotos. We are inter-
ested in the development of his office and the authority it carried. All the more
that in the early church rarely did an evolution take place from an abstract con-
cept to a concrete reality; that is, from theory to practice”. The early com-
munities, blessed with an instinct of faith, created structures and institutions ac-
cording to emerging needs, and reflected on them later3.

This leads us to the concept of exousia, authority, which is a scriptural con-
cept, akin to dunamis, power, given by the Spirit of the Lord to the apostles.
From the earliest times it was believed that the Supervisors of the communities,
the episkopoi, were invcsted with a similar power; the well known epistles of 1g-
natius of Antioch bear witness to this belief. The protos exercised this apostolic
authority in a special way*.

Our task is to explain the development, or the evolution of this specific Of-
fice of the protos with all it included, authority above all. Such an explanation is
not achieved easily because any development is a movement, which is always
more difficult to capture than to give the definition of a static object. The only
way to do it is to determine the points at which the evolution Starts and at which
it terminates, and then give a report on the changes between the two7.

The movement we speak of begins in the apostolic times, and has not really
terminated; it will go on as long as the church lives. But our inquiry extends only
to the ancient church; a period admitting different determinations. For our pur-
poses, a reasonable cut off point is the Council of Chalcedon, 451, at which the
doctrine of a hierarchically structured episcopate appears as fully Consolidated,
even if there were disputes concerning precedence8. The institution itself was
not questioned.

All this clarifies the object and scope of our inquiry: How did the office
and authority of aprotos among the bishops develop?

The answer to this question should contribute significantly to the main
theme of the congress, which is "The authority of the protos in the local church.”

Part One: Developments in the East®
I11. Remarks concerning method
Because of the many uncertainties about the power ofprotos before the
Council of Nicea, | suggest that we should begin by focusing on three relevant

canons of the same Council, the fourth, fifth and sixth; all dealing with the epis-
copate. They offer us reliable information at one precise stage of development.10



Subsequently, we shall look at Ihe evidence before and after Nicea, and
shall be in better position to understand the evolution that was taking place.

I\ The Nicean textsll

Canon 4:

"The bishop shall be appointed by all (the bishops) of the eparchy (pro-
vince);

if that is not possible on account of pressing nccessity, or on account of the
Icngth ofjourneys, three (bishops) at the least shall meet, and proceed to the im-
position of hands (consecration) with the permission of those absent in writing.

The confirmation of what is done belongs by right, in each eparchy, to the

metropolitan.”

Canon 5:

"As regards the excommunicated, the sentence passed by the bishops of
each province shall have the force of law, in conformity with the canon which
says:

He who has been excommunicated by some shall not be admitted by others.

Care must, however, be taken to see that the bishop has not passed this
sentence of excommunication from narrow-mindedness, from a love of con-
tradiction, or from some feeling of hatred.

In order that such an cxaminiation may take place, it has appeared good to
Order that in each province a synod shall be held twice a year, composed of all
the bishops of the province:

they will make all nccessary inquiries that each may see that the sentence of
excommunication has been justly passed on account of some determined dis-
obedicnce, and until the asscmbly of bishops may be pleased to pronounce a
milder judgment on them.

These synods are to be held, the one before Lent, in order that, having put
away all low-mindedness, we may present a pure offering to God, and the

second in the autumn."

Canon 6:
"The old customs in use in Egypt, in Libya, and in Pentapolis, shall con-

tinue to exist,

that is, that the bishop of Alexandria shall have jurisdiction (ten exousian)
Over all these provinces;

for there is a similar relation for the Bishop of Rome.

The rights which they formerly possessed must also be preserved to the
Churches of Antioch and to the other eparchies (provinces).

This is thoroughly plain, that if any one has become a bishop without the
approval of the metropolitan, the great synod commands him not to remain
t>*shop.

But when the election has been made by all with discrimination, and in a
manner conformable to the rules of the Church, if two or three oppose from
Pure love of contradiction, the vote of the majority shall prevail.

85



86

Interpretation ofthe canons ofNicea:

The canons speak of the church in the East, not in the West. The position
of the Bishop of Rome is mentioned in canon 6 but not with such a clarity that a
firm conclusion could be drawn. The meaning of the text "for there is a similar
relation for the Bishop of Rome" is disputed.

The canons undoubtedly recognize a hierarchy among the episcopal sees.
As the terminology developed, the smallest unit was callcd paroikia (parish), the
larger onc eparcheia (eparchy), the largest one exarcheia (exarchy); such divi-
sions roughly corresponded to the administrative structures of the Roman
empire. To each of the episcopal cathedras the appropriate degree of authority,
exousia, was attached.

The origin of these differences is ascribed by the Council to an "ancient
custom”; beyond that there is no specification as to its source. The Council does
not attribute it to the apostolic origins of the principal sees; but does not deny it
either.

There is also an authority possessed collectively, or collegially, or synodally,
by the bishops, which seems to transcend the power of the protos.

The exousia of the protos extends to the local church in the matter of or-
dination; without the consent of the metropolitan, no local church can have a
person for bishopl2.

There is also the general Statement about the bishop of Alexandria having
authority over all the churches within his province: panton touton echein ex-
ousian. Although there is no specification as to what this authority meant, surely
it must have included some supervisory powers in matters of doctrine and dis-
cipline.

V. What were in the pre-Nicean period the factors which contributed to the
development?

The point of arrival is not in doubt: Nicea recognized an existing hierarchy
of power. The question now is, what could have been the factors which con-
tributed to this final result? We are now moving away from the clarity and
solidity of the conciliar canons and must invoke hypotheses for which only some
fragmentary evidence exists.

In the apostolic times, that is in the New Testament, there appears already
a difference between the authority of an apostle and of the local leader(s) of a
community. The earliest relevant documents are the letters of Paul; he vindicates
his special authority on the ground that he has been chosen an apostle (cf. Col.
Chapters 1 & 2). In the Acts, too, the position of the twelve appears as placed
above the others (cf. chapters 1 & 2)13. Hence, from the earliest times, the
Christian community was aware of a hierarchy among those who had authority.

The sees founded by an apostle enjoyed special respect; such a respect is
often expressed in early Christian writings; | shall quote some in the second part
of this paper. Also, in doctrinal disputes, the testimony of the teaching of a
church of apostolic origin was frequently invoked as a criterion for orthodoxy.14

The Organization of the Christian communities tended to follow the ad-
ministrative structures of the Roman empire, although such accommodation was
not an absolute principlel5.

By way of conclusion: there is evidence for an organic development leading



to the recognition of the particular position (authority) of thc principal sees,
probably because of thcir special relation to an apostle, and because of the
eminent position of their cities in the civil administration of the empire.

VI. Thefirst Council of Constantinople, 381

Canon 3:
"The Bishop of Constantinople shall hold the first rank (ta presbeia tes

times) after the Bishop of Rome, because Constantinople is New Rome."

Interpretation:

There is a continuity from the Council of Nicea; the hierarchical structure
among the episkopoi is recognized. The new elcment is the creation of a new ex-
archy.

If there is a dispute concerning this text, it is about the meaning of "primacy
of honor", tes times. Some hold that it means honor only, not any kind of power;
but the arguments to the contrary appear stronger; honor and power went
together,a.

VII. The Council of Chalcedon, 451

Canon 28:
"As in all things we follow the ordinances of the holy fathers,...

Rightly have the fathers conceded to the ses of Old Rome its Privileges on
account of its character as the imperial city, and moved by the same considera-
tions the 150 bishops have awarded the like Privileges to thc inost holy see of
New Rome, judging with good reason that the city which is honored by the im-
perial power and the Senate (that is, where the Emperor and the Senate reside),
and which (in civil respect) enjoys the same Privileges as the ancient imperial
city, should also in its ecclesiastical relation bc exalted, and hold the second
place after that.

And (we decree) that for the dioceses of Pontus, Asia (Proconsularis), and
Thrace, only the metropolitans, but in those of the neighborhoods of the
dioceses named which are inhabited by barbarians, also the (ordinary) bishops,
shall be consecrated from the holy see of the Church of Constaninople;

while, naturally, each metropolitan in the dioceses named shall, in Union
with the bishops of the eparchy, consecrate the new bishops of those dioceses, as
it is ordered in the holy canons...."

Interpretation:

The institution of a protos is firmly and definitively established now; it is
Part of the ecclesiastical structure. (In Nicea the question still was whether or
not the bishops of some sees had more power than others.)

The structure is attributed to an "ancient custom”. (It is so attributed even
>n the case of the see of Rome; but Rome consistently refused to accept this
clause.)

The most important rights and duties of the metropolitan or of the
partriarch are in Connection with the ordinations. But otherwise there is not a
set body of laws defining the authority of the protos over a local church, certainly



88

there is nothing that would approximate the precision customary among Roman
lawyers. There cannot be any doubt, however, that the eparchs and exarchs
(patriarchs) functioned as judges in doctrinal disputesl7.

VIII. Conclusions

Undoubtedly, there were structural and legal developments; the moving
force behind them, however, was also theological. There was a progress in un-
derstanding the episcopal office.

Episcopal authority was not conceived as being of the same degree at every
see. Rather, it was conceived as given through the same consecration, being of
the same nature, but not of the same extension. Thus, bishops who received the
same consecration, could be superior or inferior according to the place of their
see in a hierarchical structure.

In the East, as far as we know, none of these developments was attributed
to divine law, but only to ancient customs.

The episcopal power was always perceived as having a collegial dimension;
there was an extensive use of local synods, and there was an overall ac-
knowledgement of the overriding power of the "great councils".

Part Two: Developments in the West

IX. Some historical datafrom the early church conceming the development of
the primacy ofthe see ofRome

In the beginning the unity of the church was expressed and safeguarded, in
the West as in the East, much more by the belief in and the practice of "com-
munion”, koinonia, communio, than by any organizational structure or legislative
Provision. This belief and practice was like cement holding together the faithful
and their bishop in each local church; it also kept together in a sacred unity the
bishops of one province, and the bishops of all the provinces. Locally, the
celebration of the Eucharist was its best expression; more universally, it was
manifested in the synods of bishops.

In the earliest times we have no more than some fragmentary and mostly
ambivalent evidence that the Bishops of Rome would have been aware of a
specific power vested in them and extending over the universal church™*.

The Epistle of Clement to the Corinthians, written about 96, is frequently
quoted; his language seems to suggcst more than a friendly interest in the
Problems of a sister church:

"To admonish you about your duty, we write ...

Take our advice, and you will not regret it.

They who do not follow what he (Christ) has said through us must know
that they commit an offence and expose thcmselves to no small peril...

Your obedicnce will bring us happiness and joy'®...".

Although the expressions used by Clement undoubtedly display a tone of
authority, there is no compelling reason to intcrpret them as the earliest
manifestations of a consciousness of primacy; they can be well explained as in-
spired by an awareness of the eminent position of the see of Rome in the Capital



of the Empire; also, as dictated by a special solicitude toward the church of
Corinth which, too, traced its origin back to the preaching of Peter and Paul.
Another writer often quoted is Ignatius of Antioch (died c. 110). In
particular his greetings to the Romans: "Ignatius to the church ... which presides
in the place of the region of the Romans ... which presides in charity," and his

Statement in chapter 3 "l wish to observe what you teach to your disciples" have
been invoked as evidence of his belief in the privileged position of the Roman

see. Such iocutions, however, are all too general to constitute specific proofs that
the martyr bishop spoke out of a conviction that the see of Rome had authority
over all other churches - including his own in Antioch. They may simply show his
respect for the church of Rome, the church of Peter and Paul.

At the end of the second Century, Irenaeus (died c. 202) referred to the
church of Rome as having potentiorem principalitatem™. The expression is dif-
ficult to interpret; it need not signify a consciousness of universal primacy.
Irenaeus may have been complimenting the Roman church for its apostolic
origin, or he may have been referring to the importance of the Roman see within
its Zone of influence, mainly Italy and Gaul.

For Cyprian, the Bishop of Carthage (249-258), the foundation for the unity
ofthe church was in the concord among the bishops. As they have received their
Power through one, Peter, they all had to act together in harmony, as one. But it
is not clear how far, if at all, such a reference to Peter signified a distinct belief
from the part of Cyprian in the universal primacy of the successor of Peter.

At the time of the Council of Nicea the see of Rome certainly enjoyed spe-
cial rcvecrence as the see of Peter and Paul; it was considered also a particularly
qualified witness for the tradition inherited from the apostles.

Throughout, the awarencss of communion has continucd to be the Prin-
cipal bond among the churches; cventually the "great synods” bccame the highest

cxpressions of this communion. As yet, no administrative structures developed
that would have embraced the whole church; such structures as far as they ex-
'Sted were built around the "provincial* (patriarchal) sees.

The Council of Sardica, 342, convoked by the Emperor at the request of
pope Julius, (substantially a Western council) acknowledged in its legislation the
supremacy of the see of Rome by giving in its canons 3, 4 and 5 juridical forms
io a procedure of appeal to the bishop of Rome. But this council was never
received in the East.

As we have seen, the Council of Constantinople, 381, in its canon 3 recog-
nized that tapresbeia tes limes was due to the see of Constantinople, after the see

of Rome. It would be poor exegesis to say that the council was concerned with
lhe issue of mere honor (or preccdence) only; if those sees had to be honored, it
Was because the council perceivcd a power attached to them. But it would be an
equally poor construction to hold that by the use of the short and subordinate
clause "after the see of Rome" the Council intendcd to make a prccise and firm
Statement about the extent of the authority of the Bishop of Rome.

Between the Councils of Nicea and Chalcedon, there were cases of several
bishops from the East sceking support from Rome; the most important among

them was the recourse in 404 by John Chrysostom to Innocent I; it happened
before the great confessor left Constantinople for his last exile.

89



90

Pope Damasus (366-384) was probably the first pope to invoke MT 16,18 "I
will give you the keys of the kingdom of heaven ..." to justify the primacy of the
Roman see over all other churches. Following him, the popes gradually
developed a theology of their office: since they were successors of Peter, they
were called to play the same role among the bishops that Peter played in the
apostolic College.

Thus Pope Siricius (384-399) spoke of his office as one inherited from
Peter, who in a mysterious way was present in his successor's actions““. He was
also the first to adopt the juridical vocabulary of the imperial Chancery, such as
rescripsimus, jubemus, decemimus\ his decisions were statuta sedis apostolicae.

Pope Innocent | (401-414) was probably the first to draw the outlines of a
systematic theology of the primacy of the see of Peter. For him, the authority of
the Bishop of Rome was the same as the authority of Peter; as Peter was the
exordium in the apostolate, his successor had a unique position in the church.

This identification of the office of Peter with that of his successor laid the
foundation for further developments22,

Pope Leo I, known also as Leo the Great (440-461), brought to conclusion
the systematic elaboration of the doctrine of the Roman primacy. In his explana-
tions, to justify his primacy, he invoked a secular metaphor commonly used to
justify the monarchical structure of the empire: since there is a body, corpus, of
citizens, there must be also a head, caput, the emperor. In the church, too, there
is a body composed of the faithful, hence there must be a head, the successor of
Peter. But Leo’s main arguments were theological: to govern the church for him
meant to participate in Christ's power and to act in the name of Peter: cuius vice
fungimur. Indeed, his tomus was received at the Council of Chalcedon with the
cry: "Peter has spoken by Leo". But the significance of that cry is by no means
clear since in its canon 28, the same council granted the Privileges that the
Bishop of Rome possessed to the Bishop of Constantinople23.

Once the theological framework was in place, the elaboration and imposi-
tion of juridical categories followed. Naturally enough, the Western churches,
closer to the great legal traditions of Rome, were more receptive to these
developments than the Eastern ones.

The Eastern churches continued to attribute supreme importance to the
traditional ways of koinonia, expressed through synods - especially by "great
synods”, which became known as ecumenical councils. They continued also to
hold that when an issue was the concern of all the churches (as most doctrinal
issues are), a universal council was the only appropriate means of finding the
correct answer, because in the deliberations of the bishops the Spirit of Christ
was present and preserved the church in truth2'l

X. A comparative table of the developments in East and West covering the
period ofthefirstfive centuries

EAST WEST

Severalprotoi in order of oneprimas

precedence

on-going emphasis on synodal increasing emphasis on

structures and practices monarchical government



references to "ancient customs" increasing references to
Apostle Peter

each province has its one administrative structure
administrative structure develops for the West
koinonia is seen in the Union communio is seen in Union with
of the patriarchs, metropolitans the see of Peter

and bishops

strong rcliance on the charismatic increasing reliance on the
element (not excluding the juridical) juridical elements (not excluding
the charismatic)

a "great synod" (ecumenical council) a trend toward regarding the

is the highest manifestation of unity decrees by the primas as having
the same authority as those of
a general synod

XI. Conclusions in view ofthe general topic ofthe convention: "The protos and
his jurisdiction in the local church."

The first four centuries in the history of the Christian church have seen the
firm development of the monarchical episcopate in the "parishesl, that is in the

dioceses” in our modern language; they have seen also a hierarchical structure
developing within the episcopate.

Three grades can be clearly distinguished as well cstablished in the fourth
and fifth centuries; the grade of bishop, mctropolitan and patriarch - even if the
last name has not become universal yet.

The authority of the metropolitan and of the patriarch is strongly affirmed
in the matter of the ordination of bishops for sees within the metropolitan’s or

the patriarch’s own territory. Otherwise the councils contented themselves with

general assertions concerning the authority of the protoi. It is reasonable to as-

sume, howecver, that they must have had authority to urge, or to compel, the
fiishops within their territory to observe the conciliar decrees. The penalty for

disobedience could have been the denial of communion, a primarily spiritual

sanction but with legal consequences.

The authority of the synods, on their own level, was overriding. A "great
synod" (ecumenical council) was considered the highest expression of the full-
ness of power granted to the church. In it, through the communion of bishops,
(he Spirit of the Lord was present,

The West increasingly tended to build a legal structure for the operations
°f the church; the East tended to rely on the charismatic gifts present in the
Community, in particular present in the bishops whose task was to be the keepers
°f God’s own household; oikonomoi tou theou.

91



92

APPENDIX

Diuring the discussions following this paper, and then again at various times
during the Congress the question about the origin of the office of the protos was
raised.

I think the Conference of Professor Gisbert Greshake goes a long way to
answer this query - and more. His doctrinal insights can account not only for the
origin of the office of the protos but also for that of the episcopal synods in what-
ever form. The facts seem to confirm his insights - the sign of a sound theory.
The issue of the origin of the office of the protos has its own Contemporary inter-
est: ultimately it is about the nature of the episcopate. The correct answer
should throw light on the nature of the power of individual bishops and of the
episcopal College in the church.

In this broader context, | would like to record here the opinion | expressed
in the debates during the congress.

First, there is no evidence whatsoever that any of the great councils ever
raised the question about the origin of the power of the metropolitans, or
patriarchs, or episcopal synods. To attribute an answer to them when there is no
sign that they were even remotely aware of the question, would be absurd and
could amount to a falsification of history.

Second, the sound way to finding an answer to the question "What was the
origin of the office of the protos?" is through accepting the historical fact that
there was an organic evolution that produced a hierarchical structure within the
episcopate.

This was a "spontaneous evolution" in the church, not brought about by any
kind ofjuridical act. Accordingly, the explanation must be a theological one; it
cannot come from canon law. Here | can only indicate in bare outlines what this
explanation could be.

Catholic tradition always held that the College of the apostles received spe-
cial powers from the Lord, and this power was rooted in, and was sustained by,
the Spirit of Christ present in the church. Further, tradition held that the same
Spirit which continued to assist the bishops, the successors of the apostles; to
prove this it is enough to recall the well known formula used by councils: "It
pleased the holy Spirit and us".

The episcopal body, as so many othcr institutions in the church (e.g. the
sacraments), developed under the subtle impulse and guidance of the Spirit. In
the episcopal synods the internal energies of the episcopal College became ac-
tuated either partially, in particular synods; or fully, in ecumenical councils.
Similarly, in the office of the protos, the same internal strength manifested itself
in the Service of the church.

From the point of view of modern Roman Catholic theology, there should
be no difficulty with this explanation. Vatican Council Il affirmed unambiguously
that the episcopal College has full, supreme and universal power (exousia, one
should say) over the church. This power is obviously rooted in the assistance and
presence of the Spirit to the body of the bishops. It would be absurd to assume
that such a power becomes instantaneously operative when the College is as-
sembled in an ecumenical council - but not before. The Spirit can well actuate
parts of the whole body, and the church may instinctively perceive it. This per-
ception is what has brought into existence the hierarchical structure of the epis-



copate in the church, and this is wthat led the bishops to become aware of their
special power in their synods - long before there was any theorizing about it.
Vatican Council Il has spoken explicitly of the supernatural instinct of faith pos-

sessed by the faithful - including the bishops.

Any other approach would run counter the historical facts. There was
certainly no act of "delegation” of powers to the protoi by someone higher in the
hierarchy. Equally certainly, there was no "promotion” by some secular power;
the structure developed before the Constantinian settlemcnt.

A good argument can be made thal both the Western and Eastern church
always acted on the assumption that the Spirit assisted the church in developing
its structures; both recognized the validity of synods, particular and universal,
long before any legislation regulated their convocation; both honored the hierar-
chical structure of the episcopate long before any theory existed about it.

Admittedly, the first Code of Canon Law of the Roman church, promul-
gated in 1917, classified the Offices of metropolitans and patriarchs as
"participating in the supreme power" - meaning the power of the pope; that is,
the Code implied that their office originated in some kind of delegation. But the
Code was not a doctrinal document; nor was it guaranteed to be free of error in

matters of history or theological opinion.

Significantly, the new Code is much more cautious (and ecumenical) con-
cerning these issues; it speaks simply of "groups”, coetus, of particular churches,
leaving any deeper explanation to the theologians.

If one accepts that the power of the episcopate is primarily with the Col-
lege, there is no difficulty in saying that there can be different degrees of

Participation in it. The capacity for such participation is given through the epis-

copal Ordination, the actual power (in different degrees) is obtained by cach
bishop taking his place in the koinonia, communio, of the universal church, ac-

cording to the organizational structures of the church.

This is by no means a full answer to a difficult question; much remains to
be explored. But it indicates the direction that our reflections should take in or-

der to find an explanation which fits the facts of history and at the same time is
theologically satisfactory.

Notes

1 The material connected with the topic is immense; in the circumstances
°f a Convention it can be handled only by a judicious selection of the most im-
portant documents. Besides, no single person can possibly dojustice to the com-
plex and difficult problems involved. C -

2 | consistently use the terms "authority” and "power", not "iunsdiction’,
The reason for this terminology is that ius dicere (hence iuris-dictio) in classical
(and Justinian’s) Roman law meant the act of giving an authoritative answer by
those who knew the law (iuris-prudentes); it did not mean any kind of legislative,
administrative or judicial power. With tne revival of Roman law in the West, the
form jurisdiction received a new meaning; it meant legal power. It was sub-
stituted for the ancient terms of authority and power. See also note 6.

3 The very fact that there were several "principal” sees in the East has
probably contriouted toward a development which emphasized synodal govern-

ttent; the fact that there was one principal see in the West certainly facilitated
the gradual concentration of power in that see. Such historical circumstances

93



can be important factors even if the decisive considerations are of theological
nature.

4 A notable exception may have been the development of the Roman
primacy, in which case theological reflections by the popes themselves may have
preceded their practical actions.

5 It is interesting to note that the apostolic and post-apostolic church feit
free to create important Offices and structures, cf. the creation of the office of
the diaconate reported in the Acts, the gradual differentiation between the pres-
byterate and episcopate, and the establishment of a hierarchy among the bisnops
themselves. Such historical events can contribute a great deal toward un-
derstanding the internal power of the church.

6 In the West, the adoption of the legal term iurisdictio in the twelfth
Century and its use in place of the biblical potestas has led to an impoverishment
of the understanding of authority. Potestas was the translation of the biblical
dunamis which had a connotation of the action of the holy Spirit; he alone could
give power in the church. Jurisdiction was a secular concept, used equally in civil
law, with no spiritual content.

7 In the Christian church, in the historical course of events, there is always
a process of developing minds; we believe, under the guidance of the Spirit. The
faithful themselves progress in the understanding and application of the
evangelical doctrine.

Behind the changes which have taken place in the early church in the ex-
ternal Organization or the community and of its governance, there was in the
East as in the West a developing theological understanding of the church.

The organizational rules had their origin in a theological vision, even if such
vision was not clear, or perhaps not at all, articulated.

8 Around the times of the Council of Chalcedon there have been far reach-
ing developments in the West. Leo | has articulated with clarity the theory that
the bishop of Rome is the "vicar" of Peter, hence his acts have decisive value
even without "synodal" Support. Some historians see in it the first clear and
systematic formulation of the doctrine of the Roman primacy. In the East, there
was a continuity in the dedication to synodal government, even if that doctrine is
not explained with equal clarity.

9 This title, and the one which will follow "Developments in the West" does
not imply that each process of development was confmed to one part of the
church. Since there was an undivided church, the East contributed greatly to
some developments in the West, and vice versa.

10 At tne Council of Nicea the question for the bishops was whether or not
the bishops of metropolitan and provincial sees had supervisory power over
"parishes" within the metropolitan and provincial territory. Their answer wasyes.
At the Councils of Constantinople and Chalcedon the existence of some prin-
cipal sees with special power was taken for granted, but there were still ques-
tions as to which sees should possess such Privileges and what should be the
precedence among them.

11 All translations of conciliar texts are taken from the English edition of
Hefele, History of councils. Since the text of some canons is rather complicated,
especially in translation, | present them broken up into easily readable units.

12 The law that no single bishop must ever ordain another bishop points
toward a belief in the collegiate nature of the episcopate.

13 Hefele writes:

"Thus the apostles often passed through the principal cities of one province
for the purpose of preaching tne gospel there before entering another, and after-
wards tney treated the faithful of that province as forming one community. For
instance, St.Paul writes to the Church of God at Corinth, and to all the faithful
of Achaia (2 Cor. 1,1): he unites, then in his thoughts all the Christians of the
province of Achaia, and at the head of the Churches of that province he places
that of Corinth, which was its political Capital. He adresses in the same manner
another of his letter "to the Churches of the Galatians" (Gal 1,2), again uniting in
his mind all the communities of that civil province. The result of this action was,



that the bishops ofthe same province soon considered that there was a certain bond
between them, and the bishop of the Capital thus gained insensibly a sort ofpre-
cminence over his colleagues in the province." (See vol. 1, ed 1894, p.382.
Emphasis added.)

14 Irenaeus wrote:

"When differences arise in any question, must we not have recourse to the
most ancient churches where the apostles lived and learned from them a sure
answer to the question at issue?" (Adv. Her. 111, 4, 1; PG 7,855, as quoted in
Hertling, Communio, p.55)

Tertullian is another witness:

"It is clear that all teaching agreeing with that of the apostolic churches,
from which the faith took its origin as from a mother, is to be judged true. For
there can be no doubt that these churches received it from the apostles, the

apostles from Christ, and Christ from God ... We are in communion with the
apostolic churches and our teaching must differ in no way from theirs. That is
the testimony of truth." (The Prescription ofHeretics, 21. PL 2,38; ibid.)

These texts are also beautiful testimonies the unity of the church; they
come from the West and honor the Eastern sees.

15 A canon of the Synod of Antioch in 341 made it clear that the church
hked to follow the civil administrative divisions: "The bishops of each eparchy

uiust understand that it is the bishop of the metropolis (political Capital) who
has Charge of the business of the eparchy, because all meet at the metropolis to
fransact their business." (H 1,382)

Dvornik calls this the "principle of accommodation”.

16 In modern parlance we tend to separate "honor" from "power"; in anti-

to rend honor to someone meant to acknowledge his power. The Greek-
S_ sh Lexicon (by Liddell and Scott, Oxford University Press) gives the follow-

ing meanings oftimes: 1. worship, esteem, honours, such as are accorded to gods
or to superiors ... 2. honour, dignity, lordship, as the attributes of gods or kings ...
3. dignity, office, magistracy ... etc.

17 This should not be conceived, however, on the model ot a modern trial,
Or of a trail on the Roman pattern. Orthodoxy was enforced through the denial
°f communion.

18 In the following pages my purpose is to explain how the awareness of a
Universal primacy developed in Rome; it is not my Intention (it would be beyond
the scope of this paper) to report on the complex history of the evolution of
power of the Roman primate over the local churches within the Western
Patriarchate".

19 All quotes are from the same letter. For the original text and Latin
translation see Enchiridon Symbolorum (by Denzinger & Schénmetzer, 34" ed.,
Herder) no.102. Doubt has been moved also about the author of the letter; the
hypothesis that it could have been written by a Clement other than the Con-
temporary Bishop of Rome cannot be disproved. See ibid., in the introductory
remarks.

20 "Ad hanc enim ecclesiam, propter potentiorem (potiorem) prin-
Hpalitatem, necesse est omnem convenire ecclesiam - hoc est eos qui sunt un-
uique fideles - in qua semper ab his qui sunt undique conservare est ea quae est
ab apostolis traditio.” (Adversus hereses. 3.3.3.)

The m_eanin%of the text is disputed on several counts: it is a translation
Eom the original Greek which has not been preserved; hanc ecclesiam may refer
[o the church of Rome, or (more likely?) to the universal church; potentiorprin-
cipalitas may mean a supenor origin, or a priority in time, or a more effective
Hadership; necesse est convenire need not mean a juridical Obligation. (See New
Catholic Encyclopedia, 7,632.)

21 He writes in his first decretal letter:

"We bear within us the burdens of all who are weighed down, but it is
rather the Blessed Apostle Peter who bears these burdens in us, since, as we
frust, he protects us in all the matter of his administration and guides us as his
heirs." (Epist. 1.1; see New Catholic Encyclopedia, 13,258-259.) 95



96

22 He writes to the African bishops:

"Each time a problem has to do with a question of doctrine | consider that
the bishops, our brothers, should refer it to Peter, the founder of the episcopate,
to provide for the common good of all the churches throughout the whole
world." (Epist. 30.2; see NCE 7,520.)

23 Congar has given us a good summary of Leo’s doctrine concerning
authority in tne churcn:

"Pour saint L6on, la Charge pastorale est r6partie ("multique pastores"),
mais eile reste une et, en ce sens, colldgiale: de fa“on, cependant, que, dans
cette unit6 organique, le successeur de Pierre est toujours caput, princeps, fons,
chef, premier, source. 1l y a donc a la fois monarchie et collaboration. De fait,
les papes du V° siede parlent souvent en terme de "colitige"; ils con?oivent leur
primautd comme la présidcnce d’'une Communion unique et universelle, comme
la Charge d’affermir leurs freres. Mais cette prdsidence est autre chose qu’une
Situation de "primus inter pares" car si, entre les apoétres (les dveques), la aignitd
est commune, il existe une "discretio potestatis" (L6on, Epist. 14, 11). Le collbége
est hidrarchiso selon le schfeme: tete-corps ou membres." (Yves Congar, L'Eglise,
de saintAugustin & l'ipoque modern, Cerf, Paris 1970, p.30).

24 This position has nothing to do with the tneory of conciliarism as it
developed later in the West, In conciliarism the communio is broken: if they
judge it necessary, the bishops can take a stand against the primas; in the ancient
doctrine of communio through synods, all bishops, from the first to the last,
ought to be together in harmony so that the holy Spirit could speak through
them. In the first case there is a broken church, in the second there is a church
united in prayer and Service.

Bibliography

J.Alberigo, and al., Conciliorum oecumenicorum decreta. Istituto per le
scienze religidse, Bologna 1973.

R.E.Brown, and J.P. Meier, Antioch and Rome. Paulist Press, New York
1983.

Brown, Priest and Bishop: Biblical Reflections. Paulist Press, New York
1970.

P.-Th.Camelot, Ephtse et Chalcddoine. L'Orante, Paris 1961.

H.von Campenhausen,and H.Chadwick, Jerusalem and Rome: the Problem
of Authority in the Early Church. Translated from the German. Fortress Press,
Philadelphia 1966.

Campenhausen, Ecclesiastical Authority and spiritual Power in the Church
of the First Three Centuries. Translated from the German. Stanford University
Press, Stanford 1969.

W.De Vries, Orient et Occident: Les structures eccl6siales vues dans
I’histoire des sep't premidrs conciles oecumdniques. Translated from the
German. Cerf, Paris 1974.

F.Dvornik, Byzantium and the Roman Primacy. Translated from the
French. Second printing with corrections. Fordham University Press, New York
1979.

Dvornik, The Idea of Apostolicity in Byzantium and the Legend of the
Apostle Andrew. Dumoarton Oaks, Washington DC 1958.

A.Faivre, Naissance d’une hidrarchie. Beauchesne, Paris 1977.

H.E.Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte: Die katholische Kirche. Fourth
ed., Bohlau, Kéln 1964,

J.Gaudemet, L’Eglise dans I’Empire Romain (IVV°-V° siecles). Sirey, Paris
1958.

Ch.J.Hefele, A History of the Councils of the Church. Vols. I-11lI- Trans-
lated from the German; reprint of the 1883 edition. T. & T. Clark, Edinburgh
1883.



Hefele, Histoire des Conciles. Translated from the second German edition,
with notes added by the translator. Vols. I, part 1; Il, part 1., Letouzey, Paris
1907.

L.Hertling, Communio: Church and Papacy in Early Christianity. Trans-
lated from the German. Loyola University Press, Chicago 1972.

J.M.Hussey, The Ortnodox Church in the Byzantine Empire. Clarendon
Press, Oxford 1986.

ThA..Kane, The Jurisdiction of the Patriarchs of the Major Sees in Anti-
quity and in the Middle Ages. Cathohe University Press, Washington DC 1949.

) D.E.Lanne, "Eglises locales et patriarcats & I’6poquc des grands conciles”,
in: Irenikon, 34 (1961), pp.292-321.

J.Meyendorff, Byzantine Theology: Historical Trends and Doctrinal
Themes. Fordham University Press, New York 1979.

Ch.Munier, L’Eglise dans I'Empire Romain (II*-111“ sitcles), Cujas, Paris
1979.

O. de Urbina, /., Nic6e et Constantinople. Translation from the Spanish.
L’Orante, Paris 1963.

J.Pelikan, The Emergcnce of the Catholic Tradition (100-600). Uni-versity
of Chicago Press, Chicago 1971.

W.M.Ploechl, Geschichte des Kirchenrechts. Band I: Das Recht des ersten
Jahrtausends. Herold, Wien 1959.

J.H.Sieben, Die Konzilsidee der Alten Kirche. Ferdinand Schoeningh,
Paderborn 1979.

J.-M.-R.Tillard, L’6veque de Rome. Cerf, Paris 1982.

P.Vallin, Les Chrdotiens et leur histoire. Desclde, Paris 1985.

97



Empty Page



THE CONCEPT OF 'PROTOS’ IN THE EASTERN CATHOLIC
CHURCHES

Clarence Gallagher, Rome

In the eastern churches that are in full communion with Rome there is a
variety in structure and government. Six are patriarchates, one is led by a major
archbishop and others have metropolitans. In this paper | have restricted my
study to the concept of 'protos’ that is to be found in the six patriarchates. The
canonical legislation of these churches is at present laid down in the four
apostolic letters promulgated by Pope Pius XII between 1949 and 19571. The
Part that is of interest for this study is, of course, the motu proprio "Cleri
sanctitati* of 1957, since this contains most of the current legislation on the
structure and government of the eastern catholic churches.

The first pari of this paper provides an outline of the concept of the

Patriarch that is to be found in the current canonical legislation. This is followed
by a summary of the criticism of this legislation from within the eastern catholic

churches. Then the Second Vatican Council's Decree on the Eastern Catholic
Churches is discussed in so far as it affects the concept of the patriarch. Finally,
a brief account and evaluation is given of the revision of oriental canon law that
is currently being carried out in accordance with the teaching of the Vatican

Council.

The Motu Proprio "Cleri Sanctitati"

According to the law of the eastern catholic churches there is one supreme

Protos’ over all the churches - Latin and eastern - and that is the Bishop of
Rome: "The Roman Pontiff as the successor of Saint Peter has not only the

Prerogative of honour but also the supreme and full power ofjurisdiction over
ihe universal Church, in matters of faith and morals as well as those that pertain
to the discipline and government of the Church throughout the whole World"2.
The canon goes on to state: "This power is truly episcopal, ordinary and im-
®cdiate, and extends over each and every Church as well as over each and every

Pastor of souls as well as over the faithful, and depends on no human authority."
This canon is, of course, taken directly from the dogmatic Constitution, Pastor

A”emus of the First Vatican Council. "Cleri sancitati" goes on to list the canons
&at regulate the calling and directing of a general council which, it States, "has
supreme power over the whole Church" (c. 173 § 1). Next in order comc the

canons on the "Cardinais of the Holy Roman Church", and then the Roman
Curia with the legislation that governs the Roman congregations, tribunals and

ORices. This is followed by the canons that deal with papal legates.

It is only in Chapter VI that the current law for the eastern catholic chur-
ches comes to deal with the patriarch (cc. 216 - 314). The Order is itself sig-

njficant and expresses an underlying ecclesiology. Intcresting, too, is the heading
8lven to this whole section of the law: "De suprema potestate deque iis qui eius-
~em sunt canonico iure participes". This implies that the patriarchs are granted

y canon law a share in the supreme power that, by divine law, belongs only to

99



100

the Bishop of Rome. In this view patriarchal jurisdiction is understood as a
participation in or a derivation from the power of the Roman Pontiff, similar to
that granted by the pope to the Roman congregations3!

The concept of 'protos’ that applies to the patriarch of an eastern catholic
church is clearly expressed in c. 216 § 1 of "Cleri sanctitati": "Special respect is
due to the patriarchs of the East, in accordance with the oldest tradition of the
church, since they preside each in his own patriarchate or rite as father and head
with the most ample powers, granted or recognized by the Roman Pontiff'. "The
title of patriarch is given to the bishop to whom the canons assign jurisdiction
over all other bishops, including metropolitans, the clergy and the faithful of a
territory or rite, to be exercised under the authority of the Roman Pontiff, ac-
cording to the norms of law" (CS c.216 § 2). Patriarchal jurisdiction is, therefore,
understood to be supra-episcopal and to be exercised under the authority of the
Bishop of Rome.

The patriarch is electcd by the patriarchal synod in which all the bishops of
the patriarchate have the right to vote (cc. 221 & 224). No lay involvement in the
election is permitted "by recommendations of candidates, or in any other man-
ner" (224 § 3). If the person elected is not already a bishop, all proceedings are
halted until his election is confirmed by the Roman Pontiff (c. 235). All bishops
in the eastern catholic churches are, of course, "freely appointed by the Roman
Pontiff, or if lawfully electcd, confirmed by him" (c. 392 § 2). The newly-elcctcd
patriarch must write at once to the Roman Pontiff, informing him of the election
and forwarding his profession of faith and his oath of fidelity taken before the
synod (c. 236): he must at the same time petition for ecclesiastical communion
and for the pallium as a sign of the fullness of the pontifical office (c. 236 § 1).
The synod must also write to the Roman Pontiff about these very same things
and ask for communion and for the pallium for the new patriarch (c. 236 § 2)!
Once lawfully elected and enthroned, the patriarch is the head and father of his
church. However, until he has received confirmation from the pope in consistory
and has been given the pallium, he may not perform certain acts that are con-
sidered to be the full exercise of the patriarchal office: the convocation of the
patriarchal synod and the election or consecration of bishops (c. 238 § 3)".

According to the law the patriarch has ordinary jurisdiction over the
bishops, clergy and faithful within the territory of the patriarchate. He has,
therefore, executive, judicial and legislative power for the entire patriarchate,
though he can enact laws only within the patriarchal synod. He has the right and
duty of Visitation of the whole patriarchate. He convokes and presides over the
synod and is the authentic interpreter of synodal legislation. In particular cases
he may dispense from the general laws of the church5. He has a supervisory role
in the patriarchate and can act in cases of negligence. When an eparchy falls
vacant, he takes over the government and sees to the election of the new bishop
- who has to be confirmed by Rome - and he has the right to consecrate the new
bishop. Every five years the patriarch must submit a report to Rome on the state
of the patriarchate, and he is required by law to visit Rome to present this
report, venerate the tombs of the Apostles and visit the Roman Pontiff (cc. 273,
274, 275). The first approval of liturgical books for the oriental churches is
reserved by law, not to the patriarch, but to the Roman Congregation for the
Oriental Church (c. 195), but it is the duty of the patriarch to guarantce the



fidelity and integrity of the various editions of liturgical texts, and only the
Patriarch may authorise their publication (c. 279).

Within the territory of the patriarchate the catholic patriarch’s jurisdiction
is fairly extensive - as can be seen in Articulus Il, cc. 240 - 282: De iuribus ei

obligationibus Patriarcharum, and Articulus Ill, cc. 283 - 285: De privilegiis
Patriarcharum. And although this is more extensive than that of an Orthodox
Patriarch in some ways, there is no question of completely independent govern-
ment. Not only is he bound to have frequent rccourse to the Roman Pontiff, he

must also excrcise his jurisdiction in collaboration with his fellow-bishops. He is
by no means a pope in his patriarchate. He can only legislate within the synod

and hc needs the consent of the synod for ccrtain matters of great importance.
The Permanent Synod, consisting of the patriarch and four bishops, is his Prin-
cipal advisory body for everyday administration and its counscl or consent is re-
quired for all patriarchal business of importance (cc. 288 - 295). This underlines
the collcgial nature of church administration in the eastern churches. Finally, the
Power of the patriarch "can validly be exercised only in the patriarchate, unless
°n account of the nature of the matter or of law the opposite is truc" ("Cleri
sanctitali" c. 240 § 2; cf. also c. 216 § 2,2").

Criticism of "Cleri sanctitali”

The legislation of "Cleri sanctitati”, that | have only sketched in briefest out-
line, came in for severe criticism from a number of eastern catholics. It was seen

as a clear reflection of the tight Roman ccnlralisation that had developed over
the centuries within the Latin church and was now being forced upon all the
eastern churches in union with Rome. The very structure of the motu proprio

was taken as a clear indication of this Roman centralisation: the canons concern-
ing the patriarch - the ’protos’ - come only aftcr the legislation conccrning the

Roman cardinals, the Roman Curia and the legates of the Roman Pontiff. The
fact that the law for the eastern churches was promulgated, in no way by the
‘protoi’ of these churches, but by the Roman Pontiff alone in four apostolic let-
ters issued motu proprio, was taken as another indication of Roman centralisa-
tion.

Another clear sign of the same Latin mentality was seen in the very close
similarity between the eastern canon law and the Latin Codex luris Canonici that

bad bcen promulgated in 1917. In fact, most of the canons in the four motu

Proprios had bcen taken directly from the Latin Code, and the oriental codifiers
bad of set purpose taken the Latin Codex as the model for the eastern codifica-

tl°n. This met with much criticism. The Melkite patriarch, Maximos IV, was

Particularly severe: "Per non citare che I'esempio della recente codificazione del
diritto canonico orientale, fatta a Roma, noi dobbiamo ben constatarc, con ram-

marico, che malgrado un apparato critico impressionante ed una terminologia
ispirata alle fonti orientali, malgrado ancora un lavoro molto meritevole, ilfondo

della codificazione resta sfortunatamente molto latinizzante. E questo non 6 stato
Sempre colpa dei tecnici che vi hanno lavorato, ma dello spirito che regna
nell'ambiente nel quéle tale lavoro i stato fatto. Per tale ambiente, l'ideale

suPremo rimane l'operare il pit grande riawicinamento possibile, nel fondo e
nella forma, con il diritto della Chiesa latina"e.

101



102

It was, however, the legislation on the rights of the patriarch and the synod
that came in for special criticism. It was thought that the canonical autonomy of
the eastern catholic churches had been so limited that any semblance of Self-
government had disappeared. It was objected that confirmation by the Roman
Pontiff or approval from Rome should be required in so many cases. The extent
of the competence of the Roman Congregation for the Eastern Church was
questioned. However, the point that was denounccd most severely was the
restriction of patriarchal jurisdiction to the territory of the ancient patriarchales.
Although, according to c. 216 § 2,2°, "patriarchs possess authority over the faith-
ful of the same Rite who reside outside the boundaries of their territory to the
extent it is determined expressly in general or particular law", in fact, the
patriarch is granted almost no authority outside the boundaries of the ancicnt
patriarchal territory. This continues to be a matter of controversy and it will be
discussed in greater detail later when the revised law is under consideration.

This critique of the canon law for the oriental catholic churches was elo-
quently expressed by a number of the fathers at the Second Valican Council,
summoned so shortly after the promulgation of "Cleri sanctitati" in 1957. Re-
prehension of the law on the patriarchs is particularly clear in the interventions
by the Melkite Patriarch, Maximos IV. At the tliird session of the council, while
discussing the proposed dccree on the eastern catholic churches, his main
criticism was levelled at the section that dealt with the patriarchal office. This he
regarded as quite inadmissible for a number of reasons. "For the institution”, he
said, "that is the most venerable in the hierarchy after the roman primacy, the
Schema has only succeeded in giving scholastic definitions (which are further-
more incomplete) and Platonic aspirations, most often repeating recent canon-
law texts, as if Vatican Il had not been summoned to make certain advances but
ought to content itself with the prescribed Status quo™”’.

Patriarch Maximos made four main points. First of all, he thought it false to
present the patriarchate as an institution peculiar to the east, since it is an in-
stitution common to the whole church. The primary patriarch of the Catholic
Church is the Bishop of Rome, Patriarch of the West. The concept of the
patriarchate tends to be forgotten in our time but, continued the Patriarch of
Antioch, in fact it is necesary for a meaningful dialogue with our Orthodox
brethren. Secondly, he maintained that the patriarchate is not an anonymous in-
stitution. So the sees should be named in the decree, even if the list has to be
completed by the inclusion of more recent patriarchal churches. Thirdly, the col-
laboration of the ancient patriarchs was a visible expression of the communion
of all the churches. It might be a good thing to rejuvenate these ancient forms of
ecclesial communion. The fourth and last point concerned the canonical auto-
nomy of the eastern catholic churches. "Finally, the patriarchate is not only a
simple honorary dignity. Its dignity ought to be only the external expression of its
effective importance. Moreover, it ought not to be a question of covering the
Eastern Patriarchs with honour and granting them precedence in Order to go on
to treat them as subordinates whose authority is limited, in the smallest details,
by numberless compulsory appeals, both before and after, to the decasteries of
the Roman Curia. Without infringing upon the prerogatives of the Successor of
Peter, the patriarch, with his Holy Synod, normally ought to be the (court of)
last instance for all the affairs of his patriarchate. It is this internal canonical
autonomy which has saved the Christendoms of the East from all sorts of vicis-



situdes throughout history. It could be an interesting formula lo be envisaged for
other ecclesial groups existing in special conditions. 1t could also act as the
foundation of union between the Catholic Church and other Churches, of the
West as well as of the East". He concludcd his spcech with a plea that the
fathers keep in mind the ecumenical aspect of what they were doing at the coun-
cil. "The Circuit of Catholicism must not be confmed to a dynamic and conquer-
ing latinity on the one hand, and on the other to a fraction of the East, a fraction
that is more or less weak, assimilated and absorbed. The circuit must be Icft
open"8.

The importance of a genuine restoration of the Institution of the patriar-
chale was stressed by other council fathers. Cardinal Lercaro, Archbishop of
Bologna, maintained that, in dealing with the patriarchates, the council was deal-
>ng with the structure of the Catholic Church as a whole. 1t was, therefore, an ex-
tremely important matter for the whole church and not simply for the eastcrn
catholic churches”. This same point was made even more forcefully by Abbot
Hoeck of Bavaria who began his Intervention with these words: Cardo totius
guaestionis sic dictae orientalis est structura patriarchalis Ecclesiae, quae nisi
plene restaurata fuerit sub respectu ccumenico nihil ferc actum erit ,0.

Abbot Hoeck reminded the council that the patriarchal Institution had
been a living reality throughout the first millenium of the Church’s history. While
*t is true that patriarchates have been re-established in the churches that have
returned to full communion with Rome, the fact remains that the rights of these
catholic patriarchates have been and still are only a shadow of the rights that
°nce were theirs. It is for this reason that these catholic churches have frequent-
>y been regarded by their Orthodox brothers as having betrayed the traditions of
their fathers. For Abbot Hoeck the patriarchal question has enormous ecumeni-
cal importance; when re-union does at last come about, one can hardly expect
the Orthodox churches to submit to the control of the Roman Curia. To accept
the primacy of the pope is one thing and it is central. To accept the particular
way that this Petrine primacy is exercised today is quite another, especially since
this is so very different from the way the primacy was exercised when the church
was one. As did Cardinal Lercaro, Abbot Hoeck also stressed that, in dealing
w*th the patriarchate, the council was in fact touching on the Constitution ol the
universal church. It was a central problem for the council to face. What was sug-
gested on this topic in the proposed decree seemed to the Abbot to make hardly
any progress except for the note appended to n. 9, whcre it is stated that the
rights and Privileges of the patriarchs "be restored in accordance with the rights
a°d Privileges of each church", and these in fact are the rights and Privileges
which existed in the time of union between East and West. This appeared to Ab-
bot Hoeck to be too imprecise. The whole matter needed a thorough reexami-
nation”.

Abbot Hoeck’s appcal that the autonomy of the patriarchates should be
Proclaimed by the councile, feil on deafears. So did Cardinal Lercaro’s proposal
that the place of the patriarchs in the hierachy be thoroughly reexamined as a
Problem of universal church structure. However, the council did promulgate the
Decree on the Oriental Churches. In spite of its imperfections it was thought
bctter than nothing at all. In fact, it has had considerable effcct on the revision

the canon law for the eastern catholic churches.

103



104

The Decree on the Eastem Catholic Churches

The Roman Catholic Church’s most authoritative Statement to date on the
concept of 'protos’ in the eastem catholic churches is undoubtedly to be found
in the Second Vatican Council’s Decree on the Eastern Catholic Churches,
Orientalium Ecclesiarum, promulgated by Pope Paul VI in Council on November
21st, 1964. This opens with the affirmation of the importance of the institutions,
liturgical rites and ccclesiastical traditions of these churches as pari of the
patrimony of the universal church (O.E. n.l). The council also affirms that it is
the desire of the church that the traditions of each particular church should be
preserved in their integrity (n. 2). The decree goes on to state that all these
particular churches, - tum Orientis tum Occidentis- although differing in their
liturgy, their ecclesiastical discipline and their spiritual patrimony, nevcrthelcss
enjoy an equal dignity and have the same rights and obligations. So no single
church is superior to others ratione ritus (n. 3).

It follows from these principles that every particular church should be cn-
couraged to develop according to its own spirit and tradition. The decree also
encourages those hierarchs of particular churches who have overlapping juris-
dictions in the same territory - in eodetn (erritorio iurisdictionem obtinentes - to
work together in harmony (n. 4). This clear recognition of the fact of different
juridictions in the same territory is interesting in the light ofthe controversy over
the "territorial principle!' that is incorporated in this same decree (nn.7 & 9).
The decree goes on to "declare solemnly" that the churches of the East and of
the West "iure poliere et officio teneri se secundum proprias disciplinas pe-
culiares regendi, utpote quac veneranda antiquitate commendcntur, moribus
suorum fidelium magis sint congruae atque ad bonum animarum consulcndum
aptiores videantur" (n.5). These churches should, therefore, avoid unnccessary
changes in their own ancient traditions and they are even invited by the council
to make every effort to revive sound traditions that may have fallen unduly into
desuetude. This is a solemn invitation to the eastern churches to be faithful to
their inheritance and return freely to their own genuine traditions (O.E., n.6).

It is within this context of mutual recognition and respect between all the
churches that the decree gives a brief outline of the office of the catholic oriental
Patriarch (O.E., nn. 7 - 11). The actual text requires careful consideration:

"Ab antiquissimis temporibus in Ecclesia viget institutio patriarchalis, iam a
primis Synodis Oecumenicis agnita.

Nomine vero Patriarchae orientalis venit episcopus, cui competit iurisdictio
in omnes episcopos, haud exceptis metropolitis, clerum et populum proprii
territorii vel ritus, ad normam iuris et salvo primatu Romani Pontificis.
Ubicumque Hierarchi alieuius ritus extra fines territorii patriarchalis con-
stituitur, manet aggregatus hierachiae patriarchatus eiusdem ritus ad
normam iuris.

Patriarchae Ecclesiarum Orientalium, licet alii aliis tempore posteriores
omnes tarnen aequales sunt ratione dignitatis patriarchalis, salva inter eos
praecedentia honoris legitime statuta.

Secundum antiquissimam Ecclesiae traditionem, singulari bonore prose-
quendi sunt Ecclesiarum Orientalium Patriarchae, quippe qui suo quisque
patriarchatui tamquam pater et caput praesunt.



Ideo statuit haec Sancta Synodus, ut eorum iura atque privilegia instau-
rentur, iuxta antiquas traditiones uniuscuiusque Ecclesiae et Synodorum
Oecumenicarum decreta.
Haec autem iura et privilegia sunt illa, quae tempore unionis Orientis et
Occidentis viguerunt, etsi ad hodiernas conditiones aliquantum aptanda
sint.
Patriarchae cum suis synodis superiorem constituunt instantiam pro
quibusvis negotiis patriarchatus, non secluso iure constituendi novas epar-
chias atque nominandi episcopos sui ritus intra fines territorii patriarchilis,
salvo inalienabili Romani Pontificis iure in singulis casibus interveniendi”.
(Orientalium Ecclesiarum, nn. 7-9)

This section describing the patriarch is probably the most important pari of
[he Decree on the Eastern Catholic Churches. Describing the patriarch as the
"father and head" of his patriarchate the decree declares that he has jurisdiction

°ver all the faithful in his patriarchal territory “ad normam iuris et salvo primatu
Romani Pontificis®. This change from “sub auctoritate Romani Pontificis" of C.S.
can. 216 § 2 is significant. The conciliar decree goes on to enact that the rights
and Privileges of the patriarchs should "be restored in accordance with the an-
cient traditions of each church and the decrees of the ecumenical councils®. The
Council also attempts to be more specific about just what rights and Privileges
are in consideration here: "those which existed in the time of union between East
and West". It is interesting to find among the sources indicated for this para-
8raph, c. 28 of the Council of Chalccdon, a canon so often disputed by Rome in
the past.

These Statements would seem to imply a return to that relative autonomy
and self-government that characterised the ancient patriarchal churches
throughout the first thousand ycars of their history. Such relative autonomy is

regarded as an indispensable condition for any fruitful dialogue with the
Orthodox Churches12. But what were these ancient rights and Privileges? This is
a historical question, and it has been examined in a number of recent sludies. Fr.

De Vrics SJ, of the Oriental Institute in Rome, has produced a humber of
distinguished studies on the subject13.

De Vries maintains that, throughout the tirst thousand years of the
Ohurch’s history, the eastern patriarchs along with their synods enjoyed a far-

reaching autonomy. He writes: “The canonical autonomy of the patriarchates

Waa a fact during the whole of the first millenium; Rome too recognised it, at
least in practice, by its attitude. It was not a case of a number of exactly

dR3termined particular Privileges, but of a seif administration by the local chur-
ches, based on prescriptive right; this was also recognised by Rome and the
P°pes did not Claim to have established the rights of the patriarchs!"... .

This was not at all complete independence. It did not exclude the oc-
Cafi°nal Intervention of a higher authority. It was not at all in Opposition to the
Pnniacy of the Roman See; in matters of faith and communion Rome was ack-
nowledged to be of central importance. It is rather a question of canonical
autonomy, which De Vries describes in the following way:

1° The East freely elected its own patriarchs and bishops.

2° The East was very independent in regulating its liturgy and canonical

eegislation.

105



3° The East was rather independent in dealing with the discipline of the

clergy and laity15.

It would appear, therefore, as a matter of history that during these first
thousand years or so of the Church’s history, the eastern churches regulated
their own liturgy and provided their own canonical legislation without the inter-
vention of Rome. There was no requirement of confirmation by Rome. But did
the Vatican Council fully intend to return to those ancient rights, as outlined by
Fr. De Vries? Incidentally, Fr. De Vries published during the council itself his
magisterial work on the eastern patriarchates10. This was referred to with ap-
proval by Abbot Hoeck in his important Intervention concerning the decree of
the eastern catholic churchesl7. A return to the ancient traditional rights would
imply a great reduction in Rome’s frequent interventions in eastern canon law,
since in matters of discipline and legislation Rome interposed very rarely. Has
this promise been fulfilled in the revised Code of Canon Law for the Eastern
Churches?

The Revised Eastern Canon Law

The 1986 Schema Codicis luris Canonici Orientalis, in Titulus IV, cc. 54 -
150, contains the latest proposals for the revision of the legislation concerning
the eastern patriarchs. It is clear that an effort has been made to follow the
directives given in the conciliar decree and to meet the criticism that was
levelled against "Cleri sanctitati". Pope Paul VI, in an address to the Commission
for the Revision of the Code of Oriental Canon Law, in March 1974, had stated
that it was the task of the Commission to revise the eastern law "secundum
mentem Patrum Concilii Vaticani Il atque germanam orientalem traditionem™1*,
And in the Preamble to the agreed set of "Guidelines for the Revision of the
Code of Oriental Canon Law", the Commission itself put this same principle in
first placel®. How successful has this effort been?

The 1986 Schema is divided into thirty Tituli, and this is itself in complete
harmony with the traditional eastern way of structuring the canonical collections,
recalling the "Nomocanon in XIV Titles," which is still an important source for
eastern canon law. A new approach to the patriarchs is reflected in the structure
of the Schema: the title dealing with the patriarchal churches comes immediately
after the title (111) which concerns the supreme authority in the Church, the
pope and the College of bishops. The jurisdiction of the patriarch within his
Patriarchate has been considerably extended, and the canons on the function of
the patriarch have been re-written to incorporate most of sections 7-10 of the
decree, Orientalium Ecclesiarum. The occasions when the patriarch is required
to have the confirmation, consent or approval of the Roman Pontiff have been
reduced and greater autonomy is left to the patriarch with his synods than was
permitted by "Cleri sanctitati".

Rome still retains control, however, on a number of key points. The newly-
elected patriarch, if he is not already a bishop, has to have the prior approval
from Rome before he can even be informed of his election (c. 72). Nor can the
new patriarch act with complete patriarchal power until he has received ec-
clesiastical communion from the Roman Pontiff (c. 76 § 2), though he is no
longer required to petition for the pallium or be solemnly confirmed in con-

106 sistory. On a number of issues he still has to have the approval of the Holy See



or at least consult Rome before taking any action. He has to send a regular

report to the Roman Pontiff on the state of his church. Within a year of his elec-
tion he has to visit Rome and thereafter pay regulér ad limina visits (c. 91). The

declaration Apostolica Sedes, issued by the Congregation for the Eastern Chur-
ches on March 25th, 1970, has been incorporated into the new Schema in cc. 149
- 1502°. This grants hierarchs outside the territory of the patriarchate full mem-
bership the patriarchal synod of their church. It also grants the patriarch with his
synod the right to propose three names to the Roman Pontiff for appointment as

eastern hierarch outside the territory of the patriarchate. This raises the final
Point here, the point that has come in for most criticism: the patriarch cannot

validly exercise his patriarchal power outside the territory of his patriarchate:
"Haec potestas plene exercetur intra fines territorii Ecclesiae patriarchalis; ut

Vero extra hos fines valide exerceatur, requiritur, ut id iure communi vel iure
Particulari a Romano Pontifice approbato expresse statuatur". (c.77 § 2).

Criticism ofthe Schema

1 am not in a position to say how the latest Schema has been received by the

eastern catholic bishops. Howcver, since the proposed canons have been
Published in Nuntia, a number of Reviews have been made. They can be
summed up under three main headings:

1° It is thought that the patriarch and synod of each church should be in-

volved in the promulgation of the revised law.

2° Insufficient canonical autonomy is recogniscd in the eastern catholic

churches by the revised legislation.

3° The territorial limitations on the jurisdiction of the patriarch and his

synod are objected as being harmful to the life and development ol the

churches.

In a letter to the president of the Commission in July 1977, Cardinal Slipyj
expressed his Opposition to the idea of one code for all the eastern catholic
cburches to be promulgated by the pope alone. He made the point that there is
n°t an "Oriental Church"; there are "Oriental Churches". Thcrcfore each church
Suiiuris should promulgate its own law. He is not claiming to want a code that is
different for each church. It is how it is promulgated that is significant. "Pur cs-
scndo vero che tale Codice sia materialmente identico per queste Chiese,
i'identita propria della Chiesa Cattolica ucraina - ad esempio - richiede che il
Cedice, preparato dalla Commissione, sia promulgato per la nostra Chiesa con
Un atto legale separato!'’21l. So, in the view of Major Archbishop Slipyj, the
Promulagtion of the new code ought to be, not an act of the Roman Pontiff
a'onc, but a collegial act of the pope with the patriarch (or major archbishop)
and the synod of each eastern church. This would effectively undcrline the col-
legial nature of church government, "gloriosa ereditd dcll’Oriente Cristiano".

bis view is shared by other eastern bishops22.

Secondly, it is thought that the proposed Schema insufficienthy recognises
Ca"onical autonomy of the oriental catholic churches. These should be left to
Iransact their own business through their own patriarchal synods rather than
ibrough the Roman Congregation for the Eastern Churches. This point was

~ade by Metropolitan Maxim Hermaniuk to the fourth Synod of Bischops in
1774: "Restore to the synods of the eastern churches all those rights which

107



108

belong to them in accordance with their particular discipline, referring to the
Holy See only matters of the greatest import23,...". It was Archbishop
Hermaniuk’s view that our Orthodox brethren accept that all eastern catholic
churches continue to be dominated by the Latin Church.

1t is thought that the canonical autonomy of the eastern churches ought to
be stated in the law as a characteristic of their hierarchical structure. This is not
held to be in conflict in any way with the supreme authority of the Roman
Pontiff. The Second Vatican Council commended the principle of subsidiarity
and this is particularly applicable to the eastern catholic churches which, the
Council declared, have "the right and duty to rule themselves each in accordance
with its own distinctive discipline" (Orientalium Ecclesiarum, n. 5). In his letter to
the President of the Commission, Major Archbishop Slipyj stated his full accep-
tance of the authority of the pope throughout the church, but, he maintained, "la
posizione del Romano Pontefice deve essere quella di supervisione e prontezza
ad intervenire in circostanze straordinarie e d'emergenza. Come norma, il papato
non deve essere un organo di ordinaria amministrazione di una Chiesa Orientale
e cio deve riflettersi anche nella stesura del Codice"2",

Without doubt, however, the most controverted point concerning the con-
cept of 'protos’ in the proposed Schema is the territorial restriction of the
patriarch’s jurisdiction as stated in canon 77 § 2, which has been already quoted.
This canon simply reiterates canon 240 § 2 of "Cleri sanctitati”, and the principle
was incorporated into the section on the patriarchs of the conciliar decree, n. 7.
This was criticised during the actual council, but pertaining to the request that
patriarchal jurisdiction should not be restricted in this way, the conciliar Com-
mission drafting the decree rcplied that this sort of question would be passed on
to the commission for the revision of eastern canon law, since the ecumenical
council wished to deal only with general principles23.

The retention of the restriction is defended on the grounds that it is an an-
cient principle laid down by the early councils of the church. It has been vindi-
cated that the first thousand years of the church’s history provide no precedent
for the duplication of hierarchical jurisdictions within the same territory, which,
in any case, tends towards confusion2*. To claim that oriental hierarchs in the
West should depend upon their respective patriarchs in the same manner as
Latin bishops in the East depend upon Rome, is unacceptable to the defenders
of restricted jurisdiction, because they find it "difficult to reconcile such asser-
tions with the nature of the office of the Supreme Pontiff, who alone has full
authority over the entire world"27. And finally, it is claimed that the commission
for the Revision of the Code of Oriental Canon Law is not free to alter this prin-
ciple of territoriality because it has been laid down clearly by the Second
Vatican Council in the Decree on the Eastern Catholic Churches28.

Such arguments have not been accepted as convincing or decisive by the
critics of the principle of territoriality. Most do not question the historical
foundation for the principle. However, they maintain that circumstances have so
changed that retention of the principle in today’s world is contrary to the well-
being and development of the eastern churches. Some think that it would even
be a serious threat to their existence2. Today nearly half the faithful of the



eastcrn patriarchates live outside the ancient eastern territory. So to restrict the
patriarch’s jurisdiction in the way proposed in the Schema is to deprive the
Patriarch of half of his church community30.

In fact, the principle of territoriality has long since been set aside both in
the West and in the East for the pastoral good of the faithful and it is now not
unusual to have different personal jurisdictions within the same territory. There
are now multiple jurisdictions in many parts of the world similar to the
celebrated example of Beirut, the residence of patriarchs and bishops of at least
six different catholic rites3l. It is therefore suggested to extend this fully by al-
lowing the patriarch really to be the head and father of his whole church
throughout the world. These critics are not in any way questioning the primacy
of the Bishop of Rome within the whole church and they do not think that
recognition of full patriarchal jurisdiction throughout his whole church is in any
way incompatible with full recognition of the pope as the successor of St. Peter.
They do, however, acknowledge that the removal of the territorial jurisdiction
would be an application of the principle of the patriarchal structure of the
church that would run counter the highly centralised Rome administration that
has characterised the Roman Catholic Church for a very long time.

Conclusion

This brief glance at the history of canonical legislation, from "Cleri
sanctitati” in 1957 to the most recent revision in the 1986 Schema Codicis luris
Canonici Orientalis, reveals a progressive movement away from the highly
centralised direction from Rome towards greater canonical autonomy within the
particular church. The authority of the patriarch with his synod has been more
widely recognised and there has been a reduction of the occasions when
recourse to Rome is required by law. Greater respect is now shown for the tradi-
tions of the eastern churches with regard both to the hierarchical structure of
cach church and to the canonical institutions within each church. The fact that
the 1986 Schema has omitted more than a thousand canons from the legislation
that it is replacing, is a clear indication that many matters are now being left to
particular authority, which were formerly included in the centralised legislation.
There is now a more evident awareness of the church as a communion of chur-
ches each of which is encouraged to treasure and develop its individual charac-
teristics.

So the revised law has gone a long way in implementing the directivcs laid
down by the Second Vatican Council. As we have seen, not everyone agrees that
>t has gone far enough. At the Council Cardinal Lercaro criticised the sections
of Orientalium Ecclesiarum that dealt with the patriarchs (nn. 7 - 10). He said it
would please neither catholic nor orthodox orientals32. Today, more than twenty
years after the close of the Council, the question of the patriarchal structure of
the church remains a burning issue. The Council decreed that the rights and
Privileges of the patriarchs should be restored in accordance with the ancient
traditions of each church. Not everyone thinks that this declaration has yet been
fully implemented.

In the apostolic Constitution, Sacrae Disciplinae Leges, by which he prornul-
gated the revised Code of Canon Law for the Latin Church, Pope John Paul Il
stressed that the new code had to be fully in accord with the nature of the

109



110

church as it is presented in the "teaching of the Second Vatican Council secn as
a whole, and especially in its ecclesiological doctrine"33. "In fact", the Pope went
on to say, "in a certain sense the new Code can be viewed as a great effort to
translate the conciliar ecclesiological teaching into canonical terms"3“. Accord-
ing to Pope John Paul, the ratio novitatis of the Second Vatican Council is to be
found especially in its ecclesiological teaching. This will also, therefore, be an
important part of the "newness" of the revised canonical legislation. The 1986
Schema, as can be seen, has implemented many of the conciliar directives.
However, for a number of eastern catholics it does not succeed fully in embody-
ing that ecclesiological vision of the church as a communion of sister churches
that was put before us by the Second Vatican Council. To this extent it will be a
disappointment.

Notes

1 The four apostolic letters promulgating the canons are: De discipttna
sacramenti matrimonii pro Ecclesia Orientali, "Crebrae Allatae", A.A.S. 41
(1949), pp.89-117 (130 canons); De iudiciis pro Ecclesia Orientali, "Sollicitudinem
Nostram”, A.A.S. 42 (1950), pp.5 - 120 (576 canons); De religiosis, de bonis Ec-
clesiae temporalibus, de verbomm significatione, "Postquam Apostolicis Litteris",
A.A.S. 44 (1952), pp.65 - 150 (325 canons); De ritibus orientalibus, de personis,
pro Ecclesiis Orientalibus, "Cleri Sanctitati”, A.A.S. 49 (1957), pp.433 - 558. The
rest of the codification was ready for promulgation in 1958, but Pope John
XXI1I decided not to promulgate it until after the council.

2 "Cleri Sanctitati", can. 162 § 2.

3 Cf. E. Eid, La Figure Juridique du Patriarche, Rome 1962, p.XI, where
Fr. Tocanel, in an introduction to the study, States that patriarchal jurisdiction
must be understood as a participation in or derivation from the power of the
Roman Pontiff. He compares patriarchal jurisdiction to the jurisdiction that is
granted by the pope to the Roman congregations of cardinals.

4 On the significance of the pallium confer D. G. Orioli, La Collazione del
Pallio, in Nuntia 2 (1976) pp.88 - 96. Pope Paul VI modified the law of the Latin
church on this by his motu proprio "Inter Eximia", of May llth, 1978. "We now
decree that for the entire Latin Church the pallium hereafter belongs exclusively
to metropolitans and the latin-rite Patriarch of Jerusalem”. "As to the Eastern
churches, we repeal canon 322 of the motu proprio, 'Cleri Sanctitati’." There is
no mention of any requirement to ask for the pallium in the latest Schema con-
cerning eastern patriarchs.

5 Cf. the motu proprio "Episcopalis Potestatis" of May 2nd, 1967, in which
Pope Paul VI lists the dispensations that are henceforth reserved to the Roman
Pontiff.

6 Quoted by R.F. Esposito, Decreto sulle chiese Orientali. Testo e Com-
mento, Roma 1966, p. 34. A detailed criticism of the new legislation, made on
behalf of the Melkite Catholic Church, can be found in an article by Archbishop
P.K Medawar: De la sauveguarde des droits de I'Eglise orientale, in Proche-Orient
Chritien 9 (1959), pp.224 - 242. Cf. also P.K. Medawar: A propos du malaise chez
les catholiques orientaux in Ir6nikon 1958, N. 3, pp.352 - 357.

7 Cf. Acta Synodalia Concilii Vaticani Il, Vol. Ill, Pars IV, p. 534 (the
English translation is given in X.Rynne, The Third Session, London 1965, p 101.)

8 Ibid. p. 534.

9 Cf. Acta Synodalia Concilii Vaticani Il, Vol. 111, Pars V, pp. 65-66.

10 Acta Synodalia Concilii Vaticani 11, Vol. Ill, Pars V, p. 72. The whole
speech of Abbot Hoeck is a forceful defence of the importance of the patriar-
chal principle for the universal church.

11 Abbot Hoeck, in op. cit. p. 72-73.



12 S. Manna, O. P. and G. Distante, O. P., Orientalium Ecclesiarum.
Decreto sulle Chiese Orientali Cattoliche. Piemme 1986, p. 29.

13 Cf. for example: W. de Vries, The Origins of the Eastern Patriarchates
g(r)]d égeir Relationship to the Power of the Pope, Part I, One in Christ, 1966, pp.

Il decreto conciliare sulle chiese Orientali Cattoliche, Civilta Cattolica,
1965, vol. I, pp. 108 -121.

Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg, 1963.

14 De Vries, op.cit.(13), p. 130.

15 De Vries, op.cit.(13), p. 66.

16 De Vries, Rom und die Patriarchate des Ostens, Freiburg 1963.

17 Cf. Acta Synodalia Concilii Vaticani Il, vol. 1ll, pars V, p. 72.

18 Acta Apostolicae Sedis, 1974, p. 248.

19 Cf. Guidelines for the Revision of the Code of Oriental Canon Law,
Nuntia 3 (1976), p. 18.

20 Acta Apostolicae Sedis, 1970, p. 179.

21 Published by V. J. Pospishil, Ex Occidente Lex, New Jersey 1979, p. 159.

22 This view is shared, ror example, by the Melkite Patriarch of Antioch,
Maximos V; cf. V J. Pospishil, Ex occidente Lex, p. 162.

23 Pospishil, Ex Occidente Lex, p, 157

24 Pospishil, Ex Occidente Lex, p. 159

25 Cf. G. Dejaifve, SJ, Un Tournant D6cisif de I'Eccl6siologie & Vatican II,
Paris 1978, p. 64, footnote 57: "In Concilio solum de principiis, de coeteris
viderit Commissio pro redactione C. I. C. O."

26 |. Zuzek, SJ, Canons Concerning the Authority of Patriarchs over the
faithful of their own Rite who live outside the Limits of the Patriarchal Territory,
Nuntia 6, 1978, p. 10.

27 Zuzek, op.cit.(26), p. 17.

28 Zuzek, op.cit.(26), p. 23.

29 Quite a number of articles have criticised the retention of the ancient
territorial principle. Cfr., for example:

I. Rezéac, SJ, The Extension of the Power of the Patriarchs and of the

Eastern Churches in general over the faithful of their own Rite, Concilium, Oc-
tober 1969, pp. 59 - 66. G. Nedungatt, SJ, Autonomy, Autocephaly and the
Problem of Jurisdiction Today, Kanon V, pp. 19 - 35.

V.J. Pospishil, The Constitutional Development of the Eastern Catholic
Churches in the Light of the Re-Codification of Their Canon Law, Kanon V,
Part 11, pp. 36 - 71. P.K. Medawar, De la sauveguarde des droits de I'Eglise
orientale, Proche-Orient Chr6tien 9 (1959), pp. 224 - 242.

/. Madey, Le patriarcat Ukrainien, Rome 1971, (Cf. especially Chapter X).

30 N. Edelby, The Scope of Patriarchal Authority outside the East, The
Jurist 29 (1969), p. 174.

31 Pospishil, o ._cit.é29), p. 57. Cfalso Edelby, op.cit.(30), p. 175.

32 Acta Synodalia Concilii Vaticani Il, vol. Ill, Pars V, pp. 65 - 66.

XIV 33 The Code of Canon Law in English Translation, London 1983, EE XI111-

341bid, p. XIV.

11



Empty Page



LA POSITION DU PATRIARCHE
CHEZ LES THEOLOGIENS ET CANONISTES LATINS A L’'EPOQUE DE
L’UNION DE FLORENCE (1439)

Michel T hériaull Ottawa

Introduction

Dans le contextc d’un dbbat sur la primaute, il est interessant et utile de voi
ol se situb le patriarche dans cette perspectivel. En effet, indbpendamment de
la question en elle-meme valable de la nature de la primautb du patriarche dans
son propre patriarcat, situer le patriarche par rapport 4 la primaute de I'feglise
de Rome et de son bveque me semble tout & fait approprib dans le contextc du
présent d6bat.

Il est evidemment impossible pour moi de traiter cette question dans sa to-
talitd, mais je voudrais en explorer un aspect: comment le patriarche 6tait-il per-
?u au XlVe siede et dans la premibre partie du XVe siede chez les Latins? Le
tenninus ad quem est le document d’union Laetentur coeli, promulgue le 6 juillet
1439 par le pape Eugbnc 1V au concile de Florence (le XVIle concile general,
selon le calcul traditionnel de I’Eglise de Rome). Certains se demanderont pcut-
etre pourquoi je mets le terminus a quo si tot. La raison en est tres simple: les
participants au concile de Florence, et surtout les membres des difforentes com-
missions et bquipes de nbgociation, sont des fils de leur bpoque. En effet, ils ont
6t6 influencbs non seulement par leur milicu social, culturel, thbologique, etc.,
mais aussi et surtout, pour ce qui a trait & notre propos, par leur formation. |l
me semblait donc utile, et meme important, de reculer d’un certain nombre de
gbnbrations.

Cerner seulement la position des thbologiens et canonistes latins a bte un
choix assez simple & faire. D’une part, la position des orthodoxes (ou des
"Grecs", pour employer I’expression du temps) est assez claire et connue; d’autre
Part, je suis plus familier avec les auteurs latins, lesquels m’ont fourni d’ailleurs
suffisamment de matibre.

Je m’empresse d’ajouter que je ne toucherai pas & d’autres questions db-
battues au XVe s.: le conciliarisme, Jean Hus, la procession du Saint-Esprit et

I'ajout du Filioque, le purgatoire, les azymes, etc. Aprbs avoir, dans une premib-
re partie, donnb une vue d’ensemble sur le contexte génbral du concile de Flo-
rence, je me suis penchb, dans la deuxidme partie, sur un aspect du contexte in-
tellectuel du concile en relevant la position des theologiens et canonistes latins
du XlIVe et de la premibre moitib du XVe sibcle sur le patriarche. Dans une

troisibme et dernibre partie, je fais une revue du peu de ce qui est dit & Florence
sur le patriarche.

1. Le contexte general du concile de Florence

Sans entrer dans les controverses au sujet de la suite entre les conciles de
Constance (1414-1418), de Bale (1431-1437) et de Ferrare-Florence (Ferrare,

113



114

1438-1439; Florence, 1439) ou au sujet de la canonicitd de I'assembl6e de Béle
(1438-1449) continude par un groupe ayant refus6 le transfert & Ferrare, il est
possible de voir que si Ic concile de Florence a eu comme objectif I’'union des
Grccs et des Latins, cet objectif dtait apparu & I'horizon d6ja quelque temps
avant 1439.

En effet, depuis le milieu du XHle s., 'Empire d’Orient est soumis & de s6-
rieuses pressions externes surtout de la part des Turcs, bien sur, en plus de cel-
les de diverses peuplades aux frontibres de I'Empire, et & des pressions internes
de nature principalement 6conomique. De plus en plus, ’'Empire se tourne donc
vers I’Occident comme une planche de salut. L’aspect politique, & cctte 6poque,
ne peut pas 6tre ignor6. Ces relations entre les Grecs et les Latins se situent &
différents niveaux: I’empereur est en contact avec le pape; plusieurs mariages
princiers sont conclus entre I’Orient et I'Occidcnt; les relations commerciales
sont varides en bonne partie & cause des contacts avec Venise et & la présence
de marchands italicns & Constantinople et en Asie mincure; des individus sont
en relation les uns avec les autres, surtout des clercs2.

Tous ces contacts entre les deux mondes depuis plusieurs gén6rations vont
aider & r6duirc, sinon & faire disparaitre, les prdjuges rdciprogues, rdsultant le
plus souvent de l'ignorance et des différences socio-culturelles et de formation
plutot que de la mauvaise foi systdmatique. En dernire analyse, ces contacts ont
6t6 assez nombreux et d’une dur6e stffisante pour faire dire & des auteurs que
"du travail s’est fait dans les esprits"3 au moment oil se ndgocie I'union.

C’est & travers les contacts entre les deux mondes que se d6veloppe dans
une certains partie du haut clerg6 byzantin et chez les empereurs Michel 11 Pal6-
ologue et Jean VIII Pal6ologue (lequel succdde au premier en 1425) I'objectif de
I'union des feglises. C’est surtout & la suite de I’envoi de d616gu6s grecs & Con-
stance en 1416 que se d6veloppérent des relations roguliires ayant comme ob-
jectif lointain la rdunion des deux Rglises. L’'id6e g6n6rale est de négocier
I'union des feglises en meme temps que I’envoi & I’Orient de secours en armes.
Mais ces contacts & la fois politiques et religieux doivent etre vus dans le con-
texte de I'’epoque et compris de fa?on moins cyniquc que certains I’ont fait au
cours du X1Xe et d’une partie du XXe s.". D’autre pari, le pape Martin V voit
poindre de loin la fin de la desunion comme un objectif atteignable. Son succes-
seur Eugbne 1V est 61u en 1431 et est 'homme de la Situation: orginaire de Veni-
sc, il est sensible & I’Orient; il a le souci des missions. Il voit la vie de I'Rglisc
dans une vision globale et dans lequelle I'union tient "une large place"3.

Les ndgociations furent vocues au rythme irrdgulicr de toutes les ndgocia-
tions. Une 6tape importante fut cependant franchie au début de 1430 par
I'accord entre Martin V et les Grecs sur les conditions de r6union d’un concile
d’union. Cet accord est en 9 points, dont les principaux sont:

- le lieu: une ville de la coéte italienne adriatique entre la Calabre et Anco-
ne;

- les d6penses: les Latins prendraient & leur charge les d6penses de 700
Grecs participant au concile*.

Cette ville sera Ferrare (c’est 14 que se rounira le concile de janvier 1438 &
janvier 1439); les Grecs accepteront en janvier 1439 que le concile soit transforé
& Florence.

Dans tous ces ddveloppemcnts, je ne veux pas laisser croire que les négoci-
ations furent faciles et sans difficultd. Elle furent tout le contraire. Faire dire aux



textes et aux 6vénements plus qu’ils ne disent serait commettre une injustice & la
meémoire des artisans grecs et latins de cette Union. Dans la d616gation grecques,
il y avait et des unionistes et des anti-unionistes, c’est bien connu; il y avait aussi,
bien sir, des d616gu6s n’ayant pas au d6part une opinion définie et qui en d6éve-
loppferent une avec le temps. Je pourrais dire la meme chose du haut clerg6 de-
meur6 sur place, dans le territoire du patriarcat; la meme chose aussi des hauts
fonctionnaires imp&riaux.

Mais il est important, et meme essentiel, de se rendre compte de
I'ouverture d’esprit des Grecs, amcnde en partie par la connaissance qu’avaient
certains de ceux-ci des auteurs latins et de leur m6thodologie, diamdtralement
opposde & la leur. Il a meme 6t6 possible & quelques-uns des d616gu6s grecs
d’entreprendre des dicussions en th6ologie spdculative avec les Latins!-

Cependant, la connaissance que pouvaient avoir les d616gu6s grecs de la
th6ologie des Latins, et r6ciproquement, ne veut pas dire que les mondes r6ci-

proques 6taient vraiment connus en profondeur. La vie et la discipline de I'autre
Eghse 6taient gén6ralement vues & travers une seule lorgnette, celle de celui qui

I'utilisait; ceci sera 6vident dans la deuxibme partie alors que je parlerai plus
specifiquement du patriarche.

2. Un aspect du contexte interlectuel du Concile de Florence: La Position des
Theologiens et Canonistes Latins sur le Patriarche

Il convient d’abord de donner une vision gén6rale de I’Eglise teile que vue
Par I’eccl6siologie occidentale m6di6vale avant de voir les auteurs en particulier.

2.1 L’eccl6siologie occidentale médi6vale: bref résume

L’6poque m6di6vale est celle de I’eccl6siologie que nous pouvons au-
jourd’hui appeler "sociologique”, par rapport & I’ecclésiologie plus "symbolique"
de la p6riode ant6rieure des P&res de I’Eglise8.

La soci6té occidentale du Moyen Age est chrdtienne, gbndralement par-
Mant, et le temps des oppositions (v.g. Eglise/monde paien) est termind ou, tout

au moins, se transforme, le monde 6tant tout a fait différent de celui de
I’Antiquite. Le monde Occidental est un, & I'intérieur du Saint Empire romain
germanique. Par contre, cela n’empecha pas une nouvelle dialectique de naitre.
En effet, comme I'Empire est maintenant chr6tien et n’est plus I’ennemi
gu’il avait 6t6 jusqu’a I'Edit de Milan, I'empereur - chr6tien - assurne automati-
luement et petit & petit un réle quasi ministeriel au sein de la soci6tes. Le mini-
stire du Christ, selon cette ecclosiologie, est rendu effectif et visible & lafois par

pape et par I’empereurl0.
De la & voir le pape et 'empereur comme deux rivaux, il n'y a qu’un pas...
clu' fut franchi d’ailleurs facilement puisque chacun se voyait responsable du sa-
lut des dmes et de la consolidation du peuple de Dieu.

Mais Gregoire VIl r6agira et montrera I'originalité de I’Eglise, qui n’est pas
en Premier lieu ou principalement une societd humaine. L’i&glise n’est pas
gu’une partie de 'Empire, mais eile est I'6pouse du Christ. Pour que cette id6e

soit acceptde et que l'operation de modification des mentalit6s soit reussie,
* Eglise sera vue et d6crite comme forte et unie autour de I’'6veque de Rome;

115



116

cette unitd devra etre visible et se fera donc au ddtriment des feglises particulid-
res et de Pdpiscopatll. Leur autonomie ira donc en s’araenuisant12.

De plus en plus, I'eccldsiologie evoluera dans le contexte de la dialectique
des deux pouvoirs: celui du pape, celui de I'empereur, chacune de ces soci6t6s
se voyant comme parallele et concurrente. La socidtd civile, meme si cela ne fait
pas I'affaire de I'autoritd de PEglise, se verra de plus en plus de manidre "lai'que"
et progressivement indépendante; cependant, la socidtd mddidvale n’est pas la
socidtd pluraliste des temps contemporains et il faut bien se rendre compte que
le "peuple chrdtien" et les "citoyens" (le "peuple civil", pour fabriquer une expres-
sion) sont les memes personnes! Et le peuple, dans tout cela, n’a pas vraiment
de rdle, il est plus objet de controverse entre les pouvoirs, que sujet et
participant. En d’autres termes, c’est une dialectique de pouvoirs et de titulaires
de pouvoirs et non celle de deux societds, en rdalitd, puisque les deux socidtds
sont formees des memes personnesi3.

L’dvolution theologique, canonique et politique fera en sorte que, d’'une
part, les mouvements populistes et certains des mouvements rdformateurs - ja-
mais acceptes de bon grd, la plupart meme dtant condamnes - seront les cataly-
seurs par lesquels des dldments du peuple chrdtien deviendront de plus en plus
conscients que les chrdtiens sont le peuple de Dieu, la congregatio fidelium, et
ces thdories aboutiront dans un premier temps a la Rdforme, puis, dans un deu-
xidme temps, & Vatican Il; d’autre part, la thdologie, le droit canonique et la po-
litique au Moycn Age et & la Renaissance auront comme consdquence, dans les
mouvements plus traditionnels de PEglise, I’'accentuation des dldments socidtaux
et hidrarchigues qui montreront I’Egise comme une socidtd & I'dgal de I'Etat
(nous voyons ce que cela deviendra: la societasperfecta'.).

2.2 Les thdologiens

Les circonstances historiques dtant ce qu’elles sont, il est normal qu’une
bonne partie des traitds de cette dpoque soit formde d’oeuvres de circonstance.
En effet, beaucoup de probldmes attirent Pattention des thdologiens latins et oc-
cupent leur temps: le conflit entre Boniface VIII et Philippe le Bel, le concilia-
risme et Jean Hus, entre autres.

D’autre part, je rappelle que si certains thdologiens latins connaissaient les
thdologiens grccs, cette connaissance dtait souvent limitde & tel ou tel sujet parti-
culier, par exemple, & la procession du Saint-Esprit. La vie et la discipline des
Grecs, comme je I’'ai mentionnd plus haut, dtaient vues & travers un prisme latin.

J’ai passd en revue les thdologiens decddds aprds 1300 qui ont laissd des
Oeuvres imprimdes et accessibles. Pour les besoins de I'exposd et des raisons de
nature pratique, je les ai classds ici par I'ordre chronologique de leur anndes de
naissance. Le bienheureux Jacques de viterbe, o.s.a. (ca) 1255-1308)£ est con-
ventionnellement appeld le premier eccldsiologue, son De regimine christiano
dtant le plus ancien traitd connu de Ecclesia. Bien qu’il soit un thdologien de la
pleniludo potestatis du pape, celui-ci est pour lui le roi de PEglise et non de la
Citd. Dans un court passage du traitd en question, il mentionne les patriarches,
mais comme en passant, en les assimilant aux primats (avec un "vel* comme con-
jonction): "Ordo autem inequalitatem requirit et gradus, ideo potestas spiritualis
regiminis non in Omnibus est aequaliter, sed secundum gradus quosdam. Nam
super episcopos sunt archiepiscopi, et super hos sunt primates velpatriarchae"™.



Il classe les dveques en 4 degrds de juridiction: les dveques simpliciter, les arche-
veques, les primats ou patriarches et, bien sir, le pape. Comme il ne va pas plus
loin dans son explication, le lecteur en est quitte pour sa faim, mais je puis
guand meme facilement ddduire que, pour lui, le patriarche n’est certes pas tenu
en une trds haute considdration. Ecclesiologue papaliste, comme la plupart des
auteurs de son epoque, Guillaume de Pierre Godin, o0.p. (ca 1260-1336) ddvelop-
pe une thdorie surprenante, meme pour I'dpoque, de succession systdmatique
exponentielle. En effet, selon lui, seul saint Pierre a dtd consacrd dveque par le
Christ(!); puis saint Pierre a consacrd les autres apétres en les envoyant comme
archeveques dans les diffdrentes rdgions sans qu’ils soient lids ndcessairement &
un sidge dpiscopal prdcis, mais plutdt seulement & une rdgion fort dtendue; ces
archeveques consacrent ensuite d’autres dvdques, les dveques diocdsains que
nous connaissons. Et ces archeveques sont devenus ce que nous appelons les pa-
triarches, et ce sont eux, pour Guillaume, qui sont & strictement parier les vdrita-
bles successeurs des apotresl5. Comme c’est saint Pierre qui a consacrd les au-
tres apotres, dont les successeurs sont les patriarches, les patriarcats sont de
droit eccldsiastique ("Attamen patriarchatus, certum est quod sunt ab ecclesia
instituti") ("... preeminentia patriarchatus, que alii ex statuto ecclesie debeba-
tur"), c’est pour cela que I’ordre de prdsdance des sieges patriarcaux a pu etre
changd et que des patriarches ont pu etre ddposds de leur sidge, & I'occasion ("...
ipsi patriarche a patriarchatu sepe per ecclesiam depositi esse leguuntur)ia.

Le troisidme et dernier theologien de I'dpoque dont je citerai quelques lig-
nes est Jean de Raguse, o0.p. (ca 1390-1443). L'importance de Jean n’est pas &
dddaigner: comme ddldgud latin, il ndgocia & Constantinople de 1435 & 1437
I'union dventuelle des deux feglises. Dans son Tractatus de Ecclesia, il parle en
fait des sidges patriarcaux et non de I'office de patriarche comme tel. (L’un, dvi-
demment, ne va pas sans I'autre!). Le lecteur peut se rendre compte que Jean de
Raguse est plus sensible que d’autres aux rdalitds de I’Orient chretien. Quelques
passages sont a retenir. 1l admet, tout d’abord, en se rdferant & saint Jdréme,
que depuis les temps anciens I’Orient et I’Occident ont conservd la puretd de
leur foi (il ne dit pas cependant si cette constatation s’applique encore &
I’dpoque ou il dcrit; probablement pas compldtement: "qualis [i.e. sapientiac et
fidei puritas] fuerit conditio Ecclesiae orientalis et occidentalis nostrae atquc ro-
manae in puritate sapicntiae et sinceritate fidei ab antiquo"l7 Son voyage &
Constantinople lui a permis, ecrit-il, de constater que les Grccs vivent plus devo-
tement et plus conformdment au Christ que les Latins: "Ecclesia orientalis devo-
tus vivit et propinquius Christo conformatur in vita et in moribus quam Ecclesia
romana, in qua paene totaliter contrarie Christo vivitur'l". Il continue en citant
le droit canonique du temps (le.Decret de Gratien, D.96, c.14; D.16, c.6) pour
dnumdrer I’ordre des sidges et expliquer pourquoi cet ordre a dtd changd au
concile de Constantinople de 3811S. Il termine en citant un long passage de
I'adresse du patriarche de Jdrusalem, Thdodose, au patriarche de Constantino-
ple, Ignace, lors du concilc de Constantinople de 869, au sujet de la prdsdance
entre les sidges20.

Plusieurs autres auteurs furent consultds, sans que je puisse trouver dans
leurs oeuvres des refdrences sur le patriarche ou meme sur les patriarcats21.

117



118

2.3 Les canonistes

La majeure partie des ucuvres canoniques de I’'dpogque qui nous occupe est
form6e de gloses, de commentaires et d’ouvrages divers sur I'une ou I'autre des
parties du Corpus iuris canonici. Existent aussi des traitds sur des sujets spdcifi-
gues ou spdcialises et des oeuvres de circonstance, mais ces ouvrages sont en
minoritd.

Les textes de base que j'ai regardds sont ceux du Corpus iuris canonicid2?2
dont j’ai ensuite verifie les commentaires dans les oeuvres des canonistes du
XlIVe et du ddbut du XVe sidcle, de la meme fagon que pour les oeuvres des
thdologiens de I’'6poque.

Les textes et les commentaires peuvent se grouper sous trois thdmes: le pa-
triarche est une crdation de Rome et est assimild & un primat (2.3.1); I'ordre de
prdsdance des sidges patriarcaux (2.3.2); les privildges du patriarche (2.3.3).

2.3.1 Le patriarche est une crdation de Rome et est assimild & un primat

D’abord, gu’est-ce qu’un patriarche, selon I'dtymologie? Le Docret de Gra-
tien nous renvoie aux litymologies de saint Isidore, dans lesquelles il est dit: "Pa-
triarcha pater principum. Archon enim princeps. Archiepiscopus princeps epis-
coporum”23. Pourquoi I’appelle-t-il le prince des pdres? C’est que, selon
I’dtymologie, le patriarche est le chef (archon) de la tribu ou de la lignde pater-
nelle (patria). D’ailleurs, c’est bien ce que dit Jean de Turrecremata, o.p. (1388-
1468): "Patriarcha graeca lingua, summus patrum interpretatur, quia primum,
idest Apostolicum retinet locum: ideo quia summo honore fungitur, tali nomine
censetur, sicut Romanus, Antiochenus, Alexandrinus" (ces dveques sont nommds
patriarches & cause de I'importance de leur sidge: ils ont succddd aux apétres qui
y furent les premiers)24.

Une lettre supposdment du pape saint Cldment, adressde & saint Jacques,
datde d’entre 88 et 97 et se retrouvant chez Gratien exprime le principe de base
gue es patriarcats sont une crdation de Rome23. Il y est dit clairement que "epis-
coporum primates vel patriarchas poni B. Petrus precepit" et ces primats ou pa-
triarches servaient a trancher les cas prdsentds par les dveques et les causes ma-
jeures23.

Sur ce document et sur les thdories et opinions du temps se basdrent deux
autres documents. Le premier est une lettre du pape Nicolas Il aux Milanais et
gque eite saint Pierre Damien dans une lettre de 1059 ou de 1060 qu’il derit au
moine Hildebrand, le futur pape saint Grdgoire VII: "Omnes sive patriarchae in
cuiuslibet apicem sive metropoleon primatus aut episcopatuum cathedras [...] in-
stituit Romana ecclesia"27. Come on peut le lire, le patriarche n’est pas seul &
avoir dtd erdd par Rome! Le second document date d’une cinquantaine d’anndes
plus tard; c’est une lettre de Boniface VIII du 23 ddeembre 1301, d’'une clartd
limpide: "Sancta Romana ecclesia, quae disponente Domino super omnes alias
ordinariae potestatis obtinet principatum a Deo, utpote mater universorum
Christi fidelium et magistra, quatuor patriarchales sedes instituit"28. Comme les
sidges patriarcaux ont dtd erdds par Rome, selon lui, il est logique que Rome soit
melde & la nomination d’un successeur & un sidge vacant puisque plus le sidge est



haut en dignitd, plus il faut faire attention au moment de la homination d’un
nouveau titulaire22.

Les textes citds jusqu’a maintenant semblent faire une dquivalence entre
patriarche et primat. La relecture de ces textes, plus I'dtudc des quelques textes
suivants montre bien que cette dquivalence n’est pas que Popinion de passage ou
fortuite de tel ou tel pape ou de tel ou tel canoniste30. Meme si les deux docu-
ments suivants sont apocryphes, et, comme tous les faux utilisds dans cette
communication, font partie des documents pseudo-isidoriens dont nous parlons
4 la note 25, n'oublions qu’ils servirent de source aux rdformateurs. Dans la let-
tre du pseudo-Anaclet aux dveques d’ltalie et datant supposdment d’entre 76 et
88, il est dit que "patriarchas vel primates, qui unam formam tenent, licet diversa
sint nomina"3l, i.e. que quel que soit le terme utilisd, la meme rdalite est prdsen-
te. Et ce sont vers eux que se tournent et se dirigent les dveques, de & le nom de
priinats. Quant aux mdtropolitains, ils sont moins importants et "praedictis iuste
obedirent primatibus"32.

Un texte supposdment d’un peu plus tard (entre 155 et 166), une lettre du
pseudo-Anaclet aux dveques de la Gaule, mentionne encore cette dquivalence
en disant que les patriarches ou primats sont ceux qui ont succddd aux apotres &
leurs sidges33. Il est interessant de voir que Jean de Turrecremata n’a pas com-
pris autrement la nature du patriarche et que l’dquivalcnce est pour lui
tout & fait correcte: "De primatibus autem [...] quaeritur quem gradum in eccle-
sia obtineant? An in aliquo a patriarchis differant? [...] Primatus et patriarchae
diversorum sunt nominum, sed ejusdem officii [...]. Debent quoque obedientiam
primatibus archiepiscopi*3“.

Si les patriarcats et les patriarches sont crdds par Rome, si les patriarches
ne sont que des primats avec un titre diffdrent, on voit que la primaute de Rome
est augmentde ou exaltee par le fait meme (plus les uns sont bas, plus Rome est
haute et vice versa). Dans les silicles qui occupent notre attention, les alldgories
et les symboles dtaient frdquemment d’usage pour faire passer ou comprendre
une idde. Ce genre littdraire fut utilisd relativement & notre sujet. En effet, Inno-
cent Ill, dans une lettre du 21 aolt 1206 adressde & Thomas, patriarche latin de
Constantinople, compare les 4 patriarches aux animaux d’Ez 1, 5-28, se tenant
autour du sidge de Rome, qui les embrasse ou les entoure de ses bras mater-
nels*«,

Quelgues anndes plus tard, le meme pape, dans une lettre du 21 aout 1212,
utilise cette fois I'image d’Ap 4, 2-11, laquelle est d’ailleurs inspirde d’Ez 1, 5-28:
"Scriptum est in Apocalypsi loannis, quod in medio sedis et in circuitu sedis
erant quatuor animalia plena oculis ante et retro; primum animal simile leoni,
secundum animal simile vitulo, tertium animal habens faciem quasi hominis et-
quartum animal simile aquilae volanti; et quatuor animalia singula eorum alas
senas habebant"36. Dans la Bible, ces quatre animaux sont les quatre anges qui
gouvernent le monde physique et qui sont disposds autour du tréne de Dieu; ici,
ce sont les quatre patriarches autour du trone de Rome. Antonius de Butrio va
plus loin en disant que les quatre animaux signifient aussi les quatre dvangdlistes
et les quatre patriarches37. Ce qui intdresse le plus les commentateurs, c’est le
symbolisme des yeux tout le tour de la tete et celui des six ailes de chaque ani-
mal. Dans la Bible, les yeux tout le tour de la tete signifient d’'une part la Science
universelle et, de I'autre, la providence de Dieu s’exergant par les etres qui ont
ces yeux. Ici, les commentateurs - assez dtrangement unanimes - dmettent

119



120

I’opinion qu’avoir les yeux & Pavant et & Parriere de la tete signifie la juridiction
au temporel et au spirituel du patriarche. Quant aux six ailes de chaque animal,
clles signifient les six genres de lois: naturelle, mosai'que, prophetique, evangeli-
que, apostolique et canonique38. Tout cela sert & rehausser la vision du primat
ou du patriarche, sans cependant que cette mise sur une sorte de piddestal soit
autrement que symbolique. D’ailleurs, n’oublions pas que Phonneur qui est fait
au patriarche est en fait celui d’etre prds du tréne de Rome, toujours selon cette
symbolique.

Pourquoi les textes insistent-ils tant, soit avec une argumentation, soit &
I'aide d’'images, sur le role central de Rome, sur sa primaut6? Pourquoi le patri-
arche n’est-il qu’un simple primat? En plus des opinions latines sur la primaut6
de Rome, ddja fortement affirmde & I’'6poque du concile de Florence, des fac-
teurs supplementaires viennent expliquer la teneur des textes:

1) depuis la fin du Xle et le début du XHe s. existent des patriarcats latins
en Orient, crdds par Rome bien sir & I'dpoque des Croisades et dont les titulai-
res sont aussi nommds par Rome (ces patriarches, malgre leurs titres, sont com-
pldtement latins);

2) & part le patriarche d’Occident, I'dveque de Rome, qui n’est pas en cau-
se ici, quelques dveques ont portd le titre de patriarche & I'intdrieur de I'feglise
latine; il a toujours dtd clair que ces patriarches latins en Occident ne sont que
des primats rdgionaux3®. Compte tenu aussi du fait que la plupart des auteurs
n’avaient qu’une connaissance superficielle sinon nulle de I'Orient, il fut trds fa-
cile de comprendre et de voir les patriarches des sidges de POrient de la meme
fa”on qu’dtaient compris et vus ceux qui portaient ce titre dans I'figlise latine80.

Le patriarche, en dernidre analyse, dtait vu comme un archeveque mdtro-
politain avec des pouvoirs supplementaires pour sa rdgion, pas vraiment plus.
D’ailleurs, Rome se rdservait ce qui s’appelle les "causes majeures”. Le probldme
est que le concept de "cause majeure” n’ajamais fait I’'objet d’'une ddfinition prd-
cise et que le contenu a pu, par consdquent, varier enormdment. Un exemple
seul montrera suffisamment ce que je veux dire. Le 17 mars 1198, le pape Inno-
cent Il adresse une lettre au patriarche latin d’Antioche, Radulphus Il, dans la-
quelle il commente des faits reprochds au patriarche, rappelle une rdgle et dmet
une peine de Suspension contre celui-ci. Le patriarche est coupable d’avoir, de
sa propre autoritd, transfdrd un archeveque-elu et pas encore consacrd, & un sid-
ge dpiscopal. Non content d’avoir "dd-archevechisd" I'dlu, pour traduire le ndolo-
gisme du texte ("dearchiepiscopare”!), en le transfdrant d’'un sidge archidpisco-
pal & un sidge dpiscopal, le patriarche a, de plus, outrepassd ses pouvoirs. En ef-
fet, c’est Rome qui transfdre et ddpose les dveques, modifie les sidges des diocd-
ses (on voit tout de suite qu’est appliqude & un patriarche d’une feglise d’Orient
- tout latin qu’il soit personnellement, il est, en principe du moins, le chef d’une
Eglise d’Orient - la discipline occidentale):"[...] maiores ecclesiae causas esse ad
sedem apostolicam perferendas, ac per hoc translationes episcoporum, sedium
mutationem ad summum apostolicae sedis antistitem de iure pertineant, nec su-
per his quicquam praeter eius assensum debeat immutari"81. Il continue en su-
spendant le patriarche de la confirmation des dveques-dlus dans son patriarcat:
"Ne igitur perpetrandi similia ceteris audacia tribuatur, si tantus excessus relictus
fuerit impunitus te ab episcoporum confirmatione duximus suspendum, quous-
que super hoc aliud statuamus"82. Gilles Bellemdre dtudie systdmatiquement
tous les ddtails du cas - en effet, il est trds analytique -, mais ne semble pas se



poser des questions fondamentales-13. 1l est interessant de voir trois commenta-
teurs se poser la question de la raison pour laqguetie Rome se r6serve, comme
cause majeure, le transfert de sibge dpiscopal. La raison fondamentale, selon
Jean d’Andrd et Antonius de Butrio, est que tout pouvoir vient de Dieu (Rm
13,)-11; Antonius ajoute meme que le droit canonique procdde des Ecritures”5.
Drailleurs, la raison plus sp6cifique justifiant la rdserve papale des causes majeu-
res aux yeux des canonistes vient de I'Lcriture. 1l s’agit de Mt 16, 18-19 ("Tu est
Pierre, et sur cette pierre je bétirai mon Eglise, et les Portes de I’Hadds ne tien-
dront pas contre eile. Je te donnerai les clefs du Royaume des Cieux: quoi que
tu lies sur la terre, ce sera tenu dans les cieux pour lie, et quoi que tu ddlies sur
la terre, ce sera tenu dans les cieux pour ddlie") et de Jn 21,15-17 ("Pais mes ag-
neaux|...j pais mes brcbis")-*.

2.3.2 L’ordre de pr6s6ancc des siliges patriarcaux

Nous savons tous que I'ordre de prdsdance des sibges patriarcaux a connu
une evolution, depuis celui etabli par le c. 6 du premier concile de Nicee (325)
jusqu’a celui du c. 28 du concile de Chalc6doine (451) en passant par celui du c.
3 du premier concile de Constantinople (381) et que cet ordre fut d6finitivement
celui-ci: Rome, Constantinople, Alexandrie, Antioche et Jdrusalem™7. Bien qu’il
soit connu que le pape n’a pas voulu approuver le c. 28 de Chalcddoine au mo-
ment ol les Actes du concile lui furent prdsentds, I’Eglise latine mentionne
I'ordre de prdsdance maintenant devenu traditionnel au c. 21 du concile de
Constantinople de 869-870',a, ce qui est certes une reconnaissance implicite.
Elle deviendra explicite & la Constitution 5 du quatribme Concile du Latran
(1215)—.

Les textes des differents conciles se retrouvent tous ici ou & dans le Corpus
iuris canonici. Ce qu’il est intéressant de lire, ce sont les raisons donnees pour
cet ordre de prdsdance et les commentaires faits sur cet ordre. Une lettre du
pseudo-Anaclet, supposdment d’entre 76 et 885°, commentant I’ordre sanctionnd
4 Nicde (Rome, Alexandrie, Antioche), dit que Rome est au premier rang parce
gue les saints Pierre et Paul vinrent s’y dtablir, Alexandrie est au deuxibme rang
parce que saint Marc y fut envoye par saint Pierre et Antioche est au troisibme
rang parce que saint Pierre y vdcut avant d’aller & Rome. L’ordre de prdsdance
devenu classique et fixe et que nous retrouvons non seulement dans la tradition,
mais aussi dans Constantinople (869-870) et Latran IV (1215), comme nous
I’avons vu plus haut, restera tel pour les sibcles & venir. Boniface VIII, dans une
lettre du 23 ddcembre 1301, rdpbte I'ordre sans problbme ni commentaire51.

Le pape Innoccnt 111, dans une lettre du 21 aolt 1212 & son notaire Maxi-
me, parle de la place de Constantinople en disant qu’elle obtient la deuxieme
place non seulement parce que c’est la nouvelle Rome et que I'empereur y est
btabli, mais aussi parce que saint Jean, I'apttre prefere de J6sus, fonda I’'Eglise
d’Asie [i.e. d’Asie mineure], qu’il decrit sept de ces Eglises dans Ap 1-3-52. Il
continue - ce qu’il ne fait pas pour les autres patriarches - en 6numé6rant quelles
qualitds doivent etre celles du titulaire du patriarcat de Constantinople: "lpsum
etiam literatum, etsi non eminenter, competenter esse dicebant, sufficientem in-
telligentiam et eloquentiam de scripturis et in scripturis habentem"33.

Intéressant, mais aussi curieusement incomplet!51 Quant & Alexandrie, eile
est en troisieme place parce que saint Marc I’a fondde et dirigde33. Antioche suit

121



122

parce qu’elle fut I'feglise de saint Pierre avant qu’il aille se fixer & Rome56. La
présence de Jdrusalem est justifioe par le fait que cette ville a 6t6 consacrde par
la prdsence du Christ37. Il est donc clair que I'ordre devenu traditionnel des sid-
ges patriarcaux ne cause aucun probldme rdel aux canonistes latins.

2.3.3 Les privildges du patriarche

Les lecteurs trouveront peut-etre dtrange de ne pas parier des droits du pa-
triarche; aprds tout, il est clair que le patriarche a des droits certains - spdcifi-
gues & sa Charge - du fait qu’il soit chef d’feglise. Mais les textes du Corpus iuris
canonici et les auteurs ou bien ignorent que ces droits existent ou bien les voient
comme des privildges ou des ddldgations de pouvoir (n’oublions pas qu’ils "con-
naissent" le patriarche, en fait, selon la disciptine occidentale, qu’ils appliquent &
I’Orient*8. En effet, je suis convaincu gqu’il y a & la fois ignorance et opinion erro-
nde, les liens entre les deux dtant assez clairs!

Le principe gdndral des Latins est que le patriarche en tant que tel, a seule-
ment les Privileges que lui donnent les canons ou la coutume. Ce principe est
exprimd dans une lettre du pape Nicolas | du lerjuin 864, adressde & Rodolphe,
archeveque de Bourges: "Primates enim vel patriarchae nichil privilegii habere
pre ceteris episcopis, nisi quantum sacri canones concedunt et prisca consuetu-
do illis antiquitus contulit"39. Il continue en disant que les privildges du patriar-
che accordds ou confirmds par le premier concile de Nicde doivent etre conser-
vds et protdgds & moins que I’Eglise de Rome ddcide d’en accorder de suppld-
mentaires & teile ou teile £gliseso.

La Constitution 5 du quatridme concile du Latran (1215) dnumdre 3 privild-
ges, lesquels reviennent constamment dans d’autres textes normatifs ou chez les
commentateurs: ils semblent donc etre vus, de la part de I'feglise de Rome, com-
me assez stables et sirs. Le patriarche:

- aprds qu’il a regu le pallium de I'dveque de Rome, peut donner celuil- ci & ses
suffragants et recevoir d’eux les serments de fiddlitd et d’obdissance au pape et &
lui-meme;

- peut se faire prdcdder de la croix, sauf & Rome, ou en prdsence du pape ou de
ses ldgats;

- peut recevoir des appels des sentences des instances infdrieures de son patriar-
cat®l.

Les deux premiers privildges ne crdent pas de remous mais le troisidme in-
tdresse les commentateurs au plus haut point. La question posde par Antonius
de Butrio est la suivante: le patriarche peut-il recevoir des causes directement
en premidre instance sans, donc, que la cause ait dtd entendue auparavant, en
premidre et, s’il y a lieu, en deuxidme instance & l'intdrieur du patriarcat?®2. Il
rdpond qu’il existe deux opinions sur cette question: la premidre (Innocent IV,
Hostiensis et quelques autres) dit que oui, ceci dtant 1& un privildge du patriar-
che; la seconde (Popinion commune) dit que non, "quia soli Papa omisso medio
appellatur'®3. Quelques dizaines d’anndes plus tard, Panormitanus pousse la
guestion un peu plus loin en se demandant si une partie peut en appeler au pa-
triarche en deuxidme instance d’une sentence de premidre instance, alors que la
partie a la possibilitd d’avoir accds & un tribunal de deuxidme instance de niveau
infdrieur & celui du patriarche (en d’autres termes, la partie ne veut pas en appe-
ler au tribunal mdtropolitain mais va directement du niveau diocdsain & celui pa-



triarcal). La roponse est noti puisque le patriarche n’a pas de juridiction
immidiate et directe sur les sujets de ses dveques mais que cette juridiction lui
est donn6e seulement si les niveaux de procédure sont respectds (seul le pape
peut recevoir des appels omissis mediis): "Patriarchae sunt ordinarii archiepisco-
porum, sicut archiepiscopi episcoporum. [...] Sicut archiepiscopus [...] non habet
iurisdictionem in subditos suffraganeorum suorum, [...] nee patriarcha in subdi-
tos archiepiscoporum subditorum sibi"““. Le principe de la pyramide est & re-
specter!“*,

Apres avoir compl6td ce tour d’horizon, nous pouvons maintenant en venir
au concile de Florence et & I'union de 1439.

3. Les Patriarches selon I'union de Florence (1439)

Nous ne devons pas nous surprendre si la primautd ne fit pas I'objet
d’autant d’attention et de discussions que les participants auraient 6t6 en droit
d’esp6rer. Souvenons-nous que c’est la procession du Saint-Esprit et le Filioque
qui furent les sujets centraux. Les autres sujets (le purgatoire, les azymes et la
primaut®) ayant 6t6 décidément relégu6s au second plan.

Les n6gociations roelles et soutenues entre les Grecs et les Latins ne
s’ouvrirent, en fait, qu’en juin 1438, & Ferrare, pour se conclure & Florence par
I'union promulguée le 6 juillet 1439; la partie relative & la primautd ne commen-
?a qu’en juin 1439 en meme temps que les ndgociations sur les azymes et la
poursuite des n6gociations sur le purgatoire. C’est donc dire que bien peu de
temps fut consacr6 & la primautd.

Au printemps 1439, les d616gu6s grecs et latins 6taient fatiguds et plusieurs,
malades. Les Grecs avaient des problimes d’argent et I’empereur voulait que
I'union soit conclue au plus tot pour que I'aide de POccident puisse lui parvenir
avant que les Turcs ne fassent disparaftre I’'Empire““.

Cependant, les Péres du Concile et les ndgociateurs n’avaient pas que les
patriarches latins en tete. lls 6taient en contact avec les "vrais" patriarches! En
effet, Joseph Il de Constantinople 6tait présent pcrsonnellement; les trois autres,
par des procureurs07.

De la part des ndgociateurs, I'ordre des sitges patriarcaux n’est pas un pro-
bléme;l'ordre traditionnel est pris pour acquis*8. Jean de Turrecremata, dans un
dbbat de 1439 dont le procds verbal est perdu mais dont il 6crivit une relatio
sous forme de traitd en 144109, dnumdre les canons ayant servi de norme ou de
confirmation de I'ordre de présdance des sitges (Nicde, Constantinople, Chalco-
doine)'70. 1l ropo6te de plus la liste des trois privildges du quatriome concile du
Latran de 1215 et que nous avons 6nume6r6s plus haut71.

Les ndgociateurs ont probablement dopassé le niveau des privildges en tant
gue concessions papales pour toucher des questions plus importantes, comme le
contenu du texte sur la primautd romaine dans le projet de document d’union.
De plus, dans le texte final apparaitra une mention relative aux droits des patri-
arches, non seulement & leurs priviléges.

Le 21 juin 1439, les negociateurs se mettent d’accord sur la formule relative
a la primautd, sauf pour deux points qui font I'objet d’objections de la part des

Grecs
-le pape ne doit pas convoquer un concile oecumonique sans I’accord de
I’'empereur et des patriarches72,

123



124

- s'il y a appel au pape contre la sentence d’un patriarche, le pape ne doit pas
obliger le patriarche & venir comparaitre & Rome, mais doit plutét envoyer des
16gats sur place73.

Le 22 juin, le pape refuse ces deux restrictions & ses pouvoirs, mais les n6-
gociations continuerent les 24 et 25 juin. Le 26 juin, les Grecs demandent que
I’ordre des pr6s6ances des sifeges patriarcaux soit inclus dans le projet de docu-
ment d’union, ce qui est acceptd par les Latins, et tous les ddldguds, grecs et la-
tins, acceptent de remplacer "convoquer" dans le texte sur la convocation du
concile par le pape par un autre mot, & decider plus tard. Mais, finalement, les
Grecs laissent tomber les deux objections que j’dnumdre au paragraphe prdcd-
dent et proposent un nouveau texte: "Au sujet de la primautd du pape, nous con-
fessons qu’il est le pontife supremel...], qu’il dirige et gouverne I'feglise de Dieu,
sans prdjudice des droits des patriarches d’Orient, celui de Constantinople 6tant
le second aprds le pape, puis ceux d’Alexandrie, dAntioche et de Jdrusalem”7".

Il 'y eut ensuite plusieurs rddactions successives du projet de document
d’union. La deuxidme, rddigd en grec et en latin le 2 juillet 1439, est celle qui
crda, au sujet de la primautd, un probldme de dernidre minute. En effet, le texte
latin parlait de "salvis juribus et privilegiis patriarcharum" alors que le texte grec
avait fait I'objet par un des rddacteurs de I'ajout du mot "tous”, ce qui dtait une
nuance fort importante dans les circonstances. Les Latins emircnt des objec-
tions, mais un accord fut conclu le 4 avec I'ajout dans le texte latin d’'un "omni-
bus". (Il est evident que les textes grec et latin du document d’union devaient
etre identiques!) Et, finalement, c’est le texte, avec le "omnibus” et la liste des
patriarcats, qui apparut dans le document d’union signd le 5 et promulgud le 6
juillet 1439:

Renovantes insuper ordinem traditum in canonibus ceterorum venerabili-

um patriarcharum, ut patriarcha Constantinopolitanus secundus sit post

sanctissimum Romanum pontificem, tertius vero Alexandrinus, quartus au-
tem Antiochenus, et quintus Hierosolymitanus, salvis videlicet privilegiis
omnibus et iuribus eorum73.

Conclusion

Au terme de cette etude, il est bon de constater que si les negociations en
vue de I'union de Florence ont donn6 & la primautd la portion congrue, il n’en
reste pas moins vrai, selon moi, que la prdsence de I'imposante ddldgation grec-
gue, la participation de négociateurs d’envergure des deux cot6s, la bonne foi
manifeste qui regnait, le desir profond de I'union chez la plupart, ainsi que la
prdsence, en chair et en os, du patriarche Joseph Il ainsi que celle des autres pa-
triarches par leurs procureurs, ont amen6 les Latins et les Grecs & mieux com-
prendre et appr6cier leurs différences pour savoir en faire des joyaux de la Saint
Eglise du Christ.



Notes

1 Je n’utilise 6videmment le singulier que pour dviter d’alourdir le texte, &
moins que cela ne soit n6cessaire a I'occasion d’utiliser le pluriel. Je parle en fait
non seulement du patriarche de Constantinople - bien que principalement de lui
assurdment mais aussi de ceux d’Alexandrie, d’Antioche et de Jdrusalem. Jus-
gu’a quel point mes propos pourraient-ils s’appliquer aux patriarches autres que
ces quatre-la est une autre question.

2 GIXE.Delaruelle - E.R.Labande - P.Ourliac, L’6gli.se au temps du Grand
Schisme et de la crise conciliaire (1378-1449), vol. 2, Paris 1964, (A.Fliehe -
V-Manin, Histoire de I'Eglise depuis les origines jusqu’a nos jours, vol. 14/2),
pp.534-535.

3 Ibid., p.538.

4 Par exemple, le voyage de Jean VIII Paldologue en Occident (1438-1439)
n’'est pas que pour obtenir de I'aide militaire. L’empereur est un intellectuel cu-
rieux qui ddsire les contacts et veut continuer & ddvelopper son esprit. Il est aus-
si trds sinedre dans son ddsir de rdconciliation des Eglises. D’ailleurs, et les actes
du concile sont clairs la-dessus, "Jean VIII laissera parfois & des subalternes le
soin de traiter la question des renforts et des subventions, pour etre davantage
prdsent aux sdances dogmatiques ct prendre sa part des discussions" (Ibid.,
p.539).

5 Ibid., p.541.

6 Ibid., p.540.

7 Ibid., p.539.

8 Pour un traitement plus poussd de cettc Vision gdndrale rdsumde, v.
S.Dianich, art. "Ecclesiologia , dans Dizionario teologico interdisciplinare, vol. 2,
Torino 1977, pp.21-22.

9 Les lecteurs se souviendront du rite de consdcration des empereurs, prd-
sent dans divers Pontificaux romains jusqu’au XIVe s., et du rite de bdnddiction
et de couronnement des rois et reines, celui-ci apparaissant dans le Pontifical
romain jusqu’a la rdforme de 1968. Le rite de bdnddiction et de couronnement
des rois et reines fut utilisd la dernidre fois & I'occasion de I'accession au tréne
de I'empereur Pierre 1l du Bresil en 1841 (cfr.G.Nabuco, Pontificalis romani ex-
positio iuridico-practica: functiones pontificales extraordinariae, ed. secunda
'uxta novam ed. Pontificalis romani rev., Parisiis, Tornaci, Tornaci, Romae, Neo-
Eboraci 1962, p.7).

10 Je rappelle, au passage, que plusieurs rois et empereurs, en Occident,
resurent du pape le privildge de porter certains ornements diaconaux, sacerdo-
taux ou dpiscopaux; ce n’dtait pas sans raison (v. G. Moroni (art. "Dalmatica”,
dans Dizionario di erudizione storico-ecclesiastica da s. Pietro ai nostri giorni,
vol. 19, Venezia 1843, pp.74-75) qui mentionne certains cas, y compris celui, cu-
rieux, du roi Roger de Sicile qui re$ut du pape Lucius Il en 1144 'usage de la
crosse, de I'anneau, de la dalmatique, de la mitre et des sandales et celui, bien
connu, de I'empereur faisant fonction de diacre & la messe papale de la nuit de
Noel).

)11 J'utilise I'expression actuellc en cours dans I’Eglise latine; certains utili-
sent I’expression "feglise locale" pour signifier le meme concept, mais, dans le ca-
dre latin toujours, I'usage n’en est pas tout & fait correct.

12 Saint Pierre Damien ddfmissait I'dveque de Rome comme "omnium Ec-
clesiarum universalis episcopus”, ou I'dveque universel de toutes les £glises
(Opusculum XXII1I de brevitate vitae Pontificum Romanorum, de divina Provi-
dentia, c.l, dans Patrologiae cursus completus, series secunda (latina), Lutetiae
Parisiorum, J.-P. Migne, 1853, vol. 145, col. 475C). Il reste & savoir ce qu’il enten-
dait par cette expression, dtrange meme aux oreilles de la plupart des Latins.
Cependant, il ne taut pas conclure trop vite et prendre saint Pierre Damien pour
acquis (v. W.Ferretti, "11 posto dei laici nella Chiesa secondo s. Pier Damiani",
dans San Pier Damiano nel 1X centenario della morte (1072-1972), vol. 2, Cese-
na 1972, pp.233-277).

125



13 Meme en voyant la relation pape/empereur d’'une autre perspective, i.e.
celle de la structure pyramidale de la soci6t6 feodale (peuple - nobles locaux ou
rdgionaux - rois - empereur - pape), les 616ments fondamentaux de la question
ne sont pas vraiment modifi6s.

14 Le plus ancien traitd de I’feglise, De regimine christiano (1301-1302),
6tude des sources et 6d. critique par H.-X. Arquilliere, Paris 1924, p.204; c’est
moi qui souligne. Par contre, une autre oeuvre consultee ne contient aucune r6-
fdrence au patriarche (Disputatio(nes) (prima, secunda, tertia, quarta) de
Quodlibet, qua(s) edenda(s) curavit E. Ypma, Wirzburg 1968-1975).

15 "Unde patriarche magis videntur successores apostolorum, considerato
statu quem finaliter habuerunt" (The theory of papal monarchy in the fourteenth
Century: Guillaume de Pierre Godin, 'Tractatus de causa immediata ecclesiasti-
cae potestatis’, ed. by W.D. McCready, Toronto 1982, p. 282; voir aussi p.281).

16 Ibid., p.232.

17 Tractatus de Ecclesia, ed. principem curavit F. Sanjek, Zagrabiae (Za-
greb) 1983, p.216.

18 Ibid., p.232.

19 Cfr. Ibid., p.264

20 Cfr. Ibid., p.273. Dans ce dernier texte, il est curieux de constater que
Th6odose dit que les sibges peuvent etre mis dans un ordre différent, suivant le
point de vue ol I'on se place. Par exemple, si I'on regarde du point de vue & la
fois de I'importance du heu et de la saintetd du premier titulaire, la premitre
place devrait revenir & Jdrusalem, puisque le premier dveque en fut J6sus-Christ
lui-meme. Et ainsi de suite.

21 En voici la liste:

- Gilles de Rome, o.e.s.a. (ca 1243-1316), De ecclesiastice potestatae, hrsg.
von R. Scholz, Weimar 1929 (Aalen 1961); Lettera sive Bulla Bonifacii papae et
ex ea quaestio disputata in utramque partem pro et contra pontificiam potesta-
tem, dans M.Goldast, Monarchia S. Romani imperii, t. 2, Francofordiae (Frank-
furt am Main) 1614, Graz 1960, pp.95-107.

- Agostino Trionfo (Augustin d’Ancdne), o.e.s.a., (c. 1243-1328), De pote-
state collegii mortuo papa, dans R. Scholz, Die Publizistik zur Zeit Philipps des
Schoénen und Bonifaz’ VIII, Stuttgart 1903 (Amsterdam 1962), pp.501-508; Trac-
tatus brevis de duplici potestate prelatorum et laicorum, quahter se habeant,
dans Ibid., pp.486-501. Il distingue le pape et les dveques, mais ne raffme pas
plus loin la distinction.

- Jean de Paris, 0.p. (1260-1306), Tractatus de potestate regia et papali,
dans /. Leclercq, Jean de Paris et I'’eccldsiologie du XHle sidcle, Paris 1942. Il
compare les déveques en bloc au pape et ne va pas plus loin dans la distinction,
v.p.179,13 et 32; p.197,1.1-5; p.199,1.35-38; p.207,1.35 et p.209,1.8.

-Alvaro Pelayo, o.f.m. (12757-1352), voir son De statu et planctu Ecclesiae,
I, 68, repris dans son Collirium adversus hereses, fol. 86v, dans R. Scholz, Unbe-
kannte kirchenpolitische Streitschriften aus der Zeit Ludwigs des Bayern (1327-
1354), Rom 1914 (Torino 1971), p.113, note 3. Dans ce catalogue d’h6résies
qu’est le Collirium, Alvaro Pelayo parle & un moment donne des 6veques, mais
en bloc, comme beaucoup d’autres auteurs, parce que son propos est d*exalter la
juridiction du pape par rapport & celle de tous les autres titulaires d’autoritdé. V
aussi N. lung, Un franciscam, thdologien du pouvoir pontifical au XIVe sitcle:
Alvaro Pelayo, 6veque et ponitencier de Jean XXII, Paris 1931, sp6c. p.113.

- Guillaume d’'Ockham, o.f.m. (ca 1300 - ca 1348), Breviloquium de potesta-
te papae, 6d. par L. Baudry, Paris 1937; Dialogus de potestate papae et rmpera-
toris - Compendium errorum Joannis XXII, dans M. Goldast, Monarchia S. Ro-
mani imperii, t. 2 (dans la table des matitres (p.397, col. 1, lignes 17-18) se trou-
ve la question suivante: "Utrum in aliquo casu liceat plures patriarchas seu pri-
mates nullum superiorem habentes institui”, mais je n’ai pu la retrouver dans le
corps du texte imprimd, v.p.808-819); Disputatio super potestate praelatis Eccle-
siae, dans lbid., t. 1, Francofordiae (Frankfurt am Main) 1614 (Graz 1960),

p.13-18; Octo quaestiones de potestate papae, dans Opera politica, ed. J.G. Si-
es, vol. 1, Mancunii (Manchester) 1940, pp.13-221; Quaestiones variae (1-VIII),



ed. G.I. Elzkoni, F.E. Kelley, J.C. Wey, St. Bonaventurc, N.Y. 1984; Quodlibeta
septem, ed. J.C. Wey, St. Bonaventure, N.Y. 1980; Tractatus de imperatorum et
pontificum potestate, ed. W. Mulder, in Archivium franciscanum historicum,
16(1923), pp.469-492 et 17(1924), pp.72-97.

- Conrad de Gelnhausen (ca 1324-1390), extraits de son Epistola concor-
diae, dans A Kneer, Die Entstehung der konziliaren Theorie: zur Geschichte des
Schismas und der kirchenpolitischen Schriftsteller Konrad von Gelnhausen (+
1390) und Heinrich von Laiigenstein (+ 1397), Roma 1893, pp.110-120.

- Henri de Langenstein (ca 1325-1397), Epistola concilii pacis, dans Ibid.,
pp. 110-119; Epistola de cathedra Petri, dans Ibid., pp.134-145.

- Pierre d'Ailly (1350-1420), Tractatus et sermones, Argentorati (Stras-
bourg), 1490 (Frankfurt/Main 1971).

- Jean Gerson (1363-1429), De jurisdictione spirituali et temporali, dans
G.H.M. Posthumus Meyjes, Jean Gerson et I’asscmblde de Vincennes (1329):
ses conceptions de lajuridiction temporelle de I'feglise, Leiden 1978, pp.121-136;
>l n'y a rien, semble-t-il, dans son Oeuvre eccldsiologique, laquelle cependant
s’occupe surtout du Grand Schisme: deuvres compldtcs, inlr., texte et notes par
A\ Glorieux, vol. VI, Paris 1965, ni dans les diverses Oeuvres - dont le Tractatus
de statibus ecclesiasticis -, reproduites dans M. Goldast, Monarchia S. Romani
impcrii, t. 2, pp.1384-1524.

22 Soit dit une fois pour toutes, les citations du Corpus iuris canonici dans
le resle de la présente communication sont tirdes de Corpus iuris canonici, ed.
Lipsiensis secunda post Aemilii Ludovici Richteri curas, ad librorum manu
scriptorum et editionis Romanae fidem recognovit et adnotatione critica instru-
sit Acmilius Friedberg, Lipsiae, Ex officina B. Tauchnitz, 1879 - 1881, 2 vol.

23 D. 21, c. 1, § 6 chez Gratien; v. aussi Isidori Hispalensis episcopi Etymo-
logiarum sive originum libri XX, recognovit brevique adnotatione critica instru-
xit W.M. Linsay, t. I, Oxonii (Oxford), E Typ. Clarendoniano, 1911,1. VII, xii, L
22,

24 Gratiani Decretorum libri quinque, vol. I, Romae 1727, p. 105. Cctte
oeuvre est intdressante, aussi, pour deux raisons: 1) ce commentaire du Ddcret
de Gratien ne suit pas I'ordre habituel de I'ouvrage qu’il commente mais est divi-
sd de fagon systematique selon un plan dlabord par Jean de Turrecremata; 2) ce
commentaire est le seul qui porte des sections spdcifiques sur le patriarche et les
patriarcats (en effet, la rubrique Il du titre Il "De Ecclesia Romana & ejus pri-

matu” s’intitule "De ordine aliarum sedium patriarchalium post Romanam; la ru-
brique Il du titre XV "De officiis ecclesiasticis & eorum differentiis” s’intitule

"De officio patriarchi").
25 Nous utilisons quand meine ces faux documents, les fameuses ddcrdtales
pseudo - isidoriennes, documents fabriquds entre 846 et 852, parce qu'ils furent

acceptds comme vrais pendant plusieurs sidcles. Fabriquds par un atelier proba-
blement de la rdgion du Mans pour appuyer le mouvement de rdforme de

I’Eglise latine, ces documents exaltent le pouvoir de I'dveque de Rome. Ce n’est
gu’au XVle sidcle qu’ils furent reconnus comme apocryphes.

26 D. 80, c. 2.

27 D. 22, c. 1.

28 Extrav. com., 1.1, t. 3, c. 3.

29 Il n’est pas clair dans le texte quel type prdeis d’intervention desire Bo-
niface VIII: "ldeoque (...) statuimus (...) quum eas vel ipsarum aliquam seu ali-

uas vacare contingerit, ad electionem, postulationem seu quamvis provisionem

e praeficiendo sibi patriarcha vel pastore nullo modo procedant, quousque ad
apostolicae sedis notitiam deducatur" (Ibid.). Il continue por ddclarer invalide
toute dlection faite contrairement & cette directive.

30 Je m’empresse d’ajouter que je me situe touiours & I’'dpoque prdeddant
le concile de Florence. Il serait impensable que quelqu’un soutienne encorc de
semblables opinions de nos jours, dvidemment.

31D.99,c. 1

32 Ibid

127



128

33 "Nulli archiepiscopi primates vocentur, nisi illi, qui primas sedes tenent,
quarum episcopos apostoh eorumque successores regulariter patriarchas vel pri-
mates esse constituerunt” (D. 99, c. 2).

34 Gratiani Decretorum libri quinque, pp. 106 - 107.

35 "Inter quatuor animalia quae in medio sedis et circuitu eius describun-
tur, facies aquilae ab Ezechiele desuper quatuor memoratur, quia inter quatuor
patriarchales ecclesias (...), quae per animalia supradicta signantur, quas aposto-
lica sedes in medio habens quasi filias amplectitur speciales, cui eaedem sunt in
circuitu quasi famulae obsequentes” (X, 1.1, t. 33, c. 8). L’'image sert & iustifier la
solution du cas prdsentd au pape. Certaines eglises furent ouvertes et des bdndfi-
ces drigds & Constantinople & un moment ol le patriarche (grec) 6tait en rupture
de communion avec Rome; ces dglises et ces bdndfices dtaient et sont toujours,
au moment de la prdsentation du cas, sous la juridiction de Rome et exempts de
lajuridiction du patriarche de Constantinople, meme s’il est maintenant latm. Le
patriarche demande de pouvoir exercer la juridiction sur ces biens et ces per-
sonnes. Le pape refuse. Les commentateurs ne se sont pas attaches & I'image ti-
rée d’Ez 1, 5 - 28 mais aux ddtails de procddure, par ailleurs fort utiles et inter-
essants (quelle genre de p6tition pouvait et devait faire le patriarche (la restitu-
tio in integrum?); la diffdrence entre la propridtd, la possession et I'usage (Anto-
nius de Butrio): Baldus de Ubaldis (ca 1319 - 1400), Ad tres priores libros De-
cretalium commentaria, Lugduni, 1585 (Aalen 1970), fol. 119v; Gilles Bellemdre
(+ 1407), In (...) Decretalium libros (...) praelectiones, vol. 2, Lugduni, Apud
Senneton. fratres, 1548, fol. 230v - 231r - v; Antonius de Butrio (1338 - 1408), In
libr(os) (...) Decretalium commentarii, vol. 2, Venetiis, Apud luntas, 1578 (Tori-
no 1967), fol. 86 v - 87r - v; Panormitanus (1386 - 1445), Commentaria (...) in (...)
Decretalium libr(os), vol. 2, Venetiis 1578, fol. 162v - 163r.

36 X, 1.1, t. 6, c. 40.

37 "(...) quid significant quatuor animalia in circuitu sedis, significant enim
quatuor Evangelistae, & ultra hoc quatuor Patriarchas" (In libr(os) (...) Decreta-
hum commentarii, vol. 1, Venetiis, Apud luntas, 1578 (Torino 1967), fol. 135v).

38 Jean d’Andrd (1270 - 1348), In (...) Decretalium libr(os) novella com-
mentaria, vol. 1, Venetiis, Apud F. Franciscium, 1581 (Torino 1963), fol. 112r - v
113r; Gilles Bellemere, In (...) Decretalium libros (...) praelectiones, vol. 1, Lug-
duni, Apud Senneton. fratres, 1548, fol. 224v; Panormitanus, Commentaria (...)
in (...) Decretalium libr(os), vol. 1, Venetiis 1578, fol. 190r.

39 L’feglise latine en compte quatre: Jdrusalem (successeur du patriarcat
latin dtabli en 1099 durant le temps des Croisades; restaurd en 1847); Venise (il
s’agit du patriarcat de Grado, crdd en 614 et transfdrd en 1457); Lisbonne (dtabli
en 1716); les Indes Orientales, uni & I'archevechd de Goa et Damao, aux Indes
(dtabli en 1886). Il y eut autrefois celui djAquilde (du Ve s. & 1751); I’Annuario
pontificio de 1987 dnumdre encore (p. 7) le patriarcat des Indes occidentales
avec sidge en Espagne (dont la Charge a longtemps dtd unie & celle de chapelain
majeur des forces armdes), mais aucun titulaire n'y a dtd nommd depuis 1963.

40 Je rappelle que tout n'dtait pas que grisaille et ignorance, cependant.
Prenons & tdmoin un certain canoniste hommd Calistus Amadeus - sur lequel je
n’ai pu ddcouvrir aucun renseignement - et que j’ai trouvd dans une glose margi-
nale au commentaire du Panormitanus sur les Ddcrdtales de Grdgoire IX: dans
une espiice de sed contra scolastique, ce Calistus Amadeus dit qu’entre primat
et patriarche il y a une diffdrence qui ddpasse les seuls mots et qui est, par con-
sdquent, rdelle dans les effets (donc, au plan de la juridiction ou des privildges);
qu’il N’y a & proprement parier que quatre vdritables patriarches ("proprie lo-
quendo"): Constantinople, Alexandrie, Antioche et Jdrusalem; que les autres qui
sont nommds patriarcnes sont, ent fait, des primats (v.g. Venise), en plus des
primats qui sont appelds tels (v.g. Lyon, Toulouse, Canterbury). Panormitanus
n’est pas d’accord et fait I’dquivalence que nous connaissons entre patriarche et
primat (cfr. son commentaire & X, 1. I, t. 7, c. 1, dans Commentaria (...) in (...)
Decretalium libr(os), vol. 2, fol. 2r).

41 X, 1.1,t. 7, c. 1.



42 Ibid. Remarquons que la suspense est ad nutum, ce qui amdne un au-
teur & se demander si une suspence ad tempus mais qui n’'indique pas de durde
prdcise est perpdtuelle. Certains disent oui; d’autres, mterprdtant avec des lieux
paralleles, disent gu’'une suspense de ce genre est ad decennium (cfr. Baldus de
Ubaldis, Ad tres priores libros Decretalium commentaria, fol. 84r).

43 In (...) Decretalium libros (...) praelectiones, vol. 2, fol. 2r.

44 Jean dAndre, In (...) Decretalium libr(os) novella commentaria, vol. 1,
fol. 137r; Antonius de Bulrio, In libr(os) (...) Decretalium commentarii, vol. 1, fol.
153r.

45 "(...) quod ex veteris, & novi testamenti authoritatibus processit ius ca-
nonicum" (In libr(os) (...) Decretalium commentarii, vol. 1, fol. 153r.

46 Jean d'Andre, In (...) Decretalium libr(os) novella commentaria, vol. 1,
fol. 137; Panormitanus, Commentaria (...) in (...) Decretalium libr(os), vol. 2, fol.
2r.

47 Cfr. Conciliorum oecumenicorum decreta, ed. tertia, Bologna 1973, pp.
8-9 (pour Nic6e 1), 32 (pour Constantinople 1) et 99 -100 (pour Chalcddoine).

48 Cfr. Ibid., p. 182.

49 "Antiquo patriarchalium sedium privilegia renovantes, sacra universali
synodo approbante sancimus, ut post Romanam ecclesiam, (...) Constantinopoli-
tana primum, Alexandrina secundum, Antiochena tertium, Hierosolymitana

uartum locum obtineant" (lbid., p. 236). Il est vrai qu’ & cette date, I'3glise
’Occident est dans le contexte des patriarcats latins d’Orient, mais ceci ne
change rien & la question du principe de ’ordre de pré6s6ance.

50 Encore un des faux du IXe s. (D. 22, c. 2).

51 Extrav. com., 1.1, st. 3, c. 3. Voir la glose de ce texte: Jean le Moine (ca
1250 - 1313), Extravagantes tum viginti loannis Vigesimisecundi, tum communes,
cum glossis et epitomis assuetis, & recognitae, & emendatae, Venetiis, 1567, col.
133 - 134,

52 X, 1.1,t. 6, c. 40.

53 Ibid.

54 Une lettre pontificale apocryphe du pseudo-Pdlage | & tous les dveques
et supposdment du ler mars 582, n’aime pas le titre doecumdnique"” du patriar-
che de Constantinople (controverse bien connue!), "quia, si unus patriarcha uni-
versale dicitur, patriarcharum nomen ceteris derogatur" (D. 99, c. 4).

55 X, 1.1, t. 6, c. 40. Saint Marc est reprdsentd en iconographie par le lion;
cela vient de I'image en Ez 1,10 nrdcisde par celle dans Ap 4,7.

56 Ibid. Jean dAndrt (In (...) Decretalium libr(os) novella commentaria,
vol. 3, Venetiis 1581 (Torino 1963), fol. 108r) donne certains principes rdgissant
I'ordre de prdsdance en prenant Antioche pour exemple: "Antiochena: hec fuit
Prior tempore quam Romana (...). Prioritas ergo sedis, vel loci, prioritatem dig-
nitatis declarat”; en d’autres termes, la prioritd de temps ne peut pas etre le seul
critfere (si ce I’dtait, Antioche serait en premidre place, avant Rome) et il faut re-
garder plutdt & une combinaison de critdres dont I'importance doit etre pondd-
rdc.

57 X, 1.1,t. 6, c. 40.

58 Nous sommes aussi au temps des patriarcats latins d’Orient, qui, bien
gu’ils soient seulement titulaires et non plus rdsidentiels au XIVe s., n’en sont
pas moins une rdalitd dans I'figlise.

59C.9,9.3 ¢c.8.

60 Cfr. Ibid.

61 Conciliorum oecumenicorum decreta, p. 236 (le texte du canon se re-
trouve aussi dans X, 1. V, t. 33, c. 23).

62 Ceci ne vaut pas, dvidemment, pour les causes venant de I'dparchie pro-
pre du patriarche. Elles sont prdsentdes en premiurc instance au tribunal du pa-
triarche, bien sir.

63 In libr(os) Decretalium commentarii, vol. 7, fol. 96v.

64 Commentaria (...) in (...) Decretalium libr(os), vol. 4, fol.

65 Cette absence de juridiction immddiate et directe du patriarche est illu-
strde par un autre cas, tird d’une lettre du 5 janvier 1199 du pape Innocent 111 &

129



130

I'archeveque de Tyr (probablement un certain Joscius), en rdponse & une plainte
de celui - ci contre le patriarche latin d’Antioche, Radulphus Il. 1l appert que le
Patria_rc_he avait Ccité 4 comparaitre devant son tribunal aes clercs appartenant &
’archidiocdse de Tyr. Le pape r6pond en donnant raison & I'archeveque: ces
clercs ne peuvent etre forc6és de comparaitre devant le tribunal du patriarche
que si la cause y vient en appel ou si le patriarche peut citer en premibre in-
stance en vertu d’une coutume ou d’un privildge, ce qui n’est pas le cas ici (X, !
I, t. 31, c. 9). Les commentateurs sont d’accord et trouvent logique cette d6cision
(Jean d'Andra, In (...) Decretalium libr(os) novella commentaria, vol. 1, fol. 251r;
Antonius de Butrio, In libr(os) (...) Decretalium commentarii, vol. 2, fol. 75r;
Panormitanus, Commentaria (...) in (...) Decretalium libr(os), vol. 2, fol. 149r).
Deux commentateurs ajoutent des consid6rations intéressantes: Antonius de Bu-
trio dit que "patriarchae potestas quo ad subditos archiepiscoporum commensu-
ratur potestati archiepiscopi, quo ad subditos suffraganeorum” (le pouvoir des
patriarches sur les sujets des archeveques se compare & celui des archeveques
sur les sujets de leurs suffragants), en d’autres termes, le pouvoir du patriarche
ne vient pas se substituer au pouvoir des archeveques et des 6veques mais s’y
ajouter, dans des cas bien pr6cis (In libr(os) Decretalium commentarii, vol. 2,
fol. 75r); Gilles Bellemire utilise un concept intdsressant, celui de la prorogation
dejuridiction, et dit que ce n’est pas au sujet & proroger motu proprio lajuridic-
tion du patriarche sans le consentement de I'6veque dont il ne veut pas les Servi-
ces ("Nam subditi non possunt archiepiscopi seu patriarchae iurisdictione proro-
gare voluntarie sine consensu episcopi" (In (...) Decretalium libros (...) praelec-
tiones, vol. 2, fol. 208v).

66 On se souviendra que les Turcs entrErent & Constantinople le 29 maqi
1453.

67 Joseph Il mourra le 10 juin 1439, peu avant la signature de I'union et est
enterr6 dans P6glise dominicaine de Santa Maria Novella, & Florence. Certains
des procureurs des autres patriarches sont bien connus; par exemple, les deux

rocureurs du patriarche grec d’Antioche 6taient I'antiunioniste Marc Eugeni-
Eos d’Ephuse et I'unioniste Isidore de Kiev.

68 Jean de Turrecremata, Apparatus super decretum Florentinum unionis

Graecorum, ed. E. Candal, Roma 1942, p. 12, n° 12.

69 C’est I'ouvrage cit6 & la note 68.

70 Cfr. Ibid., pp. 111 -112, n° 133.

71 Cfr. Ibid., p. 114, n° 136.

72 Les termes utilisds dans les textes latin et grec ne sont pas clairs sur la
uestion de I'"accord”, mais cette question d6passe les limites de la prasente 6tu-

e.

73 Cfr. Quae supersunt Actorum graecorum Concilii Florentini (=Acta
graeca), pars I, Roma 1953, p. 451; cfr. aussi/. Gill, Constance et Bale-Florence,
Paris 1965, p. 256.

74 Le texte grec est dans les Acta graeca, p. 453, et la traduction frangaise,
dans J. Gill, Constance et Bale-Florence, p. 257; v. aussi Andreas de Santacroce,
Acta latina Concilii Florentini (= Acta latina), quae edidit P. Hofmann, Roma
1955, p. 255 et /. Gill, The council of Florence, Cambridge 1959, p. 284 (traduc-
tion frangaise: Le concile de Florence, Tournai 1964, p. 258).

75 Acta graeca, p. 464; Acta latina, p. 262; Conciliorum oecumenicorum
decreta, p. 528; /. Gill, Constance et Béle-Florence, pp. 258-259, 359; Id., The
Council of Florence, p. 290 (traduction fran$aise: Le Concile de Florence, p.
263).



THE CONCEPT OF PROTOS "PATRIARCH!
IN THE COPTIC ORTHODOX CHURCH

Adel Azer Bestawros, Alexandria

Background History

The "Cathedra Marci" and the Apostolic See of Alexandria have been
established by Saint Mark, Apostle and Evangelist, in the early sixties of the first
Century A.D.

As early as the first quarter of the fourth Century, Eusebius, Bishop of
Caesarea, who stayed in Egypt over a year, stated that Saint Mark was the first
to evangelize at Alexandria and had founded the Church in Egypt. He had even
recorded the names of the first nine Patriarchs succeeding Saint Mark, and the
respective dates of their consecration between 64 - 260 A.D.

The African historian Julius Africanos, (200-245 A.D.) in his History of the
World had also recorded the names of the Patriarchs of Alexandria, headed by
Saint Mark.

In an old manuscript (Greek and Latin) originating back to the fourth
Century we read vividly the story of Saint Mark’s preaching Christ in Alexandria
and his martyrdom there on April 25", 68 A.D.

On their part, all the Coptic (Egyptian) historians have constantly con-
firmed the foundation of Christianity in Egypt by Saint Mark. To mention those
of authority: Sawirus, Bishop of Nastarweh in the 9" Century - Sawirus Ibn-Al-
Mokaffa, Bishop of Al-Ashmounin in the 10™* Century - Youssab, Bishop of
Fouwah in the 13,h Century.

The above-mentioned historical writings state that Saint Mark ordained
Abba (i.e. Father) Anianus, the firstfruit of his preaching in Alexandria as
Bishop, together with three prcsbyters and seven deacons. Thereafter, through-
out the next two centuries, there was always the Bishop of Alexandria in
"Cathedra" for the Apostolic See of Saint Mark.

In the meantime, Christianity had spread all over Egypt, the Pentapolis
(Lybia) and later on in Ethiopia. Therefore, provincial Bishops were con-

secrated by the Bishop/Patriarch of Alexandria who was looked upon as the
"Protos" in the ecclesiastical hierarchy of the Coptic Church.

1.
Such Status was also recognized worldwide. The First Ecumenical Synod of

Nicaea in 325 A.D., declared by its Can. VI that: "Let the ancient customs which
are observed in Egypt, Lybia and the Pentapolis prevail, so that the Bishop of

131



132

Alexandria may have authority over all these lands, since this is also customary
with the Bishop of Rome".

This canon did not confer a new Status on the Bishop of Alexandria, but
had merely affirmed the "status quo" of his seniority as head of the Coptic
Church, and thus stated the case on the same level as that of the Bishop of
Rome.

Indeed, as early as the Patriarchate of Abba Heraclas, the 13‘h after Saint
Mark (230-245 A.D.), the Bishop of Alexandria had held the title of "Pope" for
quite a long time, before it was ever held by the Pontiff of Rome.

V.

At present, Pope Shenouda IIl who was consecrated on November 14th,
1971, assumes the same Status of "Protos" in the Coptic Church, being the 117'h
Bishop of Alexandria in continuous succession after Saint Mark.

Election ofthe Patriarch

From the very beginning, it has been the long established tradition of the
Coptic Orthodox Church that the Patriarch be elected by both the clergy and the
laity, and accordingly be consecrated by the Bishops.

In few cases of old history, an aging Patriarch, before passing away, might
recommend his successor. Nevertheless, such nhominee would eventually be ap-
pointed by the clerical-laical congregation, prior to his consecration.

In this respect, clergy means the overhelming majority of Bishops and
vicars of the Coptic Monasteries, and laity the "archons" of Copts as representa-
tives of the people. For conclusive evidence of this tradition, it is sufficient to
refer to the rite of consecration of the Coptic Patriarch.

From an authentic and old manuscript written in Coptic and Arabic, the
following extracts are in point, reading (translated) as follows:

For the Constitution of the Archbishop of Rakoti (i.e. Alexandria in Cop-
tic):

"Let them elect him through a synod of the Bishops and of all the people,

according to the good pleasure of the Holy Spirit... and the clergy and the

people together shall testify on behalf of him and make his election accord-
ing to the canons..."

The Vote (i.e. the ecclesiastical deed of recommendation read prior to

enthronement of the Patriarch-elect): "The full compliment of the Catholic

Apostolic Church of God, of all the Orthodox, the most holy Bishops and

the priests together with the deacons and all the Christ-loving people of the

city of Rakoti and of all the land of Egypt assembled ... we besought God to
manifest unto us him who was worthy of this great priesthood to lead us in
the way of the Lord and to guide us into the haven of the Church...

We moreover, the Bishops who are assembled, agree to the deed of elec-

tion, and we testify to it, and all who are assembled with us, the most



beloved-of-God clerics and the most pain-loving monks and the Christ-

loving people of the great city of the Alexandrians."

The Address for the enthronement (i.e. the formal address read by the

Archdeacon): "The inhabitants of this Christ-loving and great city of

Alexandria and of its region, being very father-loving and unable to persist

in the mourning of orphanhood, have readily formed this very council and

have hastened to seek out for themselves a father. Wherefore, there
gathered the most holy Bishops and most God-fearing priests and the most
beloved-of-God deacons, together also with the most devout monks and
renouned hegoumenoi and all the Christ-loving people of the great city of
the Alexandrians and of all the land of lower Egypt and being unanimous
have employed on their part all diligence and have made everywhere search

to find him who should be a worthy shepherd unto us and keep us in a

good pasture and a fertile place...".

Since the Islamic Rule of Egypt in the seventh Century A.D. the Patriarch-
elect should have also obtained official confirmation from the Ruler at the time.
In the twentieth Century this confirmation was granted by virtue of Royal
Decree, and after the Revolution in 1952 by virtue of Presidential Decree pur-
suant to the Presidential Act of November 2", 1957, which is still valid.

Regarding the presentation as a cafididate for the Patriarchate, and ac-
cording to the canons of the Coptic Church complied with for centuries, the
Patriarch-elect must be a monk.

This rule was strictly observed down to the twentieth Century, when for the
first time (in Dec. 1928) Abba Johannis, then a Metropolitan, was consecrated
Patriarch (the 113lh).

The two Patriarchs who succeeded him, namely Abba Makarios 11l and
Abba Youssab Il, wcrc Metropolitans as well.

The Presidential Act of November 2nd, 1957 has also allowed both Orders
of monks and Bishops to be candidates for the Patriarchate. Accordingly,
whercas Abba Kirellos VI of blessed memory, consecrated Patriarch (the l[l6th)
in May 1959, was a monk of the Monastery Al-Baramous, his successor Abba
Shenouda 111, elected to the Patriarchate (the 117th) in November 1971, was
then Bishop for ecclessiastical education, but previously a monk of the
Monastery Al-Sorrian.

The issue of electing Bishops to the Patriarchate has becn a matter of con-
troversy among the churchmen and laity, and is beyond the scope of this paper.
However, reverting to the old canons, it is noteworthy that the Coptic Rite of
Consecration supposes the Patriarch- elect to be a monk.

The following quotations from the Rite of Consecration extracted (trans-
lated) from the authoritative manuscript already referred to above are worth
mentioning.

..."He (i.e. the elect) being an ecclesiastic and unwavering virgin. If he is not

ordained a priest let them ordain him and bless him. If he does not wear

the monastic skhema, let them first recite over him all the prayers of the
skhema and clothe him with the complete angelic dress....

Then they shall have him until the Sunday.

133



134

The Vote: Therefore by an election from above and by the working of the
Holy Spirit and by the assent and the conviction of us all, it was revealed
unto us to have regard unto..... The God-fearing priest and monk of the

fair monastery.....whom we have elected as Archbishop ....

The Address: Wherefore also, we have earnestly called upon the all-
surveying God to show unto us who should have this rank, and He has indi-
cated to us to look upon the most God-fearing priest and most devout
monk of the most holy Monastery of..... May He therefore appoint this

one as Chief shepherd and Archbishop...".

When the Senior Bishop lays his right hand upon the head of the elect, the
Archdeacon will say this prayer:

"The divine grace which heals sickness and supplies those things which are
lacking and brings togelher those things which are parted and makes Provi-
sion for its holy churches, proposes to us to look upon.....the most God-

fearing monk of the most holy Monastery of..... as Archbishop of the
Christ-loving city of Alexandria and of all the land of Egypt and ofits land,
in place of Abba ... of holy memory who has departed

The ecclesiastical Status conferred by Consecration

The Rite of Consecration in the Coptic Orthodox Church reflects quite
vividly the status/concept of the consecrated Patriarch as having become, at the
same time, the Bishop of Alexandria and the "Protos'TPope of the Apostolic See
of Saint Mark.

Indeed the rite comprises two distinct parts and proceeds in two stages:

a) The consecration of the elect (the skhema-bearer monk/priest) to the or-
der of episcopate, acquiring the title of Bishop of Alexandria

b) Enthroning him therefore as Pope Patriarch and head of the Coptic
Church.

The prayers, supplications, scripture readings and vestments throughout
the first part, are the same as when ordaining a provincial Bishop entrusted with
an "eparchy" locally determined. In this Status of episcopate /priesthood, the
Bishop of Alexandria ranks equal say to the Bishop of Assiut (Upper-Egypt),
the Bishop of Khartoom (Sudan), or the Bishop of Boheirah (Lower-Egypt) and
the Pentapolis in Lybia etc...

Wherefore all along the Rite of Consecration we note the repeated
reference to Alexandria: The city of Rakoti, The Christ-loving city of Rakoti,
The great city of the Alexandrians, The city of Alexandria of the Orthodox.

By the 10™ Century A.D., under the Islamic rule of the "Fatimide" dynasty,
Cairo became the Metropolis of Egypt. Consequently, it was added to the epis-
copate of the Patriarch, but without changing the priestly apostolic title "Bishop
of the Christ-loving city of Alexandria".

Thereafter, in 1039 A.D., Abba Christodoulo (the 66,h) moved the Patriar-
chate to old Cairo "Misr-El-Kadima", and since then the official cathedra of the
Bishop of Alexandria has been situated in Cairo.



Another development came about in the late fifties and early sixties of the
current Century, this time of extra-territorial character. Many copts immigrated
mainly to Europe, America and Australia. Coptic communities of noticeable
number have become well established there, totalling at present about half a mil-
lion Copts who have their own churches and priests. They remain closely at-
tached to their Mother Church in Egypt, irrespective of the new nationalities
and new languages they have acquired.

This flock of Christians, whether Egyptians, or ex-Egyptians are shep-
herded by the Patriarch. The possibility of constituting new Coptic episcopates
abroad has not yet materialized.

But once the elect has been ordained Bishop of Alexandria, his consecra-
tion as Pope and Head of the Coptic Orthodox Church follows immediately. In
this context, | can do no better than quoting from the Rite of Consecration, the
following extracts (translated) viz:

The Vote: "Therefore by an election from above.....whom we have elected

as Archbishop for the Apostolic Throne of the divinely-prophetic Mark,

the devinely-inspired Evangelist of the great city of Rakoti and of all the
land of Egypt and of its borders...

The Address for the enthronement of the Pope: "May He (i.e. God) there-

fore appoint this one as chief shepherd and Archbishop and as one

established in the succession of the Evangelistic Throne of the divinely-
speaking, divinely-inspired Apostle Mark..."

When the Senior Bishop (i.e. the oldest of the Bishops in consecration)

seats the Patriarch upon the synthronus, he says this pronouncement: "We

enthrone the chief shepherd who is called by God.....in place of Abba.......

Archbishop by an election from on high with the singulér Cooperation of

the Holy Spirit, upon the Cathedra of this Holy Catholic Church..."

Rights and Status ofthe Pope/Patriarch

The Patriarch’s priestly title (translated from Coptic) as said in the liturgy
of the Church is: "Head of our priests, the Pope Abba.....Pope, Patriarch and
Archbishop of the great city of Alexandria".

He also holds the traditional name "Pope and Patriarch of the Preaching of
Mark," i.e. the Apostolic See established by Saint Mark.

Ordained as the Bishop of Alexandria (and Cairo) he assumes within its
boundaries the same duties and enjoys the same rights of any other Bishop in
Egypt. But having also been consecrated "Pope and Patriarch" he alone has be-
come the "Protos" of the Coptic Church for life.

Although the Patriarch-elect is chosen, as already mentioned, by public as-
sent of the laity and common mind of the clergy, it is only upon the Rite of Con-
secration, i.e. prayers, supplications and liturgy, that he receives his high priestly
Office from above by the Grace of God.

135



136

To mark this concept of faith, the ceremony of delivering to him the staffis
significant and full of awe. The Bishops will go up with him to the Holy Table
where the staff has been laid, and then the senior Bishop will call on him saying:

"Take the staff of the pastorate from the Hand of the Great Pastor of the
sheep, Jesus Christ, the Son of the Living God and Everlasting, in Order that you
may feed his people and nourish them with your living teachings, being faithful
to their souls, for their blood will be required of your hands".

On Sunday the 2" of June, 1985, the Holy Synod of the Coptic Church
presided by Pope Abba Shenouda Ill, has promulgated the "Constitution of the
Synod", which codified anew the discipline and rules of the old.

In Article 49 we read: "The President of the Holy Synod is the Pope/
Patriarch, successor of Saint Mark the Apostle/Evangelist. He is the Bishop of
Alexandria and Cairo. In his capacity as Bishop of the great city of Alexandria,
he is the Archbishop of the Preaching of Mark in accordance with the canons of
the Holy Ecumenical Synod of Nicaea".

Article 50 stipulates that he must be Coptic-Orthodox and of Egyptian
nationality.

The rights and faculties of the Pope/Patriarch can be summarized as fol-
lows:

1. He is the head of the Synod (Article 6), which cannot assemble during
his lifetime without him attcnding as president (Article 15), except in two very
strict instances. These are:

a) If he is in a very deteriorated health condition preventing him from

speech and thinking, as attested by reports of qualified doctors and

evidence of more than half of the Synod-members.

b) If more than half of the Synod-members have asked the Pope/Patriarch

to convene the Synod and he, though being able to do so, has declined.

2. He assumes the responsibility for any episcopate whose Bishop has
passed away, as well as for new eparchies abroad, until the appointment of
Bishops (Article 51).

3. He appoints the "Gerneral Bishops" to assist him, defines their au-
thorities and presides over their consecration. (Article 52).

4. He, together with the Bishops/Members of the Synod, ordains the new
Bishops, and raises Bishops to the rank of Metropolitan or "Catholicos". (Article
53).

5. He is responsible for the "Public Matters" in the Church, and represents
her vis-a-vis the State, other churches, and all the official and religious organiza-
tions (Article 54).

6. He supervises over the Coptic monasteries and appoints their Abbots
(Article 55).

It should also be mentioned that the Pope/Patriarch is solely authorized (as
also specifically stated in the letter of introduction when ordained) to consecrate
the mystic Myron (Chrism) for the Church.



Although the Patriarch in the Coptic Church is looked upon by the provin-
cial Bishops as first among equals, "Primat cntre egaiix!, yet his pre-eminence is
highly acknowledged at both levels of the clcrgy and laity.

It should be pointcd out that, whatever the circumstances, no Bishop or as-
sistant Bishop can ever be ordained without the participation of the Patriarch,
where by at least three Bishops of the Coptic Synod have to attend the consecra-
tion.

Other aspects ofthe Patriarch’s authority

1. The Patriarch presides over the General Laical Council of the Copts in
Egypt, "The Maglis Milli", which dates back to 1883.

The Council supervises the administration of the Church estates in Cairo,
and used to have jurisdiction of "personal Status" cases (c.g. matrimonial dis-
putes, divorce etc...), before it has been refcrrcd to the Civil Courts in January
1956.

2. The Patriarch presides as well over the "Clerical-Laical Council of
Wakfs" established since 1960, which supervises the administration of the "Wakf!
real estates pertaining to the Coptic monasteries in Egypt.

But two centuries ago the Coptic Patriarch enjoyed vast powers well
beyond the above mentioned faculties.

In the famous encyclopaedia "La Description d’Egypte", edited in 1809 by
the French group of Scientists who accompanied Napoleon when he invaded
Egypt in 1798, we read Charbrol de Voivic (ex-Governor of Paris) putting the
following (translated) on record:

"The Coptic nation acknowledges for itself as Suprcme Protos, reli-
gious/worldly leader, the priestly personality who is the First in the Church,
surnamed "Patriarch", whose powers (i.e. on the Copts) are unlimited, except by
what is bound by established customs and the will of the Rulers of the land.

He resolves the disputes (i.e. civil matters) arising between all of his sub-
jects. His judgment however is not final, because the litigating parties by their
mutual agreement can refer the matter to the "Kadi" (i.e. Islamic Judge) who
usually affirms the judgment of the Patriarch.

As regards criminal offenses they are dealt with otherwise. The Patriarch
does not judge, except with respect to the minor crimes calling for corrective
punishment only. Hence, for example, if a Moslem accuses a Copt of robbery,
the Moslem plaintiff will submit his complaint to the Patriarch. But on the other
hand, if the robber was a Moslem, the plaintiff Copt will submit his complaint to
the "Kadi" or seek justice from the Governor of the city himself.

This state of affairs shows to what extent the prestige of the Coptic
Patriarch had been highly appreciated by both the State and the people in
Egypt, as well as the non-discriminating spirit of all Egyptians irrespective of
religion, Moslems and Christians alike.

Circumstances have changed, but the same prestige and the same spirit do
still prcvail to present date in our blessed country of Egypt.

137



Empty Page



THE PROTOS IN THE ROMANIAN ORTHODOX CHURCH ACCORD-
ING TO ITS MODERN LEGISLATION

Nicolae V. D ur a, Bukarest

Item 2 in the legislation of the Romanian Orthodox Church establishes the
interorthodox position of our Church and defines its juridical state in relation to
the other Orthodox Churchesl, with special mention of the fact that it is
"autocephalous and unitary in its Organization. It keeps the dogmatical, canoni-
cal and liturgical unity with the Ecumenical Church of the East". This state of
autocephaly is expressed and implemented in its church life through an indepen-
dent hierarchical-synodal Organization without prejudice against the principle of
unity of leadership of Orthodoxy which gives the canonical bases for the
reglementation of the relations between the Orthodox Churches.

In the course of time, "the old autocephaly of the Dacian Church"2 -
mentioned by Patriarch Sofronie Il of Constantinople in his letter dated July 10,
1865, addresscd to the Prince of the Union of the Romanian Countries,
Alexandru loan Cuza (1859-1866) - was and is still confirmed by the canonical
Status of its Protos.

The canonical Position of the Protos of the Romanian Orthodox Church
along the centuries and in the light ofits modern legislation

Both the holy canons and history show us that the Organization of the
church division - into eparchies, dioceses, exarchates and patriarchates -
preferably foilowed the structure of Organization of the faithful grouped in eth-
nic units (apostolical canon 34). One of these churches ab initio set up in a well
established ethnical geographical frame was the Romanian Orthodox Church.
Regarding the development stages of church Organization and the position the
metropolitans of the country had in various times, one can see that they foilowed
the same way as the other Churches did, i.e. from metropolitanate to patriar-
chate-\

Unlike the neighbour peoples (Bulgarian, Serbian, Russian, Hungarian
a.s.0.) - who were christianized by Order of some political leaders at a certain
date - the Romanians were christianized as far back as the time they were
emerging as a people. The archaeological diggings proved that Christianity was
spread on the territory of Romania ever since the first Century after Christ. The
Apostle of the Peoples says he met our Thracian-Getic-Dacian ancestors in
Thessaloniki, in Filipi and also in lliric (Romans 15,9). In the Ist-3rd centuries
after Christ the Church Organization process - on the territory of North-
Danubian Dacia - foilowed the model of autocephalous Organization' of paro-
chial type, under the leadership of bishops and priests, which was absolutely
necessary for the existence of a local Church3. Ever since the end of the 3rd
Century and beginning of the 4th, the Dacian-Roman Church on the Pontic-
Danubian-Carpathian territory adopted the model of Organization of metro-

139



140

politan autocephalous type*. Then, the Dacian-Roman Church was an "ecclesia
metropolitana sui juris”. The Head of the Church in the North-Danubian-Dacia
bore the title of metropolitan and archbishop. The historical and canonical
evidence confirm the existence of a Church Organization of autocephalous
metropolitan and archepiscopal type7. As a matter of fact, the presence of
autocephalous church units - of metropolitan type - has been attested in the
whole Old Church, both in the East and in the West8. On the Pontic-Danubian-
Carpathian territory we have proofs - dating from the end of the 3rd Century and
beginning of the 4th Century - of an autocephalous Metropolitanate of Tomi
(today Constanta). The existence of an autocephalous Archdiocese in Tomi -
ever since the 4th Century - is a fact proved both by the historical testimonies
and the canonical ones®. This form of Organization - of autocephalous archepis-
copal type - continued to exist on our ancient land even after the Archdiocese of
Tomi ceased to exist as a result of the barbarian invasions in the 6th and 7th
centuries. For instance, the nomocanon of Manuel Malax - drafted in 1561 - in-
forms us that, after the death of emperor Andronikos Palaiologos, an Arch-
diocesell was also set up, among other things. Indeed, Michael VIII Palaiologos
restablished, in 1264, the Archdiocese of Dobrudja but this time with the
residence in Vicina. In 1300, his son Andronikos Palaiologos, raised it to the
rank of Metropolitanatell. Following the tradition established on the bases of
the local canonical custom, many of the Protoses of the Church of Oungro-
Wallachia were entitled "archbishop and metropolitan of all Wallachia"12.

At the end of the 9th Century and beginning of the 10th on the Pontic-
Danubian-Carpathian territory inhabited by Romanians there were "the Ar-
chdiocese of the Carpath and the Metropolitanate of Gortzia and of the Taris,
with one diocese in Argesl3..." In the Pontic region there was organized, from
1018-1071, the Metropolitanate of Keltzinal“, and in 1201, the Diocese of
Murasania-Partos became the Metropolitanate of Muresanials.

During the 14th Century, the Head of the Church of Oungro-Wallachia-
with the see in Curtea de Arges - was honoured too with the title of "exarch of
all Hungary and the Fields"ia. This position of "patriarchal exarch" or "ar-
chmetropolitan"17 entitled the Protos of the Church of Oungro-Wallachia to ex-
ercise his jurisdiction over the Church in Transylvania and Hungary too. As "ex-
arch of all Hungary and Fields", that is as locum tenens of the Ecumenical
Patriarch over the Orthodox faithful beyond the Carpathians and in Hungary,
the Metropolitan of Oungro-Wallachia also had the right to ordain the
Metropolitan of Ardeal. The "Great Law" printed in Tirgoviste in 1652, wit-
nesses this fact. One piece of evidence in this sense is to be found in the book of
Patriarch Hrisant of Jerusalem, entitled "Sintagmation”, printed in Bucharest in
1715, which reads Metropolitan of Transylvania, that is of Ardeal... is related
to the Metropolitan of Oungro-Wallachia as to one who has the right of
Patriarch and exarch"18. This right of Patriarch of the Protos of the Church of
Oungro-Wallachia has also bcen sanctified by the historical reality. As already
known, our Church knew" a short flourishing period as national Patriarchate
during the Wallachian-Bulgarian Empire led by the dinasty of the Assans." The
living proofs of this period - of almost 200 years long - are the churches and
monasteries with their treasures of art and culture dating from that time..."10
This national Wallachian-Bulgarian Patriarchate was under "the religious leader-
ship of the Patriarch of Tiranovo"30, where the Thracian-Dacian element was



dominant as ethnic entity. Moreover, the canonical relations of the Metropolitan
See of Tomi with the episcopal sees at the south of the Danube?2’ contributed to
the preparation of the Organization of patriarchal type during the Assans’ rule.

The right of jurisdiction of the Protos of our Church, i.e. of the
Metropolitans of Oungro-Wallachia over the metropolitans of Transylvania, has
old origins also confirmed by the unitary political-administrative Organization of
the pre-state and state structures on the Carpathian-Pontic-Danubian territory.
The acknowledgement of this right - by the Patriarch of Constantinople too, in
948”7 - was generated to the same extent by the missionary activity initiated by
the Romanian Orthodox clergy - on the territory of today’s Hungary - in Order to
ohristianize the Hungarians.

At the end of the 16th Century, the Metropolitan of Moldavia - an old
Romanian historical province - received the tokens of the patriarchal dignity
too23. In 1598, Patriarch Meletie Pigas wrote to Metropolitan Gheorghe Movila
that the See of Moldavia "having been raised now to the rank of Archbishopric,
ho had the right for this high dignity to wear the patriarchal cloke ... reserved all

over the world only to the Patriarchs of the apostolical Sees ... and the patriar-
chal staff too"2*“. Yet, the Protos of the Church in Oungro-Wallachia remained

primae sedis episcopalis of the country, who also received from the Ecumenical
Patriarchate the titles of locum tenens of Nicomidia, of Ancira, and from the
18th Century forward that of Caesareea-Cappadocia, "that is the first ranking
Metropolitan after the Patriarch of Constantinople"23.

"The church of the Dacians"28 - also explicitly mentioned by the Greek
Metropolitan Nectarie in 1819 - enjoyed an ab antiquo honorous priority in com-

Parison with the other neighbour sister Churches. This priority also derived from
'he fact that the Protos of the Church of Oungro-Wallachia exercised certain
quasi-patriarchal functions. These have also been justified by the titles which the
Metropolitan of Oungro-Wallachia had received from the Ecumenical Patriar-
chate. For instance, in 1382, the Metropolitan of Oungro-Wallachia received,
Rom the Ecumenical Patriarchate, the title of locum tenens of Nicomidia, and
'‘ater on that of Ancira, two sees listed the 3rd and the 6th after that of the
Patriarch. The nomocanon of Manuel Malax - drafted in 1561 - specified that
there were two metropolitans in Oungro-Wallachia at the time. The former was:
the locum tenens of the one of Numidia and is also called exarch of all Hungary
and the Border-Fields. And the latter is called metropolitan of Oungro-
Wallachia and locum tenens of Amasia"27.

In 1776, Patriarch Sophronios of Constantinople grants the metropolitan of
Oungro-Wallachia the title of "locum tenens of Caesareea Cappadocia" a title
which raised the Metropolitanate of Oungro-Wallachia among the first rank
Metropolitanates of the Ecumenical Patriarchate of Constantinople28. In fact, as
ocum tenens of Caesareea Cappadocia, the archbishop of Oungro-Wallachia
hecame - in 1776 - the first metropolitan after the Ecumenical Patriarch and his
Proxy in the Church in Transylvania and Hungary. According to this Statute, the
1 rotos of our Church had acquired "the permission to ordain hierarchs for the
episcopal sees and metropolitans from the lands under the canonical jurisdiction
°f the great Church of Constantinople, and in case of a local Synod, in the ab-
sence of the Patriarch, he had the right to be Protos, as locum tenens of the first

Metropolitan See of the Ecumenical Patriarchate29. The text reading the deci-
si°n of the Ecumenical Patriarchate of Constantinople - in 1776 - specified: "this

141



142

is both a title and a privilege, as it cannot deprive of this nomination and title
these people who will stay as hierarchs in that Metropolitanate and eparchy in
all centuries"30. The same decision mentioned that the Protos of the Church of
Oungro-Wallachia received the title of locum tenens of the first See among our
Metropolitanates"31. Thus, having received the title of "locum tenens of
Caesareea Cappadocia"”, the Metropolitan See of Oungro-Wallachia was raised
to the rank of the first see among the metropolitanates of the Ecumenical
Patriarchate of Constantinople.

All these titles were also given due to the fact that at the beginning of the
16th Century, the Church of Oungro-Wallachia was led by a former Ecumenical
Patriarch, in the person of Nifon 11, broughl by Prince Radu the Great.

With the Romanians, the Metropolitan of Oungro-Wallachia bore centuries
on end the title of "Archmetropolitan" (Foreword to Coresi’s "Romanian book of
teaching" or Cazania, Brasov, 1581). The Great Law also called him "exarch of
all Hungarians and the Fields". In 1702, Metropolitan Teodosie of Oungro-
Wallachia was called “Archiepiscopus Bucurestiensis et metropolita Transil-
vaniae"33 (Archbishop of Bucharest and Metropolitan of Transylvania).

In Bucharest - the residential See of the Protos of the Romanian Orthodox
Church - there were elected and ordained not only hierarchs for the dioceses of
the Ecumenical Patriarchate in diaspora33, but also for the metropolitan See of
Ardeal, which had under its canonical jurisdiction the Orthodox Church in
Hungary too. Also in Bucharest there were decided the transfers of the
hierarchs ordained for Sees which had disappeared during the Turkish occupa-
tion, to the episcopal Sees of the Romanian countries3". Moreover, the
Ecumenical Patriarch used to assign the other Patriarchs of the East with the as-
sistance and the material Support of the Romanian Princes35. Following the old
canonical custom of the country, the hierarchs’ elections were made "by Order
of' the Prince of the country36, who used to invest too the "metropolitan elected
of all country..."37. The old domestic documents, reading about "the Holy
Metropolitanate of all Oungro-Wallachia" also confirm this reality in the life of
our Church.

We notice in the correspondence between the Patriarchs of Constantinople
and the Metropolitans of Oungro-Wallachia that the Proto-hierarchs of
Orthodoxy addressed the Protos of the Romanian Orthodox Church with the
title of "Right Reverend Metropolitan of Oungro-Wallachia and Exarch of the
Fields and locum tenens of Caesareea Cappadocia, most honoured in the Holy
Ghost, most beloved brother and co-servant"3B.

At the end of the last Century, the Metropolitan of Caesareea Cappadocia
called "Most Honoured among Honoured and Exarch of all East"39 occupied the
same first place at the meeting of the Holy Synod in Constantinople. In a
Catalogue of the episcopal Sees dating from 1885 - when the Romanian
Orthodox Church was officially recognized its autocephaly - the Protos of our
Church is listed as "Metropolitan of Oungro-Wallachia, Most Honoured and Ec-
xarch of the Fields and locum tenens of Caesareea Cappadocia™0.

The elevation of the Metropolitan Sec to the rank of Patriarchate - in 1925
- did not imply "the renunciation to the prerogative of locum tenens of
Caesareea Cappadocia, granted by the Ecumenical Patriarchate by Tomos
1776"-*1. Besides, the bestowal and keeping of this prerogative also has some
historical and canonical foundations. The relations of our early Romanian



Church with the Churches in Asia Minor, i.e. with the Church in Caesareea Cap-
padocia - are of apostolical origin. St. Apostle Andrew came to Scythia Minor
(today’s Dobrudja) from Asia Minor, and the Roman legion called "the Light-
ing" - which contributed to the spreading of Christianity on the north Danubian
territory - came from Caesareea Cappadocia. Moreover, many of the war
prisoners, brought by the Goths on the territory of Decebal’s Dacia in the 3rd
and 4th centuries were coming from the parts of Caesareea Cappadocia. Having
been christianized, they contributed to the strengthening of the relationships
between the north Danubian early Romanian Church and Caesareea Cap-
padocia. St. Vasilie the Great himself (+ 379) looked after these cappadocian
Christians brought by fate on the Dacian-Roman land in the Pontio-Danubian
territory. The letter of the "Church of Gothia" (i.e. of Dacia) to the "Church in
Cappadocia" dating from 373-374 confirms those canonical relations established
between the two Churches ever since the apostolic epoch.

In the irenical letter of June 3,1948 - by which he informed the other sister
Orthodox Churches of the election and enthronement of His Beatitude - the late
Patriarch Justinian called himself "Archbishop of the eparchy of Bucharest,
Metropolitan of Oungro-Wallachia and the Romanians in America, Exarch of
the Fields, Patriarch of the Romanian Orthodox Church, locum tenens of the
See of Caesareea Cappadocia and President of the Holy Synod"42.

After the Union of the Principalities, in 1859, and the unification of their
political life (1862), the Protos of the Romanian Orthodox Church, residing in
the Capital of the country, received the title of "Primate of Romanial'43. This title
expressed the same canonical position of Protos of the Romanian Orthodox
Church. The draft bill on the unification of the Romanian Church, from 1863,
provided that the Romanian Orthodox Church would have only one Head, who
would bear the title of Primate of Romania, or Primate of the Romanian
Orthodox Church (Item 1). Item IV from the same draft bill specified the
prerogatives of the Primate who had the rank of metropolitan. As a matter of
fact, it is in this draft bill that we see mentioned for the first time in our country
the title of Primate or of Metropolitan Primate44. The commentaries on the
draft bill made in 1863, specified that "... Patriarch and Primate has the same
meaning, and the only difference is that Patriarch is the Greek word, and
Primate (Primas-primatis) the Latin one"45. In 1865 - the Church having been
declared autocephalous (acknowledged as such by the Patriarchate in Con-
stantinople in 1885) - the Protos of the Romanian Orthodox Church was also
called "Primate", that is "Patriarch". In 1865, Prince Alexandru loan Cuza ad-
dressed the Protos of the Church as "Right Reverend Archbishop and
Metropolitan of Oungro-Wallachia and Primate of Romania“44. The Synodal
law, in 1872, acknowledges the Metropolitan of Oungro-Wallachia the title of
Primate Metropolitan. Item 17 in chapter 11l of this law provided - for the
Protos of the Romanian Orthodox Church - the title of "Archbishop and
Metropolitan of Oungro-Wallachia, Exarch of the Fields and Primate of
Romania". On May 26, 1873, the Holy Synod of the Romanian Orthodox
Church also voted a "Rule on the prior duties of the Metropolitan Primate of
Romania". But the Chancellery of the Ecumenical Patriarchate addressed the
Protos of our Church with the title of Primate only since 1885- Tomos | on the
acknowledgement of the autocephaly specified that "... the Orthdox Church in
Romania be and be called and recognized by everybody as independent and

143



144

autocephalous, as it administers itself through its own Holy Synod, having as
President the Right Reverend and Honoured Metropolitan of Oungro-
Wallachia and Primate of all Romania, according to timcs".

The title of "Metropolitan Primate" has been borne for 60 years by a series
of seven metropolitans, starting with Nifon (1850-1875) and lasting tili the
foundation of the Patriarchate, in 1925. This title designated "an intermediate
dignity between Metropolitan and Patriarch, corresponding to that of Ar-
chbishop and Exarch in the administrative hierarchy of the old Church"47. In the
Latin Canonic Book of early Romanian Dionisie Exiguus ("the Small"), the
father of the Western canonic law48, the word exarch (canon 9, 17 IV ec) was
translated with the word "Primate”. In 1885 - when the Ecumenical Patriarchate
granted the official acknowledgement of the autocephaly49 - a bill was submitted
to the Parliament of the country on the amendment of the Synodal law from
1872, which proposed, among other things, that the Metropolitan Primate be
designated with the Greek word of Patriarch but not with the Latin one of
"Primate”.

The de jure recognition of the autocephaly of the Romanian Church - by
the Ecumenical Patriarchate - in 1885, and the reunification of the Country, by
joining the old Romanian province of Transylvania to the body of the country, in
1918, created the premises for rising our Church to the rank of Patriarchate. At
the meeting of February 4, 1925, the Holy Synod of the autocephalous Romanian
Orthodox Church decided unanimously to rise the Archepiscopal and
Metropolitan See of Oungro-Wallachia to the rank of a Patriarchal See, and its
titular to the rank of Patriarch30. Item 1 in "The Regulation on the Organization
of the Romanian Orthodox Church"”, from the same year - enclosed to the
respective law - provided that the Holy Synod was chaired by the "Metropolitan
of Oungro-Wallachia, as Patriarch of the Romanian Orthodox Church"31. By
Law number 699, of February 25, 1925, the supreme authority of the Romanian
State recognized and confirmed this decision. Thus the rank of Patriarch bec-
ame - in the life of Romania - a constitutional institution. The Ecumenical
Patriarch Basil 111 of Constantinople recognized the elevation of the Romanian
Orthodox Church to the rank of Patriarchate3l by Tomos no 1579, from July 30,
1925. The respective Tomos specified that the Church of Constantinople "did
not find any impediment not to be surpassed ... to give its consent and recognize
with love the decisions unanimously adopted by the Church and State in
Romania", for "elevating the sister Church in Romania to the Patriarchal
rank33...". In his epistle of September 30,1925, Patriarch Damianos of Jerusalem
confessed, among other things, that he approved and recognized "the things
done as well done and ... we consider the Holy Church of Romania Patriarchal
Church and we glorify its most venerable and Honoured Protos among
Rt.Rev.Patriarchs34...".

In eastern Romania - i.e. toda/s Romania - the Christian Dacian-Roman
ethnic element and religious life are almost 2000 years old33. This reality was
mentioned both in 1885 - on the occasion of the official recognition of the
autocephaly - and in 1925, at the festivities occasioned by the elevation of the
See of Oungro-Wallachia to the rank of Patriarchate. The irenical letter of the
Holy Synod of March 12, 1925 to the sister Orthodox Churches, by which there
was announced the elevation of our Church to the rank of Patriarchate, con-
firmed the fact that"... the Romanian people was one of the first peoples of the



World to receive Christianity, so that its church life developed at the same time
'vith its formation as Romanian nation"66. The same letter specified that the
Metropolitan of Oungro-Wallachia, "holder ever since his enthronement of the
Patriarchal duties, as Exarch of the Fields57..." will bear the title of "Archbishop
of Bucharest, Metroplitan of Oungro-Wallachia and Patriarch of the Romanian
Orthodox Church"5". The same irenical letter ensured that "the duties of the
Patriarch, granted by the holy canons and the laws of the country, are not and
cannot be designed to alter the present character of our church life and neither
to violate the rights and canonical and legal prerogatives of the Romanian epis-
oopate ... all this will not change anything in the present relationships of our
church with the other sister Orthodox Churches3e...".

Based on "the law on the elevation of the Archepiscopal and Metropolitan
See of Oungro-Wallachia, as Primate of Romania, to the rank of Patriarchal
See", in 1925, the Romanian Orthodox Church was elevated to the highest rank
adopted by the the ecumenical Church of the East in its Organization. "The
Regulation on the Organization of the Romanian Orthodox Church" - drafted
and adopted in the same year - provided that the Holy Synod be chaired by "the
nietropolitan of Oungro-Wallachia, as Patriarch of the Romanian Orthodox
Church" (Item 1).

The Organization of the Romanian Orthodox Church as Patriarchate has
also been justified by the orthodox canonical tradition - which had become a
basic canonical principle after its regulation by the 4th Ecumenical Synod,

through canon 17 - according to which the Church was to adopt and follow in its
Organization the political-administrative structure of the respectivc state.60 As a
fesult of the natural completion of the Romanian national unitary State - in 1918

' the Romanian Orthodox Church was thus entitled to adopt its Organization
form according to the new administrative-territorial structure (canon 38 6th

Ecumenical Synod). But, not only its new administrative-territorial and numeri-
cal Position entitled it to adopt the Organization form of Patriarchal type,"l but
also "the merits that it had acquired, centuries on end, by observing the
righteous faith all over its territory and by the support granted, in multiple ways,
to Orthodoxy, mostly to the Churches in the East62...". But neither the "Law on
Ibe foundation of Patriarchate" of 1925, nor the "Law on the Organization ofthe
Romanian Orthodox Church63" - of the same year - could create the Patriarch a
legal position or value his prerogatives. Moreover, it was only the Law of May 3,
1928, that amendcd Item 27 of the "Law on Organization”, by including this time
Ihe Patriarchate too among the constitutive units of the Romanian Orthodox
Church, with legal Status; in 1931, there was drafted" the Regulation on the
establishment of the rights of the Patriarch and the functioning of the Holy
Synod" which specified "the position and the rights of the Patriarch” (Items 3-7).
Rut neither these laws could give the Patriarch a legal position and value his
canonical prerogatives. The real legal frame for the Organization of the institu-
bon of the Patriarchate of the Romanian Orthodox Church, according to the
Crthodox canonical doctrine, was created by the "Regulation on the organiza-
bon and functioning of the Romanian Orthodox Church", approved and voted by
fhe Holy Synod in its meetings of October 19 and 20,1948.

Possibilities and proposals on the foundation of a Romanian Patriarchate

e*isted even before 192566. In Michael the Brave’s time (1593-1601) - the first
Romanian Prince who restored the political unity of old north-Danubian Dacia -

145



146

one feit the need of a unitary church Organization of patriarchal type. Indeed,
thc unification of the three Romanian historical provinces also stimulated the
desire of the three Metropolitanates to make only one national church body,
"that is a Romanian Patriarchate, just as the Serbians and Bulgarians used to
have before"<“. But with the Romanians thc idea of setting up a Patriarchate was
strongly promoted ever since the last Century. Thus, about 1853-1863, namely
during the troubled times for the recognition of the new Orthodox
Metropolitanate of Ardeal, one also insisted for the setting up of a Romanian
Patriarchate in Sibiu, on the model of the one in Carlovitz. After the union of
the Romanian Principalities in 1859 and thc unification of their political and ad-
ministrative lifc in 1862, there was also imposed the necessity of a unitary
reorganization of the Church. Among thc draft bills discussed in the Parliament
of the country, in 1863 and 1864, was the "Law on the Union of the Romanian
Church", which also providcd the canonical position of its Protos.

Just as we mentioned above, ever since the setting up of the Patriarchate, in
1925, tili 1948 - when the present "Regulation on thc Organization and function-
ing of the Romanian Orthodox Church" was drafted and approved - the rights of
the Patriarch have not been specified on legal base. These ones had only bcen
lapidary stated in item 3 of the Law on the elevation of the Archepiscopal and
Metropolitan See of Oungro-Wallachia to the rank of Patriarchal See, which
read: "The Patriarch of the Romanian Orthodox Church will enjoy all the recog-
nized rights by the holy canons and the laws of the country". By items 28, 29 and
30, the Regulation in force specifies accurately which are the prerogatives of the
Patriarch, prerogatives which make the very canonical-juridical content of the
Institution of the Patriarchate. Considering things in the light of these specifica-
tions we can thus admit that the respective Undings of R.P. Janin, issued in 1929,
were fully justified. He stated that the authority of the Patriarch of the Rom-
anian Orthodox Church was - at the time - "purely nominal, as it confined only to
chair the Holy Synod, the National Church Congress and the Central Spiritual
Consistory. He is elected by the National Church Congress, the Diocesan As-
sembly of Bucharest and many orthodox membcrs of the Senate and of the
Chamber of deputees, that is by a great majority offtA. The same explanation was
given by the Romanian Orthodox historians and specialists in canon law who
stated that from 1925 - when "the elevation of the Archepiscopal and
Metropolitan See of Oungro-Wallachia, as Primate of Romania, to the rank of
Patriarchal See" was done07 - tili 1948, the Protos of our Church did not exercise
all his patriarchal prerogatives. Hardly in 1948, these prerogatives were listed in
the Regulation on the Organization and functioning of the Romanian Orthodox
Church. As a matter of fact, tili 1948, in the Romanian Orthodox Church there
was only the dignity of Patriarch, as the very Institution of the Patriarchate was
introduced for the first time, hardly by items 29 and 30 of the Regulation.““

Thus, we can talk of a real institution of the Patriarchate, hardly in 1948,
when the very Romanian Orthodox Church received its real title of "Romanian
Patriarchate" (Item 5 in the Regulation). Till 1948, in the Romanian Orthodox
Church there was only "the honoirific title of Patriarch with no real rights but
only with honorific ones. In fact, the Patriarch used to be only a Metropolitan
Primate"““. Indeed, the dignity of Patriarch - for the Protos among the hierarchs
of the Romanian Orthodox Church - was established and approved by the
Synodal decision of February 4,1925 and by Law of February 25, 1925 - voted by



the Parliament of the country - but the respective regulation had not specified
the canonical content of the rights, duties and prerogatives of the Patriarch.
That specification was done only by the Regulation on the Organization and
functioning of the Romanian Orthodox Church, drafted and voted by the Holy
Synod at the raeetings in October 14-20, 1948 and approved by the Great Na-
tional Assembly on February 23, 1949. The Regulation in force granted the
Patriarche all the rights making the canonical-juridical content of the Institution
of Patriarchate (Iltem 29-30). All these are focused on the so-called "right of
devolution” based on canon 11 of the 7th Ecumenical Synod. This right, which
can be applied to everything related to the field of legality in administration," ...
can be exercised by Patriarch even ex officio over all the diocesan bishops of the
Romanian Orthodox Church"70. Having been an element of observance and
ensurance of the unity of leadership in the Church, the right of devolution of the
Patriarch remains "an extraordinary right", for whose exercise must be provided
all the "special conditions" which entitle him to make use of this extraordinary
right he enjoys. These conditions are: "non-application of the law by an inferior
body, or its wrong application in its function"71. The Regulation in force has also
created the apparatus by which the Patriarch can exercise his rights, that is the
Patriarchal Administration made up of two Patriarchal Assistants, six ad-
ministrative counsellors, the Patriarchal Chancellery and the Group of inspec-
tion and control (Item 31).

In the present legislation of the Romanian Orthodox Church - which
reflects the accurate application of the basic canonical principles?7 - the canoni-
cal Statute of the Protos of the Church is expressed in full consonance with the
Orthodox canonical doctrine and practice. Besides, the whole present legislation
of the Romanian Orthodox Church "expresses a complete canonical Orientation
in accordance with the most genuine Orthodox tradition"73.

"The Regulation on the Organization and functioning of the Romanian
Orthodox Church", 'The Regulation on the duties of the Patriarch”, and other
Church "regulations" too assert explicitly that the sum of all the rights and duties
of the Protos of our Church is in full accord with the Orthodox canonical doc-
trine. Furthermore, the Regulation also specifies that the Romanian Orthodox
Church "has a hierarchical synodal leadership, according to the teaching and
canons of the ecumenical Church of the East and its Tradition" (Item 3).

Article 28 in the Regulation provides that "the Patriarch of the Romanian
Orthodox Church is the first-ranking bishop among the hierarchs of the
Romanian Orthodox Church" and enjoys "all the rights established by the holy
canons enlisted in the present Regulation and Church rules" (Item 29). The
same Regulation also specifies that the Patriarch of our Church exercises all "the
duties granted to him by canons, laws and rules” (Item 30, point p.). The same
laws in force specify that the title of the Protos of our Church is: "Rt.Rev. Ar-
chbishop of Bucharest, Metropolitan of Oungro-Wallachia and His Beatitude
Patriarch of the Romanian Orthodox Church" (Regulation on the determination
of the duties of the Patriarch... Item 4).

The rights and duties devolved upon the Patriarch as eparch hierarch - as
Archbishop of Bucharest and Metropolitan of Oungro-Wallachia - are identical
with the exercise of the three aspects of Church power (the teaching power, con-
secrational or sacramental and leading or jurisdictional power). The rights and
duties typical for the Patriarchal dignity - based both on canonic foundations

147



148

and the custom of canonical law - and the honorific and liturgical prerogatives
stem from "the same work of promotion, keeping, extension and defence of the
truth of faith, from the sacerdotal sharing of the grace of the saints and from
that of leadership, guidance and jurisdiction at the level of the patriarchal dig-
nity"'7-. Thus the Patriarch of an autocephalous Orthodox Church has the follow-
ing canonical rights in full accord with the doctrine and orthodox practice:

a) the right to convene and chair the Patriarchal Synod, made up of all the
metropolitans and bishops in the whole Patriarchate (Apostolic canon 34; 25 IV
ec);

b) the right to confirm the election and to ordain the metropolitans in the
whole Patriarchate in case these ones are elected from among persons who are
not ordained hierarchs (canon 28, IV ec);

c) the right to control, through canonical visits, the metropolitanates and
suphragan dioceses and to make spiritual reproofs to those who do not fulfil
their duties (canon 52, Cart.)

d) the right to grant paid leaves to the metropolitans and bishops of the
whole Patriarchate and to take steps against those who miss illegally from the
respective eparchy (can. 11 Ant.; 16 I-11 Cpol; Justinian, Novella VI, 3)7S

e) the right to take an independent decision in "canonical evangelical
Problems", in case these ones need an immediate solution and cannot afford
further delay tili the meeting of the Holy Synod, and later on to inform the Holy
Synod in this sense (apostolical canon 34; 9 Ant.; Justinian, Novella CXXXVII,
5);

f) the right of devolution that is to intcrvene when a metropolitan or bishop
neglects the appointment of his dignitaries in higher church positions (canon 11
VIl ec.);

g) the right to take Steps for filling the vacancies created in eparchies and
to give Orders so that the properties of the respective eparchies be administered
by iconoms (canon 25, 1V ec.; Justinian, Novella CXXXI, C.II);

h) the right to receive appeals on behalf of those who had been judged by
bishops, metropolitans or metropolitan Synods and to judge supremely,
definetely and without right of appeal the serious matters among metropolitan,
bishops and other clergy (canon 9, 17 IV ec.; Justinian, Novella CXXIll, C.22);

i) the right to decide, in the Holy Synod, by his vote, the punishment to be
applied to a guilty metropolitan or bishop (Justinian, Novella, CXXV);

j) the right of "stavropighie", that is to subordinate, directly a church or
monastery, by sending the Patriarchal Cross, on the occasion of the foundation
or consecration of a church or monastery in a diocese under his jurisdiction;-76

k) the right to appoint in his Service clergy belonging to other eparchies un-
der his jurisdiction, without canonical release from the respective bishop in case
he refuses to give it (canon 11 VII ec.);

1) the right to be a go-between Church and State, as no clergy can go to the
supreme State organ without the help and consent of the Patriarch (canon 11
Ant.; Justinian, Novella VI, C.3);

m) the right to be remembered at the religious Services by the respective
metropolitans and bishops (canon 15 I-11 Cpol);

n) the consecration of the Holy and Great Oil for the whole Patriarchate
(canon 6 Cart.);



0) the Patriarch issues the laws and church decisions and has the right to
supervize their accomplishment. This right - also provided in the Regulation of
the Romanian Orthodox Church - is based on the prerogatives of the Patriarch
to chair the Holy Synod and to be the first-ranking bishop of a nation;

p) as Protos of the Church, the Patriarch has the right too to appeal to the
supreme leadership of the State against "certain sentences and decisions by the
government which could affect the canonical order and the superior interests of
the Church™77. This prerogative - confirmed by the canonical custom too - is also
based on the Orthodox canonical practice.

According to the Orthodox canonical doctrine and practice, explicitly ex-
pressed in the legislation in force (Church Regulations)78 the rights, Privileges
and duties of the Protos of our Church - i.e. of the Patriarch - are the following:

A. As regards the exercise ofthe teachingpower:

As First preacher and Supervisor of the right faith'l’, the Patriarch of our
Church has the following rights:

1. To send pastoral letters, authorized by the Holy Synod of the whole
autocephalous Church he is leading. Item 30 point e in the Regulation provides
that the Patriarch "gives pastoral letters for all the Romanian Orthodox Church,
with the agreement of the Standing Synod or the Plenary Synod". The Patriarch
has the right too to "send brotherly advice to the Hierarchs in the country and to
mediate the personal disagrements among them (Item 30 f.) as this is the only
way to reach” (good understanding), as the apostolic canon 34 provides.

2. To address - through irenical letters - to the Heads of the other
autocephalous Orthodox Churches, in order to keep the dogmatical, canonical
and liturgical unity of the Ecumenical Church of the East. In case of need, the
Protos of our Church can address - according to the prerogatives established by
the Orthodox canonical practice and doctrine for the Patriarch80 - to the Heads
of other denominations. According to Item 30 point d. in the Regulation, the
Patriarch has the duty too to "entertain relations with the other Christian
Orthodox Churches in regard to Church issues". Item 5 al. d. in the regulations
on the duties of the Patriarch recalls this right of the Patriarch among the first
things mentioned. Certainly, these brotherly relations are also materialized
through ecumenical relations and mutual visits paid at various levels. This was
the context of the official visit which His Beatitude Patriarch Teoctist, the Protos
of the Romanian Orthodox Church, paid to His Holiness Dimitrios I, the
Ecumenical Patriarch of Constantinople8l, from May 14-20, 1987, at the head of
a delegation. Furthermore, the good relations between the Romanian Orthodox
Church and the Ecumenical Patriarchate - and i.e. between the Patriarch of our
Church and the Ecumenical Patriarch - are materialized through: 1) Irenical let-
ters; 2) Recall of the name in the Diptics82 as proof of brotherly communion; 3)
Observance of the duties stemming from the autocephaly Tomos; 4) Periodical
meetings of the two Patriarchs.

3. The Protos of an autocephalous Orthodox Church can initiate - in full

accord with the Orthodox canonical doctrine and practice - any domestic mis-
sion that is to preach the faith, to guide the clergy and the faithful as regards

faith, by organizing Conferences or missionary courses for the clergy, by organiz-
ing catechization, and religious-theological education, by Publishing any kind of

149



150

materials - prayer books, reviews and other periodicals - very useful for streng-
thening the faith““. All these duties have been observed and applied in our
Church. During the pastoration of the present Protos of the Romanian
Orthodox Church, all these duties have been conspicuously promoted in the dai-
ly Church life“*.

The Regulations for the appointment and transferring of the clergy provide
that the respective guidance courses and defmitization, promotion and selection
exams are organized "according to a curriculum approved by the Patriarch..."
(Item 20). The examination commissions are made up by the Patriarch (Item 22
point C). "The Regulations on the Organization and functioning of Education In-
stitutes for training the church personnel and recruiting the teaching staff in the
Romanian Patriarchate” provides that the recruitment of the teaching staff of the
University Theological Institutes is made by the "President of the Holy Synod ac-
cording to the notification of the Teacher’s Council of the respective Theological
Institute and following the proposals of the metropolitans Synods in the radius
of the Theological Institute..." (Item 178). The duties of the Prorector are also
established by "Patriarchal decision" (Item 193).

Following the same Orthodox canonical doctrine and practice, the Protos
of an autocephalous Orthodox Church "can initiale organized inter-orthodox ac-
tions... both for external mission and analysis in Conferences or Synods - up to
the level of the Ecumenical ones - of any problems of faith, including those
regarding the rapprochment and collaboration with other denominations and
even Union"““. The initiatives taken in this sense by the Patriarchs of our Church
- and mostly by the present Protos - are well known and appreciated by the
panorthodox ecumenical world.

3. As regards the exercise ofthe consecrating power:

As first ranking bishop of the Patriarchate, that is as chief servant of the
Divine Liturgy in the whole Patriarchate, the Patriarch of the Romanian
Orthodox Church enjoys the following rights““:

1. To be remembered at the religious Service by all the diocesan hierarchs,
or only by the Metropolitans or Archbishops in the Patriarchate he is heading
(canon 14,15 I-11 Cpol)*7.

The Regulations on the duties of the Patriarch provides that "the recall of
his name at the religious Service is made according to the holy canons and the
practice of our Church" (Item 4).

2. To be remembered at the Divine Liturgy by all the Patriarchs and
Protoses of the autocephalous orthodox Churches. This mutual recall - among
the Patriarchs of the autocephalous Orrthodox Churches, as equal ranks - has
been rooted in the present Orthodox canonical practice by analogy with the or-
der established by the old canonical custom which provided the Obligation of the
other Orthodox Patriarchs to remember the name of the Patriarch of Con-
stantinople at the Divine Liturgy*““.

3. To consecrate the Holy and Great QOil, together with a group of
bbishops, for the necessities of the Romanian Orthodox Church. The present
canonical practice sanctifies the old custom of the country and stresses this
prerogalive of the Patriarch. As known, the consecration of the Holy and Great
QOil by the Protos of our Church - in the presence of the other hierarchs of the



country - has been a reality along the Centimes, even though it had a temporary
character8“. From 1882 tili loday the Holy and Great Oil has been consecrated
by the hierarchs of the country, headed by their Protos.

4. To ordain the Metropolitans or Archbishops elected of the Patriarchate
in case they had not been chosen from among hierarchs (can. 2 1l ec.; 6 | ec.; 2
Il ec.; 8 Ill ec.; 28 IV ec.; 55 Carl.; 6 Sard. etc.). Item 30 pointj. in the Regula-
tion of our Church provides that the Patriarch "ordains the Metropolitans
together with the other hierarchs, according to the Holy Canons".

5. To initiate revision, amendment and completion of the prayer books and
to draft such books for special needs.

In the prefaces of the prayer books - edited by the Bible and Mission In-
stitute of the Romanian Orthodox Church - the Patriarchs of our Church have
often mentioned this canonical duty.

6. To take any steps needed by the liturgical life (ordcr, painting, fasting
etc.). The Patriarchs of our Church have always adopted many patriarchal deci-
sions in this sense®°.

7. To initiate - following the authorization of the Holy Synod - the obser-
vance of holidays, saints canonizations and changes or amendment of the
Calendar. The canonization of the first Romanian saints and the establihment of
their observance - from 1950-1955 - have been made by the initiative of the late
Patriarch Justinian, with the approval of the Holy Synod.

C. Asregards his leadership:

The Patriarch - as main leader hierarch, that is the Protos heading the
Patriarchate - enjoys the following rights and Privileges*“1L:

1. To represent the Patriarchate in front of the State authorities, of other
Churches or denominations and any other foreign bodies or organizations he
may come in touch with. According to Item 30, point c. in the Regulation, the
Patriarch "represents the Romanian Orthodox Church in justice, in front of the
authorities and of other bodies, personally or through authorized representa-
tives."

2. To convene and chair the patriarchal Synod and other central delibera-
tive and executives Organs of the Patriarchate (can. 6 Il ec.; 9,17 IV ec. etc.).

Item 30 point a. and b. in the Regulation provides that the Patriarch, as
first executive organ "convenes and chairs the central deliberative Organs of the
Romanian Orthodox Church" and "implements the decisions of the central
deliberative Organs of the Romanian Orthodox Church" and those of other
judiciary and executive organs of the Patriarchate.

According to the "Regulations on the duties of* the Patriarch and the
functioning of the deliberative, administrative and executive bodies in the
Romanian Orthodox Church: the Holy Synod, the Standing Synod, National
Church Assembly, National Church Council, Patriarchal Administration,
Patriarchal Chancellary and the related Institutions" - approved and voted by the
National Church Assembly in its meeting of Fevruary 26, 1950 - all central
deliberative Church bodies (the Holy Synod, Standing Synod and the National
Church Assembly) and executive ones (National Church Council and Patriarchal
Administration) - are presided over by the Patriarch and function under his
leadership” (Item 2; Item 12 in the Regulations on the National Church Assemb-

151



152

ly; Item 9, 124, 130 in the Regulations on the functioning of the deliberative
bodies).

3. To manage the central church goods. Item 18 in the Regulations on the
management of church properties provides that "the properties of the Patriar-
chate which belong to the Romanian Orthodox Church are managed under the
guidance and supervision of the Patriarch.

As regards the management of the central church goods, the Patriarch has
the following duties: "a) He guides and supervises the management of the
Patriarchate properties directly, or through his Patriarchal Assistants, through
dclegates or special inspection and control staff; b) he approves directly or
through his Patriarchal Assistants the administration papers drafted by the Na-
tional Church Council, or by its Standing session or the Patriarchal Administra-
tive Services" (Item 22 Regulation on the administration of Church properties).
Item 23 of the same Regulations provides that "according to the right of devolu-
tion, enacted by canon 11 of the 7th Eecumenical Synod, the Patriarch is obliged
to supervise the management of the all Church properties, as he is entitled to
take all necessary Steps to improve things when the prestige of Church and the
good management of these properties need thcm. The measures taken by the
Patriarch are compulsory. Those who do not apply them - the respective Item
provides - make themselves guilty of disobediance towards the superior
authorities and will be punished accordingly”. The changings or entailments of
the immobile goods can only be done with the approval of the Patriarch (Item
49, 52 in the Regulations on the management of Church properties).

4. To edict and publish church laws and any normative measures of general
interest for the Patriarchate (Justinian, Novella VI). In our Church, the patriar-
chal decisions also remain an eloquent evidence of the exercise of this right.
Moreover, the patriarchal decisions, as administrative deeds generating juristic
effects and adopted within the framework of the administrative function and ac-
cording to the law, are considered sources of canon law.

5. To receive coplaints against bishops and to initiate lawsuits in front of
the synodal instances or other instances established within the Patriarchate (cap.
19, Cart.). Item 30, point n. in the Statuts provides that the Patriarch has the
right to receive "complaints against bishops and dispose judicial inquiry in such
cases with the authorization of the Standing Synod; the results obtained will be
brought to the knowledge of the Holy Synod".

6. To approve the election of the Central Church Consistory "functioning in
the Patriarchate" and to appoint "from among its titular members the President
of the Consistory" (Item 205 in the Regulations on the procedure of disciplinary
Instances and judgement of the Romanian Orthodox Church approved and
voted by the Holy Synod in its meeting of June 8, 1944). The President of the
consistory is appointed - from among its titulars - by the Patriarch.

7. As President of the Holy Synod, the Patriarch has the right to receive the
appeal of the clergy sentenced to defrock (Item 229 Regulations on
procedure...). In case of appeal, the Central Church Consistory judges the suit
again as first Instance. As President of the Holy Synod, the Patriarch can ap-
prove or reject the decisions of the Central Church Consistory®1 "thereafter the
sentence remains definite and executory" (Item 237 in the Regulations on the
procedure).



8. The Patriarch also has the right to receive the appeal of the clergy
sentenced by one of the Instances of Church judgement - by final decision and
invested with executive formula - to deposal, defrock or anathematization. As
President of the Holy Synod, the Patriarch "will dispose the temporary Suspen-
sion of the sentence decision, if not fulfilled yet, and the appeal will be sub-
mitted to the central Church Consistory to be examined" (Item 240 Regulations
on procedure). However, the appeal should be well motivated.

9. The Patriarch approves or rejects with certain reasons the sentences
given by the Central Monastic Consistory, "and when need be he sends the case
to be judged again according to the norms of the present Regulations" (Item
247, Regulations on procedure).

10. As a result of his executive power, the Patriarch initiates, organizes and
chairs the elections of Metropolitans, Archbishops or exarchs in the Patriarchate
(cap.4, 6 1 ec.; 21l ec.; 8 11l ec.; 19 Ant.; 6 Sard. etc.)

The Statute of our Church provides that the Patriarch "should care about
the compliance in due time of the formalities for filling out the vacancies created
in eparchies”, "chair the electoral College for electing the metropolitans" and "ap-
point the metropolitans proxies during their holidays" (Item 30, point g.l.m.).

The Patriarch also chairs the College set up "for the metropolitans elec-
tion...” (Item 130 in the Statute; Item 5 point i. in the Regulations on the duties
ofthe Patriarch).

11. The Patriarch organizes the appointment of or appoint personally all
the bishops in the Patriarchate. According to Item 30 point k. and Item 131 in
the Regulation, the Patriarch of our Church "issues grammatas for the installa-
tion of metropolitans". The solemn festivity for handing over the walking staff
takes place on the occasion of the installation of the newly elected one at the
respective Metropolitanate, after the lecture of the installation Grammata with
the utterance of the recognized formuls93.

12. To visit and give brotherly advice to all the bishops in the Patriarchate
and to give them holidays for a longer time (can. 11 Ant.; 52 Cart.). According
to the provisions of the legislation of the Romanian Orthodox Church, the
Patriarch "pays collegial visits to the hierarchs of the church" and "grants the
Metropolitans paid leaves up to 30 days" (Item 30 point h., 1., in the Regulation).

13. According to the statutary provisions of our Church, the Patriarch "ap-
points, disciplines and revokes all the employers of the Patriarchal Administra-
tion, the Professors of the theological Institutes and the teaching and administra-
tive staff from the monastic Seminaries (Regulations on the duties of the
Patriarch, Item 5 point p.).

14. As supreme executive organ the Patriarch exercises the right of devolu-
tion within the limits of the canons and other church norms (Apostolic Canon
34; 51 ec.; 52 Cart.; 25 1 ec.; 11 VIl ec.; 82 VI ec.). Item 30 point o. in the
Regulation provides explicetly that the Patriarch of the Romanian Orthodox
Church "exercises the right of devolution... according to the provisions of canon
11 of the 7th Ecumenical Synod...".

This right of devolution-direct implementation of the principle of hierarchi-
cal control - is mentioned as far back as the first half of the 4th Century (canon
52, 55 Cart.), when "was imposed as a necessity the prerogative of the
metropolitan to solve various problems occurred in the life of the Church on the
territory under his jurisdiction4”...". In 546 Emperor Justinian gave a new Order

153



154

as regards the right of devolution of the Metropolitans, Archbishops and
Patriarchs (Novella 123,1, 2).

In view of the accurate implementation of the hierarchical principle, the
Regulation of the Romanian Orthodox Church also enlisted in its text the right
of devolution of the Patriarch (Iltem 30 point c). The Protos of our Church is
legally entitled in full accord with the traditional canonical practice of the
church life and the explicit provisions of Canon 11 of the 7th Ecumenical Synod,
to impose the subordinate Organs the accurate application of the law in case they
do not apply it accurately or do not apply it at all. Thus, the right of devolution
which serves as a corrective in illegal cases, stems from the right of control and
decision of the superior Organs of one administration over its inferior organs.

The church authority of the Patriarch - also exercised through this preroga-
tive expressed in the right of devolution - does not annul the regime of synodality
or of the eparchial autonomy. The canonical obedience, which according to its
nature, is nothing but "the application of the hierarchical principle both in the
relationship among the servants of the church and in other relationships in the
church life"93, is also applied through the exercise of the right of devolution of
the Protos of a local Church, in the life of the respective Church. The legislation
in force of the Romanian Orthodox Church also imposes obedience in the
relationship among priests and hierarchs just as in all the other relationship in
the church life (Item 15-16, 25 etc. in the Regulations on discipline).

But this right of devolution of the Protos of our Church - at various levels -
does not affect "the concept of and Synodal vitality in the church90, as the Holy
Synod remains "the highest authority of the Romanian Orthodox church in all
spiritual and canonical issues and also in those religious ones - of any kind -
entrusted to its competence" (Item 9 in the Regulation). Among other duties of
the Holy Synod, the Regulation on the Organization and functioning of the
Romanian Orthodox Church specifies that this one must also examine "if the
election of the Patriarch... was made according to the legal norms in force" and
if the elected one fulfils the "canonical requirements”. Al the same time the Holy
Synod is the authority to "issue the grammata for the enthronement of the
Patriarch” (Item 10 point o.f. in the Regulation). Besides, in our Church, the
Patriarch takes always action "de consensu Synodi", that is in full accord with the
Holy Synod. This kind of action asserts explicitely - in the life of the Romanian
Orthodox church - the basic canonical principle of synodality. That is why the
rights, duties and prerogatives provided by the legislation of the Romanian
Orthodox church for its Protos, does not make him an unlimited authority, as
this is restricted by the Holy Synod, the highest authority of an autocephalous
Orthodox Church. Nevertheless, the Patriarch of our church "enjoys a special
honour and has the liberty to initiate any action of general interest"97 for the
benefit of the whole Church.

The hierarchical right of devolution - introduced and sanctified according
to the present legislation of our Church - represents "a guarantor and permanent
guardian of the canons" and "the first and most necessary auxilliary of
synodality"98. Giving expression to this reality, item 10, point 1. in the Regulation
specifies that the Holy Synod guides and supervises "that the activity of the ex-
ecutive Organs in eparchies, metropolitanates and Patriarchate develop within
the legal norms"99.



Having been the main foundation of the canonical institution of the Patriar-
chate (Item 30, point h. and o., in the Regulation), the hierarchical right of
devolution has a practical usefulness too, as it ensures the canonical and legal
character of the Church life.

15. According to the canonical custom rooted in our Church, the Patriarch
of an autocephalous Church also exercises the stavropighial right. This one is ex-
ercised by the Protos of our church too. This reality is also confirmed by the
Classification of the monasteries in our Church. Item 2 in the "Regulation on the
Organization of monastic life and administrative and disciplinary functioning of
monasteries" - voted by the Holy Synod in its meeting of February 25, 1950 -
provides that the monasteries are divided into two categories: "eparchial, that is
related to the local bishop and "stavropighii”, namely under direct patriarchal
jurisdiction".

16. The Patriarch approves the notifications of the "Commission for Church
painting” and sends delegates to the spot "in cases of reports on disagreements,
examinations and inquires, execution of church painting, received at the Com-
mission from eparchies..." (Item 10 point h. and Item 14 in the Patriarchal deci-
sion no 157),0°.

17. Having been the Archhierarch of the Church, the Patriarch bears a title
and several distinctive signs as such, and enjoys the honour and respect of all
Church members - clergy, monks and faithful.- Thus, as Protos among the
hierarchs of the Romanian Orthodox Church, the Patriarch enjoys all the rights
provided in the holy canons, in the Regulation and church Regulations. His title
is: "Right Rev. Archbishop of Bucharcst, Metropolitan of Oungro-Wallachia and
His Beatitude Patriarch of the Romanian Orthodox Church" and "carries as dis-
tinctive signs two engolpions and a cross, a kullion and a white kamelavkion with
a cross" (Item 28 and 29 in the Regulation).

18. The Patriarch also takes care - with the authorization of the Holy Synod
- of the diaspora of the Romanian Orthodox Church101.

According to his right of jurisdiction over his own diaspora, the Protos of
our Church also approved - in 1930 - "the Regulation on the Organization of the
Romanian Orthodox Church in America"."... His Beatitude Patriarch Miron, as
suprem leader of the Romanian Orthodox Church from everywhere - as asserted
in the general provisions of the respective Regulation - decided the establish-
ment of the Romanian Orthodox Missionary Diocese in the United States of
North America and Canada on canonical bases102...". Iltem 6 in the Regulation in
force provides that "the religious assistance, church Organization and appoint-
ment of leaders for the Romanians living abroad are regulated by the Romanian
Patriarchate...". This right stems from the very state of autocephaly of our
Church. Then, the equal justification in all rcgards of the autocephalous Chur-
ches - a fact proving the full equality in rights of all Orthodox Churches - cannot
admit the non-canonical Claims of a Patriarchate over the diaspora of another
autocephalous Patriarchate. Moreover, the legislation and history do not know -
besides rights - real juridic Privileges of this kind, "but only Privileges of honour
in the relationships among the autocephalous Churches and by no means
Privileges ofjurisdiction™103.

155



156

Instead ofconclusions

As we could see, the prerogatives of the Patriarch - provided in the present
legislation of the Romanian Orthodox Church - are in full agreement with the
orthodox doctrine and practicel0*.

So, the present legislation of the Romanian Orthodox Church prove the
fact that the duties and tasks of the Protos of our Church are in full accord with
the stipulations of the canons and orthodox canonical practice. Besides, the
patriarchal institution of our Church asserted itself - in the history of achieve-
ments - as a canonical reality, both by the texts of the church laws and the
apostolic work of the four late Patriarchs of our Church105. Diring the pastora-
tion of His Beatitude Patriarch Teoctist - the present Protos of the Romanian
Orthodox Church - the teaching, consecration and leading work of the Patriar-
chate is materialized in worthy initiatives and achievements based on the canons
and practice of the Orthodox Church of the East. These initiatives and achieve-
ments are also possible due to the religious policy waged by the Romanian State.
The relationship between State and Church, governed by laws, is based on
"mutual respect, non-interference of the State in the inner religious life and by
the observance of the laws of the country by the Church clergy”loa.

In 1926 - one year since the foundation of the Romanian Patriarchate - a
Serbian Canonic wrote that the Romanian Orthodox Church" ... remains na-
tional, ecumenical, tolerant, open and brotherly towards all the other forms of
Christianity"107.

Indeed, the religious tolerance, ecumenical spirit and the Organization in its
ethnic frame have always been the distinctive marks of the Romanian Orthodox
Church108 and are still today100, when the Patriarchate - a vivid reality provided
by its present legislation - withesses both the canonical Regulation of the Protos
and its interorthodox position.

Notes

1 L. Stau, Statutul Bisericiii Ortodoxe Romane (Regulation of the Rom-
anian Orthodox Church), in: Studii Teologice, Seria a ll-a, no 7-8 (1949), p.642.

2 F. Balamaci, Corespondenta dintre Patriarhia de Constantinopol si
Mitropolitul Ungro-Vlahiei D.D. Nifon, intre domnitorul A.l. Cuza si intre toate
Bisericile Ortodoxe cu privire la legile aprobate de catre guvernul roman pentru
Sinodul din anul 1864 (Change of letters between the Patriarchate in Con-
stantinople and the Metropolitan of Oungro-Wallachia D.D. Nifon, between
Prince Alexandru loan Cuza and all Orthodox Church on the laws adopted by
the Rokmanian government for the Synod in 1864), trad. from Greek, Bucharest
1913, pp. 70-71.

3 See M.M. Cristisor, Titulatura de Primat in Biserica (Title of Primate in
the Church), in: Studii Teologice, XVII (1965), no 1-2, p. 77.

4 See I.N. Floca, Autocephalie dans I’Eglise Orthodoxe Roumaine, in:
Kanon V, Wien 1981, pp. 106-107; N.V. Dura, Dispozitii si norme canonice
privind administrarea Snntului si Marelui Mir. Sfintirea Sfintului si Marelui Mir
pe teritoriul tarii noastre, expresie elocventa a autocefaliei Bisericii Romane de-
a lungul selcolelor (Canonical Orders and norms on the administration of the
Holy and Great Oil on the territory of our country, a telling proof of the
autoccphaly of the Romanian Church along the centuries), Tn: Mitropolia
Moldovei si Sucevei, LVII (1981), no. 1-3, pp. 39-57.



5 See R. Paquier, L’Episcopat dans la structure institutionelle de PEglise,
in: Verbum Caro, XIII (1959), no 49, p. 48.

6 The opinion that the Patriarch of Constantinople would have received -
based on canon 28 1V ec. - the right ofjurisdiction over the North-Danubian ter-
ritory proved to be unfounded. Not long ago, canonic P.L. Huillier specified that
the respective canon provided only the right of the Archbishop of Con-
stantinople to ordain only Metropolitans (Metropolitas monous) in Pont, Asia
and Thracia - but not their suphragans - and the bishops on the territory of these
dioceses too, occupied by barbarians (Un aspect estompd du Canon 28 de
Chalcddoine, in: RevdrCan XXIX (1979), no 2-4, pp. 12-22).

7 See L. Stan, Contributions des thdologiens roumains aux probliimes de
droit canon et leur position dans ce domaine, in: De la Thdologie Orthodoxe
Roumaine des origines & nos jours, Editions de I'Institut Biblique et de Mission
Orthodoxe, Bucarest, 1974, p. 416; |. Dura, Mitropoliile Tarii Romanesti si
Mitropoliile Moldovei (Metropolitanates of Oungro-Wallachia and of Moldovia,
in: Notitiae Episcopatum Ecclesiae Constantinopolitanae, edited by/. Darrouzes,
in: Marturie ortodoxa - Revista Comunitatii Ortodoxe Romane din Olanda - an
IV (1985), no 8, pp. 119-133.

8 See L. Stan, Autocefalia si autonomia in Biserica Ortodoxa (Autocephaly
and Autonomy in the Orthodox Church), in "Mitropolia Moldovei si Sucevei’,
XXXVIII (1962), no 7-8, p. 568.

9 See Patriarch Justinian, Cu prilejul implinirii a sase sute de ani de la
intemeirrea Mitropoliei Ungro-Vlahici (On the occasion of the anniversary of
600 years since the foundation of the Metropolitanate of Oungro-Wallachia), in:
Biserica Ortodoxa Romana, LXXVII (1959), no 7-10, p. 668.

10 C. Erbiceanu, Material inedit pentru istoria dreptului canonic oriental.
Manuscriptul grecesc al lui Manuel Malax Notarul, (Original material on the
history oi eastern Canon law. Greek manuscript of Manuel Malax the Book-
keeper), in: Biserica Ortodoxa Romana, XVI (1892), no 5, p. 330.

11 Ibid.

12 Condica sfinta publicata dupa original de Arhiereul Ghenadie Craio-
veanu (Holy chronicle published according to hierarch Ghenadie Craioveanu),
vol. I, Bucuresti, 1886, pp. 53, 411.

13 G. Enaceanu, Mitropolia Ungro-Viahiei. Titulatura Mitropolililor
(Mitropolitanate of Oungro-Wallachia. Titles of the Metropolitans), in: The
Romaman Orthodox Church, V (1880-1881), no 1, p. 139.

14 See M. Sesan, Organizatia bisericeasca vecne carpatica (Old Carpathian
Church Organization), in: Mitropolia Ardealului, 1V (1959), no 5-6, p. 371.

15 Ibid., p. 373.

16 Enaceanu, op.cit (13), p. 40.

17 See T. Simedrea, Patriarhia Romaneasca. Acte si documente (Romanian
Patriarchate. Papers and documents), Bucharest, 1926, pp. 7,16.

18 See L. Stan, Treizeci de ani de la infiintarea Patriarhiei Romane (1925-
1955) (30 years since the foundation of the Romanian Patriarchate), in:
Romanian Orthodox Church, LXXIII (1955), no 1-2, p. 83.

19 Patriarch Justinian, 70 de ani de autocefalie a Bisericii Ortodoxe
Romane (70 years of autocephaly of the Romanian Orthodox Church), in:
Biserica Orthodoxa Romana, LXXIII (1955), no 11-12, p. 1012.

20 Ibid.

21 See N. Dura, Relatiile eumenice ale Bisericii Romanesti nord-dunarene
cu Scaunele episcopale din sudul Dunarii (Canonical relationship of the
Romanian north- Danubian Church with the episcopal sees at the south of the
Danube), in: Mitroplia Banatului XXXVI1 (1986), no 2, pp. 39-48.

22 See Condica Sfinta... (Holy Chronicle...), vol. I, p. 58.

23 See G. Enaceanu, Titulatura Mitropolitilor Ungro-Vlahiei (Titles of the
Metropolitans of Oungro-Wallachia), in: Biserica Ortodoxa Romana, V (1880),
pp. 136-149.

24 1.V. Dura, Mitopolitul Ghenadie Movila (Metropolitan Ghenadie
Movila), in: Biserica Ortodoxa Romana, LXXIX (1971), no 1-2, p. 20.

157



158

25 T. Simedrea, "Patriarhia Roména...", (Romanian Patriarchate...), p. 79.

26 Condica Sfinta... (Holy Chronicle...), p. 419.

27 C. Erbiceanu, Material inedit... (Original material...), p. 33.

28 See Gh. Soare, Titlul de "loctiitor al Cezareei... (Title of locum tenens of
Caesareea...), p. 375.

29 Statt, op. cit.(18), p. 85.

30 Soare, op. cit.(28), p. 376.

31 Ibid. p. 377.

32 Condica Sfinta (Holy Chronicle), pp. 146-147.

33 Ibid., pp. 113,161,165.

34 Ibid., pp. 211, 221.

35 Ibid, pp. 137,161,165.

36 Condica Sfinta (Holy Chronicle), p. 21.

37 lbid, p. 7.

38 Ibid, pp. 210-217.

39 C. Erbiceanu, Asezamintul In uz al Mitropolitilor si episcopilor de sub
tronul ecumenic. In Constantinopol 1892 (The present Settlement of the
Metropolitans and Bishops subordinated to the ecumenical throne in Con-
stantinople 1892), in: Biserica Ortodoxa Roméana, XVII (1894), p. 193.

40 GL4. Ralli - M. Potli, 'Syntagma ton theon kai hieron kanon' vol. V, p. 521.

41 G. Soare, Titlul de "loctiitor al Cezareei...", (Title of locum tenens...), p.
379.

42 N.l. Serbanescu, Titulatura Mitropolitilor, jurisdictia, hotarele si
resedintele Mitropolitului Ungro-Viahiei (Titles of the Metropolitans, jurisdic-
tion, borders and residences of the Metropolitanate of Oungro-Wallachia), in:
Biserica Ortodoxa Romana, LXXVII (1959), no 7-10, p. 708.

43 Tit Simedrea, Titulatura de primat... (Title of Primate...), p, 69.

44 M. M. Cristisor, Titulatura de primat... (Title of Primate...), p. 69.

45 Ibid, p. 79, n. 44.

46 Ibid, p. 73.

47 Ibid, p. 87.

48 See A. Tardif, Histoire des Sources du Droit canonique, Paris, 1887, pp.
112, 286;/. Gaudement, Sources du droit de I’Eglise en Occident du Il-e au VII
sidcle, Lcs Editions du Cerf/Editions du C.N.R.S, 1985, p. 154.

49 The Romanian Orthodox Church enjoyed autocephaly ab antiquo. See
N. Dura, Forme si stari de manifestare a autocefaliei Bisericii Ortodoxe Romane
de-a lungul secolclor. Marturii istorice si canonice (Forms and manifestations of
the autocephaly of the Romanian Orthodox Church along the centuries. Histori-
cal and canonical proofs), in: Vol.omagial "Centenarul Autocefaliei Bisericii
Ortodoxe Romane, Edit. Inst.Biblic, Bucuresti, 1987, pp. 279-326; Idem, 100 de
ani de la recunoasterea autocefaliei (1885-1985) si 60 de ani de la Intemeierea
Patriarhiei Romane (100 years since the rccognition of the autocephaly (1885-
1985) and 60 years since the foundation of the Romanian Patriarchate), in:
Marturie Ortodoxa, an V (1986), no 9, pp. 63-97; Idem, Autocefalia Bisericii
Ortodoxe Romane si bazele ei canonice (Autocephaly of the Romanian
Orthodox Church and its canonical bases), in: Marturie Ortodoxa, an IV (1985),
no 8, pp. 91-107; I. Dura, Recherches sur I’histoire des pays roumaines et leur
6glise (XIV-e - XIX-e) - Dissertation présentée en vue de I'obtcntion du grade
de docteur en theologie - Louvain-la-Neuve, 1981, pp. 63-88.

50 See Legea pentru organizarea Bisericii Ortodoxe (Law on the Organiza-
tion of the Orthodox Church), Art. 5, apud. Chiru C.Costescu, Colectiunea de
legiuiri bisericesti si scolare adnotate (Collection of Church and school laws),
vol. Il, Bucuresti 1925, p. 8.

51 See Legea si statutul pentru organizarea Bisericii Ortodoxe Romane
(Law and Regulation on the Organization of the Romanian Orthodox Church),
Minastirea Cernica, 1925, p. 47.

52 See Tit Simedrea, Patriarhia Roméneasca (Romanian Patriarchate), pp.
131-133.

53 Ibid,



54 Ibid., p. 141.

55 G. Alexe, Etnicitatea si autocefalia crestinismului roméancso (Ethnos and
autocephaly of Romanian Christianity), in: Marturie Ortodoxa, an V (1986), pp.
101-120; I. Dura, La Consecration du Saint Chremc dans I'Eglise Orthodoxe
Roumainc entre Ic Vl-e et le XIX-e sifecles, in: Ephemerides Theologicac
Lovanicnses, an LXI1 (1986), fase. 4, pp. 283-307.

56 Simedrea, op.cit. (17), p. 119.

57 Ibid., p. 120.

58 Ibid., p. 125.

59 Ibid., pp. 125-126.

60 I.D. Ivan, Organizarea si administrarea Bisericii Ortodoxe Romane in
ultimii 50 de ani (1925-1975) in: Biserica Ortodoxa Roména, XCII (1975), no 11-
12, p. 1407.

61 See R.N. Kazimirovici, Situatia actuala de drept bisericesc a Bisericilor
Ortodoxe Rasaritcne (The Present state of the church law of the eastern Chur-
ches), trad. N. Kovincici si N. Popovici, Arad, 1927, p. 64.

62 Ivan, op.cit. (60), p. 140; See alsol. Dura, Les Voilvodcs des Valachie et
de Moldavie et les Patriarches Orthodoxes d’Orient dans la second moitié du
XVII-c sidcle - Extras din: Buletinul Bibliotecii Romane (Fricburg-Gcrmania),
vol. VIII (XII), Serie noua 1980/81, d. 291-338; Idem, Romanii si contributia lor
pentru sprijinirca Muntelui Athos de-a lungul secolelor (Romanians and their
contribution to the support of Mount Athos along the ccnturies), in: Marturie
Ortodoxa, an 111 (1984), no 6, pp. 57-72.

A 63 See Ch.C. Costescu, Colectiunea de legiuiri... (Collection of laws...), p. 1-

64 N.V. Severineanul, Incercari, posibilitati si propuneri in vederea
infiintarii Patriarhatului inainte de 1925 (Attempts, Possibihties and Proposals
on the setting up of the Patriarchate before 1925), in: Biscrica Ortodoxa
Roména, XCIII (1975), no 11-12, pp. 1342-1365.

65 N. Sesan, Doua mari evenimente bisericesti (Two great church events),
in: Tclegraful Roman, an 123 (1975), no 41-42, p, 12.

66 Les Eglises Sdpardc d’Orient, Constantinople, 1929, p. 121.

67 See Simedrea, op.cit. (17), p. 109.

68 See L. Stau, Legislatia bisericeasca a I. P. S. Patriarch Justinian (Church
Legislation of Patriarch Justinian), in: Biserica Ortodoxa Roména, LXXI (1953),

no 5-6, p. 508.

69 ldem, Statutul Bisericii Ortodoxe Roméne (Regulation of the Romanian
Orthodox Church), in: Studii Teologice, I, Il, 1949, no 7-8, p. 650.

70 Ibid., p. 651.

71 Ibid.

72 N. Dura, Principiile canonice fundamentale de organizare si functionarc
a Bisericii Ortodoxe Roméne (Basic canonical prmciples of Organization and
functioning of the Orthodox Church and their refloection in the Regulation of
the Romanian Orthodox Church), in: Marturie Ortodoxa, an VI (1987), no 10,
pp. 127-144.

73 L. Stan, Legislatia Bisericii Ortodoxe Romane' in timpul arhipastoririi
Prea Fericitului Parinte Patriarh Justinian (Legislation of the Romanian
Orthodox Church during the pastoration of His Beatitude Patriarch Justinian),
in: Ortodoxia, XX (1968), no 2, p. 295.

74 1.N. Floca, Canonicitatea Patriarhiei... (Canonical charactcr of the
Patriarchate...), p. 573.

75 Ralli, Potli, op. cit. (40), vol. I, p. 150.

76 See Comcntariul lui Baisamon la canon 31 apostolic (Commentary of
Baisamon on apostolic canon 31); See Ralli - Potli, op. cit. (40), p. 45.

77 Soare, op.cit. (28), p. 45.

78 See Lcgiuirile Bisericii Ortodoxe Romane (Legislation of the Romanian
Orthodox Church), Edit. Inst. Biblic si de Misiune Ortodoxa, Bucuresti, 1953.

79 See Can. 58 apost.; 19 VI ec. (Apostolical Canon 58; 19 VI ec.); See N.
Dura, Invatarea dreptei credinte dupa canoanele Bisericii Ortodoxe (Tcaching

159



160

of the righteous faith according to the canons of the Orthodox Church) in:
Biserica Ortodoxa Roméana, XCVTII (1980), no 5-6, pp. 663-670.

80 M. Ghedeon, 'Patriarchikai pinakes’, Constantinopol 1890, p. 46; M.
Costandache, Patriarhia si demnitatea de Patriarh, in: Biserica Ortodoxa
(Patriarchate and the Patriarch dignity in Orthodox Chruch), in: Ortodxia, XVII
(1965), no 2, pp. 240-244.

81 Vizita Prea Fericitului Patriarh Teoctist la Patriarhia Ecumenica de
Constantinopol (Visit of His Beatitude Patriarch Teoctist to the Ecumenical
Patriarchate of Constantinople), in: Telegraful Roman, no 21-24,1987, pp. 1-2.

82 N. Dura, Dipticele. Studiu istorico-canonic si liturgie, (Diptics. An
historical, canonic and liturgical study), in: Studii Teologice, XXX (1977), no 9-
10, pp. 636-654.

83 Costandache, op. cit. (80), p. 240.

84 Dura, Prea Fericitul Teoctist Arapasu, cel de al V-lea Patriarh al
Bisericii Ortodoxe Romane (His Beatitude Teoctist Arapasu, the 5th Patriarch
of the Romanian Orthodox Church), in: Marturie Ortodoxa, year VI (1987), no
10, pp. 11-25.

85 Costandache, op. cit. (80), p. 241.

86 Ibid., pp. 241-242.

87 See Ralli - Potli, op. cit. (40), vol. VI, p. 257.

88 See V. Grumel, Les Regestes des actes du Patriarcat de Constantinople,
Constantinopol 1932, vol. |, no 787, year 937.

89 See I.V. Dura, La Consecration du Saint Chreme..., pp. 283-307; Idem,
Recherches sur I'Histoire..., pp. 89-120.

90 See Decizia Patriarhala no 136/1950 si 157/1950 (Patriarchal Decision),
in: Legiuirile Bisericii..., pp. 242-244.

91 Costandache, op. cit. (80), pp. 242-244.

92 B.D. Tzortzatou 'He Diakonia tes orthodoxou Ekklesias tes Roumanias
meta historikes Anaskopeseos’, Atena, 1973, pp. 19-65.

93 See Din sumarul sedintei sesiunii extraordinére a Sfintului sinod al
Bisericii Orthodoxe Romane (From the Summary of the minutes of the cx-
traordinary meeting of the Holy Synod) din 18 februarie 1962.

94 C. Parvu, Dreptul de clevolutiune (Right of devolution), in: Studii
Teologice, VI (1954), no 7-8, p. 389.

95 L. Stan, op. cit. (73), p. 282.

96 See D. Salachas, Il Principio della struttura sinodale delle Chiese
orientali nella legislazione canonica antica, in: Nicolaos, VI (1978), fase. 2, p.
242.

971.N. Floca, op. cit. (74), p. 573.

98 L. Stan, Legislatia bisericeasca... (Church Legislation...), p. 504.

99 Legiuirile Bisericii Ortodoxe Romane (Legislation ot the Romanian
Orthodox Church...), Edit. Inst. Biblic, Bucuresti, 1953, p.180.

100 1bid., pp. 436-437.

101 N. Dura, Comunitatile ortodoxe roméane de peste hotare, o preocupare
permanenta a Bisericii Ortodoxe Roméane (Romanian Orthodox communities
abroad. A permanent preoccupation of the Romanian Orthodox Church), in:
Studii Teologice, XXXVIII (1986), no 1, pp. 8-23; |. Dura, Biserica Ortodoxa
Romaéana si roméanii din diaspora. Patriarhul Bisericii Ortodoxe Roméne si
intreaga suflare roméneasca (Romanian Orthodox Church and the Romanians
in diaspora. The Patriarch of the Romanian Orthodox Church and all the
Romanians everywhere), in: Marturie Ortodoxa, 111 (1984), no 7, pp. 69-74.

102 Episcopia Misionara Ortodoxa Romana. Statutul pentru organizarea
Bisericii Ortodoxe Roméane in America (Romanian Orthodox Missionary
Diocese. Regulation on the Organization of the Romanian Orthodox Church in
America), Detroit, 1935, p. 17.

103 L. Stan, Diaspora Ortodoxa (Orthodox Diaspora), in: Biserica
Ortodoxa Roméana, LXVIII (1950), no 11-12, p. 615.

104 Gh.l. Soare, Temeiurile canonice pentru prerogativele Patriarhului
inscrise in Statutul Bisericii Ortodoxe Roméne (Canonical bases for the



Patriarch’s prerogatives registered in the Regulation ofthe Romanian Orthodox
Church), LXVI1 (1949), no 11-12, pp. 6-15.

105 For the life and activity of the four Patriarchs of Romania See A.
Plumadeala, Metropolitan of Ardeal, Cei patru patriarhi ai celor 60 de ani de
Patriarhat ortodox roménesc (The Four Patriarchs of the 60 years of Romanian
Orthodox Patriarchate), in: Mitropolia Ardealului, XXX (1985), no 9-10, pp.

106 Religious Life in Romania. Essential Information, published by the
Consultative Council of the Religious Denomination in the Socialist Republic of
Romania, Bucharest 1987, p. 10.

107 R.N. Kazimirovici, Situatia actuala... (Present Situation...), p. 72.

108 See |. Dura, La tolerance religieuse en Valachie et en Moldavie
pendant la seconde moitid du XVII-Ume siede, in: Revue roumaine d’Histoire,
tom XXIV, no 3, Bucarest, 1985, p. 249-266; Idem, Les Catholiques de Valachie
et de Moldavie durant la seconde moitid du XVII-6me sidcle et leurs rapports
avec les voidvodes et les grands dignitaires de ces pays, in: Irenikon, no 2/1982,
pp. 164-184.

109 Nicolae, Metropolitan of Banat, Apoteoza vredniciei Bisericii
Ortodoxe Romane (Apotheosis of the merits of the Romanian Orthodox
Church), in: Mitropolia Banatului, XXXV (1985), no 9-10, pp. 565-568.

161



Empty Page



AN ARMENIAN PROTOS IN THE FIFTEENTH CENTURY

Mesrob M u t a fy an, Istanbul

Introduction

The Holy Apostolic Orthodox Church of Armenial finalized de jure her
autocephaly at the national Church Council of Shahabivan2 in 444, and
voluntarily took the historic decision, at the Council of Dwin in 506, to remain

W|thin the non-Chalcedonian Communion3, commonly referred to as the "Orien-
tal Orthodox Churches".

Due to her Strategie position in the eastern highlands of Asia Minor, both
before and after her conversion to Christianity, historical Armenia was a con-

tinuous target for invasion by successive world powers. As a result of inter- and
intra-national shifts in power, war, deportations and extensive migratory waves,
there arose, in the course of time, a pluralism of patriarchal sees of which only
the following four* have continued their existence into the second half of the
20,h Century:

1) The Supreme Patriarchate and Catholicate of All Armenians;

2) The Catholicate of the Eminent House of Cilicia;

3) The Armenian Patriarchate of Jerusalem;

4) The Armenian Patriachate of Constantinople3.

None of these principal sees of the Armenian Church is identical with any
°ther in terms of their formation and "jurisdictional rights", and an attempt to
analyse all four simultaneously in one single paper would prove indomitable.

Limiting itself, rather, to a concise survey of the formative period of the
Armenian Patriarchate of Constantinople, this paper will examine the rise of a
Protos within the spheres of the Armenian Church of Western Asia Minor and
the extent of his jurisdiction up to the present day.

The Armenian Community of Constantinople and its Bishopric Before 1453

With the partition of historic Armenia between the Byzantines and Per-

sansb6 in 387, direct relations in almost all walks of life commenced between

est Armenians and Constantinople - the Capital of the Empire of which they
were now a part.

As early as the 5,h Century, Goriun Vartabed (3907-447?)7 recorded an of-
icial delegation from Eastern Armenia to Constantinople concerning the educa-

t'on of Armenians living in Imperial territories. It was probably in the year 417
that St. Mesrob Mashtots (3557-439), the inventor of the Armenian alphabet, ac-
Aompanied by some of his students and Bishop Knit of Terdjan, was received

oth by Patriarch Atticus of Constantinople (405-425) and by the Emperor

heodosius Il (408-450) in Order to obtain permission to found Armenian
schools of language and religion in Byzantine Armenia®. Having successfully ac-
complished his mission, St. Mesrob returned to Western Armenia where, with

163



164

the written Orders of Theodosius Il and Patriarch Atticus at his disposal, he col-
lected a multitude of students, allocated appropriate sums for their education
and "blessed them with his teachings"®.

Especially from the 6‘h Century on, Emperors began to encourage the
westward migration of Armenians. As a consequence of this policy, which was
begun by Justinian | (527-565) and which endured to the end of the Basilid age
(867-1056), large numbers of simple Aremenian folk immigrated or were
transplanted to Macedonia, Greece, Calabria, Sicily, Crete, Western Anatolia,
and especially Thrace where they were meant to provide protection to Con-
stantinople from barbarian pressure in the Danube area. In fact, Armenia and
Armenians in general were heavily recruited for the Byzantine army, and it was
through this role that the Armenian element in the Byzantine Empire began to
exert its greatest influence. Not only Basil | (867-886), Romanus Lecapenus
(920-944), Nicephorus Phocas (963-969), John Tzimisces (969-976) and Basil Il
(976-1025) and certain other Emperors, but many major generals in the Imperial
army as well were of Armenian descent, quite a number of whom attempted to
reach the Imperial thronel0.

From the viewpoint of relations between the Churches of Byzantium and
Armenia, a three-year episode in the 6,h Century might prove important in the
history of the Imperial Capital. In 572, following an unsuccessful revolt against
their Persian overlords in Eastern Armenia, numerous Armenian noblcmen,
headed by Prince Vartan and Catholicos Hovhannes Il Kapeghian (565-574)
with some of his bishops, sought refuge in Constantinople. It was their intention
to secure military assistence from Emperor Justin 11 (565-578) and with Imperial
army support, they hoped to drive the Persian army out of Eastern Armenia.
Under these circumstances, exacerbating the Chalcedonian controversy was the
last thing the Armenian dignitaries would have wished and, as if no christologi-
cal problem had ever existed, they received Holy Communion from the same
chalice as the Emperor in Haghia Sophiall. When news of this communion
reached Armenia, the eastern bishops immediately reacted against the un-
orthodox behaviour of the Catholicos, who was soon to receive the following
message in Constantinople:"... if you mix with the Chalcedonians and communi-
cate with them, we will no longer accept you, and we will even excommunicate
you"12. Finally, when the noble refugees lost hope for any assistance from the
Emperor, who was then, on the contrary, in favour of a treaty with the Persians,
and considering the strongly-worded message of the bishops, the Catholicos
terminated communion with the Byzantines and thus "remained in seperation"13,
For some historians this could be seen to be the formal beginning of a non-
Chalcedonian communityl- in Constantinople or even a national prelacyl3,
although further data would be needed for a more concrete affirmation of this.
Catholicos Hovhannes died in Constantinople early in 574 and was buried with
great honours by the orthodox (non-Chalcedonians)!lls. Whether his entourage
settled in Constantinople or not is still a moot point, but we are told that at least
Vartan joined the Emperor’s armyl12, probably together with his men.

During the Middle Byzantine period, besides contributing to the military
power of the Byzantine army, Armenians also played an undeniable role in the
intellectual and artistic life of the Imperial Capital. Caesar Bardas and John the
Grammarian were Armenian, Photius and Leo the Philosopher were half-
Armenian, all being scholars who worked for the re-establishment of the



University of Constantinople during the reign of Michael Il the Drunkard (842-
867). In 989, when a major earthquake destroyed Hagia Sophia’s majestic dome,
the one who rebuilt it was no other than Tiridates the Armenian, the celebrated
architect of the cathedrals of Ani and Argina, and of the Church of Haghbat18.
There are traces of Armenian scribal activity in Constantinople during the 10™
Century.In 909 Tutayel the Armenian scribe copied an Armenian Gospel for
Prince Ashotl®. In 992 "the unworthy and ignorant and sinful translator" Hovsep,
"who was born, raised and grew to old age" in Constantinople, copied a
menologium in Armenian, his mother tongue, in which he had become articulate
in the Capital city2°.

It goes without saying that those families of Armenian descent who
provided the Empire with emperors, generals and court officials, must have been
completely, or to a large extent, byxantinized in order to secure such prominent
postitions of leadership. They must have had a perfect command of the Greek
Tongue, and were presumably zealous adherents of the militantly Chalcedonian
Byzantine Church2l. On the other hand, the 10O'll Century colophons immortaliz-
ing ihe scribes Tutayel and Hovsep strongly indicate that there were Armenians
in the Imperial Capital who spoke and taught their mother tongue and kept in
touch with the distinctive traditions of their fatherland.

Where did these people worship? Was there a non-Chalcedonian
Armenian Church in Constantinople? It would be interesting to know whether
the bishops accompanying Catholicos Hovhannes Il remained in the Capital after
the his death in 574, in Order to serve the spiritual needs of the small group of
Armenian migrants and refugees. One must consider the fact that only a few
years after Hovhannes II's death, the wives of the Goths who served in the
Byzantine army requested that a Church be reserved for them in Constantinople,
so that they might worship according to their Arian faith22. If the court was
permissive enough to grant the wish of the "heretic barbarians”, it is not
altogether impossible for the Armenians to have had a Church of their own in
the Capital, around the 6th Century.

As early as the 5™ Century, the Armenian Catholicos was far-sighted
enough to concern himself with those of his flock residing on the other side of
the weslern border, in Byzantine Armenia, so as to safeguard sentimental ties to
the Mother Throne in Eastern Armenia, at least in matters of language and
ritual23. Much later, Catholicos Khatchik |1 (972-91) consecrated bishops for the
Armenians in Antioch, Tarsus and elsewhere in Byzantine territories2-\ This
practice may have possibly begun earlier“, and, naturally, it halted any tendency
on the part of the Western Armenians to recognize the authority of the Greek
bishops, and thereby religious independence of the non-Chalcedonian Armenian
colonies in the Empire from Byzantine influence as well as their attachemenl to
the Catholicate were assured20.

Michael the Syrian, the Jacobite Patriarch of Antioch (1166-1199),
recorded that until the reign of Emperor Alexis | Comnenus (1081-1118), there
were two non-Chalcedonian Churches in Constantinople, one of them belonging
to the Armenian, the other to the Syrian Orthodox Churches, each one having its
own priest. The Emperor, suspecting that these communities had secret rela-
tions with the Turks, had their Churches burnt and the priests exiled27. As
regards the Byzantine persecutions of the Armenian and Syrian communities,
Patriarch Michael had the following to record: "At that time, the Patriarch of

165



166

Constantinople (Nicholas 111, 1084-1111) ordered the deportation (from Con-
stantinople) of our (the Syrian Jacobite) and Armenian peoples, who did not ac-
cept their (the Greek) heresy (Chalcedonian Christology). And because he in-
sisted and the others resisted upon the Patriarch’s Order they brought the books,
the Holy Sacrament and whatever eise there was in the Syrian Church and burnt
them in the square. They did the same thing to the Armenians, whose Com-
munion and Holy Myron they poured on the ground and trampled on.... At that
time, the Chalcedonians began to persecute the Orthodox (Non-Chalcedonians);
this was not only against us, but also against the Armenians who lived within the
Roman Empire..."28. This seems to indicate that an Armenian Church existed in
Constantinople during the 9 and 10lh Century, if not earlier, until it was
destroyed by the Orders of the Emperor2@.

During the 10™ and H,h Century, religious persecution30 gained momentum
as all Armenian provinces one by one gradually came under the dominion of
Byzantium. In P. Charanis’ words:

"What particularly contributed to the development of tension between the
Armenian element and the rest of the population were the ecclesiastical
Problems which the annexation of the Armenian lands and the subsequent dis-
persion of the Armenians had created. There had always been heretical groups
in the empire, but orthodoxy, as it finally crystalized, had come to prevail as one
of the unifying forces of the empire - the Greek language and the imperial tradi-
tion were the other two - but now for the first time since the loss of Egypt and
Syria in the seventh Century there was a powerful religious minority, dominant in
certain regions of the empire, very strong in others. Both Church and state were
very much concerned about this Situation and, as a consequence, brought pres-
sure to bear upon the Armenians to accept the orthodox (Chalcedonian) point
of view. But the Armenians, whose cultural and national development was
strongly associated with their religious beliefs and practices, resisted stubborn-
ly"31.

On March 9, 1044, a citizens’ riot occurred in Constantinople, and the
palace took what they thought to be adequate security measures by forcefully
evacuating the Jews, Moslems and Armenians from the city. Since the
Armenians were also deported, they could not have been Chalcedonian
Christians32. This event is another indication that there was a separate
Armenian Church Community in Constantinople, and that by the beginning of
the 11" Century strong religious persecution had already begun. In 1197, in ac-
cordance with the Armenian calendar, when Armenians celebrated Easter a
week later than the Greeks33, the latter who were already persecuting and dis-
criminating against the non-Chalcedonians, made the celebrations difficult.
Catholicos Rrikor VI sent Nersess of Lampron from Armeno Cilicia in order to
begin bilateral talks between the two Churches and to try to put an end to
Byzantine intolerance, but the mission failed completely3*. These frictions
between the Chalcedonian majority and the non-Chalcedonian minority wcnt on
until the throne was seized by the Latins.

The Latin empire of Constantinople (1204-1261) was not a very glorious
one and experienced acute problems both inside and outside its borders. During
this period large groups of Armenians were allowed to settle within the city, and
especially in the Genoese colony accross the Golden Horn. This state of affairs
continued during the Last Age of Byzantium, called the Empire of the



Palaeologi, which began wilh the reign of Michael VIII (1259-1282). The
Palaeologi followed a milder policy towards the Armenian community, who now
had lawful bishops in the Capital““. During this period the empire was very much
reduced in size, due the advance of Islam in Anatolia, to which it finally suc-
cumbed on May 29, 1453, when Sultan Mehmed Il conquered the city to make it
his own, though resistance in other areas continued for a certain time.

The following is an attempt to reconstruct the list of Armenian bishops in
Constantinople, most presumably residents in the Genoese Quarter, who have
left some historical trace from the beginning of the 14‘h Century to the date of
the establishment of the Patriarchate in 1461 by Sultan Mehmet | the Conqueror
(1451-1481):

Bishop Hesychios (Sukias?/Husik)3a 1307-?
Archbishop Hovhannes32 1389-?
Archbishop ZacharialT“ 1403-?
Archbishop Esai3W 1432-1438
Archbishop Hovhannes(l1?)“° 1438-?
Archbishop Hovagim*! 1438-1447
Mardiros*2 Hairabet 1459-1461

These bishops had been ordained, of course, by the Catholicoi of All
Armenians, who had their Holy See in Sis (Cilicia) between 1293 and 1441.
Their successors, the first Armenians Patriarchs of Constantinople, had probab-
ly received episcopal consecration from the patriarchs of the special Catholicate
of Cilicia, which had been crealed after the transfer of the Mother Throne back
to Etchmiadzin, in historic Armenia“3.

The Establishment ofthe Armenian Patriarchate of Constantinople

At the end of the 10'H Century and the beginning of the IT-, Byzantium
gradually annexed the vassal kingdoms of Armenia right to the borders of Azer-
baijan. By a decision that proved to have fatal results, Byzantium replaced the
Armenian armies by its own and removed the leading Armenian families to
Central Anatolia. This policy of annexation and transplantation had two clear
negative consequences. First, in the annexed territories, the Byzantine army
which was now in foreign and hostile lands, could not completely fill the vacuum
left by the disbanded Armenian troops. The terrible defeat of the Byzantines at
Mantzikert (1071), when all Armenia came under Seljuk rule, was therefore al-
most inevitable*. Secondly, disaffection resulted between the non-Chalcedonian
(pre-dominantly Armenian and Syrian) and Chalcedonian (Byzantine Greek)
communities, when the latter resorted to proselytism and harassment in Order to
win the "heretics" to their "holy orthodox" camp. So, those who suffered dis-
crimination, especially in the East, came to prefer the Seljuk Turks to the un-
trustworthy Byzantines*“5.

The Seljuk Turks gave a fine example of tolerance to their Christian sub-
jects and granted them freedom of conscience. The Armenians, in territories
where they had been previously persecuted by Christian conquerors on grounds
of "heresy", now freely organized new episcopal sees. Thus under the Seljuks the
Armenians bishoprics of Ankara and of Sebastia continued to exist, the latter

167



168

even becoming a very assertive primacy. The bishoprics of Neocaesarea
(1179),Caesarea Cappadocia (1197), Divrik (1280), Amasia (1307) and Tokat
(1307) were established during this period without any hindrance. The Seljuks
not only treated their Christian subjects well, but encouraged migratory waves
and transplantation of Christian communities into their territories. All this
would indicate that there must have been a fairly dense Armenian population in
the central lands of Asia Minor between the 11'h and 14™* Century*“.

A new era Starts in Anatolian history with the beginning of the 13'h Century.
An Oghuz tribe named Kayi, which had settled in Ahlat, north of Lake Van,
probably after the Byzantine defeat in Mantzikert, left itsyurt for reasons yet un-
clear and moved westwards in 1229. Joining the forces of Alaeddm Keykubad,
the Seljuk Sultan of Konya (1219-1237), against another Turkish army in 1230,
the Kayi Tribe was given a small territory by the Byzantine frontier in the
northwest as a token of appreciation. The leader of this new buffer Settlement
with a Kayi population of 4000 people was Ertugrul Bey (1231-1281), the first
member of the dynasty known to historians as the Osmanoglu (Ottoman).
Ertugrul Bey conquered and ruled the towns of Kutahya, Eskisehir and Bilecik.
His son and successor, Osman Bey (1281-1324) expanded the tribe’s domain by
adding Sakarya, Mudanya, Yenisehir and Inegdl to its territories. On April 6,
1326, the Ottomans, now a major Anatolian principality, conquered the im-
portant Byzantine city of Bursa, making it their new Capital. The conquest of
Nicaea, the celebrated Christian city of the First Ecumenical Council, was next
to fall, on March 7, 1331. By the year 1453, the Ottomans were the masters of
territories from the Balkans to the region west of Constantinople, which was al-
ready reduced to the size of city-state, and from the Southern bank of the Dar-
danelles to Central Anatolia and down to the port of Antalya on the Mediter-
ranean“?.

From the first days of its sojourn in Eastern Anatolia, following the Battle
of Mantzikert in 1071, the Kayi Tribe had encountered Armenian people, espe-
cially in Vasburagan, and later in Central Anatolia. As it advanced slowly but
surely westwards, the House of Osman camc into contact with further Armenian
communities, especially in the major towns-"*. It is claimed, thcrefore, that the
Armenians under the Ottoman rule were represented by a chief bishop who was
considered, by the Ottomans, to be the overseer or the spokesman of the
Armenian Church in Ottoman territories*”.

Byzantium, a Christian Capital for over a millenium, was conquered by the
Ottoman Sultan Mehmet Il, on May 29,1453. An Orthodox bishop wrote:

"It was not an easy transition: but it was made less hard by the Turks them-
selves, who treated their Christian subjects with remarkable generosity. The
Mohammedans in the fifteenth Century were far more tolerant towards
Christianity than Western Christians were towards one another during the
Reformation and the seventeenth Century"30.

Traditional scholarship beliefed that Mehmed Il introduced radical
measures in order to secure the Submission of the Greeks. The Ottoman law was
the Sheriat - essentially religious in character, and the Conqueror could have
imposed his religion on his new subjects. Considering the fact that the majority
in Constantinople were Byzantine Orthodox Christians, it would not have been a
wise policy. On the other hand, the Christians could not be allowed to have rela-
tions with the hostile Catholic powers in the West. So Mehmed | the Conquero



summoned the anti-Latin monk Gennadius and cnthroned him as patriarch. The
Sultan invested Gennadius with social and civil authorities and Privileges which
were connected with Byzantine Orthodoxy*1. It was an irony of history that the
Champion of Islam should become the protector of Orthodoxy, the role that
once belonged to the Christian Emperor*2.

The same gesture was extended towards the Armenians in Constantinople,
but eight years after the conquest, probably when by way of migration and
transplantation, the Armenian Community in the city had grown to some size.
The Sultan certainly knew of the bitter feelings that existed between his Greek
and Armenian subjects. Therefore, in 1461, in order to balance the authority and
power of the Greek Patriarch on the one hand and to have an easily accesible
religious leader responsible for the Armenians in Constantinople on the other,
he elevated the Armenian bishopric of the city to the rank of Patriarchate, "with
the titles and honours, as well as Privileges, similar to those accorded to the
Greek Patriarch™*3. The Sultan, of course, did not "create" a new see; he
elevated the (arch)episcopal see to a special patriarchate. The Sultan’s arrange-
ment seembed to be against Islamic Law; it was certainly an event that had no
precedent in the Islamic world*4.

According to one manuscript, in 1440 there was an Armenian bishop of
Bursa, named Abraham, who ordained priests and deacons for the Armenians
communities of Adapazari and Armas**. If so, this may indicate that he was the
shepherd of all Armenians in the Ottoman territories, with headquarters in the
Capital city. Since the Catholicos of All Armenians still resided in Sis, Bishop
Abraham would certainly have received episcopal consecration from the bishops
of the Mother Throne in Cilicia.

The name of Bishop Abraham'’s successor is revealed in the register book
of the Holy Mother-of-God Armenian Church in Kutahya which reads: "This
colophon is recorded in 1445 during the patriarchate of the Lord Garabet (anti-
patriarch in Cilicia) and the episcopate of the Lord Hovagim..."**. In 1447
Stepanos, an Armenian priest from Sis, wrote in a colophon in Ankara: "This
colophon was written... during the tenure of our courageous chicf pastor Lord
Hovagim, who is today the overseer of the province of Bursa, and of Con-
stantinople and the region (assigned) to him, and who is a man of wisdom and
knowledge..."*7.

It seems that in the year 1461 this high ranking clergyman, Hovagim, was
the first Armenian archbishop of Constantinople and of the adjacent Ottoman
territories to be invested with patriarchal authority, whatever that may have
meant in the eyes of the state. There are at least two more colophons which
mention Archbishop Hovagim; the first speaks of him as also being, in 1469, the
Bishop of Philibe*a; the second, as the "hairabet (patriarch) in the mother city of
Constantinople™*® in 1474.

The Position of the Armenian Patriarchate of Constantinople within the
Hierarchy ofthe Armenian Church

An historical and comparative survey of the ecclesiastical jurisdiction of
Archbishop Hovagim and his successors to the patriarchal throne up to the
present day would, under normal circumstances, be a difficult subject to un-
dertake. But there is even greater difficulty due to the fact that patriarchal ar-

169



170

chives were destroyed by fires®°, in 1645, 1718 and 1826 consecutively, leaving
behind almost no primary local sources especially concerning the formative
period of the Patriarchate. Furthermore, the extant records in the patriarchal ar-
chives of Etchmiadzin, Cicilia and Jerusalem, as well as documents deposited in
the archives of Contemporary Greek institutions in Istanbul and the Ottoman
chanceries®l, that might contribute to a more complete knowledge of the juris-
diction of these patriarchs, have not yet been fully exploited.

Since 1461 altogether eighty-two Armenian patriarchs have been enthroned
in Istanbul. As their jurisdiction differed in the course of time and since no bind-
ing canons exist concerning the ecclesiastical jurisdiction of this Patriachate, ex-
ept for some literature exchanged between Constantinople and Etchmiadzin, it
seems more appropriate to trace the development of this jurisdiction in consecu-
tive phases.

Today scholars agree that in the second half of the 15,h Century, Sultan
Mehmed |1 supported the establishment of the Armenian Patriarchate of Con-
stantinople lest the Armenians in his Empire should be subjected to the
authority of a supreme centre outside Ottoman territory02. This fitted neatly into
the prevailing Situation, since it was a period of internal strife for the Armenian
Church. Cicilia, having been conquered by the Egyptian Sultanate, showed no
significant trace of any Armenian political activity. Therefore, in accordance
with the decision taken in the Council of Vagharshabad®3 in 1441, the Supreme
Patriarchate and Catholicate was transferred from Sis to Etchmiadzin, where
Catholics Giragos | of Virap (1441-1443) was enthroned as the 88,h successor to
the Throne of Saint Gregory the llluminator. The see of Cicilia was supposed to
cease as a catholicate with the death of Catholicos Krikor Musapegian (1439-
1451?), who chose to remain in Cicilia, apparently due to local reaction®*. One
of his auxiliaries, Archbishop Garabed Yevtogatsi (14517-1478)®3, however, was
elected and enthroned Catholicos of Cicilia by the Cilician Armenian clergy and
people, thus creating a major issue in Armenian Church history that continues to
the present times. The Armenian Patriarchs of Constantinople were, until 1526,
like the preceding Armenian prelates of the city, bishops consecrated by the
Catholicoi of Cilicia®®. Considering that the final Ottoman conquest of Cilicia
and the subjugation of the Cilician Catholicate to the Ottoman throne occured
not before the year 1517,07 it would follow that the first four Patriarchs would
have been, like their Greek counterparts, the autonomous protoi of all
Armenians in Ottoman lands®8 during this period, perfectly in line with Sultan
Mehmed’s intentions. Nevertheless, there is no evidence that these hierarchs,
strongly imbedded in holy tradition, would have assumed any supremacy over
either the Catholicate of Etchmiadzin or that of Cilicia.

In the 16'® Century, beginning with the reign of Sultan Yavuz Selim (1512-
1520), the authority the Cilician bishops enjoyed on the patriarchal throne seems
to have weakened. This Ottoman ruler defeated the Iranian forces during a
series of battles between 1513 and 1516®* adding many territories to his
Sultanate in the eastern provinces of Asia Minor. This was the Sultan who also
defeated the Mameluk forces in the Battle of Merci’d-Daabik in Syria on 24
Augus 1516, and who, during the first religious Service that he attended in the
Great Mosque of Haleb, claimed the caliphate from Caliph Mutevekkil 111, thus
becoming the 74,h successor of Mohammed. Traditional accounts claim that,
returning to Constaninople, Sultan Yavuz Selim was officially instituded as



Caliph at a ceremony in Haghia Sophia70- a symbolic act performed in a mag-
nificent Byzantine Church converted into a mosque. Naturaily, this sccmed to
highlight the view that ihc Ottoman Empire had now hegemony not only over
the remains of the ancient empircs of Egypt, Persia and Eastern Rome, but also
over the holy places of Judaism, Christianity and Islam (i.e. Jerusalem, Mecca,
Medina, Constantinople), together with those territories that feil under various
Christian jurisdictions (i.e. Alexandria, Jerusalem, Antioch, Cilicia, Con-
stantinople).

Sultan Yavuz, wishing to contribute this mosaic of cultures to the glory of
his Capital city, ordered the deportation of numerous artisans and scholars to
Constantinople from all over Empire, amongst whom were Armenians from
eastern Anatolian territories formerly controlled by Iran7'. The fact that these
newcomers had been under the jurisdiction of the Catholicate of Etchmiadzin,
and that with the victories of the Ottoman Sultan Constantinople was becoming
more and more a powerful city, the inerest of the Catholicate of Etchmiadzin in
the newly formed Armenian Patriarchate of Constantinople was only to be ex-
pected. Evidence of increasing communication with the eastern territories can
be seen in the enthronement of the fifth Armenian Patriarch, Lord Krikor |
(1526-1537) in Constantinople, who had been a bishop of Etchmiadzin. During
the patriarchate of his successor, Lord Asdvadzadur (1537-1550), Catholicos
Stepanos of Etchmiadzin visited Constaninople and stayed for one year, thus
strengthening the lies with the "Mother Throne!'72. This development launched a
long-term rivalry between the Catholicoi of Etchmiadzin and Cilicia, since
neither one wished to lose his influence in Constantinople.

The new state of affairs lasted almost two centuries. Between 1526 and
1715, 48 patriarchs occupied the throne in Constantinople, some pro-
Etchmiadzin, othcrs not. During this period, six catholicoi visited Constaninople,
four of whom came from Etchmiadzin and two from Cilicia; three of them,
Catholicos Azariah of Cilicia (1591-1592), Catholicos Diradur of Cilicia (1596-
1599) and Catholicos Melchizedek of Etchmiadzin (1599-1600 officially oc-
cupied the Constantinopolitan throne; two patriarchs of Constantinople later
became catholicoi of Cilicia73. By the time Lord Hovhannes 1X Golod was
enthroned patriarch in 1715, the Armenian Patriarchate of Constantinople had
eventually and definitively accepted the supremacy of Etchmiadzin74. As to how
many organized dioceses functioned under the jurisdiction of the Patriarchate
between 1461 and 1715, there is no clear evidence.

At least two more issues, in the 16"1 and 1?"1 Century, are nhoteworthy in the
history of the Patriarchate. Firstly, with the Ottoman power centralized in Con-
stantinople, patriarchs in the Levant had to settle their issues with the Sublime
Porte in the Capital city. Likewise, the Armenian patriarchs of Jerusalem not
only expected financial aid from the more affluent Armenian community in Con-
stantinople, but they also needed its Support as an intermediary to gain the
favour of the Ottoman state. Thus Lord Andreas (1551-1583) and Lord Asdvad-
zadur (1645-1664), both of Jerusalem, had resorted to Constantinopolitan as-
sistance. The Patriarchate and community in Constantinople became increasing-
ly more involved in the affairs of Jerusalem, until, eventually, Patriarch Avedik
of Constantinople (1702-1706) united the Jerusalem Patriarchate and his own -
quite an unhealthy arrangement which lasted until 171573. These events also
helped the expansion and political supremacy of the Armenian Patriarchate of

171



172

Constantinople among Armenians in general. Secondly, both the formal involve-
ment of the laity in the administration of the Church, (however untraditional
such involvement actually was), and their voice in the"election" of the patriarchs,
eventually came to be accepted as the norm. The first influential lay person to be
recorded was a Hoja Ruhijan, an Armenian migrant from Van, who, in 1649,
with 24 other lay friends, attempted to usurp the patriarchal throne and ad-
minister its affairs through a lay council. The rivalry between the laity and the
clergy continued uninterrupted though in different forms until the election of
Patriarch Hovhannes 1X Golod in 17157s.

It would not be an exaggeration to say that a new era began in the history
of the Armenian people as a whole, and in that of the Armenian Church in the
west in particular, with the Institution of Patriarch Hovhannes IX, who was, in-
deed, "the greatest Armenian Patriarch of Constantinople smce....1461"77. It was
during his time that two Contemporary catholicoi of Etchmiadzin, Lord Garabed
Il Ulnetsi (1726-1729) and Lord Abraham Il Khoshapetsi (1730-1734), were
elected and instituded in Constantinople by a "general assembly.” The latter,
which consisted of a large synod of all clergy in the Capital city as well as of in-
fluential lay representatives, had no precedent, as far as we know, and it paved
the way towards the Arenian National Constitution that was declared in 1860.
Patriarch Golod, during his tenure of 26 years, cultivated better relations not
only with the laity, but also with the Latin missionaries and Western diplomatic
corps in constntinople, who, already in the mid 1600s, had become a hazard to
the unity of the Armenian Church in Constntinople. Golod, even though he
remained an archimandrite for some time after his inauguration as patriarch,
was to become the most powerful dignitary in the Armenian Church. Tlis ap-
pointment of Patriarch Krikor VII Shghtayagir of Jerusalem (1715-1749), his
presidency at the election of two catholicoi in Constantinople, his astute
diplomacy towards the laity, the Latins, the diplomats and the Sublime Porte, all
contributed to his success and created a milieu in constantinople where Western
armenian culture could begin to flourish7*.

Recently aferman, signed by the Ottoman Sultan Mahmud | (1730-1754),
has been discovered in the archives of the Patriarchate in Istanbul by the
Armenian researcher Parseg Tuglaci. The ferman, which bears the date August
13, 1740, gives an idea of the powers of the Mrmenian Patriarch of Con-
stantinople in the first half of the 18th Century. It States that no one was to be in-
stituted or dethroned as diocesan bishop within the borders of the Ottoman
Empire without certification from the Patriarch of Constantinople. This seems
to be a warning to the catholicoi of Etchmiadzin, Cilicia and Aghtamar that the
Patriarch of constantinople was the sole representative of the Armenian Church
before the sublime Porte. The 1740 ferman also affirmed that all ecclesiastical
and administrative powers were to rest with the Patriarch of Constantinople7®.
This must have been the reason why Patriarch Golod had to preside over the
elections of hierarchs of Etchmiadzin, which was now in Ottoman territory80.

It is significant that following Patriarch Golod’s death, from the 1750s on,
and more so after the 1780s, a dass of influential lay people called amiras8l bec-
ame involved in the affairs of the Patriarchate, sometimes in a negative sense.
They acted as intermediaries between the Ottoman governmcnt and the Turkish
Armenian communities82. The successors of Patriarch Golod had either to
"share" their power with the amiras or to suffer their bitter and grinding opposi-



tion - a state of affairs that continued tili the mid 19" Century83. Especially from
1810 to 1845, the amiras were indeed all-powerfuls". From the viewpoint of ter-
ritorial jurisdiction, a manuscript recorded by Sarkis Tbir Hovhannesian, which
is dated to the second half of the IS™ Century, is interesting, since it reveals 21
dioceses under the direct supervision of the Patriarchate““.

Concerning 19" Century developments in general it is difficult to say any-
thing without having to touch on politics and the strong waves of nationalism and
self-determination which left no national entity unaffected in the Near East
during the period preceding the First World War. It may be sufficient for our
purpose here to state that four major events contributed to the increase in
power of the Armenian Patriarchate of Constantinople in the 1800s. Firstly,
Etchmiadzin having passed under Russian dominion in 1828, the Mother Throne
ceded the last two Ottoman Armenian dioceses to the direct jurisdiction of the
Patriarch of Constantinople. Secondly, on 14 September, 1844, a community
council presided by Patriarch Matteos Il Tchookhajian (1844-1848) and consist-
ing of 16 amiras and 14 esnafs decided to remember Catholicos Nerses V of
Etchmiadzin (1843-1857) in the diptychs during the Divine Liturgy. On the other
hand, the council agreed that Etchmiadzin should suspend the appointment of
legates to Ottoman Armenian dioceses, arguing that the permanent representa-
tive of the Catholicos of Etchmiadzin in Ottoman lands, was by nature, the
Armenian Patriarch of Constantinople88. Thirdly, as a consequence of Opposi-
tion to the amira dass, by a younger and more educated generation, the con-
stitutional movement made great strides and the so-called Armenian Constitu-
tion was proclaimed in final form in 1863. The Constitution, which then became
a part of Ottoman Law, removed all barriers from the laity’s active and
democratic participation in Church and community affairs. The new arrange-
ment, while restricting the Patriarch’s powcrs to religious matters, nevertheless
recognized him as the protos of the entire Armenian Church in the Ottoman
Empire, which consisted at this time of at least 37 dioceses87. Fourthly, following
the death of Catholicos Khatchadur Il Shirovan of Aghtamar (1864-1895), the
jurisdiction of this special catholicate was placed de facto under the Patriarch of
Constantinople88.

But from 1894, just as it was at the height of its strength and glory, until the
end of the First World War, the Patriarchate, along with the Catholicate of
Cilicia, had to bear the heaviest cross since its establishment. The reasons are
not the subject of this paper. Suffice it to say, that before the War there were,
under the direct jurisdiction of the Armenian Patriarchate of Constantinople, 1
patriarchal, 14 archepiscopal, 27 episcopal sees, 10 vicariates, 160 monasteries
and 1778 organized parishes - a total which the catholicates of Etchmiadzin and
Cilicia and the Patriarchate of Jerusalem, even it put together, could not equalge.
After the War, the Patriarchate seems to have been left with only 1 patriarchal
see with three bishops; of the remaining dioceses, monasteries and the parishes
in Anatolia and Thrace, there is simply no mention in post-War Church litera-
turewo.

In 1916 the Ottoman government attemped to erase the Patriarchate of
Constantinople from history, by annexing it to the Catholicate of Cilicia and the
Patriarchate of Jerusalem. The new Patriarch-Catholicos of All Armenians in
the Ottoman Empire, now centered in Jerusalem, was Lord Sahag Il Khabayan
of Cilicia (1902-1936)*1.

173



174

"The Turks did this intenionally in order that the Armenians in Turkey
should sever all their relations with the Catholicos of Etchmiadzin. Fortunately,
this new Status created unlawfully within the Church of Armenia lasted only until
the Armistice"92.

In 1919 Patriarch Zaven Der Yeghiayan of Constantinople (1913-1915 and
1919-1922), who had lived in exile in Baghdad because of the newly created
"joint patriarchate," returned to his former see in which he was reinstalled.
However, under severe political pressure, he had to flee to Bulgaria in 1922 9.1

Between 1922 and 1927, the affairs of the Patriarchate were administered
by a locum tenens, Archbishop Kevork Arslanian, with the assistance of the
Armenian National Assembly. The first Armenian Patriarch of Istanbul follow-
ing the declaration of the modern Republic of Turkey was then elected in the
person of Lord Mesrob | Naroyan (1927-1944)9-. During his reign, in 1935, the
Turkish government promulgated a new law concerning Church estates and ex-
ecutive committees (i.e. the traditional parish councils), which now feil directly
under a new Directorate (Vakiflar Genei Mudurliigi) controlled by the govern-
ment93. Likewise, the results of the parish council elections were to be approved
by the governor’s Office, instead of by the Patriarchate.

Patriarch Mesrob’s death caused another interim (1944-1951), when Ar-
chbishop Arslanian was to govern the Patriarchate in the capacity of locum
tenens. This interim is significant, since internal disputes in Church life caused
dissension between pro-Etchmiadzin and pro-Cilician groups. Consequently,
during the patriarchal elections both in 1951 and 1961, a Cilician bishop (later,
Catholicos Khoren | of Cilicia, 1963-1983) was included in the list of patriarchal
candidates. In both cases, however, the majority of the votes were cast in favour
of bishops of Etchmiadzin.

The short tenure of Patriarch Karekin I Khatchadurian (1951-1961) was a
period of remarkable renewal for the Patriarchate in Istanbul. Although pre-war
dioceses could not be reorganized because of the absence of the faithful, the
moral position of the Patriarchate vis-a-vis the other hierarchal sees of the
Church was nevertheless reclaimed and strengthened. Once enthroned,
Patriarch Karekin, in his letters addressed to Catholicos Kevork VI of
Etchmiadzin (1945-1954), while underlining his profound respect for the Mother
Throne, nonetheless insisted that the ecclesio-administrative autonomy of the
Patriarchate of Istanbul be respected9@. Patriarch Karekin was also successful in
easing the tension between the State and the Patriarchate, thus launching a new
period of dialogue. He reorganized the chancellery and secured the Patriar-
chate” position once again as the centre of the Armenian communities within
Turkey.

The present Patriarch, Lord Shork | (Kaloustian) the former Grand
Sacristan of the Patriarchate of Jerusalem, was elected and installed in
1961/1962. Already the longest tenant of the throne in history, Patriarch Shnork
has followed in his predecessor’s Steps by fostering the religious and cultural life
of the Community. In an official publication distributed by the Orders of
Catholicos Vazken | of Etchmiadzin (1955-), "the Patriarchal See of Armenians
of Turkey" is, together with the sees of Cilicia and Jerusalem, ranked as a special
hierarchal see, which has ecclesio-administrative autonomy, but which "in
spiritual affairs” is subordinate to Etchmiadzin97. In a circular in 1984,
Catholicos Vazken | announced the appointment of a Constitutional Committee,



co-claired by Patriarch Shnork of Istanbul and Archbishop Tiran Nerosoyan, the
former Patriarch of Jerusalem (1957-1960), which was to prepare a draft for the
"Formative Canons" that would regulate the general administration of the
present-day Armenian Church. Having just been complcted, this work will bc
submitted for examination and comments to the General Synod of Bishops,
which may convene in Etchmiadzin in 1988. In Section V Articles 42-45 of the
draft for the canons, the Patriarchate is presented, following the sees of Cilicia
and Jerusalem, as a seperate entity with a primacy of honour over all other ar-
chepiscopal sees. In Section VI Article 51 of the same document, while the
Catholicos of Etchmiadzin is referred to as the chief and president of the
General Synod of Bishops, on the other hand, the patriarchs of Cilicia,
Jerusalem and Constantinople are designated as vice-presidents.

Concluding Summary

The Ottoman Sultan Mehmed 11, conqueror of Constantinople, elevated
the Armenian bishopric of the district to the rank of patriarch in 1461, with
equal rights and Privileges to those of the Greek Patriarch of the city. Evidence
exists to support the strong tradition which Claims that this new protos, who rose
in the 15™ Century, actually became the sole representative of Armenians in, and
the only Armenian primate of honour and authority for, all Ottoman lands. This
caused Etchmiadzin and Cilicia to pay close attention to the newly formed see,
and for a long period, both catholicates attempted to subordinatc it. However,
over the year 1715, at the beginning of the reign of Patriarch Hovhannes 1X
Golod, the Patriarchate seems to have definitively accepted the supremacy of
the historical centre of the Armenian Church in Etchmiadzin.

The Armenian Patriarchate of Constantinople helped to shape Western
Armenian culture in all its aspects. The Catholic and Protestant missionaries
found fertile ground within the territories of this Patriarchate. The first practise
of influential lay involvement on the various levels of Church govcrnment com-
menced in this Patriarchate. The special Catholicate of Aghtamar was in 1895 de
facto annexed to this Patriarchate. The renaissance of Armenian culture and the
hcight of Armenian influence in the second half of the 19,h Century indirectly as-
sisted emerging Armenian nationalism which again was influenced, and even
sponsored, by the West. The result was a catastrophe for the Armenian nation as
a wholc and for the Patriarchate per se, which with tragic irony did not even
support the radical dissident groups. In the post First World War period, even
though the Patriarchate was reduced to the one central metropolis of Istanbul,
with suffragan sub-dioceses, as well as the one, vast, unorganized Diocese of
Anatolia, it has nevertheless, along with the other patriarchates, kept its
honorary position consecrated by Armenian history.

The Armenian Patriarchate of Constantinople is an inseparable part of the
One Holy Apostolic Church of Armenia, spiritually in subordinate coexistence
with the Supreme Patriarchate and Catholicate in Etchmiadzin. It is strictly
spcaking autonomous in its internal affairs, and has final authority within its ter-
ritories in matters of sacramental administration, regulation of Church Services,
appointment and vacation of ecclesial offices, and ecclesial rights and duties of
both clergy and laity. Although the State takes a strong interest in the ad-
ministration of Church properties, nevertheless, parish councils rcspects and

175



176

cooperate with the Patriarch in the handling of such propcrties.

The Patriarch administers to the needs of the Church, sharing
responsibilities with the Patriarchal Religious Council, which is elected by the
clergy and the laity once every four years. The Patriarch shares the Vice-
Presidency of the General Synod of all Armenian Bishops with the hierarchs of
Cilicia and Jerusalem. Canditates for the episcopacy are selected by the Patriar-
chal Religious Council with the approval of the Patriarch, ollowing the consecra-
tion, which takes place in Etchmiadzin, the right of instituting the new bishop
belongs to the Armenian Patriarch in Istanbul.

The Armenian Patriarchate in Istanbul is also a focus of moral and spiritual
attachment for all Turkish Armenians who are now situatcd in the Diaspora.

We conclude by acknowledging that this paper does justice hardly to the
vast and complex subject it has attempted to survey so briefly. Much research is
due, especially on the Ottoman Turkish archives.

Notes

Modern Western Armenian translation has been preferred for the trans-
literation of Armenian words.

1 Henceforth referred to as "the Armenian Church".

2 Archbishop Tiran Nersoyan, "Problems and Exercise of Primacy in the
Armenian Church”, Wort und Wahrheit 4, Vienna 1978, p. 174.

”7 3 Patriarch Malachia Ormanian, The Church of Armenian, London 1955, p.

4 The Catholicate of Aghtamar (a fifth patriarchal see established (1114)
on an island in Lake Van) existed until the year 1895, when its dioceses were an-
nexed to those of the Armenian Patriarchate of Constantinople.

5 This is the historic title of the see still used in the liturgy and Church
literature outside Turkey. Since 1923 Constantinople has officially been called
Istanbul by a special state law. Whithin the borders of the modern Republic of
Turkey, this see is officially called Turkiye Ermenileri Patrikligi, Istanbul
(Patriarchate of the Armenians of Turkey, in Istanbul).

6 H. Manandian, Critical Survey of the History of the Armenian People
(Arm.), vol. Il, Yerevan 1957, p.233.

7 Following Bishop Norair Bogharian, Armenian Writers (Arm.), Jerusalem
1971, p.Il.

8 Goriun, Life of St.Mashtots (Cl.Arm.), Jerusalem, pp.35-37; Ormanian,
National History (Arm.), vol. I, Constantinople 1912, pp.290-291.

9 Goriun, p.38.

10 For a short summary of Armeno-Byzantine relations see P. Charanis,
The Armenians in the Byzantine Empire, Lisbon 1963; G. Der Sahakian, The
Armenian Emperors of Byzantium (Arm.), vol. |1 (1927) and vol. 11 (1935),
Venice; Zareh N. Berberian, The Armenian Emperors and Empresses of
Byzantium (Arm.), Constantinople 1909; Siraipie Der Nersessian, Armenia and
the Byzantine Empire, Cambridge 1945; Cyril Toumanoff, "The Background to
Mantzikert", The rroceedings ofthe XIll,h International Congress of Byzantine
Studies, London 1967, pp.411-426.

11 Ormanian, op.cit.(8), p.565.

12 Yervant Der Minasiants, The Relations of the Armenian Church with the
Churches of the Syrians (Arm.), Etchmiadzin 1908, p.114.

13 Chronicles of Lord Michael the Syrian Patriarch (Cl. Arm.), Jerusalem
1871 P-265.

14 Der Minasiants, p.114.



15 Ormanian, op.cit.(B), p.566.

16 Michael the Syrian, p.265.

17 Ormanian, ibid.

18 Haig Berberian, "Were there Armenian Architects in Byzantium during
the XCentury?" Exhaustive Annual of the Armenian Hospital (Arm.), Istanbul
1930, pp.307-309.

19 Ibid.

20 Nersess Aginian, "Hovsep of Constantinople”, Hantes Amsoria (Arm.)
1957, No. 1-2, p.3.

21 Ibid.

22 Charanis, 1963, p.17.

23 Boghos Ananian, Life of Mashtots (Arm.), Venice 1964, p.202.

24 Ormanian, op.cit.(8), pp.1137-1138.

25 Ibid.

26 Robert W. Thomson, "The Influence of their Environment on the
Armenians in Exile in the Eleventh Century”, ICBS (13), p.434.

27 Chronique de Michel de Syrien, Patriarche Jacobite d’Antioche (1166-
1199), Editee pour la premiere fois et traduite en frangais, par J.-B. Chabot,
Paris 1905, p.185.

28 Ibid, p.166.

29 Bishop Papken Guleserian, "The Birth of the Armenian Colony in Con-
stantinople” (Arm.), The Exhaustive Annual, Istanbul p.294.

30 See Hratch M. Bartikian, "The Religious Diplomacy of Byzantium in
Armenia During the 10"l and Eleventh Centuries", Armenian Studies In
Memoriam Haig Berberian, Ed. Dickran Kouyoumijian, Lisbon 1986, pp.55-62;
L.K. Khatcherian, "The Catholicosates of Dzovk and Hromgla" (Arm.), Hromgla
Armenological Annual, (1984), pp.178-202.

31 Charanis, 1963, p.52.

32 H. Simni, Constantinople and its Role (Arm.), vol. I, Beirut 1965, p.82.

33 "The differencc between the two dates was caused by the different ec-
clesiastical calcndars adopted by the Greek and Armenian Churches in the 6™
Century. The Crazatik (erroneous Easter) recurred four times in each cycle of
532 years and usually led to widespread disturbances...", Thomson, ibid. p.435.

34 Hrant Asadur, "The Armenians of Constantinople and Their Patriarch",
(Arm.), Exhaustive Annual, Constantinople 1901, p.77.

35 Siruni, pp.84-87.

36 A synod of 36 bishops convened in 1307 in Sis with the summons of King
Leo 11l of Cilicia. One of the bishops present was called "Husik Episkopos of
Istinbol". Ormanian, National History (Arm.), Volume Il, Constantinople 1914,
pp-1784-1786. Ormanian had doubts about "Istinbol" meaning Constantinople;
ibid; Bishop Papgen Guleserian rejected Ormanian’s view and argued that it was
sensible to accept Husik as the Primate of the Armenian Church of Con-
stantinople in the beginning of the XIV** Century. "The Birth of the Armenian
Patriarchate of Constantinople" (Arm.), Hantes Amsoria 1924, pp.437-438.

37 This person is the second primate of the Diocese of Lvov, founded by an
encyclical of Catholicos Mesrob | of Ardaz (1359-1372) daled January 15 1364.
A record kept at Saint Gregory the llluminator Armenian Church of Pera
registered that Archbishop Hovhannes presided over the groundbreaking
ceremony of the same Church: "During the patriarchate of the Lord Catholicos
Theodoros (Il of Cilicia/ 1382-1392) and the legation of the Lord Archbishop
Hovhannes...". It seems that in the absence of a bishop in Constantinople, the
Community there feil under the jurisdiction of Archbishop Hovhannes, the
dosest oth’er primate to the city. A bishop Hovhannes from Constantinople is
also allowed jurisdiction over the Armenian Churches in Moldova and Suchova.
Siruni, p.100-102.

38 In an Armenian manuscript dated 1403: "During the patriarchate
(hairabedutiun) of the Lord Archbishop Zachariah of Constantinople..." Siruni,
p.103.

39 In 1433 the emperor John VII of Byzantium (1425-1448) and Patriarch

177



178

Joseph 11 of Constantinople (1416-1439) were invited by the Latin Chnrch to an
ecumenical council. The Armenian Catholicos Constantine VI of Vahka (1430-
1439) was likewise invited through his legates in Constantinople, Archbishops
Esai and Hovhannes. Archbishop Esai answered the invitation with a letter
dated November 1, 1434. Fr. A. Baldjian, History of Catholic Doctrine amongst
Armenians (Arm.), Venice 1878, pp.80-84; This Archbishop Esai was also the
Coadjutor of the Armenian Patriach of Jerusalem. Ormanian, ibid, p.2077.

40 After Archbishop Esai left for Jerusalem, Hovhannes continued his
jurisdiction in Constantinople. Baldjian, ibid, p.88.

41 See Archbishop Norair Bogharian, "The Chronology of Patriarch
Hovagim of Constantinople (1438-1477)" (Arm.), Sion 1986: 1, pp.51-52.

42 "...during the catholicate of the Lord Krikor (Xth Jalalbegian, 1443-
1465) and the patriarchate (hairabedutiun) of the Lord Mardiros of the Con-
stantinople see..." Ibid.

43 A. Alboyadjian, "The Connection of the Patriarchate of the Armenians
of Turkey with the two Catholicates" (Arm.), Shoghagat, (1962), pp.35-37.

44 Toumanoff, "The Background to Manzikert," p.426; Cahen, 1968, pp.64-
73; S. Der Nersessian, The Armenians, London 1969, pp.39-42 and "Armenia in
the 10'H and II'H Centuries," ICBS(13), pp.427-431; R.W.Thomson, ICBS(13), pp.
432-438; Charanis, pp. 56-57.

45 Charanis, ibid.

46 A. Alboyadjian, "Armenian-Seljuk Cooperation" (Arm.), Shoghagat
2(1962), pp. 20-21.

47 Qilmaz Oztuna, Osmanli Devleti Tarihi, volume I, Istanbul 1986, pp.63-

48 There were already sizeable Armenian communities in the Balkans and
the Aegean region.

49 Alboyadjian, Exhaustive Annual (1908), p. 290.

50 T. Ware, The Orthodox Church, Penguin Books, Middlesex 1982
(reprint), p. 96.

51 Steven Runciman, The great Church in Captivity, Cambridge 1968, p.169.

52 Ware, ibid, p.97.

53 Ormanian, op.cit.(3), p.61.

54 This was true also as regards the enthronement of Patriarch Gennadius.

55 Alboyadjian, Shoghagat (1961), p.27.

56 Alboyadjian Shoghagat (1952), p.270.

57 L.S.Khatchikian, Colophons of the 15h Century Armenian Manuscripts,
Part 111, Erevan 1967, p.1447.

58 Alboyadjian, Shoghagat (1961), p.29.

59 Ibid.

60 Ormanian, op.cit.(8), p. 2473; For famous Istanbul fires see
P.G.Incicyan, Istanbul in the 18th Century, Trk. tr. by Hrand D. Andreasyan, Is-
tanbul Enstitist Yayinlari (43), Istanbul 1976, pp.83-87.

61 See Halil Inalcik, "Ottoman Archival Materials on Millets," Christians
and jews in the Ottoman Empire (= CJOE), Volume I, Holmes and Meier, New
York 1982, pp.437-449.

62 Benjamin Braude and Bemard Lewis, "Introduction,” CJOE, volume I,
p.14.

63 Ormanian, ibid, pp.2119,2120.

64 Coadjutor Catholicos Papgen | Guleserian of Cilicia, History of the
Catholicate of Cilicia (Arm.), Antelias 1939, pp.33-42.

65 Ibid, pp.45-58.

66 Ibid, p.30.

67 Ibid.

68 Parts of the Balkans, Thrace, Constantinople, Bursa, Kiutahya, Ankara,
Karaman, Sivas, Trebizond and crimea; Following the Armenologist Berberian,
however, this view is opposed by Kevork B. Bardakjian, "The rise of the
Armenian Patriarchate of Constantinople,” CJOE, Volume |, pp.89-100. We
would hesitate to agree with Bardakjian, before more sources have been ex-



amined and more data collected to support his conclusions.

69 Ozluna, ibid, pp.151-156.

70 lbid, pp.157-159.

71 Ibid, p.I59\ Alboyadjian, Exhaustive Annual (1910), p.105.

12 Alboyadjian, ibid.

73 Asadur, Exhaustive Annual (1901), pp.83-128.

74 Alboyadjian, ibid, p.124.

75 Shoghagat (1961), pp.94, 95.

16 Alboyadjian, ibia, pp.128-135.

77 Hagob Nersoyan, A History of the Armenian Church, New York 1963,
p.232.

78 For the life and works of Patriarch Golod, see Kevork Pamukciyan,
Patriarch Hovhannes Golod of Istanbul (1678-1741), Armenian Patriarchate, Is-
tanbul 1984. Ormanian, ibid, pp.2790-2930.

79 Pamukciyan, ibid, pp.97,98.

80 Ormanian, ibid, pp.2843-2846.

81 Hagop Barsoumian, "The Dual Role of the Amira dass within the Ot-
toman Government and the Armenian Millet (1750-1850), CJOE, Volume I,
pp.171-184.

82 The amiras "came from the parvenus of wealth, the bankers, miners, and
merchants... (who) gained power and prestige within the Armenian Community.
Servants and advisers to Ottoman officials in both the Capital and the provinces,
they were in a better position to represent the Armenians than were the leaders
of the Church." Braude and Lewis, ibid, p.21.

83 Barsoumian, ibid, p.179.

84 lbid.

85 Alboyadjian, Exhaustive Annual (1908), pp.294, 295.

86 Ibid, pp.270, 271.

87 Ibid, pp.295-297.

88 Nerses Aginian, Catholicoi of Aghtamar, Vienna 1920, p.191.

89 Alboyadjian, ibid, pp.295-299; Report of the Central Committee of
Monasteries, Armenian Patriarchate, Istanbul 1874; Apart from these dioceses,
the prelacies of Cyprus, Egypt, Bulgaria, Rumania and Greece were also under
the Patriarchate’s Jurisdiction.

90 Exhaustive Annual (1927), pp.328-346.

91 Gulesserian, ibid, pp.775-1116.

92 Ormanian, The Cnurchb: of Armenia, p.84.

93 Ibid; Shoghagat (1961), p.72.

94 Chiefly, Lutfik Kouyoumdjian, Armenian Community Events between
1927-1950, Istanbul 1950.

95 Ibid.

96 Patriarchal Archives, Dossiers J-1/1951 and J-1/1952.

97 Etchmiadzin Album, Etchmiadzin 1962, p.26.

179



Empty Page



PRIMUS INTER PARES

Vlassios P hidas, Athen

The "Primacy" was always a basic institutional concept of authority in the
Organisation and function of the body of the Church. Already during apostolic
times this authority was exercised by the apostles, and during the post-apostolic
period by the disciples of the apostles, who were considered to be the authentic
bearers and Interpreters of the apostolic tradition. By the end of the second
Century the apostolic succession was expressed through the local bishops who
were ordained by the apostles or their disciples. During the second Century the
concept of an exceptional super-local ecclesiastical authority was linked to the
recognition of the validity of the living experience and the continuous testimony
of the most flourishing apostolic local churches, which had proven apostolic
roots, unbreakable continuity and experience in the apostolic tradition and cir-
cumstantial evidence of the apostolic faith. This exceptional ecclesiastical
authority was expressed by the term "primacies of honor".

The "primacies of honor" were recognized as a customary praxis by which
was meant a free and unconditioned expression of the exceptional authority of
the authentic continuity of the apostolic tradition in the ecclesiastical life of
these local churches. This exceptional authority was, however, not purely
theoretical but, due to the continuing customary praxis, had to be considered as
an established function in the Church’s life. These "primacies of honor" of
certain apostolic local churches were recognized by a more or less broad circle
of local churches as an acceptable expression of the notion of authority concern-
ing general problems of faith and Order in Church’s life during the first three
centuries.

In this spirit the customary "primacies of honor" were established in the
conscience ofthe Church as expression of a type of authority, which operated in
local and broader frameworks through the actualization of the synodical con-
science of the Church. This is evident, bccause during the first three centuries
every local church had internal autonomy and was not involved in specific ad-
ministrative relations with other local churches. This, the exceptional authority,
based upon the "primacies of honor" and recognized through the customary
praxis, was really exceptional and in any case not purely theoretical. During the
function of the synodal system of the Church the observation of the "primacies of
honor" was inseparably linked to the presidency of the local synod. In this un-
derstanding the local churches, revered with primacy of honor, embodied at
least in the framework of the function of the synodical System the basic elements
of the authority of the "primacy", because presiding the synod they excercised a
great influence upon a broader or narrower circle of neighboring local churches.

The First Ecumenical Council (325) introduced the metropolitan ad-
ministrative system to the life of the Church (canons 4, 5, 6 and 7), whereby the
local "primacies of honor" were absorbed by the authority of the Metropolitan,

181



182

i.e. of the Bishop of the Capital city (metropolis) of a specific province, who was
to be considered as the administrative "head" of the provincial bishops.
However, the exceptional authority of the local Churches, honored by customary
practices, was not fully covered by these administrative regulations, because
their exceptional authority had developed their ecclesiastical influence in more
than one province. The customary Situation was recognized by exception in
canon 6 of the First Ecumenical Council, which established the administrative
Privileges of the sees of Rome, Alexandria and Antioch in more than one
province, because this was the previously established custom.

It is readily understood that the primacies of honor, established for a local
setting, were absorbed in the dignity and the function of the metropolitan and
appreciated within the canonically described responsibilities of the metropolitan,
who became furthermore the unique administrative head of the episcopal body
of the local province. On the contrary, the distinguished local churches, revered
by exceptional primacies of honor (Rome, Alexandria and Antioch), made
creditable the canonical securing of their broader jurisdiction in order to in-
stitutionalize their exceptional authority. Nevertheless, their broader administra-
tive jurisdiction did not absorb their exceptional authority, which was used also
as canonical criterion for their administrative imposition upon the metro-
politans. Finally, the exceptional primacies of honor were secured canonically
for the thrones of Rome, Constantinople, Alexandria, Antioch and Jerusalem
(canons 6 and 7 of | Nicaea; 2 and 3 of Il Constantinople; 9, 17 and 28 of IV
Chalcedon; and 36 of the Quinisext in Trullo Ecumenical Councils).

Thus, during the period between the 1™ and the 4,h Ecumenical Council
(325-451), two types of "primacy"” were developed: one was related to an ad-
minstrative and clearly local "primate” (metropolitan), and one was related to a
broader administrative jurisdiction based upon the primacies of honor of the
preeminent thrones. These preeminent thrones sought, through the primacies of
honor, a kind of supermetropolitan authority, especially in Controlling the ius or-
dinandi and the ius iurandi. The criteria for the formation of these tendencies of
the preeminent thrones were for the West, the principle of aposlolicity of the
thrones and for the East, the principle of flourishing ecclesiastical life with or
without canonical apostolicity. Anyway, the ecclesiastical criterion was without
doubt the common denominator of every principle for the canonical securing of
exceptional primacies of honor. Consequently many apostolic thrones or thrones
having political importance were not honored with exceptional authority
(Ephesus, Thessalonika, Nikomedeia, Heracleia, Milan, Carthage, Corinth etc.).
This development made clear that the principle of apostolicity and the principle
of political importance were appreciated on the basis of the actual ecclesiastical
authority of the throne.

The supermetropolitan and superterritorial character of the exceptional
primacies of honor of the preeminent thrones necessitated the Classification of
these thrones in a specific hierarchical Order, otherwise confusion could arise in
ecumenical or/and general councils. The criteria of this hierarchical Classifica-
tion were various (priority of primaries, customary praxis, political reasons etc.),
but they did not always have the same general acceptance in the East and in the
West. The 2na Ecumenical Council (381) in some way completed the canonical
Classification of the order of priority of those thrones distinguished by excep-
tional primacies of honor.



Following the second Ecumenical Council the reference to the canonically
secured exceptional primacies of honor has the absolute criterion of the claim to
super-metropolitan administrative jurisdiction by the honored thrones. This con-
tention created two parallel tendencies: the first was based upon the canonical
Standard, according to which super-metropolitan administrative jurisdiction
could be demanded by those five thrones, honored with exceptional primacies of
honor; the second tendency which was put forth by the papal see to neutralize
the Claims of the throne of Constantinople was based upon the theory of the
Petrine apostolity, pursuant to which super-metropolitan administrative jurisdic-
tion could be asserted only by the Petrine thrones, i.e. by the thrones of Rome,
Alexandria and Antioch, because these were considered to be the bearers of St.
Peter’s apostolic tradition. The antagonism of these two tendencies, i. e. of
Pentarchy and Triarchy, was basically theoretical, because in the ecclesiastical
praxis all five preeminent thrones used their exceptional primacies as canonical
criterion to claim broader administrative jurisdiction.

The 4™ Ecumenical Council (451) accepted the canonical criteria and
furnished only those thrones enjoying exceptional primacies of honor with a
super-metropolitan administrative authority. So the five preeminent thrones
were considered to be the five administrative heads of the Church and the
System of the Pentarchy of the patriarchal sees to be the highest administrative
authority in the function of Church’s body. Thus, exceptional primacies of honor
were linked to a specific administrative System and formed a new type of
"primate", i.e. the Patriarch, who combined the exceptional primacies of honor
with a super-metropolitan jurisdiction.

Hence it becomes clear that through this canonical procedure all primacies
of honor, whether local or superterritorial, were finally linked to a specific ad-
ministrative jurisdiction, i.e. metropolitan or super-metropolitan, as well as the
new type of "primate"” was implemented (patriarch) and, pertaining to canonical
rcgulations, the "primate" of the older type (metropolitan).

In addition to the Pentarchy System, the fact that all five patriarchal thrones
were honored with exceptional primacies and broad supermetropolitan adminis-
trative jurisdiction provided them with greater authority to safeguard the unity of
the Church in true faith and canonical Order. The exclusivity of super-metropoli-
tan authority of these five patriarchal thrones, based upon the canonical
criterion of exceptional primacies of honor, gave a special importance to the
canonically secured Order of primacies of honor. Through the establishment of
the canonical institution of the Pentarchy of Patriarchs, the five Patriarchs be-
came the five administrative heads of the five administrative ecclesiastical bodies
throughout the Christian world. In this spirit the Order of priority of honor gave
to the Pentarchy the character of unique ecclesiastical authority, because the ex-
ceptional primacies of honor did not fully correspond to the canonical or ad-
ministrative Privileges of the five patriarchal thrones in the System of the Pentar-
chy. The "primate" in the canonical System of the Pentarchy was really the "first
among equals" (primus inter pares), but he was ccrtainly the "primate" in the

183



184

canonical body, because the canonical Order of priorities of the patriarchal
thrones automatically elevated the "primate"” to the specific role of the coor-
dinator of the five patriarchs. This canonical "primacy" was not analogous
certainly to the administrative primacy of the patriarch or the metropolitan
within their own canonical jurisdiction, because it did not include any ad-
ministrative privilege, bul it was not only a simple or theoretical title of honor.

John Zonaras, commenting on this primacy of thrones among "equals" in
this new institution, as it has been declared in the 2na canon of the 4,h Ecumeni-
cal Council, observes that the "equal" primacies of honor of both Ancient and
New Rome is something impossible. John Zonaras expounds on this more clear-
ly in his commentary on canon 3 of the 2"u Ecumenical Council, rejecting all op-
posing interpretations: "The observance of equal honor for both thrones is im-
possible for other reasons also: It is necessary in the commemoration of the
names of their leaders to refer to them as to the first or to the second, and in the
cathedras, when they convene, and in signatures, when it is needed. Therefore,
any interpretation of this particle as only referring to time and not to the lower
grade of dignity is not the authentic one and springs from a dishonest and evil
intention "(Rhalli Potli, Syntagma., Il, 174). It is self-evident that John Zonaras
considers the Order of priorities of honor as revealing the differentiation in the
substance of the honor of each throne and as being a clear expression of the
canonical Privileges of the "primate"” in the Pentrachy, i.e. the priority in the
canonical or liturgical commemoration, the presidency in every synodical
manifestation and the priority of the signature in the signing of every synodical or
ecclesiastical document.

Accordingly the equality of authority of the five patriarchs did not lessen
the specificity of the function of the "primus" in the canonical institution of the
Pentarchy, since the administrative primacy of the metropolitan in his province
was in no way neutralized by his equality of episcopal authority over all provin-
cial bishops. There were many common elements between the two types of
"primate"”, but the "primus" in the Pentarchy did not have any kind of ordinary
administrative responsibility. Their common attribute was the liturgical charac-
ter of every primacy in the function of the ecclesiastical body. John Zonaras,
commenting on the 4,h Apostolic canon, presents the liturgical dimension of the
primacies: "As the bodies, when the head is not assuring its healthy guidance,
unperfectly move or are totally useless, so the Church’s body moves defectively
and without Order, when its primate acting as head of the body is not preserving
his own honor..."(Rhalli-Potli, Syntagma., Il, 45). Among the main issues, which
always demanded a consensus, Zonaras nhumbers those related to the Church’s
function, to dogmatic problems, to healing common errors, to ordinations of
bishops etc.

Certainly the "primus" in the Pentarchy did not exercise direct or ordinary
jurisdictional authority, analogous to that of the metropolitan, except within the
boundaries of his proper canonical jurisdiction, but he had the responsibility to
coordinate the body of the five patriarchs for a common discussion of every ec-
clesiastical problem regarding true faith and canonical Order. Thus, the authority
of the "primus” in the Pentarchy of the patriarchs was essential, because he was
authorized to take certain ecclesiastical initiatives or to propose specific canoni-
cal procedures, such as:



a) The coordination of all the patriarchal thrones for direct and effectivc
defence of the truc faith against every heretical threat.

b) The initiation or acceptance of the mobilization of the synodical System
for the convocation of an Ecumenical Council in confronting serious issues of
faith or canonical Order.

c) The precidcncy of the Ecumenical Council, the signing of its decisions
and, in Cooperation with the other palriarchs, the care for their reception by all
the local churches.

d) The care for unanimity or the consensus of the five patriarchal thrones
in general issues of faith and canonical Order through the mission of encyclical
letters or synodical Epistles.

e) The certification of correct application of the canonical order in all the
patriarchal thrones.

Of course, all the patriarchal thrones participated in these Privileges, but
the "primus" had without doubt priority ofresponsibility and diakonia, which had
to be manifested by his own initiative or after the recommendation of the other
patriarchal thrones. This priority of responsibility was based on continuous
repetition and unanimous acceptance in the ecclesiastical praxis, which
determined the function of the "primus" in the canonical Institution of patriar-
chal Pentarchy. In the course of historical evolution this authority was enhanced,
because the expansion of the Arabs in the East created new conditions for the
patriarchal thrones of Alexandria, Antioch and Jerusalem. Thus, the lack of
power of these three patriarchal thrones of the East to participate in the func-
tion of the Institution of the Pentarchy, and especially in the Ecumenical Coun-
cil, de facto resulted in the consequential importance of the participation of the
papal throne in the Ecumenical Council and in the function of the canonical In-
stitution of the Pentarchy.

Nevertheless, this evolution was understood within the framework of the
function of the institution of the Pentarchy and was impossible to lead to the
autonomizing of the function of the "primus”, because the constitutional basis of
the existence of a "primus" was the canonical institution of Pentarchy. In this
sense every specific privilege of the "primus" was to be understood in the light of
the canonical criterion of the equality of authority of all the patriarchal thrones,
among which the papal throne was considered as the first throne and the pope
as the "first among equals" (primus inter pares). Thus, the pope exercised the
rights of his primacy within the institution of the Pentarchy, and these rights
were the canonical content of papal authority in the Church. Therefore the ex-
ercise of the papal authority in the ecclesiastical praxis was always balanced
within the framework of canonical tradition and was always exclusively ex-
hausted on issues concerning protection of the orthodoxe faith. It is quite clear
that papal authority was never recognized as interference in administrative is-
sues of another patriarchal throne. The Intervention in the issue of the election
and the ordination of the ecumenical patriarch Photius was the first and was
rejected by the decisions of the Constantinopolitan synod of 879 - 880. The con-
sistent ecclesiastical praxis for the specificity of the function of the "primate" in
the guarding of the true faith shows clearly the close relationship between the
priority in the primacies of honor and the canonical function ofthe institution of
the Pentarchy.

185



186

Following this, the primacy of the first throne (prima sedes) in the Pentar-
chy was not a simple theoretical or honorable distinction, but it was more or less
a recognition of a real ecclesiastical function, the content of which, linked to the
exceptional primacies of honor, was inseparably related to the Service of the
unity of the Church in true faith and canonical Order.

It is quite clear that the ecclesiastical function of the "primate" was the
result of the development of the canonical structure in the Church’s administra-
tion, that is the developing procedure of the relationship between the
preeminent thrones, honored with canonical primacies and the succeeding
canonical administrative Systems (metropolitan, exarchal, patriarchal). As
criteria for the formation of this relationship of the preeminent thrones with the
super-metropolitan jurisdiction were presented, as we saw, by the principle of
the Petrine apostolicity and the principle of the canonical primacies of honor.
Thus, the papal throne supported the theory ofthe Triarchy (Rome, Alexandria,
Antioch), while the East supported the canonical Institution ofthe Pentarchy
(Rome, Constantinople, Alexandria, Antioch, Jerusalem).

However, despite the canonical securing of the institution of the Pentarchy
through the canonical decisions of the 4‘h Ecumenical Council (451), the theory
of Triarchy of the thrones of Petrine apostolicity was put forth continuously by
the popes of Rome, on the one hand to demonstrate the exceptional authority of
the papal throne, on the other hand to dispute the authority of the throne of
Constantinople.

The theory ofthe Triarchy, presented for thefirst time by pope Damasus (366
- 384), was designed to neutralize the demands of the throne of Constantinople
to the Eastern lllyricum; it was used clearly as a canonical criterion, analogous
to the criterion of canonical primacies of honor, in Order to Claim super-
metropolitan administrative jurisdiction. Accordingly the theory of the Triarchy
of the Petrine thrones in principle was challenging the formation of papal
primacy and was in line with the canonical criterion of primacies in the forma-
tion of the super-metropolitan administrative System in the Church. It might be
possible, however, to receive support by final analysis, that the theory of the Tri-
archy of the Petrine thrones could have neutralized the theory of the papal
primacy, which was developed at the same time and in a different direction.

This remark may be understood more fully, if it is kept in mind that the
basis of the theory of Triarchy was the Petrine tradition in the full meaning of
canonical apostolic succession, while in the theory of papal primacy the
proposed basis was the specific relation of apostolic succession to the person
and the so-called special function of Peter (officium Petri), between Jesus Christ
and the group of the apostles. Thus, the theory of Triarchy simply presented a
Petrine canonical criterion (Petrine apostolicity of the thrones) for proof of
authentic continuity of the apostolic faith in the life of the Church, and con-
sequently the exceptional position of the Petrine thrones in the entire ad-
ministrative Organization of the Church. Subsequently the throne of Alexandria
was incorporated into the Petrine thrones, because it was linked to Peter’s



apostolic kerygma through his "disciple" and "interpretor" Mark. The direct or in-
direct relationship of the Pctrine thrones to Peter’s apostolic kerygma was per-
ceived as a guarantee of the authentic continuity of the apostolic faith. At any
rate, in the theory of Triarchy the equality of the three thrones was self-evident
and the identity of their authority was not doubted. All three Petrine thrones
were bearers of the same apostolic faith.

Parallel to this, however, was the autonomous development of the theory of
papal primacy, on the one hand in the direction of the exceptional personal
function of apostle Peter (officium Petri), on the other hand in the direction of
the authentic continuity of this exceptional Petrine function in the Church
through the throne of Rome (cathedra Petri) and its bishop acting as Peter’s
locumtenens (vicarius Petri).

The mutual influence of these two tendencies, i.e. of the theory of Triarchy
and the theory of papal primacy, was completed during the period of the
Acacian schism (484 - 519), in the course of which both theories were assimi-
lated. The reasons which forced this procedure of assimilation are absolutely
linked to the official acceptance of the "Henoticon" (482) by the patriarch of
Alexandria and Antioch, which neutralized the dogmatic decisions of the 4tH
Ecumenical council. The condemnation of the "Henoticon" and of the
Patriarchs, who signed the "Henoticon", by the bishop of Rome, was rejected in
the East as being contrary to the canonical tradition, because it was grounded on
clear antithesis towards the canonical principles of the function not only of the
Institution of Pentarchy (principles of equality and unanimity of the five
patriarchs), but also of the theory of Triarchy of the Petrine thrones. The pope
of Rome justified his initiatives upon the absolute need to defend the true faith
as it was declared by the decisions of the 4" Ecumenical Council. Nevertheless,
the unilateral condemnation of the eastern Patriarchs was considered an arbitrary
attempt beyond the principles of the canonical tradition and, consequently, a
canonically invalid ecclesiastical act. This canonical discussion forced the throne
of Rome to develop the synthesis of the two theories. This syntesis is feit in the
Epistles of pope Gelasius | (492 - 496) to the eastern bishops regarding the blaz-
ing issue of the canonicity of a judgement by one single Patriarch or patriarchal
throne. Gelasius, rejecting the canonical arguments of the eastern bishops, intro-
duced the assimilation of the theory of Triarchy in the principles of the theory of
papal primacy. Thus, the pope represented on the one hand the exceptional
specificity of the function of the bishop of Rome as bearer and continuator of
the "officium Petri" in the Church, on the other hand the Subordination of the
two other Petrine thrones by the rejection of any direct relationship of these
thrones to the person or the function of the apostle Peter. These two thrones
(Alexandria and Antioch) were linked only indirectly to Peter’s kerygma, and
thus were the thrones of Peter’s disciples Mark and Ignatius respectively. By this
synthesis the parallelism of the two theories (Triarchy and Primacy) was lifted,
because those thrones having indirect Petrine apostolicity (Alexandria and
Antioch) were no longer able to claim equality or analogous authority to the
direct Vicarius Petri and the authentic continuator of the officium Petri in the
Church. Henceforth, the theory of Triarchy of the Petrine thrones became clear-
ly servant to the theory of papal primacy and subsequently was used in every
confrontation of the papal throne with the throne of Constantinople.

187



188

The Opposition to this new theoretical synthesis of the eastern patriarchs is
known only from the letters of response of the popes of Rome during the period
of the Acacian Schism (484 - 519), in which the effort to reject the canonical ob-
jections of the East became evident. From these objections, which have been
saved in fragments, it is also clear that the East was not able to comprehend the
ecclesistical dimensions of this new theory, because it refused to accept the
papal position on the basis of the established canonical criteria and considered
them to be simply ambitious, arbitrary, anticanonical and invalid Claims. Even in
Rome the ecclesiastical ramifications of the newly formed theory of papal
primacy were not clear, as one can see in the letters of pope Gregory | to the
Patriarch of Constantinople, which are titled "ecumenical". But papal literature
had at its disposal the almost completed content of the theory of papal primacy
and was ready to use it against the rival throne of Constantinople.

This new synthesis of the theory of papal primacy, which was rejected in
the East, strengthened farthermore the position of the papal throne as the
"primus” in the canonical Institution of the Pentarchy of patriarchs.



THE CONCEPT OF PRIMACY IN THE ANGLICAN COMMUNION

Philip H. E. T h o m a s, Heighington

In 1897 Randall Davidson, lhen chaplain to the Archbishop of Canterbury,
was involved in preparing for a forthcoming meeting of Anglican bishops.
Araong the recommendations brought forward for consideration was the Sugges-
tion that the Archbishopric be promoted as an Anglican patriarchate. Davidson
was called upon tactfully to deflect the proposal. Certainly the question of
leadership and authority in the Anglican Communion needed clarification he
agreed, but such an elevation of the Archbishop was no solution. The See of
Canterbury held no historic precedent for such an honour. More to the point,
Anglicanism could provide no theological or practical support for the idea.

This incident serves to introduce the problem of talking about primacy and
Anglicanism. There is no clear-cut dogma or agreed historical process to
elucidate. The concept of primacy has developcd gradually along with the
development of the Anglican Communion, and is in fact still undergoing change.
An understanding of primacy is to be gathered in the context of wider questions
about the way authority is exercised within Anglican churches, and in particular
by the way independent national bodies throughout the world attempt to express
their unity of fellowship and purpose.

Every ten years the bishops of the Anglican Communion meet in the so-
called Lambeth Conference. Since Anglicanism has grown into more than a
purely British phenomenon, these gatherings haVe provided the focal point of
Anglican unity. The bishops gather for 'brotherly counsel and encouragement’.
They do not rule the twenty-six autonomous provinces which make up the Com-
munion. They report their discussion in various ways, but in the end the national
churches are left to draw their own conclusions. Within this process the
Primates, Archbishops or Presiding Bishops (all three terms are uscd, more or
less interchangably) hold positions of responsibility, but no particular privilege.
Primacy is worked out in the context of a shared episcopate, just as episcopacy,
at the provincial and diocesan level, functions in a framework made up of the
whole people of God. The historic position of the Archbishop of Canterbury is
acknowledged by the way he hosts the Lambeth Conference. His is a position of
honour, not of control.

This paper seeks to describe and to analyse this somewhat enigmatic state
of affairs. It begins by tracing the notion of primacy as developed within the
Church of England and goes on to observe how the notion has been modified by
the experience of Anglicans in other parts of the world. In following this
procedure it is fitting to have begun with the statesmanlike wisdom of Randall
Davidson. As himself an Archbishop of Canterbury from 1903 - 1928 he was
called upon to exercise both aspects of primacy. As Archbishop, Davidson was
perhaps the last holder of the office to exercise the traditional powers of the
spiritual head of an ostensibly Christian nation. He was also the first to fully ap-
preciate the way in which Anglicanism had developed an international character,
and recognise the changing responsibilities that this brought to his position. On
a visit to America he spoke of this realisation:

189



190

Onefeels at once the necessity for something of the nature ofa centralpivot - a
pivot which takes tangible shape as a man, an Archbishop, round whom the work
may spin, and who, ifhe be nothing more fumishes at the least (and thisperforce) a
point of common touch, common Information, common life. I am not speaking in-
directlyof anyquestion aboutjurisdiction, howevershadowy. | am speaking about a
pivot, not apope.

Primate ofAll England

The concept of primacy developed slowly within the British church.
Christianity, brought to England under Roman rule, survived the invasion of
Angles and Saxons primarily in the Celtic monasteries in which episcopacy was
local and personal and had little to do with hierarchy or administration. The
missionary policy of Pope Gregory the Great conceived of a British church
United in two provinces administered from London and York respectively.
Augustine’s mission, beginning in 597 was welcomed in Kent but found difficulty
in extending permanent influence much beyond there. Canterbury thus became
the ecclesiastical centre in the south, while the spirit of Northumbrian in-
dependence made a harmonious pattern of jurisdiction throughout the whole
country uncertain.

By the end of the 7th Century some degree had been achieved however, and
both Canterbury and York were duly granted the papal pallia, although at times
York and even the See of Lichfield appeared to hold the dominant position.
Both the last Saxon king, Harold, and the first Norman, William the Conqueror,
were for instance crowned by the Archbishop of York, but under Norman Con-
trol the precedence of Canterbury became more settled. Archbishop Lanfranc
(2070 - 1093) became ’chief minister’ in the Conqueror’s court, and despite the
tendency of the monarchy to play off York against Canterbury in any dispute
between church and state, the Situation was eventually regularised. In 1353 it was
agreed that the Archbishop of York would be accorded the title Primate of
England as distinct from the rights of Canterbury as Primate of All England.
Both held exclusive control of the spiritualities and rights of Visitation in their
own provinces, but the Archbishop of York was permitted to carry his cross in
the south only after the presentation of a suitable gift to Canterbury. In effect
this gave Canterbury the right to confirm the appointment of York. The process
of unification was completed in 1462 when the northern provincial synod
adopted the Statutes of the Southern synod as its own.

Diring this period of development the role of the primates was also receiv-
ing closer definition. In line with developments on the Continent which came to
a head in the Lateran Council of 1179, the Archbishops’ rights of Visitation
entitled them to perform certain duties either at the request of the diocese or
when they seemed in danger of neglect by the diocese, but they could not impose
themselves on the dioceses otherwise. They were able to convene provincial
councils (or convocations) of their clergy. Such authority was seen to be derived
from the special commission of the pope, but it was exercised in tandem with in-
creasing state responsibilities, and this involved maintaining a working relation-
ship with the reigning monarch. At times, as the martyrdom of Becket de-
monstrated, that relationship was sustained at some cost to church and state



alike. By the 16th Century the Archbishops were in a position to hold con-
siderable temporal powers, but their spiritual authority was no more, although
equally no less, than that of a papal legate. With the rise of nationalistic spirit
under the Tudors, such power was a mixed blessing.

The pattern of Anglican ecclesiology depends in no small part on the
peculiar character of the English reformation, no less so than in its effect on the
concept of primacy. At the heart of the Anglican understanding of the church is
the conviction that while reforms carried out during the sixteenth and seven-
teenth Century were necessary, the Church of England remained unequivocally
part of the one, holy, catholic and apostolic Church.

The circumstances of the reformation in England are complex, but while it
can be acknowledged that it was occasioned by Henry VHI's marriage problems
or Elizabeth I's desire for the peace of the realm, more was involved than just
the affairs of state. Radical changes in the Church of England’s structure were
made possible because the theological justifications existed which persuaded
enough people that a new course of action was possible. The reformers acted
under royal patronage but the best of them were more than mere political op-
portunists.

At the heart of the reforms lay no new doctrine but rather a renewed con-
fidence that the church, as "witness and keeper of holy writ” (as Article XX of
the Thirty-nine Articles of Religion put it) held responsibility to make judgments
in controversies of the faith. If judgments had to be drawn about the ‘justifica-
tion by faith alone’, the locus of the division in the Western church, then more
domestic issues could also come under its jurisdiction. The refusal of the papacy
to grant Henry a divorce from Catherine of Aragon may have triggered the
break with the Roman tradition, but the underlying causes of the reformation in
England went much deeper. Article XIX summed up the case: it was sensitivity
to the ministry of word and sacraments that should mark the character of the
Church of Christ, not just the outward form of its Organization and allegiances.
Article XXXI1V spelled out the conviction that traditions and ceremonies need
not always be alike: "Every particular and national Church hath authority to or-
dain, change, and abolish, ceremonies or rites of the Church ordained only by
man’s authority, so that all things be done to edifying". The universal faith in
other words, could and indeed should take on a particular historical identity.
The claim for Anglican ceremonial was simply that it did not "contain in it any-
thing contrary to the Word of God, or to sound doctrine, or which a godly man
may not with good conscience use and submit unto". And this argument, from
the Preface to the book of Common Prayer, was also held to apply to the struc-
tures and offices of the church. The break from Rome, it was believed, did not
materially alter the faith or Order of the Church of England.

Inevitably the position of the Archbishop of Canterbury was caught up in
this ferment. At the time of Henry’s troubles the diplomatic manoeuvres of Car-
dinal Wolsey, the king’s Chancellor, had reduced the role of the Archbishop
virtually to that of a diocesan bishop. When Wolsey failed to win the king’s case
however and the die was cast for Separation from the papacy, the king needed a
stronger ecclesiastical buttress for his position. Thomas Cranmer assumed the
traditional titles and office of the primate, and apart from his parliamentary
duties, it was he who gave pastoral and liturgical shape to the first phase of the



192

movement for reform. Cranmer’s considerable achievements though were ac-
complished at the expense of continued subservience to the crown.

By the end of the Tudor period the position of the Archbishop and his
household was clearly established in a form recognisable to this day. This Posi-
tion can be likened to a series of concentric circles, comparatively well defined
at the centre but less clerarly marked in the way his wider responsibilities are
carried out. At the heart of things the Archbishop is personally responsible for
his diocese and for the oversight of the Southern province of the church of
England. He also holds metropolitical authority for the northern province,
although in practice this is exercised mutually with the Archbishop of York. In
these areas his constitutional powers are clear and they are exercised through
the Convocations (and synods) over which he presides. Beyond this ecclesiasti-
cal sphere, the Archbishop possesses considerable defacto authority in the field
of public influence. He is, with the Lord Trcasurer (the office now held by the
Prime Minister of the day) the senior adviser to the reigning monarch, and as
such is held to provide the public voice of the Church (and indeed of
Christianity) in England. Beyond this again, especially over the last 150 years,
the Archbishop of Canterbury has occupied an increasingly prominent place in
the Anglican Communion and in ecumenical affairs. It is this wider role which

especially illustrates the Anglican concept of primacy and it is to this that we
now turn.

Metropolitical Authority in Anglicanism

It has been said that Britain gained an Empire during a "fit of absence of
mind". The existence of the Anglican Communion exhibits something of the
same unpredictable mental condition on the part of the Church of England. Un-
til the mid-nineteenth Century the idea that Ecclesia Anglicana could become the
centre of a world-wide fellowship of churches was as unexpected as it was in-
comprehensible. Certainly no master-plan of ecclesiastical expansion ever ex-
isted in the English church. The principles of Anglican worship and polity were
carried into the new world largely by way of ad hoc responses to the unforeseen
circumstances of foreign trade and colonial opportunem

When Englishmen travelled abroad, they took their church with them. Ini-
tially this prescnted no problem. The authority of the Archbishop extended with
the authority of the crown, it was assumed. Clergy maintained their new con-
gregations under the Archbishop’s discipline, and as the churches grcw, the
Archbishop consecrated bishops for them under Letters Patent - the equivalent
mandate to that under which he acted to create diocesan bishops in his own
province. However, as the colonial dioceses began to establish their own
identity, and even more, as English missions extended churches quite beyond the
sphere of English political influence, it became clear that a new Situation was
emerging. Now it was not at all clear how, or even if the Archbishop of Canter-
bury could be of Service to these new bodies, identified as he was with the ap-
paratus of the English state. It was this uncertainty that led ultimately to the call-
ing of the first Lambeth Conference in 1867, a small event in itself at the time
but one which caused a Contemporary to note that it made the primacy of
Longley, the then Archbishop, the most important since the time of the
Reformation.



From the beginning it was clear that a major difference existed between the
Church of England and the new churches. There was a clear identity in doctrine
and worship, but the English church, established by law as it was, was in a quite
different position to the new bodies, voluntary in their membership, organized
constitutionally in synods, and possessed of the desire and the freedom to elect
and arrange their own leadership. It was this difference which made it inevitable
that the Lambeth Conferences should avoid any appearance of compulsion in its
utterances. The considered opinion of an episcopal Conference holds con-
siderable moral authority of course, and this fact has not been ignored, but the
Conferences have consistently refused to act as a legislative or coercive body.
The 1920 Conference Encyclical struck a proper balance when it recorded the
conviction that the Conference "focuses the experience and counsels of our
Communion" yet Claims "no powers of control or command".

The first Lambeth Conference was brief but it did establish the principle of
Provincial self-sufficiency as the goal for the emerging churches. The com-
pensating issue of the way in which they were also inter-dependent was left open
at the time, but the structural principle was clear. In 1930 a Conference Com-
mittee restated it: "There are two prevailing types of ecclesiastical Organization:
that of a centralised government, and that of regional autonomy within one fel-
lowship". In common with what it believed to be the practice of the early church
in the first centuries, and of what it understood of Eastern Orthodoxy to its own
time, the committee insisted that the Anglican Communion was constituted on
the second model. Unity between churches is not definable in terms of ad-
ministration but by a common life in faith and sacrament. This belief was of
course quite consistent with the traditional Anglican freedom of particular and
national churches to alter rites, ceremonies, usages, observances and discipline.
Such freedom the 1930 committee was eager to reinforce. Its correlate was a
certain vulnerability.

Freedom naturally carries with it the risk ofdivergence to the point even ofdis-
ruption. In case any such risk should actually arise, it is clear that the Lambeth
Conference as such could not take any disciplinary action. Formal action would
belong to the several Churches of the Anglican Communion individually; but the
advice of the Lambeth Conference, sought before executive action is taken by the
constituent Churches, would carry very great moral weight. And we believe in the
Holy Spirit.

In effect this move towards a Provincial structure threw the question of
primacy back on to the national churches. E. W. Penson (Archbishop of Canter-
bury, 1883 - 1896) was personally surprised by the readiness with which some
overseas metropolitans adopted the title of Archbishop, but even he quickly
recognised that it was a proper development, only urging mutual communication
and respect between provinces in Order to avoid unintentional schism. The
provinces developed their metropolitical functions in various ways. Today in
some provinces the primacy is associated with a primatial see, in others it is ap-
pointed by a College of bishops or follows election by the general synod or a
committee appointed for that purpose. The Scottish Episcopal Church has al-
ways been insistent that its Primus is simply an episcopal chairman with no hint
of prelacy attached. The Episcopal Church of the U.S.A. elects its presiding

193



194

bishop for a defined period of office. The Province of Melanesia bases its
procedures on local tribal practice. Of special interest are instances where
metropolitical authority is carried by a council not an individual. This last Situa-
tion applies in cases where very small Anglican churches are associated in a
region rather than a single country - as in Latin America and East Asia. The
willingness to forge bonds across national and cultural boundaries demonstrates
again that Anglican unity was not lost in the quest for autonomy.

In 1867 the provincial System was seen to ensure that "no Bishop should be
left to act absolutcly alone”. In 1878 the disciplinary function of the Province was
underlined and provision made for isolated dioceses to remain under the over-
sight of the Archbishop of Canterbury in matters spiritual. By 1897 it was clear
that the integrity of provincial jurisdiction was accepted by all. Oaths of Canoni-
cal Obedience by the clergy should be made to their appropriate metropolitan,
and from that time they are only offered to the Archbishop of Canterbury when
he is acting in that capacity. At the same time the spirit of mutuality was
maintained by the proposal that bishops consecrated in England for Service
overseas, while reserving the vow of obedience for their own metropolitan,
should still declare that they would "pay all due honour and deference to the Ar-
chbishop of Canterbury, and will respect and maintain the spiritual rights and
Privileges of the Church of England and of all churches in communion with her".
The ideal of Anglican ecclesiology at this level is one of autonomy amid inter-
dependence, and independence within a single fellowship.

This duality is also to be observed in the role given to the Archbishop in
inter-Anglican affairs. While the principle of autonomy was still something to
fight for, restraint was necessary. As late as 1908 the Lambeth Conference blunt-
ly recorded the conviction that "no supremacy of the See of Canterbury over
Primatical or Metropolitan Sees outside England is either practicable or
desirable", yet even this was tempered by a "universal recognition in the
Anglican Communion of the ancient precedence of the See of Canterbury". In
1948 that conviction was expanded:

"While historically the Anglican Communion sprangfrom the British Isles, the
Churches which nowform this Communion do not recognize any peculiar authority
as being vested in the Archbishop of Canterbury: but he is given by all the Churches
ofthe Anglican Communion aposition ofleadership.”

It is this voluntary giving of authority which perhaps makes the Anglican
concept of primacy distinctive. On occasions the gift is formal, as when some
provincial constitutions request the Archbishop to act a final court of appeal for
their legal procedures, but much more typical is the way he acts as chairman or
host of the consultative bodies which seek to work towards and implement the
consensus of Anglican opinion and ministry. He is a pivot not a pope.

Recently this positive aspect of the Archbishop’s leadership has come to
the fore. At Lambeth in 1968, when discussing the Anglican contribution to
reunion of Christendom it was said, "We believe that the concept of

* communion with the See of Canterbury’ affords a sacramental link of abiding
value". And in 1978 the Conference spoke less guardedly of the way in which the
Anglican Communion found personal bond in the "loyal relationship of each of
the Churches to the Archbishop of Canterbury who is freely recognised as the
focus of unity". Just how this unity is expressed, and just what ‘Communion with
the See of Canterbury’ implies still awaits clarification - perhaps in some of the



controversial issues which await the 1988 Conference, but plainly the concept of
primacy is here being broadened again.

Primacy in the Anglican Communion

From what has been said so far it can be appreciated why Randall David-
son denied that there was a theology which could support the elevation of the
Archbishopric to the Status of a patriarchate. The Archbishop fills a number of
formal roles but they are too diverse for that sort of definition to apply. What is
more, primacy in the Anglican Communion involves more than the functions of
the Archbishop of Canterbury, and where he does hold a clear role with respect
to the Communion as a whole, it is held in conjunction with a number of other
individuals and institutions.

At the same time though, an outline of the 'concept’ of primacy has begun
to emerge. First, primacy is taken to symbolise the unity and leadership of the
church in a particular nation or region. Secondly, this focussing of metropolitical
authority within the province expresses a belief about the self-sufficiency of the
church in a particular setting - although the fact that such authority is usually ex-
ercised synodically and constitutionally also implies that this autonomy is de-
rived from the whole body of the church not just a single office within it. Then
thirdly, the process of consultation and exchange between primates which has
typified the Anglican Communion since its inception, also stresses the ideal of
maintaining a communion, not just a federation or an association of churches.
The freedom of the particular has to be balanced by safeguarding the unity of
the universal dimension of the Church.

It is this third aspect of primacy which has now come to the centre of inter-
Anglican interest. As the Communion has developed a worldconsciousness and
as international travel has made it possible to give this some expression; as
multi-lateral ecumenical discussions have made it necessary for Anglicanism to
speak with a concerted voice; and as circumstances have drawn public attention
to the Archbishop of Canterbury as a 'world religious leader, it has made in-
creased reflection on primacy timely.

A significant Start to this process has been made by the Anglican-Roman
Catholic International Commission whose Final Report (1982) is now being dis-
cussed by the churches. The treatment of primacy does much to broaden un-
derstanding of the Roman Catholic model but can be criticised for not giving
enough exposition of the Anglican experience of primacy. It could have been
positively helpful for the future of Anglican-Catholic relationships to have
pointed out for instance, that although the method of the Archbishop of Canter-
bury’s appointment and the attitude of bis own province to a number ofissues of
ministerial Order and discipline is an anomaly as far as many of the other mem-
bers of the Communion are concerned, this does not minimise the primatial
functions that he fulfils. More constructively perhaps, reflection upon the con-
crete structures of inter-Anglican Organization might reveal the actual concept
of primacy which the Anglican Communion is developing.

The Lambeth Conference will remain, historically, the senior body for
Anglican consultation. Unique in its ethos and the influence it exerts on mem-
bers of the Communion, it also demonstrates ways in which primacy and con-
ciliarity are exercised together.

195



196

The Anglican Consultative Council developed from a continuation Com-
mittee of the Conferences, but assumed a life of its own by decision of the 1968
Lambeth meeting. It is the only Anglican body which is constitutionally
established, and in this respect it reflects the synodical character of the Anglican
Communion. This is also seen in its representative membership of bishops,
clergy and laity. The Council’s role is to provide channels of communication
between member churches of the Communion and to make credible the
ecumenical and missionary life of the Communion as a whole.

Partly to provide an episcopal counter-balance to the Council, the 1978
Lambeth Conference set up a regulér Primate’s Meeting which alternates with
meetings of the A.C.C. This provides for more personal co-ordination between
leaders of the churches. It enables them to identify issues or propose initiatives
which can be explored more deeply and clarified more extensively within the
framework of the A.C.C. and the member churches. This reciprocity between
the A.C.C. and the Primate’s Meeting indicates the way in which episcopal and
synodical structures work together.

It is within this inter-locking pattern of relationships that the primacy of the
Archbishop of Canterbury has developed at an international level. He is able to
take initiatives which effect each of the other elements in the inter-Anglican
System. As President or Chairman each of the three bodies concerned he
provides a personal centre for their life and symbolises a living relationship
which is not authoritarian or bureaucratic. With this unifying function which
bears the confidence of churches of the Communion, he can use his own office
to build personal relationships with leaders of other Christian communions.

The W.C.C. Faith and Order paper Paptism, Eucharist and Ministry (1982)
cmphasises that ministry and leadership should be exercised in a way which
balances personal, collegial and communal responsibilities. The Anglican Com-
munion represents only a small fragment of the accumulated experience of the
Christian Church but in the concept of primacy which is evolving in its midst it
can claim to point to one way of meeting those criteria. The concept is in-
complete and largely unarticulated to be sure, but even that can be taken as a
hopeful sign for the Church as it moves towards a fuller understanding of the
promise of the gospel, that there will be "one flock, and one shepherd".



LE PATRIARCHE OECUMENIQUE
EN TANT QUE "PROTOS" DANS L’EGLISE ORTHODOXE

Georges Tsetsis, Gendve

Presupposes ecclesiologiques

L’ Eglise se rdalise comme organisme, comme Corps du Christ dans
" Eucharistie. Dans cette perspective ' Eglise locale en tant qu’ organisme sac-
ramental possede une pl6énitude venant du Pdre dans le Christ. Elle est I’ Eglise,
toujours identique & elle-meme dans le temps et dans I'espace. Dans le temps,
car eile est toujours le peuple de Dieu assembld pour annoncer la mort du Seig-
neur, et confesser sa Rdsurrection "jusqu’ & ce qu’ Il vienne"l. Et dans I'espace,
parce que dans chaque Eglise locale, dans l'unité de I'dveque et du peuple, est
donnde toute la pldnitude de dons, proclamde toute la vdritd du Christ qui "hier
et aujourd’ hui est le meme et le sera djamais"2.

"La oil parait I' dveque, que & soit la communautd. De meme que |& ol
est le Christ-J6sus, la est I' Eglise catholique"3. Cette notion eccldsiologique de
I’ Eglise primitive qui se trouve & la base meme de la tradition canonique de
I’ Eglise orthodoxe, ddtermine aussi I’ unitd indissoluble qui existe entre I’ Eglise,
" Eucharistie et I" Eveque. Cependant cette notion pourrait nous amener dgale-
ment & ddduire que I’ Eglise ne reconnait pas une primautd ou un "pouvoir su-
preme", se trouvant au-dessus de !’ Eglise locale et de son dveque, surtout si on
considdre, selon la pens6e canonique fondde sur le droit, que tous les dveques
sont 6gaux entre eux "par grace".

C’ est un fait ndanmoins qu’au cours de 1’ histoire, 1" Eglise, ainsi que la
tradition canonique, connurent trois types de primautds, soit:

a. des primautds "régionales” au sein de groupes d’ Eghses ou de diocdses
(province eccldsiastique sous !’ autoritd d’ un mdtropolite).

b. la primautd au sein des Eglises autoc6phales (celle du Patriarche ou de
" Archeveque sur les autres dveques).

c. la primautd universelle (celle des dveques de Rome et de Constantino-
ple) "=

Il est connu que la "province metropolitaine” ayant comme chef un pre-
mier 6veque ou un "primat”, fut la forme la plus r6pandue de lien entre Eglises
locales. Mais cette primautd rdgionale ne fut pas la seule forme de primautd.
Dds le ddbut, 1" Eglise a connu aussi des groupements d’ Eglises plus vastes et
une primautd qui correspondait & un territoire plus dtendu. Aux II*m" et 111Am*
sidcles ddja, Rome, Antioche, Alexandrie, Carthage possudent une autoritd par-
ticulidre. De meme, aujourd’ hui p. ex. I' dveque de Moscou ou celui d’ Athdnes,
jouissent d’ une primautd, parmi les dveques de leurs Eglises. Il va de soi que
cette primautd ne doil pas etre considdrde comme un pouvoir sur les Eglises lo-
cales ou diocdses, mais comme !’ expression ndcessaire de leur communion avec
et dans le Christ.

197



198

Cette v6rité fondamentale est 6galement valable en ce qui concerne la
primaut6 universelle, une primautd qui a existé dos les premiers jours de I’ exi-
stence de ' Eglise et bien avant que se cristallisent progressivement les formes
d’ Organisation eccl6siastique. L’ Eglise de Jorusalem, au début de 1’ ére chro-
tienne fut un centre d’ unitd et d’ accord universels, tout comme ! Eglise de
Rome par la suite, qui "prdsidait & la charit6" selon St Ignace d’ Antioche5.

La nature de cette primautd universelle est de garder et d’ exprimer
I’ unité des Eglises locales dans la doctrine et dans la vie, d’ exprimer leur
communion et d’ empecher !’ isolation des Eglises dans un "provincialisme", cou-
pd de la Tradition catholique de I’ Eglise Une et Indivise.

Cette primautd n’ apparaft pas comme un pouvoir supreme, pareille con-
ception dtant exclue par la nature meme de 1' Eglise, en tant que Corps du
Christ. Mais la primautd n’ est pas non plus une simple présidence, congue en
termes domocratiques. La primautd est enracinde dans la nature de ' Eglise-
Corps du Christ. Dans chaque Eglise demeure et se roalise dternellement 1" Egli-
se de Dieu, mais toutes ensemble aussi eiles sont la meme Eglise de Dieu, une et
indivisible, le Corps du Christ. L’ Eglise de Dieu demeure dans la pluralité des
Eglises. Et ¢’ est procisement parce qu’ elles sont ontologiquement la meme
Eglise, qu’ elles sont aussi lides entre elles, non seulement par cette identitd on-
tologique, mais aussi par un lien visible®.

Dans le contexte de ce qui procude, la primauto de I’ 6veque de Constan-
tinople au sein de !’ Eglise orthodoxe devrait aussi etre congue comme une ma-
nifestation de 1" unitd des Eglises orthodoxes locales et I’ expression de leur
communion dans la foi de la Tradition Apostolique.

Le contexte historico-canonique

Aujourd’ hui I’ Eglise orthodoxe se présente comme une communion
d’ Eglises soeurs, unies par la meme foi et les memes sacrements?.

La question qui nous intdresse dans cette présentation est de savoir com-
ment une Eglise locale, comme celle de Constantinople, jouit d’ une primauto,
revet un caractore universel et se met & la diaconie de treize autres Eglises loca-
les qui forment 1" Eglise Orthodoxe.

Il faut souligner d’ emblde que dans 1" Eglise orthodoxe il n’ y a aucune
controverse en ce qui concerne les origines et la hature de la primautd de I Eve-
gue de Constantinople. Le Poére Jean Meyendorff nous rappelle fort & propos
que !’ eccldsiologie, tant de I" Eglise des premiers sidcles, que de I’ Eglise ortho-
doxe contemporaine, tout en excluant une primautd par "droit Divin", reconnait,
et meme exige, un ccrtain "ordre" parmi les Eglises locales, du aux conditions de
la vie des Eglises en ce présent "siede"8.

Un bref apergu historique nous aiderait & mieux comprendre la place du
Sidge Constantinopolitain au sein de " Eglise orthodoxe ainsi que la nature et !’
otendue de sa primaut® universelle.

La date de 1" dvangdlisation de la petite citd grecque de Byzance reste in-
connue. Selon la tradition, ¢’ est I’ Apdtre Andrd qui fonda une communautd
chretienne et qui a ordonné comme 6veque de cette communautd Stachys, dont
parle St Paul®.

Pourtant, le Sibge Constantinopolitain ne doit pas son importance uni-
guement & cette fondation apostolique. D’ autres Sidges episcopaux ont eu une



origine apostolique, sans pour autant acquérir une place prdponddrante dans le
Corps de !" Eglise. C’ est la conversion de I’ Empereur Constantia & la foi chrd-
tienne et la fondation de la nouvelle capitale de I' Empire Romain, qui est &
P origine de P histoire extraordinaire de P Eglise Constantinopolitaine. Comme
le remarque le M6tropolite Maxime de Sardes, la conversion de Constantin et la
fondation par lui de Constantinople, constituent indubitablement un tournant
ddcisif dans P histoire du christianisme en gdndral et du christianisme oriental en
particulier. Dds la fondation de la nouvelle capitale, son dveque, par le fait
meme, occupa une place exceptionnelle dans la hidrarchie de P Eglise. Son opi-
nion sur des questions eccldsiastiques gdndrales fut d’ un poids particulier. Les
dvdnements historiques tournaient ddsormais le monde orthodoxe de P Orient
vers le nouveau centre eccldsiastique de P Empire, qui s’ dtait formd tout natu-
rellement. Dans la mesure ol Constantinople finissait par etre le centre de
P Empire oecumdnique, il dtait naturel qu’ eile devienne le centre de P Eglise
oecumdniquel0.

Le Deuxidme Concile Oecumdnique, rduni & Constantinople meme (381),
ne tarda pas & consacrer P autoritd et la prdponddrance de P Eglise de la nou-
velle capitale de P Empire. Par son 3em"“ canon il ddcrdtait que "P dveque de
Constantinople doit avoir la prddminence d’ honneur aprés P dveque de Rome,
car cette ville est la Nouvelle Rome"11. Par ce canon le Deuxidme Concile Oecu-
mdnique reconnaissait le Sidge de Constantinople comme le premier centre de
P Eglise catholique de P Orient grecl2.

Par cette ddcision le Concile non seulement accordait le privildge de la
primautd au Sidge de Constantinople, mais il le classait au deuxidme rang, aprds
le Sidge romain, coupant court aux revendications des Sidges d’ Alexandrie et
d’ Antioche, qui jusqu’ alors avaient joui d’ une autoritd exceptionnelle en
Orient, semblable & celle du Sidge romain en P Occident13.

L’ importance du 3im“ canon de ce Concile Oecumdnique pour le sy-
steme des Eglises et tout particulidrement pour les Eglises orthodoxes locales,
est & souligner. Comme le remarque le Mdtropolite Chrysostome de Myra, ce
canon avec les "prerogatives d’ honneur qu’ il a definies pour P Eglise de Con-
stantinople, donne d’ une part le ton prdcis des relations canoniques entre les
Eglises, de leur rdciprocitd, du bon ordre eccldsiastique au sens gdndral; et de
P autre il affirme pour P Eglise de Constantinople la nature et P dtendue de sa
responsabilitd, de son offre et de sa diaconie"1*.

A son tour le Quatridme Concile Oecumdnique (451) par son 28" ca-
non, dleva davantage P autoritd de P dveque de Constantinople, en cristallisant
de jure une Situation qui s’dtait ddveloppde au fil de Phistoire. En accord avec le
canon prdcitd du Deuxidme Concile Oecumdnique, il ddfinit les privildges et les
droits du Trone de Constantinople non seulement en lui accordant une primau-
td, cette fois-ci egale & celle de P dveque de Rome, contrairement & "la prdsdance
d’ honneur apres P dveque de Rome", accordde par le Il Concile Oecumdnique,
mais aussi en lui attribuant les grandes Metropoles du Pont, d’ Asie et de Trace,
"ainsi que les dveques qui sont chez les barbares”, ¢’ est-a-dire des pays qui se si-
tuaient en dehors des frontidres d’ une juridiction eccldsiastique bien ddter-
mineels.

Enfin le Concile Quinisexte in Trullo (691), par son 364mo canon confir-
ma le code canonique tel qu’il s’ dtait formd lors les prdeddents Conciles, et en
meme temps rditdra la primautd du Patriarche de Constantinoplel*.

199



200

Au VI'*"* siede I’dveque de Constantinople se voit attribuer le titre de
"Patriarche Oecum6nique", un titre qui n’impliquait nullement une n6gation de
la primaut6 de I'dveque de Rome, mais soulignait la conjonction du Patriarcat
avec I’'Empire, Organisation politique de I'oikoumene chretienne. Autrement dit,
ce titre sur le plan politique signifiait "romain” ou "byzantin" et sur le plan eccld-
siastique il signifiait "chrdtien”, c’est-&-dire appartenant & toute la chretientel’.
Ceci pourtant ne signifiait pas que I'dveque de Constantinople 6tait le Patriarche
de I’'Oikoumene, de I'ensemble du monde chrdtien, malgrd le pouvoir spirituel
qu’ il exergait sur les pays se trouvant au delé des frontieres de 'Empire Byzan-
tin18. Cependant ce role oecumdnique fut peu & peu transportd au domaine spi-
rituel, grace & la sauvegarde et & I’'approfondissement de la foi orthodoxe, com-
me le remarque Olivier Cldment. Les Cinquiiime et Sixidme Conciles Oecumdni-
ques se rdunissaient & Constantinople en 533 et 680 et constituaient
d’importantes dtapes dans I'dlaboration du dogme Christologique. Et au tour-
nant de deux milldnaires le Patriarcat Oecumdnique prend I’initiative d’une
puissante action missionnaire et dcvient aussi I’'Eglise-mdre de toutes les Eglises
orthodoxes en dehors des antiques Patriarcats d’Alexandrie, d’Antioche et de
Jdrusalem19.

Aprds la chute de Constantinople qui marqua aussi la fin de ’Empire By-
zantin (1453), le Patriarche devient fethnarque" du peuple orthodoxe soumis &
la domination de I’Empire Ottoman, et pendant les longs sidcles passds sous le
joug ottoman, Constantinople exerce une primautd dans la charitd fraternelle
destinde & sauvegarder la communion des peuples orthodoxes. Fussent-ils grecs,
arabes, serbes, roumains ou bulgares.

Cette place prdponddrante du Patriarche de Constantinople n’a nulle-
ment inquidtd les autres Patriarches orthodoxes quant & la crdation d’un systdme
monarchique absolu dans I’'Eglise orthodoxe au ddtriment des droits canoniques
et des diffdrents privildges des autres Sidges patriarcaux. Car il est clair que
Constantinople, tout en exergant ses prdrogatives en tant que "premidre Eglise",
n’'a jamais revendiqud I’exclusivitd de toute action dans I’Eglise orthodoxe aux
ddpens des autres Eglises orthodoxes. L’exercice par I’Eglise de Constantinople
de ses prdrogatives et fonctions n’a jamais signifid un "remplacement”, un "dcar-
tement" ou une "neutralisation” des autres Eglises soeurs, chaque Eglise ayant sa
place dans la communion des Eglises locales. Car & chaque Eglise revient une
sdrie d'activitds servant & faire fonctionner avec justesse et ordre la communion
des Eglises locales. Ceci est prdvu et prescrit par le droit eccldsiastique et a dtd
consacrd par une longue expdrience dans I'histoire des Eglises orthodoxes30. Un
acte du Patriarche Oecumdnique Neophyte VII refldte clairement, me semble-t-
il, I'idde que le Protos des orthodoxes avait de ses prdrogatives au sein des Egli-
ses orthodoxes. En effet dans son Acte de la restitution du diocdse d’Alep au
Patriarcat d’Antioche, Neophyte VIl soulignait que: "rdpondre aux besoins des
Trones Patriarcaux et apostoliques sans pour autant soustraire leurs privildges,
est un devoir du Saint Trone Oecumdnique. Mais si secourir les autres est une
prdrogative digne et fondde sur le droit, la soustraction des droits des autres est
un acte injuste ne s’laccommodant pas & la dignitd patriarcale"31.



Lafonction du Patriarche Oecumenique en tant que "Protos"
dans lapratique de I'Eglise Orthodoxe aujourd’hui.

C’est un fait que le ddmantdlement de ’'Empire Ottoman, qui a commen-
cd au d6but du 19d"*° siede, et sa chute ddfinitive en 1923, furent & I'origine non
seulement de l'inddpendance de plusieurs nations orthodoxes, notamment dans
la p6ninsule Balcanique, mais aussi de Pdmancipation de plusieurs Eglises natio-
nales, dlevdes au rang d’Eglises Autocephales par le Patriarcat Oecumenique
meme.

Ceci etant, la question qu’ on pourrait se poser est de savoir si dans
I'Orthodoxie d’aujourd’hui il y a encore une place quelconquc pour une "pre-
midre Eglise”, comme celle de Constantinople, avec toutes les prdrogatives et les
fonctions lui dtant attribu6es par des Conciles Oecumdniques & certains mo-
ments de I'histoire. Le Mdtropolite Chrysostome de Myra rdpond affirmative-
ment et remarque que la disparition du facteur impdrial qui remplissait une
fonction particuliere dans la vie de I'Eglise orientale, mais aussi la disparition de
I'unitd politique et par consdquent eccldsiastiquc -au moins pour la plus grande
partie- de POrthodoxie, qui 6tait sauvegardde dans Pempire thdocratique, crec-
rent un vide historique et juridique dans le Corps et le fonctionnement eccldsia-
stique de I'Eglise orthodoxe. C’est alors que le Patriarcat Oecumdnique fut ap-
peld & remplacer le facteur impdrial, bien silencieusement et surtout Sans aucune
prdtention ou tendance vers n’'importe quelle forme de papocdsarisme orthodo-
xe. Ainsi le Patriarcat Oecumdnique rdpondait & une ndcessitd interne de
I'eccldsiologie orthodoxe22. Toute autre solution qui favoriscrait un autocdpha-
lisme absolu, ferait de POrthodoxie une confeddration d’Eglises inddpendantes
sans liens et sans un ddnominateur commun. Or, POrthodoxie est avant tout une
communion d’Eglises locales dont le ddnominateur commun est prdcisement
I'dveque de Constantinople qui, en tant que protos, sert, au deléd des cloisonne-
ments nationaux, I'unitd et I'universalitd de I'Eglise orthodoxe. Comme le remar-
que trds pertinemment Jean Meyendorff, le Patriarcat Oecumdnique reprdsente
un besoin pour POrthodoxie, soit par ndcessitd ontologique et pratique de
I’Eglise orthodoxe aujourd’ hui, soit pour des raisons de structure eccldsiologi-
que23.

Il serait errone d’affirmer que malgre la reconnaissance du Patriarche de
Constantinople en tant que "primus inter pares", il n'y a pas clartd en ce qui con-
cerne la portde de cette primautd pour la vie des Eglises orthodoxes aujourd’
hui2l. La pratique de I’Eglise jusqu’ & ce jour, dclaire de maniere incontestable
le fait que dans le choeur des Eglises orthodoxes locales autocdphales, I'Eglise
de Constantinople a une place capitale et prddminente23. C’est un fait historique
que le Patriarche Oecumdnique, aprds la chute de ’'Empire Byzantin continua &
assurer la coordination de I’ensemble des Eglises locales et en accord avec les
autres Patriarches orientaux, convoqua plusieurs Conciles & Constantinople (en
1484, 1735, 1848 et 1872), preta son concours pour arbitrer et rdsoudre des con-
flits entre Eglises locales, et drigea & la dignitd patriarcale P dveque de Moscou,
primat de la puissante Eglise russe. L’inddpendance de I’Eglise russe ne pouvait
nullement mettre en cause les prdrogatives du Patriarche de Constantinople.
Car le Grand Synode rduni en mai 1590 sous la prdsidence du Patriarche Oecu-
mdnique Jdrdmie 11, et auquel participtrent les Patriarches d’Alexandrie Mele-
tios Pigas, d’Antioche Joachim et de Jdrusalem Sofronios, et quatre-vingt-un au-

201



202

tres dveques, tout en reconnaissant la dignite patriarcale de I'dvcque de Moscou,
precisail que celui-ci, & I'instar des autres Patriarches, a comme tete et principe
le sidge apostolique de Constantinople*6.

Comme le souligne feu le professeur Alivisatos, aprds la chute de Con-
stantinople, le Patriarche Oecumdnique a aquis une importance interecclesiasti-
gue exceptionnelle ... Des chrdtiens de tous les coins de 'Empire Ottoman se
tournaient vers le Patriarche, qui se profilait comme un chef national et comme
I'unique representant responsable de la Chretiente devant I'occupant. Ainsi le
Patriarcat Oecumdnique fut le centre oecumenique de I’Orthodoxie, accomplis-
sant sa mission pendant des siecles27.

Cette diaconie de I’Eglise de Constantinople, & I’egard des autres Eglises
soeurs, continua, comme il a dtd ddja mentionnd, aussi aprds la chute de
I’Empire Ottoman au debut de ce siede et revetit un caractere vraiment oecu-
mdnique.

Ce n’ est pas le but de cette presentation de parier des efforts d6ploy6s
par Constantinople depuis 1902 ddja en faveur de I’ Unitd Chrdtienne ou de la
manidre avec laquelle le Patriarcat Oecumdnique precha le rassemblement chrd-
tien, il prdconisa et encouragea la fondation du Conseil Oecumdnique des Egli-
ses. C’ est pourquoi je citerai bridvement seulement ses actions en faveur de
I'unitd orthodoxe. D’abord avec le libre accord de toutes les Eglises orthodoxes,
Constantinople reunit deux Confdrences Panorthodoxes, I'une & Constantinople
en 1923 qui se pencha sur des probldmes d’actualitd comme la rdadaptation du
Calendrier, le remariage des pretres et diacres aprds veuvage, la reddfinition des
rdgles du Jeline; l'autre en 1930 & Mont Athos en vue de prdparer I'ordre du
jour d’un Concile Gdneral de I’Eglise orthodoxe. Hdlas cette Confdrence
n’aboutit & rien, dans I'immddiat en tout cas.

La rdunion Prdconciliaire qui etait prdvue pour 1932, fut renvoyee sine
die & cause de difficultds de certaines Eglises et notamment de I’Eglise Russe,
dont la participation dtait souhaitde de tous. Ainsi le Patriarche Oecumdnique
Photius 11, par un tdldgramme bref mais dloquent, informait ses homologues de
ce renvoi: "Etant donnd", disait-il, "que certaines trds Saintes Eglises, malgre leur
ddsir ardent, ne seront pas en mesure de participer & la rdunion prdconciliaire,
Nous pensons que son renvoi s'impose"28.

Au meme moment plusieurs communautds orthodoxes issues de I'Eglise
Russe soit par dmigration, soit par I'dtablissement des nouvelles frontidres politi-
ques, s’adressent & Constantinople, comme & I’'Eglise qui veille au delé des limi-
tations nationales & l'universalitd de I’Orthodoxie et constitue I’ultime recours
dans les situations exceptionnelles. Dans I'entre-deux-guerres, le Patriarcat Oe-
cumdnique prend ainsi sous sa protection les Eglises de Pologne, de Finlande et
des Pays Baltes (Estonie, Lettonie) - auxquelles il donne I'autonomie - ainsi que
la principale fraction de I'dmigration russe en Europe occidentale?'.

Il est vrai cependant que, juste aprds la guerre, le Patriarcat de Moscou
se profile d’une manidre agressive, comme voulant promouvoir la thdorie de la
Troisidme Rome, et reorganise & sa guise des Eglises qui politiquement se trou-
vent au deld du "rideau de fer". Il ddveloppe une eccldsiologie qui dans la prati-
que recuse l'existencc d’un centre d’accord universel. Ainsi surgissait dans le
monde orthodoxe une bipolaritd dvidente, qui trds certainement menasait I'unitd
et I'intdgritd de I'Eglise d’Orient. Comme le remarque Olivier Cldment, & cette
dpoque, Constantinople et Moscou reprdsentent deux conceptions diffdrentes de



I’Eglise et appartiennent & deux univers politiques entre lesquels sbvit la guerre
froide. Et pour les observateurs realistes I’'Orthodoxie semblc devenir "bicbpha-
le"3.

Ainsi nous arrivons a 1948, une annee de dans I'histoire orthodoxe et oe-
cumenique contemporainc. C’est I’annbe ol accede au Trone oecumbnique
Athenagoras |, mais aussi celle qui voit la naissance du COE, prbconisb par ce
meme Trone oecumbnique en 1920. Mais en cette annbe il y a un troisieme eve-
neraent qui ne passe pas inaperqu. Il s’agit de la c616bration & Moscou du 500**°
anniversaire de 'autocephalie de I'Eglise Russe, qui sous la présidence du Patri-
arche Alexis de Moscou et toute la Russie, prend l'allurc d’une conférence des
chefs et des reprbsentants des Eglises orthodoxes. Cette Conference aborde non
seulement des sujets dbja blaborbs par les Conferences panorthodoxes de 1923 et
de 1930, mais aussi eile prend position contre le mouvement oecumbnique et
eile engage les Eglises prbsentes3l & dbcliner I'invitation de I’Assemblde inaugu-
rale du COE & Amsterdam32.

Pourtant il n’a pas fallu plus d’une douzaine d’annbes pour que, par
l'autoritb et la tenacite du Patriarche Ath6nagoras, les choses rentrent dans
I'ordre. Ainsi en 1961, non seulement plusieurs Eglises orthodoxes, suivant
I'exemple de Moscou, adhbrent au COE durant I’Assemblbe de la N. Delhi, mais
en cette meme ann6e se tient & Rhodes, avec la collaboration loyale de toutes les
Eglises orthodoxes locales, la Premibre Conference Panorthodoxe, en vue de
preparer le Saint et Grand Concile de I'Eglise orthodoxe.

Incontestablement, la Premibre Conference Panorthodoxe fut en bvbne-
ment qui donna un nouvel 6lan & I’Orthodoxie. Pourtant il serait erronb de croi-
re que Rhodes 1961 fut le premier rendez-vous panorthodoxe en I'espace de
mille ans, comme il fut rbpetb & plusieurs reprises. Il faut se rappeier que jus-
qu’au milieu du 19" siede le sifege de Constantinople rbunissait rbgulierement
les Patriarches orientaux et de nombreux bveques & des conciles gbnbraux, dans
le cadre du systbme de la "Pentarchie"33. Nbanmoins I'émergence de plusieurs
bglises "nationales" dans le Sud-Est europben, & partir du milieu du 19" sibcle,
a rendu caduc le systbme de la Pentarchie. Ainsi, au dbbut de notre sibcle,
Constantinople inaugure un nouveau systbme de concertation et de coopbration
orthodoxe dans lequel toutes les Eglises locales, blevbes au rang d’autocbphalie
ou d’autonomie, sont directement reprbsentbes. Dbja le Patriarche Oecumbni-
gue Joachim 11l dans son Encyclique de 1904 adressbe aux Eglises orthodoxes,
prbconisait, d’'une certaine faqon, ce nouveau systbme. Il suggbrait que des sujets
concernant 'unitb orthodoxe et le rapprochement des Eglises soient examinbs
tous les trois ans par des thbologiens dblbgubs par des Eglises et que les rbsul-
tats de leur dblibbrations soient notifibs aux Eglises par le Patriarche de Con-
stantinople pour dbcision finale3'.

Donc, Rhodes 1961 fut, d’'une certaine manibre, la reconnaissance de
nouvelles rbalitbs orthodoxes, mais aussi I'acceptation tacite par I'ensemble de
I'Orthodoxie de la primautb de Constantinople, qui s’exprime non pas comme
un pouvoir juridique que I'on imposc, mais comme un Service diaconal qu’on of-
fre. Comme le fait remarquer bloguemment Olivier Clbment, la prbparation et le
dbroulement de la confbrence de Rhodes vont montrer ce que peut etre une pri-
mautb qui se met au Service de I'union de tous. En se contentant de proposer,
sans jamais essayer de rien imposer, en n’agissant qu'apres avoir obtenu I’accord
des Eglises soeurs, et toujours selon une certaine bvidence du bien commun, le

203



204

Patriarche Ath6nagoras est parvenu & ddsarmer les méfiances. Le Patriarcat Oe-
cuménique a pris I'initiative de la Conference, il a procddd aux convocations,
prdcisd le programme, etabli un roéglement, prdsidd les sessions. Tout cela, non
par un acte d’autoritd propre, mais aprds consultation des Eglises soeurs et pour
exprimer leur accord".

Ce commun accord fut exprimd & plusieurs reprises depuis. Ainsi la Deu-
xidme Confdrence Panorthodoxe de Rhodes (1963) proposa le dialogue sur pied
d’dgalitd avec I’Eglise Catholigue Romaine. La Troisidme, rdunie toujours &
Rhodes en 1964, proposa le dialogue avec les Eglises Anglicane et Vieille-
Catholiqgue. Tandis que la Quatridme Confdrence Panorthodxe, rdunie &
Chambdsy-Gendve en juin 1968, s’occupa de I'ordre du jour du Grand Concile,
examina le cheminement des relations de I’Eglise orthodoxe avec les Eglises
Catholiqgue-Romaine, Anglicane, Vieille-Catholique, Luthdrienne et les Eglises
Orientales, dites non-chalcddoniennes, et procdda & une dvaluation approfondie
du tdmoignage et de la participation orthodoxes dans le COE.

Cette activitd interorthodoxe, soit dans le cadre des Confdrences Panor-
thodoxes prdcitdes, soit dans le cadre des Confdrences Prdconciliaires (1971,
1976, 1982, 1986), mel en dvidence un ddsir unanime d’ affirmer I’ unitd et la
conciliaritd de I’ Eglise orthodoxe. D’ ailleurs la Troisidme Confdrence Panor-
thodoxe Prdconciliaire (28 octobre - 6 novembre 1986) en ratifiant le regiement
du fonctionnement des confdrences panorthodoxes, non seulement reconfirma la
pratique panorthodoxe en ce qui concerne le réle du Patriarche Oecumdnique,
mais en meme temps invalida toutes les speculations qui, depuis la Premiere
Confdrence Panorthodoxe de Rhodes (1961) ddja, voyaient une contestation de
la pari de certaines Eglises orthodoxes, des prdrogatives du Patriarche de
Constantinople en tant que Protos de 1" Eglise orthodoxe3®. Mais cette activite
en meme temps, ddmontre que tous ces rdsultats positifs, inscrits & 1" actif de
" Orthodoxie et obtenus gréce & un sens constructif de la rdalitd de la communi-
on des Eglises locales, se rdalisdrent gréce & la diaconie du Patriarcat de Const-
antinople qui, en conformitd avec ses prdrogatives comme "premitre Eglise" de
" Orthodoxie, et fiddle & sa vocation oecumdnique, se mit, comme toujours, au
Service de ses Eglises-Soeurs et de I’ oikoumene chretienne toute entiere.

En guise de conclusion il serait judicieux de citer ce que feu le Patriarche
Athdnagoras disait dans une Encyclique, lue le dimanche de " Orthodoxie en
1950, & propos de la diaconie Offerte par le Siige Constantinopolitain:

"L’ Eglise du saint ApStre Andre le premier appele, si humble, si petite
au commencement, a grandi, s’ est dtendue, s’ est dlevde jusqu’ & devenir un Sid-
ge oecumdnique, un centre qui permet au cercle de !" Eglise orthodoxe de s’ in-
scrire dans son traed divin. Ce centre et ce fondement divins maintiennent en-
semble toutes les Eglises locales et autocdphales. Celles-ci, agissant elles-memes
par I" dconomie canoniquc des affaires eccldsiales, et coordonndes par ce centre,
constituent un corps unique et indivisible. Le Siege oecumdnique pourvoit et
veille aux autres Eglises soeurs, chaque fois que des circonstances extraordinai-
res entravent I" oeuvre pastorale. Pour tout dire, ce n’ est pas autrement que par
ce Siege, par la communion et le contact avec Lui, que les Eglises orthodoxes lo-
cales sont comme reliees entre eiles pour former le Corps de 1" Eglise orthodo-
xe, Une, Sainte, Catholique et Apostolique, dont la tete n’ est nul autre que Ce-
lui seul qui est 1" origine et I' accomplissement de la foi, Jdsus Christ"37.



Notes

11 Cor., 11, 26.

2 Hebr. 13, 8.

3 Stlgnace d’Antioche, Epitre aux Smyrniotes, VIII, 2, Migne, P.G. 5,852.

4 A. Schmemann, La notion de primautd dans !’ eccldsiologie orthodoxe,
dans Afanassieff - Kouloumzine - Meyendorff- Schmemann, La primautd de Pier-
re dans I’ Eglise orthodoxe, Delachaux-Niestld 1960, p. 119.

5 Stlgnace d’Antioche, Epitre aux Romains, Migne, P.G. 5, 685.

6 Schmemann, op. cit.(4), p. 142

7 Selon ! ordre de presdance, ces Eglises sont les suivantes: le Patriarcat
Oecumdnique de Constantinople, les autres Patriarcats apostoliques d’ Alexan-
drie, d’ Antioche et de J6rusalem, les Patriarcats de Moscou, de Beigrade, de
Bucharest et de Sofia, les Eglises de Chypre, de Grece, de Georgie, de Pologne,
de Tchecoslovaquie, de Finlande et d’ Albanie (mise en veilleuse, temporaire-
ment, souhaitons-le, & la suite de la "rdvolution culturelle” dans ce pays). Ces
Eglises repr6sentent environ 150 millions de fidoles de langue grecque, arabe,
slave, roumaine, caucasienne et finnoise, auxquels il faut ajouter environ 7 mil-
lions de fiddles dans 1" espace de la Dispersion, notamment aux Amdriques du
Nord et du Sud, en Europe occidentale, en Ocdanie (Australie et N. Zdlande),
mais aussi en Extreme-Onent (Japon, Corde du Sud) et ei>Afrique.

8 J. Meyendorff, Living Tradition, SVS Press, Crestwood N.Y. 1978, p. 110.

9 Rom., 16,9.

10 Maxime de Sardes, Le Patriarcat Oecumdnique dans !’ Eglise orthodoxe,
Beauchesne Paris 1975, p.98.

11 Mansi, 3, 560 CD.

12 G. Konidaris, La formation de 1" Eglise Catholique jusqu’au ddbut du

siede, Athenes 1955, p. 73.

13 V. Pheidas, Les critdres canoniques des ddcisions administratives du
14-"- Concile Oecumdnique, dans Le 14m” Concile Oecumdnique, les dditions du
Centre Orthodoxe, Chambdsy 1982, p. 392.

14 Chrysostome de Myre, Les Prdsupposds historico-dogmatiques de 1" oe-
cumdnitd du Il Concile Oecumdnique, dans Le Il Concile Oecumdnique, ddi-
tions du Centre Orthodoxe, Chambdsy 1982, p. 86.

15 "Suivant partout les ddfinitions des saints Pdres, et connaissant pour
" avoir lu integralement le canon des 150 dveques aimds de Dieu rdunis sous le
grand Thdodose de pieuse mdmoire, qui fut roi de la citd impdriale la nouvelle
Rome, nous aussi ddfmissons les memes choses et affirmons par notre vote le
primat de la tres sainte Eglise de cette meme Constantinople la nouvelle Rome.
En effet au Trone de I’ ancienne Rome, parce que la ville est impdriale, les Pd-
res ont donnd & juste titre le primat. Pour la meme raison les 150 dveques aimds
de Dieu ont attribud le meme primat au trds saint Trone de la nouvelle Rome,
jugeant raisonnablement que la citd honorde par I' Empire et le Sdnat et jouis-
sant du meme primat que V ancienne Rome la eite impdriale, devait etre magni-
fide comme eile dans les affaires eccldsiastiques, dtant seconde apros eile. Ainsi
les seuls mdtropolites des Dioctses du Pont, d’ Asie et de Thrace, de meme que
les dveques des Diocdses susdits chez les barbares, doivent etre ordonnds par le
trds saint Trone de la trds sainte Eglise de Constantinople. C’ est-a-dire que cha-
gue mdtropolite des Diocdses susdits, avec les dveques de la province, ordonne
les dveques de cette province, comme le prescrivent les divins canons. Mais
comme il a dtd dit, les mdtropolites des Diocdses susdits sont ordonnds par 1’ ar-
cheveque de Constantinople, en accord, selon la coutume, avec les suffrages qui
leur sont attribuds". Mansi, 7, 369 B-D. Texte fran$ais par Jacques Touraine,
chez Maxime de Sardes, op. cit. (10), p. 264.

16 "Renouvelant ce qui a ete legiferd par les cent cinquante Pdres dans cet-
te citd impdriale gardde de Dieu, et par les six cent trente Pdres assemblds &
Chalcddonie, & savoir que le Trone de Constantinople jouit des memes droits
que le Tréne de ! ancienne Rome, qu’ il est magnifid comme lui dans les affaires
eccldsiastiques, gu’ il est le deuxieme apr6s lui, et qu’ il est suivi du Tréne

205



206

d’ Alexandrie la grande ville, puis de celui d’ Antioche, enfin de celui de la ville
de Jerusalem". Mansi, 11, 960 BC. Texte frangais par Jacques Touraille, chez
Maxime de Sardes, op. eit. (10), p. 283.

17 Maxime de Sardes, op. cit. (10), p. 311.

18 Gennadios d' Heliopolis et Theira, Histoire du Patriarcat oecumé6nique,
vol. I, Athenes 1953, p. 188 (texte en grec).

19 O. Climent, Dialogues avec le Patriarche Athenagoras, Fayard 1969, p.
87.

20 Chrysostome de Myre, Le Patriarcat Oecum6nique dans la communion
des Eglises Orthodoxes, dans Eglise locale et Eglise universelle, les Editions du
Centre Orthodoxe, Chambesy 1981, p. 213.

21 C. Delikanis, Documents eccl6siastiques officiels inclus dans les registres
de !’ archive patriarcale, Constantinople 1904, p. 217.

22 Chrysostome de Myre,op. cit. (20), pp. 207-211.

23J. Meyendorff, Needed: the Ecumenical Patriarchate, dans The Orthodox
Church, vol. 14, Nr. 4,1978, p. 4.

24). Erickson, Common Comprehension of Christians Concerning Authori-
ty and Central Power in the Church in View of Orthodox Theology in Kanon 1V,
Die Kirche und die Kirchen, Autonomie und Autokephalie, | Teil. Wien 1980, p.
101

25 Maxime de Sardes, op. cit. (10), p. 333.

26 C. Delikanis, Documents patriarcaux, Tome 3, Constantinople 1905, pp.
24-26.

27 A. Alivisatos, The position of the Ecumenical Patriarchate today, dans
International Relations, special issue - The Ecumenical Patriarchate of Constan-
tinople, December 1964-April 1965, Nr. 7-8, p. 5.

28 Rev. "Orthodoxia", 7 (1932), p. 226.

29 Cloment, op. cit. (19), p. 89.

30 Climent, op. cit. (19), p. 89.

31 Le Patriarcat Oecumé6nique ainsi que !" Eglise de Gréce participbrent
aux cerbmonies solenneiles comm6moratives, mais pas aux travaux de la Conf6-
rence.

32 Actes de la Conference des Eglises Autocdphales orthodoxes, vol. I,
Moscou 1952, p. 452.

33 "Selon la 16gislation canonique de " Eglise, la chr6tient6 avait cinq diri-
geants supremes qui occupaient les Sieges 6piscopaux de Rome, de Constanti-
nople, d’ Alexandrie, d’ Antioche et de J6rusalem. Ses dveques qui formaient la
pentarchie des Patriarches etaient honorbs pour leur prbeminence, d’ une pari &
cause de leur origine apostolique et d’ autre part & cause de I’ importance cen-
trale des villes dans lesquelles leurs Eglises avaient 6t6 fond6es et avaient leur
Si6ége". Maxime de Sardes, op. cit. (10), p. 300.

34 Joachim Ill, Encychque du 1904, dans Vasil Istavridis, Histoire du Mou-
vement Oecumenique, Thessaloniki 19842, p. 331.

35 Clement, op. cit. (19), p. 545.

36 Le ruglement en effet decrit de la fagon la plus claire le réle du Patriar-
che Oecumbmque, tant en ce qui concerne la convocation des Conferences pan-
orthodoxes prbconciliaires, que leur prdsidence. Selon ! article deux du Regle-
ment "Les Conferences panorthodoxes pré6conciliaires sont convoquees par le
Patriarche oecumé6nique, aprbs accord des Chefs des Eglises orthodoxes locales,
au moyen de lettres patriarcales adressees & toutes les Eglises orthodoxes loca-
les autoc6phales et autonomes". Tandis que !’ article six stipule que "La prbsi-
dence des Conferences panorthodoxes preconciliaires est exercee par le deiegue
du Patriarcat Oecum6émque". Voir Reglement des Conferences panorthodoxes
preconciliaires, dans Episkepsis, 17" annee, Nr. 369, (15 d6écembre 1986), pp.
2-3.

37 Athenagoras |, Encycliquc Patriarcale, "Orthodoxia", 25 (1950), pp. 39-
41, voir aussi Maxime de Sardes, op. cit. (10), p. 23.



PROTOS" AND CONCILIARITY

Radko Poptodorov,Sofia

The process of integration and consolidation of lawfuily differentiated, ut-
terly independent and autocephalous church communities into larger ad-
ministrative entities had already been started in Apostolic times. Within the
St.Paul’'s concept the individual communities have formed separate groups main-
ly in conformity with the political division of the Empire, thus bearing the names
of the Roman provinces. The Church of Ephesus and the neighbouring churches
are called "Asian churches"l. St.Paul gives Orders to "the churches of Galatia"2.
He speaks of God’s grace that has been bestowed upon "the churches of
Macedonia"3. The Christians in Rome and other places nearby he calls "those in
Italy™\ The ones chosen for Christ from the inner and the eastern parts of Asia
Minor St. Peter regards as Christians belonging to the provinces of Pontus,
Galatia, Cappadocia, Asia and Bithynia5. And the author of the book "Acts" (of
the Apostels) arranges the churches in groups which St. Paul, together with
Silas, has Consolidated as the ones from "Syria and Cilicia"s.

This natural process of drawing together, however, either on the basis of
the administrative-political or on the basis of the ethnical or geographical prin-
ciples” reconstructs the picture of the Apostles’ missionary activities at that time.
Following the Lord’s command to spread the Gospel to all nations (Matthew
28,20) the Apostles went first to the central cities of the Empire and there they
founded Christian communities. After Jerusalem Christianity found fertile soil
also in Antioch, Alexandria, Rome, Ephesus, Carthago and from there it was
spread to minor cities and places in the periphery. In these places of secondary
importance the missionary activities were carried out by the clergy and the mis-
sionaries coming from the central cities. The latter established there the core of
the local hierarchy. This method of missionary work was one of the reasons for
minor Christian communities to develop special feelings of affiliation toward the
communities in larger cities and consider themselves as spiritual daughters of
these elder proto-Christian matrices ecclesiae or sedes apostolicae. Later on,
when the extraordinary charismatic office of the Apostles ceased to function and
their successors - the bishops - had to deal with all matters on their owng, the
first prelate of the elder church began to acquire authority and moral power
which his church as matrices or sedes apostolicae had already enjoyed. Initially
he was honoured with the title "a bishop of the Apostolic Church" or "primae
sedes" (or protos episcopon - in Greek), whereas the bishops of the filial chur-
ches thought themselves, so to say, a kind of spiritual children of him®. That
particular position of the first-ranking bishop has been strengthened by certain
historical developments in the course of the first three centuries. These con-
tributed greatly to the slow transformation of a group of smaller communities
into a large administrative church Union as well as to the gradual consolidation
of the moral authority of the first bishop - the one presiding over the mother-
church, in relation to his co-celebrants - the other bishops who were equal to
him in terms of apostolic authority and power.

207



208

Thus, for example, the church of apostolic origin, situated in the provincial
Capital, by the virtue of its authentic teaching and well established Organization
had become a natural source of spiritual experience for the younger com-
munities. In times of perplcxities concerning the common condition of the
church, such as dogmatical or organizational matters, the latter turned to the
mother church, i.e. to its responsible chief officers for assistance. Quite often
bishops of younger daughter-communities sought help and advice from the
bishops of the leading churches and maintained strong ties with them for the
sake of the needs of every day church life. Whenever younger communities had
happened to endure severe trials, the first-ranking bishops had the moral Obliga-
tion to respond and take special care of those who suffered most.

During the periods of prosecution the first-ranking bishops as residents of
central cities had a better opportunity to learn in advance about the plotted
repressions and forewarn the neighbouring churches. They gave instructions and
pointed out measures of how mass sufferings of innocent Christians could be
best averted or avoided. Undoubtedly the neighbouring communities were im-
mensely grateful for all that and their bishops regarded the solicitude on the part
of the protos and the clergy of the central church as something quite natural and
indispensable for their peaceful existencel0. Moreover, the location in central
and rieh cities gave the mother-churches another advantage of being always in a
better financial condition than those in smaller cities. At the time of persecution
when church or private property was either seized or destroyed, the need of
material aid and charity for smaller and defenceless churches was feit more than
ever. And the mother churches were the first to respond. Especially the rieh
Roman Church was well known for its charity and generosity11.

The fact that the protoi were persons of rare abilities and erudition, with
strong will and determination, possessing exceptional virtues of outstanding
Christian pastors contributed to a great extent toward the strengthening of the
Position of the first bishop as guardian and leader of the neighbouring churches
in terms of honour and moral authority. They were well known for their firm
faith and righteousness, skillful diplomacy and many other qualities12.

On all accounts the brotherly care and authority of the protos were not ig-
nored in cases of vacancy of some of the sees (their bishops either died of
natural causes or died the death of martyrs) gravitating to the mother-church.
After cessation of the Apostolic office, the small councils (synods) which
repeatedly have taken place on that occasion, demonstrated through the pre-
sence of all the neighbouring bishops the boundaries of a given church district
surrounding the central church. These in the literature so-called "irreguléar” or
"extraordinary" synods played also an important role in promoting and streng-
thening the first bishops’s leading position, since he was the one who presided
over them and his word and advice were sought and respected by the rest of the
bishops.

With good reason Sohm, Gidoulianov and other authors have taken notice
of the fact that it was the leading role which the central church played in the
process of the church acceptance (reception) that influenced in a positive way
the attitude of the filial churches toward the first bishop and his authoritative
Position. The term "church reception" (acceptance) implies the recognition and
acceptance of various acts concerning organizational and administrative matters
of a community by the central church and its bishop. For example, if the election



of a bishop was contested because of some alleged irregularities, the community
referred the question to the neighbouring congregations for consideration and
approval. In case they refused to do so, the community appealed to the mother
church trying to make it accept the act as regularly and lawfully performed. The
acceptance of the election of the mother church usually resulted in its reception
by the others. Such cases could occur not only with regard to matters of struc-
ture and administration, but also on the grounds of doctrine. For instance, when
a Christian falls into heresy and, despite of being excommunicated by the
respective bishop, goes on living with the conviction that he is right in his belief
and teaching, he then approaches the neighbouring communities on the subject.
Provided, that the response is negative, he tries to win over the bishop of the
central city along with the whole church. If the central church and its bishop find
the teaching of that Christian correct, that is, they accept it as such, it usually
results in the acceptance by the remaining churches in the area.

The Spanish communities in Legian and Astourin and the two bishops,
Marcial and Vasilid, who were expelled by them represent an historical illustra-
tion of the first case. The first were striving to secure the acceptance of the
authoritative Cartharginian primate St. Cyprian, while the latter approached the
Bishop of Rome for the same reason. Marcion, the heretic, who was excom-
municated by his own father, the bishop of Synop in Pontus, serves as example of
the second case. Determined to try all means, he gave away his property and
went to Rome in Order to predispose the local church and the bishop in his
favour. For that purpose he did not even spare 200.000 sesterces which he of-
fered as donation to the Roman Church13. Thus the decisive influence exercised
by the central church (usually of apostolic origin or situated in a central city, or
both) in the process of church acceptance has marked the outlines of various
smaller or larger church districtsl*. In this respect the communities of Rome,
Antioch, Alexandria, Jerusalem and some others head the list13. Naturally not
always and not all of the questions were settled through reception on the part of
the central churches. In such cases the Christians usually resorted to holding a
council (synod), for a conciliar decision on debatable matters and acts. In the
majority of cases, however, the influence of the central community over small
congregations in the process of reception has promoted the moral authority of
the first-ranking bishop over his colleagues. The circumstances under considera-
tion extended his influence and Consolidated his sometimes greater actual power
in comparison with that of the other bishops. But that was not related to ac-
knowledgement of any greater jurisdictional power which the first bishop ex-
ercised over the other bishops and it did not mcan any formally legal differentia-
tion within the episcopate itself in which supposedly some bishops were to be
subordinated to others. By virtue of the apostolic authority and power bestowed
upon them and the particular juridical rights they were entitled to, the bishops
were completely equal among themselves as well as their respective dioceses
were independent and truly autocephalousl®.

Whenever the acceptance of a certain decision on a question of either doc-
trinal or organizational nature by the central church and its bishop appeared to
be insufficient and was not adopted by the remaining churches, the latter
resorted to holding a council (synod) of all the bishops concerned. At first they
used for this purpose the accidental episcopal gatherings at which a newly
elected bishop was to be installed, that is, the so-called "irregular" or "ex-

209



210

traordinary" synods, usually enlarged by the attendance of a greater number of
bishops and, if possible, by the presence of the first-ranking bishop. The per-
sonal acquaintance, unanimity and unity of action of those bishops who attended
such synod contributed to the stronger cohesion of their communities into a
single administrative unit.

Thus on basis of:

1) the method chosen for spreading Christianity from the major administra-
tive centres to the neighbouring towns and villages,

2) the persecution organized against Christians and the help rendered to
the affected communities by larger and richer churches,

3) the moral Obligation of the first-ranking bishop and his church to guard,
care and co-operate with younger and weaker churches, so that they could
normally advance on the road to salvation and perfection,

4) the influence of the central church and especially of its bishop in the
process of the church acceptance (reception),

5) the practice of extended irregular assemblies of neighbouring bishops in
the presence and under the presidency of the bishop of the most influential
church districts, or rather territorial-administrative church entities of the size of
Roman provincesl? have spontaneously been formed. This process has played a
decisive role in promoting the authority and the moral appeal of the protos in a
given church province. After all, his appeal and prestige have grown into moral
priority and permanent pre-eminence recognized by the bishops of all surround-
ing communities in this ecclesiastical province, thus leading to juridical con-
sequences such as:

1) at the request of a few or more neighbouring bishops the protos was to
call an episcopal synod of the province,

2) being entitled to the same rights as all other bishops he was to preside
over the synodal proceedings,

3) at the request of the provincial bishops he was to be responsible for the
task of promulgating and carrying out the synodal decisions,

4) at a consecration of a duly elected bishop he was to have a predominant
participation, in case he was present. His position has also been strengthened
due to the following simple practical convenience: the most convenient place for
holding a synod appeared to be the central city of the protos; the most efficient
means for promulgating and carrying out the synodal decisions were also avail-
able there; the large number of devout and competent clergy who were gathered
around the protos18.

The predominant position of the first-ranking bishops - the protoi - these
living focuses of conciliar unity - provided grounds for some ambitious and
power-loving prelates to take advantage of certain circumstances trying to trans-
form their moral authority into juridical power, domination and monarchical ab-
solutism. Toward the end of the third Century the church historian Eusebius
complains about "those violating God’s law pastors of ours who got involved in
heated quarrels and thus multiplied discords, threats, jealousy and hatred as
though they were after some sort of unlimited power"1®. As Eusebius himself
points out "These were indecent and wicked deeds that incurred God’s wrath".
The common church consciousness was strongly opposed to such anti-ec-
clesiastical and anti-Christian actions. Expression of this reaction we find:



- in the words of prominent Fathers,

- in the thirty-fourth, thirty-seventh and seventy-fourth Apostolic canons,

- in similar canons promulgated by subsequent local councils, as well as in their
procedural practice.

And the three forms of common legal consciousness of the Church are
historical proof of the struggle for and the victory of the conciliar principle in
the life, Organization and administration of the regional (local) church.

Among the works of distinguished Holy Fathers the letters of St. Cyprian of
Carthago ranks first in relation to the questions under consideration. It is evi-
dent from these letters that the protos or the primate possessing moral authority
or primacy of honour, has presided over the synod and has conducted its
proceeding merely because this right was willingly given to him by the remaining
bishops. In other words, he exercised this right by virtue of his spiritual primacy
of honour, not because he had any special juridical power over the rest. The
"Protos"” like all the other bishops present at a synod was proxy for his own
diocese and as first among equals (primus inter pares) he presided over, tabled
guestions for discussion and probably was the last one to vote20.

In his speech before the opening of the Great African council in 256 St.
Cyprian said: "Everyone of us will have the opportunity to express his own
opinion on the matter but at the same time no one can denounce or excommuni-
cate his colleague for having contrary views. 1 do not think that one would step
forward and say that he is the bishop of the bishops (superior to all) and Start
forcing his fellow-workers into accepting his opinion. Strictly speaking this is out
of question, since each bishop is entitled to the right of freedom and power as
well as to make his own decisions (arbitrium). In this respect he cannot judge
and be judged by others"““. This excerpt serves as a sound proof of the equality
of all bishops in terms of juridical power within the synod, i.e. the truly conciliar
administration of the regional (local) church at the time prior to the council of
Nicaea. From the sixty-seventh letter of St. Cyprian it becomcs clear that the
Church then strictly followed the old tradition of conciliar election and con-
secration of a new bishop. She did not allow any power-loving prelates to cliange
the church order bequeathed by the Apostles, according to which a bishop was
to be elected only after "a ruling of the bishops" at their synod. From St. Cy-
prian’s letter no. 67 as well as from no. 43 it also becomes evident that at the
time of episcopal election and consecration not only the present bishops - at
least three of them - but also those absent should have given their consent.
There is no reference to the consent of the protos as being indispensable. Of
course, his consent, not juridical in its nature though, was persistently sought
after because the acceptance and the consecration of a bishop by his church
proved to be of paramount importance for the remaining communities and the
local church as a whole to act likewise. The participation of the protos in an
episcopal consecration was also preferred to that of another bishop““.

In "Apostolic Decrees" the right to "designate" and "approve"”, i.e. to no-
minale a candidate for bishop, is given to the episcopal synod as a whole, not to
a single prelate““.

Even the calling or the initiative of calling a synod did not seem to be as
much a right as rather an obiigation of the first bishop - an Obligation in return
for that priority of honour he was accorded with as a chairman ofthe synod““.

211



212

The conciliar principle of Organization and administration of the local
church is best defined, however, in the specific documents from the time before
the council of Nicaea - the Apostolic canons. Here comes to the fore the thirty-
fourth Apostolic canon whose origin the canonologists trace to the times of St.
Cyprian of Carthago, Phirmilian of Caesarea-Cappadocia and Cornelius of
Rome. This canon as an expression of the common voice of the One and
Catholic Church from the Pre-Nicaean period reads as follows: The bishops of
each nation ("ethnous") are obliged to look up to the first among them (the
"protos"), to consider him as head, and to do nothing without his consent. Each
one is to do only what is pertinent to his diocese and to the villages within it.
Nor, on the other hand, is the "protos" to take any action without the consent of
all. For thus there will be concord, and God will be glorified through the Lord,
in the Holy Spirit, the Father, the Son and the Holy Spirit"<*.

In a few simple words yet inspired by the Holy Spirit, this canon em-
phasizes the supreme, namely the conciliar power in the Church as a whole, and
it defines in particular the rights, the duties and the mutual relations of the
bearers of this power - the bishops within the local church.

The thirty-fourth Apostolic canon forbids the bishops of a nation (the term
"ethnous" does not have the modern sense of the term "nation" but the sense
found in the canon itself, that is, county, land, region, province, area) to do
whatever in the region without the consent, i.e. the knowledge or the opinion
("gnomis") of the first among them - the protos. It implies also that the bishops
are not to take any action of general importance outside the limits of their
respective dioceses, where they together with the clergy and the faithful are
empowered to act as they see fit and where no one is to interfere unless there is
some contradiction to the dogmas, the moral or legal discipline of the church.
And the "protos" on his part, although first among all, is to take no action
without the consent of all concerning the whole region, i.e. the dioceses of the
other bishops. He is to exercise no power of personal supremacy, unless he does
so within the limits of his own diocese where he occupies the throne of Christ as
he disposes reverently of the matters of his church"““. Only on the basis of com-
mon consent, unanimity and unity of action of the regional bishops, i.e. the epis-
copal synod together with the "protos" and reciprocally - the regional "protos"
together with the episcopal synod - the supreme and truly conciliar power can
be exercised.

Some Christians, even theologians and canonologists, considering the ex-
pression "as head" used in the canon, are inclined to think that the canon,
nevertheless, acknowledges not only moral rights and prerogatives of the
"protos”, but what is more, that he is entitled to some special rights of juridical
nature as to the privilege of being head of the regional church. The careful
analysis of the canon, as Prof. Cankov aptly observes, refutes this viewpoint and
proves quite the contrary:27 "First of all, every conscientious reader dealing with
the canon will clearly see that the preposition "as" is placed before the word
"head" and, therefore, the protos is considered "as head", not simply "head". So
even without much deliberation one can understand the whole falsification of
the letter and the meaning of the canon, as though the first-ranking bishop ap-
peared to be head of the bishops (the church). On the contrary. The thirty-
fourth Apostolic canon emphatically rejects the theory of the positive supremacy
of the "protos"28.



But there is more to be inquired into that matter: "os kefalin" ("as head") is
here not used in the sense of present participle2®, i.e. "being head"; it is not used
even in the sense of real comparison to head which could have inevitably
resulted in the acknowledgment of the supremacy of the first bishop30. Being
aware of the entire contents of the canon we have to admit that "0s" is used here
only in the sense of a fictious, imaginary comparison (in the sense of "als ob” - in
German, ... in Russian) which could be translated into English "as if/fthough". In
that sense "os" (as if/though) is widely used in the New Testament. Thus per-
ceived it must be translated along with "kefalin" (head) as follows: "As if (he is)
head" or "as though being head". Therefore, the expression under consideration
means nothing eise, but primacy of honour, i.e. the priority of the protos to
preside over the episcopal assembly (synod). Most of the recent Russian
canonologists like Zaozerskii, Samarin, Aksakov, Titov etc. share the same un-
derstanding of this expression.

As it is evident from the analysis of the canon, the priority of the protos is
not unconditional and absolute and by no means does it affect the whole rénge
of episcopal relations; this priority is rather relative and it is best demonstrated
at a council concerning matters that are beyond the competence of a regular
diocesan bishop3l. Nothing whatsoever is said about any jurisdictional priority of
the protos32. Besides, if a council cannot be legitimate without the protos being
present, then, by the same token, the decisions of such council have no validity
without his opinion on the matter (speaking of opinion, not consent). Again, ac-
cording to the same rule a council without the participation of all the bishops
cannot be legitimate and consequently its decisions are not valid without the
opinion of each one of them. Thus for both the protos and the other bishops as
well the participation in the proceedings and in the decision making process is
rather an Obligation than a right33. This proves the point that the "protos” is
neither head of a local church nor has he any supremacy over it. His supremacy,
in fact, is only his ranking first among equales. It is demonstrated mostly through
the presidential position he is entrusted with by the rest of the bishops-34. Thus
being the highest ecclesiastical authority only the synod of the provincial
bishops, presided over by the protos, had the> competence to deal with matters
concerning "the dogmas of piety" and "controversies that arise"33. This synod was
to be convened twice a year - in the fourth weck of Pentecost and on the
twentieth day of October. Such practice has existed since the time of St. Cyprian.
According to the rule the calling of the synod was not up to the protos’
bcnevolcnce. Both the protos and the bishops were obligated to follow the law.
And the synod under the presidency of the protos "nominated" and "confirmed"
the candidate chosen by the clergy and the people for a bishop. The consecra-
tion of the latter by the protos with the assistance of at least two or more bishops
was not to be performed on the grounds of an exclusively established juridical
right3“. The synod under the presidency of the protos was in the position to sub-
poena (up to three times) any bishop who has been accused by reliable people
and not the protos, but the synod as a whole tried the accused and reached its
own decision. The protos is only the one who on behalf of the synod passes the
sentence3’.

The Church has no and cannot have any earthly visible "head" other than
her invisible head Jesus Christ Himself. Likewise no single person is to exercise

213



214

any supreme power in the Church, for such authority belongs to the council
(synod) comprised of the successors of the Apostolic Church, equal in rights
and power, - the bishops in co-operation with the clergy and the faithful. This
synod functions legitimately under the presidency, not supremacy, of the first
bishop of the region, i.e. the protos or the primate. That is exactly what can. 9 of
the council of Antioch as well as the similar can. 34 of the Apostles refer to (the
canonical and synodical relations which prevail between the provincial bishops
and the first-ranking bishop of the region). The 9,h canon of Antioch, for the
most part a reiteration of canon 34 of the Apostles, reads as follows; "The
bishops of each eparchy are obliged to look up to the first-ranking bishop
(proestota -) in the metropolis who takes care (frontida) of the entire eparchy,
for from everywhere all those who have business or other matters to attend to,
converge upon the metropolis to dispose or expedite them. And because of this,
it is decreed, according to the ancient rule of our fathers which is valid for ever,
that the first ranking-bishop of the metropolis has primacy of honour and the
other bishops are to do nothing of general importance except what is pertinent
to their diocese and the places dependent on it. For each bishop has authority
over his own district both to administer in accordance with the reverence in-
cumbent upon him and to take care of the entire region subordinated to his city,
as well as authority to ordain presbyters and deacons and to handle each matter
according to his judgement. Beyond that he is to do nothing without the consent
(gnomis - opinion) of the bishop of the metropolis as well as the latter - without
the consent (prefarably - opinion38) of the rest of the bishops. The canon of
Antioch gives an authoritative interpretation of the Apostolic can. 34, esp. of the
expression "as head" ("os kefalin"). In the Antiochian canon the term "first rank-
ing" (proestota) is used instead. But this is the exact opposite of "head" or "as
head"; it means moral priority or "primacy of honour"39. Besides, the term
"frontida" used in the Greek text (phrontis = care, solicitude) emphatically
refutes the viewpoint that the protos or the first-ranking bishop had any juridical
right to supervise (control, inspect) the activities of the bishops belonging to the
region. The canon does not justify any juridical power of administrative supervi-
sion. On the contrary. It clearly speaks of "the all embracing pastoral concern
(care), that is, the carrying out of a moral Obligation on the part of the first
bishop so that all matters of faith and piety could advance in the right direc-
tion-10. Moreover, this moral Obligation to care and protect was imposed upon
the protos, for he was the one having priority of honour over the other bishops
as first among equals.

On the basis of what has been said so far it may be concluded that during
the first three centuries the "protos” and the synod (the episcopal College) were
inseparatly linked together. During that period the local (regional) church in
terms of Organization and administration has been formed by and acted through
the synod (council) of the equal successors to the Apostolic power - the bishops
of the United and yet independent autocephalous church communities under the
presidency of the "protos" who as the first among equals (primus inter pares)
had primacy of honour in return for the Obligation to exercise the executive
power. Naturally the "protos" and the synod (the episcopal College) did function
in close Cooperation with the rest of the clergy and the faithful, thus allowing the
whole church to participate in the exercise of the ecclesiastical power. An ex-
pression of this unanimity in action and Cooperation between these composite



elements of the ecclesiastical body; the episcopal assembly, the "protos", the
clergy and the faithful, i.e. the whole Church were the local council on important
church matters that have frequently taken place at that time.

Notes

11 Cor.16,19

21 Cor.16,1

31Cor.8,1

4 Hebr.13,24

51 Peter 1,1

6 Acts 15,41

7 The theory (supported by Petrus de Marka, De concordia sacerdotii et im-
perii, Paris 1653, vol.l, cap.3,6,9; L.Thomassinnus, Vetus et nova ecclesiae dis-
ciplina cira beneficia et beneficiarios, P.1,1 L, cfr.7 und 4, p.28) that the
Apostles themselves divided the entire church into provinces corresponding to
the political division of the Empire and appointed special bishops-metropolitans
as tneir heads, is no longer valid. It is generally accepted that the Apostles have
only prepared the conditions necessary later on for the appearance of the metro-
pohtans and their districts. CftDu Pin, De antiagne ecclesiae disciphna, Paris
1686, 1 und 6, pp.15-19, Beveregius, Codex Canonum primitivae ecclesiae
vindicatus, L. Il, cir.5, r.59, 93; F.Maasen, Der Primat des Bischofs von Rom und
die alten Patriarchalkirchen, Bonn 1853, p.4 ff.; CJ.Hefele, Conciliengeschichte,
Bd.l, p.384; cfr. for further details - P.V.Gidoulianov, The Metropolitans of the
First Three Centuries, pp.25-26, 37-38, 82-90 (in Russian).

8 Regarding the so-called "monarchical episcopate" dx.Gidoulianov,
op.cit.(7), pp-21-23; Hamack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums
Bd.l, p.454.

9 St.Cankov, Is His Beautitude the Exarch Head of the Bulgarian Church?,
in: Church Gazette (in Bulgarian) 1 (1911), p.61, col.ll.

10 Cix.Cankov, ibid., no.6, p.61., col.ll; Gidoulianov, op.cit.(7), pp.20, 22.

11 Cankov, ibid., no.6, p.62; dx.R.Sohm, Kirchenrecht, Bd.l, Die Ge-
schichtlichen Grundlagen, Leipzig 1892, p.355, Anm.17; Gidoulianov, op.cit.(7),
pp.23-24.

12 Sohm, op.cit.(ll), p.367, Examples for such protoi were St. Cyprian of
Carthago, Phirmillian of Cesaro-Cappaddcia, Policrat of Ephesus and the like.

13 Euseb.lV, 22; in Russian transl. pp.229-231; cfr. VBolotov, Lectures in
Ancient History of the Church, vol.ll, pp.226 ff.

14 Sohm, op.cit.(ll), p.366; Gidoulianov, op.cit.(7), p.20.

15 Gidoulianov, op.cit.(7), pp.189 ff., 199 ff., 223 ff.

16 Sohm carries tnings too far when he thinks that the moral authority of
the first-ranking bishop was in fact his juridical power to decide by himself all
matters of general concern.- Sohm, op.cit.(ll), pp.363, 364-366; Gidoulianov,
op.cit.(7), pp.18-19,183-184.

17 Gidoulianov, op.cit.(7), p.181.

18 Cankov, op.cit.(9), no.6, p.62, col.ll; Gidoulianov, op.cit.(7), pp.181-189.

19 Euseb. VIII, 1,5; in Russian transl., p.470; Gidoulianov gives a very inter-
esting interpretation of this excerpt.

20 Gidoulianov, op.cit.(7), p.179; Cankov, op.cit.(9), no.6, p.63, col.l.

21 Sententiae episcoporum, P.L.Migne, t.111, col.1091-1092; Sententiae in its
entirety cfr. Pokrovski, Council of the Ancient Church during the first three
Centuries 1914 (in Russian), pp.721-734; cfr. Conevski, St. Cyprian of Carthago
1914, pp.101-102.

22 Sohm, op.cit.(ll), pp.358-360; Cankov, op.cit.(9), p.85, col.I-Il.

23 The Canons of the Orthodox Church, vol.l, p.98; the translation is ac-
cording to Cankov, op.cit.(9), no.8, p.85, col.I-Il.

24 Cankov, op.cit.(9), no.6, p.63, col.ll

25 Cfr. The Canons of the Holy Orthodox Church, voll, pp.98-104.

215



216

26 Cfr. the interpretation of can.34 of the Apostles in the Canons of the
Orthodox Church, vol.l, pp.99-103.

27 For further details cfr. Cankov, 9p.cit.(9), no.4, 5, p.40, col.I-Il.

28 Cfr. Cankov, ibid., no.4, 5, p.40, col.l.

29 Cfr. Cankov, ibid., no.4, 5, p.40, col.l.

30 Zaozerskii, The Ecclesiastical Power, 1894 (in Russian), pp.229 ff., cfr.
Cankov, op.cit.(9), no.4, 5, p.39, col.l-II

31 Cankov, ibid., no.4,5, p.39, col.I-1l

32 Can.34 ofthe Apostles, can.4 of Laodicea, can.87 of Carthago, can.19 of
Halcedeon, can.8 of Trullanum; cfr. Cankov, op.cit.(9), no.4, 5, p.38, col.ll.

33 Can.9 of Antioch.

34 Can.37 of the Apostles.

35 Apostolic Decrees, book Ill, chapt.20, p.120; Can.l of the Apostles, cfr.
The Canons ... vol.l, pp.1-7; Stratilatov, Signincance of the Apostolic Canons,
pp.23-24.

36 Can.74 of the Apostolic cfr. The Canons ... vol.l, pp.205-210.

37 Cankov, op.cit.(9), no.22, p.257, col.ll.



- T L
el

g A e k

i




