
Jahrbuch der Gesellschaft
für das

Recht der Ostkirchen



KANON



KANON
YEARBOOK OF THE SOCIETY OF THE 
LAWOF THE ORIENTAL CHURCHES

ANNUAIRE DE LA SOCIETE DU DROIT 
DES EGLISES ORIENTALES

EDITION HERDER - VIENNA 
1974



KANON
JAHRBUCH DER GESELLSCHAFT FÜR 

DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

VERLAG HERDER - WIEN 
1974



HERAUSGEGEBEN
VON DER GESELLSCHAFT FÜR DAS RECHT DER OSTKIRCHEN

REDAKTIONELLE LEITUNG:

UNIV.-PROF. DR. WILLIBALD M. PLÖCHL 
UNIV.-DOZENT DR. RICHARD POTZ

© HERDER & CO., WIEN 1974 

ALLE RECHTE VORBEHALTEN 

PRINTED IN AUSTRIA 

DRUCK: PLÖCHL, FREISTADT 1974 

BESTELLNUMMER: ISBN 3-210-24.475-8



INHALT

Report of the 2nd Congress of the Society of the Law of the Oriental 
Churches ................................................................................................ 7

Michael Breydy
Die Stellung der Christlichen Kirchen in den modernen islamischen 
Staaten .............................................................................................................. 12

Dimitrios S. Constantopoulos
Die „Autokephale Orthodoxe Kirche von Mazedonien".................... 28

Daniel Faltin
L'institution synodale dans le Concile Vatican II..................................... 39

Joseph Hajjar
Les synodes des Eglises Orientales Catholiqiues et l'eveque de Rome 53 

Friedrich Heyer
Synodale Institutionen der Äthiopischen Orthodoxen Kirche.........................100

Jänos Hollos
Die Rechtsquellen und die Rechtslage der Griechisch-katholischen Kir­
che in Ungarn im Lichte des II. Vatikanums .............................................110

f Pierre L'Huillier
Le Concile Oecumenique comme autorite supreme dans l'Eglise . . 128 

Mesrob K. Krikorian
Anathema, Schisma und Häresie..................................................................... 143

Rene Metz
L'institution synodale d'apres les canons des synodes locaux (topi- 
ques). Etüde des sources et application actuelle...........................................154

Willibald M. Plöchl
Episcopal Synods and Clergy-Laity Congresses of the Orthodox 
Church .................................................................................................................. 177

Spyridon N. Trojanos
Die Synode der Hierarchie als höchstes Verwaltungsorgan der einzel­
nen Autokephalen Orthodoxen Kirchen ..................................................... 192

f Kallistos Ware
The Ecumenical Councils and the Conscience of the Church .... 217

5



Pagina bianca



REPORT OF THE 2'"’ CONGRESS OF THE SOCIETY OF THE LAW OF 
THE ORIENTAL CHURCHES

In the time from 26"' of September to 1”' of October 1973 the second 
congress of the Society of the Law of the Oriental Churches took place 
at the Theological Academy of Crete. The general topic was: „The Synods 
according to the sources and in their application today". Archimandrite 
Panteleimon Rodopoulos, Archimandrite Bartholomaios Archondonis and 
Father Dimitrios Salachas were entrusted with the Organization of the 
congress. The funds for the congress were made available by the Greek 
government. Sixtyfive specialists on Eastern Church Law took part in the 
congress, among them the Archbishop of Crete, Eugenios, Metropolitan of 
Helsinki, John Rinne, Archbishop Ignace Mansourati, the Archbishop of 
Baalbeck, Chucrallah Harb, Metropolitan of Corinth, Panteleimon, Bishop 
Mounayer, Bishop Paulos Tzadua and Bishop Pierre LTIuillier of Cher­
son.

The congress was opened with a Vesper at the Church of the historical 
Monastery of Gonia in presence of the Archbishop of Crete, Eugenios. 
Then the participants came together in the hall of the Orthodox Academy, 
were the highest political and military representatives of Crete were 
present. The opening speech was made by the President of the Society, 
Univ. Prof. Dr. Willibald M. Plöchl, who expressed his great pleasure 
that the first General Assembly after the foundation of the Society in 
Vienna took place in Greece. The President thought of the late Professor 
Alivizatos who has been an important supporter of the idea of founding 
an interdenominational society. The memory oft this man should influen- 
ce the scientific work of the Society as a genius loci.

Afterwards the congress was formally opened by Flis Excellency, the 
Archbishop of Crete, Eugenios, as the representative of His Holiness, the 
Ecumenical Patriarch. The Archbishop delivered a message of the Ecu- 
menical Patriarch and declared the congress open. Mr. Katsadoros spoke 
as a representative of the Greek government. The director of the 
Orthodox Academy, Dr. Papaderos, welcomed the participants of the 
congress in his function as a host. Then the President presented messages 
of the Patriarch of Jerusalem Benediklos, the Serbian Patriarch German, 
Patriarch Justinian of Bucarest, Archbishop of Cyprus Makarius, Cardinal 
Jean Willebrands and Cardinal Franz König. The chairman of the Board 
of the Congress Archimandrite Prof. Panteleimon Rodopoulos said the fol- 
lowing introductory words:

„The idea of founding the Society originated with the late Professor 
of Canon Law at the University of Athens, Hamilcar Alivizatos, and with 
the Professor of the Pontifical Oriental Institute of Rome, Fr. Ivan Zuzek, 
who is present, today, in this room. In 1969 the Society was established 
with its center in Vienna. Its president is the distinguished Professor of 
Ecclesiastical Law at the University of Vienna, Dr. Plöchl, who is presiding 
at this official assembly, and as members it has specialist scholars from 
all over the world and from different Churches.

7



The aim of the Society is fundamentally scholarly, namely the study 
of the Law to the Eastern Churches, and also their application to the 
life of the Church and to its Contemporary legislation. In this way the 
work of the Society, in addition to its scholarly content, also constitutes 
a contribution towards the better understanding of modern problems 
in the life of the Church. Through participation in the inherent dynamism 
of different forms of Law, the Society aims at a dialectical encounter of 
specialists from different countries and Churches, preserving at the same 
time both unity and diversity in the love of Christ1.

At the first Congress of the Society, held in Vienna two years ago, 
it was decided that the second Congress should be convened in the Or­
thodox Academy of Crete. The Orthodox Academy was chosen because 
it belongs ecclesiastically to the Ecumenical Patriarchate, which — as is 
well known — enjoys the respect of the Christian world. The Orthodox 
Academy belongs at the same time to the Apostolic Church of Crete. 
The Academy was also chosen as the place of the Congress because, 
besides its successful work as a Conference-center, it is situated in 
the beautiful island of Crete with its long and significant cultural tradi- 
tion, before Christ and after Christ and up to the present day, which has 
left manifest traces on the personality and life of its people.

The general theme proposed by the Organizing Committee of this 
Congress was: „The Synods according to the sources and in their appli­
cation today". This proposal was accepted by the members of the Society 
without any objections.

In the life of the Church the synodical System is fundamental. Through 
it is clearly expressed the character of the Church as communion. It is, 
as is well known, an apostolic institution. The members of the synodical 
apostolic synaxis were certain of the divine presence and assistance in 
their work: „It seemed good to Holy Spirit and to us“ (Acts 15, 28).

The different forms of Synods were developed after this with the passing 
of time, possessing general or local validity and authority, making pro- 
nouncements concerning the faith with divine authority in the Holy Spirit. 
The bishops, meeting together, examined between themselves the dog- 
mas of the faith and resolved the current ecclesiastical disputes" (37th 
Apost. Canon). According to Constantine the Great, "Whatever is done 
in the holy assemblies of the bishops is in accordance with the divine 
will" (P. G. 20, 1080).

The synodical System of the Church, consequently, does not constitute 
one form of administration among many, having merely a practical func- 
tion, but it is at the same time a living express of a specific dogmatic 
teaching concerning the Church. All the bishops, according to the view- 
point of the East, being the successor of the Apostles, participating in 
the Synods and through them directing the Church — the local Church 
through local Synods, the universal Church through general Synods — 
exercise the right and at the same time the duty which they acquire 
at their election and consecration to a particular diocese. 1

1 See the Statement of the first Congress of the Society in Kanon f, p. 32.

8



The subject is as old as the Church of Christ, mentioned as it is in the 
sources of Christian tradition primarily in the Canons but also in the 
rest of the ecclesiastical legislation. It is also new and Contemporary 
for East and West.

In the East the government of the Church remains always synodical, 
despite the arbitrary infringements or misinterpretation of this System 
which have occurred in practice in various local churches from time to 
time, due primarily to the personal or other ambitions of some leaders. 
The subject of synods has become in our own days still more significant 
for the East and highly relevant, in view of the Holy and Great Synod 
of the Orthodox Church which is to be convened.

In the West, as is well known, after the second Vatican Council a 
progressive revival of the synodical spirit is being brought about through 
emphasis on the collegiality of bishops (see the Constitution on the 
Church), through the periodical gatherings of the Synod of bishops around 
the Pope of Rome and also through the functioning of local national 
episcopal congresses.

It is not my intention to say more about the subject of our present 
Congress. The different Speakers will develop its various aspects in their 
papers. In our programm we will work from the general to the more 
specific.

At this point I wish to mention that the Congress has been realized 
through the generous support of the Greek State, of the Ministry of Cul- 
ture and Sciences, to which on behalf of the Society and the Organizing 
Committee of the Congress I express warm thanks. Equally I express 
warm thanks to the Most Rev. Archbishop of Crete for his support and 
active participation in the Congress, as also to the Most Rev. Metropoli­
tan Nicephoros of Cydonia and Apocoronon for his co-operation, to the 
members of the Organizing Committee, to the Very Rev. Bart'holomaios 
Archondonis and Fr. Demetrios Salachas for their valuable help in the 
Organization of the Congress, to the director of the Academy Dr. Papa- 
deros and his staff for their co-operation and help, and to all members 
of the Secretariat and those who have contributed in any way to the 
Organization of the Congress, whom I do not mention by name because 
of lack of time, but whom I keep gratefully in mind".

Düring the official opening, members of the ecclesiastical school of Crete 
sang Byzantine Hymns. After the opening session the Archbishop of 
Crete in his function as the representative of the Ecumenical Patriarch 
gave a reception at the veranda of the Academy. Girls of the Lyceum 
of Greek Ladies of Chania and members of the Pancretan Association of 
Vräkophoroi were performing Greek folk-dances.

On the following day, 27"' of September, the congress started with its 
work. Papers were held by Professor Zizioulas, Glasgow, „The Synodical 
Form of Church Government", Bishop Pierre L'Huill'ier of Cherson „The 
Ecumenical Synods as the Highest Church Authority", Archimandrite 
Kallistos Ware, Oxford, „The Ecumenical Synods and the Conscience 
of the Church", Professor Rene Metz, Strasbourg, „Local Synods accor- 
ding to the Sources and in their Application today" (27"' of September); 
Professor Daniel Faltin, Rom, „The Synodical Institution according to the

9



II. Vatican Council", Professor Willibald M. Plöehl, Vienna, „Episcopal 
Synods and Clergy-laity Congresses", Metropolitan Panteleimon ofCorinth 
„Synodical Legislation and State Laws for the Church", Professor Constan- 
tine Vavouscos, Thessaloniki, „The Synods and their Juridical Authority" 
(28,h of September); Professor Friedrich Heyer, Heidelberg, „The Orthodox 
Church of Ethiopia", Professor Joseph Hajjar, Damas/Berlin, „The Synods 
of the Oriental Catholic Churches and the Bishop of Rome" and Pro­
fessor Spyridon Trojanos, Athens, „The Synod of the Hierarchy as the 
Highest Administrative Authority in the Autocephalous Orthodox Ghur- 
ches". Professor Heyer spoke instead of Habte Mariam Workineh, Addis 
Abeba, who has not been able to come to Crete. His theme would have 
been „The Synodical Institution in the Ethiopian Orthodox Church".

In the afternoon of the 28"1 of September the participants went to 
Akroteri, to see the sepulchre of Venizelos, the most famous Cretan 
politician of modern Greece and where fights for the liberation of the 
island of Crete 'have taken place. The members of the congress visited 
the caritative institutions of the Metropolis of Cydonia and Apokoronon 
and then they were welcomed by His Excellency, the Metropolitan Nice- 
phoros, who gave a dinner reception for them. On this occasion Archi- 
mandrite Archondonis thanked the Metropolitan in the name of the So­
ciety for the kind reception.

On Saturday, the 29“' of September, the participants made a trip to 
Kastelli, where they visited the technical school and other welfare insti­
tutions of the Metropolis of Kissamos and Selinos. Dr. Papaderos gave 
some informations on the pastoral work of this Metropolis. The Protosyn- 
kellos of the Metropolis and the mayor of Kastelli said words of welcome.

In the evening the second General Assembly took place. After the 
opening session the President confirmed its validity according to 
Art. 14 of the Statutes, for more than half of the members were present. 
Then he thanked the preparing committee, especially Archimandrite Rodo- 
poulos and Professor Salachas for the excellent Organization of the con­
gress.

The secretary gave a short report on the financial Situation of the 
Society and presented the closing of accounts for 1972. He proposed to 
fix the annual due for ordinary and associate members with US $ 5. 
Father Zuzek thought this too little and suggested to fix it with US $ 10 
which was accepted unanimously2.

Concerning the next congress the participants decided to hold the 
congress in Beyrouth3 and His Excellency Archbishop Chucrallah Harb 
was appointed to be the chairman of the organizing-committee. He was 
to look for some assistants who would help him to prepare the congress. 
This committee should be authorized to fix the theme of the next congress 
and to invite the Speakers.

* Art. 16 of the Statutes of the Society reads now: The annual due of the ordinary and 
associate members is fixed with a minimum of US $ 10.

3 For organizing reasons it was necessary to transfer the place of the congress from 
Beyrouth to Ravenna. The congress will take place in the time from 23rd to 28th of Sep­
tember 1975.

10



According to a proposal of Professor Metz it was determined to alter 
Art. 9 of the Statutes as follows: If three years after the election of the 
President no General Assembly takes place the election has to be con- 
ducted in the next General Assembly.

At the last the President suggested to enrol the chairman of the orga- 
nizing Committee of a congress in the Council of the Society. All parti- 
cipants agreed with this proposition. The chairman shall be a member 
of the Council after the approval by the General Assembly tili the end 
of the year following the year the congress took place“.

The next item of the programm was a trip to the village of Rodopou, 
were the inhabitants led by their parson invited the participants to a ty- 
pical Cretan lunch at the youth-center of the Church of Rodopou. Some of 
them were presenting folklore songs.

On the following day, Sonday the 30'" of September, a High Mess was 
celebrated in the Cathedral of Chania. Afterwards the guests went to the 
historical monastery of Arcadi, where they were welcomed by the abbot 
and his monks.

After a short instruction by the Archiepiscopal Epitrope of Rethymne 
on the history of the monastery the members of the congress visited 
the museum of the monastery and finally were invited to dinner. On 
this occasion Professor Fragistas expressed his gratitude for the kind 
reception.

In the evening the Archbishop of Crete Eugenios gave a reception in 
honour of the members of the congress at the Archiepiscopal Palace in 
Iraklion, where the highest repräsentatives of Crete were present. After 
a speech the Archbishop presented to the President of the Society the me- 
dal of the Holy Apostel Titus, the founder of the Church of Crete. A per- 
formance of Byzantine Hymns by The Choros Ieropsalton of Iraklion was 
an impressive background.

The congress was closed with a dinner given by Archbishop Eugenios 
on Monday, the 1“' of October, after a very interesting visit to Knossos 
and the Archaeological Museum of Iraclion.

' Art. 9, 1. a) and b) of the Statutes of the Society reads now:
The Society is governed by: 
f a Council that is made up of:
a) a President who is elected for three years from among the ordinary members by a

majority vote of those members who are present at the triennial meeting. If three years
after the election no General Assembly takes place the election has to be conducted in 
the next General Assembly.

b) a Vice-President and three Councilors elected for three years from among the ordinary
members of the Society in the same way as in the case of the President, as well as the
chairman of the organizing committee of a congress after being approved by the General
Assembly tili the end of the year following the year the congress took place.

11



DIE STELLUNG DER CHRISTLICHEN KIRCHEN IN 
DEN MODERNEN ISLAMISCHEN STAATEN

MICHAEL BREYDY 

Köln

1. Die Situation der Kirchen in islamischen Ländern

Das Problem der Kirche Christi in einem islamischen Land wird heute 
erschwert nicht nur durch die enge Verbundenheit der islamischen Rechts­
normen mit Formen der antiken Welt, die viele christliche Religionsge­
meinschaften längst abgeschüttelt haben, sondern auch durch die Evo­
lutionen, die die herrschende Weltpolitik in christlichen sowie in den 
islamischen Gemeinschaften eines arabischen Landes hervorruft, erweckt 
oder sogar absichtlich unterhält.

Immer unter dem Deckmantel der Religion und mittels gewisser Ver­
trauens- oder Responsentätigkeit derjenigen zur Partei gewonnenen 
Rechtsgelehrten, haben sich viele arabische Länder langsam zur Reali­
sierung von verfassungsmäßigen Staaten bewegt nach dem Vorbild der 
politischen Systeme Europas. Auf diese Weise versuchten schon die letz­
ten Staatsmänner des Osmanenreiches, jede Reform, die sie unternahmen, 
an irgendeine Lehre im Schari’a oder im Koran anzuknüpfen1, auch wenn 
das rein sophistisch geschah.

Die ersten rechtlichen Staatsverfassungen im Nahen Osten sind die 
folgenden:
1. Iran am 6. August 1906 (später öfter modifiziert)
2. Türkei am 20. April 1924 (Republik)
3. Irak am 10. Juli 1924 (später öfter modifiziert)
4. Libanon am 23. Mai 1926 (nur einige sekundäre Modifikationen)
5. Transjordanien bzw. Jordanien am 16. April 1928 . . .
6. Syrien am 14. Mai 1930 (später öfter modifiziert), und
7. Ägypten erst am 22. Oktober 1930 (wieder modifiziert unter Abdel 

Nasser 1952).
Gründliche Änderungen waren damit in soziologischer wie auch in kirch­

licher Hinsicht mit den Wandlungen des Abendlandes verbunden. Sie hin­
terließen, fast im gleichen Maße, dieselben Spuren in allen Ostkirchen 
und in vielen islamischen Sekten. Die islamische Schari'a, also das Ge-

1 .Mais il arriva un moment oü la realite fut plus forte que la fiction; le droit public 
des pays d'Islam dut s’impregner deliberement des doctrines politiques de I’Occident. 
Le droit musulman n'excrqa plus dös lors son empire que sur le droit prive, au sein 
duquel d'ailleurs il devait abandonner bientöt plusieurs secteurs, tels que le droit patri- 
monial, le droit commercial, le droit penal, pour se borner ä ne plus regir que le 
domaine du Statut personnel, intimement lie ä l'organisation religieuse de la famille."

Edmond Rabbath, Les minorites chretiennes d'Orient avant l'Islam, in Annales de la 
facultö francaise de Droit de Boyrouth (1947) Nr. 2—3, 150—151.

12



setz, hat zwar immer noch viele Vorzüge, die man zu politischen Vorteilen 
aller Machthaber verwendet. Im Grunde ist sie wie die übrigen nicht­
muslimischen Gesetze meist auf Personen- und Familienangelegenheiten 
beschränkt. Dennoch, das „Personenstandsrecht" (der sogenannte „Statut 
personnel") stellt für sich ein Streitthema in der orientalischen Rechtswis­
senschaft dar.

Es gibt in der Welt Nationen, die die Frage des Personenstandsrechtes 
durch eine staatliche Gesetzgebung (sog. Bürgerrecht) geregelt haben, z. 
B. Deutschland, Frankreich, Rußland, Argentinien usw. Andere Natio­
nen haben einfach die dort gültige religiöse Gesetzgebung durch verfas­
sungsmäßige Anerkennung angenommen, z. B. Griechenland, Syrien, Irak, 
Jordanien, Israel, Pakistan usw. Das bedeutet nicht, daß alle gleich sind, 
aber alle haben die dort gültige religiöse Gesetzgebung so angenommen, 
wie sie ist. In dieser Kategorie gibt es noch Nationen, die neben religi­
ösen Gesetzen audi „bürgerrechtliche" proklamiert haben, die dem eige­
nen Bürger die Freiheit lassen, sich entweder dem einen oder dem ande­
ren zu unterwerfen, wie Italien, Skandinavien, England usw.1“, oder 
auch je nach personeller Glaubensangehörigkeit ihrer Bürger diese an die 
entsprechenden konfessionellen Gesetze gebunden haben, wie z. B. der 
Libanon mit seinen 17 Konfessionen. Man ist frei zu wählen, welcher 
Konfession man angehören will, danach aber bleibt man an die konfes­
sionellen Gesetze gebunden. Es besteht natürlich die Eventualität der 
konfessionslosen Menschen, die aus dem Ausland kommen. Solche Konfes­
sionslosen, sowie die fremden Nichtbürger werden einer konfessionslo­
sen bzw. ihrer heimatlichen Gesetzgebung unterworfen. Ein Deutscher, 
der sich zu keiner Kirche bekennen will und im Libanon heiraten will, 
heiratet in seinem Konsulat, holt sich die Bescheinigung (Trauschein) und 
wird im Standesamt eingetragen, aber nur, wenn der Ehepartner Libanese 
ist. Sonst schaltet sich das libanesische Standesamt nicht ein.

Welche juristischen Besonderheiten dann den einzelnen Kirchen zuge­
standen werden, hängt von den Verhältnissen in den einzelnen Ländern 
ab, von dem Einfluß der Landeskirche und ihrer Kirchenmänner oder auch 
vom Ansehen und Wirkungsbereich ihrer christlichen Politiker, es sei 
denn, ein bestimmtes Land hat schon eine Kodifizierung des Personen­
standsrechtes für alle Mitbürger neuerlich gewagt, wie zum Beispiel Ägyp­
ten.

In der neuen Auffassung der modernen Staaten des Nahen Ostens, be­
sonders in den demokratischen Republiken, stellt man fest, daß die „re­
ligiösen Privilegien" von ihrer Bedeutung viel verloren haben, und die 
Schärfe der polemischen Einstellung ist nur noch in manchen klerikalen 
Kreisen zu bemerken.

Wie die tatsächliche Situation der Kirche in solchen Demokratien aus­
sieht, beschreibt ein angesehener Kirchenmann der Orthodoxie im Libanon, 
Monsignore Khodre. In einem Interview sagt er: „Church and state have 
diametrically opposed functions but in Libanon the two are wrongly con- 
founded (— das kann aber auch für andere arabische Länder gelten, wenn 
man den „Islam" anstatt der „Kirche" setzt—). We have here a completely

Vgl. P. Sieglried, Die Eheschließung vor nichtstaatlichen Stellen im System der fakul- 
tativen Zivilehe, Bielefeld 1958.

13



false Situation. Because religion here is a political weapon, you don't 
know who is believer and who is not. This is complete hypocrisy. If 
there's no discrimination between the believer and the unbeliever, how 
can you have a church? The church in Libanon is a sociological group 
rather than a spiritual movement"2 * *.

Diese Feststellung des interviewten orthodoxen Bischofs ist wohl rea­
listisch, aber dennoch einseitig: Im Islam genauso wie in der Kirche kennt 
die traditionelle Lehre theoretisch keine Trennung zwischen Staat und 
Religion. In der frühmittelalterlichen Christenheit gleichwie in der Poli­
tik Justinians (also unmittelbar vor Muhammeds Erscheinung) war die 
Kirche der Staat und der Staat die Kirche, und beide verkörperten sich 
in der Person des Kaisers: „cum nec multum differant ab alteratro sacer- 
dotium et imperium"8.

Staat und Religion — theoretisch verbunden — waren in der Tat aber 
getrennt. Heute sind sie es noch mehr, denn die modernen Staaten des 
Nahen Ostens werden von reaktionären Haltungen unter den Christen 
sowie unter den Muslimen unterminiert. Die zivile Obrigkeit vieler arabi­
scher Länder greift schon in die Rechtsprechung der Kirchen und der 
islamitischen Spaltungen ein, während sie versichert, nur das zu tun, was in 
Fiqh irgendwo seine Rechtfertigung findet. Im Grunde geschieht alles um 
der „aequitas" willen, d. h. jener sozialen Gerechtigkeit und Bürgergleich­
heit willen, die heute in den europäischen Ländern als ein selbstverständ­
liches Naturrecht erscheint. Die neue Rechtsprechung jedoch beruft sich, 
wo es unausweichlich ist, auf die islamische Lehre als Rechtsquelle und 
nicht mehr als Rechtsnorm*.

Es ist zwar eine kleine Nuance, die aber viel besagt, nämlich, daß die 
Religion immer noch die Staatsform inspiriert, die eigentliche Rechtspre­
chungskraft aber liegt beim regierenden — gelegentlich demokratischen — 
Machthaber, der auch die Freiheit aller Religionen verfassungsgemäß in 
Schutz nehmen kann5.

Die Lage der christlichen Kirchen in den islamischen Staaten hat sich 
praktisch kaum geändert, seitdem die Herrschaft des Islam sie von der 
byzantinischen Hegemonie im 7. Jahrhundert befreit hatte. Die verschiede­
nen christlichen Gemeinschaften, Ergebnis einer aufeinanderfolgenden 
Fraktionierung der romano-byzantinischen Christenheit, hatten sich schon 
in vorislamischer Zeit in geschlossene Gruppen bzw. Kirchen zurückge­
zogen. Ein Echo dieses Zustands finden wir direkt im Koran selbst, in

2 Siehe sein Interview mit Anita Evans, unter dem Titel „Upon this Rode ... in The 
daily Star, Supplement, Monday Marth 13th, 1972 (Beirut), Seite 5.

5 Novell. Coli. II tit. 1, VII, 2; siehe auch IV, tit. XXIV, XLVj item: Vassiliev, Histoire 
de l empire byzantin I, 195 item: Ed. Rabbath, art. cit. 104: „Tout ne fait plus qu’un dans 
l’esprit de Justinien: l'Etat c'est rEglise; l'Eglise c'est l'Etat, et tous deux s'incarnent 
dans l'Empereur . . . Un Etat, une loi, une Eglise, teile fut la brfeve formule oü tint la 
politique de Justinien."

1 Vgl. Ahmad Salameh, (op. arab.) Al-Wasit fil Ahwal a-schakhsiah lil Wataniyn ghair 
-1-Muslimin, Cairo 1968, 37—38.

5 Siehe Irakische Verfassung von 1968, Art. 30 und von 1970 Art. 19 und 25.

14



einem Text, den wir sehr selten zu hören bekommen': „Und von denen, 
die sagen 'wir sind nasara' (= wir sind Christen), haben wir ihre Ver­
pflichtung entgegengenommen. Aber dann vergaßen sie ihrerseits einen 
Teil von dem, womit sie erinnert worden waren. Und da erregten wir 
unter ihnen Feindschaft und Haß, ein Zustand, der bis zum Tag der Auf­
erstehung andauern wird (— hoffentlich nicht! —). Aber Gott, der auch 
das Verborgene weiß, wird ihnen dereinst beim Gericht das kundtun, 
was sie in frevlerischer Weise getan haben.“ Eine Konstatierung schon 
von seiten Muhammeds, daß die Christen untereinander nicht mehr einig 
waren.

Das gemeinschaftliche Regime ersetzte für sie auf vielen Gebieten des 
Alltags die Abwesenheit des Staates. Dies bedeutete nicht nur die Juris- 
diktionsautonomie (als religiöse Selbstverwaltung), sondern auch die Recht­
sprechungsautonomie, die innerkirchliche Organisation und die zivile Ver­
waltung der Anhänger7.

Die Mitglieder jener Kirchen waren Menschen, die an ihren Sitten und 
Gewohnheiten festhielten. Das war nicht die einzige Kontraststelle zum 
herrschenden Byzanz in den sogenannten Provinzen des Orients. Sie hat­
ten auch ihre eigenen Weltanschauungen, die weder theokratisch noch 
demokratisch waren, sondern grundsätzlich patriarchalisch und verschiede­
ne Organisationsformen der Sippe.

Diese Tatsachen, die den byzantinischen Herrschaftsbestrebungen (in 
Glaubens- und Lebensform) entgegengesetzt waren, führten dazu, daß die­
selben Christen, die nun unter den Muslimen zu leben hatten, kein „rein 
islamisches Redit" zu übernehmen hatten, welches sowieso nur im Keim 
vorhanden war. Dazu steht wieder vieles im Koran und in der Sunna8.

0 Siehe z. B. die Sure 5 (= al-Ma'idat) 15. Vgl. die Übersetzung von Rudi Parel, Der 
Koran, W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart 1962, und dessen „Kommentar und Konkordanz, 
W. Kohlhammer Verlag, 1971. S. 118. Item, das arabische Kommentar des Korans: Tafsiru-1 
Jalilain, Edit. Al-Andaloss, Beirut A. H. 1385 S. 144.

7 Bemerkenswert sind folgende Überlegungen von Ed. Rabbaih:
„L’Islam, avec cette faculte extraordinaire d’adaptation qui marqua ses debuts, con- 

formera son action ä la necessite de maintenir dans les territoires occupes, le regime 
communautaire, legue par les vaincus . . .

Mais l'Etat islamique se lüt heurte aux memes contradictions que l'Etat antique, 
s il n avait pris soin de trouver une formule de conciliation, susceptible d’assurer un 
sort normal ä ceux qui röfusaient d' embrasser l'Islam . . .

A 1‘Orient, fatigue des lüttes religieuses, la nouvelle religion apportait un Systeme 
de vie politique, qui octroyait aux refractaires, la liberte de croire et de pratiquer leur 
culte, de poursuivre leur existence propre, au sein de leurs groupements fermös.

Cette politique inedite marquait incontestablement une evolution sensible sur le „cesa- 
ropapisme" contemporain, contre lequel s'insurgeaient les consciences dissidentes, dans 
les pays oü l'Islam allait supplanter les Grecs de Byzance et les Perses sassanides.

Juifs et diretiens des territoires envahis ne verront bientöt dans les Arabes de la con- 
quete que des liberateurs venus les delivrer d un joug abhorre,"

Les minorites diretiennes d'Orient . . . 229—230,
Schließlich ist es im Koran deutlich zu lesen: „ . . . Aber wie können sie dich zum 

Schiedsrichter machen, wo sie doch die Thora haben, in der die Entscheidung Gottes vor- 
liegt?” (Sure 5, 47 bzw. 43). Dies gilt also, abgesehen von dem, was schon im vorheri­
gen Vers empfohlen worden ist:

"Wenn sie nun zu dir kommen (und dich in Streitfällen um deine Entscheidung ange­
lten), dann entscheide zwischen ihnen oder (aber) wende dich von ihnen ab, (und über­
lasse sie sich selbst) . . .! Wenn du aber entscheidest, dann entscheide unter ihnen nach 
Gerechtigkeit! Gott liebt diejenigen, die gerecht handeln!" (Sure 5, 46 bzw. 42). Siehe 
noch dazu: Tafsiru-l-Jalilain, op. cit. S. 150.

15



Die Leute des Evangeliums sollen nun nach dem entscheiden, was Gott 
darin herabgesandt hat. Hier steht eine Begründung der christlichen Auto­
nomie, die die muslimischen Autoren heute nicht mehr erwähnt haben 
wollen, weil dadurch die Rechtsautonomie der Christen ganz deutlich im 
Koran selbst geoffenbart wäre! Es gibt aber überhaupt keine Möglichkeit, 
davon abzuweichen. Im Hadith steht: „Jesus, Sohn Mariens, wird in mei­
ner Umma (= in meinem Volke, meinen Anhängern) der gerechte Schieds­
richter". Also dürfen nicht nur die Christen für sich ihre innere Rechts­
autonomie haben, sondern in den größten, schweren Streitfällen unter 
Muselmanen selbst wird Christus als der beste Schiedsrichter vorgesehen. 
Ich finde es so schön und treffend und gleichzeitig so iranisch, gerade wo 
man sonst nur so häßliche Sachen voneinander zu hören und lesen hat!

Von Anfang an hat der Islam selbst kundgetan, daß er sich nicht in 
Rechtssachen unter Christen mischen dürfe.

Ihre eigene, wohl zeitbedingte und traditionsgebundene Rechtslehre ließ 
sich gerne von anderen Rechtsquellen beeinflussen, und umgekehrt hat 
auch sie andere beeinflußt. Bekannt ist, daß die islamischen Schriftsteller 
und Rechtssammler, die sog. „Fig/i-Leute", den Ursprung jedes juristischen 
Prinzips, das sie von vorislamischer Quelle angenommen haben, verschwie­
gen, und es einem „Hadith" zuschrieben. Das muß man immer in Betracht 
ziehen. Das Prinzip „affirmanti incumbit onus probandi" — wer klagt, 
muß den Beweis erbringen — und daß „der Eid in erster Linie dem Beklag­
ten obliegt"0, ist bei einem „Nicht-Figh-Gelehrten", Al Midani, dem Quss 
ibn Sa'ida, dem Bischof von Nagran (f ca. 600) zugeschrieben'0 und nicht 
einem Hadith des Propheten. Also einem Kirchenmann, der unter dem 
Einfluß der syro-palästinensischen Kirche stand“, und lediglich seine 
Rechtsnormen aus den juristischen Schulen von Berytus und Caesarea ge­
schöpft hätte12. Ober diese zwei Schulen ist im Abendland wenig be­
kannt.

Was den Christen betrifft, ist im übrigen die Verordnung am deutlichsten: „Die Leute 
des Evangeliums sollen nun nach dem entscheiden, was Gott darin herabgesandt hat" 
(Sure 5, Vers 51 bzw. 47). Dazu lesen wir im Hadith von Ihn Majah:

„Und Yssa ibn Mariam (= Jesus) wird in meiner Umma (= Volk, Gemeinschaft meiner 
Gläubigen) der gerechte Schiedsrichter sein!' (Sahih ibn Majah Kap. 52 Al Fitan 33).

Vgl. A. J. Wensinck, Concordance de la tradition musulmane, Leiden 1936, I, 95.
9 Siehe. 1. Goldzielier, Muhammedanisehe Studien II, Hildesheim 1961, 75. Item D. San- 

tiilana, Istituzioni di eliritto musulmano malidiita, Roma 1925, II, 624,- Digest. 22, 3, 25 § 3- 
19 AI Midani (f 1124), Magma’ al Amsal, B. I, 99 edit. Cairo. Siehe auch die Zeitschrift 

Al Mashriq, Beirut 27 (1929) 514, über „Kuss ibn Sa'ida" von Michel Selim Kmeid. Item 
L. Cheikho in „Shu’ara al Nasraniat qabl al Islam, Neue Aufl. Beirut 1967, 211—218.

11 Vgl. Patr. Ephrem I Barsum über die Verfolgung der Hymiariten (515—519) und das 
Martyrium ihrer Priester und Diakone die aus Iiira, Syrien, Persien und Athyopien stamm­
ten. Darüber die zwei Werke seines Nachfolgers Ignatios Patr. Yaqub III, Aschuhada’ al 
Hymiariun Damascus 1966, 41—42 et 113—114, und Al Haqa-eq al Jalia Damascus 1972, 
119—123. Näheres bei F. Nau, Les arabes diretiens de Mesopotamie et de Syrie du VII 
au VIII siccles, Paris 1933, 3—6 et 120—131. „L’histoire des Arabes est basee d'ordinaire 
sur les derits des musulmans. On oublie que durant la vie active de Mahomet — de 
621 ä 632 — les Arabes n’avaient pas d’alphabet arabe et n’ecrivaienl pas en arabe . . .". 
Les Arabes de Syrie seuls . . . avaient un alphabet avant l'hegire1',

19 Vgl. Edm. Rabbath, Les minorites diretiennes d’Orient avant l'Islam, in Annales 
de la Faculte frangaise de Droit de Beyrouth 1947 NN. 2—3. 224: „Le monophysisme 
du cötd de la Syro-palestine et de la Haute-Djezireh, avec Nadjran pour filiale loin- 
taine . . .".

16



Es wundert mich nicht, wenn man mehrere Figh-Prinzipien auf ihre Ur­
quelle 'in der syrisch-römischen Rechtsliteratur zurückführte, zumal die 
syrische Sprache in allen Gebieten der römischen Provinz des Orients prä­
dominierte und ihre Spuren in Arabien, sogar selbst in dem Namen „Mek­
ka", deutlich festzustellen sind* II * 13.

Es müßten noch dazugerechnet werden: die Institutionen im vorislami­
schen Arabien, die Kreuzung christlicher Einflüsse aus Äthiopien und Pa­
lästina-Syrien und der Aktionsradius der juristischen Schule von Berytus 
und ihre Hinterlassenschaft von Armenien bis nadi Ägypten14. Auf jeden 
Fall wären unsere Sachkenntnisse noch zu einseitig, wenn wir ausnahmslos 
alle Rechtsbücher der syrisch sprechenden Christen nur als „literarische 
Erzeugnisse" ansehen würden. C. A. Nallino und seine Schüler, die diese 
Meinung vertreten und verbreitet haben, haben die Ansichten von E. Ca- 
rusi über den Ausdruck „diritto siriaco nazionale", von seiner, unter Rechts- 
historikern üblichen Bedeutung abweichend gebraucht, um sie leichter ab­
lehnen zu können15.

1S Die Spuren der syrischen Orthographie im Koran selbst und in vielen arabischen 
Städtenamen wurden von Ignatios Yakub III (Patriarch der Syrer) herausgestellt. Der 
Name Mekka z. B. kommt aus „M-kha =: planities.

Auch folgende Wörter findet man im Koran nach ihrer ursprünglichen syrischen Ortho­
graphie geschrieben: Salwat, Zakwat, Bism (= Bshem), Rahman (= Rahmono) usw.

Ober das syrisch-römische Rechtsbudi, haben wir im Orient eine andere Meinung als 
in Europa. So schreibt Ed. Rabbath: „La predominance incontestee de la langue indigöne 
(= syriaque) sur le grec ost attestee par la Version du coutumier syro-romain, qui nous 
esl parvenue, en tute Iraduclion du grcc, qui remonte au debut du VI siede, avant Ju- 
stinien par consequent.

II en existe aussi des traductions arabo et armcnicnne. Ce recueil a joui d' une grande 
diffusion en Orient, dans les territoires compris entre l'Armenie et I'Egypte, oü il a 
forme la substruclure du droit coutumier, dont l'application se poursuivit dans ces pays 
jusqu aprös l'Islam meine.- (Art. cit. Les rninorites dirdtiennes . . . 122, Nota 187). Das 
Gegenteil behauptet, obwohl ohne überzeugende Beweise, C. A. Nallino: „La versione 
dal greco in siriaco del cosidetto libro siro-romano di diritto non fu fatta per gli abitanti 
della Siria, ma per quelli della lontana Adiabene ed Osroene . . . ove l'ellenismo stava 
scomparendo . . .* (Raccolta, IV, 111). Nallino hatte zwar angefangen die Existenz der 
syrisdren Sprache in Syrien (im VI. Jahrli.) abzulehnen, und sie auf West-Persien, Me­
sopotamien und Klein-Asien zu beschränken:

„II Carusi 6 caduto in un formidabile (lsic!) equivoco di aver crcduto che il siriaco 
fosse la lingua parlata nella Siria, inclusa Berito, e die quindi si fosse formato in questa 
regione il „diritto“ che egli diiama siriaco". (ibid. 110).

Nallino versteht leider das „Recht" als ein spradilidi-idiomatisdres Erzeugnis, während 
es für uns Juristen und Rechtshistoriker, ein ethnologisch-soziologisches Ergebnis ist, 
abgesehen von der Sprache oder Sprachart, in der man das Recht formalisiert im positiven 
Gesetze, Der Ausgangspunkt Nallinos ist, historisdi gesehen, falsch. Die syrische 
Sprache, ob man sie „aramäisch“ nennt oder „chaldäisch" — sensu scriptorum saeculi 
XVI —, das heißt gleich wie ihre Volksaussprache klingt, war im Syrien-Libanon-Palästina 
viel mehr gesprochen als nirgendwo anders im Nahen Osten.

14 Vgl. Alfredo Buzaid, A Escola de Direito de Beirute, (portugiesisch) Sao Paulo 
(Brazil) 1951 passim.

15 E. Carusi, Gli studi dei Diritti oricntali mediterranei di fronte alla scienza del 
Diritto ed alla politica coloniale, Roma 1916, Estratto da „Atti della Societä italiana 
per il progresso delle Scionze, VIII Riunione, 48 SS. von S. 557 bis 600. Siehe Seite 34; 
idem: Il problema del Diritto musulmano, Roma 1919 (225 pp) in Rivista italiana per 
le scienze giurididre, Vol. LX (1917) 7—88 et Vol. LXI, (1918) 25—107 et 145—228. Hier 
siehe S. 78. Dazu die Stellungnahme Nallinos in seiner „Raccolta di scritti editi e inediti, 
Vol. IV Roma 1942, 10 §—111.

17



Im Grunde bleibt die folgende Meinung Carusis richtig, wenn er 
sagt: „Pensare ad una derivazione di una dottrina qualunque di diritto 
siriaco dal diritto musulmano sarebbe un concetto assurdo se mai l'in- 
verso": Das Denken an eine Ableitung von irgendeiner syrischen Rechts­
lehre vom mohammedanischen Recht ist eine Absurdität. Man kann doch 
nicht denken, daß die Syrer (die schon 400 oder 500 Jahre vorher 
Christen waren) ihre Rechtslehre von denjenigen Mohammedanern be­
kamen, die die Syrer juristisch nachgeahmt haben. Ausgehend von falschen 
Rechtsvorstellungen hat Nallino zur Unterstützung seiner Sache den Be­
griff des syrischen Rechts bei Carusi mit feststellbarer Übertreibung um­
gestaltet. So lesen wir bei ihm153: „un diritto 'siriaco' concepito come una 
unitä giuridica e su di esso si basano ampi raffronti con altri diritti . . 
Selbstverständlich, wenn wir von „unitä giuridica", von einer juristischen 
Einheit sprechen, dann haben die Syrer nie so etwa gehabt. Aber hatten 
die anderen eine solche Einheit vor Justinian? Dabei darf man nie ver­
gessen, daß es sich in syrischen sowie in den übrigen zeitgenössischen 
Rechtsbüchern nur um „praktisch geübte Rechte" gehandelt hat und nie 
um „juristische Einheiten"'“"l Andererseits scheint Nallino außer acht zu las­
sen, daß das sogenannte „römische Recht" mehr ein Recht der Syro-Phöni- 
zier war, die es ausgearbeitet haben, (Ulpian war bekanntlich auch ein 
Phönizier), als ein Recht der Römer aus Rom und Italien. Tatsächlich war es 
jene „Berytus nutrix legum", die es in eine „juristische Einheit" gefloch­
ten hat (Codex Hermogenianus usw.), und es waren Syrer, jedoch als rö­
mische Kaiser, die die Leges Urbis Romae verkündet und verbreitet ha­
ben I5C.

Traditionsgemäß haben wir im Libanon, besonders in den Reihen der 
Maronitenkirche, all diese Faktoren lebendig erhalten und dadurch die 
überzeugte Bewußtheit, das Recht auf die Rechtsautonomie zu haben, ge­
pflegt. Damit konnten wir auch zu dem Ergebnis gelangen, ein 
zufriedenstellendes „Personalstatut für Christen und Juden" (im Jah­
re 1951) zu schaffen und es jeweils im Rahmen der gebotenen Vorsicht 
gegenüber fanatischen Überschreitungen zu reformieren und abzuändern. 
Ich habe selbst erlebt, wie 1951, mitten im Streit über das Personenstands­
recht, der Großrabbiner von Beirut und der Präses der evangelischen Kir­
chen im Libanon zum Patriarchen der Maronilen gekommen sind und ge­
sagt haben: „Wir haben selber nichts zu sagen, wir nehmen an, daß wir 
von allen Entscheidungen, die Sie für sich und Ihre Gemeinde fällen, ein­
fach profitieren werden: deshalb schließen wir uns all dem an, was Sie in 
Ihrer Synode beschließen werden." Es war sehr interessant festzustellen, 
wie sich, im Moment der Krise, alle Minoritäten hinter den Maroniten ge-

,s" Raccolta IV, 519.
15U Vgl. Bruns, Fontes juris romani ante Iustiniani, II, Florentiae (1909) 320.
150 Vgl. Nallino selbst in seiner Raccolta IV, 522 ff.
Für Einflüsse spätrömisdien Rechts (über islamisches Recht) kommt vor allem — wie 

es heute allgemein angenommen ist unter gelehrten Orientalisten — die berühmte Rechts- 
sdiule von Berytos in Frage, und in einzelnen Punkten vielleicht das sog. „syrisch-römi­
sche Rechtsbuch".

Siehe O. Spies-E. Pritsdt, Klassisches islamisches Recht, in „Orientalisches Recht", Band 
III, Handbuch der Orientalistik, Leiden 1964, 224; item- Sachau, Syrische Rechtsbücher, 
I Berlin 1907, passim.

18



sammelt haben, bewußt oder überzeugt, daß sie jedem sein Recht gewäh­
ren werden, obwohl es auf der anderen Seite ersichtlich war, wie viele 
Ulema und Muslime das Gegenteil, also das Absdiaffen aller Rechtsauto­
nomie dieser Minderheiten, demonstrativ anstrebten. Deshalb stellen wir 
von allen Ländern des Ostens einen Sonderfall dar, obwohl wir unsere 
Rechtsstaatlichkeit gemeinsam mit Syrien unter dem französischen Man­
dat erreicht haben. Einer unserer besten Denker und Dichter des 20. Jahr­
hunderts schrieb diesen lapidaren Satz: „Die Seelen im Libanon werden 
eine Symphonie"16'1.

2. Die Kirchen im Irak und in Jordanien

Irak und Jordanien hatten nach der Befreiung von der osmanischen Herr­
schaft anfangs eine fast ähnliche Einstellung zum Problem der Kirchenauto­
nomie in ihren Staaten gehabt wie der Libanon und Syrien. Die Hachemi- 
ten-Monarchie in beiden Ländern hatte den Christen und daneben den Ju­
den eine Sonderstellung genehmigt, und zwar verfassungsmäßig.

In der irakischen Verfassung vom 10. 7. 1924 (Art. 75) wurden die soge­
nannten „religiösen Gerichte" gleichzeitig anerkannt und geteilt in Schar' 
yeh, d. h. islamische Gerichte, und Ta'efyeh, d. h. geistliche oder konfes­
sionelle Gerichte. Diese anerkannten Gerichte der Konfessionen wurden, 
gemäß Art. 78, in christliche und mosaische (um das Wort „jüdisch" nicht 
zu benutzen, schreibt man „al-Musawyeh" — jene, die nach Moses le­
ben) unterschieden.

Anschließend wurden dann im Art. 79 folgende Kompetenzen ihnen zu­
gesagt: Fragen der Ehe, Eheschenkungen (sidak), Ehescheidung und -auf- 
hebung, Unterhaltspflicht und Legitimation der Testamente und entspre­
chende Bestimmungen eines Erbrechtes.

Demgegenüber verfügten die muslimischen Gerichte über alle Berei­
che des Bürgerrechts und darüber hinaus über das, was in Europa darun­
ter zu verstehen ist, z. B. die Rechtsprechung über Verschollenheit, Vor­
mundschaft, Waqf-Stiftungen, Entmündigung, Ehelichkeit der Kinder, Voll­
jährigkeitserklärung usw. Das waren die Zuständigkeiten der muslimi­
schen Gerichte.

Im Jahre 1947 erschien eine Reglementierung der konfessionellen Gerich­
te (Gesetz Nr. 32), später geändert durch das Gesetz Nr. 10 vom Jahre 
1950 mit einer Anlage über Prozeßnormen der syrisch-orthodoxen Kirche 
(= die Jakobiten)16. Die Kirchen, die dadurch anerkannt wurden, waren 
auf folgende beschränkt: Katholiken aller Art (darunter mußte man La­
teiner, Chaldäer, Syro-Katholiken und katholische Armenier verstehen), 
orthodoxe Armenier, orthodoxe Syrer, d. h. Jakobiten. Wie in fast allen 
arabischen Ländern mit Personenstandsrechten wurden hiermit auch alle 
Juden, genannt Mosaiten, angeschlossen.

'5d Charles Corrn, La Montagne inspiree, 2 ddit. Beyrouth 1964, 20.
” Vgl. Bulletin officiel du Gouvernement: „Al Waqa-eh al Iraqiah", Baqhdad, 6 Juli 

1950, 2855 ff.

19



Alle anderen Kirchen, die nicht erwähnt wurden, durften keine eigenen 
Gerichte einsetzen und mußten sich in bürgerrechtlichen Fragen an die 
Ziviljustiz wenden.

Am 8. November 1958 erschien dann das Gesetz Nr. 61”, nach dem alle 
Änderungen, auch die gerichtlichen, die im Standesamtsregister einge­
tragen werden müssen (z. B. Scheidung oder Adoption usw.), zuerst vom 
zuständigen Zivilgericht legitimiert werden müssen; demzufolge können 
keine konfessionellen Urteile ohne die direkte Kontrolle der Ziviljustiz 
vollstreckt werden.

Weil viele Kirchenhäupter die rechtzeitige Vorlage ihrer konfessionel­
len Gesetze der Regierung zur Genehmigung verweigert hatten, kam also 
die krisenhafte Spaltung. Bis dahin hatten die kirchlichen Beamten im 
Irak nicht nur ihre Rechtsprechungsautonomie, sondern auch ein monat­
liches Gehalt, das sie von der Regierung bezahlt bekamen.

Unter dem Präsidenten Abdel Karim el Kasern verloren sie Gehälter 
und Kompetenzen, die nun von Zivilbehörden ausgeübt werden. In der 
neueren Praxis, nach dem Sturz von vielen Nachfolgern Kasems, verlangen 
die Zivilrichter in jedem Prozeß über Ehefragen unter Christen ein Votum 
der zuständigen Kirchenoberen über die Anklage. Sie fühlen sich aber 
dadurch nicht verpflichtet, nach dem vorgelegten Votum zu urteilen.

Vor kurzem wurde in der Presse eine höchst erstaunliche Nachricht ver­
breitet; die Regierung des Revolutionsrates im Irak beschloß, allen sy­
risch sprechenden Christen ihre sogenannten Kulturrechte zuzugestehen17 18. 
Betroffen sind davon die Assyrer, die Chaldäer und die Syrisch-Ortho­
doxen; praktisch also alle im Irak eingeborenen Christen. In ihren Gebie­
ten soll demnach der Schulunterricht in syrischer Sprache erteilt werden; 
die arabische Landessprache bleibt nur als Pflichtsprache zu lernen; die 
syrische Sprache wird außerdem an der Universität zu Bagdad unter den 
Altsprachen unterrichtet; Beihilfe für Druckkosten in syrischer Sprache 
wird versprochen, und eine Zeitschrift in syrischer Sprache soll monatlich 
sogar vom Informationsministerium herausgegeben werden usw.

Ob diese außerordentliche Großzügigkeit als Ersatz für die verlorenen 
Kompetenzen gelten muß, falls die provisorische Verfassung vom 16. 7. 
1970, Art. 19, endgültig in Kraft tritt, bleibt abzuwarten10. Der orthodoxe 
Patriarch der syrischen Kirche hat mir gegenüber seine Genugtuung und 
sein Einverständnis darüber ausgesprochen, obgleich mit Ängstlichkeit 
um das überleben dieser unerwarteten Neuerung; ihresgleichen sucht man 
vergeblich in allen arabischen Ländern!

Allein als Ausnahme hat die jordanische Verfassung vom 1. 1. 1952 in 
ihrem Art. 109 dieselben Kompetenzen den Kirchen zugesagt bzw. zuge­
sichert, die auch dem muslimischen Gerichte zustehen ohne irgendwelche 
Beschränkungen. Zur Freiheit des Kultus innerhalb der konfessionellen

17 Art. 36 § D. Siehe Al-Waqa-eh cit. Nr. 75 vom 16. 11. 1958, Seite 4.
18 Verordnung Nr. 251 vom 16. 4. 1972. Siehe Irakische Presseagentur Nr. 107 vom 

22. 4. 1972.
18 Ober Einzelheiten des Personenstandsrechtes im Irak, siehe: Molisert Nagi, Kommen­

tar dos Personenstandsredits im Irak (op. arab.) Baghdad 1959; item: Mohammad Chaliq-1- 
Ani, Personenstandsrecht im Irak, (Instit. f. arab. Forschungen und Studien) 1970, item: 
Paul Schbal, Tanzim-l-Ahwal A-schakhsiah li-ghair-1 Muslimin min Nahiatay at-Taschri' 
wal Qada' fi Suria wa Lubnan, Cairo 1966 (op. arab.)

20



Schulen hat zwar die jordanische Regierung keine negative Einstellung 
gezeigt; sie gibt aber auch keine ermutigenden Zuschüsse dafür.

Bis zur israelischen Eroberung Westjordaniens betrachteten sich die 
Kirchen in Jordanien als die glücklichsten im ganzen arabischen Orient 
(mit Ausnahme des Libanon, selbstverständlich!).

3. Die Kirchen in Ägypten

Die juristische Entwicklung, die wir heute in Ägypten beobachten, läßt 
sich besser beurteilen, wenn wir die Gesetze, die das Personenstandsrecht 
betreffen, gleichzeitig im muslimischen und im christlichen Bereich be­
trachten.

Von der Herrschaft der Zentrale in Istanbul weit entfernt und von der 
Abhängigkeit der Türken viel früher als die übrigen Länder des Nahen 
Ostens befreit, gelang den Ägyptern eine verhältnismäßig raschere Ent­
wicklung zur Selbständigkeit und zur modernen Staatsautonomie, als es 
den anderen arabischen Völkern gegönnt worden ist.

Mit dem Gesetz Nr. 13 vom 13. Oktober 1925 wurde eine erste einheit­
liche Gesetzgebung für alle Bürger, ob Muslime oder nicht, verkündet. Be­
troffen waren zunächst Fragen der Vormundschaft, (Wisayat), der Proku­
ra (Wikalat), und des Interdikts (Kuratel: qaimumat). Diese drei wurden 
dem Schari'a-Gerichte und der Kirchenjurisdiktion entzogen und einem 
staatlichen Justizgericht zugeteilt. Die Christen haben eigentlich nicht so 
sehr dagegen protestiert, ob der Prokurator oder der Vormund von dem 
einen oder von dem anderen bestellt ist; das spielt doch keine Rolle für 
das Dogma oder für die Moral.

Mit dem Gesetz Nr. 77, im Jahre 1943, ist wieder ein für alle Muslime 
gültiges Erbschaftsgesetz erlassen worden, gleich welchen Figh-Systemen 
oder Konfessionen sie angehörten. Das traf die Muslime mehr als die 
Christen, weil die Sunniten ihren Töchtern nur in bestimmten Fällen Erb­
schaft erlauben. Die Schiiten aber geben der Frau volles Recht, Erbin zu 
sein. Die Christen wurden dadurch nur indirekt betroffen: Sie mußten 
die Vielfalt der kanonischen Responsa entsprechend koordinieren und 
mandie anachronistischen Entscheidungen fallen lassen.

Die orthodoxen Armenier folgten bis dahin immer noch dem „Liber 
sententiarum judiciarum" von Mekhitar Gosch (Gos) aus dem 12. Jahr­
hundert, den man in Etschmiadzin im Jahre 1880 herausgegeben hatte. Die 
orthodoxen Kopten hatten ein Personenstandsrecht, das sie im Mejliss Mil­
li (d.h. im Oberen Kirchenrat) im Jahre 1938 verfaßt hatten20. Ein er-

!° Bis dahin galt noch eine „summa canonica" von Philoteos Awad, Cairo 1896 (op. 
arab.).

Man vergleiche auch dazu die interessante Untersuchung von C. Delle/ - G. Müller, Die 
koptische Kirche zwischen Chalkedon und dem Arabereinmarsch, in Zeitschrift für Kirchen- 
geschidite, Stuttgart 1964, 271—308, besonders 288 ff.

Freilich, die Angaben des Herrn Müller sollten nun erweitert und teilweise ergänzt 
werden, durch die neuesten Veröffentlichungen von Dr. Martiniano Roncaglia, Histoire de 
l'Eglise Cople, Tomes I (1966), II (1969), III (1971), IV (1973), Erscheinungsort für alle Bände: 
Beirut, Verlag: Dar al Kalima.

21



neuerter Gesetzentwurf seitens der Kopten wurde im Jahre 1955, sozu­
sagen mangels Legitimität, von der Regierung abgelehnt. Die Syrisch-Or­
thodoxen benutzten eine Verkürzung des „Ktobo d-Hudoye" — Liber Di- 
rectionum — des Bar Habri (aus 'Abra und nicht Bar Hebri — Hebraeus), 
die Johannes Daulabani im syrischen Verlag „Beit al Makdes" in Jeru­
salem im Jahre 1929 veröffentlicht hatte. Alle diese Gesetzessammlungen 
sind seit dem Jahre 1955 außer Kraft gesetzt worden, da die ägyptische 
Regierung ein einheitliches Bürgerrecht (Gesetz Nr. 462 vom 21. Sept. 
1955, in Kraft getreten am 1. 1. 1956) erlassen hatte, wodurch die Schari'a 
und die Milli-Gerichte in Sachen „Personenstandsrechte" aufgehoben wur­
den.

Die sogenannten Nationalgerichte, die schon seit dem Jahre 1949 allen 
Ausländern gegenüber exklusive Kompetenzen auf diesem Gebiet genos­
sen, traten an ihre Stelle. Durch diese Nationalisierung bzw. Säkulari­
sierung der Gerichte hat man eine gewisse Gleichheit unter den Bürgern 
geschaffen, aber die Ungleichheit in der Gesetzgebung blieb weiter, und 
somit auch die indirekte Ungleichheit vor dem Gericht.

Gemäß Art. 6 dieses Gesetzes müssen die Gerichtsentscheidungen für 
islamische Bürger nach den Paragraphen des Art. 280 gefällt werden (also 
nach dem herkömmlichen Schari'a-Gesetz); für die Nicht-Muslime aber 
nach „ihrem Gesetz". Der zivile Richter entscheidet also in zwei verschie­
denen Richtungen: Wenn der Bürger Muslime ist, entscheidet er nach mus­
limischem Recht, wenn der Bürger, der bei ihm Recht sucht, ein Christ ist, 
dann muß er nach seinem Gesetz entscheiden. Nun, was unter „Gesetz 
der Nicht-Muslime" zu verstehen ist, bleibt ungewiß. Einige Richter ver­
stehen darunter nur die Thora (für Juden) und nur das Evangelium (für 
Christen), also kein Kirchenrecht, keine Sammlungen usw., während an­
dere Richter sich auf die besonderen Kanones der verschiedenen Kirchen 
beziehen. Dieses Dilemma zwang viele ägyptische Rechtsgelehrten, sich 
um ein gründliches Studium der kirchlichen Gesetze zu bemühen.

Dennoch taucht die Ungleichheit wieder auf in dem darauffolgenden Art. 7 
desselben Gesetzes, wonach die konfessionellen Gesetze nur eine begrenz­
te Verpflichtungskraft besitzen, während die muslimischen Gesetze alle 
Muslime zwangsweise unter ihrer Herrschaft halten. Was soll das heißen?

Wenn zwei Christen sich vor dem Gericht zum Islam bekennen, verliert 
das christlich-konfessionelle Gesetz jede Wirkung über beide Parteien. 
Im Gegenteil aber können zwei Muslime ihre Bekehrung zum Christentum 
vor demselben Gericht nicht geltend machen, um sich z. B. in Sachen der 
Ehe oder Adoption (was im Islam verboten ist) durch die Anwendung 
von konfessionellen. Gesetzen begünstigen zu lassen.

Jedenfalls schließen die Art. 486 bis 504 aus der Kompetenz der reli­
giösen Gerichte (Schari'a sowie auch Mazhabi oder christliche Gerichte) 
das Vermächtnis (Legat) aus. Es gehört nicht mehr dazu, wurde aber trotz­
dem unter die Personenstandsrechte und nicht etwa unter Verträge und 
Obligationen ins Zivilgesetz aufgenommen.

Ähnliche „materielle Angelegenheiten", aus denen — juristisch gespro­
chen — ein „jus in rem potius quam jus in personam" entsteht (wie Te­
stament, Waqf im Sinne von Wohltätigkeitsstiftungen usw.), werden vom 
muslimischen Gesetzgeber als Erfüllung von religiöser Pflicht (Tasadoq)

22



betrachtet und daher weiter im Personenstandsrecht behandelt, genauso 
wie die Unterhaltgewährung zwischen Ehegatten oder zwischen den nächst­
stehenden Verwandten (Sohn-Vater, Enkelkind-Großvater usw.).

Aus dieser Perspektive bleiben keine juristischen Besonderheiten, die 
den christlichen Kirchen eigen wären, es sei denn, die einzige „Dota" oder 
Mitgift, die ja in den arabischen Begriff des „Mahr" nicht paßt und in den 
islamischen Fiqh unbekannt ist (sowohl dem Ausdruck, als auch dem Be­
griff nach). Es gibt dort keine Mitgift. Der Mann bezahlt für sein Weib und 
nicht umgekehrt. Dazu kämen noch die finanziellen Folgen einer Verlo­
bung zwischen Christen, wo dies noch Sitte ist.

Diese juristisdien Besonderheiten in den christlichen Gemeinschaften 
können also einzeln aufgezählt werden; sie aber in einer umfassenden 
juristischen Definition zu beschreiben, ist unmöglich. Da gibt es z. B. fi­
nanzielle Fragen, Stiftungen, Entschädigung für ein nicht mehr gewähr­
tes Verlöbnis und Entschädigung für Ehescheidung, Gebühren für nota­
rielle Prokuration usw., das sind alles Zuständigkeiten, die nicht in einen 
einzelnen Begriff passen können. Umso weniger kann man sie bei allen 
muslimischen Staaten konkret bestimmen: ihre Zahl und Reichweite wech­
seln audi von Land zu Land21. Anders als im international bekannten Recht 
hängt hier das Personalstatut grundsätzlich mit der Religion des einzelnen 
zusammen, und mit den ethnologischen Sitten, die in den religiösen Be­
reich einbezogen wurden. Wo die Religion des einzelnen nichts zu emp­
fehlen oder zu verbieten hat, hört das Personenstandsrecht auf. Rechnet 
man die Kopten mit den übrigen 11 christlichen Kirchen des Nahen Ostens 
zusammen und die 6 Hauptsekten des Islam mit den zwei rabbinisdren 
Richtungen, bekommt man ein Bild von den Schwierigkeiten, die einem 
entgegentreten, wenn man versucht, einen Überblick über dieses Tohu­
wabohu zu gewinnenl Trotzdem hoffe ich, meine Leser nicht allzusehr 
enttäuscht zu haben!

4. Der Sonderlall Libanon

Im Libanon gelten währenddessen die Kompetenzen, die laut Gesetz vom
2. 4. 1951 allen 12 Konfessionen (Nicht-Muslime) zugeschrieben wurden. 
Dieses Gesetz regelt die Zuständigkeiten der religiösen Gerichte im Li­
banon.

Die Personalstatuten der verschiedenen Glaubensgemeinschaften wur­
den im Laufe des Jahres 1951 der Regierung vorgetragen, aber nicht als 
neue Gesetzgebung, sondern als Niederschlag des bisherigen Gewohn­
heitsrechtes, das nun aufgeschrieben und kodifiziert wurde in einzelnen 
„Gesetzentwürfen" der verschiedenen Konfessionen.

Daher die Tolerierung dieser „Gesetzentwürfe" der Konfessionen, denen 
die staatliche Billigung bisher verweigert wurde.

!1 Vgl. Ahmad Salameh, Al Wasit, 42—44 und 85.

23



In der Übersetzung dieses Gesetzes vom 2. 4. 1951 bei A. Bergmann, 
„Internationales Ehe- und Kindschaftsrecht" habe ich viele Ungenauig­
keiten festgestellt22.

Zuerst in der Zählung der anerkannten muslimischen Gemeinden im 
Libanon. Es sind folgende fünf: die sunnitische, die schiitische, die dru- 
sische, die alauitische (und nicht die klauitische!) und die ismaelitische.

Die anerkannten christlichen und jüdischen Gemeinden bzw. Glaubens­
gemeinschaften sind im Art. 1 des Gesetzes vom 2. 4. 1951 einzeln ange­
führt. Diese sind: die Maroniten, die Lateiner (nicht die römisch-katho­
lischen wie es bei Bergmann zu lesen ist), die griechisch-katholischen d. h. 
die Melkiten, die armenisch-katholischen, die chaldäisch-katholischen und 
die syrisch-katholischen. Somit haben wir sechs katholische Kirchen im 
Lande.

Danach kommt die griechisch-orthodoxe Glaubensgemeinschaft (minus 
recte Gemeinde) die armenisch-gregorianische, die evangelische (ab 1951 
werden die bis dahin genannten Protestanten nicht mehr so genannt, son­
dern als Evangelische bezeichnet, gleich ob Lutheraner, Anglikaner, Pres­
byterianer usw.) die assyrisch-chaldäische also die nestorianische und die 
syrisch-orthodoxe.

Fünf einerseits, sechs andererseits und dazu die jüdische Glaubensge­
meinschaft mit einem eigenen Rabbinat in Beirut, und die fünf muslimi­
schen, zählen zusammen 17 Konfessionen, die heute offiziell im Libanon 
anerkannt sind.

Was ich am meisten in dieser Sammlung Bergmanns bedauert habe, 
ist folgendes: Es scheint, als ob die griechisch-orthodoxe Glaubensgemein­
schaft im Libanon dem Recht der griechisch-hellenischen Kirche unter­
steht, wie es in dem bürgerlichen Gesetzbuch von Griechenland nieder­
gelegt ist.

Das ist völlig falsch, denn die Griechisch-Orthodoxen des Libanons ha­
ben, genau wie die Maroniten und die Lateiner, ihre eigenen Gesetze 
arabisch redigiert und der Regierung vom Libanon vorgelegt.

Dabei haben die Urteile ihrer Gerichte die praktische Rechtskraft, wie es 
sich gebührt, ohne daß sie irgendwelche Paragraphen des griechisch-hel­
lenischen Bürgerlichen Gesetzbuches zu zitieren brauchen. Diese sind den 
konfessionellen Gesetzen natürlich ähnlich, stimmen aber nicht immer über­
ein, und sind jedenfalls verschiedentlich redigiert.

Noch irreführender scheint mir bei Bergmann die Angabe, daß für die 
„evangelische Gemeinde die Grundsätze des evangelischen Kirchenrechtes 
gelten, wie dieses die Grundlage der Gesetzgebung in den skandina­
vischen Staaten bildet. Es sei insoweit auf das Recht von Schweden ver­
wiesen." Das ist wieder falsch, denn die evangelische Glaubensgemein­
schaft im Libanon hat auch ihre eigenen Gesetze selbst kodifiziert und der 
Regierung wie alle anderen Konfessionen vorgelegt. Seitdem werden sie 
rechtsmässig verwendet und von den zivilen Vollstreckungsämtern wie 
alle anderen behandelt.

In der neuesten Sammlung der Jesuiten-Universität zu Beirut, unter

12 Vgl. Bergmann Alex. Internationales Ehe- und Kindschaftsrecht, 1 Aufl. Berlin 1926—28' 
III, Aufl. Frankf./Main 1964, Band III, sub verbo .Libanon", 3—9.

24



„Documents Huvelin Nr. 1" wurden alle diese kirchlichen bzw. konfes­
sionellen Gesetze zusammen veröffentlicht.

Leider muß ich hier auch hinweisen, daß nur der arabische Text richtig 
ist, die französischen Übersetzungen (— die Ausgabe ist zweisprachig —) 
sind jedoch höchst verdächtig, wenn nicht absolut untreu, da öfters 
widersprüchliche Ausdrücke verwendet werden, oder der echte Wortsinn 
des Originals völlig entfremdet worden ist.

Um die Situation bei uns etwas näher zu bringen, komme ich nun auf 
die Zuständigkeiten der religiösen bzw. konfessionellen Gerichte im ein­
zelnen. Ich habe schon die Zuständigkeit über Ehevertrag, Voraussetzung 
der Eheschließung und Verpflichtungen der Ehegatten (Art. 273) oben 
erwähnt. Es gehört noch dazu die Kompetenz über: Kindschaft, Legitima­
tion der Kinder und deren Wirkungen und gesetzlichen Folgen, — 
die Adoption, die elterliche Gewalt und die Sorge für die Kinder (Art. 4) 
— die Zuerkennung und Bemessung eines laufenden Unterhaltes zwischen 
Ehegatten, und zwar im Verlauf eines Scheidungs-, Trennungs- oder Nich­
tigkeitsverfahrens (Art. 5).

Die Zuerkennung und Bemessung eines laufenden Unterhalts für Eltern 
oder umgekehrt für Kinder, also zwischen Aszendenten und Deszenden­
ten. (Art. 5 Nr. 2).

Die Zuerkennung und Bemessung einer Entschädigung im Falle der Nich­
tigkeit oder Auflösung der Ehe. (Art. 5 Nr. 3).

Zur Zuständigkeit der religiösen Gerichte gehört auch die Bestellung 
eines Vormundes, die Abnahme seiner Rechnungslegung und gegebenen­
falls seine Abberufung. Der Präsident des geistlichen Gerichtes, sowie der 
von ihm Beauftragte, kann von dem Verwalter des Vermögens des Mün­
dels die Vorlage der Rechnungen so oft verlangen, als er es für nötig 
hält.

Der Vormund selbst hat das Recht, nach Billigung des geistlichen Ober­
hauptes von dem Verwalter (Geschäftsführer) die Vorlage derselben Rech­
nungen vor dem Zivilgerichte zu verlangen (wenn es für die Interessen 
des Mündels opportun erscheint). (Art. 6).

Die „Waqf" oder Wohlfahrtstiftungen, sowie alle Kult- und kirchlichen 
Gebäude (= Klöster, Konfessionelle Schulen, Friedhöfe usw.) unterstehen 
den kirchlichen Kompetenzen. (Art. 7—8).

Das Gesetz für die Erbfolge und Testamente ist inzwischen im Jahre 
1959 modifiziert worden (Gesetz vom 23-6-1959), d. h. die kirchlichen Ge­
richte können nunmehr allein im Falle einer Erbschaft klerikaler oder reli­
giöser Ordensmitglieder kompetent sein. Sonst ist jede andere Erbschafts­
frage an das zuständige Zivilgericht zu verweisen (Art. 9—11 und ihre 
Modifizierung nach Art. 94—95 und 119—122 vom 23. 6. 59).

Zuständigkeit auch für die notarielle Prokuration, wenn es sich um eine 
Anklage beim kirchlichen Gericht handelt (Art. 12).

Die Kosten der geistlichen Gerichtsbarkeit werden auch von den kirch­
lichen Behörden entschieden und bestimmt. (Art. 13).

Zur Entscheidung über den Ehevertrag und seine Wirkungen ist dieje­
nige religiöse Behörde zuständig, vor der die Ehe, gemäß den Grund­
sätzen und der im Art. 14—15 bei gemischten Ehen bestimmten Zustän­
digkeit, geschlossen ist.

25



Liegen zwei oder mehr Eheverträge vor, von denen nur einer den oben 
angegebenen Voraussetzungen entspricht, so ist nur diejenige Behörde 
zuständig, vor welcher die gültige Ehe geschlossen worden ist.

Bei gemischten Ehen muß die Eheschließung grundsätzlich vor der reli­
giösen Behörde erfolgen, welcher der künftige Ehemann angehört, sofern 
nicht der künftige Ehegatte, in einer schriftlichen und von beiden Unter­
zeichneten Vereinbarung, die Glaubensgemeinschaft der künftigen Ehefrau 
wählt und sich bereit erklärt, sich deren konfessionellem Recht zu unter­
werfen. (Art. 15).

Eine Ehe ist jedoch nichtig, die im Libanon vor einer Zivilbehörde zwi­
schen zwei Libanesen geschlossen wird, die einer christlichen bzw. jüdischen 
Glaubensgemeinde angehören (Art. 16).

Das bedeutet nun nicht, daß ein Libanese nicht eine Zivilehe eingehen 
kann, wenn er es unbedingt wünscht. Er braucht nämlich nur nach Zy­
pern zu gehen und dort läßt er sich zivil trauen, kehrt zurück, mit einer 
Bescheinigung, daß er geheiratet hat, und wird dann als solcher im Stan­
desregister eingetragen.

Steht aber fest, daß ein Ehegatte bei der 'Eheschließung vor den zuständi­
gen geistlichen Behörden bereits durch eine frühere Ehe gebunden war, 
so wird er mit Gefängnis von einem Monat bis zu einem Jahr bestraft. 
(Art. 19).

Die religiösen Gerichte können in dringenden Fällen und in Angelegen­
heiten, die zu ihrer Zuständigkeit gehören, bei dem Innenministerium 
(und nicht bei dem Minister des Innern, wie es bei A. Bergmann, op. cit. 
III, Libanon 8, zu lesen ist!) beantragen, daß der Beklagte an der Abreise 
(aus dem Lande) gehindert werde (Art. 21).

Dabei sind die Gründe des Antrages anzugeben und die Bestimmungen 
der allgemeinen Gesetze zu beachten.

Die religiösen Gerichte müssen von Amts wegen eine Klage wegen Un­
zuständigkeit abweisen, wenn die Angelegenheit nicht eindeutig zu 
ihrer Zuständigkeit gehört. Dabei spielt keine Rolle, daß von keiner Seite 
ein Ein wand dagegen erhoben wurde. (Art. 23).

Der Appellationshof ist in diesem Falle heute nicht mehr kompetent 
über die Rechtslage zu urteilen, sondern der Kassationshof, (laut Art. 24 
und dessen Modifizierung durch das Dekret vom 12. 6. 1959 Art. 39 § 5), 
der auch eventuelle Konflikte zwischen zwei Urteilen, von denen das eine 
von einem Zivilgericht und das andere von einem religiösen Gericht erlas­
sen ist, zu entscheiden hat. (Art. 25).

Urteile und Entscheidungen ausländischer konfessioneller Gerichte (zum 
Beispiel die Urteile der römischen Rota, oder der patriarchalischen Instan­
zen der Orthodoxen, die außerhalb des Libanon residieren), in Angelegen­
heiten, welche im Libanon dem religiösen Gerichte zugewiesen sind, kön­
nen nur auf Grund eines darauffolgenden und angehängten Vollstreckungs­
urteils exekutiert werden, zu dessen Erlaß nur die respektive konfessio­
nelle Obrigkeit im Libanon zuständig ist (und also nicht die Zivilgerichte, 
wie es bei Bergmann, loc. cit. zu lesen ist).

Religiöse Urteile von ausländischen und im Libanon nicht direkt oder 
indirekt vertretenen und anerkannten Konfessionen, (dies war lange Zeit 
der Fall der katholischen Chaldäer im Libanon, die von den maronitischen

26



Behörden betreut wurden, bis sie in letzter Zeit einen eigenen Bischof 
bekamen), können auf keinen Fall eine Vollstreckung durch die zivilen 
Behörden finden.

Schließlich, laut Art. 33, wurden die betroffenen Konfessionen verpflich­
tet, binnen einem Jahr (ab 2. 4. 51) ihre bisherigen Personalstatuten (und 
nicht etwa neue Gesetze), mit der Prozedur ihrer Gerichte der Regierung 
vorzulegen, zwecks ihrer rechtstaatlichen Billigung. Alle Konfessionen ha­
ben danach ihre Gesetze und Gewohnheiten kodifiziert und die so entstan­
denen — in Sprache der Ziviljuristen sogenannten — Gesetzentwürfe, wie 
verlangt, vorgelegt. Wegen der vorher erwähnten Reaktion, Streik der 
Anwälte und Manifestation vieler Zivilisten, wurden sie nun stillschwei­
gend — also ohne parlamentarische Billigung — als „traditionelle Ge­
setzgebung“ angenommen.

Zum Schluß dieser Studie könnte ich verschiedene Betrachtungen heran­
ziehen. Ich wähle nur kurze Schlagzeilen berühmter Denker, die sich in 
letzter Zeit mit unserem Sonderfall beschäftigt haben:

„Parmi les pays du Proche Orient, schrieb Georges Naccache — in 
L'Orient-Le Jour — Beirut 15. 6. 1971 —, et peut-etre meme compare ä 
quelques uns des pays les plus avances, ce Liban, — avec ces lacunes, 
ses anomalies, l'effroyable incurie de sa classe politique — peut s'honorer 
d’avoir cree, non pas certes une societe heureuse et juste, mais la societü 
peut-etre la moins inhumaine du monde!"

Nach langjähriger Erfahrung und objektiver Beobachtung unserer all­
täglichen Verhältnisse im Libanon ist der Franzose Paul Coron zu den 
folgenden philosophisch-juridischen Schlußfolgerungen gekommen:

„Le Liban est peut-etre le seul pays ä avoir decouvert ce secret que 
la vie tout entiere celles des hommes comme celle des peuples, n'est 
qu'un subtil accord qui entraine ä chaque instant une remise en cause 
de soi-meme, et qu'il faut limer peu ä peu nos differences pour les amener 
ä s’emboiter exactement dans la mortaise de Lamitie. L'assemblage, com­
me l'ensemble qui en resulte, est ä ce prix. Le Liban est sous le signe 
des grands consentements, ce qui est tout le contraire des läches aban- 
dons.

Son etonnante souplesse n'est ordinairement qu'une attention ä l'autre, 
une approche de l'esprit et du caractere de l'autre, une intuition tres 
süre de ce qu'il est, de ce qu'il sent et ä quoi des l'abord il consent . . .

Cela ne peut se faire que lentement comme tout ce qui mürit . . ,!"23
Wir Christen im Libanon halten die muslimische Gesetzgebung, also 

den Fiqh, für nicht so sehr feindlich, wie man es gewöhnlich annimmt, 
da jene Feindseligkeit, die uns — historisch und aktuell gesehen — trifft, 
mehr von der Gesinnung und Laune der jeweiligen Machthaber abhängig 
ist als von der Religion her. Ist er also freundlich, wird auch alles freund­
lich und friedlich unter den libanesischen Bürgern verlaufen. Und sonst 
muß man geduldig harren, bis er wieder weg ist, samt seiner Daula (= Re­
gierung, die vom Etymon her eine „periodisch wandelnde“ Machterschei­
nung ist!).

Die tief verankerten Kultur- und Zivilisationswerte tragen bald dazu bei, 
den vorübergehend zerrütteten Frieden und Eintracht wieder herzustellen.

” Paul Coron, Liban, souriante Splendeur, Beyrouth, 1972 (Minist. Information) 31—32.

27



DIE „AUTOKEPHALE ORTHODOXE KIRCHE 
VON MAZEDONIEN“’

DIMITRIOS S. CONSTANTOPOULOS 

Thessaloniki

A) Einleitung. Die Verwaltungsautonomie und die „Autokephalie* der 
orthodoxen Kirche von Skopje.

Im Juni 1958 hat die Patriarchalsynode der Serbisch-Orthodoxen Kirche 
zu dem Anliegen der „Mazedonischen Kirche", eine autonome Kirche 
zu werden, Stellung genommen. Der Bischof von Sitza als Referent der 
Synode bewies, daß dieses Anliegen gegen das Dogma und das ka­
nonische Recht der Orthodoxie verstößt. Das Anliegen wurde abgelehnt. 
Offenbar auf politischen Druck hat im Juni 1959 dieselbe Patriarchalsy­
node gerade den diametral entgegengesetzten Standpunkt bezogen und 
gewährte die „Autonomie“2. Aufgrund dieses Beschlusses wurde das Sta­
tut der Mazedonischen Orthodoxen Kirche, bestehend aus 168 Artikeln, 
erlassen.

Nach diesem Statut bekommt die „Mazedonische Kirche" ein eigenes 
Emblem, das verschieden von dem Emblem der Serbischen Patriarchalkir­
che ist, ferner erhält sie eine eigene Synode und eigene Messesprache, 
das sog. Mazedonische, und alle übrigen Organe genauso wie die Ser­
bische Kirche selbst. Der Metropolit dieser Kirche hat das Recht der wei­
ßen Kopfbedeckung, ist versehen mit einem Kreuz und 2 &■fxöXnta, d. h. 
genauso wie der Patriarch von Serbien, und ist der geistige Führer und 
der Hüter der Autonomie der „Mazedonischen Kirche". Er verwaltet diese 
Kirche zusammen mit der Synode in unabhängiger und freier Weise und 
entscheidet über alle „rein kirchlichen Angelegenheiten, Messe, religiöse 
Verwaltung" etc.

Der Patriarch begab sich zusammen mit dem Metropoliten von Skopje 
Dositheos nach Skopje und ordinierte dort 2 Bischöfe, Clemens von Mona- 
steri und Naoum von Vardar mit dem Sitz Stip. So bilden diese bei­
den und der Metropolit von „Mazedonien" Dositheos, Erzbischof von 
Skopje und Achris, die Synode der autonomen „Mazedonischen Kirche". 
Diese Synode stand in keiner organischen Beziehung zu der Patriarchal­
synode von Serbien, da ihre Bischöfe niemals an der Patriarchalsynode 
teilgenommen haben. Und dies alles geschah, obwohl der Patriarch for­
mell den Titel Patriarch der „Serbischen und Mazedonischen Kirche" bei 
den Behörden etc. führte. 1

1 Nadi einem Vorlrag, gehalten in der österreichischen Gesellschaft für Kirchenrecht in 
Wien am 14. Dezember 1972.

* Protokoll 57 der Sitzungen und Beschluß No. 6/959 der Serbischen Synode.

28



Die Autonomie der „Mazedonischen Kirche“ fand Anerkennung durch 
den Patriarchen Alexios von Moskau. Die „mazedonischen Organisa­
tionen" in Skandinavien etc. feierten die „Befreiung der Mazedonischen 
Kirche von dem ,Joch' des Serbischen Patriarchats".

Plötzlich verhandelte die „Mazedonische Synode“ im März 1966, aller­
dings ohne Resultat, mit der Serbischen Synode wegen Gewährung der 
Autokephalie. Ferner ersuchte sie durch das offizielle Schreiben 226 im 
Dezember 1966 um die Anerkennung ihrer Autokephalie. Diese Anerken­
nung wurde jedoch durch die Serbische Synode am 24. Mai 1967 ausdrück­
lich und strikt abgelehnt. Daraufhin erklärten sich die Bischöfe der „Ma­
zedonischen Kirche" selbst für autokephal, nachdem sie dazu die Genehmi­
gung der politischen Behörden einholten. Gleichzeitig (d. h. am 19. Juli, 
Schreiben No. 141) ersuchten sie um Anerkennung dieser Selbstausrufung 
zur autokephalen Kirche durch die Patriarchalsynode Serbiens. Wegen 
der Wichtigkeit dieses Schrittes der Kirche von Skopje beschloß die Pa­
triarchalsynode die Einberufung einer außerordentlichen Synode der 
’lepapxia (aller Bischöfe) für den 14. September 1967, die als einzigen Ta­
gesordnungspunkt diesen Akt der Mazedonischen Kirche hatte, welcher, 
nach ihrer Meinung, offenbar durch Einmischung des jugoslawischen kom­
munistischen Staates in die inneren Angelegenheiten der Serbischen Kir­
che entstanden sei.

Der Plan der Mazedonier von Skopje war klar: „Der Errichtung der 
Föderalrepublik von Mazedonien und der Anerkennung einer eigenen 
mazedonischen Sprache, auch die Errichtung einer autokephalen orthodo­
xen Kirche Mazedoniens folgen zu lassen."

B) Begründung der Beschlüsse der Synoden der Kirche Serbiens

Die Ständige Heilige Synode Serbiens hatte zuerst in ihrer Sitzung vom 
24. Mai 1967 (wie erwähnt) die Anerkennung der Autokephalie abgelehnt, 
und zwar mit folgender Begründung:

§ 1. Die Voraussetzungen der Autokephalie

Die Kirche Mazedoniens erfüllt nicht die erforder­
lichen Voraussetzungen um autokephal zu werden.

1. Sie besteht nur aus 3 Bischöfen.
Diese Zahl ist nicht ausreidiend, weder für die Wahl noch für die Ab­

urteilung eines Bischofs im Falle von Verfehlungen etc.

a) Wahl: Nach dem 4. Kanon der 1. ökumenischen Synode ist die Min­
destzahl hierzu 1 Metropolit und 3 Bischöfe, d. h. im ganzen 4. Dasselbe 
bestimmt der 13. und der 49. Kanon. Die Wahl aber ist die Folge des Todes 
oder der Demission eines Bischofs. In diesem Falle gäbe es überhaupt nur 
noch den Metropoliten und 1 Bischof, d. h. im ganzen 2.

29



b) Prozeßverfahren: Was die Aburteilung eines Bischofs betrifft, gilt der 
Kanon der heiligen Synode von Konstantinopel von 394 „ hyjSe r.apa spiffiv, 
HYjtol ys itapd düo, -4v öiceöOuvov doxt|io^ö|isvov y.aOa;petoOai". Im Falle der Kirche 
Mazedoniens würde es nur einen Bischof geben, der an dem Richterkolle­
gium teilnehmen könnte!

2. Wie steht es überhaupt in der „Mazedonischen Kirche" mit der Zahl 
der Priester und der Geistlichen? Ist sie ausreichend? Die „Mazedonische 
Kirche" spricht überhaupt nur von 334 Priestern und 54 Kloster-Geist­
lichen, Mönchen und Nonnen. Aber die Mönche und die Nonnen bilden 
keinen Teil des Klerus. Daher können sie nicht in die Zahl der Geistli­
chen einbezogen werden. So bleibt die Zahl des Klerus unbekannt. In 
ihrem Gesuch spricht die „Mazedonische Kirche" von 814 kirchlichen Ge­
meinden und Klosterverwaltungen, während sie an anderer Stelle 953 Kir­
chen und Kapellen und 86 Klöster und Klosterbesitzungen aufzählt. Wenn 
wir die vorhin erwähnte Zahl von Priestern und Mönchen etc. abziehen, 
dann sind 814 — 334 = 480, d. h. die Mehrheit der christlichen Gemein­
den, sowie 953 — 334 = 619 von Kirchen etc., d. h. die Mehrheit von 
Kirchen ävsu Espdiuv'. (ohne Priester).

Auch ist eine sehr große Zahl von Klöstern ohne Mönche (86—54 = 32), 
zumal viele Klöster mehr als 1 Mönch haben etc. Es hilft nichts, wenn die 
„Kirche Mazedoniens" noch 64 Theologiestudenten dazu rechnet, die noch 
in der Ausbildung begriffen sind.

3. Die „Kirche Mazedoniens" verfügt nicht über eine Schule für die 
Ausbildung der Priester. Nicht, einmal in Ihrem Statut ist die Errichtung 
einer Priesterschule vorgesehen. Sie nützt nur die Früchte der Priester­
schule der Kirche Serbiens, von der sie jetzt getrennt werden will, aus.

So liegen die materiellen Voraussetzungen für die Gewährung der 
Autokephalie nicht vor. Es fehlen die organische Gliederung sowie über­
haupt wesentliche substanzielle Voraussetzungen.

§ II. Verstöße gegen das Kanonische Recht der Orthodoxie

1. Verfahren: Die Handlungsweise der Mazedonischen Kirche, wird wei­
ter in der Begründung festgestellt, verstößt gegen das kanonische Recht 
der Orthodoxie.

Die Patriarchalkirche Serbiens muß überzeugt sein, daß der Metropolit 
und die Synode von „Mazedonien" in der Lage sind, ihre Kirche allein 
zu verwalten. Dagegen spricht die Verletzung des erzbischöflichen Eides 
des Metropoliten von „Mazedonien", den er zum zweitenmal bei seiner 
Inthronisation durch unseren Patriarchen gegeben hat, nämlich „daß er die 
kanonische Einheit mit der Serbischen Kirche aufrechthalten wird" (wört­
liche Übersetzung). 2

2. Kanonisches Recht: Die „Mazedonische Kirche" behauptet, daß sie sich, 
aufgrund der Kanones der Orthodoxie selbst zur autokephalen Kirche 
erhoben hat. Sie erwähnt aber keinen solchen Kanon, weil es den eben

30



nicht gibt. Wie kann man aber dieser Kirche die orthodoxe Bevölkerung 
Mazedoniens anvertrauen3?

a) Intervention der staatlichen Gewalt
Der willkürliche Beschluß der Selbsterhebung zur autokephalen Kirche 

wurde, wie Metropolit Dositheos in gemeinsamer Sitzung vom 18. Nov. 
1966 der Serbischen Synode mitteilte, dem „Exekutiv-Organ von Maze­
donien" vorgelegt, „welches uns mitteilte: wir sind im Rechte, wenn wir 
die Autokephalie verlangen"!

Wie ist diese politische Intervention möglich?
Die heiligen Kanones bestimmen expressis verbis folgendes:

al) Kompetenz der Patriarchalsynode Serbiens
Das Problem der inneren Kirchenorganisation gehört ausschließlich zur 

Kompetenz der serbischen Patriarchalsynode. Das heißt: Die juristi­
sche Kompetenz für die Erhebung einer Kirche zur Autokephalie hat 
die orthodoxe Mutterkirche. Dieses wiederholt die „Weitere Synode Ser­
biens" in ihrer Sitzung vom 14.—19. September', auf den 98. Kanon von 
Karthago verweisend. In derselben Sitzung wird ausgeführt, daß diese 
Entscheidung letztlidi auf den Willen der Mutterkirche zurückgehen muß. 
Aus der Geschichte der orthodoxen Kirche wissen wir5, daß alle Kirchen 
ihre Autokephalie und Unabhängigkeit entweder 1. von den heiligen Apo­
steln oder 2. von den ökumenischen Synoden, oder 3. von den Synoden 
der autokephalen Kirchen“ (wenn es sich um Teile ihrer autokephalen 
Region handelt) erhalten haben.

Eben die Lösung lokaler Probleme der autokephalen Regionen wurde 
der Weiteren Synode der autokephalen Kirche übertragen’. Gerade das­
selbe führt die „Weitere Heilige Synode Serbiens" aus3. Ilievski bemerkt 
im Sinne der Absichten der Mazedonischen Kirche, „eine fremde kirchliche 
Kompetenz (das ökumenische Patriarchat!) überträgt ihre Zuständigkeit 
einer anderen fremden Kirche" (der autokephalen serbisch-orthodoxen 
Kirche9).

a2) Verbot politischer Interventionen
Die Kanones verbieten streng die Intervention der politischen Gewalt. 

Die Priester, die davon Gebrauch machen, und ihre Anhänger „xaOcupEiaOco 
zat acpopirioOo)" sagte der 30. apostolische Kanon10.

Ähnlich spricht der 12. Kanon der 4. ökumenischen Synode von den 
Metropoliten, deren viele in der damaligen Zeit autokephal waren. An­
dererseits, wenn der 4. Kanon davon spricht, daß die politische Gewalt 
über die Ernennung von Metropoliten nicht entscheidet, so dürfte dieses 1

1 Siehe auch Done Ilievski Smislata na nekoi ot pori protiv avtokefalija na Make- 
donskata Prasvoslavna Crkva, (Der Sinn der Reaktion gegen die .Autokephalie“ der 
Mazedonisch Orthodoxen Kirche) Skopje 1970, S. 57 (Vgl. BcßX’. 1S70 AyyektaouXog, S. 
76 ff. Institut für Balkan Studien (auf griechisch).

* ’A-'-fEAÖirouXog op. cit. S. 18. 
i ’AffeXöicovXog op. cit. S. 18.
8 ’A-jfsXdjLOvXo; op. cit. S. 19.
1 Vgl. Kanon 98 der Karthago-Synode.
“ ’A-'-fEXoicooXo; op. cit. S. 19.
” Op, cit. 5—7.
10 Ebenfalls der 3. Kanon der 7. ökumenischen Synode.

31



umso mehr gelten, wenn es sich um die noch wichtigere Entscheidung 
über die Autokephalie einer Kirche handelt, zumal die autokephalen Kir­
chen sogar aus mehreren Metropoliten bestehen.

Die „Kirche Mazedoniens" sagt, die „Weitere Heilige Synode Serbiens'"1, 
„beging einen großen Fehler, der bestimmt nicht wegen Unkenntnis der 
Mitglieder der Mazedonischen Synode entschuldigt werden kann, als 
sie ihr Anliegen damit begründete, daß die sozialistische Demokratie 
Mazedoniens ein föderalistischer Gliedstaat11 12 mit begrenzter Zuständig­
keit sei".

Daher erwähnt Ilievski in seiner zitierten Arbeit, daß die orthodoxe 
Kirche Serbiens, mit ihrer Entscheidung gegen die Autokephalie der Kir­
che Mazedoniens, weder die Verfassung Jugoslawiens noch die staatliche 
Existenz der „Mazedonischen Nation respektierte"13.

Wenn aber die politische Gewalt in Staaten, in welchen die Orthodoxie 
eine Staatsreligion ist, über die Autokephalie nicht entscheiden kann, umso 
mehr gilt es in Staaten wie Jugoslawien, wo der Art. 46 der Verfassung 
den religiösen Glauben zur Privatsache der Bürger erklärt und in welchem 
die religiösen Gemeinschaften frei und vom Staat vollständig getrennt 
sind. Das Grundgesetz über den juristischen Status der religiösen Ge­
meinschaften14 schreibt dieses ausdrücklich vor und fügt hinzu: „Die re­
ligiösen Gemeinschaften sind frei in der Vollziehung ihrer Akte und 
ihres heiligen Dienstes".

Jedes offizielle Schreiben des genannten „Exekutiv-Rates von Maze­
donien würde verfassungswidrig sein und der Entscheidung des Verfas­
sungsgerichtshofes gemäß Art. 247 der Verfassung unterliegen".

a3) Gemischte Versammlung
Die „Kirche Mazedoniens" droht, sogar in strenger Diktion, daß sie die 

Versammlung von Geistlichen und Weltlichen der Metropolis von Ma­
zedonien einberufen wird, die angeblich (nach ihrer Meinung) zuständig 
ist, darüber zu entscheiden. Zu dieser Art „Erpressung", wie die Serbische 
Synode in ihrem Beschluß vom 24. Mai 1967, sowie die „Weitere Serbi­
sche Synode" in ihrem Beschluß vom 14. und 15. September 1967, diese 
Drohung charakterisieren15 *, meinen beide erwähnten Synoden:

Diese Möglichkeit besteht nach kanonischem Recht der Orthodoxie nicht, 
weil „o£ wapaxa0v)jievoi. 8ev voiioOexoöv” „die beiwohnenden Weltlichen kein 
Recht setzen können"1“. Auch die Art. 84 und 85 des Statuts der Mazedo­
nischen Kirche enthalten keine solchen Möglichkeiten. Sie enthalten nur 
Kompetenzen zu sekundären Entscheidungen, die ausschließlich die Ver­
waltungsautonomie der „Kirche Mazedoniens" betreffen.

Wie kann also die „Kirche Mazedoniens", sagt die Serbische Synode in 
ihrem Beschluß vom 24. Mai, das fundamentalste Recht der Mutterkirche 
und der Serbischen Synode der Laiko-klerikalen Versammlung von Ma­
zedonien überlassen? Dabei verfügt die Mazedonische Kirche nur über 4

11 ’AffeX., op. cit. S. 17.
18 ’AffeX., op. cit. S. 17.
18 S. 145«., op. cit.
“ Rg.-Blatt-SFRJ vom 10. 3. 1965, No. 10, S. 295.
,ä ’AffeX., op. cit. S. 18.
18 Siehe 15. Kanon der 1. ökumenischen Synode, sowie 7. und 17. Kanon der „Proto- 

defteras", Synode von Konstantinopel (vgl. 'Affe/.. S. 13).

32



Mitglieder bei 34 Mitgliedern der Synode Serbiens! Die „Weitere Synode 
Serbiens" in ihrer Entscheidung vom 15. September 1967 fügt hinzu: 
in bezug auf die willkürliche Selbsterhebung zur Autokephalie, sowie in 
bezug auf die Drohung der Einberufung der „gemischten Versammlung 
Mazedoniens" beherrscht als juristisches Prinzip („Axiom") alle positiven 
Rechte die Idee und Regel: nemo plus juris transferre potest quam ipse 
habet17! Dieses Prinzip fand als 82. Kanon des Nomokanons in dem Mega 
Typikon gesetzlichen Niederschlag und Sanktion.

Die „Synode Serbiens" stellt ebenfalls fest, daß offenbar auch die Kir­
che Mazedoniens nicht überzeugt ist, daß die „Gemischte Versammlung 
Mazedoniens" zuständig sei, die Autokephalie auszurufen: Sonst würde 
sie nicht schriftlich ersuchen, daß die „Synode Serbiens" diese Entschei­
dung selbst trifft oder die Anerkennung der „Selbsterhebung" vornimmt.

a4) Das Erzbistum von Achris
Auch eine weitere, allerdings verfehlte Begründung ihres Schrittes wird 

von der „Mazedonischen Kirche" gegeben, d. h. „die falsche Behauptung, 
daß die orthodoxe Kirche von Mazedonien unter dem Namen Erzbistum 
von Achris als autokephale Kirche 800 Jahre lang bestanden hat." Die 
„Weitere Synode der Serbischen Kirche"18 * setzt fort:

„Das Erzbistum von Achris war niemals autokephal, weder in der 
byzantinischen Zeit, noch unter der Herrschaft der Bulgaren, der Serben, 
oder der Türken. Auch hat das ökumenische Patriarchat von Konstan­
tinopel, die Mutterkirche, niemals eine solche Autokephalie anerkannt.

Daher konnten der Patriarch von Konstantinopel Dionysios I. und sei­
ne Synode den Erzbischof Theophanes von Achris entthronen. An seiner 
Stelle wurde der Metropolit von Sofia Maletios gewählt10.

Es kann auch kein Vergleich zwischen der heutigen orthodoxen „Kirche 
Mazedoniens" und dem Erzbistum von Achris gezogen werden. We­
der hatte dieses Erzbistum jemals rein „mazedonischen Charakter“, 
noch hatte es je den Titel „Mazedonisch". Das kann ohne weiteres schon 
aus den Unterschriften und den Titeln der jeweiligen Erzbischöfe von 
Achris entnommen werden.

Beispiele haben wir aus der Zeit, in welcher, selbst nach dem 
zeilgenössichen mazedonischen Historiker unserer Zeit, das Erzbistum 
von Achris einen „slavischen Charakter" erhielt (1541 als Erzbischof Pro- 
choros seinen Dienst antrat) und die Erzbischöfe autochthon waren.

Selbst Prochoros unterschrieb, „Prochoros von Gottes Gnaden, Erzbi­
schof der ersten Justiniana, der Serben, Bulgaren etc."20; ferner unter­
schrieb Gabriel21: Gabriel, von Gottes Gnaden, Erzbischof von der ersten 
Justiniana von Achris und aller Bulgaren, Serben, Albaner, Moldovla- 
chen etc.

„Auch diese autochthonen Erzbischöfe, sagt die „Weitere Synode Ser­
biens", fanden keinen Grund, ihre Kirche Mazedonische Kirche zu nennen".

17 ’A-ffsX., op. cit., S. 17.
18 ’A-pfsX., op. cit., S. 16.
10 Vgl. Kirchengesdiidrte von Dimevski, op.
“ Geizer, op. cit., S. 104.
21 Erzbischof Gabriel (1572—1580).

cit., S. 18, über Mazedonien.

33



Anläßlich der Feiern zu dem 5jährigen Jubiläum der „Autokephalen 
Kirche Mazedoniens" hielt „Erzbischof" Dositheos eine Rede, in welcher 
er ausführte22: Die Erhebung der Kirche Mazedoniens zur autokephalen 
Kirche hat eine Ungerechtigkeit wiedergutgemacht, die zu Lasten der 
„Mazedonischen Nation" geschehen ist, als vor 300 Jahren durch ein Fir- 
man des Sultans das Erzbistum von Achris beseitigt worden ist. Von 
griechischer Seite, sowie von seiten des ökumenischen Patriarchats wird 
mit Recht aber darauf hingewiesen, daß es sich hierbei um ein griechi­
sches Erzbistum handelte23.

a5) Schlußfolgerungen und Beschlüsse der Synoden der Kirche Serbiens
Sowohl die „Ständige Synode" Serbiens wie auch die „Weitere Synode 

der Flierarchie Serbiens", auf den oben erwähnten Argumenten fußend, 
kommen zu dem Ergebnis und beschließen folgendes:

Die „Kirche Mazedoniens" ist noch nicht reif, zu einer autokephalen Kir­
che erhoben zu werden. Dieses beweisen ihre geistlichen Führer seit 1958, 
auch mit allen ihren Akten und Handlungen, die mit einem vorgefaßten 
Ziel, unter Verletzung des orthodoxen kanonischen Rechtes und der durch 
die Geschichte entwickelten Prinzipien, vollzogen worden sind. Als Krone 
aller rechtswidrigen Handlungen kommt nun auch die aus nicht vorhan­
dener eigener Kompetenz vollzogene Selbsterhebung der „Kirche Maze­
doniens" zu einer autokephalen Kirche hinzu.

Die „Kirche Mazedoniens" separierte sich selbst und unter Verletzung 
des kanonischen Rechtes von der Mutterkirche und bildet eine schisma­
tische religiöse Organisation24. Schon vorher hatte die Ständige Synode 
in ihrem Beschluß vom 24. Mai erklärt: „Eine solche Selbsterhebung zur 
Autokephalie" würde immer von allen autokephalen Kirchen und von 
der Mutterkirche als „Schisma" betrachtet werden, „weil sie gegen den 
Willen der Mutterkirche verstößt25.

Die „Weitere Synode Serbiens" fügt hinzu26: „Durdi diesen willkürli­
chen Akt verletzte die Kirche Mazedoniens sowohl die grundsätzlichen 
juristischen Prinzipien über die Übertragung von Kompetenzen eines Or­
gans an das andere als auch den Geist der orthodoxen Lehre und die 
Kanones der orthodoxen Kirche schwer", und wurde des Schismas schul­
dig27 befunden.

Schisma verschulden nach der Lehre vom Heiligen Basilius „alle, die 
sich von der legitimen kirchlichen Hierarchie separieren und die Einheit der 
Kirche zerstören, gleichgültig, ob sie in religiösen Fragen den orthodo­
xen Glauben lehren."

Gerade zur Vermeidung von solchen „Schismata", fügt die „Weitere 
Heilige Synode Serbiens" hinzu, bevollmächtigt die ökumenische Synode 
„die Synoden der autokephalen Kirchen" selbst, wie die Serbische Synode 
eine ist, die Frage der Autonomie eines Teiles der zu ihrem Gebiet ge-

22 Rede vom 30. September 1972.
23 ’A-f-jsX., op. cit., S. 3 und 5.
“ So lautet der Beschluß der Weiteren Synode v. 14. September. Vgl. 'AyysX. op. cit.,

25 ’AyyeX., op. cit., S. 16.
2* ’AyyeX., op. cit., S. 18.
21 Vgl. Art. 9, Protodeftera Synode 15, und apostolischer Kanon I D (34).

34



hörenden Regionen, oder ihre engere oder weitere Unabhängigkeit (Au- 
tokephalie) zu entscheiden.

Andererseits, der Fortschritt der technischen Verkehrsmittel unserer 
Zeit bringt die Christen mehr zu engeren Kontakten und zur Einheit 
und nicht zur Trennung. Daher bildet die überlegte Separierung von der 
Mutterkirche einen Fall von „böswilliger Untergrabung der Fundamente 
der Kirche", oder aber entspringt sie einer außerordentlichen Notwendig­
keit. Solche Notwendigkeit besteht jedoch im vorliegenden Fall keines­
wegs, weil die Kirche von Skopje keiner Einschränkung in bezug 
auf'8 die religiösen oder ethnischen Fragen unterliegt, wie das Statut 
selbst der Kirche Mazedoniens und die durch die autokephale Kirche 
Serbiens gewährte Autonomie beweisen.

Daher entscheidet die „Weitere Heilige Synode Serbiens"29 jeden funk­
tioneilen oder kanonischen Verkehr mit der Hierarchie der „Kirche von 
Mazedonien" zu unterbrechen und der „Ständigen Synode der Ser­
bischen Kirche“ aufzutragen, die notwendigen Maßnahmen gegen die 
Protergaten des Schismas zu ergreifen. Die Strafe, wie wir wissen, ist 
zunächst KaOafpeaij und ä<?op!a|i6;-Exkommunikation und schimpfliche Ab­
setzung. Hier sei vermerkt, daß Done Iliewski, aus Anlaß der Einleitung 
solcher Maßnahmen im Jahre 1968, d. h. der Verweisung aller Bischöfe 
Mazedoniens an das zuständige kirchliche Disziplinargericht, das oben 
erwähnte Buch30 schrieb.

C) Beweggründe der Selbsterhebung zur autokephalen Kirche

Sehr interessant ist es, daß die „Weitere Heilige Synode" Serbiens auf 
die Frage nach dem Beweggrund dieser kirchenrechtswidrigen Akte und 
Handlungen, sowie der schwer normwidrigen Selbsterhebung der „Kirche 
Mazedoniens" zur autokephalen Kirche folgendermaßen zurückkommt:

„Welche ist die wirkliche Zweckmäßigkeit dieser kirchenrechtswidri­
gen Spaltung der Kirdie Serbiens?" „Wenn ein kleiner Teil unserer Kir­
che, bestehend aus 3 Provinzen, die kaum 600.000 Gläubige aufwei­
sen, und zwar (wie oben nachgewiesen) ohne Priesterschule, mit sehr 
mangelhaftem Klerus und auf antikanonische Weise sich willkürlich von 
der Mutterkirche aufgrund angeblicher historisdier Redite trennt, wird 
eine Zersetzung der Einheit des Kirchenkörpers verursacht."

Dadurch wird das allerschlechteste Beispiel, sowohl im Inland, wie 
auch im Ausland31 gegeben. Vorher wird auch als Grund (wie oben 
hervorgehoben) „böswillige Untergrabung der Fundamente der Kirche" an­
gegeben. Was die orthodoxe Kirche Serbiens als wirklichen Grund die­
ser Verfehlung der „Kirche Mazedoniens" ansieht, geht recht deutlich aus 
ihren folgenden Feststellungen hervor:

u 'AffeX., op. eit., S. 19,
2" Texte in griechischer Übersetzung. ’A-ffsX.., op. cit., S. 15. 
“ S. o. S. 31, Anm. 3.
31 Vgl. Texte ’A-f-feX., op. cit., S. 19.

35



1. Die politische Intervention in die inneren Angelegenheiten der Kirche 
ist unzulässig.
2. Das Erzbistum von Achris kann in historischer und sonstiger Hinsicht 
keineswegs als Mazedonische Kirche bezeichnet werden.
3. Der Patriarch der autokephalen Serbischen Kirche trägt den Titel und 
ist formell und materiell „Patriarch der Serben und Mazedonier"32 in Ju­
goslawien.

„Auch das Erzbistum von Serbien sowie das Patriarchat von Pek hat­
ten in der mittelalterlichen Zeit serbischen Charakter". Deswegen unter­
schrieb „der Heilige Sabba als Erzbischof aller serbischen- und Küsten­
länder".

Daraus schließt der Schriftsteller Ilievski in Skopje33, meines Erachtens 
mit Recht, daß der Beschluß der „Weiteren Heiligen Synode" Serbiens 
die bisher nicht beobachtete Andeutung enthält, die sich gegen die Exi­
stenz einer Mazedonischen Nation, sowie gegen den sozialistischen Staat 
dieser Nation richtet"34.

In Wirklichkeit sind sowohl die substanziellen, wie auch die formalen 
Beweggründe politischer Natur. In diesem Sinne schreibt die Times35: „It 
is certainly no more ecclesiastical Act, but an important political step 
towards national affirmation und national autonomy within the Yugos- 
lave State". Wir erwähnten schon, daß das politische Ziel der Führer Ma­
zedoniens der jugoslawische Expansionismus war, der sich drei Einzel­
ziele steckte, um zum Erfolg zu gelangen.
1. Erfindung einer Mazedonischen Nation als Substrat der politischen Be­
wegung im Sinne des „Politischen Nationalismus", der als Nationalitäts- 
prinzip zum Ausdruck bringt.
2. Errichtung eines Mazedonischen Staates als Anwendung dieses Prinzips. 
Neuerdings erhielt dieser Gliedstaat ein eigenes Außenministerium.
3. Errichtung einer unabhängigen „Mazedonischen Kirche" (autokepha­
len Kirche) in einem „unabhängigen oder souveränen" Gliedstaat Maze­
donien der föderalen Republik Jugoslawien.

Ich kann hier auf weitere Einzelheiten nicht eingehen. Weil aber, wie 
oben festgestellt worden ist, die Ablehnung der Existenz einer „Mazedoni­
schen Nation" hinter der Entscheidung der Heiligen Synode Serbiens 
steht, erlaube ich mir, diese Frage kurz anzuschneiden. Es ist sicher, daß 
die kommunistische Partei Jugoslawiens bis 1934 die Existenz einer „Ma­
zedonischen Nation" nicht anerkannte™.

Zum erstenmal aber verläßt diese kommunistische Partei während der 
Tagung 1934 den Bulgarischen Plan eines Staatenbundes der Balkanvöl­
ker und ersetzt ihn mit dem Plan eines „Staatenbundes der Südslawen". 
Vom Jahre 1937 und insbesondere seitdem Tito und die kommunistische 
Partei Jugoslawiens im Jahre 1944 an die Staatsmacht kamen, wurde die 
Mazedonische Nation in die Tat umgesetzt.

32 Vgl. Texte op. cit., S. 16.
31 Ilievski, op. cit., S. 5—7.
31 Ebenfalls Ilievski, op. cit., sowie SS. 145—169.
35 Vgl. The Times of August 22d 1967, S. 5.
30 Angelopoulos, Bulgarisch-Jugoslawische Auseinandersetzung (griech.), Athen 1970, 

S. 18.

36



Schon im Jahre 1940 erließ die kommunistische Partei Jugoslawiens 
auf ihrer Tagung vom Okt. 1940 folgende Proklamation: „Es ist außer 
jedem Zweifel, daß die Mazedonier eine eigene Nation auf dem Balkan­
gebiet bilden"! Sie sind weder Griechen, noch Serben, noch Bulgaren. Da­
mit sollte das „Mazedonien der Ägäis“, das Griechenland aufgrund des 
Friedensvertrages von Bukarest 1913 nach dem zweiten Balkankrieg er­
halten hatte, das „Mazedonien des Pirin", das aufgrund desselben Frie­
densvertrags Bulgarien zugesprochen wurde, dem Bundesstaat Jugoslawien 
einverleibt werden.

Es ist interessant, daß Bulgarien, d. h. alle Mitglieder des Zentralaus­
schusses der kommunistischen Partei Bulgariens (1945) mit Dimitrol an 
der Spitze, nachdem die kommunistische Partei in Bulgarien im Jahre 1945 
an die Staatsmacht kam, dieselben Thesen aufstellten. Dieses aufsehen­
erregende Ereignis geschah sogar zum erstenmal in der bisherigen Ge­
schichte Bulgariens. Damit wurde aber auch von bulgarischer Seite die 
Existenz einer eigenen „Mazedonischen Nation" mit eigener staatlicher 
Gewalt, d. h. der Staatsgewalt der Volksdemokratie Mazedoniens an­
erkannt. Im Ergebnis sollten also sowohl Serbisch-Mazedonien (das Ser­
bien ebenfalls aufgrund des erwähnten Friedensvertrags von 1913 m. E. 
mit Recht zugesprochen worden war), Griechisch-Mazedonien und Bulga- 
risch-Mazedonien mit Zustimmung der kommunistischen Partei Bulga­
riens (!) der Volksdemokratie Mazedoniens, Gliedstaat der Föderativen 
Republik Jugoslawien, einverleibt werden.

Im obigen politisch propagierten mazedonischen Sinne war es erfor­
derlich, daß auch ein religiöser Anziehungspunkt durch die — allerdings 
kirchenrechtswidrige — Errichtung einer „autokephalen orthodoxen Kir­
che Mazedoniens" entsteht.

Jedoch änderte sich die bulgarische Politik wieder, als die bis aufs 
Messer gehende Auseinandersetzung zwischen Stalin und Tito vom Jahre 
1948 ausbrach. So negierten die Mitglieder des Zentralausschusses der 
kommunistischen Partei Bulgariens in ihrer Sitzung von 1956 die Existenz 
einer „Mazedonischen Nation", sowie einer mazedonischen Sprache und 
Geschichte ausdrücklich und sehr scharf31.

Heute sind in der Tat, sowohl die bulgarische wie auch die griechische 
Wissenschaft (die letzte seit jeher und nicht nur heute, wie m. E. die 
internationale Wissenschaft überhaupt) der Meinung, daß keine Maze­
donische Nation jemals existiert hat. Beide vertreten den Standpunkt, 
daß Mazedonien ein geographischer und kein „ethnologischer" oder 
»ethnographischer" Raum ist. So versteht man heute sogar oft unter 
»Mazedonischer Frage" das Problem des Mazedoniens der Volksdemo­
kratie von Skopje, zu welchem, wie oben analysiert, auch die kirchen- 
rechtswidrigerweise deklarierte „Autokephalie der Kirche von Mazedo­
nien" gehört. 3

3' Angelopoulos, Butg.-Jugosl. Auseinandersetzungen, S. 9.

37



Damals wurde in Skopje mit Gewalt eine rücksichtslose Entnationa­
lisierungspolitik betrieben. Dies wurde sogar ausdrücklich von bulgari­
scher Seite festgestellt z. B. Makedoniskijat Vapros Istorikopoliticeska 
Spravkd13.

D) Gesamtergebnis

Als Ergebnis dieser Arbeit stellen wir folgendes fest. Das Phänomen der 
Selbsterhebung der orthodoxen Kirche von Skopje zu einer „auto- 
kephalen Kirche von Mazedonien“ gehört zu den politisch propagandisti­
schen Erscheinungen unserer Zeit. Sie bildet ein Glied in einer Kette von 
untauglichen Versuchen, das politische Nationalitätsprinzip im Sinne des 
politischen Nationalismus zugunsten einer nicht existenten „Mazedoni­
schen Nation" anzuwenden. In den Prämissen dieser wohlüberdachten Ver­
suche liegt dieser Schritt sehr nahe, angesichts der engen Verbindung 
zwischen nationaler und religiöser Zugehörigkeit in dem Raum Südost­
europas. Dieses ist auch von besonderer Bedeutung und vielleicht beson­
derer Effektivität, weil die Konfession das Innere des Menschen betrifft 
und das psychologische Substrat der nationalen Sache angeht.

Diese Versuche wurden m. E. mit Recht durch die Ständige Synode und 
die Patriarchalsynode der autokephalen Kirche von Serbien auf das 
schärfste verurteilt. Die Analyse der diesbezüglichen Argumente der ge­
nannten Synoden machte evident, daß die eigenmächtige und kirchen­
rechtlich ungültige Selbsterhebung der Kirche von Skopje zur autokepha­
len Kirche aus vielerlei Gründen, die oben auseinandergesetzt wurden, 
eine schwerwiegende Verletzung des kanonischen. Rechts, der Prinzipien 
und der Tradition, sowie der säkularen Praxis der Orthodoxie bildet und 
in Wirklichkeit auf eine unzulässige politische Intervention des kommu­
nistischen Staates in die inneren Angelegenheit der autokephalen Kirche 
Serbiens, sowie überhaupt der großen orthodoxen Mutterkirche zurück­
geht.

Die Protagonisten dieser Intervention verletzten gleichzeitig, auch nach 
der Auffassung der autokephalen Kirche Serbiens, die kirchengeschicht­
liche Wahrheit, insbesonders die historische Wahrheit über das Erzbistum 
von Achris, wenn sie es als eine „Mazedonische Kirche" der damaligen 
Zeit bezeichnen. Sie verletzen auch die Wahrheit, wenn sie von einer 
historisch und soziologisch gegenwärtig existenten „Mazedonischen Na­
tion" sprechen, die in Wirklichkeit weder in der bisherigen Geschichte 
jemals existierte, noch in der Gegenwart existiert. Darüber sind u. a. sogar 
sowohl die bulgarische als auch die griechische Wissenschaft einig. 58

58 D. h., Die Mazedonische Trage in historischer, politischer und informatorischer Hin­
sicht, Sofia 1968, Vgl. summarische Übersicht, in Schriftenreihe von Übersetzungen und 
summarischen Übersichten slavischer Bibliographie des Instituts für Balkanstudien, Thes­
saloniki No. 37 (grieeh.).

38



L'INSTITUTION SYNODALE DANS LE CONCILE VATICAN II

DANIEL FALTIN 

Rom

1. — Preamhule

Bien que le titre du sujet qui m'a ete donne pour la Präsentation de ce 
rapport au „II0 Congres International de la Societe du Droit des Eglises 
orientales", apparaisse clairement et bien determine, je pense qu'il est 
utile, avant d'aborder le probleme de „VInstitution Synodale dans le 
Concile Valican 11", d'y adjoindre quelques precisions. Tout d'abord, je 
voudrais souligner qu'il n'est pas dans mon Intention, ni dans mon but, 
d'exposer le concept de l'institution synodale dans l'Eglise et encore moins 
de traiter de son origine, de 1‘evolution ou l'involution que cette Institu­
tion a subi au cours des siecles.

En outre, il ne me semble pas necessaire d'examiner en detail les 
divergences structurales des institutions synodales qui ont existe ou qui 
peuvent exister dans le droit de l'Eglise latine et dans les legislations des 
Eglises orientales, soit catholiques soit orthodoxes.

Je parlerai, plutöt, de l'institution synodale, teile qu'elle ressort des 
decisions du Concile Vatican II et des documents post-conciliaires, m' 
arretant notamment sur le N. 9 du Decret conciliaire „Orientalium Eccle­
siarum" en le comparant ä la Iegislation canonique orientale du Motu 
Proprio „Cleri Sanctitati", actuellement en vigueur. Enfin, comme nous 
sommes dans la phase de revision de la Iegislation canonique orientale 
catholique, je me permettrai de formuler quelques propositions et sugge- 
stions „de iure condendo", concernant la matiere dont il s'agit. II.

II. — Constitution ecclesiastique et Institution synodale

1) Selon le temoignage des Actes des Apötres, la direction des com- 
munautes primitives ä Jerusalem fut initialement confiee aux Douze, sous 
la presidence de Pierre, assistes par les „presbytres", c'est-ä-dire, les 
anciens. Ceux-ci partageaient une partie de leur responsabilite avec les 
Apötres, auxquels ils etaient subordonnes. Ils participaient aux decisions 
prises dans les reunions qui, ä mon avis, pourraient etre aussi appelees 
„reunions synodales", dans le sens evidemment plus large, et, non dans 
le sens technique qui leur est attribue aujourd 'hui.

Apres le depart des Apötres, la communaute primitive de Jerusalem 
fut dirigee par le „Frere" du Seigneur, Jacques le Mineur, qui effective- 
ment appartenait ä la parente du Christ et etait Apötre dans le sens 
originaire.

39



La designation ä cette Charge de la part des Apötres, fait apparaitre 
un nouvel element constitutionnel: celui du President de la communaute 
liee au siege. Jacques, en realite, presidait un College de „presbytres". 
II en resulte que la position et la fonction de Jacques ä Jerusalem etaient 
celles de gouverneur ou d'eveque de Jerusalem, mais le Conseil des an­
ciens participait ä la 'direction de la communaute. Leur Charge au sein de 
1'organisation originelle de la communaute de Jerusalem n'etait pas seule- 
ment honorifique mais effective. C'est pourquoi, nous pouvons dire que 
1'organisation originelle de la communaute comprenait des elements mo- 
narchiques et democratiques.

2) Un autre type de communaute etait represente par les communautes 
chretiennes, la plupart de l'Asie Mineure, qui surgirent ä la suite de 
l'activite missionaire des Apötres’. Leurs caracteristiques consistent dans 
le fait que les Apötres, notamment Paul, avaient en main la veritable 
direction de ces communautes2. Par exemple, la communaute de Corinthe3, 
dont l'Apötre Paul etait le responsable, ötait ainsi organisee, comme il 
en resulte clairement de ses lettres adressees aux chretiens de cette ville4.

Apres la mort des Apötres, la forme constitutive de ces communautes 
definitivement organisees, devint celle döjä connue ä Jerusalem, c'est- 
ä-dire avec un President lie au siege et le College du conseil des anciens.

Les attributions de l'Eveque et du Conseil des anciens, ne se limitaient 
pas seulement ä la vigilance des ämes, mais aussi au gouvernement et ä 
l'administration.

Cette circonstance doit etre mise en relief, etant donne que, d'apres les 
diverses theories, il est affirme que 1'organisation de l'Eglise etait com- 
pletement, ou pour la plupart, en main des „charismatiques", aupres 
desquels il n'existait aucun gouvernement ni administration collegiale 
proprement dite de la communaute. Une pareille assertion n'est pas con- 
firmee par les sources.

En effct, l'office ecclesiastique et le don charismatique sont deux choses 
completement differentes: l'un n'implique pas l'autre.

3) En conclusion, on peut affirmer que l'Eglise primitive avait dejä 
en soi les traces fondamentales d'une Constitution ordonnee de commu­
naute. Il s'agissait donc d'une forme primitive, d’une Organisation sociale 
qui etait encore au stade de developpement.

Les pouvoirs du President du conseil des anciens et des autres digni- 
taires n'etaient pas encore universellement etablis. Il existait toutefois une 
tendance marquee vers le developpement de l'eveche aupres duquel la 
collaboration collegialement organisee du conseil des anciens, qui avait 
des traits democratiques, passait en second rang. Au dessus de toutes les 
communautes, par ailleurs, demeurait l'autorite des Apötres et des succes- 
seurs designes par eux“.

' Act. Ap. II, 22.
1 Act. Ap. 14, 22.
1 Cor. I et II.
a Battifol, „L'Eglise naissante", p. 174; Dieckmann, „Ecclesia I", N. 393, note 5.
5 Willibald Plödil, „Histoire du droit canonique". Vol. I, Ed. Giuffrd, Milan 1958, pp. 

41—44.

40



4) Selon les sources canoniques et tout d'abord celles qui s'occupent des 
divergences de foi dans los Ile et Ille siede, 11 est possible de demontrer 
que les Eveques exercent leur office par droit divin et qu'ils tiennent de 
celui-ci leur puissance et non pas, par exemple, par delegation de la com­
munaute. Les Eveques, en tant que successeurs des Apötres, avaient droit 
ä l'autorite supreme. Dans les mains de l'Eveque demeurait la supreme 
autorite legislative et juridictionnelle sur le clerge, soumis ä lui, et sur 
le peuple chretien de la partie de l'Eglise qui lui etait confiee.

5) II est notoire que dans les premiers siecles dans l'Eglise primitive il 
existait, entre les Eglises locales particulieres, la „communio". L'idee 
de „communio" est fondamentale pour la compehension de la primitive 
Eglise, etant donne que la „communio" represente le lien qui reunit les 
fideles et en particulier les Eveques d'une seule Eglise. Mais la „communio" 
ne constitue pas seulement une communaute de foi et de sentiments, mais 
une Union mystique et juridique de l'Eglise et de ses membres.

Le cöte mystique se concretise dans la communaute des chretiens par 
l'Eucharistie: celle-ci n etait pas seulement l'union avec le Corps mystique 
de Jesus-Christ, mais aussi l'expression visible de la communaute eccle- 
siastique. Celui qui en faisait partie recevait l'Eucharistie, „la commu- 
nion".

Les Eveques entre eux, comme representants les plus insignes de leurs 
communautes, etaient lies par la „communio" qui, de cette faqon, consti- 
tuait un element juridique. En cas de conflits ecclesiastiques, on faisait 
remarquer dans les lettres le nombre d'Eveques avec lesquels la personne 
en question etait en communion, afin d'indiquer jusqu'ä quel point son 
opinion etait juste. Ceci etait valable particulierement pour la communion 
avec l'Eglise romaine: etre en „communio" avec eile voulait dire etre 
unis ä l'Eglise universelle.

La „communio", donc, assurait l'appartenance legitime ä la commu­
naute ecclesiastique.

6) Au point de vue de l'organisation, l'expression la plus typique de 
la „communio" etait la celebration des synodes locaux ou des Conciles. 
En fait, l'apparition de l'heresie, au Ile siede, imposa aux Eveques la 
necessite des se reunir en assemblee pour legiferer contre les erreurs nais- 
santes. Tertullien definit ces reunions „Concilia"0, tandis que Denis d'Ale- 
xandrie7 et les canons des Apötres8 se servent de la denomination „Sy- 
nodus". Ces deux appellations, alternativement employees, indiquaient 
non seulement les assemblees, mais aussi l'endroit oü eiles etaient reunies. 
Successivement on reserva ces noms seulement aux assemblees auxquel- 
les intervenaient les Eveques pour deliberer en matiere ecclesiastique". 
La serie des Conciles commence avec les Apötres. Des paroles du Sei­
gneur „lä oü deux ou trois sont reunis . . confirmees par les Actes 
des Apötres „Visum est Spiritui Sancti et nobis . . quelques theolo-

“ De ieiunio, chap. XIII.
7 Eusübe, „Histoire" („Hist. Ecclesiastica'), VII, 7.
* Can. 38.
* Cfr. Thomassin, De vetera et nova ecclesiastica disciplina, paities Ile, Ile ch. 36, 

Paris 1688.
,0 Mtt. 18, 20.
" Act 15, 28.

41



giens ont tire l'origine divine des Conciles, these egalement soutenue 
par St. Gregoire12.

Bien qu'on ne puisse nier la convenance et l'utilite des Conciles, il 
n'existe toutefois aucune preuve süffisante pour en deduire leur origine 
divine13.

Apres celui des Apötres qui eut lieu ä Jerusalem en l'an 50, les Premiers 
Conciles, que l’histoire rapporte, remontent au Ile siede". A ces Conciles 
participaient les Eveques, les „presbytres“ ainsi que les diacres; les laics 
en qualite de simples observateurs n'en ctaient pas exclus. L'objet des 
deliberations etait de condamner les heresies et de resoudre les questions 
disciplinaires.

La voix deliberative etait reservee uniquement ä l'Eveque.
Les actes, au debut, etaient signes par le mctropolite, puis par les 

autres Eveques egalement. Le pouvoir legislatif y etait rarement exefce'5.
Si d'importantes questions concernant la foi surgissaient, tous les Eve­

ques de la province intervenaient ä leurs reunions. Tel fut le Concile 
d'Alexandrie en 320, pour le proces contre Nestorius. Ces Conciles equiva- 
laient ä des Conciles pleniers: los assemblees ont ete d'une grande autorite, 
par exemple, de Carthage les premieres collections canoniques rappor- 
tent entierement les canons. Dans ces röunions on prenait toute sorte de 
decisions, tant en matiere judiciaire qu'administrative; le pouvoir legis­
latif y etait aussi tres largement exerce.

Le concile, donc, peut etre defini comme la reunion legitime des Eveques 
en vue de deliberer et decreter en matiere ecclesiastique.

Si ä ces assemblees sont convoques les Eveques de toute l'Eglise uni­
verselle et en fait ils representent, le Concile s'appelle oecumenique; si, 
par ailleurs, seulement quelques Eveques de la chretiennete y participent, 
le concile se denomme alors parliculier. Ce dernier peut etre plenier, dans 
le cas oü les Eveques de plusieurs provinces ecclesiastiques y participent10; 
provincial ou mötropolitain, si les Eveques dune seule province se reu- 
nissent17.

Tous ceux-ci disposent d'une note juridique particuliere, qui leur donne 
une juridiction speciale, differente de celle des membres particuliers, pour 
legiferer en matiere ecclesiastique. Cette prerogative distingue les Conciles 
des Conferences episcopales19.

Avec le Concile de Nicee (325) on eut, pour la premiere fois, un nou­
veau genre de concile de toute l'Eglise, c'est-ä-dire 1‘assemblee eccle­
siastique de r„oecumene": l'Eglise universelle.

A cet egard, le Ile Concile „in Trullo" (692) qui fut convoque comme 
oecumenique et etait considere comme le complement du Ve et du VIe 
Concile General1“, a une place toute speciale: c'est pourquoi il est. men-

l! Gregorius I, Registrum ep., ed. P. Ewald, in MGH, Epist. I, 124, p. 36, Berlin 1887. 
'' Wcrnz-Vidal, II, p. 524.
“ Eusebe, Hist. Eccl. V, 16 — VII, 7; Cypricn, Epislola 71, 73, 75.
15 Hinschius, System des K. Kirchenredites, III, Berlin 1869—187!), p. 475.
10 Can. 281.
" Can. 283.
'• Can. 292.
” H6 et Ille Concile de Constantinople (533, 680).

42



tionne par les sources et dans le droit canonique „quinisextum". Ses regles 
sont justement, definies comme le point de depart du droit ecclesiastique 
byzantin proprement dit.

Les premiers Conciles oecumeniques furent convoques par les empe- 
reurs, qui en consideraient la convocation comme un droit personnel, 
derivant de leur puissance de gouvernement.

Le fondement de ce qui preccde ne reside pas tant dans le grand interet 
de l'empereur envers l'Eglise ni dans la politique ecclesiastique des gou- 
vernants, mais plutot dans le fait que sans la Cooperation du pouvoir de 
LEtat, il n'aurait pas ete possible, du simple point de vue pratique, de rea- 
liser un exploit aussi grand qu'une assemblee generale d'Eveques, si l’on 
considere les conditions de vie du moment. La promulgation Eventuelle 
des decisions conciliaires ä travers des lois imperiales n'etait pas obligatoire 
du point de vue ecclesiastique: eile assurait simplement leur reconnais- 
sance de la part des milieux gouvernementaux et ecclesiastico-gouverne- 
mentaux.

Le droit particulier aussi bien que le droit general ont ete crees dans 
les Conciles oecumeniques. Outre les normes juridiques, ces Conciles 
prirent des decisions sur des questions de foi, de sanctions penales (par 
exemple, d'excommunication), de politique ecclesiastique etc. . .

III. — Synode el collegialile dpiscopale comme expression et manilesta- 
tion du pouvoir supreme dans l'Eglise

Apres avoir donne un coup d’oeil d'ensemble sur la Constitution eccle­
siastique et l’institution synodale dans l'Eglise primitive qui a trouve, 
ainsi que nous l'avons vu, son expression dans la „communio" — qui 
s'est plus concretement realisee ä travers la celebration des Synodes ou 
Conciles, soit particuliers soll generaux, afin de sauvegarder Limite de la 
foi, des moeurs et de la discipline — nous pouvons maintenant. examiner 
directement certains aspects de Linstitution synodale teile qu'elle ressort 
des decisions du Concile Vatican II et des documents post-conciliaires.

Pour traiter celte question, il convient d'exposer les principes de l'Eglise 
d'apres la doctrine catholique, pour etre en mesure de comprendre le 
sens, la portee et la signification de Linstitution synodale et la collegia- 
lite episcopale par rapport au Concile Vatican II.

L'Eglise, en tant qu'organisme social compact, est „une" dans son es- 
sence, humaine et divine en meme temps puisque dans son sein, comme 
en seul corps, sont mystiquement reunis tous les fideles, et dont la vie 
ä travers les sacrements, se diffuse dans tous les croyants, confiee par 
Jesus-Christ h Pierre, auquel le „munus“ pastoral dans l'Eglise univer­
selle fut accorde, afin qu'il pourvoit ä la propagation du message evan- 
gelique et ä la bonne conduite du „peuple de Dieu" en communion avec 
les autres Apötres, constituEs avec lui „colonne et soutien de la vEritE"21. 
Mais cependant, ajoute la Constitution „Lumen Gentium", N, 3, „dans

” Plöchl, op, cit., pp. 148—149. 
!1 I Tim. 3, 15.

43



la communion ecclesiastique les Eglises particulidres sont Idgitimement 
presentes, avec leurs traditions, tout en laissant intacte la Suprematie 
de la chaire de Saint Pierre, qui preside ä la communion universelle de 
charite"22.

A la tete de ces Eglises particulieres sont places ceux qui, dans une 
succession jamais interrompue furent choisis par les Apotres pour accomplir 
leur mission. Ces elus sont appeles Eveques dejä dans les Actes des 
Apotres23.

Le Concile Oecumenique Vatican II a voulu revenir sur l'enseigne- 
ment „que les Eveques par divine institution succedent aux Apotres, en 
qualite de pasteurs de l'Eglise"24.

Les Eveques, reunis en College ou en corps, exercent une Charge episco- 
pale, reque par la consecration, devant l'Eglise entiere en communion et 
sous l'autorite du Souverain Pontife; consideres singulierement, ils exer­
cent le ministere pastoral ä la tete d'une portion du „peuple de Dieu" qui 
leur a ete confiee, et dans laquelle l'Eglise de Jesus-Christ est reellement 
presente et operante25.

Les premices ci-dessus nous paraissent essentielles pour comprendre 
la signification et l'importance que le theme de la collegialite a au sein 
de l'ecclesiologie, et cela est clairement souligne dans la Constitution „Lu­
men Gentium".

La collegialite episcopale constitue un des problemes les plus com- 
plexes et actuels concernant la structure et la vie interne de l'Eglise 
catholique.

II faut tout d'abord remarquer que la collegialite episcopale n'est pas 
une question theologique particuliere, mais plutöt un ensemble de que- 
stions non seulement theologiques mais ayant aussi des implications 
juridiques, parmi lesquelles la plus importante nous parait etre, actuel- 
lement, celle concernant la relation entre le Corps episcopal et le pou- 
voir primatial du Pape, relation qui n'a pas encore atteint une confor- 
mation bien definie, meme si certaines opinions ont ete avancees ä 
l'interieur de l'Eglise.

1) Rapport entre Synode, primaute et collegialite episcopale

Avant meme que le Pape Jean XXIII eut fixe le programme du Concile 
et constitue les commissions preparatoires, plusieurs Eveques avaient 
exprime le souhait qu'un organisme soit cree autour du Pape, constitue par 
l'Episcopat mondial au Service de l'Eglise universelle20.

A l'occasion de l'assemble conciliaire pendant la Ile periode, lorsqu'on 
discuta la Constitution „De episcopis ac de diocesium iegimine“, cette 
meme idee avait ete bien exprimee par S. B. Maximos IV qui avait dans 
son esprit le regime synodal de l'orient, et par plusieurs Eveques27.

3- St. Ignatius M., Ad Rom., Praef. I, p. 252, Ed. Funk.
!S Act. 20, 28.
11 L. G. Nos 7—8, 21, 22, Chr. Dom. N. 2 s, II ss. Ad Gentes, N. 5; Conc. Trid. 23,4. 
!S Chr. Dom., Ch. 2, N. II.
30 Acta et Documenta Concilio Oecumenico Vaticano II apparando: ser. I Antepre- 

paratoria T II, I, p. 51!.
17 Schema „De Episcopis", 1963, ad numero 5: n. 66, p. 12; n. 83, pp, 13—14.

44



La Constitution „Lumen Gentium" examine ce Probleme en son entiere 
complexite dans le chapitre II et notamment aux nn. 19—23, ainsi que 
dans la Nota explicativa praevia, placee „in fine" de cette meme Consti­
tution.

Tout d'abord il est affirme au N. 19 que les Eveques tous ensemble 
forment un College et que dans la vie de l'Eglise primitive ce caractere 
collegial s'est aussi manifeste clairement28.

Successivement, au N. 20 de la Constitution „Lumen Gentium", on in- 
siste sur l'idee que „la mission divine confiee aux Apötres et ä leurs suc- 
cesseurs durera jusqu'ä la fin des siecles" et que, par consequent, „celui 
qui les ecoute, ecoute Jesus Christ, celui qui les meprise, meprise Jesus- 
Christ et Celui qui a envoye Jesus-Christ". II leur a ete confie une mission 
solidaire d'apres l'expression de Saint Cyprien29, soulignant que les Eve­
ques, „qui Apostoli vicaria ordinatione succedunt" l'un apres l'autre, sont 
crees pour succeder aux Apötres.

Le N. 21 de la Constitution „Lumen Gentium", etablit le fondement 
theologique de cette succession. Celui-ci vient relie au fait que l'Eglise 
est fondamentalement une communion, non reduisible ni decomposable 
en facteurs purement humains, sociologiques et juridiques.

En definitive, au N. 21 eite plus haut, il est affirme que l'essence de la 
collegialite episcopale reside dans son etat sacramental et est conferee 
avec l'acte exterieur de la consecration, acte qui imprime un caractere 
sacre aux Eveques, les rend membres du College et leur confere les trois 
pouvoirs de sanctifier, enseigner et gouverner30.

Au N. 22 de la Constitution „Lumen Gentium", l'idee de collegialite 
trouve un eclairage plus complet: „Comme Saint Pierre et les autres Apötres 
constituent par la volonte du Seigneur, un seul College apostolique, il en 
est de meme pour le Pontife Romain, successeur de St, Pierre, et les Eve­
ques, successeurs des Apötres". Mais cette affirmation ne veut pas dire 
que le College soit un ensemble d'egaux et qu'au sein du College il n'y 
ait pas ou qu'il ne puisse pas y avoir de structuration. Le terme „College", 
en effet, comme le souligne la Nota explicativa praevia, n'est pas employe, 
dans le texte conciliaire, dans son sens romano-juridique (comme, par 
exemple, on peut lire dans le Digesto d'Ulpien: „forment un College ceux 
qui possedent un meme pouvoir"), mais dans un sens theologique, qui 
n'exclut pas, par ailleurs, qu'il puisse y avoir des membres avec des 
positions inegales, meme s'ils parlicipent tous d'une entite unique31.

Cela se verifie dans le College apostolique au sein duquel est inclus 
Pierre qui est le Chef de ce College et qui ne peut absolument pas etre 
depouille de cette prerogative qui lui appartient.

En d'autres termes, il existe un College et des membres ordinaires qui 
forment une seule entite.

La collegialite est donc, ainsi que le Pere Congar l'ecrit, „la forme meme

*s Philips, „L'Eglise et son mysthre*, p. 205.
!S Epistulae 65, 4.
'11 Rahner et Ratzinger, „Episcopat et Primaute", Brescia, 1966, p. 22.

Pietro Gismondi, „Les principes conciliaires et le droit canonique" dans Droit eccle- 
siastique 1968, I, p. 10, concernant la signification „collöge" au sens Romano - juridique.

45



de la succession apostolique dans laquelle le Pontife est „Caput" non 
pas sur le College, mais dans le College"32.

En consequence „il est vrai que le College des Eveques inclut toujours 
le Pape, en sa qualite de Chef du College. Sans le Souverain Pontife il ne 
pourrait meine pas exister, mais il est pareillement vrai que le Pape, juste­
ment quand il agit „ex sese", c'est-ä-dire seul, ce qui nesignifie pas „isole" 
— car alors le supreme Pasteur se trouverait en dehors de l'Eglise — il 
agit non comme personne particuliere, mais en tant que successeur de 
Pierre, c‘est-ä-dire en sa qualite de chef du College des Eveques „iuris 
divini"33.

C'est justement cet „ex sese" que, sans doute, nos freres orthodoxes 
diront ne pas pouvoir accepter. Il se peut, d'apres le Pere Congar, que 
ceux-ci, au point de vue de leur propre tradition ecclesiologique, ne 
puissent pas 1‘entendre, et y voient toujours un fond ontologique.

Or, au niveau de l'ontologie, il n'est pas exact que le Pape puisse definir 
un point de foi „sine consensu Ecclesiae".

Il ne peut „definir" que ce que l'Eglise croit et ses pasteurs prechent, 
ainsi que Gassen reconnaissait deja dans sa „relatio" du 11 juillet 1870, 
au cours du Concile Vatican I3'.

A ce niveau, une definition contre la „consensio Ecclesiae" n'aurait 
aucun sens, puisque le Pape ä ce niveau n'est pas „supra Ecclesiam" 
mais „in Ecclesia".

Voici donc le probleme plus urgent, tant au point de vue oecumenique 
qu'au point de vue d'une ecclesiologie catholique: penser et demontrer 
que „au dessus" ne detruit pas „en", mais s'y introduit.

Voilä pourqoi il faut considerer l'ontologie de la „communio" qui est 
justement l'ontologie de l'Eglise.

La Constitution „Lumen Gentium" laisse ouverte la discussion autour 
de ce probleme et ne prend pas de position precise ä ce sujet.

En conclusion, si la collegialite est ainsi entendue, le pouvoir collegial 
supreme ne peut etre considere comme un fait exceptionelle ou extra- 
ordinaire dans la vie de l'Eglise et ne doit donc pas etre exerce unique- 
ment lorsque l'Eglise est reunie en Concile oecumenique, mais aussi 
quand le College episcopal est disperse dans le monde.

Cela veut dire que la collegialitd doit trouver d'autres formes d'expres- 
sion conciliaire, des manifestations extra-conciliaires ayant un caractere 
ordinaire.

2) La collegialite et la synodalite

La collegialite episcopale a certainement quelques relations avec le Sy­
node. Le Synode peut etre defini comme un Symbole, un signe de la colle­
gialite, mais il n'est absolument pas la manifestation de la collegialite 
en cours ou dans le sens doctrinal.

,ä Congar, .Synode, primaute et collegialite dpiscopale' dans la collegialite episcopale 
en vue du futur de l'Eglise, Florence 1965, pp. 47—48.

!S L. G. N. 25 — Cf. Rahner, op. eil. et Congar, op. cit., p. 48.
!< Mansi, 52, 1216.

40



En effet, comme il ressort aussi de la votation quasi unanime des 
peres conciliaires du chapitre III de la Constitution „Lumen Gentium", 
il apparait clairement que le Synode des Eveques, constitue par le Pape 
Paul VI avec le Motu Proprio „Apostolica sollicitudo" du 15 septembre 
196585 et denomme „Synodus Episcoporum pro universa Ecclesia", ne 
peut absolument pas constituer une forme d'expression du pouvoir col- 
legial.

Celui-ci, en realite, „a comme but de renforcer par des liens plus 
serres l'union du Saint-Siege avec les Eveques pour gouverner l'Eglise 
de Dieu, en consideration des necessites accrües de nos jours et les 
conditions sociales modifiees, afin qu'il ne puisse pas manquer au Saint- 
Siege, pour Paccomplissement de sa täche, le Soulagement de la presence 
des Pasteurs, l'aide de leur prudence et experience, la sürete de leur con- 
seil, l'appui de leur autorite"30.

Le Synode des Eveques ne peut pas constituer une forme d'expression 
du pouvoir collegial, car la collegialite est toujours une forme de par- 
ticipation deliberative et decisive des Eveques avec le Pape, dans l'exer- 
cice du pouvoir supreme de l'Eglise, tandis que le Synode n'est 
qu'un organisme consultatif permanent pour les affaires generales de 
l'Eglise", qui exprime, entre autre, la tendance ä la reforme des struc- 
tures canoniques qui existent encore sous forme d'assemblee et de Col­
lege, suivant les indications donnees par les peres conciliaires au cours 
du Concile Vatican II35 * 37.

En outre le Synode, en tant qu'assemblee collegiale formee par la 
plupart des Eveques, constitue un moyen de communication dans la foi et 
dans l'usage de la parole du Seigneur, sans toucher les Prärogatives de 
chaque Eveque, du College episcopal et sans entamer l'office primatial 
du Pape38 39.

Ainsi, sa creation constitue sans aucun doute un fait tres important 
et extremement positif dans l'Eglise romaine car c'est une faqon de sur- 
monter l'exclusivisme et l'uniformite preexistante ainsi que la manife- 
station d'une tendance vouee ä depasser les structures ecclesiales et les 
reglementations du droit canonique actuel.

Enfin, „de iure condendo", il faut remarquer que le Synode, tout en 
etant durablement erige est ouvert ä toutes les transformations et les refor- 
mes, ce qui est prevu dans son document d'institution lui-meme. Etant don- 
ne qu'il s'agit d'une Institution de droit ecclesiastique, le Synode peut aussi 
constituer, ä travers son evolution, le debut d'une maniere de realiser 
ces formes collegiales et synodales qui, dans la vie de l'Eglise, devront 
representer le regime ordinaire et normal de l'exercice du pouvoir con- 
formement ä l'esprit du Concile Vatican II3".

35 A. A. S. 1965, p. 775.
„ivi", 1965, p. 1011.

” Heimerl, „Lignes fondamenlalcs d'un droit fondamental de l'Eglise", Concilium, K. 
8. 1967, p. 71 ss.

38 W. Bortrams, „Structures du Synode", Periodica 1968, pp. 422—423.
39 Angel Anton, „Synode et collegialite extra-conciliaire", dans La Collegialite . . ., op. 

cit., pp. 62—63.

47



/V. — Le N. 9 du Decret conciliaire „Orientalium Ecclesiarum': 
son contenu el sa signiSication. —

En matiere d' Institution synodale, une importance toute particuliere 
ressort du N. 9 du Decret conciliaire „Orientalium Ecclesiarum", ou il est 
etabli que „d'aprös une tres ancienne tradition de l'Eglise, un honneur 
special est destine aux Patriarches des Eglises Orientales, puisque chacun 
d'eux preside son patriarcat en qualite de pere et de chef.

C'est pourqoi ce Saint Concile decide que leurs droits et Privileges 
soient retablis suivant les anciennes traditions de diaque Eglise et les 
decrets des Conciles Oecumeniques.

Ces droits et Privileges sont seux qui etaient en vigueur lors de l'union 
de l'Orient et de l'Occident, quoi qu'ils doivent etre sensiblement adaptes 
aux conditions actuelles.

Les Patriarches avec leurs Synodes constituent Pinstance superieure 
pour toute activite du patriarcat, y compris le droit de constituer de 
nouvelles Eparchies et de nommer des Eveques de leur rite dans les 
limites du territoire patriarcal, tout en maintenant Pinalienable droit du 
Pontife Romain d'intervenir dans les cas particuliers".

Avant d'examiner le texte ci-dessus, il faut bien noter qu'il n'existait 
pas dans les Schemas preparatoires ni dans les preliminaires conciliaires 
des annees 1961, 1963, 1964, mais qu'il fut ajoute apres les „modi" pro- 
poses par les peres conciliaires, ä la suite de la premiere seance de la 
Ile session'10.

A cet egard, il faut remarquer que les membres de la Commission Con­
ciliaire pour les Eglises Orientales ne furent pas tous d'accord ä propos 
de l'introduction de ce texte dans le Schema definitif.

En effet les uns proposaient de reserver l'entiere question au Pape41, 
tandis que les autres etaient de l'avis oppose, c'est-ä-dire de reconnaitre 
la pleine autonomie canonique aux Patriarches avec leurs Synodes'2.

Par ailleurs la Commission, apres avoir examine ces deux tendances, 
est arrivee ä un compromis, et a formule le texte en question, obtenant 
en session conciliaire l'approbation ä la grande majorite.

Or, il s'agit de voir quel est son contenu et sa signification. Afin de 
mieux comprendre Pimportance de ce texte, il est necessaire de le com- 
parer ä la legislation en vigueur, c'est-ä-dire au Motu Proprio „Cleri 
Sanctitati" qui parle des diverses especes des Synodes.

Sans aucun doute, la caracteristique du Concile ne consiste pas dans 
l’institution synodale43, mais dans 1‘accroissement de la competence de 
Pinstitution mcme, qui 1'a rendue plus conforme aux sources du droit 
canonique oriental.

En effet, dans le droit canonique oriental en vigueur il existe la double 
forme du Synode: le Synode permanent qui est constitue par le Pa-

10 Modus 142.
" Modus 143.
** Modus 144.
u Hajjar, „Le Synode permanent dans l'Eglise byzantine des origines au XI6 siede, 

Rome, 1962.

48



triarche et les quatre Eveques eins „ad quinquennium"44, et le Synode 
patriarcal, dont font partie „avec voix deliberative, le President (qui 
est le Patriarche lui-meme), les Eveques residentiels, . . . titulaires, ad- 
ministrateurs apostoliques des Eparchies, Exarques et administrateurs des 
Sieges vacants"45.

II convient de preciser que, dans le droit en vigueur, entre ces deux 
Synodes il en existe un troisieme, denomme Synode des Eveques18, auquel 
appartiennent touts les Eveques du patriarcat legitimement elus, meme 
s'ils ne sont pas encore consacres17.

Ce Synode a la Charge d'elire le Patriarche et de nommer les Eveques 
destines aux siegcs vacants18.

Le Patriarche a aussi la Charge, avec le consentement du Synode des 
Eveques, d'eriger, circonscrire, unir, separer et supprimer les provinces 
ecclesiastiques et les eparchies et de changer leur degre hierarchique19.

Cela, pour ce qui est du droit en vigueur.
Ici, une question se pose: quel est le Synode concerne dans le dit 

N. 9, ä son quatrieme alinea, ou l’on dit que les Patriarches avec leurs 
Synodes constituent I'instance superieure pour toute besogne du Patriar­
cat?

Etant donne que tant le Synode permanent que le Synode des Eveques 
ont une competence restreinte et limitee, il me semble qu'au N. 9, qua­
trieme alinea, il s'agit bien du Synode patriarcal.

En tout cas, comme, dans le droit oriental canonique en vigueur, la 
competence de chaque Synode n'est pas clairement determinee, il est 
souhaitable que cette competence soit eclaircie par le futur Code orien­
tal, soit pour eviter les conflits de competence et de reciprocite, soit 
Pour rendre les Synodes plus efficaces et fonctionnels en conformite des 
sources authentiques du droit canonique oriental, communes ä toutes les 
Eglises orientales.

Une deuxieme question connexe est celle concernant l'expression „in- 
stance superieure".

A ce propos, Wojnar5“ parait entendre sa signification dans le sens 
d'instance superieure, comme s’il s'agissait d'un degre d'appel, par exemple 
de deuxieme instance. Tandis que de mon cote il me semble que cette 
expression doit etre entendue dans le sens d'autorite superieure, ce qui 
est donc bien different, tout en maintenant naturellement l inalienable 
droit du Pape d'intervenir dans les cas particuliers, comme justement le 
fait remarquer Pujol51.

Mais le point le plus important est de savoir quels sont les täches pour 
lesquelles le Patriarche constitue I'instance superieure.

Puisque la clause employee dans le texte conciliaire est tout ä fait 
generale, comme on peut clairement le deduire de l'expression „pour toute * 17

“ Motu Proprio „Clcri Sanctitati", can. 289 5 I. 
ls Can. 34t, § I.
*8 Can. 221.
17 Can. 224.
la Can. 252, § 2, Nos 1 et 2. 
w Can. 248, § I.
“ Decree on the Oriental catholic Churches, The Jurist, 1965, pp. 201—202.
SI Decretum Concilii Vaticani II „Orientalium Ecclesiarum", Romae, 1970, p, 83, note 37.

49



täche du Patriarcat", ä mon avis cette expression doit etre entendue dan-s 
le sens le plus large possible, c'est-ä-dire pour toutes les charges du 
patriarcat qui ne soient pas reservees au Pape, et par consequent on ne 
devrait pas limiter sa competence seulement aux certaines affaires du 
Patriarcat.

Cela ressort assez clairement du contexte meme du N. 9 precite dans 
lequel il est precise que le droit de constituer des nouvelles Eparchies 
et de nommer des Eveques de leur rite, n'est pas exclus de la competence 
du dit Synode.

En d'autres termes, dans le texte conciliaire ce droit, doit etre compris 
dans le sens d'exemple et non de rigueur.

En definitive, le texte conciliaire a voulu mentionner en exemple seule­
ment deux des täches les plus importantes qui dans le droit latin s'apellent 
„negotia maiora": la creation des Eparchies et l'election des Eveques, 
sans demander prealablement ou successivement l'agrement du Pape. 
Voilä justement ce en quoi consiste l'innovation, apportee par le Concile 
Vatican II, concernant les Eglises orientales catholiques, par derogation 
ä sa discipline en vigueur, dont il s'agit aux canons susdit.

II est par ailleurs exact que le texte conciliaire contient deux limi- 
tations d'importance remarquable: a) la premiere concerne la competence 
des Patriarcb.es avec leurs Synodes qui est limitee au territoire patriarcal; 
b) la seconde se refere ä l'inalienable droit du Pape d'intervenir dans 
les cas particuliers.

Cette seconde limitation a un caractere non seulement juridique, etant 
donne quelle concerne le droit primatial du Pape, gräce ä quoi — selon 
l'enseignement catholique — celui-ci a le droit de jurisdiction sur toute 
l’Eglise, soit „sollicitudo omnium ecclesiarum".

Il convient de preciser que dans la clause finale il est dit que le 
Pape a le droit d'intervenir „dans les" cas particuliers, et non pas „dans 
des" cas particuliers.

A propos de cette clause finale, les propositions52 des Peres, qui vou- 
laient que l'on dise „dans des cas particuliers" — certainement pour 
assürer aux Patriarches une autonomie superieure — n’ont pas manque.

Certes, le Pape, dans l'exercice de son pouvoir primatial, intervient 
rarement dans les affaires concernant des patriarcats particuliers en lais- 
sant la plus grande liberte aux Patriarches, ä leurs Synodes, et une large 
responsabilite dans le regime des respectifs patriarcats.

Une attention toute speciale doit etre apportee au fait que le Concile 
s'est occupe des patriarcats existant actuellement et n'a pas exclu lerec- 
tion et la Constitution de nouveaux patriarcats.

Cette täche a ete laissee par le Concile ä la competence du Concile 
Oecumenique et au jugement du Pape.

Il y a cependant eu les propositions des Peres53, demandant que les 
archeveches plus importants, c'est-ä-dire „Archiepiscopi Maiore" des 
Ukraniens, des Malabares et des Malankares fussent eriges en Patriarcats.

ss Modus 150.
55 Modus 158, 165, 167, 169.

50



Mais la Commission, pour differentes raisons n'a pas voulu traiter ce 
Probleme particulier et voilä comment sont nes les NN. 10 et 11, oü 
il est affirme que:

„Ce qui est dit pour les Patriarcb.es vaut aussi, selon le droit, pour 
les Archeveques Majeurs (Archiepiscopi Maiores), qui President ä toute 
une Eglise particuliere ou rite.

Etant donne que l'institution patriarcale dans les Eglises Orientales est 
une forme de gouvernement traditionelle, le Saint Concile Oecumenique 
souhaite que, le cas echeant, de nouveaux patriarcats, dont la fondation 
est reservee au Concile Oecumenique ou au Pontife Romain, soient eriges".

Enfin, en ce qui concerne la premiere limitation, contenue dans l'ex- 
pression „sui ritus" et „ä 1‘interieur des limites du territoire patriarcal" 
il est possible de faire les reflexions suivantes:

1°) — Il est evident que la clause „sui ritus" etait absolument necessaire 
pour eviter les interferences de competence juridictionelle entre les 
hierarchies de divers rites ou Eglises orientales.

2°) — Au sujet de la limitation territoriale, il faut noter que les sug- 
gestions proposant d'etendre la competence des Patriarches avec leurs 
Synodes „ubicumque hoc opportunum videatur"54 ne manguerent pas. 
Cette proposition doit etre reliee au N. 7, troisieme alinea, de ce meme 
decret conciliaire, oü l'on dit que: „Partout oü un dignitaire de rite orien­
tal est constitue hors des limites du territoire patriarcal, selon le droit 
il reste agrege k la hierarchie du patriarcal du meme rite".

Ici le discours risquerait de devenir trop long, si nous voulions appro- 
fondir le probleme auquel nous venons de faire allusion. En tout cas, 
pour des raisons de brievete, je me borne ä relever que „de iure con- 
dendo" il est extremement important, et donc fort souhaitable, que la 
Commission chargee de la revision du droit canonique oriental examine 
attentivement, entre aiutre, les NN. 7 & 9 du Decret Conciliaire et quelle 
etablisse quel doit etre le lien entre le Patriarcat et les Communautes, 
avec ou sans propre hierarchie, existant ou demeurant en dehors du 
territoire patriarcal.

Egalement, pour la vitalite des Eglises orientales, il est important que 
les communautes des rites orientaux, existant hors des territoires patriar- 
caux, ne soient pas absorbees par l'Eglise de rite latin. Cela produirait 
un effet contraire au sain mouvement oecumenique et serait contre l'esprit 
du Concile Vatican II „d'apres lequel les Eglises d'Orient ainsi que cel- 
les d'Occident, ont le droit et le devoir de se gouverner selon leurs dis- 
ciplines particulieres, puisque elles sont louables par leur antiquite, plus 
conformes aux coütumes de leurs fideles et plus appropriees au bien de 
leurs ämes"55.

Enfin, je voudrais faire remarquer que, personnellement, la primaute 
du Pontife Romain ne serait nullement attaquee, si la juridiction des Pa­
triarches avec leurs Synodes, s'etendait aux fideles du rite respectif 
residant hors du territoire de leur patriarcat.

Cela, au contraire, pourrait confirmer devantage une communion plus 
stricte et l union entre les Eglises patriarcales et l'autorite du Pontife

51 Modus 148.
Decret „Orientalium Ecclesiarum1', N. 5.

51



Romain, et serait bien utile pour la connaissance mutuelle, le respect 
et la charite reciproque dans l'amour de Jesus-Christ.

V. — Conclusion

Pour terminer, essayions de resumer notre expose par les points suivants:
1) — Partant du temoignage des Actes des Apötres nous avons consta- 

te que la direction des communautes primitives tut au debut dans les 
mains des Douze, sous la presidence de Pierre, avec les „presbytres" 
qui partageaient quelques responsabilites avec les Apötres, et auxquels ils 
etaient subordonnes.

Celte participation de responsabilite, que l'on peut denommer synodale, 
s'est developpee et renforcee ensuite, ä travers la „communio", qui a 
trouve sa realisation dans la celebration des Conciles ou Synodes, pour 
sauvegarder l'unite de la foi, des moeurs et de la discipline.

2) — Apres avoir fait cette reflexion, nous avons täche de voir com- 
ment se configure l'institution synodale dans le Concile Vatican II ä 
travers la collegialite episcopale, selon la conception catholique, et la 
Constitution du Synode des Eveques.

Nous avons vu que la collegialite episcopale ne peut a'bsolument pas 
se comparer ä la synodalite episcopale en tant que celle-lä n'est jamais 
concevable sans le Pape. En effet, la competence deliberative revient au 
College episcopal, tandis que l'institution synodale est un organisme con- 
sultatif permanent, qui a la Charge de conseiller le Pape et de l'aider 
dans le gouvernement et dans la „sollicitudo omnium ecclesiarum".

3) — Pour ce qui concerne les Eglises orientales, nous avons vu que 
le Concile a voulu elargir la competence des Patriarches et de leurs 
Synodes, se conformant ainsi aux veritables sources du droit des Eglises 
orientales.

II est vrai que le Concile n'a pas tout fait, et il ne l'aurait pas pu, au 
moment oü cela aurait ete necessaire. Certainement, le Concile a häte 
les bases pour l'ecclesiologie nouvelle.

C'est maintenant aux organismes competents de l'Eglise d'achever le 
travail commence il y a quelques annees. Notamment la Commission 
chargee de la revision du Droit „canonique" oriental, qui ne pourra pas 
laisser de cöte la collaboration des freres separes, devra tächer de rendre 
la discipline canonique orientale plus conforme ä ses veritables sources, 
afin que les traditions de toute Eglise ou rite particulier puissent se main- 
tenir completement intactes, tout en etant adaptees aux diverses neces- 
sites des temps et des lieux.

Il ne nous reste plus qu'ä prier afin que „la plenitude de la force et de 
la consolation du Saint Esprit se repande"58 sur les chretiens de toutes 
les Eglises, qui confessent vaillamment le nom de Jesus-Christ.

52



LES SYNODES DES EGLISES ORIENTALES CATHOLIQUES 
ET L'EVEQUE DE ROME

JOSEPH HAJJAR 

Berlin/Damaskus

Avant d'entrer dans le vif du sujet quelques remarques preliminaires 
me semblent necessaires pour en marquer les limites et par lä aider ä 
sa meilleure comprehension.

D'abord une remarque fondamentale de terminologie: le titre de cet 
expose m'a ete envoye par le secretariat du Congres. Je m'en tiens scru- 
puleusement, tout en notant ä Ia fois et l'originalite et l'esprit. En effet, 
dans les cercles catholiques exclusivement romains on aurait, semble-t-il, 
libelle autrement le sujet. On aurait communement et comme spontane- 
ment dit, les catholiques orientaux, les chretientes orientales unies, les 
communautes catholiques orientales, voire les uniates ou toute autre 
denomination similaire; de meme, on aurait plutöt parle du St-Siege, 
du Siege apostolique, du Souverain pontife, du chef de l'eglise, du vicaire 
du Christ, du pape, voire du chef de l'eglise universelle. Enfin, on aurait 
aussi, semble-t-il, prefere au terme de synode qui commence ä peine ä 
entrer dans le langage usuel catholique, celui de concile, d'assemblee 
de la hierarchie ou de Conference episcopale, tout en n'oubliant pas ce 
que ces expressions contiennent de difference et de nuance.

Neanmoins, j'accepte le titre tel qu'il est et avec toutes ses implica- 
tions theologiques, canoniques et historiques, tout en me promettant, je 
l'espere, d'en preciser la portee et d'en comprendre toute la signification 
dans le cadre de l'analyse scientifique et de la reflexion oecumenique 
qui paraissent caracteriser l'origine, l'atmosphere et la finalite de notre 
colloque.

Cette precision faite, il s'agit d'etablir les diverses relations qui ont 
existe au cours de l'histoire entre cette autorite distincte et privilegiee 
qui s'attache ä la personne de l'eveque de Rome et les nombreuses eglises 
orientales catholiques depuis leur formation ou leur creation comme un 
corps ecclesiastique separe de l'eglise-mere, l'Orthodoxie; et cela depuis 
les temps modernes, depuis que la Papaute post-tridentine commenqa ä 
s'interesser ä l'union ou au rattachement des chretientes orientales. Na­
turellement, multiples sont les relations qui ont existe entre les papes 
et les eglises unies. Mais nous nous limitons ä un type precis de ces 
relations interecclesiales, ä celui des assemblees multiformes du clerge 
et de l'episcopat denommees generiquement par le terme de synode.

Faudrait-il expliquer rapidement pourquoi je m'en tiens ä l'epoque mo­
derne? II me semble qu'on puisse admettre ensemble le fait qu'avant 
les grandes ruptures ecclesiastiques, la chretiente universelle etait regie 
par des dispositions legislatives dont le noyau se trouvait dans les con- 
ciles oecumeniques et les synodes locaux et topiques, qui tous consti-

53



tuaient des moments privilegies de Ia vie de leglise, oü l’unanimite colle- 
giale officielle signifiait le sens de responsabilite commune de l'episcopat; 
et cela tenait lieu de regle primordialement ä toute autre consideration 
canonique. D'ailleurs, avant la fin du XVI0 s. il n'existait pas, ä propre- 
ment parier, d'eglises orientales catholiques distinctes et separees du 
corps de l'Orthodoxie pre-chalcedonienne ou chalcedonienne, ä l'excep- 
tion du cas assez ambigu du patriarchal maronite du Mont-Liban.

Depuis la fin du XVI“ s., des synodes nombreux se sont tenus, soit dans 
le cadre national, patriarcal ou provincial, soit dans le cadre diocesain. 
Charles de Clerq en compte et en analyse 158 de toutes les categories 
dans les deux tomes (XI et XII) consacres aux conciles des orientaux 
catholiques dans Fhistoire des conciles de Hefele-Leclerc.

Reste ä determiner une methode fondamentale d'etude. L'on pourrait, 
en effet, considerer ces relations sous des angles de Vision differents, 
notamment de deux manieres capitales. La premiere serait la methode 
systematique ou synthetique qui sattacherait ä la Iegislation et aux docu- 
ments sous leur aspect formel ou statique. Les eglises orientales des 
diverses traditions et cultures seraient considerees en bloc, comme on 
a l'habitude de les traiter dans certaines spheres administratives romaines, 
notamment depuis la centralisation excessive contemporaine. Ainsi, les 
situations historiques de toutes sortes n'auraient une place dans Lexpose, 
s'ils en avaient, que d'une maniere subsidiaire, sans aucune influence 
essentielle sur les jugements de fond, emis d'une maniere doctrinale, 
intemporelle et inconditionnelle. Cette maniere pourrait satisfaire des 
theoriciens, des canonistes ä la recherche de categories claires, logiques 
et de classifications precises. Elle s'avere pourtant incapable de nous 
introduire dans la voie de la comprehension et de la perception de la 
realite vivante, de la vie des institutions et des circonstances diverses 
et si mouvantes de chaque moment historique, tel que le synode se place 
dans le temps et l'espace. Cette vue systematique des choses s'avererait 
d'autant. plus deroutante, sinon aberrante, si l'on considerait la papaute, 
depuis la fin du XVI0 s. et jusqu'ä nos jours, comme une Institution immu- 
able, comme un organe dominant de tres haut la vie des eglises orien­
tales catholiques et leur imposant des directives, des reglements ou des 
dispositions canoniques valables toujours et partout. L’on comprend aise- 
ment que cette methode ne pourrait contenter l'historien des institutions 
ecclesiastiques et qu'elle n'est plus ä l'ordre du jour des etudes canoni­
ques, telles qu'elles s'imposent de plus en plus au niveau universitaire 
et sous l'angle meme de leur finalite humaine, ecclesiale et oecumenique.

La deuxieme methode, celle que nous adoptons deliberement, est la 
methode proprement historique et analytique qui consiste primordiale­
ment ä s'attacher ä la vie des institutions, ä en suivre la courbe de deve- 
loppement, ä en marquer la specificite dans le cadre des caracteristiques 
generales et ä essayer d'en deduire une theorie, d'en formuler un juge- 
ment qui tienne compte, ä la fois de la realite diversifiee et des tendances 
qui en unifient le mouvement d'ensemble. C'est dire que cette methode 
suppose une prise de consideration permanente de la conjoncture, de 
l’instant ou du moment historique et un regard transcendant qui les de- 
passe, pour que l'analyse ne s'enlise point dans le particulier et le con- 
tingent, tout en permettant de conferer au jugement general la marque

54



du relatif, du temporel, du Sitz im Leben qui fait de l'institution synodale 
une entite vivante soumise ä toutes les fluctuations de la conjoncture 
historique, soit qu'on la considere du cöte romain ou du cöte oriental. 
II y a, en effet, un mouvement continuel de l'histoire des relations syno­
dales de l'eveque de Rome avec les eglises orientales catholiques qui 
pourrait constituer le signe ou le Symbole des relations ecclesiastiques 
generales. Et cetle histoire n'a pas suivi une ligne droite ou une voie 
uniforme. Elle connut des etapes; et ä l'interieur de chaque epoque di- 
stincte, eile fut soumise ä des regimes, ä des temperaments et ä des 
directions qui demontrent, du cöte romain, une haute idee d'une mission 
privilegiee et personnelle visant ä un but final d'unification et de centrali- 
sation, tout en usant d'une methode d'adaptation aux circonstances faite 
parfois de souplesse, de temporisation, voire de repli, mais consistant 
habituellement dans une volonte ferme d'imposition, de manipulation, 
voire d'enregimentation: tout ceci selon le vent de la conjoncture, des 
situations d'epoque et de lieu ou du mouvement general de l'histoire. 
Sans prejuger sur le rösultat de l'analyse, il suffit, pour le moment, de 
cette notation rapide, pour indiquer et affirmer, des le debut, que l'on 
se tiendra ä cette methode scientifique rigoureuse, sans que l'apparten- 
ance confessionnelle puisse influer sur l’esprit critique de Thistorien et 
du canoniste qui soumet les faits, les textes et les contextes aux criteres 
de jugement propres de sa discipline. Agir autrement, se laisser dominer 
par des considerations doctrinales ou des susceptibilites nationales enle- 
verait ä notre etude toute sa marque et sa finalite. Et c'est ä cette condi­
tion seulement qu'on pourra arriver ä des conclusions fecondes qui ouv- 
riraient la voie ä un veritable dialogue oecumenique, fonde sur la verite 
historique et debouchant sur une meilleure vision du travail ä accomplir 
de la part de toutes les eglises concernees.

II semble qu'on puisse distinguer trois pöriodes dans l'histoire des 
synodes orientaux catholiques.

La premiere va des origines au pontificat de Pie IX, du XVI0 s. au mi- 
lieu du XIX0. C'est 1 epoque de la creation et de l'affermissement des 
eglises orientales catholiques. La seconde commence avec le pontificat 
de Pie IX et se termine avec la decision prise par Pie XI d'elaborer et 
de promulguer un code de droit canonique oriental. La troisieme nous 
est contemporaine; eile debute en 1929 et eile est regie par 1‘esprit et 
les textes promulgues de ce code de droit canonique oriental.

Pour chacune de ces periodes, notamment pour les deux premieres, 
l'on aura soin d'etudier des questions formelles relatives ä la preparation 
de ces synodes, ä leur tenue, ä leur presidence, ä la redaction de leurs 
canons, ä leur approbation et ä leur efficacite institutionnelle. En plus 
de ces questions importantes, il faudra analyser leur contenu ou les prin- 
cipales decisions prises quant ä leur source d'inspiration et aux divers 
domaines legislatifs tels, par exemple, l'autorite et la fonction patriarca- 
les, l'institution episcopale, les sacrements, les livres liturgiques, le ca- 
lendrier, les fetes, jeünes et abstinences et la vie monastique ou religieuse. 
Ce sont autant de matieres qui exigeraient de longs developpements, 
mais qu'il faut necessairement passer en revue, ne serait-ce que per sum­
ma capita, pour en montrer les implications, en vue de l'avenir, du dia­
logue et de la collaboration oecumenique.

55



La difficulte est d'autant plus grande qu'il s'est agi de lire et d'analy- 
ser l'histoire et le texte de 158 reunions synodales de toute categorie. 
Ces reunions synodales sont de nature et d'etendue diverses, depuis les 
conciles patriarcaux et provinciaux jusqu'aux synodes diocesains, sans 
parier des assemblees ou Conferences episcopales, des synodes interdio- 
cesains et des reunions du clerge. Au surplus, certains conciles electo- 
raux ont promulgue des textes legislatifs ou souscrit des accords qui ont 
pu avoir force morale de loi ou d'engagement collegial. C'est dire la 
variete de la matiere synodale dont l'eveque de Rome ne s'est pourtant 
point desinteresse. Bien au contraire, si le pape ou les hautes instances 
romaines se sont occupes attentivement de toute activite synodale des 
eglises orientales catholiques, toutefois certains synodes nationaux, pa­
triarcaux ou provinciaux, ont constitue des monuments legislatifs fonda- 
mentaux et devinrent comme Taxe central de la vie ecclesiale; et c'est 
sur ces synodes que se concentrera le plus attentivement notre analyse.

1° Periode:
Des origines au pontificat de P'ie IX.

C'est une longue periode allant de la fin du XVI.“ s. jusqu' au milieu 
du XIX.“ La vie et le developpement des institutions fondamentales de ces 
eglises sont intimement lies ä leur activitd synodale. Mais elles sont 
aussi en connexion etroite avec de multiples facteurs ou incidences poli- 
tiques, culturels, sociaux, religeux du milieu ambiant, du milieu romain 
et meme des relations internationales. Nous n'avons pas ä rappeier ici 
ces elements nombreux et si divers pour chaque eglise. Nous avions 
essaye d'en esquisser les principaux traits dans l'ouvrage sur les Chre- 
tiens uniates du Proche-Orienl. Qu'il suffise de noter ici les principales 
caracteristiques de la naissance et de l'enfance de ces nouvelles eglises 
avant d'analyser les questions specifiques, formelles de leur histoire et: 
materielles de leur contenu.

C'est au cours de ces siecles que de tous les points de l’Orthodoxie 
depuis les confins de la Russie moscovite jusqu'aux possessions portugai- 
ses de l'Inde du Sud, en passant par l'Europe centrale et orientale et par le 
Proche-Orient afro-asiatique que des communautes ecclesiastiques se rat- 
tadient ä l'eglise romaine et lient leurs destinees ä celle de la diretiente 
latine. Gräce surtout ä l'impulsion orientale declenchee par Gregore XIII 
(1572—1585), la plupart de ces eglises ont tenu une Serie de synodes pour 
elaborer lentement une legislation qui tint compte ä la fois de leur an- 
cienne tradition et de ce qu'on croyait etre des signes de leur nouvelle 
fidelite ou allegeance ecclesiastique. Tour ä tour, les Maronites, les Ma- 
labares, les Ruthenes, les Armeniens de Pologne, les Roumains de Tran- 
sylvanie et les Melkites du patriarcat d'Antioche fixent progressivement 
leur legislation. Toutefois, d'autres eglises telles les Chaldeens, les Sy­
riens, les Armeniens de l'empire ottoman, les Coptes attendront la periode 
suivante pour songer ä mettre un peu d'ordre dans leur legislation ou ä 
l'adapter ä leur Situation nouvelle.

Toutes ces eglises ont habituellement tenu une Serie plus ou moins 
longue de reunions synodales. II s'est agi souvent de determiner des points

56



partiels ou fragmentaires d'une legislation ancierme, oubliee, tombee en 
desuetude ou peu adaptee ä Ia nouvelle Orientation catholique romaine. 
Cependant, chaque eglise a ete amenee ä elaborer d'une maniere aussi 
complete que possible un corps de legislation qui put constituer le fonde­
ment ou la reference ultime qui regisse les diverses activites ecclesia- 
stiques. Ces synodes, majeurs ou mineurs, forment un ensemble impo­
sant de prescriptions ou d'indications canoniques qui allient d'une maniere 
plus ou moins heureuses deux traditions diverses, celle propre des anciens 
conciles orientaux et des coutumes locales et celle de l'eglise romaine 
dans ses developpements les plus recents. Car le but final de tous ces 
synodes etait precisement le renouveau des institutions, leur adaptation 
aux situations nouvelles et leur insertion dans le courant nouveau qui 
pretendait contenir la plenitude de la verite et la perfection de la disci- 
pline ecclesiastique. Car si les eglises orientales s'en tenaient fermement 
aux canons des premiers conciles oecumeniques ou locaux du premier 
millenaire chretien, l'eglise romaine s'est estimee habilitee, par contre, 
ä tenir de nouveaux conciles oecumeniques, en sa qualite de Mere et 
de Maitresse de toutes les eglises, de readapter la legislation ancienne, 
de se reformer par les decrets du grand concile de Trente et d'amener 
progressivement ou imperativement les autres eglises qui en ont reconnu 
la Suprematie ä en adopter les principales decisions doctrinales et les 
prescriptions d'ordre administratif et disciplinaire.

Dans cette ceuvre d'unification ou de latinisation comme Ton dit cou- 
ramment et legitimement, l'eveque de Rome fut aide par des instruments 
de choix et par des circonstances eminement favorables: notament l'in- 
fluence des princes ou de l'autorite civile comme chez les Ruthenes, les 
Armeniens de Pologne, les Roumains de Transylvanie, voire meme chez 
les Malabares et aussi par l’action decisive de ce qu'on appelle commu- 
nement les „missionnaires latins" qui, forts d'un prestige ou d'une habi- 
lete peu commune, ont su amener les hierarchies locales ä adopter, bon 
gre mal gre, des canons qu'ils n'avaient tres souvent qu'ä enteriner par 
souscriptions synodales. II faudrait aussi noter l'action et la presence 
d'un ablegat romain qui, revetu de l'autorite privilegiee du pape, voyait 
habituellement sa mission reussir selon les volontes de son souverain 
mandant. Mais cela n'alla pas toujours sans resistances, reticences ou op- 
positions. Car face ä la politique synodale de l'eglise romaine, il y eut 
aussi un jeu, une diplomatie orientale qui profitait de la conjoncture de 
la protection catholique pour acquerir des avantages civils ou culturels 
reels: cela vaut pour les Ruthenes de Pologne, pour les Roumains d'Autri- 
dre-Hongrie comme pour les minorites patriarcales de l'empire ottoman.

Questions formelles relatives ä la reunion de ces synodes

Les Ruthenes de Pologne sont ä l'origine de l'union qui prit naissance ä 
partir de 1595 et qui entraina plus tard ceux de Hongrie de la Subcarpa- 
thie. Ce fut l’un des rares mouvements d'union oü la hierarchie orientale 
posa une Serie de conditions pour l'alliance avec le siege romain. L'union 
de Brest-Litovsk (1595—1596) se realisa avec l'intention dechapper ä la 
Suprematie du patriarcat moscovite, sans tomber pour autant sous la coupe 
de la hierarchie latine, sans passer au rite latin mais tout en essayant de

57



jouir de tous les Privileges et honneurs du clerge latin. A cöte du röle 
secondaire joue par les jesuites, il faut noter celui de la nonciature et 
surtout celui du roi Sigismond III. Sans nous arreter sur les synodes dio- 
cesains tenus assez frequemment, soit ä Lwow soit dans les dioceses 
Subcarpathes de I-Iongrie, il faudrait toutefois retenir les cas des synodes 
proviciaux de 1626 ä Kobryn et de 1720 ä Zamosk. Dans le premier cas, 
c'est le pape Urbain VIII qui ordonne au metropolite de convoquer un 
synode provincial et de le reunir ensuite reguliörement tous les quatre 
ans. Si ce synode fut preside par le metropolite Rutski, ses actes furent 
toutefois envoyes a Rome pour approbation. Soumis ä la fois ä la congre- 
gation du concile de Trente et ä celle de la Propagande, les actes furent 
approuves d'une maniere particuliere (in forma specifica), le 5 decembre 
1629. Mais Urbain VIII publiait bientöt un bref imposant aux Ruthenes 
le decret du concile de Trente sur le mariage- appele Tametsi; un autre 
decret du St-Office passait outre aux voeux de la hierardiie et declarait 
que le mariage des pretres apres la reception des ordres sacres etait nul. 
Quant au second synode provincial de Zamosk, il ne put etre reuni par 
le metropolite qu’ä la condition expresse qu'il fut preside par le nonce de 
Pologne et que ses actes fussent envoyes ä Rome pour approbation. Pro­
gramme des 1716, il ne se reunit qu’en 1720. Entretemps, on prepara 
soigneusement ä la Nonciature les canons ä proposer aux membres du 
synode. Et ä la veille de sa tenue, Clement XI s'adressait aux eveques 
pour les inciter ä reformer les abus et ä „suivre docilement les direc- 
tives du President, le nonce". On eut ä peine le temps de lire les canons 
prepares d'avance, sans aucune discussion; et le synode se clötura comme 
il avait debute selon le cöremonial du pontifical romain. Envoyes ä Rome, 
les actes du synode furent d'abord examines par la congregation du con­
cile de Trente avant de l’etre par celle de la Propagande. L'approbation 
etait acquise; neanmoins, eile ne le fut pas sans reserve, car le pape en- 
tendait „ne rien deroger aux constitutions des souverains pontifes romains 
et aux decrets des conciles generaux concernant les rites des Grecs cel- 
les-lä comme ceux-ci continuant ä rester en vigueur": formule ambigue 
s'il en fut et qui permet aux tenants de la latinisation comme ä ceux 
de l'autre bord d'y trouver une base ä leurs revendications. Car les in- 
cidences et les tendances latinisantes de ce synode netaient que trop 
visibles, dans le domaine liturgique comme dans celui proprement dis- 
ciplinaire. L'esprit des conseillers latins de la Nonciature de Pologne s'y 
faisait senlir d’une maniöre flagrante. Et lorsque une decade plus tard, 
la necessite imposa de röviser les livres liturgiques, l'on vit sieger dans 
la commission un dölegue de la Nonciature et des membres du clerge 
latin de Pologne. Cependant le siege romain considera toujours ce sy­
node de Zamosk comme la charte canonique de l’eglise ruthene; et, ä 
maintes reprises, il rappelera l’obligation d'en observer les prescriptions. 
meme aux Ruthenes de Galicie.

Ches les Maronites du Mont-Liban, les synodes debutent aussi sous le 
pontificat de Gregoire XIII et marquent habituellement les epoques de 
decadence des institutions et de division parmi la hierardiie et le pa- 
triarche. Les premiers conciles sont reunis entre 1579 et 1596, notamment 
ä Quannoubin, residence seculaire et retiree des patriarches. Les ablegats 
pontificaux, des jesuites en l’occurence, ne se font pas faute d’imposer

58



d'une maniere souvent arbitraire des räformes dans la pratique liturgique 
et sacramentaire, decidees ä Rome et inspirees des decrets du concile 
de Trente. D'ailleurs, c'est gräce ä de tels synodes et ä l'aide des eleves 
du College maronite de Rome, que les pratiques latinisantes s'infiltrent 
progressivement, materialisees par les livres liturgiques imprimees ä Ro­
me et par toutes sortes de liberalites qu'on savait etre favorablement 
agreees. II faudrait toutefois observer qu'entre 1644 et 1736, l'histoire ne 
mentionne aucun synode et aucune autre assemblee episcopale qui en 
tienne lieu. L'eglise jouissait en effet d'une tranquillite interieure et d'un 
developpement des institutions, gräce ä une Serie de patriarches prudents, 
zeles et ä la hauteur des situations politico-religieuses. Le nom du patriar­
che Al-douaihy emerge de cette epoque (1670—1704) dont la Science et 
le prestige demeurent. incontestes. Apres lui, la Situation decadente de 
la hierarchie necessite l'intervention romaine, appelee d'ailleurs par les 
interesses eux-memes. Le synode du Mont-Liban de 1736 est le pendant 
de celui de Zamosk des Ruthenes (1720); et il a ete souvent considere 
comme le prototype des synodes orientaux catholiques posterieurs. A 
l'appel de tout l'episcopat maronite et du patriarche Youssef el-Khazen, 
Clement XII decidait d'envoyer un ablegat choisi parmi les savants maro- 
nites de la Bibliotheque vaticane: Joseph-Simon Assemani, en vue d'ope- 
rer une profonde reforme. Assemani recevait ä cet effet de tres larges 
facultes, meme celle de convoquer un synode legislatif, s'il le jugeait 
utile. Au vrai, tel etait le but de sa mission en Orient. II y arrivait en 
juin 1736 avec des directives precises et concretes de la Propagade et 
avec un projet de synode entierement et minutieusement redige. Les 
peripeties et les vicissitudes ne manquerent pas qui ne l'empecherent 
point d'imposer finalement le texte du synode et les directives de la Pro- 
pagande, aide dans ce penible marchandage par les missionnaires latins 
et les anciens eleves de Rome. Les seances proprement dites du synode 
ne durerent pas plus d'une semaine. Et l'ablegat Assemani pouvait rentrer 
ä Rome, fier de l'ceuvre accomplie, bien qu'au prix d'enormes difficultes. 
Benoit XIV approuvait la teneur du concile en 1741, malgre l'appel du 
patriarche au pape contre la validite d'une teile assemblee. Et l'approba- 
tion contenait la clause expresse de la satisfaction pontificale, puisqu'elle 
etait faite in forma specifica. L'histoire de l'edition du texte latin et de 
la valeur de sa traduction arabe est longue. Elle durera plus d'un siede 
en negociations souvent interrompues entre le patriarcat et les autorites 
romaines. C'est seulement en 1883 que la Propagande declarait que seule 
la version latine avait force de loi. Les nombreux synodes qui suivront 
celui du Mont-Liban seront reunies dans des circonstances particulieres 
relatives ä des difficultes interieures de caractere endemique. Souvent 
presides par un ablegat, choisi habituellement parmi les Franciscains de 
Terre sainte, ces synodes se placent dans la lignee de celui du Mont-Liban 
dont ils ne font d'ailleurs que remettre ä jour les principales prescriptions 
disciplinaires. Soumis ä l'approbation romaine, leurs decrets proprement 
disciplinaires n'auront besoin d'aucun jugement nouveau; le siege romain 
en ayant assez de resoudre les difficultes apparement inextricables de 
l'affaire Henddiyye qui accapare toute l'attention des responsables durant 
de longues decennies.

59



Pour les Malabares de l'Inde et les Armeniens de Pologne, il aura 
suffi respectivement dun synode pour fixer et imposer une legislation 
latinisante pour des siecles.

La colonisation portugaise du sud de l'Inde avait permis ä l'archeveque 
latin de Goa et aux missionnaires latins de soumettre ä leur emprise la 
chretientc syrienne qui se reclamait de St Thomas. C'est en 1583 que 
le metropolite Mar Abraham affirmait sa foi catholique et celle de ses 
fideles au synode d'Angamale. Invite en 1585 au IH" synode provincial 
latin de Goa, il se voit mis sous la surveillance d'un conseiller jesuite, 
le catalan Francois Roz, tandis que les membres latins du synode deci- 
daient de remplacer les livres liturgiques orientaux et syriaques des Mala­
bares par ceux du rite latin mais traduits en langue syriaque. Il semblait 
d'ailleurs au jesuite Roz que les Malabares vivaient toujours dans l'he- 
resie ou sous cette influence et que la profession de foi de leur metropo­
lite n'etait qu'apparenle. A Rome, on croyait aux rapports du jesuite, 
sans aucune reserve et l'on soumettait l'eglise malabare aux reformateurs 
latins de Goa. L'archeveque Menezes convoquait bientöt le fameux syno­
de de Diamper qui imposait ä l'eglise du pays des canons doctrinaux et 
disciplinaires rediges d'avance, toujours avec l'appoint du jesuite Roz. 
En une semaine du mois de juin 1599, ce synode donnait ä l'eglise du 
Malabare son Statut. Clement VIII approuvait, ä son tour, ce synode 
diocesain et confiait au P. Roz, eleve ä l'episcopat, le soin d'en appliquer 
les decisions: l'eglise malabare perdait ainsi, ä la fois, et sa legislation 
antique et son droit ä une hierardiie indigene et orientale.

A son tour, le synode diocesain armenien de Lwow de 1689 est reuni 
sous la presidence du nonce apostolique de Pologne et avec li partici- 
pation active des religieux latins Theatins. Comme celui de Diamper, 
un tel synode diocesain, n'avait pas ä etre approuve par Rome. Mais il 
fut assimile aux synodes provinciaux et les actes soumis aux autorites 
de la Propagande. Les consulteurs romains estimerent pourtant qu’il serait 
preferable de ne point lui conferer un caractere officiel; ce qui n'empecha 
pas les Armeniens de Pologne et meme ceux de l'empire ottoman de s'en 
tenir ä ses prescriptions et de s'y referer au XIX° s., malgrö ses traits de 
latinisation excessive.

Les nombreuses assemblöes synodales des Roumains de Transylvanie 
ne constituent en fait que des reunions convoquees par l'öveque, d'abord 
ä Alba-Julia entre 1697 et 1714, ensuite ä Fagaras entre 1721 et 1727 et 
enfin ä Blaj ä partir de 1738. Ces synodes diocesains, convoques soit 
pour etablir et definir les conditions de l'union avec le siege de Rome 
soit pour l'affermir par le choix d'eveques idoines soit enfin pour deter- 
miner certaines prescriptions concretes d'administration diocesaine n'ont 
jamais eu une importance legislative et disciplinaire decisive. Bien que 
reunis sous l'influence determinante des jesuites et que l'un des peres 
de la Compagnie fut ä chaque fois impose ä l'eveque ä titre de conseiller 
paye et au clerge roumain ä titre de directeur ecclesiastique, neanmoins 
leurs actes ne furent pas envoyes ä Rome pour une approbation canoni- 
que officielle. Mais l'oeil vigilant et la main efficace de l'eveque de Rome 
agissaient par des intermediaires de choix, qui jouissaient au surplus de 
la bienveillance de l'empereur d'Autriche (Leopold I ou Charles VI) et 
de la protection du Cardinal de Vienne, notamment du fameux Kollonitz.

60



Le röle officiel devolu aux „conseillers jesuites" constitue Tun des traits 
caracteristiques de ces synodes diocesains des Roumains de Transylvanie. 
D'ailleurs, leur presence et leur action n'etaient pas facilement agreees: 
elles causaient souvent plus qu'une tension, de veritables conflits.

Reste ä parier des Melkites du Patriarcat d'Antioche. Le nombre des 
synodes reunis entre 1730 et 1850 est relativement considerable. Jusqu'en 
1790, il s'agissait d'etablir l'union, de la raffermir et surtout d'unifier les 
forces monastiques divergentes et opposees qui pretendaient, au vrai, au 
röle directeur dans ce mouvement naissant du catholicisme. Les patriar- 
ches se laissaient entrainer dans ce jeu d'influence et subissaient les con- 
sequences nefastes de la di Vision intestine. Le siege romain s'efforcait 
ä la fois de maintenir l’union, tout en imposant des conditions qui devaient 
en assurer le succes et le progres. Les premiers synodes, reunis surtout dans 
les residences monastiques, soit ä Deir el-Moukhalles (1730, 1736, 1751, 1756) 
soit. ä Mar Chaia (1761) soit. ä Zouk (1765), reglaient les difficultes tou- 
jours renaissantes relatives ä la fusion des forces monastiques ou la suc- 
cession patriarcale. L'union romaine etait menacee dans ses fondements 
par des tendances latinisantes dans la discipline ainsi que par de graves 
lüttes intestines dans l'episcopat d’origine monastique. Le röle modera- 
teur des papes fut indeniable et souvent tres efficace. Ils se firent habi- 
tuellement representer par des ablegats, choisi parmi les missionnaires 
latins ou les delegues apostoliques. Tour ä tour, l'on vit un capuqin, un 
carme eveque de Babylone, un dominicain de Mossoul et un lazariste 
vicaire apostolique de Syrie. Si les actes de ces synodes ne furent jamais 
soumis officiellement ä Rome pour approbation; toutefois, les papes, no- 
tamment Benoit XIV, ne se firent point faute de s'interesser vivement et 
minitieusement aux affaires melkites. Et il faut noter fortement ä ce sujet, 
que les papes se montrerent dans cette conjoncture melkite du XVIII" s. 
les defenseurs des coutumes et des rites orientaux contre les tendances 
laxistes et latinisantes des premiers promoteurs de l'union, y compris le 
Premier patriarcbe uni Cyrille VI Tanass. La fameuse Constitution aposto­
lique Demandatam de Benoit XIV (1743) constitue la meilleure preuve de 
ce souci eclaire de la papaute. Cependant, au delä des difficultes inte- 
rieures d'une jeune eglise toujours en remous, Rome souhaita vivement 
de voir les Melkites se donner un corps de legislation complet ä l'instar 
des Ruthenes et des Maronites. Ce voeu formule des 1763 ne put se rea- 
liser qu'en 1790, alors que la grande crise patriarcale semblait definitive- 
ment resolue. En fait, le synode patriarcal de Deir-el-Moukhalles de 1790 
entreprit une ceuvre repondant ä une instruction de la Propagande de 
1789 et qui imposait un certain nombre de reformes et de decisions ä 
prendre, tout en laissant au patriarche et aux eveques la liberte de se 
reunir sans la presidence ou la presence d'un ablegat, mais ä condition 
que les actes seraient envoyes ä Rome pour la sanction canonique. Mais 
les actes de ce synode de 1790 ne furent pas envoyes officiellement pour 
l'examen pontifical, tandis que de nouvelles scissions parmi l'episcopat 
rendaient toute l ceuvre de ce synode inutile. Et Mgr Germanos Adam 
d'Alep qui en fut le principal adversaire pretendra fournir quelques an- 
nees plus tard ä l'eglise melkite un corps legislatif synodal complet et 
dont le besoin se faisait sentir. Le synode patriarcal de Karkafeh (1806) 
dont il est Partisan principal se reunit et ses canons furent imprimes et

61



publies sans que Rome en ait pris prealablement connaissance. D'ailleurs 
la personne et les positions doctrinales de Germanos Adam inspiraient la 
plus grande mefiance aux missionnaires latins et aux autorites romaines, 
ä cause de ses tendances dites gallicanes, semblables ä celles du concile 
de Pistoia (1786). Aussi, le synode de Karkafeh sera expressement con- 
damne par Rome, assez tard en 1835. En cette meme annee, son disciple 
prefere, Maximos Mazloum, devenu patriarche, reunira un synode pour 
une nouvelle tentative de legislation organique. II le presidera, sans la 
participation d'aucun representant de la papaute. Et les actes, envoyes 
ä Rome, seront approuves en 1845, d’une maniere ordinaire, mais ä la 
suite de longues negociations. Ce synode n'etait dans la pensee de Maz­
loum que provisoire. Lentement, il preparera la redaction dun autre 
qui devait couronner son ceuvre patriarcale et donner ä l'eglise melkite un 
corps complet et organique de legislation, comparable sänon superieur aux 
synodes de Zamosk et du Mont-Liban. Le synode de Jerusalem de 1849, 
reuni, cette fois encore, sans la presence ou la participation d'aucun re­
presentant romain devait atteindre ce but, s’il n'avait ete de nouveau 
l'objet de nombreuses critiques provenant, ä la fois, de l'episcopat et des 
religieux melkites et des susceptibilites romaines. L'examen critique tres 
minutieux fait par des canonistes romains tres pointilleux ne souleva en 
fait aucune objection serieuse. Mais les circonstances defavorables qui 
entouraient la personne et 1'administration du patriarche amenerent les 
instances romaines ä le remiser dans les archives, preferant qu'un autre 
synode reuni sous la vigilance et la direction d'un representant du pape 
donne enfin le resultat souhaite depuis pres d'un siede.

Tel est le bilan rapide de toute l'ceuvre synodale majeure des eglises 
orientales catholiques, placee dans son contexte formel et dans son cadre 
historique. On l‘a vu, l'activite synodale fut assez variee, se deroulant dans 
des milieux socio-politiques et religieux assez divers. Le pape semble 
avoir pris toujours l'initiative des reformes, tout en ayant soin d'en orien- 
ter l'esprit et les buts, meme si, comme dans le cas exceptionnel des Mel­
kites, il ne fut pas l'artisan principal et l'inspiraleur finalement respon­
sable de l'ceuvre synodale. En tout etat de cause, un synode ne pouvait 
obtenir la sanction canonique, obtenir une legitimite formelle sans l'appro- 
bation pontificale romainc. Ceci vaut pour tout synode patriarcal ou pro- 
vincial, d'apres la Constitution pontificale Immensa de Sixte-Quint du 22 
janvier 1587, que les autorites romaines appliqueront sans distinction 
meme ä l'Orient catholique. Unique promoteur de tout synode legitime 
et lui conferant exclusivement sa sanction canonique et son approbation, 
l'eveque de Rome apparait, en definitive, comme le tuteur et l'unique 
responsable de l'ceuvre synodale. Et cette institution synodale, tradition- 
nelle en Orient, devint ainsi, l'instrument privilegie qui permit ä Rome 
d'etablir ou de conditionner l'union, de l'affermir et de la perfectionner 
selon les intentions meme de la papaute. Mais ces intentions ont-elles ete 
pleinement realisees? Qu'en est-il de l'objet de ces reformes, du contenu 
doctrinal et disciplinaire des tres nombreuses decisions prises et souvent 
reprises au cours de plusieurs siecles, sous des formes multiples et en des 
circonstances de temps, de lieux assez diverses? Nous essayerons d'en 
juger d'apres l'analyse qui suit.

62



Questions materielles relatives ä l1objet et au contenu des synodes

Tout en ayant toujours en vue les observations generales formulees plus 
haut, nous tächerons de donner une synthese rapide des principales modi- 
fications ou des apports nouveaux de ces synodes orientaux par rapport 
ä la tradition ou aux canons et coutumes seculaires de ces eglises.

Le röle joue par les representants de la papaute dans la convocation, 
la redaction et rapplication de ces synodes est indeniable: simples mis- 
sionnaires, surtout jesuites, ablegats ou nonces, ces presidents ou conseil- 
lers ecclesiastiques des synodes sont munis de directives tres precises 
de la part du pape en personne ou des hautes instances romaines. La 
principale source d'inspiration des reformes suggerees ou imposees est, 
sans conteste, le concile de Trente. Des 1578, Gregoire XIII envoie aux 
Maronites, avec les jesuites Raggio et Eliano (ce dernier un juif converti) 
la traduction arabe des decrets et du catechisme du concile de Trente. Au 
cours de leur mission, ces peres et leurs successeurs Dandini et Bruno 
essaient de faire accepter en bloc toutes les prescriptions de ce concile, 
en meme temps que les usages liturgiques latins. En fait, les in- 
filtrations latinisantes dans tous les domaines liturgique, sacramen- 
taire et disciplinaire sont progressives. Elles seront consacrees officielle- 
ment lors du concile du Mont-Liban (1736). Chez les Malabares, le concile 
de Diamper (1599) impose theoriquement et pratiquement le principe de 
l'unite de discipline; et il applique, en consequence, ä cette eglise prechal- 
cedonienne toute la legislation tridentine avec le missel et le rituel latins 
traduits en langue syriaque; en outre, il demande qu'on revise la Bible 
syriaque pour la rendre conforme ä la vulgate latine; enfin, apres avoir 
impose la presence du jesuite Roz comme conseiller ecclesiastique, il 
autorise ses confreres ä precher et ä administrer les sacrements dans tou­
tes les eglises malabares, sans autorisation du eure, ä l'exception de 
l'administration du mariage, lä aussi pour se conformer ä la legislation 
tridentine. Et pour s'assurer de l'efficacite de ces mesures, la hierarchie 
malabare est remplacee pour des siecles par des titulaires et ordinaires 
latins. Les Ruthenes avaient bien pose leurs conditions ä l'union en 1595, 
oü la Conservation du „rite oriental" y est specifie; toutefois le concile 
de Zamosk et les decisions pontificales directes introduisent des elements 
essentiels de la legislation tridentine, notamment dans la discipline du 
mariage, dans l'organisation diocesaine et dans l'esprit et la pratique 
liturgique. Les Armeniens de Pologne, minorite encore plus permeable 
au milieu latin, subissent profondement l'influence des latins Theatins 
qui voient dans le concile de Trente l'ideal de toute reforme ecclesiasti­
que. L'abandon d'usages rituels legitimes est remplace par l'acceptation 
flagrante de la discipline latine. Chez les Mekites, il en va tout autrement. 
A l'origine, ce sont les papes qui se montrent plus severes que la hierar­
chie pour le maintien des traditions des jeünes et abstinences. Et lorsqu'il 
fallut rediger d’une maniere organique la discipline, l'instruction de la 
propadande est tres discrete au sujet du concile de Trente. Aussi, affirme- 
t-on dans les canons du concile de 1790 que si les decrets dogmatiques de 
Trente sont ä accepter, toutefois ses decisions disciplinaires ne sont point 
applicables au rite grec (sic). Distinction importante qu'on ne lit pas aussi 
explicitement ailleurs.

63



Au delä de celte source d'inspiration generale, il est opportun d'en voir 
l'application en quelques domaines precis.

Concernant la hierarchie ecclesiastique et le clerge, les nouveautes sy­
nodales sont de haute signification. La oü eile existait, l'eveque de Rome 
laisse subsister la fonction patriarcale, tout en tächant d'en definir et 
d'en limiter les pouvoirs. C'est le cas chez les Maronites et les Melkites 
du patriarcat d'Antioche. Le synode du Mont-Liban (1736) mentionne les 
Privileges du patriarche maronite ä l'egard de ses eveques et de ses fideles. 
II detient une veritable juridiction qu'il veut immediate et directe sur 
toutes les institutions et les personnes de „son eglise". II n’est justiciable 
que du pape. Mais le siege romain reduira lentement l'autorite de ce 
patriarche, en relevant celle des eveques, en delimitant les dioceses et en 
obligeant ces hierarques ä y resider, loin du siege patriarcal. A leur tour, 
les synodes melkites de Karkafeh (1806) et de Jerusalem (1849) exposent 
longuement les droits et les Privileges des patriarches. Si, dans le synode 
maronite, on prevoit apres l'election patriarcale l'envoi ä Rome d'un pro- 
cureur muni de la profession de foi, d'une lettre d'obeissance au pape et 
de la demande de confirmation de l'election et du pallium, les synodes 
melkites affirment simplement qu'aussitöt apres son intronisation, le pa­
triarche jouit de tous ses droits, mais qu'il ecrira ä Rome, de meme que les 
eveques, pour rendre compte de son election. Et il prend rang immediate- 
ment apres le pape ou ses legats et aussi apres le patriarche grec de 
Constantinople dans le cas oü celui-ci serait catholique. Cependant, les 
canonistes romains elaboraient en cette premiere moitie du XIX" s. une 
theorie patriarcale, precisement ä l'occasion de l'election du patriarche 
melkite Maximos III Mazloum (1833—1837), qui entend soumettre toute 
la juridiction des patriarches ä la confirmation prealable du pape. Et une 
fois confirme, le patriarche ne pourrait exercer les actes dits majeurs de 
sa juridiction qu'apres reception du Pallium. Nous verrons plus loin les 
incidences de cette theorie. A defaut d'un patriarche, les Ruthenes reven- 
diquent pour leur metropolite le droit de confirmer la nomination des 
eveques. Mais Clement VIII veut bien accorder, en 1596, ce droit au metro­
polite, ä condition qu'il soit fait au nom du pape. En outre, il reserve au 
St-Siege romain le droit de confirmer le metropolite. Pour les Roumains, 
les Armeniens et les Malabares, la question ne se posait pas.

Selon la legislation maronite de 1580 et de 1736, le patriarche doit 
reunir les eveques en synode, d'une maniere reguliere, au moins tous les 
trois ans, pour deliberer des interets communs des dioceses. Et la legisla­
tion melkite ajoute que le patriarche dcvra consulter ses eveques chaque 
fois qu'il y a une affaire importante concernant tout le patriarcat. Les 
eveques doivent avoir un diocese aux limites bien precises. L'obligation 
d'y resider est rappelee souvent; et celle de reunir leur clerge en synode 
diocesain tous les ans revient aussi souvent chez toutes les eglises. Les 
Melkites rappellent en 1761 que pour erigerune eparchie, il faut un nombre 
süffisant de fideles et de membres du clerge. Si le patriarche ne peut 
s'immiscer dans le gouvernement interieur des dioceses aux depens des 
droits episcopaux. toutefois, il jouit en cas de negligence averee du droit 
d'inspection. Quant au droit de devolution, Rome a tendance ä se le 
reserver, limitant ainsi l'antique droit patriarcal, en l'absence du synod- 
permanent. Enfin, ultime droit patriarcal et qui semble alors important :

64



on affirme le droit de percevoir les dimes dans tout le territoire patriar- 
cal, sans aucune reserve de l'autonomie diocesaine.

Quant au clergü, deux questions attirent particulierement l'attention 
feile du celibat et celle du remariage des pretres veu-fs. II ne semble pas en 
regle generale que le siege romain ait cherche alors ä imposer le celibat 
ecclesiastique aux eglises orientales, ä peu d'exceptions pres, notamment 
chez les Malabares oü le synode de Diamper declare que „les pretres 
maries ne sont pas obliges de se separer de leur femme, mais ils ne pour- 
ront alors exercer leur ordre et que le synode consultera le St-Siege sur 
leur cas". Mais une fois separes de leur femme, ces pretres reprendront 
l'exercice de leur ordre. Le cas des pretres veufs semble plus delicat. Pour 
ce meme synode de Diamper, les pretres veufs qui contractent un second 
mariage le voient frappe simplement de nullite, meme si ce remariage 
avait ete autorise auparavant par 1‘eveque. Chez les Ruthenes, la legis- 
lation n'est pas aussi radicale ni homogene. Avant le metropolite St 
Josaphat Kuncewich, ses predecesseurs catholiques avaient autorise par 
tolerance (economie) le remariage des pretres veufs. Josaphat adopte 
une attitude assez nuancee. Les pretres qui se sont remaries avant son 
gouvernement ecclesiastique pourront continuer ä exercer leur ministere 
paroissial sauf ä celebrer la liturgie ou ä confesser, auxquels cas ils 
devront faire appel ä d'autres confreres. Mais ceux qui dorenavant con- 
tracteront un second mariage, ils seront suspendus de tout exercice de 
leur ordre (1619). Cependant Rome rejettera cette mesure, car le St-Office 
declarait en 1631, ä l'encontre de l'avis des responsables ruthenes, que 
le remariage des pretres veufs etait radicalement nul. Quant aux synodes 
maronites et melkites, il semble bien qu'ils aient delaisse ce cas, laissant 
ä la pratique son cours indetermine.

La Conservation des rites orientaux (terme generique qui designe tout 
le patrimoine ecclesiastique et reiigieux des chretientes orientales) a 
loujours ete 1‘une des pierres d'achoppement pour les bonnes relations et 
la coexistence pacifique entre l'Orient et l'eglise de Rome. L'eventail de 
ces relations est assez large et constitue tout un ensemble de domaines 
qui sont connexes, allant du calendrier, aux fetes, jeünes et abstinences 
et passant par les livres liturgiques, ceux notamment qui definissent le 
rituel, qui coordonne le missel et la pratique sacramentaire, sans oublier 
le sens et l'esprit de la theologie mystagogique qui impregne tout l'etre 
reiigieux du fidele. On ne peut traiter tout au long des divers points 
qui ressortent de l'analyse des synodes. Mais, par touches rapides, il 
semble necessaire d’eclairer par des exemples concrets et precis Invo­
lution des institutions.

Gregoire XIII tenait ä etendre la reforme du calendrier decidee sous 
son pontificat ä toute l'eglise chretienne. Et ce fut Lun des signes par 
lesquels lui et ses successeurs ont täche de lier les diverses eglises 
orientales ä celle de Rome. A cette question du calendrier est jointe 
celles des fetes, des jeünes et des abstinences. A Legard des eglises 
non-chalcedoniennes, telles celles des Malabares et des Armeniens comme 
ä l'egard des Maronites, les exigences des papes et de ses representants 
ont toujours ete plus radicales et habituellement suivies. Des 1596, l'able- 
gat jesuite Dandini voulait imposer au patriarcat maronite l'adoption du 
calendrier gregorien; en 1606, le patriarche Al-Razzi ne reussit ä 1‘intro-

65



duire qu'au Mont-Liban, ses fideles de l'ile de Chypre ayant refuse de 
le suivre, sans doute ä cause du milieu ainbiant grec-hellene. Enfin, le 
synode national du Mont-Liban (1736) l'impose ä toute l'eglise maronite. 
Quant aux fetes, aux jeünes et abstinences, les maronites se contentent 
au debut d'assouplir la rigidite des canons et coutumes antiques, notam- 
ment en ce qui concerne les quatre-temps penitentiels. Et si la fete-Dieu 
est expressernent ajoutee par les consulteurs romains du synode du Mont- 
Liban (1736); toutefois, un concile anterieur, celui de Harrache (1644) 
avait dejä accepte le principe de son adoption. Chez les Malabares, le 
synode de Diamper (1599) opere, comme en d'autres domaines, une assi- 
milation latinisante assez radicale. Non seulement le calendrier grego- 
rien est impose, mais les fetes du calendrier latin sont introduites, selon 
le principe de l'unite de la discipline ecclesiastique et selon l'engage- 
ment pris d'observer tous les decrets de reforme ainsi que la doctrine du 
concile de Trente. La discipline des jeünes et abstinences est tolerante, 
puisqu'elle laisse aux coutumes locales assez de liberte; toutefois, con- 
formement ä l'usage de l'eglise latine, on y introduit l'abstinence de la 
viande le samedi, coutume inconnue jusqu'alors, tout en laissant facul- 
tative celle du mercredi. Pour les Armeniens de Pologne, on s'en tient au 
fameux Decret aux Armeniens du concile de Florence qui admet un com- 
promis entre l'antique discipline armenienne et certaines exigences ro- 
maines. Le calendrier julien, ayant un caractere national, est conserve; bien 
que pour plusieurs fetes ainsi que pour les jeünes et abstinences l'on 
s'accoutume de suivre la discipline latine, celle du milieu ambiant polo- 
nais et des religieux Theatins.

Les eglises chalcedoniennes s'attachent davantage ä leur discipline et 
tradition et l'eglise de Rome doit user d'une tolerance plus large ä leur 
egard. Pour les Ruthenes, les 33 articles de 1595 etablissant les con- 
ditions de l'union formulent des exigences que le pape Clement VIII 
accepte par Paffirmation generale de sauvegarder leur droit au rite propre. 
Or les Ruthenes admettaient bien le calendrier gregorien tout recent, 
pourvu de conserver leurs fetes, teile celle du 6 janvier et de la benedic- 
tion de l'eau expressement indiquees. Par contre, ils se defendaient d'ac- 
cepter nommement la fete-Dieu et l'usage de la procession du St-Sacre- 
ment. Une autre condition generique est celle de la defense faite aux 
fideles d'embrasser le rite latin. Cependant, entre cette Position canoni- 
que toute theorique et la pratique, il semble bien que la marge soit assez 
grande, puisque lentement par la voie du calendrier gregorien et gräce 
au milieu ambiant et aux congregations religieuses, celles de la Ste Trini- 
te et des Basiliens fortement influencees par l'esprit et les constitutions 
de la Compagnie des Jesus, l'esprit latinisant s'infiltre progressivement 
et devient bientöt caracteristique de la pratique et des devotions cleri- 
cales et populaires. Le concile de Zamosk (1720) fournira une demon- 
stration significative ä ce sujet.

Quant aux Roumains de Transylvanie, l'attachement rigide au calendrier 
julien constitue, des 1697, l'une des conditions de l'union, avec le main- 
tien des rites et usages de l’eglise orientale. Les negociations avec Rome 
durerent un certain temps et mirent au jour certaines difficultes d'ordre 
personnel ou politique. Les Roumains sont obliges d'affirmer expressement 
leur attachement ä un eveque choisi parmi eux, ä leur calendrier, aux

66



rites et usages de leur liturgie, aux jeünes de leur eglise et. ä toute leur 
Organisation ecclesiastique (1597). Les nombreuses assemblees synodales 
posterieures repeteront ces exigences. Ainsi, en 1700, le synode d'Alba- 
•lulia affirme que les fetes devront etre observees conformement ä l'Horo- 
logion. Au synode de Fagaras de 1725, on affirme de nouveau la neces- 
site d'observer les quatre periodes annulles de jeünes: de telles pres- 
criptions denotent que la pratique tendait vers l'adoption d'une autre 
attitude du latinisme ambiant. Les soucis de survie et d'auto-defense 
contre les sollicitations latinisantes expliquent assez ces prescriptions.

Chez les Melkites, la tendance des premiers promoteurs de Lunion est 
tout ä la fois au maintien du calendrier julien et ä la modification de la 
discipline des jeünes et abstinences dans le sens de la dispense et de la 
facilite latine. Cette fois, c'est Rome qui prescrit une attitude plus ferme 
de radicalisme disciplinaire, en retardant meme la confirmation du Pre­
mier patriarche uni, Cyrille VI Tanass, jusqu'ä sa promesse de ne rien 
changer ä la discipline traditionnelle des jeünes et abstinences, sinon par 
dispense ä renouveler d'annee en annee, pour les cas graves et apres 
l'autorisation du pape(1736). Cette question disciplinaire est l'objet de 
longues negociations qui avec les difficultes interieures se prolongeront 
jusqu'ä la fin du XVIII" s. Au synode de 1790, les Peres trouvent un prin­
cipe de compromis ä la plupart des questions disciplinaires. Ils röduisent 
la duree des caremes precedant Noel et la fete des Sts Pierre et Paul; 
les dispenses concernant les jeünes et abstinences seront generalisees. 
Et si l'on admet la Fete-Dieu et d’autres processions d'origine latine, 
comme celle de l'image de N. Dame du Rosaire, c'est apres les avoir 
introduit dans le cycle liturgique et leur avoir donne une forme et des 
insignes orientales ou censees telles.

Passons ä la question des livres liturgiques et ä leur contenu. Dans 
ce domaine, leveque de Rome et ses mandataires s'adaptent aussi ä la 
Situation des eglises et se comportent autrement selon qu'il s'agisse des 
Malabares et des Maronites ou des autres eglises. II y a d'abord deux 
cas precis et deplorables de veritables autodafes de livres syriaques 
liturgiques ou doctrinaux que les missionnaires, les jesuites en l'occuren- 
ce, croyaient ou tenaient pour heretiques ou suspects. En 1597, l'ablegat 
Eliano se livre au patriarcat maronite de Quannoubin ä un tel autodafe, 
conformement ä ses directives romaines. Plus tard, au concile de Diam- 
per (1599), l'archeveque Menezes de Goa et le jesuite Roz ordonnent le 
meme acte ä l'egard des memes livres en usage chez les Malabares. Et 
les livres qui restent sont soumis ä une revision severe selon des modeles 
latins; enfin d'autres livres sont traduits simplement du latin. Ainsi, des 
1580, la pratique sacramentaire de la penitence, de l'extreme-onction et 
de l'ordre est decrite chez les Maronites suivant le Pontifical romain; 
et le patriarche maronite est invite ä suivre pour les ordinations le rite 
du pontifical romain, traduit dejä en arabe et offert par les ablegats 
jesuites en 1579. Au concile de 1596, ces memes ablegats imposent aux 
maronites le missel edite ä Rome en 1592, quelque peu romanise et dont 
Dandini avait apporte deux Cents exemplaires dans ses bagages. Plus 
tard, en 1647, on imprimait aussi ä Rome un rituel maronite tres latinise 
du bapteme et de l'extreme-onction. L'on repandait egalement au Liban 
un breviaire sommaire et quantites d'ornements et d'objets liturgiques

67



expedies d'Occident. Au concile du Mont-Liban (1736), si le rituel romain 
est souvent eite ainsi que le pontifical romain et si l'on decide la revision 
du texte de l'Ecriture sainte et du martyrologe ainsi que la traduction en 
arabe du catechisme du concile de Trente, toutes les nombreuses pres- 
criptions concernant la pratique sacramentaire sont aussi une decalque 
des rituels romains. On pourrait, ä ce sujet, faire une demonstration 
aussi precise que significative. D'ailleurs, une deuxieme edition romaine 
du missel maronite de 1592 avait ete publiee en 1716, qui donnait des 
formules consecratoires voisines de celles du missel latin. Le concile 
n'interdisail pas, en outre, l'usage d'anciennes anaphores syriaques, pour- 
vu qu'elles reproduisent sans erreur les paroles du Christ. Toutes ces 
modifications latinisantes provenaient certes de Rome, soit directement 
par imposition synodale, soit par l'intermediaire des nombreux dleves du 
College maronite, Parvenüs a Fepiscopat, ces anciens eleves contribuaient 
efficacement aux infiltrations progressives des pratiques et de l'esprit la- 
tinisants. Ainsi, le grand patriarche Al-Douaihy avait entrepris une re- 
forme liturgique et les rites des ordinations codifies par lui en 1683 sont 
repris et imposes officiellement par le synode du Mont-Liban (1736). Et 
un siede plus tard, le patriarche Hobeidi obtenait Fimpression et Fappro- 
bation par la Propagande d'un rituel en deux volumes (1839 et 1840) qui 
devait rester en usage jusqu'ä nos jours et dont les traits latinisants sont 
de toute evidence.

Chez les Malabares, la politique latine ä legard des livres liturgique 
est consommee au synode de Diamper (1599). Dejä, au III" concile provin- 
cial de Goa (1585), la hierarchie latine avait decide de traduire le missel 
et le rituel latin en langue syriaque, ä l'usage de la diretiente malabare. 
Au synode de Diamper, dos mesures concretes sont prises. On y trouve 
une longue liste de changements ä introduire dans le missel malabare. 
Certaines anaphores antiques sont interdites et leur texte manuscrit brüle. 
L'on confie au jesuite Roz de traduire en syriaque la messe latine que 
les pretres pourront utiliser tous les jours pour la celebration privee. Et 
les pretres malabares qui connaissent le latin pourront simplement cele- 
brer la liturgie romaine en cette langue. Einfin, pour mieux extirper 
l'usage des textes syriaques, le synode prescrit de remeltre au metro- 
politain latin de Goa ou ä son mandataire le perez Roz tous les livres 
syriaques. Et Fon ne pourra plus les transcrire qu'avec Fautorisation de 
F6veque du diocese ou de celle du conseiller jesuite durant la vacance 
du sibge.

Par contre, Rome observe, ä l'dgard des eglises de tradition byzantine, 
une attitude de respect et parfois meme de protection de la discipline 
traditionnelle. Les synodes des Ruthenes, des Roumains et des Melkites 
repetent souvent la defense d'operer aucun diangement dans le rite et 
les livres liturgiques. Les canons de St Josaphat interdisent d'innover 
en aucune faqon dans le rite et d'employer la langue parlee au lieu du 
slavon liturgique. Au concile de Zamosk (1720), on confie au metropolite 
le soin de reediter le rituel (l'horologion) qui devra conserver les cere- 
monies traditionnelles du bapteme. Toutefois, malgre ces prescriptions 
generales, ce concile ne se fait pas faute d'innover ou de modifier les 
rubriques et les rites selon une inspiration latinisante. Quant aux synodes 
roumains, ils ne semblent pas se soucier d'une maniere particuliere de

68



ce domaine, quitte ä affirmer souvent leur attadiement ä leur rite. Ce- 
pendant, des 1700, le synode d'Alba-Julia souhaite que le clerge emploie 
la langue roumaine pour le Service liturgique, ä la place du slavon et 
du grec. Faute de quoi, les pretres liront, tout au moins, l'evangile et le 
sermon dans la langue nationale. Enfin, les Melkites sont tout aussi 
attaches aux textes de leurs livres liturgiques. Lentement, une Orientation 
generale se precise des prescriptions de detail. Ainsi, en 1790, on autorise 
les pretres et les diacres qui ne connaissent pas le grec ä reciter les 
prieres principales de la liturgie en langue arabe. Au synode des Karkafeh 
(1806), l'on dit ä propos de la ceremonie de l'huile des malades: „les cere- 
monies prescrites par l'euchologe doivent etre toutes accomplies, et il est 
interdit de suivre des rituels plus concis composes d'apres des modeles 
latins. Toutefois, en cas d'urgence, il taut abreger les cöremonies, tout en 
respectant le rite". Le synode de Ain-Traz (1835) arrive ä une position 
plus generale, en declarant qu'aucun changement au rite ne peut etre 
introduit; et l'on s'en tiendra rigoureusement aux formules et aux rubri- 
ques de l’euchologe et du missel dont les copies doivent etre authentifies 
par Leveque.

A la suite de ces indications generales, il serait avantageux de mener 
une enquete plus detaillee quant ä la pratique sacramentaire. Elle serait 
demesurement longue, si on voulait s'attacher ä tous les details. Qu'il 
suffise de fournir quelques exemples precis sur les principaux sacrements.

Des nombreuses questions qui touchent ä l'administration du bapteme, 
deux semblent revetir une importance plus particuliere: celle de la for­
mule baptismale et celle du mode d'administration. Chez toutes les eglises 
la tendance generale est au mode d'infusion, meme chez les Melkites. Et 
si les Maronites et les Malabares adoptent le rituel romain, les eglises de 
tradition byzantine conservent la formule deprecative, cependant que tou­
tes interdisent la repetition de la reponse Amen apres chaque invocation 
d'une personne de la Trinite toute sainte.

Le sacrement de confirmation suscite plus de difficultes, quant ä sa 
Separation du sacrement du bapteme et quant au ministre qui peut l'admi- 
nistrer d'une maniere ordinaire. Rome souhaitait qu'on suivit sa propre 
doctrine qui reservait ä Leveque seul ce droit. Imposee aux Malabares 
au synode de Diamper, cette exclusive est acceptee par les Maronites 
dös 1578; et le synode du Mont-Liban (1736) Lintroduit officiellement tout 
en adoptant la formule de l'onction du pontifical romain. Les autres eglises 
melkite, roumaine, ruthene et armenienne maintiennent dans leurs syno- 
des la pratique d'administrer la confirmation de suite apres le bapteme.

Quant au sacrement du mariage, il est notoire que les anciens conciles 
orientaux ne connaissent pas la distinction latine d'empechement pro- 
hibant et d'empechement dirimant. Mais les synodes modernes sont in- 
fluences par la legislation du concile de Trente. Certains l'adoptent d'em- 
blee comme ceux de Diamper (1599) et du Mont-Liban (1736), non seule- 
ment quant aux empechements, mais aussi quant ä la forme du mariage 

ä la computation des lignes de parente. Pour les Ruthenes, c'est le 
siege de Rome qui publie en 1629, ä la suite et en complement du synode 
de Kobryn (1626), le fameux decret tridentin nomme Tametsi, l'imposant 
pratiquement ä cette eglise. A son tour, le concile armenien de Lwow

69



(1689) adopte tous les döcrets du concile de Trente concernant les fian- 
qailles et le mariage. Les Mclkites demeurent fideles ä l'ancienne legis- 
lation traditionnelle, tout en legiferant sur les questions d'empechement 
notament celles relatives ä la consanguinite et ä l'affinitd.

Reste ä donner rapidement quelques indications sur la conception et 
l'organisation de la vie monastique. Celle-ci constitue, en effet, un des pi- 
liers de la structure ecclesiastique et religieuse dans la dirötiente orientale. 
Traditionnellement, les fondations monastiques se rattachaient au patro- 
nage et aux regles des grands fondateurs de l'antiquite ou de l'äge d'or 
byzantin, tels St Antoine, St Basile, St Theodore studite et St Athanase 
l'athonite, etc. Toutes ces fondation faisaient du monastere le centre uni- 
que de toute une activite assez diversifi£e, allant de la priere aux plus 
humbles fonctions d'une micro-societe organisee. Avec l'union, les con- 
ceptions occidentales de la vie religieuse et communautaire prevalent chez 
la plupart des eglises orientales, notamment chez les Ruthenes, les Ma- 
ronit.es, les Melkites et les Malabares. Chez les Ruthenes, l'influence des 
jesuites prevaut dans les fondations du monastöre de la Ste Trinite de 
Vilna et plus tard avec St Josaphat dans la fondation des Basiliens. Les 
Melkites sont affrontes, des 1‘origine de l'union, par les problemes inte- 
rieures et les difficultes de fusion de deux fondations concurrentes qui se 
reclament de St Basile et qui imposent pratiquement leur influence an- 
tagoniste ä la nouvelle branche catholique du Patriarcat d'Antiodie. Les 
reformes et le renouveau monastique chez les Maronites se placent ä la 
charniöre des XVII0. et XVIII". siecles, sous le patriarcat de Al-Douaihy. 
Et les nouvelles regles se reclament soit de St. Antoine, soit d'autres 
modales puises chez les congrögations italiennes. Les Malabares adop- 
teront simplement les modeles latins. Pour toutes ces fondations, il est 
essentiel de constater qu'elles reqoivent, en definitive, leur approbation 
de Rome et qu'elles s'en prevalent souvent pour proclamer une certaine 
autonomie ä l'dgard de l'autorite hierarchique constituee, bien que les 
synodes affirment, ä maintes reprises, notamment chez les Maronites et 
les Melkites, le droit de l'eveque diocesain de faire la visite canonique 
des monasteres de son diocese et surtout celle des couvents de femmes. 
Le synode du Mont-Liban (1736) affirme explicitement la juridiction de 
l'eveque sur tous les monasteres et ermitages de son diocese. Les synodes 
melkites contiennent maintes prescriptions dans ce sens. Celui de Deir 
el-Moukhalles de 1790 declare ä propos de cette visite episcopale: „l'eve- 
que verra si les constitutions sont observees et pourra punir les superieurs 
et les moines qui n'observent pas ses injonctions. Et le patriarche punira 
les eveques qui negligeraient cette visite des monasteres". Chez les Maro­
nites, les religieux (ou moines) s'adonnent surtout ä la priere, ä l'enseigne- 
ment et aux travaux des immenses domaines qui leur appartiennent, 
laissant le ministere paroissial au nombreux clerge marie des grandes 
et petites familles et reservant les fonctions episcopales surtout aux 
eleves du College de Rome. Chez les Ruthenes et les Melkites, les reli­
gieux s'adonnent beaucoup au ministere paroissial et sont les candidats 
prioritaires et parfois exclusifs des sieges episcopaux. Ce qui donne une 
idee de leur preoccupation fondamentale. Enfin, les Maronites sont affron- 
t6s ä une difficulte institutionnelle provenant des monasteres appelösdoub- 
les. II a fallu de nombreuses prescriptions synodales pour amener la

70



hierarchie ä imposer enfin la Separation des couvents des moniales des 
monasteres d'hommes.

Ces annotations souvent rapides de l'analyse circonstanciee des syno- 
des ont montre dejä l'influence determinante de l'eveque de Rome, de 
ses representants et du concile de Trente sur la vie et les institutions du 
christianisme oriental catholique. Le fait, dans son ensemble, saute aux 
yeux de tout observateur attentif de cette rupture ecclesiastique operee 
gräce aux influences etrangeres et latines, Mais il fallait en observer les 
racines legislatives par l'analyse synodale, au delä de toute prevention 
et de toute generalisation hätive ou passionnelle. L'on voit ainsi combien 
la loi de l'adaptation ä la conjoncture a joue un röle dominant dans l'intro- 
duction, l'imposition ou la Suggestion de la legislation romaine, triden­
tine surtout. Comme l'on constate aussi qu'une synthese uniforme et 
monolithique s’avere impossible et meme dangereuse pour cette epoque. 
Le pape et sa curie, toujours fidele ä ses conceptions doctrinales et 
administratives de gouvernement, toujours sür du succes final de ses 
demarches et interventions, toujours appuye sur l'action ferme et habile 
de ses legats et des missionnaires nombreux etablis en Orient a amene 
progressivement les eglises orientales catholiques, ä de rares exceptions, 
et ä titre provisoire, ä s'aligner sur ses exigences fondamentales de re- 
formes et d'evolution des institutions selon l'esprit, sinon selon la lettre 
du grand concile reformateur moderne, celui de Trente, c'est-ä-dire, en 
fin de compte, selon le principe cense essentiel et primordial de l'unite 
de legislation et de discipline fondee sur l'unite du centre et de l'auto- 
rite dans l'eglise. A cette epoque, 1 eglise romaine se considerait emine- 
ment, non seulement comme la Mere et la Maitresse de toutes les eglises 
locales; mais eile se croyait aussi et surtout comme le modele et le pro- 
totype dans sa structure comme dans son Organisation. Une fois ces prin- 
cipes assures, rien n'empechait d'ailleurs qu'on püt accepter et promou- 
voir meme une politique d'accomodation, de tolerance disait-on alors et 
longtemps apres, ä l'egard des rites orientaux. Tel semble etre le juge- 
ment general qu'on puisse enoncer ä partir de cette profusion de synodes, 
de textes et de contextes qui n'ont de point commun entre eux, de centre 
de convergence que leur relation commune avec l'eveque de Rome et les 
Organes centraux de la catholicite romaine. Cette epoque, dejä ancienne, 
qui precede les mouvements nationalistes du continent et l'expansion 
eolonialiste et missionnaire de l'Europe serait-elle differente dans ses 
caracteristiques generales et dans ses traits specifiques de la seconde 
epoque qui commence avec le pontificat de Pie IX? La nouvelle etape 
d'analyse du texte et du contexte des synodes orientaux posterieurs nous 
le dira.

2° Periode:
Du pontificat de Pie IX ä Pie XI ( 1 847—1929)

Cette periode relativement courte, puisqu'elle n'a point la duree d'un 
siede, est l'une des plus chargees et des plus tourmentees. Elle se distin- 
gue de la precedente par le contraste, la rapidite et la variete des faits 
synodaux et par les profonds bouleversements de structure qui affectent

71



ä la fois l'eglise de Rome dans ses relations avec les eglises orientales 
catholiques et ces eglises elles-memes dans le developpement de leurs 
institutions et du cadre sociologique et politique dans lequel eiles evo- 
luent. C'est dire la complexite des situations qu’il faudrait debrouiller 
rapidement, tout en eclairant les divers elements qui entrent en jeu pour 
en demeler l'essentiel de l'accessoire.

Du cöte du siege de Rome, la personnalite des papes qui s'y succedent 
a determine profondement le cours de l'histoire synodale, l'inserant d'ail- 
leurs dans le cours general de l'histoire ecclesiastique. L'esprit rigide, 
exclusif, reactionnaire meme de Pie IX est tout ä l'oppose de l'attitude 
bienveillante, ouverte et conciliante de son successeur Leon XIII. Et la 
politique autoritaire ou indifferente de Pie X met plus en relief les ini­
tiatives prometteuses de Benoit XV. Enfin, les genereuses impulsions 
de Pie XI sont au terme de cette periode si importante pour notre sujet. 
L'activite synodale est determinee aussi par des incidences structurelles 
survenues dans les hautes spheres administratives de la curie romaine. 
D'abord la creation au sein de la Propagande dont relevaient les öglises 
orientales, d'une section distincte, en 1862, avec ses fonctionnaires pro­
pres en vue d'une politique specifique orientale. Ensuite en 1867, la pro- 
mulgation de la bulle pontificale Reveisunis, qui destinee explicitement 
aux Armeniens devait s’etendre, dans les intentions pontificales, ä toutes 
les autres eglises orientales. Cette bulle modifiait profondement le Statut 
hiörarchique des eglises unies (uniates) de meme que les relations struc­
turelles entre l'autoritö patriarcale ou metropolitaine et la juridiction 
supreme du pape Cette nouvelle orientation devait prendre une forme 
plus officielle et rbaliser la centralisation romaine, aux depens de l'auto- 
nomie orientale, d'apres le principe de l'unite legislative et disciplinaire 
au cours du concile de Vatican I, si celui-ci n'avait ete interrompu. Sous 
Leon XIII, l'esprit et la forme de l'autorite romaine sont incontestable- 
ment ä contrecourant de la tendance precedente. Cette nouvelle politi­
que de Sympathie et de persuasion se manifeste de diverses maniöres, 
notammcnt dans les cölebres Conferences patriarcales du Vatican en 
1894 et avec la creation de la Commission cardinalice pour la reunion 
des eglises dissidentes. Mais cette nouvelle orientation est de nouveau 
arretee sous Pie X qui semble remettre ä l'honneur un style de gouverne- 
ment tres prodre de celui de Pie IX. Avec la creation de la Congrbgation 
pour les eglises orientales (1917) placee sous la presidence directe du 
pape, un nouveau cours se dessine qui semble vouloir profiter des mul­
tiples experiences du passe et donner ä ce nouvel organe romain un röle 
de coordination, de propulsion dynamique et d initiatives multiples.

Toutefois, dans le prolongement de cette action superieure des instan- 
ces romaines, l'on ne doit pas oublier le röle souvent decisif joue au 
niveau local et dans l'empire ottoman, par des representants attitres de 
Rome. Ils imposerent souvent les directives romaines ou redigörent toute 
la legislation synodale ou en partie dans un sens predetermine en haut 
lieu. Cela ne s'opera pas toujours sans reaction, parfois ferme, des hierar- 
chies orientales qui se resignaient finalement b sauver l'essentiel de l'union 
pour ses avantages reels. C'est un trait qu'il faut relever des maintenant 
et qui vaut d'une maniere generale pour les pontificats de Pie IX et de 
Pie X. Relevant directement du Cardinal de la Propagande, le patriardie

72



latin de Jerusalem, Valerga, le delegue apostolique de Mesopotamie, le 
jesuite Planchet ou celui de Syrie, le franciscain Piavi ou celui de l'Egypte, 
un autre franciscain Bonfigli et enfin le patriarche armenien Hassoun, 
tous ceux-ci et d'autres moins noloires ont ete des instruments de choix 
pour amener, d'une fagon ou d’une autre, la hierarchie orientale ä in­
tegrer dans la legislation synodale les instructions ou les prescriptions 
romaines.

Du cöte oriental, les situations sont aussi diverses que changeantes. 
Toutes les eglises ne vivent pas dans des conditions politiques et socia­
les uniformes et elles ne suivent pas des developpements institutionnels 
semblables. II y a les eglises soumises ä l'empire ottoman officiellement 
musulman. D'autres subissent l'emprise politique de l'empire austro-hon- 
grois, aux prises avec un pouvoir central officiellement catholique et tra- 
vaillees par des mouvements nationalistes fougueux. Enfin, on ne peut 
oublier celles qui sont domindes par la Russie orthodoxe et panslaviste et 
dont le sort si precaire dependait de l'arbitraire d'un pouvoir fortement 
centralise. A l'interieur de ces grands empires, si divers et antagonistes 
ä la fois, chaque eglise a des problemes specifiques et suit des courbes 
d'evolution distincte. A lire les actes des differents synodes et ä les 
placer dans leur contexte propre, l'on constate la specificite des proble- 
mes propres dont l'unique denominateur commun est precisement l'auto- 
rite centrale de Rome.

L'empire ottoman poursuit une oeuvre de rdformes constitutionnelles 
et administratives appelee Tanzimat qui donnent notamment ä chaque 
eglise un caractere politique et la fait considerer comme une nation di­
stincte de toute autre, avec un Statut organique specifique et dont le 
patriarche, personnage officiel de l'empire, depend directement du sultan 
et obtient exclusivement de lui le firman d'investiture. Ce mouvement 
des reformes tend vers une veritable liberalisation des institutions et vers 
une promotion des eglises nationales. Tout en donnant aux eglises orien­
tales le sentiment d’appartenir organiquement ä cet empire, elles les 
soumettaient pourtant ä de nouvelles exigences de la part du sultan, 
notamment ä partir du regne de Abdul-Hamid (1875) qui essaie de rest- 
reindre la liberte d'action, de voyage et de reunion de la hierarchie. La 
grande difficulte sera de faire agreer la presence et surtout la presidence 
des synodes par des legats ou par tout autre representant etranger de 
l'eveque de Rome. Cette politique de susceptibilitö nationale, sinon de 
Xenophobie, aura des repercussions serieuses sur les relations de Rome 
avec les eglises orientales et creera ä la fin du siede et ä la veille de 
la premiere guerre mondiale des tensions et parfois de tres graves crises 
surtout chez les Melkites et les Armeniens. Au surplus, ce sentiment 
d'autonomie civile des patriarcats dans l'empire ottoman permettra de 
reclamer un plus grand respect de l'autonomie religieuse au moment oü 
precisement le mouvement centralisateur s'imposait ä Rome ä l'egard 
de ces memes eglises orientales. D'oü une serie de crises assez graves 
dans l’histoire generale comme dans l'histoire synodale de cette periode.

Dans l'empire austro-hongrois, les relations de Rome avec les hierar- 
chies orientales catholiques sont surtout regies, sous cet aspect de poli­
tique religieuse, par le concordat de 1855. Tout en proclamant le droit 
de la hierarchie de convoquer des conciles provinciaux et des synodes

73



diocesains, le concordat attribuait pourtant ä l'empereur des Privileges, 
notamment celui de nommer les eveques. Toutefois, malgre des promesses 
officielles, les rites orientaux catholiques ne furent jamais traites sur le 
meme pied d'egalite que le rite latin. Cette discrimination creera un 
sentiment de frustration qui se manifestera ostensiblement dans certaines 
reunions ecclesiastiques et meme synodales. En outre, l'esprit germani- 
que et pointilleux et les doctrines josephistes prevalent dans l’admini- 
stration centrale de la Cour de Vienne et influencent ineluctablement 
toute l'administration ecclesiastique et diocesaine et l'on verra de nom- 
breux synodes legiferer sur des points d'administration interieure. Ce 
domaine est caractdristique des eglises ruthene et roumaine de l'empire 
austro-hongrois.

Enfin, dans l'immense empire russe et panslaviste, les communautes 
uniates sont souvent brimees et leur existence meconnue officiellement. 
Malgre tous les efforts des papes dont la diplomatie usa des moyens les 
plus divers, ces debris d'eglises ne parvinrent jamais ä jouir dun Statut 
permanent et pacifique qui leur permit de tenir des synodes ou n'importe 
quelque autre assemblee du clerge qui fut digne de ce nom.

L'effondrement successif de ces trois grands empires ä la fin de la 
premiere guerre mondiale changera toutes ces situations et mettra le 
siege romain devant de tres nombreux problemes d'amenagement des 
nouvelles circonscriptions ecclesiastiques et surtout d'orientation nouvelle 
du Systeme et du Statut des eglises unies. La creation de la Sacree Con- 
gregation pour l'Eglise orientale en 1917 aura des objeclifs precis dans 
ces nouvelles conjonctures.

Oueslions formelles relatives ä la röunion de ces synodes.

Dans l'empire ottoman, toutes les eglises orientales ont reuni au moins 
un synode patriarcal, certaines pour la premiere fois depuis leur exi­
stence officielle comme les Chaldeens, les Syriens et les Armeniens. Les 
Coptes reuniront un synode ä l'occassion du retablissement de leur pat- 
riarcat catholique (sic). Si les Armeniens et les Syriens tiennent plus 
qu'une reunion proprement synodale, d'autres eglises prendront occasion 
des synodes d'election patriarcale pour signer des accords qui tiendront 
lieu de decision legislative et que Rome tolere, approuve implicitement 
ou recommande expressement selon les cas. Comme pour la periode pre- 
cedente, nous analysons rapidement les circonstances ou le contexte de 
ces synodes, pour en apprecier la valeur et le röle joue par les int^res- 
ses dans la convocation, la rödaction et la promulguation des canons et 
juger en consequence des r6sultats obtenus ou de l'efficacit6 synodale.

Les Maronites du Mont-Liban vivent au XIX" s. une periode de paix 
ecclesiastique assez remarquable, au milieu des troubles politiques et 
sociaux nombreux. Le tres long patriarcat de Boulos Massa'ad domine 
l'histoire de cette eglise (1855—1890). Aussitöt elu, il entreprend le voyage 
de Rome, cas inedit dans les annales maronites. II y est confirme, mais 
on lui rappelle LObligation faite ddjä ä son predecesseur de rdunir le 
plus tot possible un synode patriarcal, sous la pr6sidence du dölegue 
apostolique. De fait, ce concile est convoque pour la premiere decade

74



d'avril 1856. Si le delegue apostolique y preside, par contre le patriarche 
n'invite point les superieurs des missions latines. D'ailleurs lui et ses 
proches collaborateurs maronites n'ont cherche qu'ä presenter d'une ma- 
niere plus concise et en l’adaptant le synode du Mont-Liban de 1736. A 
cet effet, le patriarche presente aux eveques un texte redige d'avance, 
en arabe et en Italien, au cours des trois jours que dura ce concile, du 
11 au 13 avril. Envoyes ä Rome, les actes furent l'objet d'un tres long 
Votum qui s'attacha plutöt ä des questions mineures. Decidement, on ne 
voulut pas donner ä ce synode une importance quelconque, puisqu'on 
n'y reparla plus; tandis que le vieux synode du Mont-Liban, dont il 
n'etait d'ailleurs qu'une revision resumee, reprenait de l'actualite dans 
la vie ecclesiastique des Maronites. Et Rome ne pensera plus ä remplacer 
cette charte synodale qu'on pretendait presenter, faute de mieux, comme 
le prototype de toute legislation orientale catholique.

Chez les Chaldeens, le synode reuni entre le 19 juin et le 3 juillet 
1853, au couvent de Rabban Hormuzd, ne constitue qu'un episode, bientöt 
passe au second plan, dans les relations tourmentees et dans la grande 
crise du Malabare qui accapare presque toute la vie de l'eglise jusqu'ä 
la fin du siede. C'est en 1830, que le siege de Rome se decide ä unifier 
le patriarcat chaldeen sous l'egide de l'evöque de Mossoul, aux depens 
de celui de Diarbekir. L'introduction du calendrier gregorien, en 1837, 
manifestait les tendances de la nouvelle eglise unifiee, oü l'autorite du 
pape s'imposait alors sans conteste dans le choix direct du patriarche 
Jean Hormuzd et dans la demission forcee de son successeur Nicolas 
Zeya (1840—1847). Le nouveau patriarche Joseph Audo (1847—1878) est 
ä la fois le contemporain de Pie IX et son principal adversaire quant ä 
sa politique orientale. C'est au döbut de son patriarcat que, suivant l'im- 
pusion ferme du delegue apostolique, le jesuite B. Planchet, Audo reunit 
le synode et accepta l'orientation latinisante qu'imposait le delegue ä 
la hierarchie chaldeenne, en sa qualite de President. Son oeuvre s'inspirait 
du synode du Mont-Liban, tout en presentant une redaction beaucoup plus 
concise et concrete. II y eut deux recensions arabes des actes du synode 
dont l'une est revisee par Mgr Planchet. Celui-ci imposait d'ailleurs de 
suite une partie des decisions prises, en les promulguant, tandis qu'il 
envoyait le texte integral de sa version ä la Propagande pour examen 
officiel et approbation definitive. Bien que le votum romain fut favorable, 
11 semble que la Propagande ne publia jamais son approbation. Car, des 
1860, la question du Malabare suscita une crise ecclesiastique teile, que 
toute question de reforme synodale passait loin derriere le tres grave 
conflict de juridiction romano-chaldeen. Naturellement, le pape aura le 
dernier mot, en soustrayant definitivement le Malabare ä la juridiction 
du patriarcat chaldeen. Avec ce succes, il imposera ä ce patriarcat les 
normes restrictives de la bulle Reversurus. Bientöt, l'action directe de la 
Propagande remplacera toute activite synodale dans cette eglise.

Les Syriens catholiques savent user de menagements pour resister ou 
tourner ä leur profit la politique latinisante de Mgr Planchet ou des ins- 
tances de la curie romaine. Cependant, en evitant des conflits penibles, 
la hierarchie n'arrive point, malgre des louvoiements habiles et des nego- 
ciations prudentes ä maintenir la purete de la tradition propre et syria- 
que. Eglise minoritaire et tres localisee, comme les Chaldeens et les Ma-

75



ronites, le patriarcat Syrien catholique ne se constitue effectivement qu'au 
debut du XIX s. Trois synodes successifs et complementaires s’attacheront 
ä lui donner une figure canonique qu'elle croit avoir definitivement des- 
siner ä la fin du siecle. Ces synodes se placent dans des circonstances 
qui en definissent le sens et la portee. Elu patriarche en 1820, Pierre 
Jarweh n'est corfirme par Rome qu'en 1828, car longtemps des soupcons 
planerent sur sa foi catholique. Pour preuve de sa fidelite et de son alle- 
geance romaine, il introduisit le calendrier gregorien dans son eglise en 
1836. A sa mort, le pape nomme directement l'administrateur du siege 
patriarcal, Jules Antoine Samhiri, lui-meme converti au catholicisme, 
apres son accession ä l’episcopat dans le monophysisme. Elu patriarche 
en 1853, Samhiri doit r6unir un synode legislatif, selon les ordres de la 
Propagande, oü certaines questions institutionnelles seraient tranchees, 
d’apres les directives romaines. Ce sera le synode de Charfeh, tenu juste 
aprös l'election et preside par le delegue apostolique Mgr Plandiet, Parti­
san du synode chaldeen de Rabban Hormuzd (Dec. 1853—janv. 1854). Ce 
synode Syrien ressemble, en de nombreux points, ä celui des Chaldeens, 
notamment dans son Orientation fonciere, qui est dans la ligne du con- 
cile de Trente. Envoyes ä Rome, les actes furent traduits en italien et 
en Iatin. Mais le patriarche Samhiri refusa d'en admettre l'authenticitö 
pour la raison (ou le pretexte) que les traductions n'etaient point con- 
formes ä l'original arabe. Et les negociations durerent plusieurs anndes, 
sans rdsultat appreciable. Enfin, ä la mort de Mgr Planchet et du patriar­
che Samhiri, Rome nomme de nouveau Padministrateur patriarcal et exi- 
ge Pelaboration d'un nouveau regiement canonique de Peglise dans un 
synode qui devrait 6tre preside par le delegue apostolique de Syrie. Le 
synode d'Alep (mai 1866) preceda de fait Pelection patriarcale. Preside 
par Padministrateur patriarcal, le delegue apostolique y assista quand 
meme; et les canons elabores constituent une reaction manifeste contre 
le synode anterieur de Charfeh, car de nombreuses dispositions canoni- 
ques sont marquees par un retour explicite aux anciennes traditions du 
rite syriaque. L'examen des actes traina ä Rome, ä cause des matieres 
et aussi peut-etre ä cause de la nouvelle conjoncture creee par la publi- 
cation de la bulle Reversurus et par les travaux de la Commission pre- 
paratoire au concile de Vatican I. D'ailleurs le nouveau patriarche Ar- 
quous semblait peu enclin ä accepter de bon coeur les dispositions anti­
orientales qui se precisaient ä cette epoque dans les hautes spheres curia- 
les. Son comportement durant ce concile et sa tres grande reserve apres 
le concile expliquent toute sa politique de non-engagement, Le Synode 
d’Alep passa donc ä l’oubli. A la mort d'Arquous le nouveau patriarche 
Chelhot (1874) preparera lentement le nouveau synode national, tant 
souhaitd par la Propagande. D’accord avec les instances romaines, le 
travail de preparation est confie ä d'anciens eleves Syriens des universi- 
tes pontificales. Le synode de Charfeh se reunit enfin en 1888, sous la 
presidence du delegue apostolique de Syrie, le franciscain Piavi et avec 
la participation de deux membres de la delögation ä titre de theologiens. 
Les deliberations furent longues (22 juillet—13 octobre) et les canons 
serieusement discut6s. Mais l’on s’accorde ä reconnaitre que Rapport 
veritablement oriental et syriaque est minime ä l’egard de tout l’ensemble 
des prescriptions canoniques inspirees notamment du fameux synode de

76



Mont-Liban. Les Synodes antörieurs de 1853/54 et de 1866 ne sont meine 
pas cites. Envoyes ä Rome, les actes furent soumis ä un travail de revi- 
sion et de modifications avant d'etre enfin approuves en 1896, alors que 
les principaux artisans Syriens du synode avaient disparu. II ne semble 
pourtant pas que ce synode ait contribue au renouvellement et ä la r§- 
forme des institutions de l'öglise syrienne, bien qu'au point de vue cano- 
nique il ait represente un ensemble coherent et assez complet.

Le patriarcat copte catholique n'a ete cree qu'en 1895, par la volonte 
personnelle de Leon XIII, encourage par les jesuites de la mission d'Egyp- 
te. A cet effet, on etablit une Hierarchie et l‘on prepara assez hätivement 
le futur patriarche, Cyrille Macaire, ä son röle. Celui-ci sollicita l'acquies- 
cement romain pour la reunion d'un synode legislatif au Caire. II etait 
entendu que ce synode serait preside par le delegue apostolique d'Egypte, 
le franciscain Bonfigli, et qu'il aurait pour consulteur un autre prelat 
romain, Mgr Sogaro, d'origine autrichienne, ancien vicaire apostolique 
du Soudan et representant des interets de l'Autriche dont l'empereur jou- 
issait du protectorat religieux sur les Coptes. Le travail d'elaboration 
des canons fut confie ä des commissions composees de missionnaires latins 
sous la presidence de la nouvelle Hierarchie copte. Le synode dura 5 mois 
(lev.—juin 1898) et donna pour resultat un ensemble organique ayant de 
nombreuses ressemblances avec le synode de Charfeh de 1888, auquel 
Mgr Bonfigli avait participe au titre de theologien. La grande originalite 
se trouve dans les canons relatifs aux reglements du Statut personnel de 
l'Egypte. Le pape fit examiner lestement les actes du synode qui fut ap- 
prouve des le debut de mai 1899. Le mois suivant, Cyrille Macaire etait 
proclame patriarche de l'eglise copte catholique. II comptait s'appuyer 
sur les prescriptions synodales pour redonner au siege copte d'Alexandrie 
la splendeur d'antan. Mais son administration patriarcale ne dura pas long- 
temps. Des 1908, il etait contraint de demissionner par Pie X.

Les Melkites mettront longtemps ä decider la reunion d'un synode le­
gislatif national, qui fut conforme aux desirs et aux Orientations de Rome, 
apres que celui de Jerusalem de 1849 fut remis aux archives de la Propa- 
gande. A trois reprises, les papes solliciterent les patriardies, successeurs 
de Maximos III Mazloum de reunir un tel synode; mais en vain, car la 
hierarchie melkite estimait que les actes du synode de Jerusalem suffi- 
saient comme base canonique, quitte ä y faire quelques corrections de 
detail; ainsi en fut-il sous les patriardies Bahouth (1856—64) et Gregoire 
Youssef Sayyour (1864—1897). Il faudrait noter qu'aux deux elections 
Patriarcales de 1856 et de 1864, le delegue apostolique qui y presidait 
eut un röle determinant dans le choix du candidat, Rome lui donnant 
des attributions tres larges ä cet effet. Cependant, les resolutions electo- 
rales souscrites ä ces occasions sur des matieres importantes de l'admini- 
stration ecclesiastique, ont tenu lieu de deliberations synodales. Mais 
la crise du calendrier gregorien (1859—1864) faillit diviser fatalement 
cette eglise et remettre en cause l'union elle-meme avec Rome. Les autres 
crises des Armeniens et des Chaldeens, sans parier des tensions perma­
nentes avec le gouvernement de Pie IX avant et aprds le concile de Va- 
tican (1870) dissuaderent donc la hierarchie melkite de former meme le 
Projet d'un tel synode. Toutefois, les Conferences patriarcales du Vati­
kan en 1894 permirent au patriarche Gregoire Youssef d'amener Leon XIII

77



ä une plus grande consideration des veritables exigences de l'unionisme 
tel qu'on le concevait ä cette epoque. Son successeur Pierre Geraigiry 
(1897—1902) se decida, sur l'ordre de Leon XIII ä faire preparer les 
Schemas du synode tant souhaite; et c'est ä Rome qu'une Commission 
mixte latino-melkite se reunit en 1900—1901 pour la redaction des canons 
ä soumettre au futur synode. L'intervention du sultan fit avorter la re- 
union d'une teile assemblee ä cause du veto ottoman mis contre sa pre- 
sidence par un representant etranger (sous-entendu romain). Ce n'est 
qu'en 1909 que le patriardie Cyrille Geha (1903—1916) reunit enfin ce 
synode, sans aucune participation de representants du siege romain. Les 
travaux durerent du 30 mai au 8 juillet 1909. Envoyes ä Rome, en vue 
de l'approbation avant la promulguation, les actes furent soumis ä un 
examen des plus minutieux et il semble que le jugement 6mis fut defa- 
vorable. Les actes seront remises aux archives de la propagande, alors 
qu'en Orient les canons furent peu connus, les Melkites continuant ä 
vivre de leur coutume seculaire.

Les Armeniens eurent une histoire synodale tres tourmentee, ponctuee 
par des reunions qui ne faisaient pratiquement que relancer une crise 
ecclesiastique permanente entre la nation armenienne catholique et ses 
patriardies Orientes et soutenus par Rome. Deux facteurs principaux 
semblent expliquer l'acuite de ces relations tumultueuses: l'antagonisme 
initial entre les tituaires du vieux siege patriarcal de Cilicie, installe au 
Liban (Bzommar) des 1742 et du recent siege de Constantinople fonde en 
1830; Rome prenant partie pour ce dernier, en vue de l'unification de 
l'autorite patriarcale, en faveur du patriardie Hassoun installe dans la 
capitale Ottomane. Ce dernier nomme directement par le pape et sacre ä 
Rome deviendra le fidele agent de la politique romaine qui visait ä re- 
duire sinon ä extirper par la racine l'influence des laiques dans les elec- 
tions episcopales et patriarcales, comme dans l'administration ecclesiasti­
que en general. Des 1850, Pie IX nommait directement 6 eveques dioce- 
sains suffragants du siege patriarcal de Constantinople. La reaction des 
laiques contre cette nouveaute et l'appui du sultan donnd ä l'element 
laique ouvrait une crise grave qui n'amene pourtant pas le pape ä chan- 
ger de decision. Sur ces entrefaites le patriarche de Cilicie convoquait 
de sa propre initiative un synode dans sa residence de Bzommar (16—18 
octobre 1851) en vue de renforcer son autorite sur les eveques de sa 
juridiction et de donner ä son patriarcat un regiement organique complet. 
En fait, on prendra encore le synode maronite du Mont-Liban comme 
modele et les actes, envoyes ä Rome pour approbation, ne recevront ja- 
mais la sanction pontificale. La tension entre les deux sieges de Cilicie et 
de Constantinople se manifestait d'annee en annee plus visiblement. A la 
mort du patriarche de Cilicie, Pie IX suspend l'election de son successeur 
et enjoint ä Mgr Valerga de presider le synode electoral en vue d'operer 
l'unification de l'autorite patriarcale, en faveur de Hassoun qui prendra 
le titre de Cilicie, tout en continuant ä resider ä Constantinople. Ce fut 
diose faite, le 14 septembre 1866. Le patriarche se rendait immediatement 
ä Rome, sans passer par le Liban comme promis. Et c'est ä Rome qu'au 
mois de Juin 1867, Pie IX lui adressait la bulle Reversurus qui reduisait 
pratiquement le patriardie au rang d'un simple ardieveque ou metropoli- 
tain latin et concentrait entre les mains du pape le dioix definitif des eve-

78



ques et du patriarche. Si les patriarches melkite et maronite, presents 
alors ä Rome, reagirent dignement contre ces prescriptions, par contre 
le patriarche Hassoun s’en fit le Champion dans son eglise. Avant meme 
sa confirmation, il reunissait l'episcopat armcnien en Conference ä Rome 
pour faire enteriner ces dispositions et preparer les canons d'un synode 
patriarcal ä tenir ulterieurement (3—19 juillet 1867). Tandis que l'oppo- 
sition ä ces mesures gagnait de plus en plus du terrain parmi les eveques, 
les moines et les fideles, Hassoun reunissait en 1869 le concile patriar­
cal ä Constantinople (juillet-novembre). Faute d'entente, ce concile est 
bientöt suspcndu et les eveques sont de nouveau ä Rome pour participer 
au concile de Vatican I. Et c'est au cours de ce concile que la crise ar- 
menienne degenere en un veritable schisme qui durera jusqu'en 1879 sur 
la plan ecclesiastique, tandis qu’un compromis avec les laiques n'etait 
signe qu'en 1888, gräce ä un regiement organique sanclionne par le Sul­
tan ottoman. A la suite de ce compromis, le successeur de Hassoun, le 
patriarche Azarian obtient de reunir un nouveau synode ä Chalcedoine, 
sous sa presidence (juin-septembre 1890). Ce synode reprenait toutes les 
mesures et decisions romaines publiees depuis 1867, en y ajoutant les 
decrets de Vatican I et d'autres prescriptions ulterieures des Congrega- 
tions romaines. L'alignement sur la theologie sacramentaire latine etait 
expressement vise; et il fut facilement obtenu, tandis que les questions 
relatives ä l'administration ecclesiastique faisaient l'object de difficultes 
serieuses, tant au sein de l'assemblee qu'ä Rome oü les actes synodaux 
furent soumis ä un examen attentif. Malgre ses efforts serieux pour 
s'accomoder aux exigences romaines, ce synode ne fut pourtant point 
agree. Et ce radicalisme curial n'aidait pas ä la pacification des esprits. 
Enfin, avec l'election du patriarche Terzian (1910), Pie X et ses conseil- 
lers crurent le mornent venu pour tenter de resoudre par voie d'autoritö 
les problemes en suspens. Le concile de Rome (1911) est prepare ä Rome 
meine, surtout par des theologiens et des canonistes latins qui assisteront 
d'ailleurs aux deliberatio.ns synodales. Le pape agit dans ces circonstan- 
ces d'une maniere personnelle, en dehors de toute consideration des tra- 
ditions orientales et meme curiales. Ainsi, confirme-t-il le nouveau pat­
riarche, en audience, en dehors du protocole du consistoire; puis il nomme 
directement neuf nouveaux eveques auxquels il ordonne de venir ä Rome, 
en bravant les interdits du gouvernement ottoman; enfin, il prescrit au 
Patriarche de convoquer rapidement ce synode, sans tenir compte des 
eveques absents, de ceux qui ne voulaient pas y participer comme de 
eeux qui n'y pouvaient pas. Les deliberations durerent du 15 octobre au 
8 decembre. Si les actes de ce synode furent assez rapidement examines 
et approuves en 1913, cependant le patriarche et beaucoup d'eveques se 
trouvaient en butte aux persecutions des fideles et aux interdits otto- 
mans. Bientöt le patriarche Terzian sera depose civilement par le sultan 
et l'administration patriarcale confiee ä d'autres mains. Son oeuvre syno­
dale, dont on voulait faire ä Rome le nouveau prototype de toute legis- 
lation orientale catholique, remplaqant ou completant celle du synode du 
Mont-Liban (1736) tombera dans l'oubli. Et la premiere guerre mondiale 
remettra tout en cause.

Dans l'empire austro-hongrois, deux eglises retiendrons notre attention 
sous l'aspect de l'activite synodale: celles des Roumains et des Ruthenes.

79



Des 1853, Fagaras devenait le centre de la vie ecclesiastique des Rou- 
mains, comme siege du metropolite, avec trois Sieges suffragants. Bientöt, 
le concordat de 1855 reglementera toute la vie ecclesiastique de l'empire 
austro-hongrois, meme ä l'egard des uniates. Mais le premier concile 
provincial roumain ne put se reunir qu'en 1872 ä Blaj; toutefois, la hierar- 
chie et le clerge avaient pris l'habitude de tenir plus frequemment des 
assemblees ecclesiastiques. Teiles sont la Conference metropolitaine de 
1856, les resolutions du synode electoral de 1868 ou le synode diocesain 
de Blaj de 1869. Les differentes decisions prises, notamment celles de 
1869, denotent une vision claire et osee des principes qui doivent regier 
les relations ecclesiastiques avec les latins de l'empire et meme avec 
le siege romain. Apres le concile de Vatican I, les Roumains tiendront 
trois synodes provinciaux, toujours ä Blaj, sans compter les nombreux 
synodes diocesains jusqu'au concordat de 1927 qui essayera d'harmoniser 
officiellement les relations du Vatican avec le nouveau royaume de Rou- 
manie. Le premier concile de Blaj est reuni du 4 au 13 mai 1872. II enten- 
dait formuler d'une maniere organique le Statut et les points canoniques 
fondamentaux de l'eglise unie. Envoyes ä Rome, les actes synodaux subi- 
rent des modifications notables. Finalement en 1878, l’approbation romaine 
est publiee, tandis que les actes du synode paraissaient ä Rome avec les 
corrections imposees, seulement en 1881, alors qu'on preparait dejä le 
deuxieme concile provincial de Blaj. Celui-ci reuni du 30 mai au 6 juin 
1882 devait completer et mettre ä jour les canons de 1872, tout en tenant 
compte des instructions particulieres de la Propaganda. Les actes de ce 
nouveau synode de Blaj seront approuves en 1884; mais on y aura joint, 
en complement, l’instruction du St-Office sur les causes matrimoniales 
publiee en 1883. En attendant de reunir un troisieme synode provincial 
en 1900, pour celebrer l'anniversaire du deuxieme centenaire de l'union, 
les Roumains tiennent plusieurs synodes diocesains pour mieux preciser 
les normes et la pratique de l'administration diocesaine et paroissiale, 
tout en s'attachant ä mieux se defendre contre la majorite latine et latini- 
sante de l'empire. C'est dans ce sens que seront rediges d'ailleurs les 
principaux canons concernant le rite. Ce troisieme synode provincial 
sera approuve par la Propagande en 1905. D'autres synodes diocesains se 
tiendront entre 1904 et 1909 qui auront les memes buts. El l'on peut dire 
que l'activite synodale ou collegiale devenait l'instrument privilegie de 
la reforme permanente de l'eglise roumaine ä tous les niveaux diocesain 
et provincial.

Chez les Ruthenes, les memes preoccupations majeures se manifestent 
dans le synode provincial reuni seulement en 1891, En effet, des 1863, la 
Propagande avait approuve un regiement fixant les relations avec les 
latins de Galicie; d'autres decrets romains approuvaient directement cer- 
taines institutions inspirees de l'administration diocesaine latine, teile que 
la creation de chapitres des cathedrales. De meme en 1882, Rome confiait 
la reforme des religieux basiliens aux jesuites et decidait, en 1885, la 
creation d'un troisieme diocese ruthene; tandis qu'ä Rome on formait 
une commission pour la revision des livres liturgiques slaves. Toutes ces 
mesures preparaient les esprits ä la necessite d'un synode reformateur 
general. En 1888, la Propagande en manifeste le desir aux hiörarques, lors 
d'un pelerinage ruthene venu cölebrer au Vatican le jubile sacerdotal de

80



Leon XIII. Le metropolite Sylvestre Sembratowitz en obtient naturelle­
ment l'autorisation lorsqu'il sollicite du pape le droit de reunir un tel 
synode. Et les negociations permettent d'arriver ä un compromis relatif 
au President qui sera un prelat romain representant officiel du St Siege, 
mais non revetu d’un caractere diplomatique. Toutefois, le legat romain, 
Mgr Ciasca, prefet des archives vaticanes ne comprenait pas la langue 
ruthene des deliberations. La preparation des canons se fait ä Lwow par 
des commissions du clerge local selon des instructions precises et detail- 
lees envoyees ä cet effet de Rome. Convoque pour le mois de septembre, 
les seances synodales se poursuivent du 27 au 8 octobre 1891, donnant 
ä l'eglise ruthene une legislation qui accentue les traits latimsants du 
Vieux synode de Zamosk (1720), tout en adaptant et en renouvelant nombre 
de prescriptions qui ne cadraient plus avec les nouvelles situations socio- 
politiques et religieuses. Envoyes ä Rome pour l'appröbation pontificale, 
les actes furent confies ä l'examen bienveillant du President lui-meme, 
Mgr Ciasca et ä un autre eveque byzantin qui exprima, lui, des reserves 
judicieuses quant aux questions rituelles. Neanmoins 1 approbation en 
etait acquise et eile parnt en 1895. Le metropolite en etait recompensd 
par son elevation au cardinalat, tandis que d'autres synodes diocesains 
reunis en 1897, 1898 et en 1906 et 1908 precisaient des points d'admimstra- 
tion de detail relatifs ä la vie sociale et Interieure des eparchies: les deux 
derniers ayant ete convoques par le celebre metropolite Andre Szeptyckij 
qui devait jouer un röle politico-religieux de plus en plus ose et conteste 
dans l'histoire contemporaine du catholicisme ruthene et russe. Et c'est 
dans cette perspective qu'il faut mentionner ici la reunion du synode dit 
diocesain de Petrograd en juin 1917, par lequel le metropolite Andre en- 
tendait lancer et coordonner le mouvement uniate en Russie apres la 
chute du tsarisme. D'autres synodes diocesains ruthenes des eparchies 
situees en Tchedioslovaquie, reunis en 1921 et en 1927 ne representent 
Pas d'interet particulier pour notre sujet, alors que le Modus-vivendi 
negocie et conclu entre le Vatican et la Tchedioslovaquie le 17 decembre 
1927 constituait une base neuve et originale en vue de regier les relations 
ecclesiastiques, notamment en ce qui concerne les elections episcopales.

Questions materielles relatives ä lobjet ou au contenu de ces synodes

Nous pourrions reprendre dans ce paragraphe l'analyse detaillee des prin- 
cipales prescriptions synodales, teile qu'elle a 6te menee prec6demment. 
La conclusion n’en ferait que mieux confirmer les rcsultats dejä obtenus, 
ä savoir l'intervention directe ou mddiate de l'eveque de Rome dans un 
sens d'orientation precise et bien definie. Mais avons-nous vraiment besom 
d'une teile confirmation, si nous savons qu'au XIX s., le siege de Rome 
n'a fait que renforcer son Systeme centralisateur et que les synodes onen- 
taux catholiques n’ont fait souvent que reprendre 1 ceuvre legislative an- 
cienne pour la mieux preciser ou l'integrer plus harmonieusement aux 
enseignements du concile de Vatican I et aux positions canoniques et 
theologiques de l'epoque. Ce fut d'une part le fruit d'un developpement 
reel des institutions de ces eglises et d'autre part une utilisation plus ra- 
tionnelle de l'influence et du credit du pape, de ses delegues permanents 
et des agents missionnaires sur les destinees de ces eglises.

81



Mais cette analyse menee ä un autre niveau aboutirait. ä des conclusions 
plus eclairantes et ä des perspectives nouvelles. Au delä des details de 
faits, cette analyse cherche ä situer les grands problemes des reformes et 
l'esprit qui les animait; et pour dire d'un mot, ä connaitre la politique 
religieuse du siege romain ä l'egard des synodes des minorites ecclesia- 
stiques orientales et l'attitude de ces eglises face ä cette politique. Cer- 
tes, cette analyse d'un niveau superieur ne pourrait laisser de cöte les 
annotations precises tirees du contenu de ces synodes. Celles-ci inter- 
viendraient non point comme objet de cette analyse, mais bien plutöt 
comme une illustration des grandes ou petites visees synodales et comme 
un exemple de ce qu'on aurait voulu realiser par ces synodes.

En effet, l'on a dejä constate que les synodes des diverses eglises di- 
vergeaient reellement sous plusieurs aspects. Ainsi, les Chaldeens n'ont 
tenu qu'un synode sous le jeune patriarche Audo qui venait de succeder 
ä un patriarche depose et qui subissait encore la direction de l'omnipo- 
tent delegue apostolique Mgr Planchet. Mais depuis, son patriarcat ne 
fut qu'une serie continuelle de conflits avec le St Siege, dont un des 
points culminanls se place precisement au premier concile du Vatican. 
Or le secret de ce conflit fut, ä n'en point douter, la juridiction sur le 
Malabare que le patriarche revendiquait au nom de l'autonomie patriar- 
cale et de 1‘aptitude ä s'administrer synodalement selon des normes pro­
pres.

Les Syriens avaient subi aussi le direction uniformisante de Mgr Plan­
chet. Mais aussitöt apres le synode de Charfeh de 1853/54 une reaction 
apparait dans les actes et les ecrits du patriarche Samhiri contre un tel 
synode redige ou impose pratiquement par le delegue apostolique; de 
sorte que le synode d'Alep de 1866 manifeste clairement la position de la 
hierardiie syrienne ä trouver un compromis bien latinisant dans le synode 
surus et de Vatican I passee, il fallut plus d'une decade pour amener la 
hierardiie syrienne 6 trouver un compromis bien latinisant dans le synode 
de 1888 dont l'ceuvre ne fut approuvee et promulguee qu'apres des modi- 
fications faites directement ä Rome et ä une epoque qui lui faisait perdre 
de son efficacite.

L'unique synode des Maronites de 1855 ne fut pas approuve par Rome 
et l'on dut revenir au vieux synode du Mt-Liban si conteste par la hie­
rardiie et dont la Version arabe, peu connue d'ailleurs, ne fut publiee 
officiellement qu'au debut de notre siede et la Propagande ne tenant 
compte que de la version latine, l'ayant declaree exclusivement valable 
en 1883. Devant son echec synodal et face aux crises qui secouaient les 
autres eglises orientales unies, le patriarche Massa'ad ne revint pas ä 
Rome apres 1867 et mourut en 1890, ayant toujours refuse de refaire 
l’experience de 1855. Et pourtant l'allegeance romainne si ferme et si 
fidele de l'eglise maronite semblait meriter un meilleur traitement et une 
confiance qui lui auraient permis de mettre ä jour une legislation peu 
adaptee aux nouvelles situations socio-politiques et religieuses ä l'instar 
des autres eglises du Proche-Orient.

Quant au concile patriarcal du Caire de 1898, pourrait-on honnetement 
parier d'une veritable assemblee collegiale d'une hierardiie ä peine cons- 
tituee et dont tout l'effectif se reduisait ä un tres jeune administrateur 
patriarcal flanque de deux tout aussi jeunes suffragants. Les canons,

82



etant l'ceuvre de thcologiens et de canonistes latins et etant marques par 
l'esprit triomphaliste et latinisant de l'epoque, meritent-ils d etre conside- 
res comme faisant partie du patrimoine de l'Orient chretien? Naturelle- 
ment, un tel svnode est-il rapidement examine et approuve en vue de 
faire acceder tout aussi rapidement le jeune Cyrille Macaire au siege 
patriarcal. N'est-ce point une ironie que de pomparer cette procedura 
.itheätrale" ä celle tout autrement pointilleuse et severe et toute chargäe de 
malentendus et de retards ä laquelle etaient soumis les autres synodes 
orientaux? ,

La comparaison tourne au derisoire ou au tragique selon les perspec­
tives lorsqu'on considere les synodes melkite et armenien contemporains. 
L'on connait dejä la Situation des Melkites, leur opinion au sujet du Syno­
de de Jerusalem de 1849 et les modalites de preparation et de reunion du 
nouveau synode de 1909. Les prises de positions synodales au sujet des 
rite des sacrements et de la hierarchie nagreent point aux censeurs 
romains, notamment ä l'assomptionniste, le pere Petit, futur archeveque 
latin d'Athenes. Le jugement severe, voire injuste de ce dernier fit re- 
mettre l'approbation des actes concilaires. Or les archives diplomatiques 
du Quai d'Orsay que nous avons consultees pour cette epoque revelent 
les visäes reelles du P. Petit qui, tout en preprarant le tome XLVI de 
l'amplissima colleclio conciliorum de Mansi relatif aux Melkites, se cro- 
yait dejä nomme visiteur apostolique de leur eglise . . . Quant ä 1 acti- 
vite synodale des Armeniens, eile est aussi significative. Ses vicissitudes 
toujours renaissantes et l'opposition commune aux prescriptions dictees 
par des instructions precises de la Propagande n'empedient pas Pie X 
d'intervenir d' une maniere si autoritaire au synode de 1911 dont les prin- 
cipaux canons son rediges par des canonistes ou des theologiens bien en 
cour ä Rome, tels que le futur Cardinal Lepicier et le futur Mgr Petit, sans 
compter d'autres bien moins connus auxquels 1 on doit notamment les 
canons relatifs ä la hiärarchie, au patriarcat et ä la discipline sacramentaire.

Elabores dans de telles conjonctures, ces synodes refletent-ils la tra- 
dition canonique propre dans son esprit sinon dans sa lettre et peuvent- 
ils etre rapportes vraiment ä la hierarchie qui les a souscnts pourtant 
d'une maniere ou d'une autre? Pourrait-on enfin parier dune activite pro- 
prement synodale d'äglises dont la structure distincte et l'autonomie 
etaient proclamees en ligne de principe? C'est la question cruciale qu il 
faudrait elucider ä partir des faits et du contenu legislatif synodal pour 
mieux apprecier la nature des relations entre ces eglises orientales et 
l'eveque de Rome en cette deuxieme ätape de notre analyse.

Repondre ä cette question suppose qu'on connaisse vraiment les inten- 
tions profondes de la politique romaine ä l'egard de l'Orient chretien et 
catholique. Or, il semble bien, d'apres l'histoire synodale tout autant que 
d'apres l'histoire ecclesiastique generale, que ces synodes n aient cons- 
titue qu'un moyen, cense alors plus adapte que tout autre, pour amener 
les hidrarchies orientales ä operer un redressement reformateur, un aligne- 
ment sur la legislation et la discipline generales de 1 eglise romaine, quitte 
ä leur laisser quelques pratiques rituelles distinctives, simple reflet ex- 
terieur de la diversite liturgique traditionnelle. Ces synodes ne furent 
qu'un moyen pratique juge tel d'apres son utilite. Leur legitimite et leur 
efficacite ne se fondaient point sur la doctrine antique et unanime dans

83



l'Orthodoxie de la collegialite episcopale et apostolique (Sobornost) et 
du Systeme synodal dans ses applications constitutionnelles aux niveaux 
diocesain, metropolitain ou provincial et primatial ou patriarcal. Et si ce 
moyen, de par ailleurs traditionnel en Orient, ne donnait pas les resultats 
escomptes et preetablis, alors on agirait autrement, on reprendrait les 
moyens traditionnels et efficaces du patriarcat romain ä l'egard de l'oc- 
cident Latin et l'on imposerait directement, mais toujours par ce truche- 
ment officiel, la discipline qui consacrerait cette politique religieuse orien­
tale. Tel est ä notre avis le sens profond et l'origine reelle des grandes 
crises ecclesiastiques de cette periode qui debuterent avec le patriarcat 
de Maximos III Mazloum et se poursuivirent tout le long du siede jusqu'ä 
la premiere guerre mondiale. Le point le plus grave se place au delä de 
la discipline sacramentaire et meme au delä de l'adoption du calendrier 
gregorien. II se situe precisement lä oü ces eglises trouvent leur point 
d'appui traditionnel, dans leur structure propre dans la fonction patriarcale 
ou primatiale en Orient qui constitue la clef de voüte du Systeme synodal 
et collegial et le principe d'unite de ce regime antique. Une fois ce per­
sonnage reduit au rang d'un simple metropolite latin et une fois son Sy­
node devenu l'instrument protocolaire d'une impulsion venue de l'exte- 
rieur, on aura evacue la realite de la fonction patriarcale et synodale et 
fait de ces institutions de simples objets de faqade entoures d'ailleurs 
de tous les honneurs dus au decor ecclesiastique. La dignite traditionnelle 
et antique de ces eglises orientales deviendra un theme privilegid qu'on 
developpera dans des lettres ou encycliques officielles surtout lorsquil 
s'agira d'adresser des appels ä l'union; toutefois, l'on insistera de plus en 
plus sur les bienfaits de l'unite de l'eglise fondee sur la roc de Pierre 
(sic) et sur les avantages de la diversite liturgique, non plus sur la legi- 
timite de la diversite disciplinaire, moins encore sur la Constitution syno­
dale traditionnelle de l'Orient, fondee sur la collegialite episcopale et 
dont l'unite est signifiee ,personnifide et representee par le President qu'il 
fut patriardie ou tout autre primat.

L'illustration de ce jugement qui pourrait paraitre radical est facile ä 
tirer de l'analyse des canons synodaux et des principaux faits et gestes 
de l'histoire ecclesiastique et synodale. Ceci vaudrait pour la politique 
superieure de l'eglise de Rome malgre la diversite des temperaments et 
du style de gouvernement des papes de cette periode. II faudrait remon- 
ter un peu au delä de 1850 pour en percevoir les premiers indices. Nous 
avons trouve dans les Ardiives de la Propagande les proces-verbaux ori- 
ginaux des seances cardinalices oü l'on examina l'opportunite de confir- 
mer l'election du patriarche Mazloum et de lui imposer, et cela pour la 
premiere fois pour un patriardie oriental catholique, la theorie de la 
necessite du Pallium avant de pouvoir exercer ce qu’on appelait alors les 
cinq actes majeurs de juridiction primatiale. Ayant attendu, mais en vain, 
la confirmation romaine, le patriardie melkite sacrait un des eveques 
suffragants. De suite, le delegue apostolique elevait une protestation et 
en referait ä Rome. Mais les cardinaux n'osaient se prononcer sur la 
valeur de cet acte de juridiction patriarcale. Pour sortir de l'impasse, 
l'un des cardinaux fit remarquer judicieusement que si l’on refusait l'oc- 
troi du pallium ä Mazloum, il ne renoncerait pas pour autant au patriar­
cat; bien plus, ni lui ni ses successeurs ne solliciteront jamais cet insigne

84



d'investiture romaine. Et l'on se resigna ä confirmer, le 31 aoüt 1835, cette 
election patriarcale. Cependant, deux ans plus tard, les cardinaux de la 
Propagande decidaient, dans l'assemblee generale du 23 mai 1837, qu ä 
l'exeraple des metropolitains latins, les patriardies orientaux catholiques 
devaient, en plus de la confirmation romaine, attendre la remise du Pal­
lium pour exercer les actes essentiels et meme constitutifs de la fonction 
patriarcale (par ex. reunir un synode ou elire et sacrer des eveques etc.) 
Decidee en haut lieu et en liqne de principe, cette mesure sera appliqude 
avec plus ou moins de rigueur, selon les conjonctures. Mais eile entrera 
progressivement dans la pratique curiale et aura bientot valeur de loi 

superieure et intangible.
Pie IX ira beaucoup plus loin dans cette voie restriktive ä 1 6gard de la 

hierarchie patriarcale et des synodes orientaux. Les vicissitudes de la pu- 
blication de la bulle Reversurus en juin 1867 et les proces-verbaux de la 
Commission prdparatoire de Vatican I „pro missionibus et eccleslisntus 
orientalis illustrent abondamment les intentions profondes du pontificat 
de Pie IX. D'ailleurs, des sa premiere encyclique orientale du 6 janvier 
1848, In suprema Petri, le pape affirmait en termes explicites la doctrine 
alors et pour lontemps en cours, de la tolerance des rites orientaux. S il 
promettait de reformer la discipline orientale, il ne donnait pourtant.au- 
cune garantie pour sa Conservation, meme dans ses parties constitutives 
et essentielles ou dans celles qui n'avaient meme pas besoin de reforme. 
Lentement, ses conceptions evoluent ä cet egard mais d une maniere 
encore plus radicale. On en vint ä considerer toute divergence discipli- 
naire orientale et tout vestige et signe d'autonomie rituelle comme un 
gerne ou un facteur de schisme. Et apres l'cxperience des Synodes des 
Syriens, des Chaldeens, des Maronites et des Armeniens de Cilicie, il 
sembla que cet Instrument de reforme n'dtait pas aussi efficace que voulu 
et qu'il fallait user de moyens plus peremptoircs, agir directement. La 
bulle Reversurus publiee lors de la prescnce des patriardies orientaux ä 
Rome, ä l'occasion du XVIII" centenaire de la mort des apötres Pierre et 
Paul, mit en lumiere les visdes de la politique reformatrice romaine. Bien 
que ce document s'adressät directement aux Armeniens, toutefois ses 
determinations devaient s'appliquer, ä plus ou moins breve edieance, aux 
autres eqlises orientales, au profit d'une plus 6troite centralisation romai­
ne. Les collections des documents pontificaux publient le texte de cette 
bulle d'une maniere integrale ou partielle selon qu'il s'agisse des Arme­
niens ou des autres eglises orientales. Le ton du document se ressentait 
de l'atmosphere penible et enervee de toute la Situation. Le pape parlait 
avec amertume de l'esprit de schisme qui impregnait le vie de l'eglise en 
Orient. Or, selon lui, le sdiisme avait toujours engendre l'ignorance, la 
sclerose des institutions, la decadence des moeurs et le relächoment de 
la discipline. Et pour prevenir l'agonie des eglises nees du schisme, la 
Papaute favorisait de toute sa sollicitude la rdgeneration du catholicisme 
oriental. La reglementation des elections episcopales et patriarcale ren- 
trait dans ce cadre reformateur. Ainsi, seul le synode episcopal peut-il 
desormais elire le patriarche, ä l'exclusion de toute participation du cler- 
ge inferieur ou des laiques. Quant ä l'election des eveques, eile relevera 
aussi exclusivement du synode episcopal, preside par le patriarche, qui 
fournira au pape la liste de trois candidats: et c est le pape qui dioisira,

85



en dernier ressort, le candidat le plus meritoire. Toute participation di- 
recte ou indirecte du la'icat ou des notables etait nommement abolie. En- 
fin, dans un paragraphe particulier, Pie IX döclarait son intention d'etendre 
bientöt ces prescriptions aux autres eglises orientales, ainsi qu'il en avait 
prevenu certains patriarches. Toutefois, les objections des patriarches ma- 
ronite Massa'ad et melkite Youssef amenait le pape ä remettre ä un temps 
plus propice 1‘extension de cette mesure ä leur patriarcat respectif, tandis 
que le patriarche Hassoun y adhörait pleinement quitte ä affronter une Op­

position de plus en plus violente dans tous les rangs de son patriarcat.

Cette bulle Reversurus n'etait, au vrai, qu'un prölude ä tout un Pro­
gramme de röformes que Rome voulait preparer en vue du concile de 
Vatican I., qui, pensait-on, replacerait toute 1‘oeuvre legislative synodale 
et introduirait dune maniere decisive les reformes souhaitees. Ce sera 
l'ceuvre de la commission prcparatoire nommee en 1867, juste apres le 
depart des hierarques orientaux de Rome et qui, au debut, ne comptait 
aucun membre oriental. Un seul y sera nomine plus tard, dont on ötait 
sür de 1‘esprit et des tendances ä cause de son education et de sa forma- 
tion exclusivement romaines. On ne peut entrer dans le detail des delibö- 
rations dont les proces-verbaux ont ete publies dans 1'Amplissima collectio 
conciliorum de Mansi-Petit. Car les delibörations furent longues et du- 
rerent du 21 septembre 1867 au 9 mai 1870, oü l'on envisagea toute une 
serie de reformes touchant la fonction et les pouvoirs des patriarches, 1‘uni- 
formite ou le dualisme disciplinaire, l'ceuvre des missionnaires latins et 
la formation des futurs cadres hierarchiques comme des fideles orientaux 
et enfin la reforme du monachisme oriental. Certaines mesures de latini- 
sation, d'absorption et d'assimilation de l'uniatisme ötaient si insidieuses 
et radicales ä la fois qu'on envisagea, au cours de la seance de 17 sep­
tembre 1869, les moyens de ne point effaroucher la hiörarchie orientale et 
d’empecher son eventuelle coalition. Nous avons longuement traite ail- 
leurs de ces questions. Voici quelque points significatifs qui eclairent les 
intentions et les buts des reformes envisagees.

Partant du fait avöre que la discipline orientale etait ä la fois deficiente 
et diverse face aux döcisions uniformisantes du concile de Trente et que 
cette discipline orientale etait sujette a l'arbitraire öpiscopal et patriarcal, 
l'on decida, malgre l'opposition de quelques membres plus soucieux des 
traditions orientales, d'adopter en ligne de principe la regle de l'unifor- 
mite disciplinaire. Le Cardinal Barnabö de la Propagande et son conseil- 
ler, la patriarche latin de Jerusalem Valerga, declarörent qu'il fallait rat- 
tacher plus fermement les orientaux catholiques ä l'öglise romaine, ceux- 
ci ne l'etant encore qu'exterieurement ou verbalement (verbotenus). Et 
l'on proposa d'affirmer que les articles de foi, les prescriptions morales 
et la discipline ecclesiastique s'ötendraient uniformement ä tous, ä l'excep- 
tion des rites et des coutumes approuvees ou ä approuver par le siege 
romain. De cette maniere, le concile du Vatican legifererait pour l'Eglise 
universelle et la hierarchie orientale qui voudrait s'attacher ä des rites 
ou ä des coutumes propres se verrait obligee d'en obtenir, au prealable, 
rapprobation romaine. Car, affirmait-on, c'est au schisme qu'il faut attri- 
buer le dualisme disciplinaire dans l'eglise; et il fallait detruire l'antago- 
nisme entre les latins et les orthodoxes, d'autant que les dissidents s'at-

86



tachent ä leur discipline comme au dogme. D'ailleurs, ajoutait-on, le 
siege romain a toujours ceuvre en vue de cette unification disciplinaire. 
Toutefois, on conserverait aux orientaux, leurs rites liturgiques, les dis- 
positions relatives aux jeünes et abstinences, aux fetes, aux calendriers 
et a certains usages de l'administration des sacrements. Or, pour aboutir 
ä cette uniformisation disciplinaire, il fallait abattre l'autonomie et l'om- 
nipotence patriarcale (sic). II fallait emanciper l'episcopat du joug et de 
la pression patriarcale, (sic); car l'autorite patriarcale absorbait celle des 
eveques et les patriarches pretendent s'eriger ä l'egal des papes ä l'egard 
de leur eglise-nation. Et l'on ne pouvait paralyser et reduire l'omnipotence 
patriarcale qu'en favorisant et en renforqant l'autorite des delegues apo- 
stoliques et en encourageant les eveques ä s'appuyer directement sur ces 
delegues. Se couvrant de cette autorite qui releve directement du pape, 
les eveques echapperaient ainsi „ä l'oppression et au despotisme des 
Patriarches“ (sic).

Dans cette politique de reduction patriarcale et d'emancipation epis­
kopale, les missionnaires latins auront un röle aussi precis qu'etendu. Ils 
seront les instruments privilegies et efficaces de la latinisation de l'Orient. 
Pour cela, ils devraient s'integrer dans le milieu, obtenir la faculte de 
celöbrer selon les rites orientaux, tout en dependant directement des 
delegues apostoliques. Ce principe de l'adaptation devrait s’appliquer ä 
tous les domaines de la langue, des Iiturgies et des coutumes et com- 
Prendre dans son cbamp d'application tout un Programme d'action allant 
de la creation de centres de dynamisme missionnaire, confies ä des pro- 
vinces religieuses, ä la fondation de facultes de theologie orientale ou 
de formation du clerge oriental et ä l'envoi des sujets d'elite aux univer- 
sitaires romaines. Cependant, au delä des intentions du Cardinal Barnabö 
et du patriardie Valerga, d'autres membres de la Commission manifestaient 
Un esprit profond de comprehension ä l'egard de la promotion desinte- 
ressee et proprement orientale. Mais ces membres n'avaient qu'une voie 
konsultative et n'exerpaient point des fonctions dirigeantes ä la Propa- 
gande, ou dans les conseils pontificaux. L'important, affirmaient les 
responsables, etait d'attacher plus etroitement les orientaux catholiques 
au siege romain. Pour y aboutir les moyens sont nombreux, en plus de 
keux concernant les patriardies et les eveques. L'action du St Siege 
s'etendrait ä tous les niveaux: confirmation de 1'el.ection patriarcale, per- 
mission concedee aux fideles de passer au rite latin, participation des 
fideles au culte et aux sacrements dans les eglises et chapelles latines, 
pour leur permettre de s'impregner des devotions et de l'esprit de 1 eglise
universelle.

Enfin, la reforme du monachisme oriental rentrerait dans cette fonction 
missionnaire des latins. La aussi, il fallait unifier la discipline et la vie 
religieuse et aller aussi loin que possible dans l'ceuvre d'assimilation, en 
favorisant la fondation de nouvelles congregations, latines quant ä la 
discipline et ä la profession religieuse, mais orientales quant au rit et ä 
ia langue. Et l'on se promettait de trouver dans ces nouvelles forces reli­
gieuses les ministres les mieux equipes pour devenir une liaison entre 
ie clerge oriental, seculier ou regulier, et les missionnaires latins; bien 
Plus, ces nouvelles forces de conquete joueraient un röle de convergence, 
voire de fusion entre les eglises orientales et l'eglise romaine.

87



Teiles sont les visees principales de la Commission preparatoire au 
concile de Vatican I. On aurait obtenu par lä toutes les reformes sou- 
haitees, d'une maniere efficace, sans passer par les synodes orientaux, 
les imposant aussi par le haut et gräce au prestige d’un concile universel.

L'objet de ces deliberations et les intentions qui les inspiraient ne pou- 
vaient rester confines dans le secret. Les documents sont de plus en plus 
nombreux qui permettent de connaitre la reaction des eglises orientales. 
Je me contente de n'en citer ici que deux des plus significatives. Le reac­
tion de l'eglise roumaine se manifesta, des le mois d'aoüt 1868, ä l'occasion 
du synode electoral de Blaj. On fit approuver 9 articles qui imposaient 
au futur eveque sa ligne de conduite ä l'egard de Rome et de l'union et 
ä l'egard de la haute administration ecclesiastique. Quelques uns Interes­
sent directement notre sujet. Je les eite dans leur concision: „II faut res- 
taurer l'autonomie constitutionnelle de l'eglise roumaine de Transylvanie. 
L'union avec Rome est d'ordre dogmatique et est contenue dans les 
quatre points etablis au concile de Florence. La dependance de l'eglise 
roumaine vis-ä-vis du St-Siege est uniquement celle prevue par le con­
cile de Florence . . . A l'avenir, le synode qui choisira les candidats ä 
l'episcopat se composera de laiques et d’ecclesiastiques. Les laiques 
peuvent participer avec voie deliberative ä toutes les decisions qui con- 
cernent les biens des eglises ou des instituts religieux. On convoquera ä 
cet effet des Conferences mixtes, composees par moitie de clercs et par 
moitie de laiques . . C'etait le rejet non deguise de la bulle Rever- 
surus et de toute la politique d'assimilation programmee ä la curie ro- 
maine. D'oü une vive emotion et l'opposition de la cour et de la noncia- 
ture ä Vienne.

L'autre reaction que nous enregistrons ici eut lieu au concile du Va­
tican, le 25 janvier 1870, au cours de la 16° seance generale. Le patriarche 
chaldeen Audo, mis au courant des travaux de la commission preparatoire, 
critiquait de sa maniere franche la politique romaine ä l'egard de l'Orient. 
On lui avait d'ailleurs signifie qu'il ne devait point toucher la question 
des elect'ios episcopales. II s'en prenait donc aux projets prepares par la 
commission conciliaire. II s'61evait contre l'intention d'appliquer la dis- 
cipline latine aux eglises orientales au nom de l'unite de l'eglise. Bien 
qu'il se soumit, disait-il, aux definitions dogmatiques sans aucune reserve, 
il affirmait vouloir maintenir intact le depöt des traditions disciplinaires 
qu'il avait promis de sauvegarder et de defendre lors de son election 
patriarcale. II ne faisait en cela gu'entrer dans les vues des papes qui 
avaient toujours promis la Conservation des droits et des Privileges pa- 
triarcaux, condition que l'Orthodoxie exige expressement pour envisager 
l'union. Le rite est en effet l'expression de l'attachement des orientaux 
ä leur 6glise et il convenait de respecter les moyens traditionnels de la 
reforme que sont les synodes nationaux, car ces synodes constituent le 
moyen le plus efficace de renovation religieuse et ecclesiastique. Cette 
prise de position si nette devait mecontenter profondement Pie IX et ajou- 
ter au ressentement accumule par la crise du Malabare. Le 29 janvier, 
le pape appelait le patriarche Audo dans ses appartements et l'obligeait 
ä souscrire aux dispositions pratiques de la bulle Reversurus, le met- 
tant dans l'alternative ou de demissionner ou de sacrer deux eveques 
nommes personnellement par lui-meme. Le patriarche se soumettait, mais

88



apres une scene d'affrontement rare dans les annales de la papautö con- 
temporaine.

Sous Leon XIII (1878—1903) les principaux synodes des eglises orien­
tales sont conqus, rediges et promulgues selon l'orientation habituelle 
bien que l'atmosphere des relations entre les responsables romains, le 
Pape en particulier, et la hierarchie se soit manifestement amelioree. Car 
les principales reformes envisagees et decidees sont dans la ligne direc- 
trice dejä tracee ä Rome. Toutefois, ä partir de 1885, un courant nouveau 
s'imposait lentement qui preconisait le principe de la renovation de 
l'Orient par l'Orient; et le pape encourageait visiblement ce courant. Un 
nouveau milieu humain et ecclesiastique s'ouvrait ä l'action diplomatique 
et religieuse de la papaute et permettait ä Leon XIII d'affirmer les prin- 
cipes qui choquaient nombre de ceux qui vivaient encore de l'ideologie 
de Pie IX. Toutefois l'audace et la nouveaute de ces declarations de prin- 
eipes libcrateurs coexistaient avec l'ambiguite latinisante de la pratique 
curiale. Et c'est entre le Congres eucharistique de Jerusalem (1893) et 
les celebres Conferences patriarcales du Vatican (octobre-decembre 1894) 
Tue le pape pu'bliait en juin 1894 sa grande encyclique sur l'unite de 
l'Eglise intitulee Praeclara gratulationis qui constitue un courageux ma­
nifeste en faveur de la nouvelle politique unioniste de la papaute contem- 
Poraine. II y proclamait la legitimite du pluralisme des disciplines et des 
regimes ecclesiaux dans l'unite de la foi et de gouvernement supreme 
ßt reconnaissait aussi la validite et le röle de l'institution patriarcale 
selon la ligne tracee par le concile de Florence. L'union ne serait plus 
un retour d'une dissidence coupable, mais bien un rapprodiement et une 
reconciliation. Et les Conferences patriarcales du Vatican, sorte de reu- 
nion au sommet, demontraient que Leon XIII cherchait ä rehausser l’in- 
stitution patriarcale et ä Tamener ä collaborer pour arreter la vague en- 
vahissante de la latinisation par les missionnaires. Malheureusement, cet- 
te nouvelle politique allait etre bientöt delaissee par son successeur Pie 
X, dont le pontificat marquait sinon un retour nostalgique ä la maniere 
forte de Pie IX, du moins un arret du courant de confiance de son pre-
decesseur.

II reste ä illustrer par quelques analyses et comparaisons les jugemenls 
emis sur la politique orientale de Leon XIII et de Pie X ä propos de 
l'activite synodale en Orient. Et il semble que la question centrale de 
la valeur, des droits et Privileges de la fonction patriarcale soit de 
nature ä nous eclairer sur toute cette conjoncture ecclesiastique si peu 
harmonieuse au niveau des principes et de la pratique curiale.

Le synode des Syriens reuni ä Charfeh en 1888 constitue un compromis 
entre les exigences de la Propagande et des revendications de la hierar- 
cbie. Non seulement la Propagande prepare par des instructions tres preci- 
ses les deliberations synodales presidees par le tres latinisant Mgr Pia- 
VL mais eile se permet d'apporter des modifications aux decisions synoda­
les apres l'envoi des actes ä Rome. Ainsi, au lieu de legiferer sur les 
TUestions de jeünes, d'abstinence ou de reduction de certaines fetes, le 
synode se contente de demander au St-Siege d'accorder au patriarche le 
Pouvoir de dispenser annuellement de quelques abstinences. Malgre cette 
attitude quemandrice, la Propagande fait supprimer la demande de pou-

89



voirs censes trop etendus destines au patriarche. II en est de mdme pour 
la reduction de certaines fetes d'obligation oü le synode demande au 
St-Siege d'approuver la reduction envisagee: ce qui est accorde. Quant 
ä la discipline matrimoniale, le synode s'etait permis de ldgiferer sur 
certains empechements et sur la question de la clandestinitd, ä la suite 
du decret Tametsi reglant la forme du mariage. La Propagande supprime 
ces decisions. Le synode avait aussi sollicite pour le patriarche certains 
pouvoirs de dispense, notamment en ce qui concerne la consanguinite 
et l'affinite. La Propagande supprimait simplement cette demande et la 
remplacait par une analyse de l'instruction du St Office du 20 fev. 1888, 
concernant les mariages. Et le tout est justifie par le principe que les 
pouvoirs de dispense appartiennent au Souverain Pontife qui en ddlegue 
une partie au patriarche. Quant aux droits et Privileges du patriarche Sy­

rien, l'enumeration en est assez longue. On y mentionne bien le droit de 
convoquer le synode national, mais il est bien entendu que le jugement, 
la ddposition, la demission et le transfert des dveques sont ä regier d'apres 
les prescriptions du concile de Trente, (sic), c'est-ä-dire, suivant la ldgis- 
lation latine. En ce qui concerne le droit d'organiser des missions parmi 
les jacobites et de s'occuper de leurs interets spirituels, la Propaganda 
se permet, lä aussi, de supprimer tout ce qui donnait la moindre autorite 
au patriarche sur ces jacobites. Le mode d'election patriarcale est propre 
ä cette eglise. Mais il est bien entendu qu’une fois elu, le patriarche 
demandera la confirmation et le Pallium au St-Siege. Mais ce n'est qu’ 
apres avoir obtenu le Pallium, qui est un acte distinct de la confirmation, 
que le patriarche possede la pleine juridiction. A ce sujet, la Propagande 
fit prdciser expressement qu'avant d'avoir regu le Pallium le patriarche 
ne pouvait convoquer le synode, consacrer le St-Chreme, proceder ä la 
dedicace des dglises, faire des ordinations et exercer les autres fonctions 
generalement interdites avant la reception du Pallium, sauf permission 
spdciale du St-Siege. Enfin, en ce qui concerne l'administration des biens 
du Patriarcat, le synode avait decide que le patriarche ne pouvait aliener 
un bien appartenant ä tout le Patriarcat sans consulter tous les dveques. 
La Propagande se montrait plus restrictive et imposait en outre l'ac- 
quiescement du St-Siege.

Au synode copte du Caire de 1898, cette politique restrictive des pou­
voirs patriarcaux est inseree dans les textes elabords par les theologiens 
et canonistes latins. Apres avoir affirme, pour la premiere fois dans un 
synode oriental, qu'il fallait honorer et respecter le deldgud apostolique 
dans l'exercice de ses fonctions, on enumere les Privileges des patriar- 
ches coptes (on ne parle point de droits). Et c'est une suite d'enumeration 
interessante, mais ne donnant aucune faculte juridictionnelle ä l'egard 
du synode, des eveques ou au sujet du droit matrimonial et de l'admini- 
stration gendrale du patriarcat. Toutefois, il est expressement affirme que 
les causes majeures des eveques sont reservees au St-Siege. Si le patriar­
che peut dispenser de certaines irrdgularites, c'est en vertu d'une dele- 
gation du St-Siege. Le choix du patriarche est d'ailleurs soustrait au 
synode episcopal et reserve au pape: le synode se contentant d'etablir 
une liste des trois candidats qui ont obtenu la majoritd absolue des 
suffrages, liste qui est transmise ä Rome oü le pape choisit lui-meme le 
patriarche. Et les eveques, elus ä leur tour par le synode, doivent etre

90



confirmes par le St-Siege, norme inusitee et totalement inconnue jusqu'a- 
lors dans la pratique orientale catholique.

Les Melkites ont tenu leur synode de 1909, alors qu'un Schema des 
canons avait ete etabli en 1900—1901 ä Rome, sous la surveillance et la 
participation de conseillers romains, assez bienveillants, de par ailleurs, 
ä l'egard de la tradition byzantine. Mais le synode prend des decisions qui 
surprennent par leur originalite et leur audace. Apres avoir affirme la 
Primaute juridictionnelle du Pontife romain, le synode declarait que la 
dignite patriarcale venait aussitöt apres celle du pape, supprimant une 
clause du Schema preparatoire oü Ton disait que la dignite cardinalice 
precedait celle des patriarches. Une fois elu, le patriarche melkite adres- 
sera sa profession de foi au pape, tandis que les eveques du synode elec- 
toral l'informeront du rcsultat de l'election et demanderont pour le nou- 
vel elu le pallium, ainsi que les titres additionnels de patriarche d'Ale- 
xandrie et de Jerusalem. L'enumeration des droits et des Privileges pa- 
triarcaux est assez longue. On doit y relever certains, dont, par exemple: 
avoir preseance sur les autres patriarches d'Antioche et prendre rang im- 
mediatement apres le pape dans les conciles cecumeniques. Dans le Schema 
Preparatoire on avait meme ajoute que si le patriarche de Constantinople 
devenait catholique, alors il passerait avant le patriarche melkite . . . 
En outre, le patriarche administre les sieges episcopaux vacants par l'in- 
termediaire d'un vicaire patriarcal; il veille ä l'election du nouvel eveque. 
Non seulement il preside le synode national patriarcal, mais il peut trans- 
ferer un eveque d'un diocese ä un autre, avec le consentement de la 
uiajorite des eveques du synode; il peut aussi, dans les memes conditions, 
de l'accord synodal, crder, demembrer un diocese ou l'unir ä un autre; 
comme il peut aussi, toujours en synode, accepter la demission des eve­
ques. Enfin, c'est lui qui veille sur le rite et qui donne la permission 
d'editer les livres liturgiques. De telles attributions patriarcales sous 
conditions synodales ne prevoient aucune reference ä un droit d'autori- 
sation prealable, de dispense ou de delegation du St-Siege. Cela denote 
Une personnalite ecclesiastique et une independance, disons une auto- 
nomie synodale peu commune, sinon unique. Et l'on comprend, des lors, 
que les consulteurs de la Propagande aient juge opportun de ne point 
soumettre un tel synode ä l'approbation de Pie X.

Il en va tout autrement chez les Armeniens. Le schisme suscite par la 
bulle Reversurus avait trouble les esprits et amend Leon XIII ä y deroger 
Pratiquement.-A Constantinople, un compromis avait ete etabli, on le sait, 
entre le patriarche Azarian, successeur de Hassoun, et les notables la'i- 
ques, qui avait ete sanctionne par le sultan. La participation des lai'ques 
dans l'election du patriarche et celle des eveques diocesains etait admise 
au stade de la presentation des candidats. Bien plus, ä ces la'iques incom- 
bait un röle elfectif dans l'administration des biens ecclesiastiques et 
dans le conseil central de la nation. Toutefois, le patriarche conservait sa 
fonction supreme, puisqu'on lui attribuait un droit de veto „dans toutes 
les questions qui pourraient porter atteinte aux canons ecclesiastiques 
et aux lois de l'Etat". Le concile de 1890 reuni ä Chalcedoine essavait 
d'harmoniser cette Situation avec les principes de Reversurus et la prati­
que de Leon XIII. Ainsi, l'election des eveque releverait du synode, avec 
la clause restrictive que la conlirmation de l'elu appartenait au St-Siege,

91



alors qu'on concödait au patriardie le droit de lui donner 1‘investiture. 
Et le nouvel eveque elu, doit preter le serment de fidelite au St-Siege 
et au patriarche. Quant au patriarche, il ne semble jouir que de Privile­
ges et non point de droits. II doit consulter son conseil patriarcal dans 
les affaires courantes, le synode des eveques dans les questions impor­
tantes et le St-Siege dans les causes majeures. Le mode d'election patriar- 
cale releve d'un droit particulier. Aussitöt diu, il demande la confirma- 
tion romaine, tout en sollicitant l'octroi du pallium. Il peut toutefois exer- 
cer, des son election, sa juridiction ordinaire, mais seulement par con- 
cession du St-Siöge. Les autres actes de juridiction appeles majeurs, tels 
que conferer les ordinations, consacrer le St-Chreme ou les eglises ou 
convoquer un concile, il ne peut les exercer qu'apres avoir re<;u le bref 
de confirmation romaine et le pallium. Enfin, si le patriardie peut legiferer 
pour tout le patriarcat, il doit cependant sauvegarder I'aulonomie dpis- 
copale ou diocesaine. Malgre tout l'esprit et les actes de compromis qui 
caracterisent cette legislation, ce synode armenien ne fut pourtant pas 
approuve ä Rome. Sous Pie X et le patriarche Terzian, on reprit l'expe- 
rience, mais sous d'autres cieux et sous bonne tutelle: ce fut le synode 
de Rome de 1911, dont le pape aurait voulu en faire le prototype de 
toute legislation orientale posterieure. L'on sait que ses sources et ses 
principaux artisans se reclamaient de la bonne tradition romaine. L'esprit 
de transaction y dominait, mais dans un sens plus restrictif aux depens 
des traditions orientales. Ainsi, le mode d'election du patriardie est tou- 
jours propre, bien que le droit de devolution du St-Siege y soit affirme, 
alors qu'il avait öte passe sous silence au synode de 1890. L'elu, ayant 
accepte son election, l'assentiment du St-Siege doit etre aussitöt obtenu 
par l'intermediaire du delegue apostolique, ce qui est encore une nou- 
veaute; et c'est alors seulement qu'il recoit l'obddience des eveques du 
synode electoral. Ce patriarche ne pourra exercer sa pleine juridiction 
qu'apres le confirmation officielle du St-Siege; et cette confirmation une 
fois obtenue, il ne pourra exercer les cinq actes dits majeurs de juridic­
tion qu'apres la rdception du pallium. Quant ä ses attributions, le synode 
en enumere toute une serie, sans distinguer entre droits et Privileges. 
Ainsi, il y est dit qu'anterieurement le patriarche commandait ä plusieurs 
provinces ecclesiastiques; et comme celle-ci n'existent plus actuellement, 
il exerce pratiquement les droits d'un metropolite. Le patriardie ne peut 
rien decider d'important pour tout le patriarcat, sans le consentement du 
St-Siege et tout en s’abstenant d'apporter la moindre innovation dans le 
rite. Il ne pourra öriger, demembrer ou unir de nouveaux dioceses qu'avec 
le consentement des eveques et l'approbation du St-Siege. De meme, toute 
election d'eveques, meme titulaires, et le transfert des eveques residentiels 
doivent etre decides en synode et approuves par le St-Siege. Et meme le 
diangement de titre d'un eveque titulaire ne peut etre fait par le patriar­
che que moyennant le consentement prealable de la curie romaine. Le 
synode n'accorde pas au patriardie le privilege d'exempter des eglises 
et des monasteres situees dans les dioceses; tandis que les causes ma­
jeures pouvant entrainer la privation de dignites relevent aussi du St-Siö- 
ge. On le voit l'alignement systömatique sur la discipline latine est patent.

Reste ä dire un mot sur la Sacree Congregation pour l'Eglise orientale, 
fondee en 1917 et sur le nouveau code de droit canonique latin publid en

92



cette meine annee. Benoit XV etait connu pour ses sympathies orien­
tales et il entendait relancer la question de l'union des eglises. La Con­
gregation orientale devait remplacer par son personnel comme par son 
nouvel esprit la politique de la Propagande ä 1egard de l'Orient chretien. 
Et les eglises orientales catholiques devaient, pensait-on, y trouver un 
appui sür pour la refonte de leurs institutions et leur adaptation aux 
nouvelles situations politiques, sociales et religieuses creees par le bou- 
leversement general et profond de l'univers d'apres-guerre.

Des le canon 1. le code canonique latin fixait les limites assez prccises 
de son application aux eglises orientales. II declarait qu il n obligeait pas 
leglise d'Orient (sic), bien qu'il fit souvent etat de la discipline de cette 
äglise, ä moins qu'il ne s'agisse de dispositions l'atteignant de par leur 
nature meme. Cette limitation d'application etait necessaire pour com- 
prendre la portee, apparemment absolue, d'un autre canon (218) relatif 
aux pouvoirs supremes de Leveque de Rome, et oü l'on affirmait que le 
Pape avait juridiction pleine et entiere sur l'univers, non seulement dans 
•es questions interessant la foi et la morale, mais aussi en matiere d Or­

ganisation et de gouvernement. Les commentaires du droit canonique 
contiennent, ä la suite et en plus de l'index analytique-alphabetique of- 
ficiel, toute une Serie de canons dont la teneur s'appliquerait aux 
orientaux catholiques. Nous ne pouvons entrer ici dans le detail de ces 
cas. Mais il faut neanmoins noter que cette declaration liminaire mettait 
Pratiquement fin ä la theorie (ou doctrine) de la necessite de Luniformite 
canonique et disciplinaire dans l'eglise catholique. Le principe du dua- 
lisme disciplinaire revendique par les orientaux etait-il tout aussi offi- 
ciellement admis? On ne l'affirmait pas encore au niveau officiel. Tout 
dependait de la pratique et des prises de position officielles. Toutefois, 
la revendication orientale etait tout au moins prise en consideration. Mais 
gui fixera dorenavant cette legislation des eglises orientales? Ferait-on 
aPpel ä de nouveaux synodes des eglises diverses pour une declaration 
officielle et definitive; de leur droit propre ou fera-t-on appei ä d'autres 
Organes legislatifs? Sans repondre explicitement ä cette question fonda- 
®entale pour le moment, le pape crdait, ä la suite de consultations con- 
fidentielles dont nous possedons le texte, la Sacree Congregation pour 
•'Eglise orientale, destinee ä traiter exclusivement de toute la Question 
orientale ecclesiaslique.

Prdsidee par le pape, cette Congregation detenait selon les termes me- 
®es du droit canonique: „la competence exclusive de toutes les affaires, 
de quelque nature que ce soit, qui se rapportent aux personnes, ä la 
discipline et aux rites des eglises orientales, meme si ces affaires etaient 
®ixtes, c'est-ä-dire si eiles touchaient egalement des personnes du rite 
latin, ä raison d'une relalion reelle ou personnelle".

Cette Congregation orientale cumulait donc toutes les facultes que 
les autres congregations de la curie romaine possedent pour le rite latin, 
ä l'exception du droit du St- Office, determine dans un canon particulier. 
De ce fait, et ä l'instar des autres congregations, l'Orientale detenait le 

Pouvoir legislatif, ainsi que Ladministratif et le judiciaire. Et eile s'en 
est servie pour promulguer toute une Serie de reponses d'interpretations, 
de decrets, d'instructions et de nolifications concernant l'une ou l'autre 
cgüse ou toutes ensemble des territoires orientaux traditionnels ou des

93



nouvelles juridictions orientales situees dans ce qu'on appelle la Dias­
pora. Ce pouvoir etait-il parallele aux pouvoirs des patriardies ou ä ceux 
des synodes orientaux ou bien leur etait-il superieur, en ce sens qu'il 
etait destine ä le remplacer dans la pratique? La question restait ouverte 
au niveau de la doctrine. Mais, il est curieux de constater que, depuis 
1917, aucun synode national, patriarcal ou provincial ne s'est reuni. Tout 
au plus peut-on dresser une petite liste de l'une ou l'autre assemblee, soit 
au titre diocesain soit comme Conference episcopale consultative: assem- 
blees destinees, comme tant d'autres reunions ecclesiastiques ä trancher 
des questions pratiques necessitees par les nouvelles conjonctures politi- 
ques et religeuses de communautes locales comme celles des Ruthenes 
de l'Europe centrale. Meme le concile de Grottaferrata des Italo-Alba- 
nais reuni en 1940, sous l'egide et la participation officielle des responsab­
les de la Congregation orientale ne semble pas faire exception ä notre 
jugement.

D'ailleurs, l'on ne tardera pas ä se poser explicitement la question de 
l'opportunite ou de la necessitä de tels synodes nationaux, le jour oü 
1‘idee mürit de preparer pour les eglises orientales (ou plus justement 
pour l'Eglise orientale selon la perspective romaine) un code de droit 
canonique qui serait le pendant ou le complement de celui publie dejä ä 
l'usage de leglise latine. Apres consultations, l'on decidait de creer une 
commission de travaux preparatoires, ä Rome meme, de preference ä la 
reunion d'autant de synodes qu'il y avait de traditions disciplinaires ou 
d'eglises distinctes. Et nous entrons dejä dans une nouvelle et derniere 
Periode de notre analyse.

3" Periode:

Du code canonique oriental au concile de Vatican II.

L'on sera tres court quant aux principales etapes qui ponctuärent cette 
derniere periode contemporaine, quitte ä poser d'une maniere explicite 
le probleme canonique qui se pose ä ce sujet.

Les etapes des travaux, se resument dans quelques faits et quelques 
declarations spectaculaires. Le 5 janvier 1929, la Congregation orientale 
adressait ä la hierarchie orientale une Serie de questions demandant son 
avis sur la methode ä suivre et sur les personnes competentes auxquel- 
les on confierait les travaux preparatoires. Des commissions d'etudes se 
mettaient au travail en vue d'un inventaire detaille et meme exhaustif 
des documents ä utiliser. Et l'on resolvait ainsi pratiquement le probleme 
de la participation des synodes de chaque eglise. Au lieu de confier aux 
synodes locaux le soin de definir collegialement la legislation propre, 
un representant de chaque eglise etait appele ä Rome pour travailler dans 
des commissions d'etudes sous le contröle d'une autre commission car- 
dinalice chargee de superviser et de coordonner ces travaux. Une fois les 
sources anciennes et modernes recueillies, une nouvelle commission char- 
gäe de la redaction du code de droit canonique oriental etait nommee, 
le 17 juillet 1935. Celle-ci mettra longtemps avant de terminer et de pub-

94



Her, par tranches seulement, le resultat de ses travaux. Entretemps, les 
responsables romains faisaient de temps ä autre des declarations apaisan- 
tes pour repondre aux inquietudes de quelques patriarches et de quelques 
membres de la hierardiie orientale sur les modalites et l’esprit des tra­
vaux en cours. Le Cardinal Gasparri, secretaire de la Commission, affir- 
mait en 1930 que l'on entendait laisser aux synodes de chaque dglise le 
soin de definir son droit particulier, la Commission romaine ne s'occupant 
que des regles generales et de ce qui etait commun ä toutes les eglises. 
Et il affirmait decidement que ce Code sera oriental dans sa substance 
et dans sa forme, puisque le St-Siege tenait ä la distinction entre 1 Orient 
et l'Occident, selon sa pratique constante . . - Son successeur, le Cardinal 
Massimo Massimi, president de la commission de redaction, rencherissait, 
en 1939, ä ce sujet, en declarant ä son tour que le code en gestation retle- 
terait merveilleusement l'esprit de la pure tradition orientale; et prenant 
l'Orthodoxie ä temoin, il ajoutait:

„Quand ce code paraitra, tout orthodoxe qui en prendra connaissance 
s'ecriera: oui vraiment, c'est lä notre code, c est notre foi, c est la voix 
de nos Peres . . , ..

Des parties de ce code, qu'on disait entierement redige, paraitront suc- 
cessivcment: le 22 fevrier 1949, celle reservee ä la legislation matrimo­
niale (Litterae apostolicae, motu-proprio datae ... De Disciplina sacra- 
menti matrimonii pro ecclesia orientali); le 6 janvier 19o0, celle relative 
ä la procedure judiciaire (Litterae apostolicae, motu-proprio datae . . . 
De Judiciis pro ecclesia orientali); le 9 fevrier 1952, celle relative aux 
religieux, aux biens temporeis de l'eglise et ä la signification des termes, 
(Litterae apostolicae motu-proprio datae ... De Religiosis, de bonis tem- 
Poralibus de verborum significatione pro ecclesiis orientalibus); enfin, 
le 2 juin 1957, celle relative aux rites orientaux et au clerge (Litterae 
apostolicae motu-proprio datae ... De ritibus orientalibus, de persoms 
pro ecclesiis orientalibus).

Quelques observations sont ä faire ä ce propos. D abord, ces sections 
sont promulguees par le pape motu-proprio, de sa propre initiative: c est 
dire qu'il apparait et qu'il se considere comme l'unique legislateur, agis- 
sant de sa propre autoritd, sans la participation des eglises concernees, 
dont les representants n'avaient collabore qu‘ä la preparation des ma- 
teriaux sans prendre nullement part aux travaux de redaction. On ne peut 
nier toutefois que le sdidma des canons ait ete au debut envoyö pour 
avis, aux hierarques intdress^s. Mais ont-ils ete mis au courant de la re­
daction definitive? Ont-ils ete avisds officiellement ou confidentiellement 
de la publication et du contenu? Il ne le semble pas, que nous le sadnons. 
Dans ce cas, la papautd aurait fait le pas decisif de la suppression prati­
que du pouvoir legislatif synodale des eglises orientales catholique et de 
leur autonomie traditionnelle. La curie romaine aurait applique dans ses 
consequences les plus radicales la doctrine affirmee dans le canon 218 
du code canonique latin qui donne au pape, eveque de Rome, le droit 
Premier, unique et absolu sur le gouvernement et 1 Organisation de toute 
l'eglise catholique, de quelque rite ou discipline que ce soit. Certes, on 
donnait bien ä ces eglises orientales le droit de preciser, sur des points 
Particuliers et en somme secondaires leur discipline propre. Mais pour- 
quoi cette concession posterieure et de pure forme, puisque les travaux

95



de la commission preparatoire avaient permis de determiner ces details 
du droit propre ou particulier?

II semble qu'on se soit aperqu dans les hautes spheres de la curie de 
cet aspect meme formel de l'assimilation et de la generalisation, mais un 
peu tard. En effet, dans les deux premiers motu-proprio, le pape promul- 
guait la legislation pour l'Eglise orientale (au singulier), conque comme 
unique et uniforme, pour la distinguer de l'eglise occidentale qui est, au 
vrai, unique et uniforme, ä l'interieur du patriarcat romain et latin. Ce- 
pendant, ä partir du motu-proprio du 9 fevrier 1952, la legislation ponti- 
ficale est adressee aux 4glises orientales, acceptant par lä, encore du 
point de vue formel, la multiplicite et peut-etre la diversite, certainement 
la distinction, ä l'interieur de l'univers generique de l'Orient catholique. 
Mais on n'allait pas plus loin que cette distinction purement verbale.

Cette legislation ne s'adressait qu'aux seules eglises „en paix et en 
communion avec le Siege apostolique". Elle ne valait pas pour tout 
l'Orient chretien, pour l'Orthodoxie chalcedonienne et non-chalcedonienne 
separee de l'eglise romaine; et en cas de pourparlers interecclesiaux, cette 
legislation entrerait-elle de droit, dans un ordre de jour etabli du cote 
romain en vue de l'harmonisation legislative et disciplinaire? Ne serait- 
elle pas plutöt, dans beaucoup de ses canons et de ses presupposes un 
obstacle ä elaguer. Et en s'intitulant d'une maniere absolue comme „le 
siege apostolique", l'eglise romaine n'affiche-t-elle pas dejä une preten- 
tion censee exclusive et indue ä l'egard d'autres Sieges qui se reclament 
et justement de cette qualite de Sieges apostoliques?

Les trois premieres sections de cette legislation semblent avoir ete 
reques avec satisfaction; en tout cas, sans reaction publique ou officielle 
d'etonnement ou de critique. Cependant l'historien qui pourra compulser 
plus tard, peut-etre dans plus d'un siede, les arcbives romaines temoignera 
de la justesse ou de la faussete de cette impression generale du chroni- 
queur. Toutefois, la derniere tranche relative au clerge et ä la hierarchie 
ecclesiastique a suscite plus que des remous chez les Melkites du Proche- 
Orient. Le synode patriarcal du Caire, reuni d'une maniere extraordinaire 
du 6 au 11 fevrier 1958, s'est fait l'echo assez ferme sinon violent de 
1'Opposition du Patriarcat et de la hierarchie. On s'attacha alors ä la que- 
stion relative aux droits et aux Privileges patriarcaux d'une maniere par- 
ticuliere, dont les canons sont encore plus restrictifs que ceux publies 
par le synode armenien de Rome de 1911. Est-on alle au fond du problbme; 
a-t-on pose la question de la legitimite, de la necessite et de la valeur 
traditionnelle et permanente de l'institution synodale en Orient, d'autant 
que toute la vie ecclesiastique et juridictionnelle des autocephalies ortho­
doxes, celles des regimes patriarcaux ou non-patriarcaux, se fonde sur 
cette institution constitutionnelle, puisque le cadre synodal est l'expres- 
sion meme de l'unite hierarchique, le Symbole et le signe permanent 
de la collegialite apostolique dont les racines remontent ainsi aux origi- 
nes du christianisme.

Naturellement, le legislateur romain essaie de faire la part des choses. 
S'il copie en grande partie les sections du code canonique latin, en ce 
qui concerne les chapitres generaux sur les personnes morales et physiques 
et sur le clerge, notamment les canons relatifs ä la curie romaine; il rb- 
serve toutefois un diapitre specifique ä l'institution synodale. II prevoit

96



meine deux categories de synodes qui entourent l'institution patriarcale: 
le synode permanent dote d'un pouvoir administratif et judiciaire et dont 
la competence limite en de nombreux points l'autorite personnelle du 
patriarche; l'autre categorie de synodes se compose d une series d'as- 
semblees appelbes patriarcales, archiepiscopales, provinciales, interrituel­
les et pluri-provinciales: toutes assemblees d'un caractere sui-generis dont 
la denomination est certes orientale mais dont la fonction semble se rap- 
procher et etre assimilee pliutöt aux Conferences episcopales prevues 
comine organes de consultations collcgiales dans 1 eglise catholique. 
L'etude des canons relatifs ä cette seconde categorie de synodes (canons 
340 ss) donnent nettement cette impression et la pratique a prouve qu il 
s'agissait bien de cela. D'ailleurs, dans le cadre meme de leur fonctionne- 
ment, cet ensemble d'institutions consultatives ne peuvent etre reunies 
Par le patriarche, l'archcveque ou celui qui aurait autorite sur plusieurs 
rites ou provinces ecclesiastiques (dans ces cas le pape ou ses represen- 
tants) qu'avec le consentement du synode permanent ou de 1 autorite pon- 
tificale romaine. Ainsi, les nombreuses reunions synodales annuelles, 
cügulieres ou extraordinaires que les orientaux continuent d appeler syno­
des, ne sont, au vrai, que des Conferences episcopales consultatives ou 
deliberatives, ne possedant nullement un veritable pouvoir legislatif, 
Sans l'approbation expresse du pape. Et s'il fallait entrer dans le detail 
et analyser la portee vraiment juridictionnelle et legislative de ces as­
semblees synodales placees ä cöte ou autour de 1 Institution patriarcale, 
Ion devrait bien avouer que l'institution synodale est presque videe de

son contenu et de sa valeur canonique traditionnelle en Orient, au profit 
de l'autorite supreme de l'eveque romain ou du St-Siege en general. Et 
cela est coherent et tout ä fait logique dans le Systeme doctrinal et curial 
de la Papaute. Et nous retrouvons les principes emis ä l'occasion de la 
Preparation de Vatican I, principes dont l'application est harmonieuse- 
ment placee dans le grand cadre d'une theorie generale de la hierarchie 
catholique centree sur la personne et la fonction universelle du Souverain 
Pontife romain. En cela, on aura meme depasse tout ce que les synodes 
du Caire des Coptes (1898) et de Rome des Armeniens (1911) avaient 
Promulgue de mesures restrictives concernant la personne, la fonction et 

juridiction du patriarche oriental. Et c'est lä aussi que se pose la grande 
question essentielle ä toute. Considere-t-on ä Rome un patriarche oriental 
catholique comme un veritable patriarche et son synode comme un veri- 
Jable synode? II ne le semble point. Et ce serait lä l'une des voies de salut 
et l'une des chances du dialogue oecumenique si le Probleme de 
l'Ounia ätait resolu sur une base claire et si Rome, en plus de sa prati­

que si patente, declarait d'une maniere ou d une autre, que les eglises 
urientales catholiques, ne representent pas la Situation ideale de 1 Ortho­
doxie räconciliee, comme on le croyait ou on le faisait croire dans le 
Passe meme tres recent. Quant ä la legislation promulguee par le siege 
de Rome en faveur de ces eglises orientales catholiques; eile serait, dans 
cette meme Situation, un temoin d'un passä unionisle et nullement la voie 
°u le fondement d'un veritable dialogue oecumenique. Et si le Cardinal 
Massimo Massimi revenait sur terre, pourrait-il encore souscrire ä sa 
declaration de 1939, faite en reponse ä des inquietudes emises par le 
Patriarche melkite au nom du patriarche orthodoxe d'Alexandrie.

97



Il y a lä sujet ä de graves reflexions ä faire devant un si beau Pro­
gramme oecumenique et une realisation si eloignee malheureusement de 
cet ideal.

En guise de conclusion

Au terme de ce long expose qu'on a voulu integral dans ses perspectives 
sinon exhaustif dans ses analyses, devrait-on rester sur une impression 
pessimiste et desabusee? Notons d'abord qu'il s'agit d'un domaine histori- 
que, d'un passe dont la ligne directrice si ferme dans son orientation 
semble etre parvenue ä un tournant decisif et liberateur par le grand 
evenement du synode catholique universel de Vatican II. Ensuite, n'est-il 
pas opportun de faire observer que l'allegeance catholique ou plutöt unie 
ne nous defend pas d'etre critique dans le sens historique et scientifique 
du terme, d'etre eclaire sur le texte et le contexte des synodes, d'en ana- 
lyser l'esprit et les objectifs, sans arriere pensee de denigrement et sans 
passion d'amertume. Aucun dialogue oecumenique et aucun travail com- 
mun ne sauraient porter des fruits si on ne requiert la verite historique 
integrale et non point apologetique comme une condition prealable ä tout 
rapprochement, ä toute reconciliation. Dans cette perspective, l'histoire 
des synodes orientaux catholiques dans leurs relations avec l'eveque de 
Rome offre ä la fois un exemple et une leqon ä mediter.

Pouvait-on s'attendre dans le passe ä un autre comportement de l'eveque 
de Rome, de sa curie et de ses missionnaires? II ne le semble pas. Car 
tout les portait ä pratiquer cette politique religieuse et synodale, soit en 
consideration de leurs exigences doctrinales, soit en raison de la Situation 
politique et expansioniste de l'Occident et aussi en raison de la faiblesse, 
de l'isolement et de la formation des minorites orientales catholiques. 
D'ailleurs, avant d'etre une question purement canonique, ou meme sociale 
et humaine, le probleme etait eminement theologique et ecclesiologique. 
La politique d'alignement et d’assimilation progressive s'integrait dans la 
logique meme de tout un ensemble doctrinal qui formait vraiment un 
univers religieux ferme, exigeant et imperieux. II s'agissait, au niveau 
religieux, s'il pouvait exister ä l'etat pur, plus que d'un esprit de triom- 
phalisme ou de domination latine, il s'agissait surtout d’une exigence de 
foi fondee sur un aspect unilateral et peut-etre par lä errone de la con- 
ception de l'unite dans l'eglise du Christ.

Pourrait-on souhaiter de meilleures relations, plus harmonieuses, plus 
equitables et plus vraies dans l'avenir, non seulement ä l'egard des mino­
rites ecclesiastiques orientales catholiques, mais surtout ä l'egard de 
l'Orthodoxie? On voudrait l'esperer de toute son äme et agir, chacun selon 
ses moyens, ä faire mieux considerer la realite apostolique et vivante de 
l'esprit, je dirai du mystere de l'ecclesiologie orthodoxe. Paul VI semble 
l'avoir entrevu lors de son voyage ä Istanbul et a Ephese. Avec le tres 
regrette et d'heureuse memoire le patriarche oecumenique Athenagoras, 
il avait souscrit une declaration qui temoignait du chemin dejä parcouru, 
au sommet, dans la redäcouverte de l'Occident-latin et de l'Orient-ortho- 
doxe comme „Eglises-soeurs" et dans l'acceptation mutuelle „de la diver- 
site des usages dans l'unite de foi". Les deux pontifes s'imposaient une 
nouvelle täche qui consistait desormais ä „faire tous les sacrifices pour

98



supprimer mutuellement ot avec une totale abnegation, tout ce qui dans 
le passe semblait contribuer ä l'unite de l'eglise, mais qui, en rdalite, 
aboutissait ä creer une division difficile ä surmonter'. Et rentre dans sa 
ville episcopale, le pape reaffirmait sa confiance a l'Onent qui, disait-il, 
.est maitre dans sa reflexion sur la vdrite revelee“. Pmsse-t-on placer 
ces principes ä la tote du Programme de la nouvelle commiss.on romame 
drargee de reviser le code de droit canonique oriental.

99



SYNODALE INSTITUTIONEN DER ÄTHIOPISCHEN ORTHODOXEN
KIRCHE

FRIEDRICH HEYER 

Heidelberg

Eine Bischofssynode zu organisieren, lag während eineinhalb Jahrtausende 
äthiopischer Geschichte schon deshalb nicht im Blick, weil der ägyptische 
Abun der einzige Hierarch im Lande war. Der Abun war auch insofern in 
keinerlei synodales Leben einbezogen, als er von den Synoden des kopti­
schen Patriarchats abgeschnitten war. Die Regel galt, daß der Metropolit, 
wenn das kaiserliche Geldgeschenk für seine Entsendung nach Kairo über­
bracht und die gefährliche Reise nach Äthiopien überstanden war, das Land 
bis zu seinem Tode nicht verließ. Erst Ende des 19. Jh. wurde diese Regel 
durchbrochen, als Abuna Mattewos auf Weisung Kaiser Menileks eine Mis­
sion zur russisch-orthodoxen Kirche nach St. Petersburg wahrnahm1.

Nimmt man diese Daten zusammen, so mußte man zu dem Schluß kom­
men: Das Fehlen der synodalen Institution ist in der Geschichte und wo­
möglich bis in die Gegenwart hinein der entscheidende Strukturmangel 
der äthiopischen Orthodoxie. Das aber wäre ein Fehlurteil2. An drei Phäno­
menen lassen sich synodale oder funktionsähnliche Elemente aufweisen.

I.

Obwohl Äthiopien durch keinen einzigen Konzilsvater auf den 4 ersten 
ökumenischen Konzilien vertreten war, leuchtet die Konziliarität von 
Nicäa und Ephesus normgebend ins orthodoxe Kirchenleben Äthiopiens 
hinein. Zum ikonographisdien Programm zahlloser ausgemalter Kirchen 
gehört das Konzilsbild. Für äthiopisches Empfinden gehören das I. und 
III. ökumenische Konzil so eng zusammen, daß die Konzilsikonographie 
beide in eins zusammenfaßt. Auf derselben Szene lehrt Patriarch Alexan­
der gegen Arius, dem die Gedärme herausplatzen, und vertreibt Kyrill 
den Nestorius. Das Bewußtsein spricht sich aus, der Bestand der Lehre 
habe sich zwar erweitert, aber die neuen Dogmata und Kanones seien mit 
dem früher Beschlossenen identisch3. Der Bericht vom Märtyrer des nicäni- 
schen Trinitätsglaubens, vom hl. Thomas von Mergas, gehört zu den 
schönsten Erzählstücken im äthiopischen Volke. Die Verfolger trennten 
dem Bischof Glied um Glied vom Leibe: die Ohren, die Nasenflügel, die 
Füße, die Arme — um ihn zum Abfall zu bewegen. Das koptische Sy-

' F. Heyer, Die Kirche Äthiopiens, 1971, 5.
2 Siehe heute: Regulations lor the parish administration council 1973, vgl. Kaie Awadi 

vom 25. 10. 1972.
3 F. Heyer, a. a. O., 257.

100



naxarion, Quelle dieser Erzählung, berichtet, die Peiniger hätten den ver­
stümmelten Bischof im Kerker vergessen, aber eine Frau habe ihn mit 
Nahrung versorgt und beim Umschwung der religionspolitischen Lage an 
diesen Bekenner erinnert. Jetzt küßten die Christen die Stümpfe an des 
Thomas Leibe. Die äthiopischen Kirchenmalereien zeigen (z. B. in Mana- 
gasha oder in Dima Giyorgis), wie in einem Augenblick der Ratlosigkeit 
des Konzils der Rumpf des Thomas in einem Korbe in die Versammlung 
getragen wird, damit der Heilige den versammelten Vätern die trinitari- 
sche Wahrheit bekanntmache. Das Synaxarion berichtet hierzu, auch Kai­
ser Konstantin habe, als er den Fall des hl. Thomas von Mergas vernom­
men hatte, alle einzelnen Gliedstümpfe demütig geküßt4. A propos: Die 
Äthiopier spinnen die Geschichte des Thomas weiter aus. Nach Rückkehr 
ins heimische Bistum dienten dem Heiligen zwei Esel von verschiedener 
Farbe, um überall die nicänische Lehre zu verkündigen. Seine Gegner 
töteten des Nachts die Esel und schnitten sie in Stüdce. Doch der Bischof 
fügte die Teile aneinander, freilich unter Verwechslung von Teilen beider 
Tiere, und gab ihnen neues Leben. Jetzt waren zwei Esel von vermischten 
Farben entstanden, doch schöner leuchtend als je zuvor.

Die Liturgie hält die Erinnerung an die 318 Väter von Nicäa dadurch 
lebendig, daß diesen eine eigene Anaphora zugeschrieben wird. Die äthio­
pische Kirche 'benützt abwechselnd 14 Anaphoren, früher noch mehr, und 
ist damit reicher als irgendeine andere Kirche der Welt. Die Anaphora 
der 318 Rechtgläubigen wird nicht nur für den Festtag der Konzilsväter 
von Nicäa qewählt, sondern auch an den Tagen des himmlischen Urbil­
des aller irdischen Synoden, nämlich am Fest der 4 lebendigen Kreaturen, 
am Fest der 24 himmlischen Priester und am Tag der Versammlung der 
Erstgeborenen5.

Der 200 Väter des Konzils von Ephesus wird am 12. Maskaram gedacht. 
■■Die 200 Bischöfe", so heißt es im Synaxarion", brachten das Zeugnis der 
Worte des Engels Gabriel vor Nestorius: Der aus dir geboren wird, soll 
Sohn des Höchsten genannt werden, und unser Vater Kyrill wies ihn 
zurück: Naturen können nicht getrennt werden, nachdem sie eins gewor­
den sind"5. Wenn am 14. Yakatit des Severus von Antiochien gedacht 
Wird, wird nicht vergessen zu erwähnen, daß sein Großvater, der schon 
visionär das zukünftige Wirken des Severus schaute, einer der Konzils­
väter von Ephesus war7. Das grundlegende dogmatische Werk der Aksumi- 
tischen Periode, erst im 17. Jh. von der postpatristischen Väteranthologie 
Haimanota abew an Bedeutung überholt, der sogenannte „Querellos", ist 
nichts anderes als der Aktenbestand des III. ökumenischen Konzils.

Nicht weniger finden die Ereignisse des Trennungskonzils von Chalce- 
don ihren Widerhall bis heute. Zwei äthiopische literarische Werke sind 
es vor allem, die diese Geschichte lebendig halten: „Die Geschichte der 
vier Konzilien"8 und „Der Schatz des Glaubens". Dies Werk entstand 
«m Zusammenhang der Streitgespräche mit den portugiesischen Jesuiten 1

1 F. Heyer, a. a. O., 256.
5 E. Hammerschmidt, Sludies in the Ethiopic Anaphoras, Berlin 1961, 26 f., -11.
0 F. Heyer, a. a. O., 262 f.i Scnkessar I 44.
1 Senkessar II 628.
8 E. Cevulli, Scritti teologici II, in: Studi e Testi, 1958, 100.

101



in der Zeit des Kaisers Galawdewos", als man den dogmatischen Gegen­
satz in der Christologie herausarbeitete, um die nationale Identität nicht 
einzubüßen.

In Qene-Gedichten, versifizierten Predigten, wie sie an jedem Sonn- 
und Festtag für jede der 13.000 Kirchen zu dichten sind, wird auf die Kon­
zilien immer wieder zurückgegriffen. Es'uf Gobas, der jüngst verstorbene 
bedeutendste Qene-Lehrer, dichtet:

„Äthiopien ist das Beispiel des Paradieses.
Stolz wurde es, stolz des stolzen Nicäa.
Sein Stolz stammt von der Tötung eines Löwen — 

des Papstes Leo
und nicht von der Tötung von Säuen."

Der Rückgriff auf das Vorbild der drei ersten ökumenischen Konzilien 
liegt in Äthiopien so nahe, daß der berühmte Tergum-Lehrer von Gondar 
Ayelle 1965 bei einer zweitägigen theologischen Diskussion im Kreis von 
Kirchenlehrern ausrufen konnte: „Die Tage von Nicäa haben sich erneu­
ert." Und als im Januar 1967 auf Einladung Kaiser Haile Selassies die 
hierarchischen Häupter der 5 nonchalcedonensischen Schwesterkirchen zum 
ersten Male nach l'/s Jahrtausenden voneinander isolierter Existenz zu 
einer Konferenz — man könnte auch sagen: zur ersten panmonophysiti- 
schen Synode — zusammentraten — eine religiöse Romanzel — hat der 
Kaiser auf die Tradition der ökumenischen Konzilien zurückgegriffen. In 
der Eröffnungsrede nahm er das byzantinische Kaiserrecht, Konzilien ein­
zuberufen und zu leiten, für seine Person in Anspruch. Er sagte: „In alten 
Zeiten pflegten die byzantinischen Kaiser die Konzile zu leiten. Seit wir 
auf den historischen Thron von Äthiopien stiegen, haben wir es für unsere 
Pflicht gehalten, ein Treffen der Kirchen, welche zum selben Glauben ge­
hören, zusammenzurufen."

II

Wenn sich auch um den ägyptischen Abun kein synodales Leben ent­
wickeln konnte, so doch um ein anderes kirchliches Führungsamt, das 
Amt des Etchege, das entstanden war, als der große Mönchsreformer an 
der Wende des 13. zum 14. Jh., der hl. Takla Haimanot, eine ganze Fa­
milie von Großklöstern geschaffen hatte. Der Etchege war Statthalter des 
1314 verstorbenen Heiligen. Seine ursprüngliche Funktion bestand in nichts 
anderem als der Wahrnehmung des Priorats im Führungskloster Debra 
Libanos und im Amt eines Klostervisitators der dem Takla Haimanot 
nachfolgenden Klöster. Doch als solcher ernannte der Etchege regionale 
Koadjutoren, die Liqa kahnat. Von dieser rein klösterlichen Organisation 
aus expandierte die Kraft der Liqa kahnat zur Administration der Gesamt­
kirche. Dem Liqa kahnat oblag die Auswahl der Weihekandidaten des 
Altarpriestertums.

In der internen Klosterverfassung war von vornherein ein „synodales" 
Element institutionalisiert, mit demselben Terminus bezeichnet, mit dem 
man die Synode benennt, „Guba'e". Es war ein bruderschaftliches Kapitel, •

• F. Heyer, a. a. O., 258, 262 f.i E. Cerulli, a. a. O., 11.

102



das Guba’e, welches nicht nur den Etchege, sondern auch jeweils den Abt 
und die weiteren Funktionsträger der Einzelklöster, etwa den Megabe, 
der für die Austeilung der Mahlzeiten verantwortlich ist10 *, zu wählen 
hatte.

In manchen Fällen läßt sich zwar feststellen, daß der amtierende Abt, 
wenn er sein Ende nahe fühlte, seinen Nachfolger selbst bezeichnete oder 
dies nach seinem Tode vom Himmel aus durch einen numinosen Wink be­
sorgte. In den Großklöstern wird die Investitur zum Abtsamt vom König 
gegeben. Das schränkt die Beschlußkompetenz der Klosterbruderschaft ein. 
Doch meist sind die Entscheidungsprozesse der Konvente im Guba'e kon­
zentriert.

So lag es nahe, daß der Etchege seine regionalen Liqa kahnat — oft 
spricht man von einer Zwölfzahl nach dem Vorbild des Apostelkollegiums 
— zu einer Synode versammelte, einem Generalkapitel, in das audi die 
Vorsteher der Großkirchen (Debr) einbezogen werden konnten. Die Ver­
sammlung wurde als Beta kahnat (Haus des Klerus) bezeichnet.

Doch dies alles ist bloße Historie. Der Etchege, einziger nationaler Kir­
chenführer, in Zeiten der Vakanz des Metropolitanthrons einzige Instanz, 
erschien den Königen so wichtig, daß sie sich Einfluß auf die Auswahl 
seiner Person verschafften und ihn in Palastnähe hielten. Menilck II. be­
rief schließlich 7 Tage nach seiner Krönung den eigenen Beichtvater zum 
neuen Etchege. Damit war der Punkt erreicht, daß der Kaiser kurzerhand 
Günstlinge aus dem Hofklerus einsetzen konnte11. Nächste Stufe der Ent­
wicklung war die Einbeziehung des Etchege-Amtes in die Hierarchie. Als 
der bisherige Etchege Baselyos 1951 zum ersten nationalen Patriarchen 
erhoben wurde, behielt er das Etchege-Amt bei. So schlupfte die Funk­
tion des Etchege in die Patriarchenfunktion hinein. Der Name seiner „Sy­
node" (Beta kahnat) wurde an die neue bürokratische Kirchenadministra­
tion abgegeben. Der überständige Titel des Liqa kahnat wurde neu für 
die regionalen Behördenvorsteher verwendet.

Doch das geschichtliche Phänomen bezeugt, daß der Kirche Äthiopiens 
eine Grundorientierung auf synodale Existenz eingestiftet ist, die unter 
konträren Bedingungen Ersatzrealisierungen entstehen läßt.

III

Die Übersetzung des griechischen „Synodos" in die Ge'ez-Sprache bzw. 
ins Amharische lautet „Guba'e". Aber das gleiche Wort bedeutet zugleich 
»Versammlung" jeglicher Art. Wird der Begriff nicht schärfer differenziert, 
so ist auch die eigentlich synodale Institution nidit scharf von kirchlichen 
Versammlungen nicht-synodalen Charakters zu unterscheiden12.

Als Größe des Kirchenrechts ist das Guba'e schwer zu erfassen. Wer 
hat das Recht der Einberufung und Leitung? Wer ist stimmbereditigtes 
Glied? Oft wird den in traditionellen Tamari bet in Ge'ez Gebildeten,

" P. Heyer, a. a. O., 151.
F. Heyer, a. a. O.. 21.
Bericht in Historia regis Sarsa Dengel, hrsg. K. Conti Rossini in CSCO, Scriptores 

ethiopici IV 95 von einem Kloser, das den Namen Guba'e trägt. Der König feiert 1580 
'astenzeit und Ostern in Guba'e.

103



etwa 5°/o der Bevölkerung, die Teilnahme zugestanden. Jede Anwendung 
des Repräsentationsprinzips fehlt. Für welche Materien ist das Guba'e zu­
ständig? Welchen Verbindlidikeitsgrad haben die Beschlüsse? Nichts ist 
festgelegt. Aber daß nichts festgelegt ist, schafft nie Konflikte. Oft neh­
men diese Versammlungen den Charakter spontaner Protestversammlun­
gen an, mit denen Kirchengelehrte, Hofbeamte und Volk verhindern, was 
traditionswidrig erscheint.

Ist das Guba'e dem in Äthiopien rezipierten orthodoxen Kirchenrecht 
nachgestaltet worden, dem in der Reformperiode des Zara Yaqob zur Wir­
kung gebrachten Senodos"1 und dem ergänzenden Fetha Nagast, der für 
Gondar im 17. Jh. herausgebrachten Fassung des koptischen Kirchenrechts 
des Ibn al-Assal aus dem 13. Jh.?11

Fetha Nagast schreibt jährlich zwei Bischofssynoden vor. Eine der Ses­
sionen hat in der vierten Woche nach Ostern zusammenzutreten — eine 
Übernahme aus byzantinischem Kirchenrecht. Diese Bestimmung ist, als 
nach 1951 Bischofssynoden möglich wurden, jeweils befolgt worden. Mehr 
aber als das geschriebene Kirchenrecht hat die ungeschriebene Volksver­
fassung'5 das Guba'e gestaltet.

Das gilt bis heute für regionale und lokale Guba'e, die überall zusam­
mentreten können. Wenn es sich um Reichsaffären handelte — Klärung 
von Konflikten oder neue Programmatik — scheint in der ersten Periode 
der wieder eingesetzten Salomonidenherrschaft der ägyptische Abun als 
Einberufer fungiert zu haben. Ziehen wir geschichtliche Quellen heran:

Als die monastisdre Bewegung des Ewostatewos infolge ihrer Sabbat- 
Observanz ein Schisma provozierte, berief der ägyptische Abuna Bartalo- 
mewos 1399 ein erstes Guba'e zur Diskussion des Problems. Der große 
Kirchenreformer König Zara Yaqob führte eine Lösung herbei, indem er 
die beiden ägyptischen Hierarchen Michael und Gabriel dafür gewann, 
1450 ein Guba'e in die vom König neugeweihte Kirche von Debra Met- 
maq in Shoa einzuberufen. Äbte von Klöstern, die bisher wie die Kopten 
gegen die Feier des Sabbat standen, und die bisher von der Ordination 
ausgeschlossenen Ewostatewos-Anhänger nahmen teil. Das Guba'e machte 
die Sabbatobservanz für Äthiopien obligatorisch und überwand das Schis­
ma13 * 15 * * 18. ; ■■■';

Seit 1622 haben die Könige eine ganze Reihe von „Synoden" berufen, 
um eine Lösung für die inneräthiopische christologische Streiftrage zu erar-

13 W. Riedel, Die Kirchcnrechtsquellen des Patriarchats Alexandrien, Leipzig 1900, 154 f.; 
YSS 1954, 115. Der Senodos, eine Zusammenstellung von 9 kirchenrechtlichen Werken aus 
mclkitischer Vorlage, liegt in Mss. mit ungewöhnlich vielen Textvarianten vor. Das Werk 
half den Sabbatismus stützen, setzte die Zahl der 81 biblischen Bücher fest, klärte die 
Beichtordnung, aber die Senodoszitationen zeigen nirgends Einfluß auf die Gestaltung der 
Guba’e. Verzeichnis der Zitationen in Mashafa Milad vgl. CSCO, Scriptores Aethiopici VIL 
97. YSS 1964, 15; I. Guidi, Der äthiopische Senodos, in: Zeitschrift der Deutschen Morgen­
ländischen Gesellschaft 1901, 495 ff.

M I, Guidi, II Fetha Nogast, Rom 1899.
15 Auch muslimische Nachbarstaaten kannten „Versammlungen" solcher Art. So wurde 

der Feldzug gegen Amda Seyon auf einer Versammlung beschlossen, deren Teilnehmer
von einem gewissen Seleh, dem eine einem Patriarchen vergleichbare Autorität unter
Muslimen zugesprochen wird, einberufen waren. Vgl. G. W. B. Huntingford, The glorious 
victories of Amda Seyon, Oxford 1965, 73 ff.

10 Tadesse Tamrat, Church and State in Ethiopia 1270—1527, Oxford 1972, 230.

104



beiten, die in der Regierungszeit des Susenyos aufgekommen war. Gegen­
stand der Diskussion war die Deutung der „Salbung“ Christi, von der 
Apg 4, 27 und 10, 38 sprechen. In NT ist von „Gottes heiligem Knechte 
Jesus" die Rede, „welchen du gesalbt hast", und davon, daß „Gott diesen 
Jesus gesalbt hat mit Hl. Geist und Kraft“. Weitere auf die Salbung be­
ziehbare Texte wurden herbeigesucht. Die Kontroverse war vermutlich 
durch eine Fragestellung der Jesuitenmissionare ausgelöst, die aus dem 
Faktum der Salbung Christi, welche seiner Menschheit widerfuhr, ein Ar­
gument für eine dyophysitische Unterscheidung von menschlicher und gött­
licher Natur des Herrn zu machen suchten, besaß aber auch eine Grund­
lage im Text des Qerellos17.

Die eine Partei (Qebatoc) lehrte, diese Salbung habe die Einigung der 
Naturen erst herbeigeführt, die unio falle mit der unctio Christi zusam­
men. Ihre Gegner in Debra Libanons unterschieden zwischen Einigung 
der Naturen im Leibe der Maria und Salbung. Man stellte sich die 
Christustaufe im Jordan mit einer Salbung verbunden vor. Die Ex­
kommunikation der Qebatoc durch den Etchege Batra Giyorgis hinderte 
keineswegs, daß Kaiser Fasiladas 1663 ein Guba'e einberief, an dem er 
die Exkommunizierten teilnehmen ließ. Hier setzte sich Adam von Enferaz 
mit der These durch, daß die Salbung Christi keineswegs die Union von 
Gottheit und Menschheit mit sich bringe, sondern der Menschheit des 
Herrn die infolge der Adamssünde verlorene Würde wiedergebe. Danach 
war das Ziel der Salbung die Aufbesserung der menschlichen Natur Chri­
sti. Ein Konzil von 1667 zeigte zum ersten Male die wendige Gesprächs­
führung der Qebatoc, die die Vokabeln änderten, nicht aber die Sachmei- 
nung. Es sollte wenigstens abgestritten bleiben, daß die Salbung eine von 
der Gottheit Christi unterscheidbare Menschheit affiziert habe. Das von 
Yohannes I. berufene Konzil von 1681 und das Konzil des Königs Iyasu I. 
von 1699 hielten die gleiche Richtung. Jedesmal promulgierten die Könige 
Beschlüsse, die die Qebatoc verurteilten. Doch scheint sich diese Orientie­
rung nicht durchgehalten zu haben. Kaiserin Mentewwab berief 1763 ein 
Konzil in ihre neue Residenz Qusqam, dessen Verlauf erkennen läßt, wie 
eng die Beziehung der Kaiserin zu Godjam war, der Provinz, in der die 
Qebatoc-Lehre den meisten Rückhalt besaß.

Die Gondarzeit zeigt eindeutig ein Einberufungs- und Promulgations­
recht der Könige. Nach der Restituierung der Königsgewalt benutzte auch 
ein Herrscher wie Yohannes IV. das Instrument der Guba'e im gleichen 
Sinne. Yohannes berief 1878 ein Konzil nach Boru Meda, um seine neue 
Religionspolitik, die Heiden und Muslims einer Zwangsbekehrung unter­
warf, durchzusetzen.

Es kam aber auch zu tumultartigem Zusammentritt eines Guba'e ohne 
königliche Initiative. Unter Iyasu II. (1730—55) fanden sich Priester, Ge­
lehrte, Staatspersonen zu einem Konzil zusammen.

Bei der Durchsetzung der Unabhängigkeit der äthiopischen Kirche vom 
koptischen Patriarchat spielten die Guba'e wiederum eine entscheidende 
Rolle. Versammlungen äthiopischer Kirchengelehrter stellten fest, eine 
nationale Diskriminierug, wie sie im Ausschluß äthiopischer Kandida- 11

11 F. Heyer, a. a. O., 266j B. Weisdier, Cyrill von Alexandrien, Der Dialog „Daß Chri­
stus einer ist", Bonn 1966, 52 ff., 78.

105



ten vom Bischofsamt zu sehen sei, sei orthodoxem Kirchenrecht fremd18. 
Die italienische Besatzungsmacht, die 1936 eine „nationale" Kirchenpolitik 
initiierte, berief im November/Dezember 1937 eine Versammlung von 
Äbten und Kirchengelehrten, die den Anspruch erhob, eine „Synode" zu 
sein, und ließ durch diese eine äthiopische Autokephalie proklamieren19. 
Als Kaiser Haile Selassie I. nach seiner Rückkehr die auf Unabhängigkeit 
zielende Kirchenpolitik intensivierte, dabei aber doch einen Bruch mit 
Kairo vermied, der die äthiopische Kirche in einen unkanonischen Status 
versetzt hätte, nutzte er ein für die Zeit vom 18. bis 26. November 1945 
einberufenes Guba'e als Instrument des Widerstandes gegen die Ordungs- 
vorstellungen der koptischen Kirche, welche Äthiopien keinen national- 
äthiopischen Erzbischof mit Weiherecht für äthiopische Bischöfe zugeste­
hen wollte29.

Wenn man auch nicht von einer bestimmten Zuständigkeit der Guba'e 
reden kann, so ist der Einfluß der lokalen Versammlungen doch nicht 
zu unterschätzen. Als Kaiser Haile Selassie 1963 die vom Lutherischen 
Weltbund gegründete Rundfunkstation Radio voice of the gospel im Fest­
zelt eröffnete, äußerten zahlreiche Guba’e Bedenken gegen eine Überflu­
tung Äthiopiens mit fremdkonfessionellen Rundfunksendungen. Der Pa­
triarch stand mit Rücksicht darauf davon ab, seinen Kaiser zu begleiten.

Im Zuge des heutigen Aufbaus einer systematischen Kirchenverwaltung 
auf vier Verwaltungsebenen finden die traditionellen Guba'e eine neue 
gesetzlich geregelte Zuordnung. Das Ziel, für die Kirche des Reichs eine 
synodale Institution zu schaffen, wurde zum ersten Male in einem Brief 
der äthiopischen Autoritäten vom 28. Juni 1944 angesprochen, der einer 
koptischen Delegation nach Kairo mitgegeben wurde. Hier war die Stif­
tung einer äthiopischen Nationalsynode gefordert, die das Recht haben 
sollte, Bischöfe zu wählen, die von einem äthiopischen Erzbischof zu wei­
hen seien21. Mit dem Beginn autokephaler Existenz 1951, nach koptischer 
Rechtsauffassung in kanonischer Weise erst 1959, war die Erfüllung die­
ser Forderung gegeben. Die Versammlung der Bischöfe war mit dem of­
fiziellen Namen Qeddus Senodos von vornherein aus dem Bereich kano­
nisch ungeregelter Guba'e herausgenommen. Im Compound des Patriarchats 
ist ein monastisch gestalteter Zellenhof angelegt, in dem die anreisenden 
Bischöfe während der Synode residieren.

Auch die Frage der Entsendung äthiopischer Synodaler zur koptischen 
Synode geriet in der Übergangsperiode in die Diskussion. Das äthiopische 
Schreiben vom 28. Juni 1944 forderte äthiopische Beteiligung an den kop­
tischen Patriarchenwahlsynoden. Einem in Kairo residierenden äthiopi­
schen Synodalen solle ein ständiger Sitz in der koptischen Synode zuge­
sprochen, die übrigen, äthiopischen Synodalen sollten wenigstens zu je­
der Sitzung eingeladen werden22. Im Mai 1946 nahmen in der Tat fünf 
äthiopische Mönche, die zum Empfang der Bischofsweihe nach Kairo ge-

18 F. Heyer, a. a. O., 8.
18 Yolande Mara, The churdi of Ethiopia, The national churdi in the making, Asmara

1972, 46.
20 A. a. O., 60.
21 A. a. O., 57.
22 A. a. O., 57.

106



kommen waren, als Synodale an der koptischen Wahlsynode teil, die 
Abuna Yussab als 115. Patriarchen des Stuhles des hl. Markus wählte23.

Doch die koptische Patriarchenwahlordnung von 1957 beschränkte plötz­
lich die Zahl der zur Teilnahme zugelassenen äthiopischen Synodalen. Dar­
aus entstand eine neue Konfliktslage. Eine äthiopische Synode, die am 24. 
November 1957 zusammentrat, beschloß, eine äthiopische Teilnahme an 
der koptischen Wahlsynode zu verweigern, weil die neue Wahlordnung 
bereits zugestandene Rechte der Äthiopier zurückschnitte. Von diesem Zeit­
punkt an spielt sich bei jeder koptischen Patriarchenwahl der gleiche Vor­
gang ab: Einladung von seiten Ägyptens, Ablehnung von seiten Äthiopiens. 
Das Abkommen zwischen beiden Kirchen vom 25. Juli 1959, das mit der 
Zuerkennung einer fast vollständigen Autokephalie den Status der äthio­
pischen Kirche festlegte, hielt die äthiopische und koptische Kirche dodi 
immer noch in so enger Gemeinschaft, daß Artikel 8 eine gemeinsame 
Synode, gebildet aus der Vollzahl der Synodalen beider „Regionalsyno­
den", vorsah, wenn der koptische Patriarch eine Lehrfrage zur Entschei­
dung stellen wollte. Der Fall des Zusammentritts einer solchen gemeinsa­
men koptisch-äthiopischen Synode trat aber nie ein24.

Auch den dem Patriarchat von Addis Abeba nachgeordneten Instanzen 
wurden synodale Gremien zugeordnet. Das Gesetz über die Konstituie­
rung der parish councils vom 25. Oktober 1972 enthält in den Artikeln 13— 
15 Vorschriften, in welcher Weise von der Basis der durch Wahlen kon­
stituierten parish councils der Einzelgemeinden aufgestockte Awraja- und 
Diözesansynoden zu konstituieren seien und schließlich darauf eine „Ge­
neral Assembly of the Church" erwachsen solle.

Im einzelnen bestimmt das Gesetz, daß die Gesamtheit der parish coun­
cils innerhalb der Awraja-Jurisdiktion gemeinsam die Awraja-Synode 
bilden solle, die einmal innerhalb von 6 Monaten am Hauptort des Awraja 
zusammenzutreten habe. Der Diözesanbischof oder ein von ihm bestimm­
ter Vertreter hat dabei als Chairman zu wirken. Der Leiter des Awraja- 
Beta kahnat, sämtliche Vorsteher der Pfarrkirchen und jeweils 1 Prie­
ster und 1 Laie, aus der Zahl der Glieder des parish council und durch 
dieses council gewählt, sind die Mitglieder des Awraja council. Die orga­
nisatorische Vor- und Nacharbeit liegt in der Hand des Awraja-Beta kahnat.

Ganz analog konstituiert sich die Diözesan-Synode. Alle Awraja-Syno- 
den innerhalb der Diözesanjurisdiktion bilden kollektiv dieses Konzil, das 
jährlich einmal am Erzbischofssitz einige Tage vor der Sitzung der General 
Assembly von Addis Abeba zusammenzutreten hat, wenn erforderlich ein 
zweites Mal. Als Synodale zählen der Diözesanbischof, der Leiter seines 
Büros und die Leiter aller Awraja-Beta kahnat, außerdem wenigstens 3 
höchsten 5 Delegierte der Awraja-Synoden, unter denen jeweils wenig­
stens einer ein Gemeindevorsteher, ein Klerusvertreter und ein Laienver­
treter sein muß, die von der Awraja-Synode unter ihren eigenen Gliedern 
dazu gewählt sind. Die Diözesan-Synode bildet einen kontinuierlichen Aus­
schuß aus wenigsten 5 höchstens 7 besonders qualifizierten Mitgliedern 
aus Klerus und Laienschaft, die auf Anforderung des Erzbischofs jederzeit •

•s A. a. O., 61. 
!4 A. a. O., 95.

107



zusammentreten können, um den Hierareben zu beraten und ihn bei der 
Ausübung seines Amtes zu unterstützen.

Die Awraja-Synoden des gesamten äthiopischen Reiches haben kollektiv 
die General Assembly of the Churdi zu konstituieren, die einmal im Jahr, 
wenn erforderlich auf Anforderung des Patriarchen mehrmals, im Patriar­
chat zusammenzutreten hat. Mitglieder der General Assembley sind der 
Patriarch, die Mitglieder des Qeddus Senodos und die Mitglieder der beim 
Patriarchat konstituierten Guba'e (davon weitere Angaben) und der Prä­
sident der Patriarchatsverwaltung und deren Referatsleiter, die Vertreter 
der Development-Commission, die Leiter aller Provinz-Beta kahnat und 
Awraja-Beta kahnat, nicht weniger denn drei, nicht mehr als fünf Dele­
gierte, die von jeder Awraja-Synode zu entsenden sind. Schließlich hat 
der Patriarch das Recht, zehn weitere Mitglieder aus dem Kreis des Kle­
rus, der Kirchengelehrten und der Notablen zu berufen.

Uber die Beschlußkompetenz der Assembly sagt das Gesetz nichts, of­
fensichtlich um die Prärogativen des Qeddus Senodos der Hierarchie nicht 
einzuschränken.

Vorläufig steht dieser großartige Entwurf einer synodalen Ergänzung 
der zunächst nur bürokratisch von der Zentrale in den Griff genommenen 
Gesamtkirche auf dem Papier, Doch überall wird das Gesetzeswerk des 
25. Oktober 1972 studiert und alle verantwortlichen Kirchenleiter sind sich 
seiner Bedeutung bewußt. Jetzt zeigt sich erst eine unterschiedliche Nut­
zung der den Provinzialbischöfen und den Leitern der Awraja-Beta kahnat 
zugesprochenen Vollmacht zur Einberufung ihrer synodalen Gremien. Der 
Leiter des Beta kahnat von Wokro holt seine annähernd 1000 Priester je­
den Monat zusammen. Wenn der von Agame das gleiche versucht, folgt 
nur eine geringe Zahl von Priestern, denn sie erhalten keine Entschädigung 
für Reise- und Aufenthaltskosten. Mamher Belai an der Qirqos-Kirche 
von Gonclar läßt sein parish council jeden Sonntag nach der Liturgie tagen.

Die Tradition, daß ein Guba'e von Kirchengelehrten, die mit ihren Suk­
zessionslisten die Legitimität ihrer Wahrheitsvermittlung nachweisen, das 
Magisterium in der Kirche wahrzunehmen hat, ist dahin eingemündet, daß 
im Patriarchat zur Verfügung des Abuna Tewoflos ein solches Guba'e 
von Kirchengelehrten konstituiert ist, dem dogmatische und kanonische 
Fragen zur Klärung vorgelegt werden. Die Wirkungsweise dieser Insti­
tution ist mit der einer Kammer für kanonische und dogmatische Fragen 
zu vergleichen.

Als 1972 nach dem Tode des Patriarchen Baselyos die Wahl eines neuen 
Patriarchen anstand, wurde durch besonderes Gesetz eine Wahlsynode kon­
stituiert mit festgelegten Quoten auch für die Laien, insbesondere für In­
haber von Staatsämtern25. Das Metatheton, das heißt die Versetzung eines 
bereits geweihten Bisdiofs von einer Diözese zur andern bzw. seine Er­
hebung zum Patriarchen, das in der koptischen Mutterkirche bei deren 
vorletzter Patriarchenwahl so sehr umstritten war, daß eine Vakanz von 
4 Jahren hingenommen werden mußte, bis ein Verbot des Metatheton *

*s Die Patriarchenwahlsynode ist aus 7 Gruppen gebildet: Qeddus Senodos, Kronrut, 
Minislerrat, Senat, Abgeordnetenkammer, Administrativer Board des Patriarchats, Äbte 
und Vorsteher der Provinzialkirdicnverwaltungen und der Klöster von Addis Abeba. Vgl. 
Yolande Mara, a. a. O., 120.

108



durchgesetzt war, wurde für die äthiopische Patriarchenwahl im Gegensatz 
zu Ägypten obligatorisch.

Seit der Errichtung einer nationalen äthiopischen Hierarchie 195120 tritt 
der Qeddus Senodos mindestens einmal im Jahr zusammen. Daß die Ein­
berufung des Senodos zwar öffentlich angezeigt wird, die Thematik der 
Sitzung jedoch und die synodalen Verhandlungen geheimgehalten und da­
mit der Teilnahme des Gesamtleibs der Kirche entzogen werden, findet 
Kritik in der jungen gebildeten Generation. Mißt man diese Kritik an 
der Norm der alten Kirche, so ist ebenso die ideologisch bestimmte moder­
ne Kritik, die in allen Beschlußgremien Öffentlichkeit hersteilen will, ab­
zuweisen als auch die von geheimen Staatsratssitzungen übernommene 
Sekretisierung der Synodalverhandlungen der jetzigen Praxis als abän­
derungsbedürftig zu beurteilen.

s“ Das koptische Patriarchat spricht den äthiopischen Bischofssynoden erst von 1959 an 
volle Kanonizität zu.

109



DIE RECHTSQUELLEN UND DIE RECHTSLAGE DER GRIECHISCH- 
KATHOLISCHEN KIRCHE IN UNGARN IM LICHTE DES

II. VATIKANUMS

JANOS HOLLOS 

Tegläs

Mein Artikel knüpft einerseits an das Milleneum des Christentums in 
Ungarn und andererseits und noch mehr an die vor sechzig Jahren er­
folgte Gründung der Diözese von Hajdudorog.

Anläßlich des ersten internationalen Kongresses der Gesellschaft für das 
Recht der Ostkirchen im Herbst 1971 in Wien konnte ich mit einigen 
Fachleuten über unsere Lage diskutieren. Einer von ihnen vertrat die 
Meinung, daß wir keinen besonderen Ritus bilden. Unwillkürlich stellte 
ich mir daraufhin die Frage, wenn das stimmt, zu welchem Ritus wir dann 
eigentlich gehören. Es wurde eingewandt, daß bei uns die eigenen Rechts­
quellen fehlen. Aber worin liegt die Ursache, daß bei uns ein Mangel an 
gesetzgebenden Körperschaften besteht und darum partikulare Gesetz­
gebung bei uns auf Schwierigkeiten stößt. Durch die Anwesenheit der 
morgenländischen Teilnehmer am Kongreß ergaben sich von selbst wei­
tere Fragen, etwa ob diese Lage der ungarischen griechisch-katholischen 
Kirche keine Minderwertigkeit im Vergleich zur orthodoxen Kirche be­
deutet. Dies könnte die Union kaum fördern und würde auch dem II. Va­
tikanum wenig entsprechen.

Unsere Probleme — wie man auch den Gesprächen anläßlich des Kon­
gresses entnehmen konnte —wurden bisher nur wenig in der Öffentlich­
keit behandelt; zur Lösung kann die ökumenische, nach Osten geöffnete 
Atmosphäre von Wien bedeutend beitragen. Die ungarische griechisch-ka­
tholische Kirche hat ihr Recht zur Selbständigkeit vor sechzig Jahren in 
der Hajdudoroger Diözese erhalten. Dieser Zeitraum ist vielleicht zu kurz, 
um — nach dem Beispiel anderer alter östlicher Riten — von unseren 
eigenen Rechtsquellen sprechen zu können. Das kann ein Grund dafür 
sein, daß in der von der Kodexkommission für die Ostkirchen herausge­
gebenen Fontes-Reihe neueres Rechtsmaterial bezüglich der Lage der un­
garischen Kirche innerhalb des byzantinischen Ritus nicht zu finden ist. 
Einige bemerkenswerte Dokumente des Mittelalters gehören nicht zum 
Thema dieser Abhandlung'.

Diese Tatsache kann uns aber bei näherer Untersuchung zum Verständ­
nis unserer Rechtslage verhelfen und — im Falle negativer Bewertung 1

1 Brief Innozenz III. vom 16. April 120t, in: Codif. Can. Orient, Fonti, Ser, III. 
Bd. II. n. 60; Zwei Briefe Honorius III. mit identischem Text vom 25. Okt. 1216 und 
29, Jan. 1218, Fonti, S. III. Bd. III. n. 1., Brief Gregors IX, vom 14. Nov. 1234, ebenda, 
N. 209., Brief Klemens VI, vom 18. März 1344, FS III. Bd. III. S. 11.

110



— kann sie die zuständigen Autoritäten auf Grund des II. Vatikanums 
zu einer entsprechenden Regelung anspornen.

Das Rechtsmaterial, das unsere Praxis in den vergangenen sechzig Jah­
ren bestimmt hat, ist noch lebendig genug, um die Schwierigkeiten der 
eigenen Gesetzgebung darstellen zu können. Gleichzeitig möchte ich schil­
dern, wie das Problem der ungarischen griechisch-katholischen Kirche zur 
Schaffung einer Harmonie unter den verschiedenen Riten und zur Ver­
wirklichung der ökumenischen Bestrebungen beitragen kann.

Um meine Methode zu vereinfachen, habe ich die Absicht, die sich auf 
uns beziehende Gesetzgebung zuerst historisch zu analysieren, gleichzei­
tig dadurch auch unsere Rechtslage darzustellen und am Ende eine Zu­
sammenstellung der auf Grund des II. Vatikanums zu lösenden Probleme 
zu bringen.

I. Rechlsquellen

1) Das Stiltungsdokument der Hajdudoroger Diözese ist die Bulle des 
heiligen Pius X., vom 8. Juni 1912 „Christi fideles graeci"2.

Die Anordnungen dieses Dokumentes sind von zwei Faktoren beein­
flußt, die auch bis dahin die Situation der griechisch-katholischen Ungarn 
bestimmt haben, erstens: die Mehrheit der lateinischen Katholiken in un­
serem Vaterland und zweitens: unsere Beziehungen zu den östlichen Chri­
sten anderer Nationalitäten.

Das Verhältnis zu den lateinischen Katholiken hat die Bulle keineswegs 
ausdrücklich geordnet, sie hat bloß die bis dahin bestehende Lage über­
nommen. Zur Erklärung dieser Lage müssen wir bis zur Errichtung der 
Munkdcser Diözese zurückgehen. Das Munkdcser Bistum wurde nach der 
Union von Ungvär mit einer Verzögerung von hundertfünfundzwanzig Jah­
ren errichtet. Seine territoriale Kompetenz wurde durch die Bulle vom 
19. September 1771 auf den Bereich des Bistums von Erlau beschränkt, ob­
wohl sich die Kompetenz der Munkdcser Oberhirten schon seit hundert 
Jahren über dreizehn Komitate erstreckt hatte.

Die Stiftungsbulle hat die Pfarreien der Hajdudoroger Diözese aus dem 
Gebiet der bestehenden Diözesen von Munkdcs, Eperjes, Szamosujvdr, 
Nagyvdrad, Fogaras und Esztergom ausgeschieden. Durch diese Entschei­
dung wurde das Territorium der neuen Diözese umschrieben. Die übrigen 
Griechisch-Katholischen in unserem Lande, die außerhalb der ruthenischen 
und rumänischen Bistümer gewohnt haben, hat die Bulle unter der Kom­
petenz der lateinischen Bischöfe gelassen. Obwohl die Hajdudoroger Diö­
zese für die ungarisch sprechenden Griechisch-Katholischen errichtet wur­
de, wurde der Gesichtspunkt der Muttersprache bei der Aussonderung 
der Pfarreien nicht restlos durchgeführt, überflüssige Spannungen wur­
den dadurch hervorgerufen, daß unter den Gläubigen der Hajdudoroger 
Diözese 32.000 fremdsprachige Griechisch-Katholische geblieben sind,

2 Den ganzen Text der Stiftungsbulle zusammen mit dem durchführenden Dekret des 
Wiener Apost. Nuntius siehe: Schematismus Hajdudorogensis ad a. D. 1918, S. 31—42.

111



120.000 Ungarn aber von der Diözese ausgeschlossen waren. Die Anzahl 
der Gläubigen nach der Volkszählung im Jahre 1910 betrug 215.0003.

Die territoriale Begrenzung war keineswegs das einzige Hindernis für 
die griechisch-katholische Kirche Ungarns. Es wurden gegen die liturgische 
Anwendung der ungarischen Sprache von lateinischer und auch von na­
tionaler Seite übertriebene Befürchtungen gehegt; deshalb hat die Stif­
tungsbulle die altgriechische Sprache für die Liturgie verpflichtend vorge­
schrieben. Die ungarische Sprache darf man in der Liturgie niemals an­
wenden, bloß bei außerliturgischen Funktionen entsprechend dem latei­
nischen Ritus. Obwohl zufolge dieser Vorschrift der Anschein der Magya- 
risierung beseitigt wurde, hat der Heilige Stuhl die in der Hauptstadt 
lebenden rumänischen Gläubigen schon im Jahre 1907 von der Kompetenz 
der für ruthenisch deklarierten Budapester griechisch-katholischen Pfarre 
ausgenommen und sie auch weiterhin dem Erzbistum von Gran zugeteilt.

Die Durchführung des rein lateinischen Grundsatzes von der obligato­
rischen Anwendung der altgriechischen Altarsprache ist auf unüberwind­
liche Schwierigkeiten gestoßen. Zum Glück hat der Heilige Stuhl nach 
einem Jahrzehnt die in ungarischer Sprache herausgegebenen liturgischen 
Bücher stillschweigend zur Kenntnis genommen. In diesen Büchern wurde 
bloß die Anaphora der Messe zweisprachig gedruckt. Wenn man aus ir­
gendwelchen Erwägungen die bisher nicht übliche altgriechische liturgische 
Sprache erzwungen hätte, hätte das Los der orthodoxen Kirchengemein­
den auch uns getroffen. Sie sehen jetzt an ihren entvölkerten Gotteshäu­
sern, was „der falschen Achtung vor altertümlichen Traditionen", nämlich 
dem Festhalten an der altgriechischen Altarsprache, zu verdanken ist4.

Noch nach dem Tode unseres ersten Bischofs machte Kardinal Erzbischof 
Seredi den Vorschlag, die Vorschrift der Anwendung der griechischen 
Sprache bei den Priestern durchzusetzen. Das hat aber der eben damals 
designierte neue Bischof, Miklös Dudäs, für unerwünscht gehalten. Diese 
Episode kann auch von einem anderen Gesichtspunkt aus lehrreich sein. 
Die Stiftungsbulle unterwirft nämlich die Hajdudoroger Diözese nicht nur 
der damaligen Kongregation für „Propaganda Fide", sondern unterstellt 
sie gleichzeitig als Suffragan dem lateinischen Erzbistum von Gran, des­
sen Erzbischof die Rechte eines Metropoliten über die jeweiligen Hajdu­
doroger Bischöfe ausüben kann. Obwohl der Bischof von Eperjes im Jah­
re 1937 aus einer gleichen Lage befreit und unmittelbar dem Heiligen 
Stuhl unterstellt wurde, läßt eine solche Anordnung in bezug auf den 
ungarischen Teil dieser Diözese, d. h. im Exarchat von Miskolc und in der 
Hajdudoroger Eparchie, auf sich warten, übrigens auch diese Situation ha­
ben wir von der Munkäcser Diözese übernommen, welche früher wegen 
der Beseitigung des Anspruchs des unierten Bischofs von Galizien Gran 
untergeordnet wurde. Andererseits wollte man uns von der Vormundschaft 
des Erlauer Bischofs befreien. Diese Subordination hat aber eine selbstän­
dige Entwicklung verhindert. Das Beispiel der siebenbürgischen rumäni­
schen Kirchenprovinz hat demonstriert, daß ein selbständiges Rechtschaf- •

•1 Ebenda, S. 42,
1 F. Berki: Magyarosoddsi lendeneiäk a hazai orthodox egyhäzban /' Magyarisicrungs- 

tendenzen in der heimatlichen orthodoxen Kirche / in: Egyhuztörtenet / Kirdiengeschichte / 
Ungarische reformierte Zeitschrift 1, 1958, S. 298.

112



fen nur in dem entsprechenden hierarchischen Rahmen möglich ist. Dieser 
Mangel an echter Selbständigkeit begünstigte ein weitgehendes über­
nehmen der lateinischen Rechtsordnung. Das möchte ich aber aus methodi­
schen Erwägungen erst später ausführlicher erklären.

Aus Taktgefühl gegen die Nationalitäten war die Errichtungsbulle, die 
Rituszugehörigkeit der neuen Diözese betreffend, sehr vorsichtig. Wenn 
man dennoch darauf die Antwort sucht, ob der Heilige Stuhl die Existenz 
eines selbständigen ungarischen byzantinischen Ritus zusammen mit der 
Gründung anerkennt, so geben die damaligen Anordnungen keine ein­
deutige Auskunft.

Es ist zweifellos, daß die besonderen Jurisdiktionen der griechischen 
Eparchien in Ungarn immer mehr eine nationale Farbe angenommen ha­
ben. Doch kann man die Anerkennung des ungarischen Ritus aus der mut­
tersprachlichen Absonderung nicht ableiten. Die Bulle spricht vorsichti­
gerweise über jene, die im griechischen Ritus „die ungarische Sprache" 
anwenden. Den Sinn können wir erst dann erklären, wenn wir das mit 
dem vorigen Abschnitt vergleichen, der von den „alten rumänischen Diö­
zesen" handelt. Zur selben Zeit hütet sich die Stiftungsbulle, die Hajdu- 
doroger Diözese eben wegen ihrer ungarisch sprechenden Gläubigen als 
eine ruthenische Eparchie zu bezeichnen. Falls es in der Gründungsur­
kunde zu einer Anerkennung des ungarischen Ritus gekommen wäre, fän­
de sich darin kein so energischer Protest gegen die liturgische Verwen­
dung der Muttersprache, da dies bei den rumänischen und ruthenischen 
Diözesen selbstverständlich war.

Diese Rechtsunsicherheit bei der Auslegung hat auch später die unga­
rischen Juristen zum Versuch einer Klarstellung der Frage bewegt, wohin 
man die ungarischen Griechisch-Katholischen einreihen könnte: Vielleicht 
zu einem rein griechischen Ritus, was durch die ln der Stiftungsbulle vor­
geschriebene altgriechische Altarsprache begründet werden kann, da dies 
nämlich eine Absonderung von dem ruthenischen Ritus bedeutet; oder 
kann man von einem speziellen ungarischen Ritus sprechen, was durch 
das Faktum der Gründung erhärtet werden kann5?

Der Begriff des Ritus hat, wie bekannt ist, nach der östlichen Gesetz­
gebung nicht nur liturgischen Inhalt, sondern es ist damit auch eine be­
sondere Rechtsordnung verbunden. Von diesem Gesichtspunkt aus lohnt 
es sich, die für uns in der Bulle vorgeschriebene Rechtsordnung ins Auge 
zu fassen. Zu den charakteristischen Merkmalen der griechisch-katholischen 
Diözesen auf dem Gebiet der ehemaligen österreichisch-ungarischen Mo­
narchie gehören die Kathedralkapitel. Diese hat die Errichtungsurkunde 
auch bei uns eingeführt. Sie hat sechs Kapitelstellen an unserem Dom­
kapitel errichtet. Diesem und damit dem Bischofsstuhl und der Kathedral- 
kirche wurden dieselben Ehrenrechte und Vorrechte verliehen, welche 
„die übrigen Kathedral- und Bischofskirchen des gleichen Ritus in Ungarn 
auf Grund der rechtmäßigen Gewohnheit besitzen und genießen". Dieses 
Gesetz bildet ein wichtiges Element unserer Rechtsverfassung. Schon da­
mals war nämlich die Ernennung der Kanoniker bei den rumänischen und

5 G. Papp: Egyhäzmegyci zsinati jogalkotäs Magyarorszägon / Diözesanes synodales 
Reditsdiaifen in Ungarn !, 1945, S. 88.

113



ruthenisdien Domkapiteln in einer Hinsicht abweichend: die Frage nämlich, 
ob auch ein verheirateter Priester Mitglied des Kapitels werden kann. 
Die Bezeichnung „desselben Ritus" wurde nämlich offensichtlich nach den 
staatlichen Verhandlungen in die Bulle eingefügt, weil in dem ungari­
schen bürgerlichen Redit alle östlichen Katholiken als griechisch-katho­
lisch qualifiziert wurden.

Auch die Vorschrift über den Bischofssitz wurde nicht verwirklicht. Haj- 
dudorog ist eine nur schwer erreichbare große Gemeinde, die nicht einmal 
über die notwendigen Einrichtungen zur Errichtung des Bistums und des 
Domkapitels verfügte. Darum übersiedelte Bischof Istvän Miklösy nach 
einem kurzen Aufenthalt in Debrecen auf Wunsch der Mehrheit der Prie­
ster im September 1914 in die Residenzstadt des Komitates Szabolcs in 
ein einstöckiges Haus, das von der dortigen Pfarre gemietet war.

Dieses Gebäude ist bis heute die bischöfliche Residenz. Eben dort neh­
men auch die in Nyiregyhäza wohnenden Kanoniker ihren Platz ein. 1950 
wurde hier das von der Stiftungsbulle geplante Seminar zur Ausbildung 
des diözesanen Klerus errichtet. Bis dahin erhielt unser Klerus in lateini­
schen Seminarien seine Ausbildung, einige Jahre ausgenommen, in denen 
ein Teil unserer Priester in Ungvär studieren konnte. Natürlich hat diese 
Erziehung unseren Klerus geformt. Ihre theologische Bildung war der der 
lateinischen Priester gleichwertig, zugleich aber war sie auch vom latei­
nischen Geist geprägt.

Das heute vor mehr als zwanzig Jahren errichtete eigene Seminar exi­
stiert selbstverständlich unter einfachen Verhältnissen. Die staatlichen Be­
hörden dotieren fünf Stellen für Professoren, alle Lehrer sind auch im 
Pastoraldienst tätig, was sich aber ungünstig auf die vertiefte Ausübung 
einer wissenschaftlichen Tätigkeit auswirkt.

Was den Bischofssitz anlangt, hat der Bischof seine Übersiedlung gleich­
zeitig dem Heiligen Stuhl angezeigt, aber die kanonische Versetzung hat 
auch während der späteren Erledigung des Bischofsstuhls nidit stattge­
funden, obwohl diese Anordnung heute wünsdienswert wäre.

Für die nordöstlichen Gebiete Ungarns wurde eine eigene Apostolische 
Administrator in Miskolc mit Dekret vom 17. Oktober 1925 errichtet. Sie 
besteht aus den in Ungarn verbliebenen Gebieten der Diözese Eperjes 
und Munkäcs. Diese unvollständige Eparchie bekam zum ersten Admini­
strator Titularerzbischof Antal Papp, den früheren Bischof von Munkäcs. 
Er hat sich in Miskolc sein Regierungszentrum mit Exterritorialität ein­
gerichtet. Für das Exarchat wäre diese Stadt bis heute die vorteilhafteste 
Residenz. Sie hat auch einmal zur Diözese Eperjes gehört, jetzt gehört 
sie zur Eparchie Hajdudorog. In der Stiftungsurkunde machte man nach 
der Errichtung des Exarchats keine Veränderung.

Wie bekannt, wurde dem Bischof von Hajdudorog Miklös Dudäs 1946 
auch das Exarchat von Miskolc anvertraut. Es blieb lediglich ein eigenes 
Vikariat in Ozd. Im Exarchat ist statt des Kapitels eine Körperschaft von 
Konsultoren errichtet worden. Das Exarchat hat einen eigenen Gerichts­
stuhl und drei Dekanate. In der Liturgie wurde bei der Konsekration vor­
erst die altslawische Sprache der Mutterkirche verwendet. Heute wird 
auch im Exarchat vollständig ungarisch zelebriert. Bei dem Klerus waren 
spezielle östliche Ehrentitel gebräuchlich. Sie hatten auch geweihte Archi-

114



Presbyter und Archimandriten". Ihr eifriger Klerus hat bis heute den 
Wunsch, eine vollberechtigte Diözese zu bilden.

2) Im weiteren Verlauf meiner Abhandlung möchte ich auf folgende 
Frage eine Antwort geben: Welche wichtigen Gesetze befolgte die grie­
chisch-katholische Kirche in Ungarn seit der Gründung der Hajdudoroger 
Diözese bis zur Einlührung der von Papst Pius XII. herausgegebenen Ge­
setzbücher.

Darauf kann ich kurzweg antworten: Einserseits hat das Zusammen­
leben mit den lateinischen Katholiken die Einführung des CIC in un­
serer Diözese mit sich gebracht und andererseits hat die Trennung von 
der Eparchie von Munkäcs eine Krise in der ehemaligen partikularen 
Rechtspraxis hervorgerufen.

a) Ein außerordentlich kompliziertes Problem war die Einführung und 
Geltung des CIC in unserer Diözese.

Dieses Problem hängt wahrscheinlich auch damit zusammen, daß die 
Kompetenz des Bischofs auf Grund der bisherigen Rechtsquellen nicht aus­
reichend geklärt war. Darum fühlte sich unser erster Bischof ermächtigt, 
einstimmig mit den lateinischen Bischöfen im Jahre 1923 die Erklärung 
zu veröffentlichen, daß vor akatholischen Geistlichen abgeschlossene 
Mischehen ungültig seien, mit der Begründung, daß in unserer Heimat 
'bis zur Einführung des CIC das Eherecht der mit dem Heiligen Stuhl 
unierten östlichen Riten mit dem des lateinischen Ritus identisch war.

Das Zirkular des Hajdudoroger Bischofs* 7 verschweigt nicht die Zwei­
fel der Kanonisten gegenüber diesem Standpunkt. Die Juristen zogen, auf 
Kan. 1 des CIC gestützt, die Schlußfolgerung, daß die Griechisch-Katholi­
schen auch weiterhin die Mischehen nach der Konstitution Provida aus 
1908 beurteilen können. Der CIC verpflichtet also trotz der durch meh­
rere Jahrhunderte hindurch gemeinsamen Praxis keineswegs die Grie­
chisch-Katholischen in Ungarn.

Zur Beseitigung von Zweifeln — setzt das Zirkular des Bischofs fort — 
habe er mit den Bischöfen von Eperjes und Munkäcs gemeinsam am 31. 
Dezember 1917 vom Heiligen Stuhl die Ausdehnung der Geltung des CIC 
auf ihre Diözese erbeten. Aber schon zwei Jahre bevor unser Bischof Kennt­
nis von der römischen Antwort erhalten hatte, die er erst am 21. No­
vember 1925 in Händen hatte, veröffentlichte er seine Deklaration von 
der Ungültigkeit der Mischehen. Dieses römische Reskript hat übrigens 
Kardinal Gasparri als Präsident der Kommission zur Interpretation des 
Codex mit Datum vom 10. März 1918 abgesandt. Demgemäß empfängt der 
Heilige Vater mit Freude und bereitwillig unsere Bitte / libenter et 
propensa voluntate / zur Einführung des neuen Gesetzbuches8. Deshalb 
hat der Bischof seinen Priestern und Gläubigen in einem Zirkular aus 1926 
zur Kenntnis gebracht, daß der CIC ab 19. Mai 1918 in der Hajdudoroger 
Diözese obligatorisch ist, ausgenommen der strengen lateinischen liturgi­
schen und juridischen Normen. / Bischöfliche Anordnung vom 17. Dezem­
ber 1925 /. Die bischöfliche Instruktion Nummer 410 aus 1926 spricht dem-

* A miskolci g. sz. kath. Ap. korm. törtenete / Die Geschichte der griech.-kath. Apost. 
Administr. von Miskolc I, 1940, S. 25—26.

7 Das 1. Zirkular der Diözese von Hajdudorog im Jahre 1926.
“ A. a. O.

115



gemäß von der Sanierung der akatholischen oder nur zivil geschlossenen 
nichtigen Mischehen nach den Erfordernissen des CIC.

Auch der Bischof von Munkäcs hat den CIC am 7. September 1921 
eingeführt”. In dieser Sache war für uns irreführend, daß nach der Erklä­
rung der päpstlichen Kommission vom 9. Dezember 1917 die Provida ihre 
Verpflichtungskraft verloren hat.

Das eherechtliche Werk von A. Coussa enthält den vollständigen Text 
des Briefes von Gasparri, der in unserem Archiv nicht auffindbar ist. Der 
wichtigste Teil lautet: „Cui petitioni Consilium Pontificium CIC authentice 
interpretando per Card, eiusdem Consilii Praesidem et Secretarium iisdem 
Episcopis . . . respondit S. Pontificem „libenter et propensa voluntate 
laudatorum Episcoporum vota accepisse. Ut autem pergit idem respon- 
sum Sanctitas Sua optata vestra convenientius replere possit, opportu- 
num est ut Amplitudines Vestrae antea declarent, quaenam consuetu- 
dines in vestris dioecesibus vigeant circa ieiunium, praesertim vero quae­
nam sint in specie propria iura Graecorum, de quibus in memoratis lit- 
teris Amplitudinum Vestrarum fit mentio'"0.

Coussa zieht daraus seine klaren Folgerungen: Der Heilige Vater hat 
den genannten Bischöfen keine Vollmacht zur Anwendung des CIC in 
den eigenen Diözesen gegeben. Dazu ist die Kommission für die Ausle­
gung des CIC nicht zuständig. Hier handelt es sich nämlich um Gesetz­
gebung im eigentlichen Sinn.

Mit den Folgerungen von Coussa deckt sich die Erklärung der Heiligen 
Kongregation für die Orientalische Kirche vom 8. April 1942, Prot. Nr. 
167/42. Diese gibt eine Antwort auf die Sanationsbitte des bischöflichen 
Vikars, eine 1920 geschlossene Mischehe betreffend. Das Reskript der Kon­
gregation bemerkt in der Einleitung, daß sie zu früheren ähnlichen Bit­
ten nur „ad cautelam" eine Ermächtigung zur Sanierung gegeben hat, 
weil „es viele Zweifel in Anbetracht der Geltung des Hindernisses der 
Klandestinität in der Hajdudoroger Diözese gibt". Danach berichtet das 
Reskript von der Plenarsitzung der Kongregation für die Ostkirche vom 
30. November 1930, wo untersucht wurde, ob das Hindernis der Klan­
destinität in den altungarischen Diözesen, insbesondere in den Eparchien 
von Munkäcs und Eperjes bestehe. Laut Beschluß der Kongregation war 
dieses Hindernis in den Diözesen zumindest zweifelhaft, deswegen exi­
stierte es praktisch nicht. Darum sei für die Vergangenheit die Sanatio 
„ad cautelam" keineswegs notwendig. Diese Schlußfolgerung hat der Hei­
lige Vater Pius XI. in der Audienz vom 14. März 1931 approbiert". *

* A. Coussa: Epitome praeleclionum de iure Eccl. Orient. — vgl. III, n. 17, S. 20.
,0 Ebenda, S. 20 /Coussa / C. De Clercq: Fontes iuridici Eccl. Orient, S. 152, N. 147.
11 Zitiert aus dem Reskript, das sich im Archiv der Hajdudoroger Diözese befindet: 

der wesentliche Teil des italienischen Originaltextes lautet: ,In una Congregazione Ple- 
naria degli E. mi Cardinali componenti questo S. Dicastero, fu esaminato, il 24 novombre 
1930, se detto impedimento di clandestinita esistesse nelle diocest dell' anlico Regno 
Ungherese, e in particolare nelle diocesi di Munkäcs e di Eperjes. La conclusione degli 
E. mi Padri fu die quell’ impedimento in tali diocesi era almeno dubbio, e quindi prati- 
camente non esistente; per cui, per il passato, neppure appariva necessaria la sanazione 
,ad cautelam’, Tale conclusione fu approvata dal Santo Padre Pio XI di v. m., nell 
Udienza del marzo 1931“.

116



Die Stellungnahme der Kongregation verneint indirekt die Geltung des 
CIC bei uns, worauf sich die San'ierungsbitte gründet, gleichzeitig akzep­
tiert sie keineswegs die Übereinstimmung mit dem lateinischen Recht auf 
Grund der alten mehrere Jahrhunderte währenden Praxis vor dem CIC.

Einerseits vielleicht wegen der Eigenart des Reskripts, andererseits aber 
wegen der Schwierigkeiten des Umstürzens der bisherigen Übung, hat 
der Hajdudoroger Bischof den Standpunkt seines Vorgängers nicht ver­
ändert. Deshalb beurteilt die Praxis der Oberhirten bis heute die nach 
dem 19. Mai 1918 in unserem Vaterland geschlossenen Misdiehen als 
ungültig.

Diese Praxis erklärt auch die Tatsache, daß der Heilige Stuhl nicht nur 
1929 die Sanierung zweier nadi dem Codex geschlossener Mischehen 
genehmigte, sondern auch am 10. Januar 1935, also nach der genannten 
römischen Entscheidung, so vorging. Zur Motivierung der letzten Ent­
scheidung hat der Bischof von Hajdudorog bei der Orientalenkongrega­
tion vorgebracht, daß es ein Anstoß für die lateinischen Gläubigen wäre, 
wenn die Mischehen der Griechisch- Katholischen in unserer Diözese nach 
den alten Gesetzen / Tametsi, Instructio Lambruschiana, Provida / beur­
teilt werden würden und auch wegen der alten Rechtsidentität im Jahre 
1925 „ad introductionem partialem Codiere processi et litteris circularibus 
praescripsi usum Codicis quoaid leges matrimoniales administratives et 
iudiciales"12. Der Bischof von Hajdudorog hat also die stillschweigende Zu­
stimmung Roms zur Anwendung des CIC vorausgesetzt13.

Die Anwendung des lateinischen Codex bringt auch gewisse Probleme 
im Strafrecht mit sich, denn er übertrifft weit den Kreis jener Kanones, 
die durch die in den A. A. S. veröffentlichte Erklärung des Heiligen Offi­
zium vom 21. Juli 1934 auf die Ostkirchen ausgedehnt wurden1'1.

Die Resolution der Konzilskongregation vom 31. Juli 1934 bezüglich 
der Ernennung der ersten Kapitel-Dignitäten hat der Primas von Gran 
natürlich auch dem Hajdudoroger Bischof mitgeteilt, und sie wurde auch 
bei uns angewandt. Die Vorschrift Papst Paul VI. im Motu proprio „Eccle- 
siae Sanctae", Nr. 18, § 1, nach der sich der Heilige Stuhl die Ernennung 
auf nicht-konsistoriale Benefizien nicht reserviert hat, wurde in unserer 
Diözese bezüglich der ersten Kapiteldignitäten nicht zur Geltung gebracht. 
All das kann die durch die Befolgung des lateinischen Rechts bedingte 
Rechtsunsicherheit illustrieren.

über andere päpstliche Maßnahmen können wir bis zu „Crebrae alla- 
tae" nicht sprechen, wenn man die Dispositionen der Kirchenführung an­
läßlich der Grenzänderungen im Zuge des zweiten Weltkrieges außer 
acht läßt.

b) Deswegen kann uns die Frage interessieren, wie sich die partikulare 
Rechtspraxis nach der Gründung der Eparchie entwickelte.

Hier müssen wir vorerst darauf eine Antwort suchen, was wir von 
dem Munkäscer Gewohnheitsrecht übernommen haben. Dazu ist die Kennt­
nis der Munkäscer Tradition erforderlich. * 11

I! Zitiert nach dem Original im Archiv der Diözese von Hajdudorog.
11 Siehe die Anmerkungen des bischöflichen Reskripts, N. 1230/27, im Original des 

Archivs.
H AAS 26, S. 550.

117



Im allgemeinen kann bemerkt werden, daß in Podkarpatien die alt­
slawischen Tradition aus Kiew rein bewahrt blieb. Sie war bis in die Zei­
ten der Königin Maria Theresia direkt übernommen worden.

Andererseits ist die partikulare Rechtssetzung der Synoden Zamosc und 
Lemberg15 in das Territorium der Diözese von Munkäcs nicht eingedrun­
gen"5. Ein Brief des ehemaligen Bischofs von Munkäcs, Georgs Bizdnczy, 
legt klar, daß diese Abgrenzung in der Epoche vor der Errichtung der 
Diözese Munkäcs beabsichtigt war: „Es war notwendig, eine Synode zu 
halten, besonders zum Vorteil des ungarischen Klerus, alias vasalli esse- 
mus epporum Poloniae'"7.

Zur Charakterisierung der Munkdcser Traditionen, welche zum Teil 
auf synodaler Gesetzgebung beruhen, ist folgendes zu sagen:

1. Aus dem Kiewer orthodoxen Kirchenrecht wurde die Ehescheidungs­
praxis und die Praxis des Heiratens des Klerus nach der Ordination 
beseitigt. Diese Probleme meldeten sich später nicht mehr an.

2. Diözesansyoden waren üblich. Die Union von Ungvdr beanspruchte 
auch die Wahl des Bischofs für den Klerus18. Diese kollegiale Kirchen­
regierung wurde erst später durch Erlässe des Bischofs abgelöst.

3. Einige Vorschriften des Konzils von Trient — ohne dem Dekret 
Tametsi — wurden übernommen, so die obligatorische Teilnahme an den 
sonntäglichen und feiertäglichen Messen. Dies wurde mit den slawischen 
Gebräuchen, jährlich viermals, und zwar in den vier Fastenzeiten zu 
beichten, und der Verehrung der häuslichen Ikonen harmonisiert,(l.

4. Im 19. Jahrhundert kann man eine gewisse Abkehr von den Kiewer 
Gewohnheiten wahrnehmen: etwa das Weglassen einiger Festtage der 
russischen Heiligen; die Einführung der Verehrung des Heiligen Stephans 
als Nationalfest.

5. Zur Zeit Maria Theresias wurde zur Anwendung des griechischen 
Euchologion übergegangen und 20 Jahre nach der Errichtung der Mun­
kdcser Diözese erschien die erste ungarische Liturgie-Übersetzung.

Diese Übersetzung wurde zur Grundlage für die halboffizielle Liturgie­
übersetzung genommen, welche durch eine Kommission unter der Leitung 
des ersten Hajdudoroger Außenvikars, Jänos Danilovics, im Jahre 1882 
verfaßt wurde. In dieser Übersetzung kann man die Eigentümlichkeiten 
der Munkdcser Praxis erkennen; sie war die Grundlage des von einer 
Liturgie-Kommission im Jahre 1920 herausgegebenen Liturgikons, das 
auch heute verwendet wird. Später, 1927, erschien das Euchologion-Ri- 
tuale, von dem im Jahre 1964 eine erweiterte Ausgabe herauskam.

Die Ritual-Instruktion aus dem Jahre 1955 weicht davon einigermaßen 
ab und enthält eine bischöfliche Anordnung über die einheitliche Absol­
vierung der Heiligen Messe und über die Austeilung der Sakramente und 
Sakramentalien. Darin wird der Gesang der flehenden Ektenie vor dem 
Vater Unser und der kleinen Ektenie nach der Kommunion vorgeschrie-

15 „Heute ukrainischer Ritus", siehe: S. Congr. p. 1. Chiesa Orient.: Oriente Cattoiico, 
S. VII. u. 323.

,e Siehe: A. M. Ammann: Abriß der ostslavischon Kirdiengesdiichte, S. 658.
11 A. Hodinka: A munkäcsi gör. szert. Püsp. okmänytdra / Die Urkundensammlung des 

griech.-kath-Bistums von Munkics /, I. N. 384, S. 510.
18 Siehe: M. Lacko: Unio Uzhorodensis, Roma, 1965, S. 105.
18 Siehe: Verordnungen der Synode von SzalmAr vom 1. Mai 1690, Hodinka, a. a, O., N. 242'

118



ben20. All das kann man noch mit einem Bericht der 1929 errichteten Co­
dex-Kommission der Hajdudoroger Diözese ergänzen, der uns auch über 
andere Gebräuche der neuen Eparchie informiert2’.

Diese Gewohnheiten widerspiegeln die zur Zeit der Errichtung der 
Diözese geltende Praxis, die an den Werktagen sechsundzwanzig Feste 
obligatorisch vorgeschrieben hat. In bezug auf die Fastenordnung kann 
man zwischen der alten Strenge und den neueren Milderungen eine ge­
wisse Schwankung spüren. Für Eheschließungen sind auch alle periodi­
schen Fastenzeiten verbotene Zeiten.

Bezüglich der Sakramentendisziplin kann man erwähnen, daß der Be­
richt der Kommission nur von der Verpflichtung zur Osterbeichte spricht, 
die getrennte Firmung der noch nicht zweijährigen Kinder ist erlaubt.

Die Eheschließung bei Priestern vor der Weihe ist üblich. Bezüglich des 
kanonischen Stundengebets des Klerus und der Kanoniker kann man nur 
Empfehlungen finden. Die Vorschriften über die öffentlichen Gottesdien­
ste beziehen sich auf die herkömmlichen Festtage, obwohl die vollstän­
dige Absolvierung mangels gebildeter Kantoren schon auf Schwierigkei­
ten stößt, andererseits sind diese Offizien der größeren Feste außeror­
dentlich weitläufig. Die Ehrentitel für verdienstvolle Mitglieder des Kle­
rus sind den lateinischen Herrentiteln ähnlich, ln der Berichterstattung 
wird nichts über das Konsistorium, das zur Zeit der Gründung der Diözese 
noch bekannt war, erwähnt, unter dessen Assessoren man neben den Ka­
nonikern auf Grund bischöflicher Ernennung auch die Pfarrer der größe­
ren Gemeinden und Städte finden kann, zusammen vierundzwanzig."

Neue und von den liturgischen Gebräuchen abweichende Andachten 
führte der Basilianerorden aus der Galizischen Praxis ein, und zwar An­
dachten des Herzen Jesu und des Allerheiligsten sowie Rosenkranzge­
bete. Der Einfluß Galiziens machte sich durch die Basilianer auch in der 
Spiritualität und in der Art der Realisierung der Union geltend22.

3) Die Einführung der Gesetzbücher Papst Pius XII., des Ehe- und Pro­
zeßrechtes, dann des Ordens- und Vermögensrechtes und endlich auch des 
Personenrechtes hat begreiflicherweise nach dem Vorigen keine beson­
deren Änderungen gebracht..

über einige dazugehörende Gesetzesmodifikationen aber können wir 
sprechen, da diese noch gewisse Probleme enthalten.

Durch den neuen eherechtlichen Kodex und dessen authentische Inter­
pretation wurden nämlich für Eheschließungen von Katholiken mit ver­
schiedenem Ritus Änderungen eingeführt. Der Kanon 88, § 3 des Motu 
proprio „Crebrae allatae" verordnet, daß eine Ehe von Personen mit 
verschiedenem Ritus nach dem Ritus des Mannes und vor dessen Pfarrer 
geschlossen werden soll. Diese Regel weicht von der partikularen unga­
rischen Praxis ab, welche in diesem Fall die Segnung nach dem Ritus und 
vor dem Pfarrer der Braut vorsah23. * 83

Gör. Kal. egyhäzi Szerl. Utasitäs, Griech.-kath. kirchlich-liturgisches Direktorium, 1955, 
S. 15—40.

11 Publiziert nach Originalsdiriften des Archivs.
I. Timkö: Keleti kereszlenyseg, keleti egyhäzak / östliche Christlichkeit, Ostkir­

chen /, Budapest, 1971, S. 313.
83 Ein königl. Ultimatum vom 4. Okt. 1814 und die Instruktion des Episkopats vom 

26, April 1918,

119



Dieser ungarische Brauch wurde auch nach dem Inkrafttreten des „Cre- 
brae allatae" bei uns fortgesetzt auf Grund des Kan. 1097, § 2, bis die 
Entscheidung der Kodexkommission vom 3. Mai 1953 feststellte, daß das 
partikulare lateinische Recht durch das neue östliche Gesetz aufgehoben 
sei24. Herman bemerkt in dieser Beziehung in seinem Kommentar, es brin­
ge die Einheitlichkeit des östlichen Rechts in Gefahr, wenn man sich zur 
Aufrechterhaltung der alten ungarischen Praxis unbegründet auf den Ka­
non 5 des CIC beruft25.

Lateinische Rechtsgelehrte meinten aber auch weiterhin mit Berufung 
auf Kan. 88 § 3 des „Crebrae allatae", bei uns wie auch in morgenländischen 
Gegenden sei es möglich, die Trauung mit Zustimmung des Bräutigams 
nach dem Ritus der Braut vorzunehmen. Um den Frieden zwischen den 
Riten zu bewahren, wünschte der Bischof von ITajdudorog klarzustellen, 
ob unser Vaterland eine östliche Gegend sei, wo die Anwendung des 
Kanons zulässig ist. Nachdem der Kanon 303, § 1, lit. 2 „Postquam Apost. 
Litteris" den Begriff des östlichen Gebiets auf die uralten patriarchalen 
Territorien begrenzt, hat die Antwort der Ostkirchenkongregation vom 8. 
Februar 195426 Ungarn und namentlich die Hajdudoroger Diözese nicht als 
eine regio orientalis qualifiziert. Dementsprechend kann der Bräutigam 
der Eheschließung nach dem Ritus der Braut nicht zustimmen.

Nach Ansicht einiger einflußreicher Juristen gab es noch eine andere 
Möglichkeit, mit dieser Schwierigkeit fertig zu werden, und zwar indem 
der Pfarrer des Bräutigams dem Pfarrer der Braut einen Entlassungsschein 
gibt. Diese Lösung verstieße aber gegen die allgemeine Bestimmung über 
den Ritus bei der Eheschließung, von der der Ortsoberhirte nur in beson­
deren Fällen des Kanon 81 CIC dispensieren kann27. (Erklärung der Ost­
kirchenkongregation vom 15. Juni 1954). Diese Dispensmöglichkeit hatten 
die ungarischen Ortsoberhirten in besonderen Fällen benutzt. Das Reskript 
brachte eine Lösung für dringende Fälle: Wenn der Pfarrer des Bräuti­
gams verhindert ist, kann er einen anderen Priester, der den Ritus des 
Bräutigams hat, delegieren. Wenn es keine solche Möglichkeit gibt, so 
kann man auch einem Priester eines anderen Ritus die Assistenzgewalt 
übertragen. Ich meine, diese letzte Aussage geht davon aus, daß dieser 
Priester eines anderen Ritus keineswegs den gleichen Ritus wie der Pfar­
rer der Braut hat, obwohl diese Möglichkeit nicht ausgeschlossen ist. Allen­
falls ist eine derartige Assistenz nach Kanon 86, § 1, lit. 2 des Motu pro­
prio „Crebrae allatae" gültig, wenn auch unerlaubt2'.

Die genauere Regelung der Ritus-Fragen ist für uns wegen der star­
ken Vermischung der Angehörigen verschiedener Riten ein begreifliches 
Anliegen, Das neue Personenrecht hat zwar den Ritus der Kinder im Falle 
des Ritus-Wechsels der Eltern geregelt (Kan. 10), in anderen Fällen jedoch 
überschritt es die Bestimmungen des CIC (Kan. 98, § 1) nicht. Wir haben 
also keine klaren Vorschriften über den Ritus der Kinder von Eltern ver-

AAS 45, S. 313.
15 Monitor Hcclesiasticus, 1955, Il„ S. 334—337.

Zum Bisdiof von Hajdudorog, N. 127/49.
-7 Dieses Reskript war eine Antwort auf die Frage des Verfassers. — Die offizielle 

Antwort trägt die vorige Nummer: Prot. N. 127/49.
23 Siehe: A. Coussa, a. a. O., n. 168, S. 198.

120



schiedener Riten im Falle einer bloßen Zivilehe oder wenn sie außer­
ehelich geboren sind und eine legitime väterliche Anerkennung erfolgt ist.

Eine gemischte Juristenkommission der Diözesen Erlau, Hajdudorog 
und Miskolc verhandelte zwar zu Anfang des vorigen Jahrzehnts auch 
diese Frage und damit audi andere Probleme bezüglich der beiden Riten, 
aber die entsprechende Vorschrift zum einheitlichen Vorgehen ist von 
seiten der zuständigen Obrigkeiten bisher nicht erfolgt.

Kanon 406 des Motu proprio „Cleri Sanctitati” fordert eine fünfjährige 
Meldung von lateinischen Bischöfen in Anbetracht der Lage und Bedürf­
nisse der in ihrem Territorium wohnenden orientalischen Gläubigen. Eine 
Lösung dieser ihrer Probleme kann man auf diese Weise kaum erwarten, 
sondern nur durch loyale Zusammenarbeit der Oberhirten und Priester 
der beiden Riten. Wenn man das Bestehen dieser Gläubigen nicht mit wirk­
samen Vorschriften unterstützt, ist die Einschmelzung in den lateinischen 
Ritus kaum zu verhindern. Dies kann derzeit nur eine entsprechende Seel­
sorge abwenden.

Eine Aufzählung der uns betreffenden Verfügungen aus der vorkon- 
ziliaren Periode kann man nicht abschließen, ohne das Staatsgesetz Nr. 22 
aus 1957 betreffend die Kirchenämter zu erwähnen, welches davon spricht, 
daß „es notwendig ist, bei den kirchlichen Ernennungen . . . die staat­
lichen Interessen sicherzustellen". Deswegen ist die Verleihung wichtiger 
Kirchenämter an die vorhergehende staatliche Genehmigung gebunden2”. 
Diese Anordnung bezieht sich auf die lateinischen und griechischen Ka­
tholiken ebenso wie auf alle anderen anerkannten Konfessionen. Die wäh­
rend des zweiten Vatikanums begonnenen Verhandlungen zwischen dem 
Vatikan und dem ungarischen Staat und das sich daraus ergebende Über­
einkommen berücksichtigt die genannten staatlichen Vorschriften, die der 
Erkenntnis entstammen, daß der priesterliche Dienst angesichts seiner Be­
deutung für das öffentliche Leben auch für das sozialistische Ungarn 
von Wichtigkeit sei. Der sich entfaltende Dialog zwischen den beiden 
höchsten Gewalten und das zweite Vatikanum haben das Verhältnis zwi­
schen Staat und Kirche in eine erfreuliche Richtung gelenkt.

Dies leitet uns zum zweiten Vatikanum über.
4) Es war der erste Fall seit Bestehen unserer Diözese, daß ihr Bischof 

an einem allgemeinen Konzil teilnehmen konnte. Dazu kommt, daß Bi­
schof Miklös Dudas eine von ihm vollständig ungarisch zelebrierte byzan­
tinische Liturgie am 19. November 1965 in der Basilika des Heiligen Petrus 
in Gegenwart der Konzilsväter feiern konnte. Dies bedeutet auch die An­
erkennung der ungarischen Altarsprache. Der Ritus der Liturgie entsprach 
den bei uns ausgebildeten Gebräuchen30.

Auf Grund einer Dispens vom Heiligen Stuhl wurden im Jahre 1966 
die Verpflichtungen zur Einhaltung der Feier- und Festtage reduziert. Die 
Einschränkung hat sich auf zwölf Fest- und zwei strenge Fasttage bezo-

Die Anordnung des Präsidialrats bringt: Bank: Känoni Jog / Kanonisches Recht / 
I. Budapest, 1960, S. 604—606, Anm. 73.

J° Die in dieser Angelegenheit erlassene Vorschrift spricht vom byzantinischen un­
garischen Ritus.

121



gen, aber weiterhin bleiben acht werktägige Festtage obligatorisch, die 
bei den lateinischen Gläubigen nur empfohlen sind,

Das Dekret „Paenitemini" hat auch in unserer Diözese auf Grund einer 
bischöflichen Vorschrift weitere Milderungen gebracht. Immer noch blieb 
die Fastendisziplin spürbar strenger als die der lateinischen Gläubigen, 
da man sich bei uns auch heute noch außer an allen Freitagen auch am 
Mittwoch in der vierzigtägigen Fastenzeit vom Essen von Fleisch enthal­
ten soll. Als Neuerung kam für uns die Einführung eines strengen Fa­
stens am ersten Tag des Quadragesima hinzu, das bei uns nur bei den 
Ordensleuten üblich war.

In Durchführung des Motu proprio „Ecclesiae Sanctae“ wurde auch in 
unserer Diözese der Priesterrat eingerichtet, sich jährlich ein- oder 
zweimal versammelt und hauptsächlich bei materiellen Problemen bera­
tend wirkt.

In Realisierung des Dekrets über die Ostkirchen hat der Heilige Vater 
am 6. August 1968 zunächst auf drei Jahre ad experimentum, wenn auf 
keiner Seite Schwierigkeiten entstehen, auch definitiv die Jurisdiktion des 
Bischofs von Hajdudorog auf alle byzantinischen Gläubigen im Territorium 
des ungarischen Staates ausgedehnt. Diese Anordnung trat am 12. Jänner 
1969 in Geltung, und unser Ordinariat hat um ihre Verlängerung gebe­
ten. Der ungarische Episkopat hat den Klerus und die Gläubigen von die­
sem Erlaß in einem gemeinsamen Pastoralbrief informiert. Die ordentliche 
Seelsorge für die griechisch-katholischen Gläubigen ist derzeit auf die 
Gebiete von Groß-Budapest und Pecs beschränkt, andere Gebiete werden 
nur gelegentlich betreut. Für diese Diaspora-Gläubigen wurde ein eigener 
Bischofsvikar ernannt, der auch Matrikel für diese Gläubigen führt. (Motu 
proprio „Cleri Sanct." Kan. 511, §§ 3—4).

An der Ausdehnung der Jurisdiktion hatte das Exarchat von Miskolc 
keinen Anteil. Der katholische Episkopat und die staatlichen Behörden 
können noch so wohlwollend diese Frage behandeln, die Sicherstellung 
einer systematischeren Seelsorge zieht einstweilen doch viele persönliche 
Probleme nach sich. Noch ist es nicht zur Gründung von Pfarreien gekom­
men, obwohl große Gruppen unserer Gläubigen in zahlreichen industriel­
len Zentren leben. Die Ungarn außerhalb der alten Diözesangrenzen bil­
den unser Missionsgebiet mit personaler Jurisdiktion. Die Versorgung der 
griechisch-katholischen Gläubigen ist nur unter Inanspruchnahme der latei­
nischen Kirchen möglich.

II. Unsere Rechtslage im Lichte des Zweiten Vatikanischen Konzils

Die griechisch-katholische Kirche Ungarns bildet heute auf Grund der Zahl 
ihrer Gläubigen die bedeutendste unierte Gemeinschaft Osteuropas. Ihre 
Rechtslage verdient deshalb, aber auch im Vergleich mit den übrigen 
katholischen Ostkirchen, erhöhte Aufmerksamkeit. Auf Grund des De­
krets für die Ostkirchen des II. Vatikanischen Konzils möchte ich einige 
uns betreffende Probleme beleuchten, deren Lösung unsere günstige Ent­
wicklung fördern könnte.

122



1) Art. 2 des Dekretes für die Ostkirchen bezeichnet als fundamentales 
Ziel der Teilkirchen, einerseits die Überlieferung des Ritus unverletzt zu 
erhalten, andererseits sollen sie ihren Lebensstil den verschiedenen zeit­
lichen und örtlichen Bedürfnissen anpassen. Die harmonische Lösung die­
ser ostkirchlichen Erneuerung bildet eine unserer Sorgen. Es wäre unge­
nügend, in der Tradition weiter zu leben und die entsprechende Anpassung 
an die veränderte Zeit zu vernachlässigen.

Unsere Priester suchen nach einer Verlebendigung der Tradition in den 
liturgischen Formen. Darum bildet die liturgische Reform in den Bezirks­
versammlungen unseres Klerus den Gegenstand eingehender Debatten. 
Die liturgische Kommission der beiden Diözesen hat dem Klerus mehrere 
Entwürfe zukommen lassen. Das jüngste Projekt nimmt die von Patriarch 
Maximos V. für die katholischen Melkiten am 14. Februar 1970 angeord­
nete liturgische Reform als Grundlage, die die Modernisierung der Litur­
gie so verwirklicht hat, daß deren grundsätzliche Struktur und die Voll­
ständigkeit im wesentlichen erhalten bleibt31.

Diese Reform hat eine orthodoxe Zeitschrift, die das Leben der Unierten 
lebhaft beobachtet, so bewertet, daß damit die erneuerte Liturgie im Ver­
gleich zum Ursprünglichen ärmer und fahler geworden ist. Sie stellt auch 
die Frage, inwieferne sich die reformierte Liturgie der lateinischen Messe 
annäherte, und merkt an, daß nach den verschiedenen liturgischen Refor­
men der Begriff des Ritus langsam vergessen wird32.

Von seiten des diözesanen Klerus bekam der zur Besprechung versandte 
Entwurf keine einstimmige Billigung. Durch die Reform der Melkiten wür­
den auch solche Elemente in unsere Liturgie hineingetragen, die von der 
hiesigen seit langem bewahrten, speziellen ungarischen Praxis abweichen. 
Diese Praxis ist heute schon nicht in allem dem podkarpatischen „Ordo 
celebrationis" entsprechend33. Der Klerus wünscht die Entwicklungsmög­
lichkeit und Berechtigung dieser besonderen ungarischen Praxis zu be­
wahren, was bei anderen Riten von niemandem bezweifelt wird. Hoffent­
lich wird die Anerkennung des Rechts unseres Bischofs zur Liturgie-Re­
form von seiten des Heiligen Stuhls auch den Weg zur Legitimation der 
ungarischen Überlieferungen bahnen. Unsere Priester aber erwarten von 
der Liturgiereform, daß man die hiesigen pastoralen Bedürfnisse, die not­
wendige Zeit zur Predigt, größere Mannigfaltigkeit sowie die aktivere 
Teilnahme der Gläubigen, berücksichtige. Von einer modernen Liturgie 
können wir nur dann reden, wenn sie nicht bloß eine Minderheit der 
Gläubigen betrifft, wie es bei den Orthodoxen ist, sie soll auch den Er­
wartungen der größeren Menge unserer Gläubigen entsprechen.

Es würde zur Hochschätzung der ganzen festtägigen Liturgie führen, 
wenn auch bei uns die Anordnung des Konzils anerkannt wäre. Danach 
kann jemand den Sonn- und Feiertag heiligen, wenn er von der Vesper 
des Vortages an bis zum Ende des Festes an einem liturgischen Gottes­
dienst teilgenommen hat. Diese Tradition war noch in den ersten Jahr-

11 Zweites Zirkular der Diözese von Hajdudorog, 1971.
32 Östliche Chronik. Sept.-Okt. 1971. S. 4.
“ Siehe: Oriente Catt., S. 74.

123



zehnten des Jahrhunderts bei den Gläubigen in der Diaspora lebendig, 
die sich mangels einer Messe unter der Leitung des Kantors zum festtä­
gigen Morgen- und Mittag-Gottesdienst versammelten, um damit auch 
ihren Ritus zu pflegen.

2) Die Liturgie spielt für jeden Ritus eine zentrale Rolle, unser Orienta- 
lisch-Sein darf aber mit der Beibehaltung der Liturgie nicht erschöpft sein31. 
Die Erneuerung der griechisch-katholischen Kirche Ungarns erfordert eine 
umfassende Konzeption, diese aber setzt auch die richtige Interpretation 
des Ritus und der Union voraus.

Wenn man die lebendige Wirklichkeit einem versteinerten und stati­
schen Ritus-Begriff nicht anpassen will, sondern die einzelnen Teilkirchen 
als örtliche und geschichtliche Verwirklichungen der universellen Kirche 
versteht34 35, womit nicht nur die Völker der Kirche eigen werden, sondern 
auch die Kirche den einzelnen Völkern eigen wird36, dann kann man sich 
davor nicht fürchten, von einem ungarischen byzantinischen Ritus spre­
chen zu wollen.

Praktisch erfordert das die Annahme der Besonderheiten unserer Lage. 
Die Umstände der Griechisch-Katholischen in Ungarn unterscheiden sich 
von denen der Unierten im Nahen-Osten. Für sie stimmt die Feststellung 
des Metropoliten Chrysostomos von Myra: „Sie leben in verschwindender 
Minderheit unter den Orthodoxen"37. In unserer Heimat dagegen ist die 
Zahl der Unierten zehnmal so groß wie die der Orthodoxen. Wir sind 
nicht von ihnen ausgeschieden, obwohl wir bis heute abgesondert von 
ihnen leben.

Es ist eine gewisse vererbte Rivalität entstanden, obwohl die Ortho­
doxie bis in die letzte Zeit mit den heimatlichen Nationalitäten verbun­
den war. Heute aber kann man von einer ungarisch-orthodoxen Kirche 
sprechen. Aber trotzdem kann die Lebensform der der Zahl nach kleinen 
orthodoxen Kirche kein Rezept für die Lösung bilden, nur deshalb, weil 
sie von Latinismen frei ist.

Durch die Aufnahme eines gemeinsamen brüderlichen Dialogs kann der 
rechte Weg gefunden werden. Es fehlt auch nicht der gute Wille bei den 
ungarischen Orthodoxen. Art. 9 des Dekretes für die Ostkirchen scheint 
uns in dieser Beziehung ein Wegweiser zu sein, da hier die Richtlinien 
für eine zeitgemäße Wiederherstellung der im ersten Jahrtausend ver­
wirklichten Einheit zwischen Ost und West aufgezeigt sind. Diese Richt­
linien decken sich mit dem letzten Teil der Artikelserie von Feriz Berki, 
wo man unter anderem folgendes lesen kann:

Aus der höchst differenzierten Lage der christlichen Ökumene der Ge­
genwart kann man nicht zu einer ökumenischen christlichen Einheit kom­
men. Man muß den Begriff eines historischen ökumenismus schaffen, der 
die ökumenisch-christliche Einheit in der geschichtlichen Vergangenheit

34 Siehe: Dstl. Chronik, Sepl.-Okl. 1968, S. 3.
33 Konstitution über die Kirche, II. Vaticanum, N. 23.
M E. Zoghby: Einheit und Mannigtaltigkeit der Kirche, in: G. Barauna, De Ecclesia, 

I. S. 459.
37 Zitiert: Dstl. Chronik, Sepl.-Okt. 1971, S. 4.

124



sucht38. Das Suchen nach der gemeinsamen Basis bringt auch für die Or­
thodoxie Konsequenzen mit sich; die im Westen nach dem allgemeinen 
Konzil akzeptierten Dogmen wird sie „a priori" nicht als häretische Leh­
ren beurteilen können. Andere Verschiedenheiten, welche zwischen Litur­
gie, kanonischem Recht, Glaubenspraxis sowie Gebräuchen der beiden Kir­
chen zu finden sind, können in sich selbst keinen wahren Grund zur wei­
teren Aufrechterhaltung der Glaubensspaltung bilden."

Dieser Weg besteht aber nicht in der Aufhebung der gegenwärtigen 
Union, sondern in der Verwirklichung der vollständigen Einheit, die für 
uns keineswegs die Trennung von Rom bringen wird, sondern die voll­
kommene Kommunion mit den orientalischen Brüdern hersteilen soll.

Das schließt keineswegs aus, daß man in Rom und auch im Osten mit 
dem Problem eines neuartigen östlichen Katholizismus rechnen soll, und 
zwar von jenen orientalischen Gläubigen, die unter Lateinern leben. Man 
verspürt audi in Rom das Problem der ostkirchlichen Gläubigen in den 
westlichen Ländern39, und auch die Orthodoxie beansprucht die harmoni­
sche Synthese mit der dort gefundenen Kultur10. Es hat sich auf dem II. Va­
tikanischen Konzil erwiesen, daß in der östlichen Spiritualität, Theologie 
und Kirchenlehre viele anziehende und lebensfähige Elemente vorhanden 
sind, welche die lateinische Variation des Katholischen ergänzen könn­
ten.Die Erhaltung des östlichen Erbes kann die Bewertung der Unierten 
fördern, also in dieser Richtung müssen wir zusammen mit den anderen 
Ostkatholiken weitergehen"41.

Um dieser speziellen katholisch-ostkirchlichen Berufung Genüge zu lei­
sten, ist es notwendig, daß unsere Theologiestudenten die orientalische 
Theologie und Spiritualität besser kennenlernen können. Unser Klerus 
aber — der meistens im lateinischen Geiste erzogen wurde — soll auf sei­
nen üblichen Zusammenkünften an weiterbildenden Konferenzen ebenfalls 
Zugang zu den geistlichen Schätzen des Ostens finden. Diese Erneuerung 
setzt natürlich auch den Dialog unter dem Klerus über diese Fragen vor­
aus. Dazu soll auch ein kluger interrilueller Dialog kommen, auf den sich 
der lateinische Klerus besser vorbereiten sollte. Ohne das kann man von 
lateinischer Seite ein besseres Verständnis für die Ostkirchen kaum er­
hoffen.

3) Die Bewahrung und Verstärkung unseres Orientalischse'ins verbindet 
sich auch mit den Fragen der Kirchenorganisation. Der feierlichen Erklä­
rung des Konzils nach haben wir auch das Recht und die Pflicht, entspre­
chend unserer eigenen Rechtsordnung zu leben. (Art. 5 des Dekretes für 
die Ostkirchen). Die überlieferte Form der Verfassung der Ostkirchen bil­
det das Patriarchat.

All das scheint bei uns Hoffnung auf eine ferne Zukunft zu sein. Das 
aber schließt keineswegs aus, daß durch Kompetenzerweiterungen die 
ersten möglichen und notwendigen Schritte in dieser Richtung gemacht 
werden. * 11

“ A. a. O., Nov., S. 4.
” G. Rczac: Die Reichweite der Gewalt der Patriarchen, in: Concilium, Okl. 1969, S. G29. 
“ Emilianos Timiadis: Lebendige Orthodoxie, S. 8.
11 Zoghby, a. a. O., S. 460.

125



Der Heilige Stuhl hat die Hochschätzung unseres Bischofs dadurch de­
monstriert, daß er ihn im Jahre 1968 zum Konsultor-Bischof der Ostkir­
chenkongregation designierte. Gleichzeitig hat aber der Bischof von Hajdu- 
dorog wegen seines einfachen Ranges keine Möglichkeit, Mitglied der Bi­
schofssynode zu sein, bei der Vertreter vieler anderer kleinerer ostkirch­
licher Kommunitäten sind12.

Der Hajdudoroger Bischof ist Mitglied des ungarischen katholischen 
Episkopats. Die Bischofskonferenz bildet ein notwendiges Verbindungsor­
gan mit den lateinischen Oberhirten, andererseits bedeutet die Erweite­
rung der Zuständigkeit der Konferenzen für den Bischof von Hajdudorog 
eher eine Schranke.

Der zehnte Punkt von „Ecclesiae Sanctae" gibt den Bischofskonferenzen 
eine Möglichkeit, jährlich die Namen der Kandidaten zum Episkopat dem 
Heiligen Stuhl vorzulegen. Die Unentwickeltheit unserer Kirchenorganisa­
tion gibt uns keine Möglichkeit, auf diesem Gebiet entsprechend unserer 
Disziplin zu handeln, denn es widerspricht der ostkirchlichen Tradition, 
daß lateinische Bischöfe Besetzungsvorschläge für das griechische Bistum 
erstatten.

Die Errichtung einer ungarischen Metropolie wäre eine erhebliche Fort­
entwicklung der Kirchenorganisation, vorausgesetzt, daß dieselbe mit wei­
teren Befugnissen ausgestattet wird, etwa auch mit dem Redit der Bi­
schofswahl. Die Bestimmungen des Motu proprio „Cleri Sanctitati" sind 
nämlich in diesem Punkt zu lateinisch.

Es wäre wünschenswert, den Kontakt des Hajdudoroger Bischofs auch 
mit jenen griechisch-katholischen Ungarn zu regeln, die in der Neuen Welt 
leben und dort etwa zwanzig Pfarren haben43. Bemerkenswert ist, daß die 
Priester dieser — keineswegs unbedeutenden Pfarren — meist aus der 
Hajdudoroger Diözese stammen. So ist es auch zu verstehen, daß sie frei­
willig der bei uns üblichen griechischen Liturgie folgen. Unser Bischof 
stellt also für sie irgendwie das Haupt ihres Ritus dar, obwohl ihm die 
entsprechende Zuständigkeit mangelt.

Die Eigenartigkeit der Kirchenordnung könnte sich besser als bisher in 
den synodalen Formen ausdrücken. In der Zeit des Aufschwungs des kirch­
lichen Lebens der griechisch-katholischen Ungarn hat es Kongresse gege­
ben, an denen auch Laien beteiligt waren.

4) Die guten Beziehungen zu den lateinischen Brüdern betreffen die 
griechisch-katholischen Ungarn existentiell. Wir bilden ihnen gegenüber 
eine Minderheit. Diese Minderheitslage bringt meistens auch eine unglei­
che Position mit sich, welche keineswegs geringe Nachteile für die Gläu­
bigen bedeutet.

Wenn wir dennoch die Ausdehnung der Jurisdiktion auf alle Griechisch- 
Katholischen des Landes verlangten, dann meinten wir damit keine nur 
kirchenrechtliche Frage, sondern die Sicherung der Aufrechterhaltung des 
östlichen Ritus. Und das liegt nicht nur in unserem Interesse, sondern das 
ist eine gemeinsame katholische Aufgabe, die nur in gemeinschaftlicher 
Anstrengung erreicht werden kann44. Wir haben vorhin auf die noch offe-

Ordo Synodi, 8. Dez. 1966, Ut generales normae, a. 5, §. 1. 1, a. 
13 Siehe: Oriente Cattolico, S. 355.
,J Timkö, a. a. O., S. 486—487.

126



nen Fragen der gegenwärtigen Rechtssetzung hingewiesen. Es wäre not­
wendig, eine Kommission für interrituelle Fragen ins Leben zu rufen, um 
Streitigkeiten und Rivalitäten auszuschließen.

Eine wirksame Verteidigung und Förderung des östlichen Ritus in Un­
garn ist nur mit Hilfe der lateinischen Brüder möglich und bedingt eine 
brüderliche Zusammenarbeit. Aber eben das wäre der richtige Weg, wie 
die ungarische katholische Kirche innerhalb ihrer Grenzen echte Katholi- 
zität verwirklichen könnte. Die brüderliche Kommunion der Katholiken 
verschiedener Riten ohne Absonderung und Selbstgenügsamkeit bildet das 
Pfand der neuartigen Union.

Um diese katholische Haltung zu erlangen, hofft die ungarische grie­
chisch-katholische Kirche auf den Antrieb und die Unterstützung von ihren 
westlichen Brüdern. Die Verehrung des Wunderbildes der jungfräulichen 
Heiligen Mutter von Mariapöcs in Wien bedeutet für mich immer ein 
ergreifendes Erlebnis. Dieses Wunderbild soll Symbol und Inspirator für 
das brüderliche Zusammenleben zwischen Westen und Osten in einer nach 
Osten offenen, wahrhaft katholischen Geistigkeit sein.

127



LE CONCILE OECUMENIQUE 
COMME AUTORITE SUPREME DANS L'EGLISE

t PIERRE L’HUILLIER 

Paris

S'il n'est pas douteux pour les Orthodoxes que le „concile oecumenique" 
constitue au sein de l'Eglise l'autorite la plus haute, il va de soi que cette 
affirmation doit etre correctement situee dans le contexte de notre eccle- 
siologie. Par consequent, il convient de preciser ce que Fon entend par 
„autorite supreme" ou par „plus haute instance" et, d'autre part, 
on ne saurait esquiver les pro'blemes se rapportant ä la notion meme 
de „concile oecumenique", Il est d'ailleurs obvie qu'il existe une etroite 
connexion entre la maniere de concevoir l'autorite supreme dans l'Eglise 
et l’organe qui l'exerce. L'examen du dossier historique est, en l'occu- 
rence, d'une importance fondamentale. Encore faut-il degager les elements 
permanents des donnees contingentes car les sept conciles reconnus com- 
me „oecumeniques“ se sont tous tenus dans un cadre bien determine, 
celui de FEmpire romano-byzantin entre le 4e siede et le 8e.

L'autorite dans l'Eglise concerne en tout premier lieu la preservation 
du depöt de la Foi, en veillant ä ce que soit garde fidelement le kerygme 
apostolique. Cette continuite sans faille de Fenseignement officiel de 
l'Eglise depuis les origines marque l'unite ecclesiale ä travers les temps 
et forme un element fondamental de la note d'apostolicite. Lorsque surgis- 
sent des mesinterpretations ou qu'apparaissent des deviations, les mises- 
au-point adequates sont faites et, si cela est necessaire, des definitions 
dogmatiques sont elaborees. Elles n'apportent aucune modification ä Fes- 
sence du kerygme apostolique; elles ne constituent que des eclaircisse- 
ments et des precisions indispensables. D'ailleurs la stricte conformite 
avec la Tradition est le seul critere absolu de la valeur de toute nouvelle 
definition dogmatique. Ce lien entre la predication apostolique et le magi- 
stere ecclesial est fort justement souligne dans le kontaktion des Saints- 
Peres: „Le kerygme des Apötres et les dogmes des Peres ont scelle pour 
l'Eglise la Foi unique; portant la tunique de la verite tissee avec la theo- 
logie celeste, eile dispense et glorifie le grand mystere de la piete“.

En tant qu'expressions authentiques de la Foi, promulgues par les 
Peres sous l'inspiration divine (Oeootsöctkos), les dogmes sont intangibles1. 
Cela signifie que celui qui recuse une definition dogmatique cesse de se 
trouver dans les limites de l'orthodoxie, meme s'il n'enonce pas positive- 
ment une opinion heretique. C'est pourquoi, par exemple, F„Henotikon" 
publie en 482 par l'empereur Zenon a ete juge tout-ä-fait inacceptable

1 Voir, par exemple, ce qu'ecrit saint Cyrille d'Alexandrie ä propos des P^res de Nicee: 
„ce n'etait pas, en effet, eux qui parlaient, mais l'Esprit meme du Dieu et Pere" Epist. 
XXXIX, Migne P. G. 77, col. 181 A.

128



par les orthodoxes. Ce document redige volontairement d'une maniere 
ambigue n'avanqait aucune proposition vraiment heretique, mais con- 
tenait un rejet expres, quoique discret, du concile de Chalcedoine2.

II ne faut pas confondre invariance du dogme et fixisme dans la formula- 
tion3. Certes, l'Eglise ne rejette jamais une formulation reque officielle- 
ment, mais si cela s'impose, eile la complete et la perfectionne. Toute- 
fois, on constate que l'Eglise ancienne a toujours montre une extreme 
reticence ä promulguer des nouvelles definitions. Une teile attitude n’est 
pas fondee, comme semblent le croire certains theologiens liberaux, sur 
une conception qui reduirait les „dogmes obligatoires" ä un strict mini- 
mum, tandis que, sur tous les autres points, il n'y aurait que des „theo- 
logoumena" et des opinions particulieres. Cette reserve devant lelabo- 
ration de nouveaux formulaires dogmatiques s'explique aulrement: Elle 
procede de la conviction profonde que le magistere ordinaire de l'Eglise, 
s'appuyant sur la Tradition, devrait etre normalement süffisant pour expri- 
mer la doctrine ecclesiale; ce sollt les deformations de cette derniere par 
les heretiques qui peuvent necessiter la promulgation de nouvelles defini­
tions. C’est, par exemple, ce que declarent les Peres du concile de Chal- 
cedoine4. On sait que l'opportunite de rediger un expose dogmatique avait 
ete longuement discutee. Une semblable affirmation se trouve egalement 
dans le preambule du decret promulgue par le sixieme concile oecumeni- 
que5. On releve aussi que les definitions conciliaires insistent solennelle­
ment sur la continuite et l'homogeneite entre les decisions des conciles 
anterieurs et celles qui viennent d'etre adoptees. Les textes liturgiques 
mettent l’accent sur cette unite qui caracterise l’oeuvre des conciles oecu- 
meniques0.

L'exercice de l'autorite supreme dans l'Eglise porte aussi sur les que- 
stions disciplinaires. La ligne de clivage entre ce qui releve respective- 
ment du domaine purement dogmatique et du domaine purement disci- 
plinaire n'est pas toujours tres nette. En effet, il y a des decisions disci­
plinaires qui sont en etroite connexion avec le dogme, soit par leur nature 
meme, soit par le fait qu'elles se rapportent ä l'application de decrets 
dogmatiques, comme c’est le cas pour les sanctions frappant les hereti­
ques. L'action penale apparait ici comme une consequence directe des 
decisions dogmatiques. Par contre, dans les questions disciplinaires de- 
pourvues d'implications dogmatiques, la competence d'un Organe eccle- 
siastique supreme, ä savoir un concile general, n'apparait pas toujours, 
comme nous le verrons, hors de toute contestation legitime.

La Conservation fidele de l'enseignement apostolique et le maintien des 
normes disciplinaires est un element fondamental du ministere pastoral 
s'exerqant dans le cadre de la succession apostolique. Le röle des eveques

2 P. G. 86, col. 2620.
3 L. Malevez, „L'invariant et le divers dans le langage de la Foi." Nouvelle revue 

tfaÄologique, t. 95, Avril 1973, pp. 353—366.
1 J. Karmins, Ta dofna-ny.a aal cupiSoXtaa |ivv)pata z?if dpOoSi£ou Y.afloX'.Y.rji ’E-/.y.?,’r)a£a; 

1. I, 2e ed. Athönes 1960, p. 174.
5 Ibid. p. 222.
c Voir l'office en l'honneur des Peres des six Premiers conciles oecumcniques, au mois 

de juillet.

129



est de „dispenser avec rectitude la parole de verite", ce qui necessite, 
le cas echeant, de denoncer toute atteinte aux dogmes et ä la discipline 
et de prendre toute mesure appropriee. Le kerygme ecclesial etant uni- 
que, il s'en suit que toute mesure prise par un eveque ou par un concile 
local pour le preserver engage d'une certaine maniere l'episcopat dans 
son ensemble parce que, comme le rappelle saint Cyprien, „Episcopatus 
unus est, cuius a singulis in solidum pars tenetur"’. Le consensus expli- 
cite de l'episcopat n'est pas necessairement sollicite. Aucune regle ne 
l'exige. Cet accord est suppose acquis comme allant de soi, justement ä 
cause de l'identite du kerygme dans toute l'Eglise. C'est pourquoi les Peres 
du concile reuni ä Antioche en 264 pour se prononcer sur la doctrine du 
Paul de Samosate se sentaient en etat d'affirmer categoriquement: „Si 
quelqu'un refuse de croire et de confesser que le Fils de Dieu est Dieu, 
nous croyons qu'il est etranger ä la regle ecclesiastique et toutes les 
Eglises catholiques sont en accord avec nous"8. Une teile declaration 
manifeste bien que les Peres de ce concile prenaient une position engage- 
ant moralement l'ensemble du College episcopal.

Durant les premiers temps du christianisme, la concordance entre l'en- 
seignement ecclesial et la predication apostolique etait aisement vdrifiable. 
II suffisait de s'enquerir aupres de ceux qui avaient ete en contact avec 
les Apötres ou leurs disciples immediats”. Le caractere novateur des here- 
sies apparaissait avec evidence. C'est en le proclamant et en le demon- 
trant que l'Eglise surmonta la crise gnostique.

II est frappant d'observer que la pratique conciliaire a pris naissance 
tres tot, des la fin de Läge sub-apostolique. Certainement la regle exigeant 
pour la promotion ä l'episcopat la participation de plusieurs eveques elec- 
teurs et consecrateurs a favorise la concertation de ces derniers. Lorsque 
se posaient des problemes nouveaux, surtout s'ils depassaient la com- 
petence territoriale d'un seul eveque, la concertation allait de soi. C'est 
ä propos du montanisme que, semble-t-il, se tinrent les premiers conciles 
d'une certaine importance. La controverse pascale provoqua des reunions 
conciliaires dans la plupart des regions oü etait implante le christianisme“. 
L'institution conciliaire n'a pas pris naissance et ne s'est pas developpee 
dans l'Eglise fortuitement et sur une base purement empirique. II y avait 
la conviction qu'en l'occurence s'appliquait tout particulierement la parole 
du Seigneur „lä oü deux ou trois se trouvent reunis en mon nom, je 
suis au milieu d'eux" (Mt. XVIII, 20). II y avait d'ailleurs le precedent 
et le modele de l'assemblee apostolique de Jerusalem. Jusqu'au quatrieme 
siede, la Situation ne permettait pas la tenue de conciles generaux. Lors­
que les problemes exigeaient une large concertation des eveques, se 
tenaient des conciles simultanes dont les Eglises se communiquaient reci- 
proquement les decisions. II convient de remarquer que certains conciles 
de cette periode ont groupe un nombre relativement eleve de partici-

1 De l'unitö de l'Eglise catholique, chap. 5, Ed. G, Hartei, III1, p. 214.
8 A propos de ce texte, voir G. Bardy, Paul de Samosate, Louvain 1929, pp. 13—19.
8 Voir ce que declare Hegesippe, eite par Eusebe, Hist. eccl. IIIj XXXII, 7—8, ed. 

„Sources ehr.", 31, pp. 144—145.
10 Ibid. V, XVI, 10 et V, XXIII, 2, ed. .Sources dir.". 41, pp. 49 et 66,

130



pants, tandis que d'autres avaient une representativite geographique 
notable".

Le quatrieme siede a connu un grand developpement de l'activite con- 
ciliaire. L'Eglise ayant admis pour des raisons pratiques de modeler son 
Organisation dans le cadre des provinces civiles, toute une legislation 
fut elaboree pour prescrire et reglementer la tenue des conciles provin- 
ciaux ä periodicite determinee. Cette forme conciliaire apparait donc dans 
le droit canonique comme l’expression institutionnelle normale de la con- 
ciliarite11 12. Les autres types de synodes dont il est question dans le droit 
ecrit de cette epoque constituent uniquement des instances judiciaires13. 
Quant aux reunions conciliaires occasionnelles, alors si frequentes, ce 
n’est que bien plus tard que certaines ont ete rangees dans des catego­
ries ddfini.es. C'est le cas notamment de plusieurs conciles qui dans les 
collections canoniques furent qualifies de „locaux". Cela ne signifie rien 
d'autre que le fait de n'avoir pas ete reconnus comme „oecumeniques". 
En effet, par exemple, ä s'en tenir ä la composition, ni le concile de Sardi- 
que, ni celui de Constantinople sous Nectaire ne repondent au qualifica- 
tif de local14 15 * * 18. La notion meme de „concile oecumenique" comme categorie 
sui generis, ne s'est elaboree que progressivement. Le point de depart 
de la reflexion chretienne ä ce sujet fut constitue par la prise de cons- 
cience de l'importance du Concile de Nicee en 325, dont l'expose dog- 
matique fut considere comme l'expression adequate et la pierre de touche 
de l'orthodoxie dans toute l'Eglise catholique'5. II est frappant d'observer 
que, dans leur polemique anti-arienne, les orthodoxes n'ont pas mis en 
avant des arguments juridiques en faveur de Nicee; tout au plus, dans 
ce sens, ont-ils fait valoir le caractere representatif du concile, decoulant 
du grand nombre des participants10. La terminologie ne se fixa evidem- 
ment pas davantage immediatement. Les Peres de Nicee ne qualifient 
point eux-memes leur assemblee d'„cecumenique". Ils la designent du 
nom de „grand et saint concile", expression qu'ils utilisent ä plusieurs 
reprises”. II est vrai qu'assez tot Eusebe de Cesaree parlera du „concile 
oecumenique“ convoque ä Nicee par Constantin’8. Mais, comme cela est 
clair d'aprös le contexte, il ne s'agit pas d'une appellation technique; 
ce que veut dire Eusebe, c'est que les eveques sont venus de toutes les

11 Voir Hilaire Marot, „Conciles antdniceens et conciles oecumeniques", dans le Recueil 
„Le concile et les conciles", Chevelogne I960, pp. 13—43.

11 Apost. c. 37; 1 Nicee, c. 5; Chalc., c. 19; Quinisexte, c. 8; 2 Nicee, c. 6; Antiodie, 
c, 20; Laod., c. 40; Carth., cc. 73, 95,

ls Const., c. 6; Antioche, c, 14; Sardique, cc. 3 et 5. 11 laut toutefois mentionner une 
exception: un concile pldnier de 1‘episcopat africain devait se tenir chaque annee (Carth., 
c. 18), mais au concile de Cartbage tenu le 13 juin 407, il fut decide qu’un tel concile 
ptenier ne se liendrait qu'en cas de necessite (Carth., c. 95).

11 Sur la composition du concile de Sardique, voir notre article „La legislation du concile 
de Sardique sur le droit d'appel dans la tradition canonique byzantine“, Messager de 
1‘Exardiat du Patriarche Russe en Europe occidentale N. 80, 1972, pp. 201—230, en parti- 
culier pp. 208—209. Sur le concile de 394, voir E. Honigmann, „Le concile du 29 septembrc 
394", Subsidia Hagiographica, N. 35, Bruxelles 1961, pp. 3—48.

15 Const., c. 1; Ephese, c. 7.
S. Athanase, Epist. ad Afros episcopos, par. 2, P. G. 26, col. 1032 BC.

” Cc, 8, 14, 15, 17, 18. Lettre aux Eglises d'Egypte (Socrate, Hist, eccl, I, 9, P G. 67, 
col. 77.

18 Vita Constantini III, 6, P. G. 20, col. 1060 B.

131



parties de l'Oikoumene. La meme expression se retrouve dans la Lettre 
synodale du concile de Constantinople de l'annee 382 pour caracteriser 
le concile tenu dans la meme ville l'annee precedente'9, bien qu'en fait 
celui-ci n'ait ete qu'un synode des eveques de l'Orient. Ce n'est que plus 
tard que le concile de 381 sera ränge dans la categorie devenue bien deter- 
minee des conciles oecumeniques15 * * * * 20.

Egalement dans la regle promulguee au concile de 382 ä propos de la 
procedure ä suivre lorsqu'un eveque est accuse de quelque delit, on ren- 
contre le terme de „concile oecumenique"2'. Selon toute probäbilite, cela 
se rapporte ä un synode depassant le cadre d'un seul diocese civil. On peut 
en deduire que c'est avec cette signification qu'avait ete employee l'ex- 
pression dans la Lettre synodale sus-mentionnee. C'est, tres vraisemblable- 
ment, ä une assemblee du meme genre que pensait saint Jean Chryso- 
stome en demandant la convocation d'un „concile oecumenique“ pour 
s'y justifier22. Au cours du cinquieme siede le terme acquiert son accep- 
tion technique. II designe desormais un concile representant legitimement 
l'Eglise catholique dans son ensemble. Ce sens precis apparait claire- 
ment dans les actes du concile d'Ephese en 431 Ce n'est que tout-ä-fait 
exceptionnellement que ce terme sera employe avec un sens different. 
Ainsi dans la Version grecque, faite ä l'epoque de Justinien, de la Lettre 
du concile d'Afrique au pape Celestin, „concilium generale" est rendu 
par „ oly.ou|iEvtxij aövoSog", alors qu'il ne s'agissait en fait que du concile 
plenier de l'Eglise d'Afrique2''. Au temps du concile d'Ephese il n'existait 
pas encore de doctrine juridico-canonique absolument determinee de la 
representativite oecumenique. Cependant lorsque Jean d'Antioche et avec 
lui une trentaine d'eveques pretendaient constituer le vrai concile oecu­
menique, saint Cyrille d'Alexandrie refuta la pretention de cette minorite 
quant ä sa representativite25. La notion d'un critere precis ä cet egard 
prendra sa forme juridico-canonique en etroite connexion avec l'appari- 
tion et le developpement de l'idee de „Pentarchie“. Des lors, l'absence 
de representants d'un des sieges patriarcaux, a fortiori de plusieurs, sera 
regarde comme un vice redhibitoire. Cette argumentation fut, en parti- 
culier, utilisee par les orthodoxes ä l'encontre du concile iconoclaste de 
75426. Nous avons souligne l'importance de l'assemblee de Nicee en 325 
sur l'elaboration subsequente de la notion de „concile oecumenique“ en 
tant que realite specifique. Mais on doit ajouter que la reunion dune teile 
assemblee n'apparut pas fondamentalement comme une innovation com- 
pldte. Cela s'inscrivait tout normalement dans la pratique ecclesiastique.

15 Leltre synodale citÄe par Theodoret, Hist, eccl., V, 9, P. G. 82, col. 1217 A.
” Sur cette question voir J. Ortiz de Urbina, „Nicee et Constantinople", Paris 1963, 

pp. 223—241.
21 Const., c. 6.
22 Socrate, Hist. eccl. VI, 15, P. G., 67, col. 709 C—711 A.
22 Cc. 1, 3, 7, 8.
21 Sur ce synode plenier cf. supra note 13. Les Peres de Carthage soutiennent que ce 

„concilium generale" est competent pour prononcer des jugoments en seconde et derniere 
instance.

25 E. Sdiwartz, A. C. O., I, 1, 3, p. 16.
20 Vie de saint Etienne le Jeune, P. G. 100, col. 1144 BC. Second concile de Nicee, 6e

Session, Mansi t. 13, col. 208—209. Saint Theodore le Studite, lettre 72 P. G. 99, col.
1305 AB.

132



L'ampleur de la participation au concile traduisait les nouvelles pos- 
sibilites de l'Eglise. D'ailleurs auparavant des reunions conciliaires d'une 
representativite etendue s'etaient tenues27.

Que les conciles oecumenique se soient consideres habilites ä se pro- 
noncer officiellement et avec autorite au nom de toute l'Eglise est cbose 
evidente. La formulation des decisions adoptees le montre clairement; les 
opposants sont menaces d'anatheme au nom de „l'Eglise catholique"28 *. 
Mais alors, la question qui se pose est la suivante: un concile oecumeni­
que est-il le seul Organe investi d’une teile competence? On ne man- 
quera pas de remarquer que les sept conciles oecumeniques ont eu lieu 
pendant une periode relativement restreinte, ä savoir entre 325 et 787, 
tandis que le magistere s'est exerce ä travers tous les temps depuis les 
origines du christianisme. Des points doctrinaux importants ont fait 
l'objet de decisions avant 325 et apres 787 et il y a eu une vdritable 
Integration de ces decisions dans le kerygme ecclesial. Pour R. Sohm, la 
valorisation des decrets des conciles oecumeniques par rapport ä ceux 
d'autres conciles ne serait rien d’a-utre que la conscquence d'une evolution 
du droit ecclesiastique marquee par le passage d'une conception „sacra- 
mentelle" ä une notion „corporative". Selon ce canoniste Protestant, 
l'Eglise ancienne n'aurait tenu compte dans l'appreciation des decisions 
conciliaires que du caractere inspire de ces dernieres20. Sous cette forme 
categorique, une teile assertion qui s'insere chez R. Sohm dans un Sy­

steme ecclesiologique global, n'est pas acceptable; c'est une simplifica- 
tion excessive de la realite. Mais cette assertion a le merite de mettre 
en lumiere une donnee theologico-historique fondamentale; ä savoir la 
valeur intrinseque des decisions conciliaires comme critere de reception 
ecclesiale.

Nous voici ramene ä notre question: En quoi donc consiste pour nous, 
Orthodoxes, l'autorite specifique d’un concile oecumenique? La rectitude 
des decisions dogmatiques adoptees n'est pas la caracteristique exclusive 
des seuls conciles oecumeniques. D'autre part, tous les conciles ortho­
doxes ayant eu ä debattre de sujets dogmatiques, ont eu conscience de 
ce que des decisions de cet ordre depassaient un cadre strictement local. 
Cependant les enonces formules n'acquierent pas obligatoirement un 
caractere universal. Leur acceptation est liee ä l'importance des pro- 
blemes abordes et ä la justesse de la formulation, d'oü d'ailleurs, quand 
ces conditions sont parfaitement remplies, la haute signification des de­
cisions prises par certains conciles non-oecumeniques30. Comme regle 
generale, ä moins que leur approbation soit formellement sollicitee ou 
que des points errones figurent dans les decrets, les Eglises locales non- 
representees ne se prononcent pas. II faut ajouter que si les decisions 
des conciles non-oecumeniques sont prises en consideration dans la me- 
sure de leur exactitude doctrinale, la formulation ne revet pas ce carac-

27 Cf. supra note 11.
!S Voir I'anatheme ä la fin du Symbole de Nicee.
22 Kirdienredit, II, Munidi-Leipzig 1923, pp. 69—72 et 111—112.
30 C'est par exemple le cas des conciles constantinopolitains du XlVe sidcle ö propos 

de l'hesychasme. J. Karmiris, op. cit. pp. 348—416.

133



tere de stricte irreformabilite qu'a celle des decrets promulgues par les 
conciles oecumeniques.

Les eveques presents ä un concile oecumenique, se fondant sur le prin­
cipe d'unanimite morale et s'appuyant sur le Consensus de l'Episcopat 
orthodoxe, ce qui suppose evidemment l'existence de conditions adäqua­
tes de representativite, prennent des decisions engageant canoniquement 
et directement toute l'Eglise catholique. Ceci exclut dans la reception 
de ces decisions une attitude de neutralite. Bien entendu les decisions 
adoptees s'integrent dans l'enseignement de toute l'Eglise.

Ceci nous conduit ä aborder deux questions qui ont d'ailleurs entre 
eiles une etroite connexion: Celle des „notes" d'un vrai concile cecumeni- 
que et celle de la „reception" ecclesiale.

II n'existe dans notre droit canonique aucune stipulation concernant 
les conciles oecumeniques. Les regles relatives aux reunions synodales 
se rapportent ä celles qui doivent se tenir d'apres une periodicite deter- 
minee, donc principalement aux conciles provinciaux31 et ä celles convo- 
quäes eventuellement comme tribunaux ecclesiastiques de seconde instan- 
ce3z. Cette absence d'une legislation ä propos des conciles oecumeniques 
n'est pas le fait du hasard: Ces conciles n'entrent pas dans les structures 
institutionelles comme une forme ordinaire de gouvemement.. Ils consti- 
tuent des evenements lies ä des situations exceptionnelles. L'idee du con­
cile oecumenique comme Organe regulier supervisant ä intervalles fixes 
de temps la vie de l'Eglise universelle, est etrangere ä la pensee tradi- 
tionnelle de l'Orthodoxie. Une teile conception est apparue en Occident 
au bas moyen-äge en reaction contre le pouvoir personnel du pontife 
romain. II n'existe donc pas une liste officielle enumerant les „notes“ 
d'un concile oecumenique. Les canonistes orthodoxes qui ont aborde la 
question se sont generalement referes aux caracteristiques des sept con­
ciles reconnus comme tels33. Ceux-ci avaient tous ete convoques par les 
empereurs, ce qui s'explique aisement dans le contexte du temps: L'im- 
mense majorite des eveques appeles ä Sieger ä un concile oecumenique 
etaient sujets de l'Empire. Seul, alors, l’Etat pouvait assurer le transport 
des Peres conciliaires en mettant ä leur disposition le cursus publicus; par 
ailleurs les implications politiques des querelles religieuses faisaient que 
l'Etat pouvait difficilement rester indifferent. On remarquera neanmoins 
que la convocation imperiale etait le resultat d'une requete des autorites 
ecclesiastiques34. Le fait purement juridique de cette prerogative impe­
riale n'a jamais ete regarde par les orthodoxes comme en element per- 
mettant de prejuger de la justesse des decisions conciliaires: Le rejet du 
Brigandage d'Ephese, du concile iconoclaste de Hieria, du concile anti- 
photien de 870 et de celui de Florence, le demontre d'une maniere obvie. 81

81 Cf. supra note 12.
32 Cf. supra note 13.
88 Pidalion, 6e edit. Athenes 1957, pp. 118—121. Nicodeme Milasch., Pravoslavno crkveno 

Pravo, 3e ddit. Beigrade 1926, pp. 307—313.
31 C’est ainsi qu’apres le brigandage d'Ephöse, le pape saint Leon, en son nom et en 

celui des eveques occidentaux, deraanda ä l'empereur Theodose II de convoquer un 
concile general (Lettre 44, E. Schwartz A. C. O. II, 1; P. L. 21, col. 467). Sur toute cette 
question de la convocation des conciles oecumeniques voir P. Liapine, „Sobor kak vysüii 
organ cerkovnoi vlasti", Kazan 1909, pp. 112—114.

134



Saint Maxime le Confesseur a aussi refute peremptoirement la thdorie 
cesaro-papiste ä ce sujet35. II semble bien que les auteurs orthodoxes qui 
mentionnent cette prerogative imperiale, le font surtout pour souligner 
qu'elle n'appartient pas de droit au pape de Rome38.

Parmi les caracteristiques qui ont incontestablement une valeur con- 
stante, il faut retenir celle, selon laquelle des questions dogmatiques doi- 
vent etre le motif essentiel de la reunion d'un concile oecumenique et que 
des decisions s'y rapportant soient adoptees. Effectivement, les sept con- 
ciles oecumeniques ont ete rcunis pour trancher d'abord des questions 
de nature dogmatique et se sont prononces ä leur propos avec autorite. 
Par contre, tous n'ont pas promulgue de canons. Les mesures disciplinaires 
edictees par le cinquieme concile et par le sixieme sont en etroite con- 
nexion avec l’objet doctrinal de leurs deliberations et de leurs decisions. 
II est tres significatif, ä cet egard, de constater que le concile in Trullo 
reuni non pour se prononcer sur des questions dogmatiques nouvelles, 
mais pour mettre ä jour la legislation canonique de l'Eglise universelle, 
ne fut. pas classe comme un concile oecumdnique ä pari. Malgre un inter- 
valle de dix annees, il fut considere comme un simple prolongement du 
sixieme concile oecumenique.

Pour revendiquer legitimement la qualite d^oecumenique" un concile 
doit avoir une ampleur süffisante tant du point de vue du nombre des 
participants que de la repartition geographique des Eglises representees. 
Ceci est necessaire pour que soit suppose le Consensus de l’ensemble de 
l'Episcopat orthodoxe37. La reception ecclesiale constitue aussi une verifi- 
cation a posteriori, quoique ce soit un phenomene dont le caractere 
d'evidence n'apparait qu'avec un certain recul. Par sa nature meme la 
notion d'unanimite morale ne ressortit pas entierement ä une criteriologie 
externe. Un concile oecumenique doit jouir de la liberte necessaire dans 
ses deliberations et dans la promulgation des decisions.

Si les criteres externes d'authenticite oecumenique n'ont pas une valeur 
absolue, il convient neanmoins de remarquer que les conciles dont l'oecu- 
menicite a ete positivement deniee par les orthodoxes, ont tous montre 
des deficiences patentes quant ä ces criteres: Le tristement celebre con­
cile d'Ephese en 449 a bien justifie son appellation de Brigandage par 
l'atmosphere de terreur qu'y fit regner Dioscore. Il est connu que les par­
ticipants au concile de Ferrare-Florence furent constamment soumis ä 

d'inadmissibles pressions. Au concile anti-photien de 869—870 seule une 
minorite d'eveques byzantins accepta de Sieger. Pour y etre admis les 
legats romains exigerent comme condition prealable la signature d'un 
Libellus satisfactionis33. Il s'avera egalement par la suite que les repre- 
sentants des patriarches orientaux n'avaient pas un mandat regulier. Au 
concile iconoclaste de 754 ni le pape de Rome, ni les patriarches n'avaient * 31

3S Actes de saint Maxime, II, 12; P. G. 90, col. 148.
:s Voir le passage du Pidalion mentionne ä la note 33. Cette tendance apologetique 

apparait düs le moyen-äge comme une refutation des pretentions papales ä ce sujet.
31 A. P. Drobroklonski, „Vaseljenslci sabori pravoslnvne crlcve, Bogoslovjie", Beigrade 

1936, pp. 163—172 et 276—287, en parliculier pp. 163—164.
as Douze öveques du Patriarcat de Constantinople participerent aux travaux de la pre- 

miere Session; ä la derniöre on comptera Cent deux membres, voir Daniel Stiernon Con­
stantinople IV, Paris 1967, p. 90.

135



envoye de legats, argument, nous l'avons dit plus haut, qu'utilisörent les 
orthodoxes contre cette assemblee heretique.

Le critere essentiel d'authenticite est d'ordre interne: II consiste dans 
la parfaite rectitude des decisions doctrinales adoptees, laquelle se mani­
feste par Ia reception ecclesiale de celles-ci.

Ii est necessaire, ä propos de cette notion, de dissiper quelques malen- 
tendus: Les conciles oecumeniques, conscients de representer legitime- 
ment l'Eglise universelle, agissent souverainement en ce sens que le 
libelle de leurs decisions n'exprime jamais l’idee que celles-ci seraient 
prises sous condition d'une quelconque ratification subsequente. II est 
vrai que certains faits mal interpretes semblent infirmer notre affirmation. 
D'abord, que signifiait la confirmation imperiale des decisions des sept 
conciles oecumeniques? Cet acte avait pour but uniquement de donner 
aux decrets et aux canons conciliaires force de loi dans l'Empire. II con- 
vient de remarquer que les formules de confirmation imperiales ne sont 
pas les meines que celles accompagnant les souscriptions episcopales et 
cette difference est tres caracteristique. Par exemple, au sixieme concile 
oecumenique, les eveques emploient l'expression „äpioag öjtiypaipa" (de 
finiens subscripsi) marquant leur röle actif dans la formulation, tandis 
que l'empereur Constantin Pogonat ecrit „ivsyvtoiisv -/.al auv^vsoa|jsv" (legi- 
mus et consensimus)39.

Les Peres des conciles oecumdniques ont-ils subordonne la validite de 
leurs decisions ä l'approbation du pape de Rome? On pourrait alleguer 
en faveur de cette opinion ce qui s'est passe apres Chalcedoine et les con­
ciles oecumeniques ulterieurs, mais il faut bien comprendre ce que signi­
fiait une teile demande d'approbation: On sait que les papes n'ont assiste 
personellement ä aucun des sept conciles oecumeniques. Le siege romain 
fut represente par des legats au premier et au second conciles de Nicee, 
a ceux d'Ephese, de Chalcedoine, de Constantinople en 681. La signature 
des legats ne constituait pas une absolue certitude de l'adhesion papale. 
Effectivement, par exemple, le pape Leon tarda beaucoup ä donner sa 
reponse, non qu'il se trouvät en desaccord avec la definition dogmatique 
adoptee, mais ä cause de son Opposition ä la motion sur le siege de Con­
stantinople („28e canon"). De meme le pape Hadrien ne prit pas une atti- 
tude denuee d'ambiguite vis-ä-vis du concile niceen de 787 qui n'avait 
pas retabli le statu quo ante canonique au profit de l'Eglise romaine en 
Italie meridionale, en Sicile et dans rillyricum. En Orient, apres que se 
fut imposee l'idee de Pentarchie, on tendait ä assimiler l'adhesion du pape 
ä celle de tout l'episcopat Occidental: les choses netaient pas si simples. 
Le ralliement de Vigile aux decisions du concile constantinopolitain de 
553 provoqua un tolle dans une large partie de l'episcopat d’Occident. 
Quant au concile de Francfort en 794, il condamna les decisions de celui 
de Nicee en 787 sans se soucier de la position romaine.

L'approbation demandee au pape n’etait nullement conque comme une 
validation des decisions conciliaires par une autorite superieure ä celle 
du concile oecumenique. Elle permettait d'acquerir la certitude que le 
pape et, ä travers lui, l'Occident tout entier se ralliaient aux decisions

“ Mansi t. XI, pp. 640—656.

136



conciliaires. La condamnation posthume du pape Honorius par le sixieme 
concile oecumenique montre peremptoirement que les Peres de ce con- 
cile se sentaient parfaitement habilites ä condamner un pape.

Le concile etant l'expression de la conscience de toute l'Eglise, le peu- 
ple chretien dans son ensemble, serait-il finalement le seul vrai juge de 
l’authenticite oecumenique d'un concile? Cette Interpretation de la recep- 
tion a, certes, l'interet de souligner une chose vraie, ä savoir que c'est 
tout le Corps ecclesial qui est concerne. Selon l'expression heureuse des 
Patriarcb.es orientaux dans leur encyclique de 1848, c'est le Peuple qui 
est le „defenseur de la religion" (uitepaoitic-ri); rufe Opv|oy.sias))0. Mais 
il faut eviter des confusions: „defenseur" n'est pas synonyme de „juge1"11. 
C'est la fonction propre des eveques de dirimer les questions doctrinales 
en vertu de ce que saint Irenee appelle leur „Charisma veritatis certum"“. 
Les eveques reunis en concile oecumenique sont ä la fois les represen- 
tants de l'Episcopat orthodoxe dans son ensemble et les temoins de la Foi 
de leurs Eglises locales, car selon la formule de saint Cyprien, „l'eveque 
est dans l'Eglise et l'Eglise est dans l'eveque"". Aussi faut-il exclure toute 
idee de dualite conflictuelle dans le phenomene de reception ecclesiale. 
Elle n'est pas une ratification „par la base" de decisions adoptees „au som- 
met". C'est la prise de conscience, sous l'action du Saint-Esprit, de la 
conformite ou, au contraire, de l'incompatibilite des decisions conciliaires 
adoptees avec l'enseignement constant de l'Eglise. Bien entendu les cri- 
teres externes de regularitd interviennent comme element important 
d’appreciation.

Dans quel sens peut-on parier d'infaillibilite ä propos des decrets dog- 
matiques des conciles oecumeniques? Ce substantif, comme d'ailleurs 
l'adjectif de meine racine, n'appartient pas ä la terminologie traditionnelle 
de l'Orient chretien. Les tätonnements pour traduire ce terme en grec et 
en russe montrent bien que cette notion n'est pas familiaire ä la pensee 
orthodoxe". Elle est difficilement isolable des connotations qu'elle a dans 
la theologie catholique-romaine. Pour cette derniere eile est a priori garan- 
tie par l'observance de certaines conditions: le pape se prononqant „ex 
cathedra" ou un concile repondant strictement aux normes fixees par le 
droit canonique catholique-romain, jouit, ipso facto, du privilege de l'in- 
faillibilite.

Lorsque les orthodoxes parlent d'infaillibilite, cela ne peut signifier 
autre chose que la conviction profonde rappelee par les Peres du septieme 
concile oecumenique, d'apres laquelle la promesse du Seigneur aux onze 
disciples: „Je suis avec vous tous les jours jusqu'ä la fin des temps" (Mt. 
XXVIII, 20) „n'a pas ete donnee seulement ä eux, mais ä nous qui par 10 * 12

10 J. Karmiris, op. cit. t. II, Athenes 1953, p. 920.
“ C’est ce que laisait remarquer le melropolite Germanos de Thyatire dans son introduc- 

tion au livre de S. Bolshakolf „The doctrine of the unity of the Churdi in the Works of 
Khomyakov and Moehler", Londres 194G, p. IX.

12 Adv. Haer,, IV, 26, 2, ed. „Sources ehret." (100), p. 718.
,s Lettre 66, par. 8, ed. Hartei, III*, p. 733.
** M. Gordillo, „Compendium theologiae orientalis", Rome 1950, p. 85, note 3. Sur la 

question de l’infaillibilitü en relation avec les definitions des conciles oecumeniques, 
voir Liviu Stan, „Importanta vediilor sinode ecumenice si problema unui viitor sinod 
ecumenic" Studii teologice, mars-avril 1972, pp. 190—211, plus specialement pp. 194—198.

137



eux avons cru en son nom"45. Le Christ ne laisse pas triompher l'erreur 
dans l'Eglise qui est son Corps. II n'existe par de normes garantissant ä 
une personne ou ä un concile un privilege d'infaillibilite, mais Dieu donne 
toujours dans son Eglise des signes permettant de discerner la Verite: 
Un authentique concile oecumenique est caracterise par la saintete; eile 
apparait dans l'intention initiale, eile se manifeste durant sa tenue et 
dans les ddcisions prises en dehors de toutes considerations etrangeres 
ä la preservation de la pure Foi. Nous avons vu qu'effectivement les 
conciles s'dtant affirmes oecumeniques mais rejetes par la conscience 
ecclesiale n'ont pu masquer leurs deficiences ä cet egard. On notera que 
l'Eglise dans les Offices liturgiques en l'honneur des conciles oecumeni­
ques parle des „saints Peres" qui y ont participe. II est clair que cela 
n’implique pas la saintete individuelle de chacun des membres, entendue 
dans le sens de la perfection morale; cela marque qu'ils ont ete pasteurs 
fideles ä la vocation de leur ministere. C’est dans cet esprit que par 
exemple les Peres reunis ä Nicee en 325 qualifiaient eux-memes leur 
assemblee de „sainte"46.

La phase finale de la reception ecclesiale s'est exprimee pour chacun 
des six premiers conciles oecumeniques par la solennelle approbation du 
concile oecumenique subsequent. Evidemment cela n a pu etre le cas 
pour le septieme puisqu'il n'y a pas eu un concile, lui-meme reconnu 
comme huitieme. On peut neanmoins remarquer que cette confirmation 
fut faite au concile generale de Sainte-Sophie en 879/80 oü etaient repre- 
sentes les cinq Patriarcats. Bien qu'il n’ait pas dtd lui-meme formellement 
reconnu comme „oecumenique", il est tenu en haute estime par notre 
Eglise et ses regles figurent dans tous les recueils canoniques orthodoxes47.

Les Services liturgiques indiques par le Typikon ont ete composes en 
memoire des conciles oecumeniques. Mentionnons, ä cet egard, qu'outre 
le rappel de son enseignement le dimandie du Triomphe de l'Orthodoxie, 
le concile de Nicee en 787 est commdmore au mois d octobre.

Les conciles oecumeniques ont competence pour trancher en supreme 
instance les controverses dogmatiques et, par voie de consequence, ils 
sont habilites ä prendre des mesures disciplinaires appropriees qui decou- 
lent des decisions dogmatiques. Mais comment se pose le Probleme de 
leur competence dans les questions legislatives qui ne sont pas en con- 
nexion avec des sujets dogmatiques? II ne fait aucun doute que les con­
ciles oecumeniques se sont considerds comme habilites ä promulguer des 
lois valables pour toute l’Eglise. Nous savons, par exemple, que si l'objet 
essentiel de la convocation ä Nicee du premier concile oecumenique etait 
de mettre fin aux troubles suscites par l'heresie d'Arius, la question de 
la date de Päques etait aussi inscrite ä son agenda48.

Les conciles oecumeniques ont parfois arbitre des differends ou pro- 
nonce des jugements dans des questions purement disciplinaires. Les cas *

*s J. Karmiris, op. cit., t. I, p. 239.
“ Cf. supra note 17. L'expression „le saint concile" revienl souvent dans les actes du 

Iroisieme concile oecumenique,
47 Voir notre article „Vselenski sobor v iizni cerkvi". Messager de l'Exarchat . . . N. 

60, 1967, p. 249.
48 Döcret sur la celebration de Päques dans l’ouvrage de J.-B. Pitra, Juris ecclesiastici 

Graecorum historia et monuinenta, I, Rome 1864, pp. 435—436.

138



sont rares. Les conciles oecumeniques n'etant pas un organe se reunissant 
selon une periodicite determinee, de telles interventions ne sauraient avoir 
qu'un caractere exceptionnel, d'autant plus que la tendance generale tres 
nette du droit canonique est d’eviter que les procedures judiciaires depas- 
sent le cadre regional'10. On remarque l'attitude prudente des Peres con- 
ciliaires: Ils preferent suggerer et enteriner des accords qu'imposer 
directement des Solutions. Prenons quelques exemples: A Nicee en 325 
les Peres adopterent une decision de principe concernant les eveques 
melitiens, mais c'est ä l'eveque d'Alexandrie que tut laisse le droit de tran- 
cher pour chaque cas concret50. A Ephese, en 431, les Peres regurent favo- 
rablement une requete presentee par le ci-devant metropolite de Pamphy- 
lie, Eustathe; ils prirent donc une decision dans le sens demande par ce 
dernier, mais ils laisserent au synode provincial le soin d'en determiner les 
modalites d'application51. A Chalcedoine les Peres se contenterent d'ente- 
riner l'accord survenu entre l'eveque d' Antioche et celui de Jerusalem, 
delimitant les limites geographiques de leur juridiction piimatiale respec- 
tive52. Au meme concile la motion relative aux droits de l'archeveque de 
Constantinople dans les dioceses de la Thrace, de lAsie et du Pont tut 
adoptee apres que Ton eut recueilli l'avis des eveques concernes53.

Si l'on examine l'oeuvre proprement legislative des conciles oecumeni­
ques, eile a certes des dimensions considerables, encore quextremement 
variables pour chacun d'entre eux: A Nicee en 325 furent promulgues 
vingt canons. Au concile de Constantinople en 381 tut publie un texte 
divise en quatre canons; ä ceux-ci s'ajouterent deux autres edictes par 
le concile de 382. Bien plus tard y tut joint un document relatif ä la recep- 
tion des hereriques. Les sept premiers canons du concile d'Ephese sont 
etroitement lies au dogme. La resolution reconnaissant le bien-fonde de 
l'autocephalie de l'Eglise cypriote constitue le huitieme canon. On y a 
joint la lettre au synode de Pamphylie ä propos d'Eustathe. Le concile 
de Chalcedoine edicta, lors de sa septieme session, vingt-sept canons. 
On y joignit plus tard la motion susmentionnee sur les prerogatives de 
l'archeveque de Constantinople ainsi que deux extraits de proces-verbaux 
respectivement de la dix-neuvieme session et de la quatrieme54. Comme 
noüs l’avons dejä dit, le cinquieme concile oecumenique ne promulga pas 
de canons. Le sixieme concile oecumenique proprement dit, non plus. Le 
concile in Trullo de 691/92 ayant ete considere dans l'Orient byzantin 
comme le prolongement de ce dernier, c'est sous le nom et Lautoritd du 
sixieme concile oecumenique que sont cites les cent-deux canons adoptds 
ä cette assemblee. Parfois ils le sont sous la double autorite du cinquieme 
concile et du sixieme, ce qui explique la qualification de „quinisexte" 
donnde au concile in Trullo. Quant au concile de Nicee en 787, il publia

15 Voir les canons mentionnös ä la note 13.
“ Lettre aux Eglises d'Egypte, P. G. 67, col. 77.
51 „Lettre de ce saint et oecumdnique troisieme concile au pieux synode en Pamphylie 

ä propos d'Eustathe qui avait 6t6 leur metropolite", Rhalli et Potli, Syntagma, II, pp. 
206—208.

52 E, Sdiwartz, A. C. O. II, I, pp. 3—7.
55 Voir notre article, „Probl^mes primatiaux au temps du concile de Chalcedoine", 

Messager de l'Exardiat . . . N° 77, 1972, pp. 35—62, en particulier pp. 53—54.
Ibid., en particulier, p. 61.

139



vingt-deux canons. Notons aussi que le concile de Chalcedoine couvrit 
de son autorite et donna donc indirectement une valeur oecumenique ä 
un recueil de canons promulgues par des conciles locaux du quatrieme 
siede. Les Peres du concile in Trullo dlargirent cette liste en conferant 
ainsi une valeur oecumenique ä tous les canons contenus dans la pre- 
miere rödaction du „Syntagma en XIV titres".

Cette activite dans le domaine legislatif est certes considerable, mais 
on doit tenir compte de sa nature: Ni le concile de Nic6c qui, le premier, 
promulga des regles pour toute l'Eglise, ni aucun des conciles ulterieurs, y 
compris le Quinisexte, n'entendait faire un „code", dans le sens moderne 
de ce terme. Une grande partie de loeuvre legislative des conciles oecu­
meniques constitue en fait un enterinement de l'ancien droit coutumier 
non ecrit. Beaucoup de canons sont des rappeis de regles anterieures 
dont on urge l'application.

Les Peres des conciles oecumeniques, en legiterant, avaient conscience 
d'etre les gardiens de la discipline traditionnelle de l'Eglise et non les 
membres d'un Organe possedant un pouvoir sur l'Eglise et pouvant, ä ce 
titre, modifier souverainement cette discipline. Trös instructive ä cet egard 
est la lecture du premier canon du septieme concile oecumenique. En 
voici un extrait significatif: «... nous embrassons de tout coeur les 
divins canons, exultant en eux comme celui qui a fait un riche butin, et 
nous confirmons dans son entier et sans diangement le contenu de leurs 
ordonnances, tel qu'il fut expose par les porte-parole de l'Esprit, les illu- 
stres Apötres, les six saints conciles oecumeniques, ceux assembl6s locale- 
ment en vue d'edicter de telles ordonnances et nos saints Peres; car tous 
sans exception, illumines par le meme Esprit ont decide ce qui convient".

Cette perennite n'est pas ä confondre avec une fixite formaliste comme 
le montre peremptoirement le fait qu'ä bon escient des adaptations ont 
ete apportees par des conciles oecumeniques soit dans le sens d'une plus 
grande rigueur, soit d'une moindre. Mais les canons refl6tant des exigen- 
ces ecclesiologiques sont strictement intangibles,

La röception ecclesiale des decisions purement disciplinaires d'un con­
cile oecumenique ne se confond pas avec celle de ses döcisions dogmati- 
ques. En effet, la justesse des definitions dogmatiques adoptees oblige de 
les recevoir. Cette acceptation est un test d'orthodoxie. Des decisions 
purement disciplinaires ne presentent pas n^cessairement une evidence 
de justesse ou de convenance ä un tel degre. Elles peuvent etre contestees 
et ainsi ne pas beneficier du Consensus de l'Episcopat orthodoxe. Tacite- 
ment l'Eglise d'Alexandrie repoussa le troisieme canon du concile de 381 
relatif au rang de l'eveque de Constantinople-, meme attitude ä ce sujet 
de la part du siege de Rome. A Chalcedoine, la motion sur les droits de 
l'archeveque de Constantinople se heurta ä l'opposition des legats romains 
et le pape saint Leon la rejeta categoriquement; quand il confirma son 
adhesion ä la definition dogmatique, il ne manqua pas de souligner ce 
point en exprimant sa reprobation55. Le concile in Trullo tenta d'unifier 
la discipline de l'Eglise universelle en prenant pour norme celle de l'Eglise

5S A. C. O., II, IV, pp. 70—71. Il pröcise que son approbation ne porte que „in sola . . . 
fidei causa".

140



byzantine, d'oti le refus d'accepter les canons de ce concile de la pari 
du pape Serge. Un compromis fut trouve sous le pontificat de Constan- 
tin (708—715): II accepta les canons qui ne contredisaient pas la discipline 
de l'Eglise romaine58. Des lors on peut parier d'une reception partielle 
puisque les canons controverses n'avaient pas la valeur de lois universel­
les. Jusqu'ä la consommation de la rupture entre l'Orient et l'Occident, 
ce compromis ne fut pas remis en cause, sauf lors du conflit ä propos de 
la juridiction sur la Bulgarie: Les missionnaires latins dans ce pays ayant 
systematiquement decrie les usages grecs, l'Eglise byzantine contre-atta- 
qua en condamnant certains usages occidentaux reprouves notamment 
par le concile in Trullo57. Mais au concile de Sainte-Sophie (879—880) on 
proclama officiellement que „chaque siege a d'anciennes coutumes ä pro­
pos desquelles il ne faut ni se quereller, ni se disputer"58.

Dans la reception ecclesiale des decisions disciplinaires prises par des 
conciles oecumeniques, les distinctions suivantes paraissent s'imposer:

1. Les decisions disciplinaires en connexion avec les definitions dog- 
matiques s'integrent strictement dans le phenomene de reception de ces 
dernieres.

2. Les canons refletant des verites ecclesiologiques doivent necessaire­
ment et obligatoirement etre acceptes, meme si dans la pratique l'„econo- 
mie" peut s'appliquer, eu egard ä des situations particulieres exception- 
nelles, pourvu que Ton n'oublie pas qu’une des caracteristiques fondamen- 
tales de l'Economie est de ne pas impliquer une abrogation de la norme.

3. II en est de meme pour les canons rappelant des regles qui appar- 
tiennent ä la Tradition constante et universelle de l'Eglise, en quelque 
domaine que ce soit.

4. Enfin pour les canons introduisant, sur d'autres points que ceux sus- 
mentionnes, des adaptations ou des modifications, leur valeur universelle 
depend de l'acceptation par les Eglises locales ou plutöt en fait par celles 
des sieges primatiaux en tant que centres de concertation.

Si une teile Classification ne presente aucune difficulte de principe, 
l'experience historique montre que des problemes concrets d'apprecia- 
tion peuvent se poser. Ainsi, par exemple, le pape saint Leon fondait son 
Opposition ä la motion concernant les droits de Constantinople sur l'intan- 
gibilite absolue des canons de Nicee59. Le concile general est seul 
habilite ä legifcrer pour toute l'Eglise, mais il n'est pas habilite ä intro- 
duire n'importe quel changement d'ordre disciplinaire. Les amenagements 
et les adaptations doivent etre faits dans un esprit de continuite avec 
celui des conciles precedents. Les anciens conciles oecumeniques ont 
toujours marque fortement cette preoccupation non seulement pour le 
dogme, ce qui va de soi, mais aussi pour leur oeuvre canonique. C'est 
pourquoi nous croyons qu'un futur concile pan-orthodoxe aura non seule­
ment ä legiferer pour preciser certains points repondant ä des questions * 5

56 Voir P. Joannou, „Les canons des conciles oecumeniques", Fonti, läse. IX t. I1, 
Rome 1962, pp. 99—100.

51 J. Karmiris, op. cit., t. I, pp. 316—330.
S5 Ibid. p. 271.

„Problemes primatiaux . . pp. 59—60.

141



qui se posent de nos jours avec acuite, pour adapter certaines prescrip- 
tions aux conditions de notre epoque, mais aussi il aura ä rappeier la 
necessite d'appliquer plus rigoureusement bien des canons dont la non- 
observance est tres dommageable. S'il en est ainsi, son oeuvre s'inscrira 
vraiment dans la grande Tradition conciliaire de l'Eglise.

142



ANATHEMA, SCHISMA UND HÄRESIE'

MESROB K. KRIKORIAN 

Wien

1- Was ist ein Anathema? Eine biblische und kirchengeschichtliche
Untersuchung

Anathema, aus dem Griechischen stammend, bedeutet wörtlich „getrennt, 
über etwas aufgestellt, separiert, suspendiert". Im Alten Testament wurde 
der Ausdruck für Votivgaben (Lev. 21G) und für Sachen, die „Gott gewid­
met oder geweiht" waren (Deut. 720; Lev. 2728 f), verwendet. Ein Anathema 
wurde als Fluch hinsichtlich Personen, Länder, Tiere, Dinge und Städte 
ausgesprochen und praktiziert und implizierte häufig eine Vertilgung 
(Josua 6; Deut. 711. Sam. 15). Später — nach dem Exil — bedeutete 
es Ausstoß aus der Gemeinde und Verlust der Güter. Der Begriff des 
„Anathemas" blieb bis zur Zeit Unseres Herrn bestehen. Analhematizein 
bei Markus 1471 ist bloß als „Fluch/verfluchen“ zu verstehen, während 
anathemasin bei Lukas 215 „Geschenke", mit denen der Tempel geschmückt 
wurde, bedeutet. Es finden sich zwei Passagen, wo zwar das Wort ana- 
thema nicht verwendet wird, jedoch der alttestamentliche Sinn von „Aus­
schluß aus der Gemeinde und Verlust der Güter“ ersichtlich ist.

a) Matthäus 18”: „Hört er auch diese nicht, so sage es der Kirche (ekkle- 
sia). Wenn er auch die Kirche nicht hört, dann sei er dir wie ein Heide 
oder Zöllner".

b) Johannes 9~: „Das sagten seine Eltern, weil sie die Juden fürchte­
ten; die Juden waren sich nämlich bereits einig geworden, daß jeder, 
der ihn als Messias bekennen würde, aus der Synagoge ausgestoßen wer­
den sollte".

Diesen zwei Stellen kann man noch die Worte Unseres Herrn hinzu­
lügen, als er die „verfluchten" Ungerechten ins ewige Feuer verdammte:

„Alsdann wird er auch zu denen auf der Linken sprechen: Hinweg von 
mir, Verfluchte (= kateramenoi), in das ewige Feuer, das dem Teufel 
Und seinen Engeln bereitet ist." (Matthäus 25").

In der Apostelgeschichte und in den Episteln des Apostels Paulus fin­
det man anathema in den biblischen Bedeutungen des Alten Testaments 
als „ein (bindender) Fluch” oder „Verdammung" und „ein Fluch, der den 
Ausschluß der Verfluchten mit sich bringt". In der Apostelgeschichte, 
Kapitel 23, schließen sich die Juden zusammen und verpflichten sich unter 
Strafe der Verfluchung, weder zu essen noch zu trinken, bis sie Paulus 
getötet hätten (Verse 12, 14, 21). Im Römerbrief 9“ bedeutet anathema

Nach einem anläßlich der .Zweiten nicht olfiziellen ökumenischen Konsultation zwischen 
Theologen der altorientalisdien Kirchen und der röm.-kath. Kirche" im September 1973 
in Wien gehaltenen Vortrag.

143



„Bann", im 1. Korintherbrief 123 „Fluch" (maledictio), im 1. Korintherbrief 
IG22 und Galaterbrief l8'" jedoch bedeutet es ganz klar „Ausstoß" eines 
Verfluchten aus der christlichen Gemeinde. In diesen Passagen sind die 
Gründe für den Ausstoß die Sünden, den Herrn Jesus Christus nicht zu 
lieben und ein Evangelium zu verkünden, das sich von dem des Heiligen 
Paulus unterscheidet:

a) „Wenn einer den Herrn Jesus Christus nicht liebt, der sei im Banne. 
Maran atha!" (1 Kor IG22).

b) „Allein, wenn wir selbst oder ein Engel vom Himmel euch ein ande­
res Evangelium verkündeten, als wir euch verkündet haben, der sei ver­
flucht. Was ich schon früher gesagt habe, wiederhole ich jetzt: Wenn 
einer euch ein anderes Evangelium verkündet, als ihr empfangen habt, 
der sei verflucht" (Gal l8"0).

Das letzte Zitat bestätigt klar, daß Paulus über jene den Fluch spricht, 
die ein anderes als sein Evangelium verkünden, d. h. die Häretiker, die 
ein Evangelium lehrten, das sich von dem unterschied, das er von Chri­
stus empfangen und den Christen von Galatien weitergegeben, hatte.

Die biblische Tradition des Anathemas wurde natürlich von den Behör­
den der frühchristlichen Kirche übernommen. Zum ersten Male wandte 
man es auf der Synode von Elvira im Jahre 306 an. Beim Allgemeinen 
Konzil von Nizäa im Jahre 325 wurden Arius und seine „Gotteslästerun­
gen" verdammt; Arius wurde aus der Kirche ausgestoßen und seine Schrif­
ten wurden verbrannt. Die Synoden von Gangra (343), Konstantinopel 
(381), Ephesus (431) usw. verdammten die Häretiker und verfolgten sie 
aufs schärfste. In den ersten Jahrhunderten bedeutete anathema „Exkom­
munikation" im weiteren Sinne, d. h. Trennung nicht nur von den Sakra­
menten und der Gemeinde, sondern auch von der Kirche. Nach dem
6. Jahrhundert wurde eine Unterscheidung zwischen,Anathema und Ex­
kommunikation getroffen, wobei der letztere Begriff den Ausschluß nur 
von den Sakramenten und vom Gottesdienst bedeutete (siehe die Erklä­
rung von Gratian: Decrelum, Buch II, Kanon 106). Daher war für Papst 
Innozenz III (1198—1216) „anathema" mit excommunicatio maioi gleich­
bedeutend. Gregor IX (1227—1241) stellte die Theorie von zwei Formen 
der Exkommunikation auf: excommunicatio maior und excommunicatio 
minor. Als im Jahre 1869 die excommunicatio minor abgeschafft wurde, 
nahm der Ausdruck anathema wieder die Bedeutung von „Exkommuni­
kation" an.

Natürlich ist es nicht sehr angenehm und leicht, die Geschichte des Ana­
themas, welches der christlichen Kirche durch die Tradition der Heiligen 
Schriften vererbt wurde, zu studieren. Sicherlich festigte die Verdammung 
der Häretiker die Stellung, Einheit und Theologie der Kirche; zweifellos 
halfen die zwölf Anathematismen des Heiligen Cyril den Theologen sehr, 
die orthodoxe Christologie zu formulieren. Aber wie können wir die Ver­
folgung und Exkommunikation ketzerischer Christen mit Jesu Christi 
Evangelium der Liebe in Einklang bringen? Es ist klar, daß ich nicht in 
der Lage bin, jemanden zu beurteilen, doch möchte ich meinen Lesern in 
Erinnerung bringen, daß Arius oder Nestorius oder Eutyches nicht weni­
ger christlich waren als wir selbst; ja ihr Interesse zeigt, daß sie über­
zeugte Christen waren, die eifrig danach strebten, die Mysterien der Theo-

144



logie zu klären und in Lehrsätze zu kleiden. Wenn wir jedoch versuchen, 
die Geschichte zu analysieren, dann verstehen wir vielleicht, daß neben 
den Fragen der Lehre viele andere Faktoren eine Rolle spielten: philo­
sophische Schulen, politische Intentionen, Status und Beziehungen in der 
Gesellschaft, verschiedene Auffassungen von Freiheit, Rivalität und ver­
letztes Prestige von Führungspersönlichkeiten usw. Es besteht kein Zwei­
fel, daß zu Beginn des Christentums judäisches Traditions- und Gedanken­
gut einerseits und die gnostische Philosophie der Griechen andrerseits 
die Entwicklung der Theologie der Kirche beeinflußten. Konstantin I und 
seine Nachfolger unterstützten die Kirche, um die Sicherheit und Einheit 
des oströmischen Reiches zu erhalten. Als im Feudalsystem des Mittel­
alters die Differenzen und Streitigkeiten zwischen der herrschenden Klasse 
und den Bauern und Arbeitern sehr ausgeprägt waren und die Freiheit 
des einzelnen im Privatleben und in der Gesellschaft sehr begrenzt war, 
beschränkten natürlich auch die religiös-philosophischen Ideen die Frei­
heit des Menschen. Alle diese Faktoren und Kräfte wirkten sich auf das 
Gedankengut und die Handlungsweise der Bevölkerung aus, und daher 
war es vielleicht die Tragödie des Menschen, daß er nicht in einem Geist 
der christlichen Liebe, Toleranz und Freiheit leben und sich bewegen 
konnte. Die Intoleranz ihrerseits entwickelte sich so weit, daß sie zu den 
Inquisitionen führte, die ein trauriges Kapitel in der Geschichte der christ­
lichen Kirche darstellen. Daher ist es nicht verwunderlich, daß der große 
Theologe Thomas von Acjuin (1225—1274) mit ruhigem Gewissen die fol­
gende Rechtfertigung für die Verdammung der Häretiker schreiben konnte:

„Da ist die Sünde, durch die sie (= die Häretiker) verdienen, nicht nur 
von der Kirche durch Exkommunikation getrennt, sondern auch von der 
Welt durch den Tod ausgeschlossen zu werden. Denn es ist eine viel 
ernstere Sache, den Glauben, durch den das Leben der Seele kommt, zu 
verderben, als Geld, durch das das irdische Leben getragen wird, zu fäl­
schen" usw. (Summa Theologica, II. Q. xi. Artikel iii.).

Im Mittelalter zahlte der Mensch teuer für seine Freiheit des Lebens 
und Denkens. Im 16. Jahrhundert öffneten die Renaissance und die Refor­
mation eine neue Ära in der Geschichte Europas und der Menschheit. 
Auch politische Revolutionen, wie z. B. jene in Frankreich, trugen zur 
Entwicklung der Freiheit bei. In der Neuzeit stellte die ökumenische Be­
wegung den Beginn brüderlicher Beziehungen besonders zwischen christ­
lichen Völkern und christlichen Kirchen dar. 2

2. Historischer Überblick

Solange in den ersten drei Jahrhunderten das Christentum unter der Ver­
folgung litt, waren die Christen unglücklich und bedauerten, daß sie nicht 
frei waren, sich und ihre Religion zu bekennen und zu verteidigen. So 
protestiert z. B. Tertullian in seiner Apologie, wie folgt:

„Andere haben die volle Möglichkeit zu Antwort und Kreuzverhör; 
denn es ist nicht gestattet, Menschen unverteidigt und ungehört zu ver­
dammen. Allein die Christen dürfen nichts sagen, um sich zu rechtferti­
gen, den Glauben zu verteidigen, einen Richter vor Ungerechtigkeit zu 
bewahren".

145



ln den Jahren 313/314 gewährten die Kaiser Konstantin und Licinius 
durch das Mailänder Edikt den Christen die Freiheit, ohne Behinderung 
und Schwierigkeiten ihren Glauben auszuüben und zu leben. Weiters 
erklärten sie:

„Es ist zu beachten, daß gleichzeitig allen anderen die freie und unein­
geschränkte Ausübung ihrer Religion gestattet ist; denn es steht mit der 
guten Ordnung des Reiches und der Friedfertigkeit unserer Zeit im Ein­
klang, daß jeder die Freiheit besitzen soll, Gott nach seiner eigenen Wahl 
anzubeten; und wir beabsichtigen nicht, die Ehre zu schmälern, die einer 
Religion oder ihren Anhängern gebührt."

Sobald das Christentum als Staatsreligion anerkannt wurde und die 
christliche Kirche als eine religiöse Organisation Fuß fassen konnte, wurde 
leider die Freiheit anderen gegenüber verweigert. Um dieses Problem 
zu veranschaulichen, werde ich nur die bemerkenswertesten Fälle anfüh­
ren. Im Jahre 325 untersuchten beim Allgemeinen Konzil von Nizäa 318 
Bischöfe aus verschiedenen Teilen der Welt die Theologie des Arius von 
Alexandrien und verdammten sie als eine häretische Lehre:

„In erster Linie wurde die Unfrömmigkeit und Gesetzlosigkeit des Arius 
und seiner Anhänger in Anwesenheit unseres Gott höchst wohlgefälligen 
Herrschers Konstantin untersucht; und es wurde einstimmig beschlossen, 
daß seine unfromme Meinung verdammt werden sollte, zusammen mit 
all den gotteslästerlichen Sprüchen und Ausdrücken, die er in seinen 
Blasphemien gemacht hat."

Im Jahre 381 verdammte das ökumenische Konzil von Konstantinopel 
Macedonius, Bischof von Konstantinopel (342—346 und 351—27. Jänner 
360), der die Gottheit des Heiligen Geistes geleugnet hatte. Im armeni­
schen Buch der Briete wird die Lehre des Macedonius wie folgt beschrie­
ben:

„Macedonius, der Gottesbekämpfer, behauptete, der Heilige Geist sei we­
niger als der Vater und der Sohn, und er glaubte nicht, daß der Heilige 
Geist gemäß der Heiligen Schrift mit dem Vater und dem Sohn wesens­
gleich ist und gleich in Ehre und Verherrlichung" {Buch der Briefe, in 
Armenisch, eine klassische Sammlung von theologischen Schriften, Tiflis, 
1901, S. 416. Dieser Brief wurde wahrscheinlich von Catholicos Sahak, 
677—703, geschrieben).

Im Jahre 431 untersuchte die ökumenische Synode von Ephesus die 
Christologie des Nestorius, Patriarch von Konstantinopel (10. April 428— 
11. Juli 431), der sich weigerte, die Jungfrau Maria als Theotokos anzuer­
kennen. Der große Theologe jener Zeit, Bischof Cyril von Alexandrien 
(17. Oktober 412—27. Juni 444), forderte die Verdammung des Nestorius 
durch Konzile in Rom und Alexandrien im Jahre 430 und schrieb seinen 
berühmten Brief (Epistel XVII) nach Konstantinopel, in dem er die ortho­
doxe Christologie erklärte und zwölf Anathemata gegen Häretiker ver­
kündete. Hier zitiere ich die ersten zwei:

„1. Wenn jemand nicht anerkennt, daß Emmanuel wahrhaft Gott und 
die heilige Jungfrau folglich Theotokos ist, denn sie brachte hervor nach 
dem Fleisch das eingeborene Wort Gottes, der sei verflucht.

2. Wenn jemand nicht anerkennt, daß das Wort, das von Gott Vater 
stammt, persönlich mit dem Fleisch vereint war (kath hypostasin), und

146



mit seinem eigenen Fleisch ein Christus ist, das heißt, ein und derselbe 
Gott und Mensch zugleich, der sei verflucht."

Dieser Brief des Heiligen Cyril, der die Anathemata enthielt, wurde 
von der Synode von Ephesus gebilligt, wo man die nestorianische Häresie 
verdammte. Nestorius selbst wurde als Patriarch abgesetzt und nach Pano- 
polis ins Exil gesandt. Seine Anhänger wurden im ganzen byzantinischen 
Reich mit Feindschaft und Beschimpfungen verfolgt. Die Bischöfe Cyril 
(von Alexandrien), Proclus von Kontantinopel und Acacius von Melitene 
sandten in den Jahren 434/435 Schreiben an den Armenier Catholicos 
Sahak und vardapet Mesrop Mashtots, in denen sie diese vor den irre­
führenden Schriften des Theodoras von Mopsuestia (392-—428) und dessen 
Schüler Nestorius warnten. Die Kirchenbehörden von Armenien, die den 
Vätern von Ephesus folgten, wiesen die nestorianische Häresie zurück 
und vertrieben die Ketzer aus ihrem Land. In der Kurzfassung des Le­
bensberichtes von Mashtots lesen wir folgendes:

..Zu jener Zeit kamen einige Ketzer, welche vom Konzil von Ephesus 
verfolgt wurden, unter ihnen Theodoras, der Anhänger der falschen Leh­
ren des Paulus von Samosata und des Nestorius, und welche Schriften 
für einfältige und leichtgläubige Menschen hatten, in unser Land, um 
die gotteslästerliche Häresie zu verbreiten. Aus diesem Grund warnten 
die von der heiligen Synode ausgesandten Briefe den orthodoxen und 
ehrwürdigen Sahak und Mesrop, die die unverbesserlichen Ketzer unver­
züglich aus ihrem Land vertrieben, sodaß kein satanischer Rauch sich in 
die strahlende Lehre mischen konnte". (Das Lehen des Heiligen Mesrop 
vom vardapet Koriwn, die Kurzfassung in armenischer Sprache, Venedig, 
1854, SS. 26—27).

Unter den Intellektuellen und Theologen, die gegen die Lehre des Ne­
storius kämpften, wurde der byzantinische Mönch Eutyches (ca. 378—453?) 
bekannt, der Abt eines Klosters auf der Insel „Kuki" in der Nähe von 
Konstantinopel war. Er kämpfte mit solchem Eifer gegen den nestoriani- 
schen Dualismus, daß er selbst in das andere Extrem verfiel und eine 
Natur auch nach der Inkarnation predigte. Seine Gegner legten das so 
aus, als ob er glaubte, daß die menschliche Natur Christi in der Gottheit 
absorbiert wäre. Daher wurde er im November 448 vor einem Gericht 
von Flavian, Bischof von Konstantinopel (Juli 446—11. August 449) ver­
hört und von der Kirche exkommuniziert (Mansi, Concilia, VI, S. 747, 
L- Duchesne, The early hislory of the Christian Church, englische Über­
setzung von C. Jenkins, London, III, Neudruck 1960, SS. 280—81). Das 
Zweite Konzil von Ephesus (449) bot ein vollkommen anderes Bild unter 
dem Vorsitz von Dioscorus, Bischof von Alexandrien (444—13. Oktober 
451, f 4. Sept. 454); Eutyches wurde rehabilitiert, Flavian abgesetzt und 
ms Exil geschickt, doch starb er während der Reise in die Verbannung. 
Da am 28. Juli 450 Kaiser Theodosius II unerwartet durch einen Unfall 
starb, nahmen die christologischen Kontroversen wiederum einen anderen 
Lauf. Eutyches wurde neuerlich ins Exil geschickt und der Großkämmerer 
Chrysaphius hingerichtet. Im Jahre 451 verkündete das Konzil von Chal- 
cedon die Formel von „Christus in zwei Naturen", verdammte Eutyches 
noch einmal und verbannte den Patriarchen Dioscorus, der in Gangra 
(Paphlagonia) am 4. Sept. 454 im Exil starb. Die Anhänger des Dioscorus

147



waren so verärgert, daß sie den neuen Patriarchen Proterius zu Tode 
verbrannten. Dann folgte der bekannte Gegner von Chalzedon, Bischof 
Timotheus Aelurus, auf den Stuhl von Alexandrien (März 457—Jänner 
460, 475—31. Juli 477); sein Buch, Die Wiederlegung der Definition des 
Konzils von Chalcedon, wurde zu einer klassischen Quelle für die Theo­
logen der altorientalischcn Kirchen.

Diese historischen Ereignisse und literarischen Beweisstücke zeigen, daß 
ein anaihema in der Vergangenheit nicht nur ein bloßer verbaler Fluch 
war, sondern in Wirklichkeit die vollständige Exkommunikation von den 
Sakramenten und der Kirche bedeutete; in den meisten Fällen war damit 
erbarmungslose Verfolgung durch die Polizei verbunden, und oft endete 
das Leben der verdammten Personen in Einsamkeit oder im Exil. Außer 
Theologen waren auch Patriarchen, Päpste und Kaiser in Sachen Häresie 
und Anathema verwickelt. Zweifellos waren Kirchenführer und ihre kai­
serlichen Schutzherren ernste Christen, die sich bemühten, den ortho­
doxen Glauben der Kirche in seiner evangelischen und traditionellen Rein­
heit und Richtigkeit zu erhalten, doch war ihre Leidenschaft mit einem 
Übermaß an Eifer und Haß vermischt. Um sich eine Vorstellung von der 
Intoleranz machen zu können, mit der Häretiker verurteilt wurden, sei 
darauf verwiesen, wie Kaiser Konstantin auf dem Konzil von Nizäa (325) 
befahl, alle Schriften oder Gesänge des Arius zu verbrennen und ihn aus 
dem Gedächtnis dieser Welt zu streichen:

„Wenn von nun an im Hause irgendeiner Person das Buch (= die 
Schriften) des Arius gefunden wird, muß es verbrannt werden, so daß 
nicht nur dessen gotteslästerliche Lehre, sondern auch die Erinnerung an 
ihn vollkommen ausgelöscht wird. Und das befehle ich öffentlich, wenn 
jemand Schriften des Arius bei jemandem entdeckt und sie nicht ver­
brennt, dann soll er zum Tode verdammt sein; und wenn zur gleichen 
Zeit auch andere gefunden werden, so wird das ihre Strafe sein: ihre 
Köpfe sollen gegen die Wand gestoßen werden und so werden sie ihr 
Leben beenden".

Im Codex Theodosianus wird befohlen, daß die Häretiker aus den Städ­
ten verjagt werden sollen; es wird ihnen nicht gestattet, in den Städten 
ihre Versammlungen abzuhalten:

„. . . Sie sollen vollkommen ausgeschlossen sein, sogar von den Schwel­
len der Kirchen, da wir keinen Ketzern gestatten, ihre ungesetzlichen 
Versammlungen in den Städten abzuhalten. Sollten sie eine Störung ver­
suchen, dann bestimmen wir, daß ihr Ungestüm unterdrückt wird und daß 
sie aus den Mauern der Städte getrieben werden, sodaß die katholischen 
Kirchen in der ganzen Welt den orthodoxen Bischöfen zurückgegeben 
werden, die den Glauben von Nizäa besitzen" (Cod. Theod. XVI. v. 6).

3. Häresie und Schisma

Häresie (griechisch hairesis = Wahl, Zwist, Streit, Sekte) ist eine Mei­
nung oder Lehre, die im Widerspruch zum etablierten Glauben der Ge­
meinde steht, ein Häretiker (griech. hairetikos) ist eine Person, die eine 
falsche Lehre oder Sekte gründet oder unterstützt. Während Häresie eher

148



eine ideologische Abweichung von der traditionellen Lehre einer Gemein­
de oder einer Kirche darstellt, so ist das Schisma (griech. skhisma) eine 
Spaltung innerhalb einer Gemeinde oder einer Kirche auf Grund von 
Differenzen, die die Lehre oder die Disziplin betreffen. Mit anderen Wor­
ten, Häresie ist ein schwerer religiöser Irrtum, der dem allgemein aner­
kannten Glauben oder Dogma widerspricht, Schisma jedoch ist eine Spal­
tung einer Gemeinde in Parteien wegen Unstimmigkeilen bezüglich der 
Lehre und administrativer Fragen. Man kann zu einem gewissen Grad 
sagen, daß ein Schisma toleriert werden kann, daß jedoch die Häresie 
eine Sekte darstellt, die die Grundlagen einer etablierten Ordnung er­
schüttern kann und daher zu Kontroversen, Ärgernis und Haß führt.

Im Leben und in der Geschichte des Christentums gehen diese Ausdrücke 
und Phänomene schon auf apostolische Zeiten zurück. Obwohl das Wort 
skhisma im Evangelium des Johannes vorkommt (743, 9"', IO10, vergl. Apo­
stelgeschichte 144), bedeutet es dort bloß „Spaltungen” unter den Juden. 
Zum ersten Male werden in der Apostelgeschichte die Pharisäer als eine 
häretische Sekte beschrieben: tis haireseos ton Pharisaion (= die Sekte 
der Pharisäer, Kap. 155). Im Kapitel 245 wird das Christentum selbst von 
den Juden „die Sekte der Nazarener" genannt (vergl. ibid., 24,J und 28"). 
In seinem Brief an die Römer (1617) weist der Apostel Paulus auf Unstim­
migkeiten und Spaltungen unter den Christen hin, jedoch ohne das Wort 
hairesis zu verwenden.

„Ich ermahne euch aber, Brüder, habt acht auf die, welche Zwistigkei­
ten und Ärgernisse gegenüber der Lehre, die ihr gelernt habt, verursa­
chen, und geht ihnen aus dem Wege." Hier bezieht sich das Anliegen des 
Apostels wahrscheinlich auf eine Häresie, d. h. auf einen Disput, der sich 
aus den Lehren ergibt, die sich von seinen Lehren oder von dem, was 
die Römer zuerst gelernt hatten, unterscheiden. In seinem Brief an die 
Galater erwähnt er ebenfalls „Streit und Spaltung" (520, vergleiche 1 Kor 
ll18), und wie wir bereits gesehen haben, verflucht er alle jene, die ein 
Evangelium verkünden, das sich von seiner Lehre unterscheidet:

„Allein, wenn wir selbst oder ein Engel vom Himmel euch ein anderes 
Evangelium verkündeten, als wir euch verkündet haben, der sei ver­
flucht. Was ich schon früher gesagt habe, wiederhole ich jetzt: Wenn einer 
euch ein anderes Evangelium verkündet, als ihr empfangen habt, der sei 
verflucht". (Gal l80).

In seinem ersten Brief an die Korinther spricht Paulus wiederholt von 
Spaltungen innerhalb der christlichen Gemeinde (l'°, 11“, 12“) und warnt 
Titus, Bischof von Kreta, vor ketzerischen Menschen (Tit 310, vgl. 2 Petr 2‘).

Der Hauptstreit unter den Christen der apostolischen Zeit ging um die 
Frage der Beschneidung: Sollten die Christen nichtjüdischer Abstammung 
ebenfalls beschnitten werden oder nicht. Das war eher eine Frage des 
Rituells oder der Geistigkeit und nicht so sehr eine Frage der Lehre. Im 
zweiten Jahrhundert entstanden Zwistigkeiten und Spaltungen, die die 
Person Christi betrafen, wie z. B. der Docetismus, Gnostizismus, Mar- 
cionismus usw. Doch die erste Häresie, die eine ernste Gefahr für die Kir- 
cbe darzustellen schien, war die Lehre des Arius. Leider wissen wir nicht 
viel über seine Ansichten, doch glauben wir, daß die Bischöfe, die sich 
325 in Nizäa versammelten, gründlich untersuchten, was er meinte. Ich

149



kann mir nämlich nicht vorstellen, daß er so einfältig war, auf primitive 
Weise die Gottheit Christi zu leugnen. Ich habe auch schon die anderen 
erwähnt, die auf den Konzilen von Konstantinopel (381), Ephesus (431) 
und Chalcedon (451) verdammt wurden. Die christologischen Streitigkei­
ten des Nestorius und Eutyches verursachten das erste Schisma innerhalb 
des Christentums. Die zweite tragische Teilung, die die Kirche erschüt­
terte, war jene des Jahres 1054 zwischen Rom und Byzanz; und im 16. Jahr­
hundert ereignete sich während der Reformation das letzte große Schisma.

Der Neue Römisch-Katholische Katechismus (der berühmte Holländische 
Katechismus) spricht vom Schisma des Jahres 1054 wie folgt:

„Eine Teilung erfolgte im 11. Jahrhundert. 1054 war das tödliche Jahr. 
Seit damals ist die Ostkirche mit ihrer unbeeinträchtigten Lehre und mit 
ihren gültigen Weihen nicht mehr mit Petri Stuhl vereint" (englische Ver­
sion 1967, 219). Nikos Nissiotis, ein bekannter griechischer Theologe, be­
hauptet, daß die Orthodoxe Kirche von der einen Katholischen Kirche nicht 
getrennt ist:

„Die Orthodoxe Kirche besteht auf ihrer Überzeugung, daß sie von der 
einen Katholischen und Apostolischen Kirche nicht getrennt ist und daß sie 
diese (= Tradition) historisch und ekklesiologisch und ohne Unterbre­
chung fortsetzt" (Cortcilium, 1970/4, 236).

Ich bin der Ansicht, daß es sinnlos ist, über die Frage, wer von wem 
getrennt ist, zu streiten. Leider haben in der christlichen Kirche Schismen 
stattgefunden, die sich durch Differenzen ergaben, die nicht nur in dog­
matischen Formeln lagen, sondern auch in der liturgischen Praxis, der 
geistlichen Autorität, Mentalität und Kultur. Und ich glaube, daß das 
Zentrum des Christentums weder Rom noch Byzanz oder Armenien ist, 
sondern Christus selbst. Daher muß es immer in der Absicht und im Be­
mühen jedes Christen oder jeder christlichen Gemeinde liegen, zu ver­
suchen, immer näher an den Herrn Jesus Christus, an die biblische Tra­
dition und an die Tradition der ersten drei ökumenischen Konzile heran­
zukommen. Nur so können wir unsere Schwierigkeiten und vielschichtigen 
Probleme lösen. Wenn wir von einer christozentrischen universellen Ge­
meinde sprechen, ist es wichtig, in Erinnerung zu bringen, daß die An­
sichten hinsichtlich der Überprüfung der Echtheit und Authentizität der 
christlichen Lehren und Dogmen ebenfalls verschieden sind: Der Heilige 
Paulus war immer der festen Überzeugung, daß das Evangelium, das er 
verkündete, das richtige und gültige war und daß jede andere Lehre, auch 
wenn sie von einem Engel stammte, verdammt werden sollte; die Römisch- 
katholische Kirche behauptete nach dem 4. Jahrhundert, daß die Zustim­
mung des Papstes die Garantie für die Richtigkeit des christlichen Glau­
bens war und ist; für die Orthodoxe Kirche hat nur ein echtes ökumeni­
sches Konzil das Recht und die Autorität, dogmatische und grundlegende 
disziplinäre Fragen zu entscheiden, während für die Kirchen der Refor­
mation die Bibel, insbesondere das Neue Testament, der einzige Maß­
stab und das einzige Kriterium für den Glauben und die Ordnung dar­
stellen.

150



4. Heilige „Häretiker" und „schismatische“ Heilige

Im Jahre 451 verdammte bei einem vorläufigen Treffen in Nizäa der 
Patriarch Dioscorus, der Nachfolger des Cyril auf dem Stuhl von Ale­
xandrien, zusammen mit mehr als 520 Bischöfen Papst Leo von Rom als 
Unterstützer der nestorianischen Häresie wegen dessen Tomus (Duchesne, 
The Early History oi the Christian Church, vol. III, 297, 298). Beim Konzil 
von Chalcedon wurde Dioscorus selbst verdammt und der Tomus Leonis 
als ein Dokument des orthodoxen Glaubens bestätigt. Bereits im 5. Jahr­
hundert wurde Dioscorus von der Kirche Alexandriens als Heiliger aner­
kannt und sein Name wieder in die Diptycha eingesetzt. In der Kirche 
Ägyptens gedenkt man jedes Jahr seiner am 7. des Thot (= 4. Septem­
ber), während man des Patriarchen Timotheus Aeluru-s am 7. Mesory 
(— 31. Juli) gedenkt. Dioscorus wird als großer Theologe und Heiliger 
auch von den anderen orientalischen Kirchen akzeptiert. Sein Name ist 
sogar in der Liturgie der koptischen Kirche enthalten. Hier folgen die 
Lehrer des orthodoxen Glaubens:

„Und der Patriarch St. Severus; unser Lehrer Dioscorus-, St. Athanasius, 
der Apostolische; St. Peter, der heilige Märtyrer und Papst, und der Hei­
lige Johannes Chrysostomus; und St. Theodosius; St. Theophilus; St. De­
metrius; St. Cyril; St. Basilius; St. Gregor, der Verkünder göttlicher Dinge; 
St, Gregor Thaumaturgus und Gregor der Armenier. Und die einhundert­
achtzehn in Nizäa Versammelten, die hundertfünfzig in Konstantinopel 
und die zweihundert in Ephesus" (The Coplic Liturgy, Kairo, 1963, 99— 
100). Der Patriarch Severus, der oben erwähnt wird, ist besonders für die 
Syrer der größte Gelehrte der Orthodoxie, „die Krone der Syrer":

„Wieder feiern wir jene, die in Heiligkeit entschlafen sind und unter 
den Heiligen ruhen und den einen apostolischen Glauben sich unbefleckt 
erhalten und ihn uns anvertraut haben; und wir rufen die heiligen und 
geweihten ökumenischen Synoden von Nizäa, Konstantinopel und Ephe­
sus an. Wir gedenken auch unserer ehrenvollen und gottesfürchtigen Vä­
ter, (Prälaten und Gelehrten, die dort anwesend waren: Jakob, der Eieilige, 
Apostel und Märtyrer, der erste Bischof von Jerusalem, und die Heiligen: 
Ignatius, Clemens, Dionysius, Athanasius, Julius, Basilius, Gregorius, 
Dioscorus, Timotheus, Philoxenus, Anthimus, Ivanius. Besonders St. Cyril, 
jener erhabene Turm, der die Inkarnation des Wortes Gottes, der Fleisch 
annahm, aussprach und verkündete; und wir gedenken auch unseres Pa­
triarchen Mar Severus, der Krone der Syrer, jenes weisen Mundes und 
Pfeilers und Lehrers der gesamten heiligen Kirche Gottes, der Wiese voll 
von Blumen, der immer verkündete, daß Maria ohne Zweifel die Mutter 
Gottes ist" usw. (Anaphora — The Divine Liturgy oi Saint James, ver­
öffentlicht vom Metropoliten Mar Athanasius Yeshue Samuel, USA, 1967,
S. 46).

Mar Severus, „jener weise Mund und Pfeiler und Lehrer der gesamten 
heiligen Kirche Gottes", wird jedoch von der römisch-katholischen und 
ost-orthodoxen Kirche als ketzerisch verdammt. Timotheus Aelurus und 
Philoxenus von Mabbog werden ebenfalls von den Chalcedoniern ver­
dammt. Andrerseits werden Papst Leo und sein Tomus, das Konzil von 
Chalcedon, drei Patriarchen von Konstantinopel, nämlich Flavian (446—

151



449), Anatolius (449—458) und Gennadius I (458—471) von den nationalen 
Konzilen und Theologen der orientalisch-orthodoxen Kirchen als häretisch 
verdammt. So fragt z. B. im Weiheritual der armenischen Kirche (Medz 
Mashtots — Das große Buch des Rituals, Istanbul, 1807, 260) der Bischof 
den zu weihenden Priester:

„Verdammst Du Leo den Häretiker und seinen gotteslästerlichen Tomus, 
den er schrieb und so den einen in zwei teilte?" Und der Kandidat ant­
wortet öffentlich: „Ich verwerfe und verdamme".

Ein weiteres Beispiel ist Petrus Mongus, Bischof von Alexandrien (447— 
490), der in seinen Briefen an Acacius, Bischof von Konstantinopel (471— 
489) wiederholt die drei Patriarchen von Konstantinopel sowie den Kaiser 
Marcian (450—457) und die Kaiserin Pulcheria (449—453) als häretisch 
verdammt:

„Aber weiters sage ich Dir betreffs jene, für die Du ungerechterweise 
die Messe feierst, d. h. die ketzerischen Kaiser Marcian und Pulcheria, 
Flavian, Anatolius und Gennadius, die ketzerische Bischöfe vor Dir wa­
ren" usw. (Buch der Briete, in armenischer Sprache, 254, 259, 260).

Eine Zusammenfassung der wichtigsten paradoxen „Häretiker" auf bei­
den Seiten ergibt das folgende Bild.

I.

Jene, die in der römisch-katholischen und der ost-byzantinischen ortho­
doxen Kirche verehrt, von den alt-orientalischen Kirchen jedoch verdammt 
werden:

1. 'Papst Leo der Große (plus seinem Tomus und das Konzil von Chal- 
cedon)

2. ider Patriarch Flavian
3. der Patriarch Anatolius
4. der Patriarch Gennadius

II.

Jene, die in den orthodoxen Kirchen verehrt, von der römisch-katho­
lischen und byzantinisch-orthodoxen Kirche jedoch verdammt werden:

1. der Patriarch Dioscorus
2. der Patriarch Mar Severus
3. der Patriarch Timotheus Aelurus
4. Philoxenus von Mabbog (Xenaias)

Jüngst in einem ökumenischen Geist durchgeführte theologische Dis­
kussionen und Untersuchungen zeigen, daß die christologische Dogmatik 
all dieser heiligen „Häretiker" grundsätzlich die gleiche ist, doch in der 
Formulierung oder in Formeln Unterschiede aufweist: beide Gruppen ver­
werfen und verdammen die Lehre des Nestorius und Eutyches; beide aner­
kennen Jesus Christus jedoch als die wundersame Einheit des vollkom­
menen Menschen und des vollkommenen Gottes; beide Seiten akzeptie­
ren und behaupten, daß die menschliche und göttliche Natur in Jesus 
Christus ohne Vermischung, Änderung, Teilung oder Spaltung vereint

152



sind. Daher ist es absurd, wenn christliche Kirchen einander unge­
rechterweise Vorwürfe machen, und zwar aus Gründen, die weder rein 
theologisch noch wirklich essentiell sind. Sicherlich sind diese umstrittenen 
Patriarchen oder Theologen keine „Häretiker" in dem Sinne, daß ihre 
Lehren den Dogmen der Kirche grundsätzlich widersprechen! Divergenz 
und Mannigfaltigkeit in dogmatischen Formulierungen bedeuten nicht un­
bedingt Widerspruch oder Leugnung; ein Pluralismus muß auch in solchen 
Formeln geduldet werden. Ist es nicht ein Skandal in der Geschichte der 
christlichen Kirchen, daß sie gegenseitig Papst Leo und den Patriarchen 
Dioscorus mit den gleichen Worten und im gleichen Ton verdammten wie 
Nestorius und Eutyches? Von wem, wann und wie wird den heiligen 
„Häretikern" oder schismatischen „Heiligen" Gerechtigkeit widerfahren und 
die Anathemata der Verdammung aufgehoben werden? Ich bin nicht zu 
einem Vorschlag berechtigt, doch erlaube ich mir, meiner eigenen Über­
zeugung Ausdruck zu verleihen. Meiner Meinung nach gibt es zwei Dinge, 
die von den Kirchenführern ohne Zögern und Warten durchgeführt wer­
den können:

a) Anläßlich einer öffentlichen Zeremonie die Verkündigung der Auf­
hebung der gegenseitigen Anathemata, die gegen Patriarchen oder Theo­
logen im Zusammenhang mit den christologischen Zwistigkeiten des 5. und
6. Jahrhunderts ausgesprochen wurden;

b) Dementsprechende Streichung der Anathemata aus den liturgischen 
Schriften.

Während die traurigen Spuren der Vergangenheit ausgelöscht werden, 
sollten wir zwei unnotwendige Ansprüche vermeiden:

a) Erstens wäre es nicht wünschenswert, gegenseitig die Theologen als 
Heilige anzuerkennen, die 15 Jahrhunderte lang als Ketzer erklärt wurden;

b) Zweitens wäre es nicht sinnvoll, Änderungen in der theologischen 
Literatur einzuführen; was geschrieben ist, ist geschrieben.

Andererseits glauben viele Theologen, daß es für die Erziehung von 
Ghristen sehr nützlich wäre, neue Kirchengeschichtsbücher zu veröffent­
lichen, die in einem Geiste des ökumenischen Verstehens und der Liebe 
geschrieben sind.

Schlußworte

Viele Jahrhunderte lang wurde in der armenischen Kirche am Festtag 
der Kirchenväter ein Lied gesungen, das in drei Versen das Konzil von 
Chalcedon und den Tomus Leonis verdammte. Seit dem 18. Jahrhundert 
jedoch ist es in vielen Neuausgaben des Gesangsbuches gestrichen (siehe 
meinen Artikel „Christologie in der liturgischen Tradition der armeni­
schen Kirche" in The Greek Orthodox Theological Revue, Brookline, vol. 
XIII, Nr. 2/1968, 223). Ich hoffe, daß diese Geste der armenischen Kirche ein 
erleuchtender Anreiz in unseren ökumenischen Bemühungen sein kann, die 
Einheit und den Frieden der Einen, Apostolischen, Katholischen und Heili­
gen Kirche wiederherzustellen.

153



L'INSTITUTION SYNODALE D'APRES LES CANONS DES SYNODES 
LOCAUX (TOPIQUES). ETÜDE DES SOURCES ET APPLICATION

ACTUELLE

RENE METZ 

Strasbourg

Le theme general du Congres porte sur Pinstitution conciliaire et synodale 
teile qu'elle apparait dans les sources canoniques et qu’elle trouve son 
application ä lepoque contemporaine. Dans cet ample cadre de recherches, 
un point tres precis retiendra notre attention: les synodes locaux ou 
particuliers, denommes aussi synodes topiques en raison du terme origi­
nal grec, qui sert ä les designer: -.omv.u.1 aövoäot. II s'agit des synodes ou 
conciles — les deux termes synodus et concilium sont synonymes, comme 
on le sait' — limitds ä un territoire par Opposition aux assemblees quali- 
fiees d'cecumeniques, qui sont censees reunir, en principe du moins, des 
representants des Eglises locales de toute la drretiente2.

Certes, en restreignant notre etude aux synodes locaux, nous apportons 
de ja une delimitation importante ä notre recherche-, mais les limites n'en 
sont pas encore suffisamment circonscrites. Elles appellent d'autres pre- 
cisions. En effet, ce n'est pas l'etude des synodes locaux comme tels qui 
fera l'objet de nos investigations. En fonction du theme retenupour le 
Congres, nous examinerons les canons des synodes locaux qui ont trait 
ä Pinstitution synodale. II importe de voir ce que disent ces textes con- 
cernant le principe synodal dans l'organisation des Eglises; il nous inte- 
resse de recueillir les renseignements qu'ils fournissent sur ce point.

Est-il besoin d'ajouter, pour cerner encore davantage notre sujet, qu'en 
parlant des synodes locaux, nous entendons par lä les synodes locaux au 
sens strict du terme. II s'agit des synodes qui constituent la deuxieme partie 
de la collection canonique orientale. En effet, le syntagma canonum, qui 
est le fondement canonique des Eglises orientales, et plus specialement des 
Eglises chalcedoniennes ou orthodoxes, comprend trois parties: 1) les 
conciles cecumeniques; 2) les synodes locaux (topiques); 3) les lettres ca­
noniques des Peres grecs. Notre enquete ne portera ni sur les conciles 
cecumeniques, ni sur les canons des Peres; eile sera par le fait meme in-

Nous tenons ä exprimer ä notre Collegue, M. le prolesseur Cyrille Vogel, notre gratitude 
pour les precieuses indications qu’il a bien voulu nous donner pour la mise au point 
de cette etude.

1 Cf. Winfried Aymans, Das synodale Element in der Kirchenverlassung, Mündien, 
1970, p. 7 et suiv., dans la coli. Münchener Theologische Studien, III, Kanonislische Ab­
teilung, t. 30.

2 Nous n'insistons pas sur la maniere, un peu arbitraire quelquefois, dont a ete attribue 
le titre d'oecumenique ä certains conciles et refuse ä d'autres. Sur ce sujet, on trouve 
des indications dans les innombrables travaux qui, depuis plus d'une decennie, ont ete 
consacres aux problemes ecclesiologiques en general et aux problemes conciliaires en 
particulier.

154



complete, car il y a dans les conciles cecumenigues des textes fort impor- 
tants concernant notre etude3. Nous laissons ä nos collegues qui traitent 
des conciles cecumeniques le soin de montrer les indications qu'on y trouve 
ä ce sujet; deux Communications an moins traitent explicitement des con­
ciles oecumeniques. En revanche, si nous nous en tenons aux synodes lo- 
caux, nous les considerons dans le cadre du syntagma et par consequent 
nous incluons dans notre enquete tous les elements de la deuxieme partie du 
syntagma. Or, dans cette deuxieme partie de la collection canonique orien­
tale, nous trouvons, avec les canons des synodes locaux, une Serie d'autres 
textes, ä savoir les Canons des apötres. II s'agit lä dun element tres im­
portant qui dans la collection a meme requ la premiere place; il se trouve 
en tete de la collection des synodes locaux.

C'est donc sur cet ensemble, qui constitue la deuxieme partie du syntagma, 
que portera notre analyse. Pour memoire, nous nous permettons de rap- 
peler les differents documents dont se compose cette deuxieme partie. 
Comme nous l'avons dit ä l'instant, en tete de la collection figure le recueil 
denomme les Canons des apötres, qui comprend 85 textes. Il est suivi des 
canons de dix synodes locaux, qui se succedent dans un ordre qui cor- 
respond, ä peu pres, ä l'ordre chronologique. Il s'agit des synodes suivants; 
1) Synode d'Ancyre, de 314, avec 25 canons; 2) Synode de Neo-Cesaree, 
entre 314 et 319, avec 15 canons; 3) Synode de Gangres, vers 340, avec 
20 canons; 4) Synode d'Antioche, de 341, avec 25 canons; 5) Synode de 
Laodicee, fin du IVe siede, avec 59 canons (ou resumes des canons); 6) Sy­
node de Sardique, fin 343 - debut 344, avec 21 canons; 7) Synode de Car- 
thage, de 419, avec 133 canons (dont pres de 120 proviennent des synodes 
anterieurs); 8) Synode de Constantinople, de 394, avec un extrait des actes 
du synode. A ces huit synodes, la tradition presque unanime a l'habitude 
d'ajouter les deux synodes suivants; 9) Synode prime-second de Constan­
tinople, de 861, avec 17 canons; 10) Synode de Sainte-Sophie de Constan­
tinople, de 879, avec 3 canons.

Tel est le materiel, s'il est permis de s’exprimer ainsi, sur lequel nous 
travaillerons: la collection des synodes locaux augmentee des Canons des 
apötres. Nous nous livrerons ä une recherche aussi precise que possible 
des textes, dont nous disposons, dans la perspective qui est la nötre, ä 
savoir le principe synodal. A cette fin, nous dresserons tout d’abord l'in- 
ventaire general des sources qui traitent de notre theme. Nous ferons 
ensuite l'etude detaillee des differents textes pour determiner la doctrine 
qui s'en degage. Mais notre analyse restera d'ordre positif, c'est-ä-dire 
qu'elle se bornera ä l'examen strict des textes. Nous laisserons de cöte 
les questions fondamentales d'ordre historique et theologique ou eccle- 
siologique, qui peuvent se poser ä ce sujet, mais que les textes n'abor- 
dent pas de fapon explicite; il s'agit, entre autres, de l'origine de l'insti- 
tution synodale, du fondement de son autoritö . . . Malgre l'interet evi­

3 Nous renvoyons, ä ce sujet, ä l'article de Pierre Duprey, La structure synodale de 
l'Eglise dans la thdologie orientale, dans Prodie Orient Chretien, t. 20, 1970, p. 123—145; 
l'auteur indique les canons les plus importants qui figurent dans les conciles oecumeniques 
et les synodes locaux sur l'institution synodale.

155



dent, mais aussi les difficultes que presentent ces problemes4, nous ne 
les evoquerons pas. Leur examen risquerait de nous entrainer trop loin. 
Nous nous en tiendrons ä l'etude proprement dite des textes.

Le premier travail auquel nous nous livrerons consiste ä etablir l'inven- 
taire general des textes qui tont mention du principe synodal. Une en- 
quete minutieuse faite dans la collection des synodes locaux, teile que 
nous l'avons definie plus haut, donne les resultats suivants. Sur les onze 
recueils qui constituent la deuxieme partie du synlagma, ä savoir la col­
lection des Canons des apötres et les dix synodes, six seulement contien- 
nent des textes interessant notre sujet. Nous trouvons ces textes dans les 
Canons des apötres et dans les synodes d'Antioche, de Laodicee, de Sar- 
dique, de Carthage et de Constantinople de 394. Le resultat de l'enquete 
faite dans les autres synodes est negatif: nous ne decouvrons aucun canon 
se rapportant ä l'institution synodale comme teile dans les synodes d'An- 
cyre, de Neo-Cesaree, de Gangres, de Constantinople (Synode prime-se- 
cond de 861) et de Constantinople (Synode de Sainte-Sophie de 879).

Le nombre des textes concernant de faqon plus ou moins explicite notre 
sujet s'eleve ä trente-huit au total; les trente-huit textes se repartissent 
de maniere tres inegale entre les six recueils. En prenant les recueils 
dans l'ordre du syntagma, nous relevons deux textes dans les Canons des 
apötres, onze (sans compter la preface) dans le synode d'Antioche, deux 
dans le synode de Laodicee, cinq dans le synode de Sardique, dix-sept 
dans le synode de Carthage et un dans l'extrait des actes du synode de 
Constantinople de 394. Cependant 1‘importance respective des divers re­
cueils n'est pas en fonction du nombre des textes inventories. Le fait 
d'avoir releve dix-sept textes dans le synode de Carthage ne signifie 
pas que ce dernier recueil l'emporte en interet sur les autres. C'est au 
contraire dans les Canons des apötres que figurent les textes fondamen- 
taux sur l'objet de notre recherche; or, parmi les quatre-vingt-cinq textes 
de ce recueil nous n'en avons trouve que deux qui meritent notre atten­
tion.

Nous ne pousserons pas plus loin ce petit travail d'inventaire et de 
statistique, qui n'avait d'autre fin que de situer, de faqon aussi precise 
que possible, notre recherche dans le cadre des synodes locaux. Un tra­
vail plus important s'impose ä nous: l'analyse des textes retenus ä la 
suite de notre enquete. II s'agit de montrer ä l’aide de ces textes, comme 
nous l'avons dejä indique, quel apport la collection des synodes locaux 
fournit ä l'etude de l'institution synodale.

L'examen detaille des textes nous donne une doctrine coherente sur la 
maniere de concevoir l'organisation ecclesiale, dont le synode local con- 
stitue un element essentiel. On y trouve tout d'abord l'affirmation tres ferme 
du principe synodal et ensuite une serie d'indications concernant la regle- 
mentation generale des assemblees synodales, les matieres qui relevent 
de leur competence et enfin la valeur de leurs decisions. Ce sont ces dif-

' Pour se rendre compte de la complexite des problemes, des difficultes d'interpretation 
qu'ils ont soulevees e( des polemiques auxquelles ils ont donne lieu au siccle dernier 
et qui ne sont pas entierement apianies de nos jours, il suffit de se reporter ä l'ouvrage 
de Rudolph Solim, Kirchenrecht, t. 1, Die geschichtlichen Grundlagen, Leipzig, 1892, p. 258 
et suiv. On y relrouve toutes les questions qui depuis Vatican II reviennent ä l'ordre 
du jour ä ce sujet.

156



ferents points que nous preciserons ä l'appui des textes, disperses ä tra­
vers les six recueils signales plus haut: 1'affirmation du principe synodal, 
la reglementation generale des synodes locaux, les matteres traitees, la 
valeur des decisions.

Pour les textes, nous aurons recours ä l’edition critique du syntcigma 
etablie par M. le professeur Pericles-Pierre Joannou, qui a paru en 1962 
dans la collection des Fonti, publiee sous les auspices de la Pontilicia Com- 
missione per la redazione del Codice di diritto canonico orientale5. L'edi- 
tion de Joannou, outre qu'elle est facilement accessible, a l'avantage de 
donner, avec le texte critique grec, la version latine et une traduction en 
langue frangaise. Comme on le sait, M. Joannou reproduit. pour les canons 
grecs des conciles orientaux anterieurs au concile in Trullo (691) le seul 
texte accessible, ä savoir la recension etablie par Jean le Scholastique, 
patriarche de Constantinople (565—577), dont l'edition a ete faite, en 1937, 
par VI. N. Benesevic.

1) L'affirmation du principe synodal

L'institution synodale de l'Eglise, dont nous preciserons incessamment le 
sens exact et le contenu, a ete affirmee de la fagon la plus nette dans la 
collection canonique denommee les Canons des saints apötres. C'est au 
Canon 34 de la collection que figure cette affirmalion, Nous trouvons dans 
ce texte non seulement l'expression plus precise du principe synodal, mais 
U parait bien qu'en raison de son origine ce texte constitue le document 
d'ordre canonique le plus ancien qui en fasse mention". Vu son importance, 
nous croyons utile de transcrire, en traduction frangaise, le texte tout 
entier du canon 34’: 3

3 Pericles-Pierre Joannou, Discipline generale anlique (IVe—IXe siede), t. I, 2, Les 
canons <1 cs synodes parliculicrs, Grottaferrata (Roma), 1962, in-8“, XIX — 550 p., dans la 
collection Fonti, ser. I, fase. IX. Le meine aulcur a donne, dans la meine collection, une 
ödition critique des deux autres parties du syntagma: Disdplinc gönerale anlique (IV—IXe 
siede), t. I, 1. Les canons des conciles oecumeniques, 1962. in-8", XI —342 p., dans 
Fonti, ser. I, fase. 9; t. II, Les canons des Peres grecs ILetlres canoniques), 1963. in-8", 
XXXV — 332 p., dans Fonti, ser. I, läse. 9| et finalement un volume d'index: Index ana- 
lytique aux CCO, CSP, CFG, 1964, in-R“, XII — 364 p,

e Nous parlons de document canonique proproment dit; car on a l'habitude d'allcguer 
quelques textes des Actes des Apötres qui fourniraient les Premiers exemples daction 
synodale: Acles I, 15—26 (election de Mathias): Ades 6, 1—6 (election des sept diacres): 
Ades 15, 5—30 („concile" de Jerusalem). Ces textes presentent des difficultes d'ordre 
exegetique et autres. Sohm avait dejii souleve une difficultö, tres serieuse selon Iui, ä 
propos de la reunion de Jerusalem dans son Kirchenrechl, t. l, Die geschichtl. Grundlagen, 
P- 292 et suiv.: il pretend que l'assemblee de Jerusalem etait une assemblee normale 
de la communaulö et non pas un synode: Die Versammlung zu Jerusalem ist . . . eine 
ordentliche Gemeindeversammlung, keine Synode (p, 293).

' Edit. Joannou, op. eil., p. 24.
Pour la traduction francaise, nous ne reproduisons pas la traduction laite par Joannou, 

qui figure en bas du texte grec et de la version latine; nous avons prefere la reprendre ä 
la base du texte grec, La traduction qu'a donnee du canon 34 le pere Duprey (Ln struclure 
synodale de l'Eglise . . ., loc. dt. p. 124/ nous parait plus adequate que celle de Joannou' 
a l'exception de la derniöre phrase: pour la phrase finale, le pere Duprey a pris comme 
base la version latine („Dieu scra glorifie par le Christ dans le Saint-Esprit": glorilicatur 
Ileus per Christum in spirilu sando) et non le texte grec („sera glorifie le pere et le fils 
et le saint-esprit: üofcdlrpszca 6 na,zvfi y.ai & uiö; r.al io Sytov nvsSpa).

157



II faut que les eveques de chaque nation sachent quel est le premier 
d'entre eux et qu'ils le considerent comme leur tete (dief); et sans 
son avis (assentiment) ils ne doivent rien faire de plus (que ce qui 
est de leur competence), cependant que chacun traite seul les af­
faires qui concernent sa „paroichia" et les territoires qui en depen- 
dent. Mais, lui aussi (le premier), qu'il ne fasse rien sans l'avis (as­
sentiment) de tous; car ainsi regnera la concorde et sera glorifie 
le pere et le fils et le saint-esprit.

Les termes de ce texte paraissent clairs, au moins quant aux affirmations 
de principe. Ils tracent une regle d'action tres precise ä ceux qui ont la res- 
ponsabilite des Eglises locales et ils indiquent les consequences d'ordre 
divin qui decoulent de l'observation de cette regle.

La regle d'action est fort simple dans son principe: les diefs des Egli­
ses locales, c’est-ä-dire les eveques, doivent se reunir pour traiter en com- 
mun les questions qui depassent l'interet immediat d'une communaute 
locale et en concernent d' autres. On discerne dans cette regle un double 
aspect, positif et negatif. Aspect positif: toute question d'interet general 
doit etre examinee en assemblee reunissant les differents interesses, ä 
savoir les eveques. Aspect negatif: aucun eveque, füt-il considere com­
me le premier, n'est habilite ä regier seul des affaires concernant plusi- 
eurs Eglises locales ou ä prendre des decisions d'ordre general. De cette 
regle se degage un corollaire, que le texte du canon explicite d'ailleurs: 
les affaires qui ne concernent qu'une Eglise locale relevent de la com­
petence de l'eveque du lieu, eiles n'ont pas besoin d'etre examinees en 
assemblee episcopale. Tels sont les premiers elements qui resultent de 
ce texte pour notre etude. Nous laissons de cöte les problemes d'appli- 
cation pratique que souleve ce canon, notamment la determination de 
celui qui est le premier des eveques d'une province, ou le discernement 
des questions qui relevent de la competence immediate d'un eveque et 
de celles qui depassent sa competence; donc ce que l'on entend par 
affaires supra-locales et ce que l'on entend par affaires internes d’une 
Eglise locale, dans lesquelles les autres ne doivent pas s'immiscer.

Des consequences d'ordre divin resultent, selon notre canon, de l'ob- 
servation de cette regle d'action ecclesiale: la maniere commune d'agir 
de la part des eveques assure la concorde (homonoia), qui est un reflet 
de la charite et de l'union qui existe dans la Trinite; eile devient ainsi 
un exemple pour le clerge et le peuple. Par le fait meme, eile est une 
glorification de la Trinite consubstantielle et indivisible du Pere, du Fils 
et de l'Esprit-Saint. Notre canon laisse entendre qu'il existe une relation 
entre l'action commune dans la concorde et la glorification de la divinite 
une et trine.

Ainsi d'apres les Canons des apötres (canon 34), le principe synodal 
peut s'enoncer de la maniere suivante: le synode est l'instance ou l'auto- 
rite competente pour traiter et regier les affaires d'interet commun ä 
plusieurs Eglises locales. La raison en est d'ordre theologique: seulement 
en synode l'Eglise est ä meme de trouver la solution ä un Probleme ou 
ä une difficulte, en ecoutant l'Esprit, car c'est lä que l'Esprit se fait 
entendre ä eile. En meme temps la concorde, exprimee dans l'assemblee 
synodale, procure la glorification de Dieu.

158



Nous disions que le canon 34 etait vraisemblablement le texte cano- 
nique le plus ancien que nous possedions, dans lequel s'enongait l'insti- 
tution synodale de l'Eglise. En effet, comme on le sait, la Collection con- 
nue sous le nom de Canons des apötres est inseree dans les Constitu- 
tions apostoliques. Or les Constitutions apostoliques sont une Compila­
tion d'origine syrienne, qui remonte vers l'an 400 ou qui, tout au moins, 
n'est pas anterieure ä la fin du IVe siede8 * * 11. Comprenant huit livres, les 
Constitutions apostoliques sont elles-memes composees d’elements rema- 
niös plus anciens, ä savoir la Didascalie (livres I—VI), la Didache (fin 
livre VII) et la Tradition apostolique des Canons des apötres, qui depen- 
dent tres etroitement de cette littörature pseudoapostolique, en vogue au 
Ille siede, qu'on a mise au compte des Apötres pour leur donner, par 
ces titres de noblesse, plus de valeur. II parait certain que les Canons 
des apötres sont plus anciens que la Compilation (les Constitutions apo­
stoliques) par laquelle ils nous sont parvenus, sans qu’on puisse donner 
de precisions sur leur date approximative. Mais du fait qu’il s’agit d’une 
Compilation, les elements qui composent les Canons des apötres sont sans 
doute d'origine diverse et remontent par consequent aussi ä des epo- 
ques differentes. Le canon 34, qui enonce le principe synodal, parait bien 
temoigner d'une epoque assez ancienne, fin du Ille siede ou debut du 
IVe. En tout cas, comme l’a note tres justement le pere Duprey'’, „aucun 
argument vraiment convaincant ne peut etre avance contre la priorite 
du canon 34 par rapport au canon 9 d’Antioche (concile de 341?). Ce qui 
ne signifie pas que toute la collection est anterieure au concile d'Antioche. 
Mais la critique interne montre ä l'evidence que le canon 34 est anterieur 
au canon 9 et suppose une epoque tres archaique (peut-etre Ille siede)".

Les Canons des apötres ont joui, comme nous l’avons dit, d’une grande 
autorite en Orient, puisqu'ils ont ete incorpores dans le syntagma officiel 
des Eglises orthodoxes; Jean le Scholastique les avait meme places avant 
le concile de Nicee"\ Le canon 34, en particulier, a eu !a faveur des an­
ciens canonistes byzantins, tel Baisamon, Zonaras, Aristene, qui l'ont com- 
mente. A l’epoque contemporaine, il est encore allegue, ici et lä, pour 
justifier le regime synodal des Eglises orientales”.

8 On trouvera, ä ce sujet, une nombreuse bibliographie dans les travaux specialisds: 
voir, par exemple, A. van Hove, Prolegomena, cdit. altera, Mechlinae-Romac, 1945, p. 
128—130: G. Dardy, art. Constitutions apostoliques, dans Dictionnaire de droit canonique,
pub. sous la direclion de R. Naz, t. 4, Paris, 1949, coli. 453—460; B. Altaner, Precis de 
patrologie, adapte par H. Chiral, Mulhouse, 1961, p. 99—102,

L’ödition critique la plus röcente est celle de F.-X. Funch, Didascalia et Constitutioncs 
Apostolorum, Paderborn, 1905 (reimpression anast., Torino, 1959), 2 vol. in 8“. Une nou- 
velle edition critique est en preparation; olle est reaüsee, sous la direction de M. le pro- 
fesseur C. Vogel, par M. Marcel Metzger, Strasbourg, el sera publiee dans la coli. 
Sources Cliriliennes (Paris).

11 La structure synodale de l'Eglise . . ., ioc. cit„ p. 124,
Cf. Joannou, Discipline göniirale anlique, t. I, 2, Les canons des synodos parlicuiiers,

p. 2.
11 Pour les röferences aux commentaircs des anciens canonistes ainsi qu'aux roglements 

ecclesiastiques et aux travaux actuels qui mentionnent le canon 34, voir Duprey, La struc­
ture synodale de l'Eglise . . ., Ioc. eil., p. 125—126. Les commentaires de Balsamon avec 
ceux de Zonaras et d’Aristene se trouvent dans la Patrologie grecque, de Migne, aux 
lomes 137 et 138.

159



Un autre texte qui enonce le principe synodal est le canon 9 du Sy­
node reuni ä Antioche en 341. Ce texte s'inscrit dans la ligne du canon 34 
des Apötres, dont il semble etre une Sorte de commentaire; il est plus 
explicite que ne l'avait ete ce dernier. Pour cette raison, on a ete amene 
ä croire qu'il est posterieur au canon 34. Tout en mettant davantage 
l'accent sur le röle qui revient au metropolite — on parle de l'eveque 
de la metropole, et non plus simplement de celui qui est le premier11 12 13 * * * * —, 
le texte rappelle bien l'obligation qui incombe aussi bien au metropolite 
qu'aux autres eveques de traiter en commun toutes les affaires interes­
sant plusieurs Eglises locales. Chaque eveque n'est competent que pour 
les affaires strictement internes au territoire de son Eglise. A titre do- 
cumentaire, nous reproduisons tout le texte du canon 9 d'Antioche; cela 
permettra de le comparer au canon 34 des Apötres et de constater que 
ce dernier avait ete beaucoup plus concis dans la formulation18:

Il faut que les eveques de chaque province (eparchie) sadient que 
l'öveque qui se trouve ä la tete de la metropole est Charge du soin 
de toute la province, car c'est ä la metropole que se rendent de 
toutes parts ceux qui ont des affaires ä traiter. En consequence, il 
a ete statue qu'il occupera le premier rang pour la consideration 

et que les autres eveques, conformement ä la regle ancienne 
etablie par nos peres, ne pourront rien faire sans lui, si non admi- 
nistrer ehacun sa „paroichia" et les territoires qui en dependent. 
Chaque eveque en effet a le pouvoir dans sa „paroichia"; il doit 
l'administrer avec le respect dü ä chacun et veiller avec soin sur 
le territoire qui depend de sa ville (episcopale); ainsi il doit ordon- 
ner des pretres et des diacres et traiter chaque chose avec discer- 
nement. Mais en dehors de cela il ne doit rien faire sans l'eveque 
de la metropole, comme lui non plus ne doit rien entreprendre sans 
l'avis (assentiment) des autres (eveques).

Ce texte appelle deux remarques. La premiere concerne les relations 
du contenu du texte avec la tradition. Le synode d'Antioche n'entend nul- 
lement innover en stipulant que toute affaire interessant plusieurs Eglises 
locales doit etre examinee et decidee en commun; malgre ses Prärogati­
ves, le metropolite n'est pas habilite ä traiter seul une teile affaire, mais 
les autres eveques n'ont pas davantage de competence sans le metropolite. 
L'unique instance competente est l’assemblee synodale, composee de 
l'eveque de la metropole et des autres eveques. Seules les affaires in­

11 II est interessant de noter que le canon 39 du synode de Carthage de 419 interdit
aux eveques se trouvant ä la tete de l'Hglise de la ville d'une metropole de prcndre une 
autre denomination ou un autre titre que celui de „eveque du premier siege"; edit. 
Joannou, op. cii., p. 258—259.

13 Edit. Joannou, op. eil., p. 110—111; cf. Decrel de Gralien, C. 9, q. 3, c. 2. Nous
indiquons, ä titre d'information, la reference au Deere! de Gralien pour tous les textes
qui ont ete repris par Gratien. Gräce ä l'edition de Friedberg, il est possible de retrouver
quelques-unes des collections anterieures dans lesquelles le texte en question avait
trouve place avant d'avoir ete inserd par Gratien dans son Decret. Cela fournit quel­
ques indications sur le sort des differents textes dans le droit canonique Occidental.

Pour la traduction francaise du canon 9 du synode d'Antioche que nous avons donnee 
ci-dessus, nous avons suivi le texte de Joannou, ä pari quelques modifications faites 
pour rester le plus pres possible du texte original grec.

160



ternes ä l'Eglise locale relevent de la competence exclusive de chaque 
evecjue en particulier. En signalant au canon 9 cette regle d'action eccle- 
siale, le synode d'Antioche veut simplement rappeier un principe admis 
de longue date, qui n'est pas discute et qui ne parait pas avoir donne 
lieu ä de reelles difficultes. II est bien precise dans le texte que tout cela 
est „conforme ä l'ancienne regle (röv äp'/aiov . . . y.avova) etablie par nos 
peres". Cela confirme ce que nous disions ä propos du caractere archai- 
que des dispositions formulees au canon 34 des Apötres.

La seconde remarque est d'ordre ecclesiologique et non historique. Le 
canon 34 des Apötres insistait sur les effets d'ordre divin qui resultaient 
de la Concorde realisee au synode, ä savoir la glorification de Dieu dans 
la Trinite. Le synode d'Antioche na pas cru necessaire de mentionner 
cet element dans le canon 9, qui par ailleurs rappelle manifestement pour 
les autres elements le canon 34 des Apötres. Sans doute a-t-on estime 
qu'une teile mention n'avait pas de place dans une disposition d'allure 
juridique; ce qui serait un argument de plus en faveur de l'anteriorite 
du canon 34. Mais il ne faudrait pas conclure de cette omission que 
l'on ait perdu de vue cet aspect de l'institution synodale. II suffit, pour 
s'en rendre compte, de lire la „lettre synodale", qui precede l'enonce 
des 25 canons. La mentalite qui transparait ä travers les quelques lignes 
de cette lettre est bien la meme que celle que laisse entrevoir la finale 
du canon 34 des Apötres. L'assemblee synodale d'Antioche est convain- 
cue que sa reunion est l'effet de la gräce du Seigneur et que son action 
est inspiree par l'Esprit-Saint. Voici le passage essentiel de cette lettre 
synodale14:

La gräce et la verite de Jesus-Christ notre seigneur et sauveur, 
qui a visite la sainte eglise d'Antioche et nous a rassembles ici en 
pleinc concorde et harmonie et esprit de paix, apres les nombreux 
resultats du passe, a obtenu aussi ce resultat, sous l'inspiration du 
samt et pacifiant esprit. Ce que nous avons trouve bon de decider, 
apres longue deliberation et examen de nous tous, eveques reunis 
des diverses provinces dans cette ville d'Antioche, nous le portons 
ä votre connaissance, confiant dans la gräce du Christ et dans l'esprit- 
saint, l'esprit de paix, que vous aussi vous serez du meme avis, 
puisque vous etiez de coeur avec nous et nous aidiez de vos prie- 
res, ou plutöt unis ä nous et presents dans l'esprit-saint, vous avez 
d'accord avec nous edicte ces memes ordonnances, en signant et 
confirmant dans la concorde de l'esprit-saint les justes decisions 
prises . . .

Ces lignes ne laissent vraiment pas de doute sur la mentalite qui ani- 
mait les eveques reunis en synode ä Antioche. Cet etat d'esprit correspon- 
dait bien ä ce qu'avait exprime le canon 34 des Apötres. Cela allait de 
soi, pensait-on; il paraissait des lors superflu de l'expliciter dans un des 
canons du synode. 11

11 Edit. Joannou op. eil., p. 102—103. Pour la traduction francaise, nous reproduisons 
Sans changement lc texte de Joannou; sauf indication contraire, ce sera loujours la tra- 
duclion de Joannou que nous donnerons dans la suite.

161



Tels sont les deux textes fondamentaux sur l'enonce du principe syno­
dal lui-meme, que nous trouvons dans la collection des synodes locaux. 
Ils sont suffisamment precis, surtout le premier, pour nous permettre de 
saisir ä la fois le contenu du principe et aussi son fondement ecclesio- 
logique.

Ajoutons que, d'apres les canons des synodes locaux, le c-adre normal 
de l'assemblee synodale est celui de la province. Nous nous contenterons 
de citer, ä ce sujet, le synode d'Antioche de 341. Au canon 20, il est 
question de la frequence des reunions synodales. Mais il parait entendu 
que les reunions se feront normalement par province; c'est-ä-dire que les 
affaires courantes concernant diverses Eglises locales se traiteront dans 
les synodes provinciaux. Le canon 20 du synode d'Antioche debute ainsi: 
„Pour les necessites de l'eglise et la solution des affaires contestees il a 
semble bon que les synodes des eveques pour chaque province aient lieu 
deux fois par an . . ,“15 *. D'autres textes laissent entendre que la province 
est le cadre regulier des assemblees synodales: on trouvera des textes 
de ce genre, notamment dans le synode d'Antioche de 341 (c. 18, 19, 25)*°, 
dans le synode de Constantinople de 39417, dans la collection des canons 
des synodes d'Afrique, qui furent lus au synode de Carthage de 419 (c. 
18 in fine, 76, 95, 98)18. Certes, il y a eu des synodes locaux plus impor- 
tants, reunissant les eveques de plusieurs provinces, mais ces synodes 
constituaient plus souvent l'exception que la regle. L'Eglise d'Afrique 
avait statud tout d'abord qu'un synode general, oü se rencontreraient tou- 
tes les provinces d'Afrique, se reunirait annuellement. (c. 18 et 76)19 20.

Mais apres quelque temps, on dut se rendre compte que de telles reu­
nions creaient des charges trop lourdes pour les interesses et l'on decida 
de ne plus convoquer un synode general qu'en cas de necessite; la regle 
resterait le synode provincial. C'est au canon 95 que nous trouvons cette 
nouvelle disposition; d'apres la concordance etablie par Joannou, ce ca­
non, lu au synode de 419, proviendrait d'un synode de Carthage de 407!0. 
Voici les termes de ce canon21:

Il fut decide que desormais il ne serait plus necessaire que les 
freres s'exposent aux fatigues du voyage annuel, mais toutes les 
fois qu'une necessite commune, c'est-ä-dire de toute l'Afrique, l'exi- 
gera, sur la demande ecrite envoyee ä ce siege de n'importe quelle

15 Edit. Joannou, op. eil., p. 120; cf. Dicrel de Gralien, D. 18, c. 4.
Edit. Joannou, op. eil., pp. 118, 119 et 125—126; cf. D6ciel de Gralien, D. 92, c. 3 et 

5; C. 12, q. 1, c. 23,
11 Edit, Joannou, op. eil., p, 442—443.
18 Edit. Joannou, op. eil., pp. 232—233, 316—317, 358 et 362.
10 Edit. Joannou, op. eil., pp. 232—233, 316—317. Le canon 18 correspondrait, selon 

la concordance ütablie par Joannou (op. eit., p. 194) au concilc de Carthage de 397, 
appele aussi Beeviarium iiipponense, et le canon 76, au concile de Carthage du 13. 9. 401 
(op. cit., p. 195); cf. aussi Helele-Leclercq, Uisloire des conciles, t. 1, pp. 202 et 206.

Notre Collegue, M. le professeur Charles Munier, a bien voulu nous confirmer l'exacti- 
tude de ces donnees. Qu'il veuille trouver ici l'expression de notre gratitude. M. Munier 
a fait une edilion critique des conciles africains, qui etait sous presse ä l'heure oü nous 
redigions ces lignes; l'üdition aparu en 1974 dans la collection Corpus Cluislianorum 
(Brepols).

20 Edit. Joannou, op. cit., p. 195.
21 Edit, Joannou, op. eil., p. 358.

162



partie de l’Afrique, un synode sera convoque dans teile ou teile 
province, selon que le 'beso'in et l'opportunite le reclameront. Quant 
aux aiiaires qui ne seiaient pas d'interet general, eiles seront de- 
cidees dans chaque province en particulier*.

Nous n'examinerons pas les diverses sortes de synodes locaux qui, ä 
partir du synode provincial, ont apparu ä partir de la fin du IVe siede 
et se sont developpes ou ont evolue dans la suite jusqu'ä l'epoque con- 
temporaine. Une teile etude depasserait le cadre de notre recherche23. 
C'est le principe meme de l'institution synodale qui nous inteiresse. Nous 
avons montre la maniere dont ce principe a trouve sa formulation dans 
la collection des synodes locaux du syntagma. Nous poursuivrons l'en- 
Cfuete dans les textes de ces meines synodes pour voir, comme nous 
l'avons dejä dit, dans quelle mesure on y trouve des precisions sur la 
reglementation generale du synode, sur les matieres traitees et sur la 
valeur de ses decisions.

2) Le röglement göneral du synode local

Un examen attentif des divers canons des synodes locaux nous fournit 
quelques indications sur la composition du synode, la frequence des 
reunions, l'obligation d'y participer, les problemes poses par les votes, no- 
tamment en cas de desaccord.

La composition du synode. — En principe, le synode reunit tous les 
eveques de la province autour du metropolite. Cela ressort clairement 
du canon 34 des Apötres2'1 et du canon 9 du synode d'Antioche25, qui pres- 
crivent que les affaires concernant plusieurs Eglises locales soient reglees 
par l'enseinble des eveques. Ainsi, non seulement le metropolite, ni me­
ine en principe — nous disons bien: en principe — un comite ou une 
delegation d'eveques, une Sorte de synode restreint designe par le me­
tropolite, ou elu par les confreres dans l'episcopat, ne sont pas compe- 
tents pour decider des affaires communes, Chaque eveque a le droit de 
participer personnellement au synode provincial et d'y exercer son auto- 
rite ä part entiere, s'il le desire; nul ne peut l'en empecher. Le synode, 
Charge des affaires supra-locales, comprend de faqon normale et regu­
liere tous les eveques de la province. Cela ne signifie pas que la valeur 
des decisions depende de la presence eliective de tous les eveques; les 
decisions ne sont pas nulles par le fait que, pour une raison ou une autre, 
un ou plusieurs eveques sont absents et ne participent pas au synode. 
Ce qui serait illegal, c'est qu'on ecartät par principe Tun ou l'autre * 13

C'est nous qui avons souligne la derniere phrase, en la faisant imprimer en carac- 
teres italiques.

13 On trouvera des indications (avec bibliographie) sur los diverses sortes de synodes 
locaux (synode endimousa ou synode permanent, dioikousa synodos, meyzon synodos, 
aristindin synodos . . .) dans Duprey, I.a slructure synodale de l'Eglise . . ., loc. cit., 
p. 129—133. Le P. Duprey eite, entre autres, l'etude de J. Hajjar, Le synode permanent, 
synodos endemousa dans l'Eglise byzantine des orig/nes au Xle siede, Rome, 19G2, dans 
coli. Orientalin Christiana, n. 164).
“ Cf. supra, nole 7.
85 Cf. supra, note 13.

163



eveque ou que l'on fit d'un nombre limite de participants une regle 
d'action synodale.

Si la presence effective de tous les eveques de la province est souhai- 
table, eile n'est cependant pas indispensable; car souvent une teile exi- 
gence n'est pas realisable pour des raisons d'ordre divers: sante, difficul- 
tes du chemin et autres motifs. Ainsi le canon 19 du synode d'Antioche 
de 341 formule le vceu que tous les eveques de la province soient pre- 
sents au synode Charge du choix d'un nouvel eveque. Mais les auteurs 
du texte etaient assez realistes pour prevoir le cas oü l'un ou l'autre 
eveque ne pourrait faire le deplacement; dans ce cas, il enverra son 
approbation ecrite pour s'associer ä la decision de ses collegues:

II serait certes souhaitable, lisons-nous au canon 19, que fussent 
presents tous les comministres de la province . . . Si tous viennent, 
ce sera pour le mieux; si cela est difficile, il faul que la majorite 
des eveques soit absolument presente ou qu'elle envoie par ecrit 
son assentiment ä l'election, en sorte que l'ordination ait lieu soit 
en presence de la majorite, soit avec son approbation ecrite. Si 
l'on contrevient ä cette ordonnance, l'ordination n'aura aucune va- 
leur . . ,28.

D'apres ce texte, la presence de tous est l'ideal; mais seule la prdsence 
de la majorite est indispensable ä la validite des decisions. Cependant 
on se montre tolerant pour cette presence; la prdsence physique de tous 
les eveques n'est pas obligatoire, la presence morale suffit sous la forme 
d'une adhesion ecrite. Ainsi non seulement la presence physique de tous 
les eveques, mais meme la prdscnce morale de tous n'est pas absolument 
requise; il suffit que la majorite d'entre eux soit presente, physiquement 
ou moralement, peu importe.

Pour un seul des eveques de la province, cette regle n’est pas valable, 
ä savoir pour le metropolite: sa presence, physique ou du moins morale, 
constitue une exigence absolue; sans lui, le synode n'est pas concevable. 
Le meme canon 19 du synode d'Antioche, que nous avons dejä eite, com- 
mence par preciser que la presence du metropolite est indispensable: 
„Un eveque ne peut etre elu (ordonne) sans synode et sans la presence 
du metropolite"27. Le canon suivant du meme synode d'Antioche, ä savoir 
le canon 20, est plus precis encore; il interdit, explicitement, toute reunion 
synodale sans le metropolite: „Il n'est pas permis aux eveques de tenir 
synode entre eux, sans la presence du metropolite"28. Le synode de Con- 
stantinople de 394, se referant au concile de Nicee de 325, rappelle, lui 
aussi, que rien ne doit etre fait en l'absence de l'eveque de la metropole29.

Une indication complementaire ä ce sujet nous est fournie, une fois 
de plus, par le synode d'Antioche de 341. Au canon 16, il est question 
de synode „parfait" et ä la fin du texte on trouve la definition de ce

'• Edit. Joannou, op. eit., p. 119; cf. Däcret de Gratien, D. 65, c. 3.

11 Ibid.
11 Edit. Joannou, op. eil., p. 120—121; la traduction de Joannou, que nous avons re- 

produite ci-dessus, n’est pas lilterale, mais eile a le merite de rer.dre le sens du texte. 
Cf. Döcrel de Gralian, D. 18, c. 4.

11 Edit. Joannou, op. eil., p. 441—442.

164



qu’on appelle synode parfait: „Un synode parfait, y est-il dit, est celui 
auquel assiste le metropolite"30 * *. Ce texte confirme si besoin etait, qu'une 
assemblee d'eveques ne merite la denomination de synode que si l'eve- 
que de la metropole y participe; sans le metropolite, il manquerait un 
element ä l'assemblee qui fait precisement qu'elle constitue un synode. 
Mais on peut pousser plus loin l'analyse du texte, car le qualificatif de 
„parfait" (-tXda o->vo3o;) parait avoir en l'occurrence une signification plus 
precise. M. Joannou l'a traduit par „complet"*1; il parle de „synode com- 
plet". D'apres le contexte et les trois canons du synode d'Antioche (can. 
16, 17 et 18)“, dans lesquels figure le terme, il semble que par l’expres- 
sion synode „parfait" on entende, dans ce cas, un synode auquel parti- 
cipent de faqon effective, outre le metropolite, sinon tous le eveques de 
la province, du moins la plupart d’entre eux. Les problemes dont il est 
question dans les trois canons oü apparait le terme et sur lesquels le 
synode est appele ä se prononcer, sont en effet des problemes d'une 
gravite exceptionnelle: occupation indue d'un eveche par un eveque (c. 
16), refus d'un eveque ordonne de se rendre dans son Eglise (c. 17), refus 
de la population d'accepter un eveque qui lui est destine (c. 18)33. Dans 
toutes ces circonstances, les canons d'Antioche exigent que la decision 
soit prise par un synode „parfait". Il y a eu sans doute, par la suite, des 
abus dans l'application de cette regle: on s'est contente quelquefois de 
trois eveques seulement, et meine dans certains cas, de deux pour prendre, 
avec le metropolite, des decisions aussi graves que celles pouvant en- 
trainer la deposition d'un eveque. C'est pourquoi le synode de Constan- 
tinople de 394 a reagi en exigeant le retour ä l'ancienne reglementation: 
ä cette fin, il a demande, ä l'instigation de Theophile d'Alexandrie et de 
Nectaire de Constantinople, „qu'ä l'avenir un (eveque) accuse ne pourrait 
plus etre juge et depose par trois et encore moins par deux eveques, mais 
par la sentence d'un synode „nombreux" (rcAeEovo; oftvo8os) des eveques 
de la province, comme l'exigent les canons apostoliques"34. Un tel synode 
correspond, semble-t-il, au synode „parfait" ou „complet" que mentionne 
le canon 16 du synode d'Antioche.

La irequence des reunions. — La regle primitive concernant la frequen- 
ce des assemblees synodales est claire: le synode provincial doit se reunir 
deux fois par an. Le principe en a ete enonce par les Canons des apotres 
et le synode d'Antioche. Nous lisons au canon 37 des Apotres: „Que deux 
fois par an un synode des eveques se reunisse"35. Il n'est pas dit que dans 
ce texte il s'agit d'une reunion des eveques dans le cadre provincial. Mais 
le contexte ne semble pas laisser de doute ä ce sujet: c'est le synode

Edit. Joannou, op. eil., p. 117.
sl Edit. Joannou, op. eil., p. 117—118.
3Z Nous n'avons trouve l'expression -zsXeia aüvoSo; que dans les trois canons du synode 

d'Antioche indiques ci-dessus. M. Joannou indique trois autres canons (c. 19 et 20 du 
synode d'Antioche et c. 2 du synode de Laodicee), dans lesquels se trouverait l'expres­
sion; l'indication ne parait pas exacte, car le terine ne figure pas dans les trois derniers 
canons; c(. Joannou, Discipline generale anlique (IVe—IXe siede), Index analylique aux 
CCO, CSP, CPG, Grottafcrrata, 1964, col. 316, au mot oövoäog xeXsia, dans Fon//, ser. 1; 
fase. 9.

33 Edit. Joannou, op. eil-, p. 117—118; cf. Ddcrel de Gralien, D. 92, c. 5 et 7.
31 Edit. Joannou, op. eil., p. 443.
35 Edit. Joannou, op. eil., p. 26.

165



provincial qui parait visö par le canon 37 des Apötres. D'ailleurs, le Sy­

node d'Antioche ne manque pas d'apporter les precisions voulues sur ce 
point. L'assemblee bisannuelle est bien celle des eveques de la province, 
d'aprös le canon 20, qui est ainsi libelle: „Pour les necessites de l'Eglise 
et la solution des affaires contestees il a semble bon que les synodes des 
öveques pour chaque province (eparchie) aient lieu deux fois par an“86.

Les deux textes, celui des Canons des apötres (c. 37) et celui du Sy­
node d'Antioche (c. 20) donnent des precisions complömentaires pour ces 
deux reunions annuelles; ils indiquent l'epoque de l'annee ä laquelle cha- 
cun des deux synodes doit etre convoque par le metropolite, ä qui re- 
vient l'initiative. La premiere assemblee se fera au printemps, plus exacte- 
ment au cours de la quatrieme semaine de la Pentecöte, et la seconde 
en automne, vers le 15 octobre. Nous reproduisons le libelle des deux 
canons qui donnent ces precisions. Le texte du synode d'Antioche est 
un peu plus explicite que ne Test celui des Canons des apötres; il parait 
plus recent. Voici tout d'abord le canon 37 des Apötres: „Que deux fois 
par an un synode des eveques se reunisse . . . la premiere fois dans la 
quatrieme semaine de la pentecöte, la seconde le neuf du mois d'hyper- 
beretee, c'est-ä-dire selon les Egyptiens le douze du mois de dephaophi; 
et selon les Romains le neuf octobre”3’. Les indications qui figurent dans 
le canon 20 du synode d'Antioche correspondent ä celles des canons des 
Apötres pour l'epoque de la premiere assemblöe; eiles different de quel­
ques jours pour celle de la seconde (quinze octobre au lieu du neuf):

Il a semblö bon que les synodes des eveques pour chaque province 
aient lieu deux fois par an ; la premiere fois apres la troisieme 
semaine qui suit Päques, de maniere ä cölebrer le synode dans la 
quatrieme semaine de la pentecöte, le metropolite doit rappeier 
cela aux eveques de la province; le second synode se tiendra aux 
ides d'octobre38, c'est-ä-dire le quinze du mois d'hyperberetee3“.

Il convient de noter, comme nous l'avons däjä fait plus haut, que des 
synodes locaux depassant le cadre de la province se reunissaient egale- 
ment; mais ces synodes locaux plus importants n'avaient pas lieu, en 
regle generale, ä des öpoques fixes, sauf en Afrique. En effet, ä la fin 
du IVe siöcle et sans doute encore tout au debut du Ve, l'Eglise d'Afrique 
avait l'habitude de convoquer annuellement un synode general reunis- 
sant les representants de toutes les provinces40. Mais on s'est rendu 
compte que des assemblöes de cette importance comportaient des incon- 
vönients tels qu'on a renonce ä les reunir chaque annee. On a estime 
que les synodes provinciaux suffisaient pour regier les affaires courantes41.

” Edit. Joannou, op. cit., p. 120; cf. Decrcl de Gralien, D. 18, c. 4.
1! Edit. Joannou, op. eil., p. 26. Le texte grec indique le neuf octobre (dy.xoijpiou Ivdir;), 

tandis que la Version latine donne une autre dale: IV. idus Octobris; ce qui correspond 
au 12 octobre.

ss La Version latine explique que les ides d'oetobre correspondent au quinzieme jour 
du mois d’oetobre: Synodos Hat idus Octubris, id est qulntodecimo dies mensis Oclubris, 
quem Hyperbereteon greci cognominanl. Le texte grec se contente de dire que le second 
synode se tiendra „aux ides d'oetobre, c'est-ä-dire le quinze du mois d'hyperberetäe".

3* Edit. Joannou, op. cit., p, 120; cf, Diciel de Gralien, D. 18, c. 4.
“ Cf. supra, note 19.
*' Cf. supra, notes 20 et 21.

166



Le devoir de la participation au synode. — Le synode etant une insti- 
tution essentielle et, par lä indispensable dans l'organisation ecclesiale, 
il parait normal que les premiers interessös, ä savoir les eveques des 
Eglises locales, se fassent un devoir d'y participer et ne s'en tiennent 
eloignes que pour des raisons de force majeure. Le devoir de la partici­
pation semblait aller de soi, si bien que les synodes locaux n'ont guere 
eprouve le besoin d'insister sur cette Obligation. Nous ne disposons que 
de deux textes des synodes locaux qui mentionnent et rappellent, expli- 
citement, aux eveques leur devoir sur ce point.

II s'agit tout abord du canon 40 du synode de Laodicee, de la fin du 
IVe siede: „Les eveques convoques ä un synode ne doivent pas dedaig- 
ner 1‘invitation, mais s'y rendre et y dire ou apprendre ce qui peut servir 
au bien des fideles et des autres. Si quelqu'un dedaigne l'invitation, il 
s'accuse lui-meme, ä moins qu'il n'en soit empedre par quelque circon- 
stance exceptionnelle"42. La seule excuse valable est un evenement ex- 
ceptionnel ou extraordinaire (ävuipaJ.ia). Denys Je Petit et Isidore ne voient 
que la maladie comme cause d'excuse; en effet Denys a traduit ävcopaXfa 
par egiitudo, et Isidore, par inlirmitas'3. Il semble que ces deux anciens 
auteurs de collections canoniques donnent une Interpretation restrictive 
du terme original employe par le synode de Laodicee; l'&vu)|ia?.ta signifie 
toute circonstance extraordinaire ou exceptionnelle, qui ne vise pas uni- 
quement la maladie. Le second texte qui mentionne le devoir qui incombe 
aux eveques est plus explicite ä ce sujet; il indique comme cause d'ex­
cuse, outre Läge et la maladie, „quelque autre Obligation importante", 
qui peut retenir l'interesse dans son Eglise. Le texte en question est un 
des canons, le canon 76, lus au synode de Carthage de 419; d'apres la 
concordance de Joannou44, ce canon proviendrait du synode de Carthage 
du 13 septembre 401: „De möme il fut deckle que toutes les fois qu'un 
synode doit etre reuni, les eveques non empeches, ni par Läge, ni par la 
maladie, ni par quelque autre Obligation importante, y repondront comme 
cela convient"45.

Il n'est pas necessaire d'insister sur le caractere grave de l’obligation 
qui incombe aux eveques de repondre ä l'invitation les conviant au sy­
node. Cela resulte de tout le contexte et, de maniere explicite, des deux 
canons mentionnes ci-dessus, qui formulent ce devoir des eveques. Le 
canon 40 du synode de Laodicee dit, en finale, que point n'est necessaire 
d'incriminer l'eveque qui na pas daigne repondre ä l'invitation sans mo- 
tif grave d'excuse; par son attitude negligente, l'eveque s'est mis lui- 
meme au banc des accuses40. Mais le synode de Laodicee ne prevoit pas 
de sanction precise. En revanche, le canon 76 de la collection du synode 
de Carthage (419) frappe d'une peine l'eveque qui neglige de se rendre 
au synode sans raison grave et sans en informer le metropolite avant 
la reunion ou, du moins, dans la suite, au cas oü l'empechement survien- * 11

13 Edit. Joannou, op. eil., p, 147; cf. Decret de Graffen, D. 18, c. 5.
11 Cf. Helele-Leclcrcq, Histoiie des conciles, t. 1, p. 1019.
11 Edit. Joannou, op. cit., p. 195; voir aussi Helelc-Leclercq, Hisloire des conciles, 

f- 2, pp. 128 et 206. L'cxactitude du renseignement dironologique nous a 616 confirmce 
par M. le professeur Ch. Munier; cf. supia, note 19.

11 Edit. Joannou, op. cit., p. 316—317.
“ Cf. supra, note 42.

167



drait au dernier moment. Le synode decide que les eveques en question 
devront se contenter d'etre „en communion avec leur propre Eglise"4’. La 
mesure parait curieuse, de prime abord; il n'est pas aise d'en preciser 
le sens exact. Hefele i'interprete de la faqon suivante: „L’eveque cou- 
pable d'une teile negligence ne sera pas, ä proprement parier, excommu- 
nie, mais pendant quelque temps il ne pourra pas communiquer avec ses 
collegues"48.

Les problemes poses par les voles, notamment en cas de desaccord. — 
Il n'est pas question ici d'entrer dans les details de procedure, bien que 
les synodes ne pussent se soustraire aux difficultes posees par la vie 
quotidienne; les proces etaient par le fait meine inevitables et le recours ä 
l'appareil judiciaire s'imposait. C'est un aspect particulier et exception- 
nel de l'activite synodale, que nous laissons de cöte. Notre intention est 
bien plus modeste. Il nous importe seulement d'indiquer la maniere dont 
l'assemblee synodale prenait ses decisions dans les domaines qui faisaient 
l'objet courant et habituel de son activite.

En principe, les decisions etaient prises ä l'unanimite, soit que reelle- 
ment toute l'assemblee füt d'accord avec la proposition, soit que la mi­
norite se ralliät ä la majorite, Le synode etait l'endroit oü regnait la „Con­
corde", comme on pouvait le lire au canon 34 des Apötres'"’. L'assemblee 
se mettait ä l'ecoute de Dieu et c'est „sous l'inspiration du saint et paci- 
fiant esprit" qu'elle prenait ses decisions, d'apres la lettre synodale d'- 
Antioche50. Mais il ne faut pas oublier que le synode etait compose d'hom- 
mes en chair et en os, que 1‘ordination episcopale n'avaitpas depouilles 
de lcurs reactions individuelles; des differends surgissaient quelquefois 
qu'il ne fut pas possible d'aplanir, diacun restant sur ses positions et la 
minorite refusant d'adopter la position prise par la majorite. Dans ces 
cas, il fallait bien s'arreter ä un critere pour sortir de l'impasse. La regle 
ä laquello on se rallia fut celle de la majorite numerigue: en cas de dis- 
sension, le vote de la majorite l’emporte et fait la loi. C'est la regle que 
formule le canon 19 du synode d'Antiodie de 341. Il est question dans 
ce canon du choix des eveques. Si l'accord se fait sur un candidat, il 
n'y a pas de probleme; mais si une fraction fait une Opposition systöma- 
tique au choix du candidat propose, le synode d'Antioche decide qu'on 
s'en tiendra au principe de la majorite: „ . . . Si quelques-uns s'y oppo- 
sent par esprit de contradiction, le vote de la majorite remportera"51. 
Mais c'est le cas le plus simple; on suppose que la minorite joue le jeu 
et, sans se rallier ä la position de la majorite, consente cependant ä se 
conformer ä la decision prise par cclle-ci.

La Situation n'est pas toujours aussi simple. Quelquefois il y a des dif­
ferends apparemment irreductibles: l'opposition entre les deux parties 
est teile que le recours ä un vote majoritaire ne semble pas la solution 
ideale; il ne serait pas en mesure d'aplanir les difficultes. Les motifs alle- 11

11 Can. 76 in //ne; edil. Joamiou, op. cit., p. 317.
4S Helele-Leclercq, Ilistoire des conciles, t. 2, p. 128.
40 Cf. supra, note 7.
50 Cf. supra, note 14.
51 Edit. Joannou, op. eil., p. 119. Ce texte reprend une decision prise par le concile de 

Nicde, de 325, au canon 6.

168



gues par les deux parties paraissent aussi pertinents les uns que les 
autres; il ne s'agit pas d’une Opposition systematique de quelques esprits 
fantaisistes, comme l'envisageait le canon 19 du synode d'Antioche, eite 
plus haut. Les difficultes sur lesquelles reposent les deux opinions qui 
s'affrontent, sont reelles; en l'occurrence, la loi du plus grand nombre ne 
resoudrait rien. Dans des cas de ce genre, le synode d'Antioche deman- 
de au mdtropolite de faire appel ä quelques eveques de la province 
voisine pour aider le synode ä dirimer le debat et ä sortir de l'impasse. 
Assistes de leurs confreres venus de la province voisine, les membres 
du synode reexamineront le probleme, qui fait l'objet du differend. II y 
a des chances que les eveques voisins, qui n’ont pas ete directement mö- 
les au debat, verront les dioses avec des yeux neufs et donc avec plus 
de serenite; ils seront mieux places pour conseiller leurs collegues en 
difficulte. Ensemble, ils s'efforceront de parvenir ä une decision ferme.

C’est au canon 14 du synode d'Antioche que nous trouvons l'enonce 
de cette regle. Le cas envisage par le texte concerne une circonstance 
particulierement grave et delicate: il s'agit de juger un confrere dans 
l'episcopat qui a fait l'objet de diverses accusations. Cependant les mem­
bres du synode ne sont pas d'accord sur la veracite des faits incrimines-, 
le desaccord est. tel que les uns croient ä l'innocence de leur confrere, 
les autres ä sa culpabilite. Il va sans dire qu'un vole majoritaire ris- 
querait de conduire le synode ä commettre une grave injustice, puisque 
le plus grand nombre n’a pas necessairement le droit pour lui. La justice, 
sans parier de la charite, exige d'autres garanties. C'est la raison pour 
laquelle le synode d'Antioche exige le recours ä l'aide d'eveques de la 
province voisine. Voici, dans la traduction de Joannou, legerement modi- 
fiee, le texte du canon 14, qui formule cette regle d'aetion synodale52:

Lorsqu'un eveque est accusd de diverses fautes et que les eveques 
de la province son partages ä son sujet, les uns le declarant inno- 
cent, les autres coupable, pour dissiper toute incertitude il a paru 
bon au saint synode que l'eveque de la metropole convoque quel­
ques autres eveques (de la province voisine), pour qu'ils aident ä 
prendre une decision et ä dissiper le doute, portant par eux et ceux 
de sa province un jugement certain sur l’affaire.

Il convient de noter que, d'apres ce canon du synode d'Antioche, l'ini- 
tiative d'appeler ä l'aide quelques eveques de la province voisine pour 
juger la cause d'un eveque accuse de fautes, revient au metropolite. Le 
canon 6 du synode de Sardique precise que dans un differend, qui oppose 
un eveque ä un autre, l’initiative de faire venir des eveques voisins pour 
arbitrer le debat n'appartient pas aux parties qui ont pris position dans 
le debat opposant les deut eveques5'1. Le meme canon du synode de Sar­
dique ainsi que les canons suivants abordent le probleme de l'appel en 
cas de contestation de la decision de la part de l'eveque lui-meme, qui 
s'estime injustement condamne par le synode. Nous entrons ici dans le

52 Edit. Joannou, op. eil., p. 115—116. La traduction de Joannou, une fois de plus, 
n'est pas d une rigueur absolue, mais eite rend bien le sens. Le texte a et6 reproduit 
dans le Dicrcl de Cralicn, C. 6, q. 4, c. 1, oü il ligurc sous l'etiquette d'un autre synode. 
“ Edit. Joannou, op. eil., p. 162—163.

169



dödale de la procedure canoniquei comme nous l’avons dit plus haut, nous 
laissons de cöte cet aspect du probleme, pour nous en tenir strictement 
ä l'institution synodale elle-meme. Nous en arrivons ainsi ä la seconde 
question, celle des matieres qui relevent de la competence du synode 
et font l'objet de ses decisions.

3) La competence du synode local

On trouve dans les textes des synodes locaux tout d'abord quelques af- 
firmations de principe relatives ä la competence du synode provincial; 
car c'est bien le synode provincial que visent, de facon habituelle, les 
textes. Cependant les exemples concrets ne manquent pas; divers canons 
mentionnent, de facon explicite, certaines questions precises qui doivent 
necessairement etre traitees en synode et non par l'Eglise locale seule. 
C'est ainsi que nous indiquerons d'abord le principe, puis les applications 
en signalant les cas particuliers dont la decision est expressement reser- 
vee ä l'assemblee synodale.

Le principe. — En commentant le canon 34 des Apötres51 * * * et le canon 
9 du synode d'Antioche55, nous avons dejä eu l'occasion d'attirer l'atten- 
tion sur le principe fondamental qui sert de rägle d’action ä tout synode: 
seules les affaires d’interet commun ä plusieurs Eglises locales relevent de 
la competence de l'assemblee synodale. En revanche, l'eveque est le mai- 
tre dans son Eglise: toutes les affaires internes, qui ne concernent que 
l'Eglise locale en tant que teile, sont de la competence de cette derniäre 
et le synode n'est pas habilite ä s'en occuper. Mais sa competence cesse 
des que l'affaire depasse le cadre de l'Eglise locale et interesse, d'une 
fapon ou d'une autre, les Eglises voisines. Nous ne reviendrons pas sur 
ce point, qui a ete suffisamment evoque plus haut ä propos du principe 
synodal lui-meme.

C'est en se souvenant de ce principe de base qu'il faut comprendre et 
Interpreter les textes qui mentionnent, d'une facon generale, les matieres 
qui ressortissent ä l'assemblee synodale. Nous avons releve deux de ces 
textes. Le premier est le canon 37 des Apötres, que nous connaissons 
dejä. II traite de la frequence des synodes, qui doivent se reunir deux fois 
par an, et ä ce propos il indique les questions dont doivent s'occuper 
les membres de l'assemblee: „Ils examineront entre eux les verites de 
la piete (eüos^eta) et resoudront les affaires contestees'150. Le second tex­
te, qui est le canon 20 du synode d'Antioche, demande aux eveques de 
se reunir en synode pour s'occuper „des necessites de l'Eglise et resoudre 
les affaires contestees"57. Dans le meme canon, il est dit qu’accessoire- 
ment le synode „examinera la cause de tous ceux qui se pretendent leses."

Les applications. — Dans la pratique, des contestations pouvaient faci- 
lement surgir au sujet de la competence respective du synode et de l'E­
glise locale: il etait parfois difficile de delimiter de facon exacte les deux

51 Cf. supia, note 7,
“ Cf. supra, note 13.
58 Edit. Joannou, op. cif-, p, 26.
5! Edit. Joannou. op. cit., p. 120.

170



domaines, celui des affaires relevant de l'eveque seul et celui des affaires 
supra-locales devant etre traitees en synode. Suivant le point de vue au- 
quel on se plagait, on pouvait etre tente de classer l'affaire dans l'une 
ou l'autre categorie: la ligne de demarcation separant les deux terrains 
etait floue dans divers cas. C'est pourquoi il paraissait utile que, pour 
certaines questions au moins, on determinät l'instance compdtente, du 
synode ou de l'Eglise locale; cela s'imposait notamment pour les affaires 
au sujet desquelles l'hesitation etait possible. Nous trouvons effective- 
ment des indications ä ce sujet dans la Collection des synodes locaux du 
syntagma. Nous avons releve les matieres les plus importantes que les 
synodes locaux reservent, de fagon explicite, ä la competence du synode 
provincial; nous les signalons ci-dessous, sans avoir l'intention d'en don- 
ner une liste exhaustive. C'est plutöt ä titre d'information que nous en 
donnons quelques exemples.

1) Le choix et l'ordination d'un eveque: certes, de prime abord, on 
serait peut-etre enclin ä voir dans le choix de l’eveque une affaire interne, 
concernant seulement l'Eglise locale privee de pasteur, et non les autres. 
Mais du point de vue ecclesiologique, il va de soj que le choix d'un eve­
que est une affaire qui interesse toute l'Eglise et plus particuliörement 
les autres Eglises locales de la province, car l'eveque est membre de 
droit de l'assemblee synodale. Aussi les textes sont-ils tres affirmatifs 
ä ce sujet et tout specialement le synode d'Antioche. Nous lisons au Ca­

non 19; „Un eveque ne peut etre ordonne sans synode et sans la pre- 
sence du metropolite"58. Au canon 23, le synode d'Antioche revient sur 
la meme prescription, qu'il considere non comme une innovation de sa 
part, mais comme une coutume de l'Eglise: „ 11 faut observer la cou-
tume ecclesiastique qui prescrit de n’instituer des eveques que par un 
synode et avec l'assentiment des eveques"59. Une autre fagon d'agir serait 
nulle; le synode envisage notamment le cas de l'eveque äge qui se nom- 
merait un successeur.

2) Le jugement ou la deposit.ion d’un eveque: si pour l'institution d'un 
eveque l'Eglise locale n'est pas compdtente, ä plus forte raison ne best­
elle pas pour faire le proces d'un eveque accuse de fautes graves et 
decider, eventuellement, de sa deposition. Ces causes relevent de la 
competence exclusive du synode provincial; et quelquefois les textes 
ajoutent que le synode, qui juge et depose un eveque, doit etre un sy­
node „parfait"60. Mais il est des circonstances oü meme un synode parfait 
ne suffit pas pour juger equilablement la cause, en raison des divergen- 
ces d'opinion qui partagent les membres du synode : on fera appel des 
lors ä quelques eveques de la province voisine91, comme nous avons * Il

"s Edil. Joannou, op. eil., p. 119. Les eveques de la province qui seraient empeches 
'lelre prösents, sont invitös ä envoyer par ecrit leur asscnliment ü l'acte synodal; voir 
ci-dessus il la note 26, la suite du canon 19, qui formule cette exigence. Voir aussi le 
synode de Carthage (419), c. 13, ddit. Joannou, op. eil., p. 226—227; le synode de Con- 
stantinople de 394, ibid., p. 441—442.

Edit. Joannou, op. eil., p. 122—123.
Il est question de la necessitd de reunir un synode parfait aux Canons 16 et 17 du 

synode d'Antioche; voir, inira, note 64. Au sujet du synode „parfait", nous renvoyons 
4 ce que nous avons dit ci-dessus, voir notes 31 et suiv.

81 Can. 14 du synode d'Antioche; ed. Joannou, op. eil., p. 115—116.

171



dejä eu l'occasion de le dire62. Nous ne trouvons guere de textes qui exi- 
gent, de faqon explicite, la reunion d'un synode pour juger un eveque. 
Les textes dont nous disposons supposent cette exigence plus qu'ils ne 
la formulent expressement; cette exigence paraissait sans doute si nor­
male, qu'on n'avait pas cru necessaire de l'expliciter. C'est surtout dans 
les canons 14, 15, 16 et 17 du synode d'Antioche qu'il est question d'as- 
semblee synodale jugeant un eveque. Les canons 14 et 15 mentionnent 
des fautes graves, en general, qui sont reprochees ä l'eveque, sans en 
preciser la nature"5. Le canon 16 envisage le cas de l'eveque qui s'empare, 
de sa propre initiative, d'un eveche et le canon 17, le cas d'un eveque 
qui neglige son ministere et refuse de se rendre dans son Eglise84.

3) Le refus de la population d’accepter un eveque: si un eveque ne 
peut pas prendre possession de l'Eglise qui lui a ete destinee, par suite 
du mauvais vouloir de la population qui refuse de le recevoir ou par 
suite de tout autre motif independant de sa volonte, l'affaire sera jugee 
par le synode provincial. Le canon 18 du synode d'Antioche, qui prevoit 
ce cas, precise que le synode, Charge d'examiner la cause de l'eveque, 
devra etre un synode „parfait"65.

4) La creation d'un Eglise locale: c'est au synode provincial qu'il ap- 
partient de decider de la creation d'une nouvelle Eglise locale, si la po­
pulation d'une contree en formule la demande: il faudra, en outre, le 
consentement expres de l'eveque dont relevait auparavant le territoire qui 
constituera la nouvelle Eglise. Nous trouvons cette rögle au canon 98 
de la collection des textes qui ont 6t6 lus au synode de Carthage de 419°“; 
eile aurait ete formulee au synode de Carthage du 13 juin 40707.

5) La mauvaise gestion et l'alienation des biens: l'eveque est maitre 
de la gestion des biens de son Eglise. II s'agit lä d'une affaire interne 
ä l'Eglise locale, dont le synode n'a pas ä connaitre. C'est ä l'eveque 
qu'il appartient de faire un bon usage des biens. Mais si sa gestion porte 
ä critique, l'öveque devra en rendre compte au synode, et non ä son 
clerge et ä sa population. Le synode seul est competent pour prendre les 
mesures qui s'imposent pour remedier ä la mauvaise administration mate­
rielle de l'evechd. C'est ainsi qu'en a decide le synode d'Antioche au ca­
non 25m:

Si l'eveque emploie ces biens ä des affaires privöes, s'il ne gere 
pas les revenus de l'eglise et le produit des biens fonds selon l'avis 
des pretres et des diacres, s'il les livre ä gerer ä ses proches ou 
ä ses parents, ä ses freres, ä ses fils, de faqon qu'insensiblement 
un pröjudice soit porte par ces gens ä Ladministration de l'eglise, 
l'eveque devra rendre compte de sa gestion au synode de la pro- 
vince. Si d'autre part, il est accuse lui ou ses pretres, qu'ils accapa- 
rent ä leur profit les revenus de l'eglise provenant de biens fonds

Cf. supra, note 52.
M Edit. Joannou, op. eil., p. 115—116; cf. Diciel de Gralien, C. 6 q. 4, c. 1 et 5.

Edit. Joannou, op. eil., p. 117—118; cf. Dicrel de Gralien, D. 92, c. 7.
,s Edit. Joannou, op. eil., p. 118; cf. Dicrel de Gralien, D. 92, c. 5.
ts Edit. Joannou, op. eil., p. 362.
" Voir la concordance dans l'ddition de Joannou, op. eil., p. 195; l'exactitude du 

renseignement nous a 616 confirmee par M. le professeur Ch. Munier, cf. supra, note 19. 
,a Edit. Joannou, op. eil., p. 125—126; cf. Döcrel de Gralien, C. 12, q. 1, c. 23.

172



ou de toute autre source, de fagon ä porter tort aux pauvres et 
ä exposer aux accusations et ä la diffamation l'adininistration et les 
administrateurs, ä cela aussi il faudra mettre de l'ordre, par les me- 
sures que le synode jugera bon de prendre.

L'ali6nation des biens appartenant ä une Eglise locale releve egalement 
de la competence du synode provincial. D apres le canon 26 du synode 
de Carthage de 419°”, un 6veque ne peut vendre un bien de l'Eglise sans 
en avoir refere au metropolite qui avec les eveques de la province pren- 
dra la decision d'autoriser ou non la vente. Si la necessite de la vente 
etait si pressante que l'eveque n'ait plus le temps de recourir au synode, 
il devra au moins prendre ä temoin du fait quelques eveques voisins, 
quitte ä fournir au prochain synode toutes les explications justifiant 
son acte.

6) L'examen des appels : le synode d'Antioche prevoit explicitement 
au canon 20 que les deux synodes qui se reunissent annuellement dans 
chaque province doivent recevoir toutes les plaintes. Il s'agit des plain- 
tes que lui soumettraient les diverses personnes qui s'estiment avoir ete 
traitees de fa<;on injuste dans leur Eglise. Cette facilite ou ce droit est 
octroye ä toutes les personnes sans distinction, pretres, diacres et sim­
ples fideles; toutes ces personnes sont habilitees ä exposer leur cause au 
synode, qui est oblige de l'examiner au cours de ses reunions™.

Voilä quelques-unes des affaires dont l'assemblee synodale de la pro­
vince devra s'occuper. Il y a bien d'autres problemes auxquels les sy­
nodes sont affrontes et qu'ils sont tenus de trancher, d'apres le principe 
fondamental definissant leur competence, que nous avons indique plus 
haut. Les quelques matieres que nous avons signalees sont celles qui ont 
ete evoquees de faqon expresse par la collection canonique des synodes 
locaux.

11 reste un dernier point ä examiner, parmi ceux que nous avions re- 
tenus pour notre analyse: la valeur des decisions prises par l'assemblee 
synodale.

4) La valeur des decisions synodales

11 importe de savoir dans quelle mesure les membres des differentes 
Eglises locales sont tenus de se conformer aux regles edictees par l'as- 
semblöe synodale: s'agit-il de simples recommandations, de directives, 
de conseils, d'avis ou, au contraire, de veritables decisions ä caractere 
obligatoire. C’est tout le probleme de 1‘autorite du synode local qui est 
ainsi pose. * 10

“ Edit. Joannou, op. eil., p. 242. Le canon 26 proviendrait du synode de Carthage 
<lu 13 septembre 401; cf, Joannou, op. dt., p. 194. Voir aussi le canon 33 du synode de 
Carthage de 419 (edit. Joannou, op. eit., p. 248), ofi l'on trouve une disposition analogue,- 
ce texte proviendrait effectivement du synode de 419, cf. Joannou, op. eil., p. 194. 
Lexactitude de ces renseignemenls chronologiques nous a 6t6 corfirmee par M. le pro- 
fesseur Ch. Munier; cf. supra, note 19,

10 Edit. Joannou, op. eil., p. 120—121; cf. DeereI de Gratien, D. 18, c. 4.

173



Sur ce point, nous disposons de textes emanant de nos synodes locaux, 
qui ne laissent place au moindre doute. Le synode dispose d'une auto­
rite veritable: les decisions qu'il edicte ont la valeur d'une mesure ä 
laquelle tous ceux qu'elle concerne ont ('Obligation de se soumettre, les 
eveques comme tous les autres membres des Eglises locales. C'est ce 
qu'exprime, sans ambage, le synode de Sardique au canon 20, dont nous 
reproduisons, avec le titre, l'ensemble du texte7':

Qu'aucune des decisions du synode ne doit etre enfreinte. 
Gaudentius eveque dit: Toutes ces decisions salutaires et raison- 
nables et dignes de notre rang d'eveque, et agreables ä dieu et aux 
hommes, ne sauraient obtenir force et autorite, si une certaine crain- 
te n'aceompagne les sentences prononcees; nous savons en effet 
que tres souvent ä cause de l'effronterie d'un petit nombre le di- 
vin et vulnerable nom d'eveque a ete blame. Si donc quelqu'un ose 
faire quelque chose contre les decisions prises par tous, cherchant 
ä plaire ä son orgueil et son insouraission plus qu'ä Dieu, qu'il 
sache des maintenant qu'il se met dans l'obligation de se justifier 
et qu'il perd l'honneur et la dignite d'eveque.
Tous repondirent: Une teile decision convient et nous plait.

On ne saurait etre plus affirmatif que ne Test l'assemblee de Sardique 
dans ce texte. Certes, le canon vise de faqon immediate et directe les 
decisions prises par le synode de Sardique: mais il parait bien que l'af- 
firmation a une portee plus generale. Elle vise toutes les mesures edic- 
tees en assemblee synodale. II est bien dit: „Si quelqu'un ose faire quel­
que chose contre les decisions prises par tous . . . qu'il sache des main­
tenant . . . qu'il perd l'honneur et la dignite d'eveque". Un des motifs 
allegues pour exiger la soumission est d'ordre ecclesiologique: les deci­
sions prises en assemblee synodale sont „agreables ä Dieu". En outre, le 
caractere obligatoire des decisions est souligne par le fait que l'insoumis- 
sion est sanctionnee par une peine: „Toutes ces decisions ... ne sau­
raient obtenir force et autorite, si une certaine crainte n'aceompagne les 
sentences prononcees . . .". Et la sanction prevue qui doit susciter la 
crainte est „la perte de l'honneur et de la dignite d eveque". Le texte de 
Sardique ne mentionne que l'eveque recalcitrant; mais il va sans dir« 
que si l'eveque est soumis aux decisions, ä plus forte raison le sont les 
autres membres de la communaute ecclesiale.

Quand il s'agit de juger un eveque accuse de fautes graves, nous avons 
vu que la question devenait plus delicate, s'il y avait divergence d’opinion 
parmi les membres du synode; nous connaissons aussi la maniere dont, 
dans une teile circonstance, le synode devait proceder pour eviter le ris- 
que de commettre une injustice. En revanche, si l'assemblee etait unanime 
pour condamner l'accuse, la decision etait irrevocable; on n'autorisait pas 
meme l'interesse ä se pourvoir aupres d'un autre tribunal. Telle est la 
rdgle adoptee par le canon 15 du synode d'Antioche71 72:

71 Edit. Joannou, op. eil., p. 186—187.
77 Edit. Joannou, op. eil., p. 116} cf. Ddcref de Gralien, C. 6, q. 4, c. 5.

174



Lorsqu’un eveque a ete accuse de diverses fautes et que tous les 
eveques de la province ont ete unanimes ä porter sur lui un juge- 
ment defavorable, il ne pourra plus se presenter devant un autre 
tribunal, mais la decision des eveques de la province restera irre- 
vocable.

Ce texte presente, sans doute, des difficultes en ce qui concerne le droit 
d'appel7*, que nous n'avons pas l'intention d'aborder comme nous l'avons 
dejä dit; mais il confirme, on ne peut mieux, l'autorite des decisions syno­
dales.

Nous sommes arrives au terme de l'enquete sur l'institution synodale, 
que nous nous etions propose de faire dans les sources et, de faqon plus 
precise, dans les synodes locaux du syntagma canonum des Eglises cbalce- 
doniennes d'Orient, qu'on appelle communement les Eglises orthodoxes.

Nous avons vu que, d'apres ces anciens textes, le synode tient une 
place essentielle dans l'organisation ecclesiale; il est un facteur de gou- 
vernement irremplagable. Aucune decision d'interet commun, concernant 
plusieurs Eglises locales, ne peut etre prise en dehors dun assemblee sy­
nodale, ä laquelle les öveques doivent obligatoirement etre convoques 
et ä laquelle ils ont le devoir d'assister, sauf empechement de force majeu­
re. Les decisions prises dans ces assemblees font autorite. Le röle du sy­
node s'exerce, de faqon habituelle, dans le cadre de la province. Pour des 
problemes d'interet plus general, depassant les limites de la province 
ecclesiastique, l’assemblee synodale prend des proportions plus grandesi 
mais les principes, regissant ces assemblees de plus grande envergure, 
sont les meines que ceux que nous avons definis ä l'aide des canons des 
synodes locaux.

L'analyse que nous avons faite est, certes, d'ordre historique. Cepen- 
dant il ne faudrait pas croire qu'elle n'interesse que l’historien des in- 
stitutions ecclesiales. Sans doute, les textes sur lesquels nous avons fonde 
notre enquete sont vraiment de vieux documents: ils se situent entre le 
IVe et le IXe siede. Mais leur valeur depasse de loin celle de simples 
documents d'archives, nous permettant de mieux comprendre le passe et 
nous servant de laboratoire d'experience pour mieux orienter notre action, 
comme on conqoit en regle generale le röle de l'histoire.

La fonction que remplissent aujourd'hui les anciens canons du syntagma, 
que nous avons analyses, sont d'un tout autre ordre; l'interet de ces ca­
nons se situe sur un autre plan que le plan historique. Les anciens canons 
des synodes locaux, comme ceux des conciles cecumeniques et les lettres 
des Peres qui figurent dans la Collection canonique officielle, font auto­
rite de nos jours, comme ils l'avaient fait au cours du premier millenaire. 
Hs s'appliquent integralement ä toutes les Eglises orthodoxes en ce qui 
concerne l'organisation synodale actuelle.

Ce n'est qu'en prenant ces textes comme regle d'aetion que les Eglises 
orientales, et tout specialement les Eglises chalcedoniennes d'Orient res-

’’ Sur le droit d'appel qui revient ä un eveque condamne ou ddpose par un synode, 
voir les canons 3—5 du synode de Sardique; edit. Jounnou, op. eit., p. 162—164. Pour 
les autres references voir Joannou, op. eil., Index, p. 26—29 (au mot: Appellatio).

175



tent dans la ligne de la veritable Orthodoxie. Si, au contraire, elles s'en 
ecartent, elles risquent de faire fausse route et de susciter des difficul- 
tes quasiment insurmontables. Nous trouvons ä l'heure actuelle un exem- 
ple typique des consequences qu'entraine le fait de ne pas se conformer 
de fagon stricte aux anciennes regles inscrit.es dans le synlagma oriental. 
Les difficultes qui surgissent ici et lä au sujet de l'organisation des saints 
synodes restreints, qu'on appelle Siopy.ijs fspa aövoSo; proviennent, toutes, 
du fait que les canons du syntagma ignorent les synodes restreints et ne 
connaissent que le saint synode de la hierarchie (tspa auvoSoj Sepapxtaj), 
qui comprend tous les eveques.

Nous n'insisterons pas davantage sur le caractere d'actualite qui revient 
aux anciens textes relatifs ä l'institution synodale dans l'organisation de 
l'Eglise. Certes, nous savons qu'il y a d'une part la loi et d'autre part la 
vie ou la regle et l'application; les deux ne concordent pas toujours. II 
serait interessant de voir dans quelle mesure les Eglises qui se reclament 
du synlagma canonum et en font aujourd'hui encore le fondement de leur 
droit, s'y conforment en fait. C'est alors seulement que nous aurions mene 
notre täche ä bonne fin. Cependant un tel travail depasse la place res- 
treinte qui nous est impartie dans l'ensemble des recherches proposees 
par le Congres; et surtout il exigerait une vaste enquete dans les diverses 
Eglises orientales qu'il n'est pas aise de realiser. Nous avons presente un 
volet du dyptique, celui qui depeint la regle; nous laissons ä d'autres le 
soin de presenter le second volet, celui qui retrace la vie dans toute sa 
complexite.

176



EPISCOPAL SYNODS AND CLERGY-LAITY 
CONGRESSES OF THE ORTHODOX CHURCH

WILLIBALD M. PLÖCHL 

Wien

At the invitation of the university of Navarra in Pamplona two years 
ago I gave a detailed lecture still enlarged in the journal Ius Canonicum 
on the "Factum 'Konzil' in rechtshistorischer Sicht"* 1. On this occasion I 
entertained hope that this institute sometimes relegated to the background 
but otherwise so important for the church should find further experts for 
its outcomes, as there are still so many problems worth analysing. I 
was then not thinking of this treatise being laid back into my hands — 
at least not as regards the problem under discussion. Of course it was 
a great pleasure to me that my dear friend and colleague Prof. Rodopolous 
suggested my discussing this topic. I gladly admit that this topic is 
fascinating but rather difficult at the same time. I am afraid the summary 
I am putting here before you is too incomplete to give a profound idea 
of the; problems involved. I can only apologize through the fact that in 
a lecture only some important aspects can be taken into consideration. 
Once more I want to entertain hope that other experts in future might 
be found in Order to take various aspects and different opinions to the 
Problems. Talks with the representalives of the Maronite and the Coptic 
Churches resulted from my lecture. They gave me particular hope that 
the topic of the following essay will invite people to do further research. 
This is also the reason why in the year-book the article is not 
printed in its original language but in an English translation. The original 
plan to consider in detail the legal Position of the Coptic Church had 
to be left undone in consideration of the latest military events at the 
end of 1973.

Before discussing in detail the Clergy-Laity Councils called National 
Congresses mainly in the 18th and 19th centuries, it seems necessary 
to answer and to clarify a few basic questions. As with the above 
mentioned lecture on the fact council, the so-called Apostolic Council 
is my startingpoint. I am deliberately saying the so-called Apostolic Coun­
cil, for the report2 on this event on one hand clearly illuminates that it is 
no council in the technical meaning of today. On the other hand its 
obvious presentation makes it clear that it is neither the very first nor 
a unique event but its report is rather something like a resolution 
registered because of its extremely important, legally valid contents. Not 
the fad that a congregation assembled deserved mentioning, but the 
contents as well as the resolutions of the assembly did. Apparently the

1 Vol. XI, nr. 22, 1971, p. 135 ff.
1 AAp, 15, 2 ff.

177



institution of such consultative and decisive committees seemed already 
to be a matter of fact in Jerusalem. For the latter Christians who heard 
these reports, too, they were common facts (this, too, must be stated here). 
Therefore it was totally unnecessary to make illustrative remarks on them.

In answering the question of the essentialia negotii of the synodal 
elements in an apostolic council the following facts arise: First, the 
members participating are the apostles, the elders, and the congregation 
whereby the question remains whether one has to assume only men as 
participants. In the Acts of the Apostles I personally do not get a lead on 
women being explicitly excluded.

Therefore we see that the Church Council at the times of the apostles 
is a community of the apostles, the chairmen of the local churches and 
of all its members. What an enormous difference to the Jewish Sanhed- 
rin (synedrion) with its strictly limited and exclusive membership. Here 
we see clearly that already the congregation of Jerusalem with its 
independent and directive experience instituted the Church Concil which 
was of collegial nature. To my mind the opinion of the radical councillors 
in the Occidental Church at the time of the great papal schism in the 
14th and 15th centuries3 that already with the apostolic council an insti­
tution divini iuris had been created is too far-reaching. Particularly the 
Acts of the Apostles do not offer any proof.

Further we gain very important knowledge from the report of the 
Acts of the Apostles: First all the apostles and presbyters held a meeting 
"to look into this matter". This was not so easy, for a bad quarrel arose 
making Peter the decisive spokesman. We do not want to enter into 
Peter's preeminent position and into the axiom valid in the Catholic 
church that the Pope's assent to the decisions of a general council is 
partly derived from this report. In the context under discussion we have 
to state that the apostles and the presbyters pass the bill they have drawn 
up. The whole community participating they decide to elect men that 
should return with Paul and his companions to Antioch to promulgate 
and to confirm the decision as well as the new law. And finally — this, 
too, has to be considered — it is said that the whole congregation was 
called together in Antioch. The letter from Jerusalem was read and "when 
it was read, they all rejoiced at the encouragement it brought." (Acts 
15, 31).

I have deliberately repeated all the details of the report because it 
seemed important to me to draw your attention to the following elements: 
First, the discussion and the resolution of an important legal settlement 
is done by the apostles and the presbyters. The second element is to 
be found in the fact that aller the resolution passed by the committee 
of the apostles and the presbyters the whole community is notified and 
also decides to send off two men. It shows that apparently the community 
accepted the resolution, for contrary to the lively debate in the committee 
of the apostles and elders a new quarrel is not mentioned here. This, 
however, must not be regarded as 'mechanical discipline'. The apostles 
and the presbyters were obviously aware of being under obligations to

s Cf, Plöchl, W. M., 1. c. and the literature quoted there.

178



notify the community of their resolution and of their needing an accep- 
tatio by the community to assert the law. When Mi/as1 writes that one 
of the suppositions for passing resolutions of general councils was „die 
Annahme dieser Beschlüsse seitens des der gesamten Kirche angehörigen 
Clerus und Volkes", we can find the source of this development in our 
report. On the occasion of his habilitation as an assistant professor (Uni­
versitätsdozent) Richard Polz statet in his lecture* 5 — unfortunately not 
yet published — that this development was also known to the Occidental 
Church, and he established that any church law had to be in usum 
receptum, a simple promulgation did not suffice. The description of how 
the congregation of Antioch accepted the new and very significant law 
proves this, too. At the 2nd International Congress for Canon Law in 
Milan, 1973 Luigi de Luca thoroughly dealt with the problem of how 
the laity accepted the church laws“.

Finally one has to stress that the congregation of Jerusalem as a whole 
determined the proceedings furtheron. If we put it in a modern way we 
can say that the congregation cooperated in carrying out the law.

So far we dealt with the judicial elements of the so-called apostolic 
council. As regards our topic, howcver, it would mean an unrealizable 
attempt to examine all sorts of related legal problems and their develop­
ment. Besides, this is not necessary for understanding our main concern, 
namely the characteristics and the judicial differentiation of the type 
'Episcopal Council' and 'Clergy-Laity (or national) Congress'. So far it 
will be sufficient to keep in mind that already in the post-aposiolic times 
the laic element decreases, as far as we do know of any legal development 
of church congregations. However, we must not forget that with 
Christianily spreading around and establishing itself the differentiation 
between the clerical official and the ordinary member of a community 
becomes more and more perceptible. This proves true particularly as 
regards appointments to the episcopal chairs. It is here that we find the 
counsel to and the choice of a candidate through the neighbouring bishops, 
the election to the deserted episcopal see by the bishops and the presby- 
tery and finally the acclamation by the people. The call of *5105 in the 
Byzantine liturgy at the bishop's consecration as well as the announce- 
ment of the election of a pope in St. Peter's Square in Rome or until 
recently of the elections of Roman-Catholic bishops are the remains of 
the people's original right of acclamation. Today it is restricted only to 
a pure form of ceremony.

We cannot be charged with an exaggerated simplification when stating 
that at the time of the church's integration into the Roman Empire, mainly 
since the great Theodosios I (379—395), secular power replaces the clergy. 
Thereby our problem is enriched by a new and essential element. The 
Occidental sovereigns mostly loved to follow the emperor's example. The 
awakening of the Western feudal System much contributed to the opening

‘ Milas, N., Das Kirdienredit der Morgcnländisdien Kirche, Zara 1897, S. 393.
5 The essay Willi the litte „Die Ancrkenmingsthoorie als kirchenrechtliche Geltungs­

theorie" will be published in the OAKR 1975.
0 De Luca, L., „Populus fidelium" e formazione storica dell' ordinamento. The lecture 

will be submitted in the report on the congress at a later date.

179



up of Occidental Particular Councils for secular people although it was 
done in a different number and with changing influence. In the great 
Occidental General Councils, however, secular influences were closed 
down with the increasing power of papacy.

The so-called concilia mixta formed a certain exception as they deve- 
loped a special type since the Carolingian Reform in the middle of the 
8th Century, whereby Boniface, the great Scottish renovator of the Con­
tinental church, rnainly gave way to the laymen. It is very likely that 
the Scottish and Irish churches were codetermining examples for that. 
The fact that both ecclesiastical and secular affairs were dealt with there 
and that the ecclesiastical and public sanctions of the decisions contribu- 
ted to the canons becoming laws was essential to concilia mixta. 
Occasionally it is very hard to decide whether such councils of the 
Empire — as one might call them — are clerical-secular assemblies or 
secular-clerical ones. The intensive connexion between christianitas and 
ecclesia as well as with the secular Empire was such a matter of fact 
for the people that they simply accepted it. Naturally the percentage of 
laymen was not simply the people of the church but to a great extent as 
regards the participants it was represented by the feudal System. The 
participation of laymen in a church assembly of the Occidental Churches 
in Ireland and Scotland was most important therefore encroaching upon 
England. Being a scholion it would be tempting to refer to the development 
of the Anglo-Saxon parliamentary System and its interrelation to the 
Clergy-Laity Church Councils. In this connection too we would miss the 
frame.

Whereas in the Byzantine Church the concentration upon the supreme 
power — emperor, empress, and members of the imperial family as well 
as upon high government officials — brought along the elimination of 
the laity and the lower clergy. The secular power, however, stresses the 
great councils by participating in them. Resulting from this fact and pro- 
moted by juridical development the small particular councils become 
episcopal councils in which other clergymen participate as councellors 
and assistants at the best. The representation of the bishops by priests 
or deans equally was of different meaning depending on the representati- 
ves having either a decisive or a consultative vote. The relation to the 
monks was much better, as since the end of the Iconoclasm (843) and the 
development of the stauropegial law of the Ecumenial Patriarch they had 
a better relationship to the patriarchs and therefore appeared among the 
participants of patriarchal councils. In the 14th Century we even find 
sporadic resolutions, according to which also laymen could enter the 
patriarchal councils7. After the capitulation of Constantinople (1453) the 
changed circumstances bring about the fact that through patriarchal lay 
Offices laymen gradually appear as members of the councils. Polz rigthly 
emphasizes, „daß die Laienbeteiligung nicht institutionell typisch für die 
Ostkirchen ist, sondern eher als notwendiges Übel, das meistens mit der 
millet-Verfassung in den mohammedanischen Gebieten begründet wird, 1

1 Zishman, J„ Die Synode und die Episkopalämter in der morgenländischcn Kirche. 
Wien 1867, p. 39.

180



angesehen wird"8 *. Here we can stop our view all round, it suffices. There- 
fore we need not consider at all the Russian-Czarish Holy Synod.

This discussion leads up to the central question of our analysis, namely 
to the essence and the legal position of the National Church Congress. 
Where do we find the roots of this peculiar Institution? As far as I can 
judge at the moment, I suppose that the political roots are to be found 
in the government of the Ottoman Empire as well as of other Islamic 
Empires situated in the areas of Christian people. The Ottoman administra- 
tion — not to be judged by its efficency — was established on the 
millet-polity. With regard to the Christians this millet-polity was, how- 
ever, very variable and pragmatic. With the decline of the Byzantine 
Empire the Ecumenical Patriarch really became sole head not only of the 
church but also of the Orthodox Christians. The Turks increased the 
patriarch's responsibility — and it was primarily the responsibility — 
to all Orthodox people within the Ottoman Empire. However, the degree 
of responsibility and thus the position of being head of all Orthodox 
Christians could vary according to political reasons. This applies mainly 
to the Slavic Balkan Christians that at one stage were given autonomy, 
even autocephaly, at other times they where presided over by Greek 
bishops directly dependent on Constantinople. Pantazopoulos gave us a 
valuable treatise” showing the eventful development of the patriarch's 
legal position. Officially he is known as aüO-ev-r/jg -/.«.• Ssoitötr,s and becomes 
the ethnarch of his ecclesiastical subjects10 11.

The fall of the Byzantine Empire led to the patriarch's taking over of 
all secular affairs, which he was given by the Ottoman Empire or which 
he demanded because of his position assumed and necessary to help the 
Orthodox Christians or to procure protection for them. The patriarch suc- 
ceeded in maintaining ecclesiastical institutions and in preserving them 
as clerical instruments, with only minimal concession to laymen’s par- 
ticipation. The patriarch and his ecclesiastical bodies took over secular 
matters. Only with the reform of the Ottoman Empire a mixed council 
of ecclesiastical and secular members, the [iixxöv oupßoöXtov was establish­
ed by Hatti-humayum in 1856. To this council the patriarch's secular 
affairs were transferred. Primarily this body, however, was not an eccle­
siastical institution but part of a form of government imposed on Turkey 
during the so-called integration into Europe. We mention this only to 
complete this thought, it is, however, irrelevant for a further analysis. 
Only in the JU-/.x6v 2t>|ipo6Xtcy of the Northern American Greek Orthodox 
archbishopric of 1923 a slight similarity to an ecclesiastical institution can 
be found“.

Trusting Radic the „foundalion" of the National Congress is to be a 
Habsburgian-Austrian invention dating back to the so-called proclamatio 
of 169012. A short outline will confirm that at the best this proves true

8 Potz, R., Patriarch und Synode in Konstantinopel, Wien 1971, p. 30.
° Pantazopoulos, N. J., Church and Law in the Balkan Peninsula during the Ottoman 

Rule, Institute for Balkan Studies, Nr. 92, Thessaloniki 19G7.
10 L. c., p. 23.
11 Cf. below p.
12 Radic, E., Die Verfassung der Orthodox-serbischen Particular-Kirdie von Karlowitz. 

Prag 1880, p. 54.

181



for the term „National Congress" and for a detailed legal settlement, 
both only since the year 1770'3. It is certain that the source of this kind 
of church councils — legally an ecclesiastical institution — is to be found 
in the Serbian Church. King Stephen and his brother Sava, a monk of 
Athos, began to emancipate the Serbs in politics as well as in church- 
politics. In 1219 Sava was consecrated archbishop of Serbia at Nicea 
and in 1221 he crowned his brother Stephen. At first the Serbian Church 
was governed according to the Byzantine Canon Law. The taking over 
of the Kormcaja Kniga is characteristic of this''. But at the same time Sava 
urged a greatest possible independence by addressing the Emperor to 
allow a future election of the archbishop. Therewith the first step towards 
autonomy and autocephaly was done. As the election was made by the 
other bishops and not through an appointment of the Ecumenial Patriarch, 
this also caused the institution of a national council. This was done in 
due course.

Because of their legal ideas concerning common decisions in various 
associations the Serbs were predestined for the development of a special 
type of church councils. Just think of Zadruga, that highly developed 
form of a family community as well as an economical Union. It should 
become the foundations of the military border of the Habsburgian Danu- 
bian Monarchy in a parrying war against the Ottomans. Today we can 
really say that the clan of Zadruga was a European rampart against the 
regulär attacks of the Turks. The second form of confederation was the 
Sabor, the Serbian Great Council, which decided the fate of the country 
and its population together with the prince or king.

Sava had founded the basis of the ecclesiastical Organisation, being so 
much rooted in the population that it survived any secular Organisation 
thus becoming the actual foundations of the Serbian nation13 * 15 *. Sava is 
legimately worshipped as the Serbian Saint. Dusan could build on this 
order when in 1346 he was proclaimed czar on sabor carstva in Skoplje 
and he made the archbishop patriarch. The division into a secular and 
an ecclesiastical sabor clearly forms itself under Dusan. Dusan's legal 
code, the Zakonik (in 1349 and 1354)10 distinctly shows this development. 
Sabor carstva, the National Parliament, is more and more distinguished 
from sabor cerkve, the national church assembly. The patriarch, the 'bishops 
and the heads of the monasteries, particularly those of the czar's, also 
participate in the secular councils; the chair, however, remains with the 
czar. On the other hand the patriarch precedes the sabor cerkve which 
is attended by the bishops, the clergy and also by laymen. According to 
the rules of Dusan's code, people are prohibited on pain to assemble. Radic 
is totally wrong in assuming that therefore there was not any predecessor 
of an ecclesiastical council”. This rule is issued against arbitrary, illegally 
organised public assemblies which one wanted to oppose, but not against 
any legally established secular or ecclesiastical church councils.

13 Mansi, .1. D., Sacrorum Conciliorum nova et amplissima Collectio, vol. 39, col. 522 ff.
" Concerning origin and Contents cf. Pantazopoulos, 1. c., p. 49 f.
15 Mall, J., Der heilige Sava als Begründer der serbischen Nationalkirche. In: Kyrios, 

vol. 2 (1937), p. 23 ff.
'• Cf. Pantazopoulos, I. c., p. 50.
11 L. c., p, 53 and p. 543.

182



The ecclesiasticism of a sabor cerkve was therefore determined by 
whom who had the chair. Even the crumbling of Dusan's empire into many 
small states on principle did not change the unity of the Serbian church. 
After the death of the second patriarch, Sava IV (1375), the regional princes 
left the election of the new patriarch to the bishops and the heads of 
the monasteries. A participation of laymen was likely but not certain.

The gradual decline of Serbia as a state after the battle on Kosovo Polje 
in 1389 did not really change anything as regards the church. Only after 
the fall of the last stronghold at Smederevo in 1459, five years after the 
end of the Byzantine authority on the Bosphorus, the first Serbian Pa­
triarchate came to an end, too. In 1551, a Century later, a new Patriarchate 
was established unider the influence of the Islamic Serb Mehmed Sokolovic. 
Concerning the Serbs and probably all the Christian people in the coun­
tries on the Danube being under Turkish rule or expected to join, the 
Patriarch got the same position as it was with the Ecumenical Patriarch 
and slightly modified with the Armenian patriarchs. Therefore the Serbian 
patriarch likewise became an ethnarch. In the Ottoman Empire this meant 
not only a purely ecclesiastical position, but was regarded as a responsible 
Position towards the country. Thus the ethnarch-patriarch became a very 
significant person. In addition to the ecclesiastical tasks he had to fulfill 
secular ones, too, with the public administrative body at his disposal.

Thus the sabor cerkve was equally revalued. One can prove that at 
least at the beginning, the bishops' council was distinct from an expanded 
council (sabor). We do know that in 1614 patriarch Pajsije was elected 
that way. One can assume that also the heads of the monasteries were 
among the members. This council, however, quickly lost its importance, 
partly because the Turks transferred a number of rights to the patriarch, 
like the dismissal of bishops and clerics which were guilty of the crime 
of refusing or cheating on taxes. This the patriarch was responsible for. 
As regards such a dismissal it was the patriarchs right to freely appoint 
bishops or other clergymen. Therefore one need not be astonished that 
the council lost its influence but this did not make it come to an end.

Besides the greater sabor developed. It included bishops, clergymen 
and laymen. Regularly it assembled at least once a year, namely between 
Easter and Whitsun. This great church council quickly took Charge of the 
bishops' elections and more and more dealt with the increasing admini- 
stration, particularly with the management of property and economics.

We must think of these conditions when considering the negotiations 
with patriarch Arsenije, his emissaries and the commissioners of Emperor 
Leopold I respectively. First contacts at the beginning of the 17th Century 
already started these negotiations* 18. For both sides they were of extreme 
importance as regards ecclesiastical and governmental affairs10. Therefore 
it is no wonder that they were of long duration and intensive, particularly 
as they were held on the verge of a potential state of war between the 
Habsburgian Danubian Monarchy and the Ottoman Empire. They resulted 
in the Emperor Leopold's I. Proclamation on April 6th, 1690. The privile-

18 Radic, 1. c„ p. 10 ff.
18 Plöchl, W. M„ Die Orthodoxe Kirche in der Habsburgisdien Donaumonarchie (1526— 

1918). ln: Balkan Studies 13/1 (1973), p. 17 ff.

183



ges20 promulgated by the emperor on August 21 st, 1691 show this event 
more clearly. Both documents guarantee freedom and the rights of the 
Serbian Church and people and acknowledge the Serbian ardibishop's 
jurisdiction propria auctorilate ecclesiastica. Consequontly this far- 
reaching and general wording led to difficulties as regards its Interpreta­
tion. However, we are not primarily interested in this. For us it is more 
important to persue the development of the National Congress. In Decem- 
ber 1701 the universa communitas ritus Graeci tarn spiritualis quam 
saecularis slatus applies to the government for ratifying the Privileges 
and meeting the complaints for a second time.

For the first time the universa communitas of the clergy and the laity 
is mentioned here. It clearly shows thal the clergy-laity sabor had become 
a permanent institution. From 1707 onwards we find documents proving the 
church councils being held21. They were part of the Serbian Church, an 
institution in which the clergy and the people participated. It was regarded 
as an ecclesiastical institution.

It corresponded to the principals of the Austrian State Church Law that 
for this church council special regulations existed which should define 
its ränge of functions as clearly as possible. However, this happened 
rather late. Apparently on the part of the state there seemed to be no 
necessity to intervene in the Serbian Orthodox Church's autonomy. With- 
out exaggerating one can say that State Church Law was much more 
limiting and did not leave full scope to the catholic church, the "dominant 
religion" as the terminology of the enlightenment. put it. Maria Theresia's 
very extensive Regulament22 of September 27th, 1770 enlers into a great 
many details. It deals with the Privileges, the jurisdiction, the admini- 
stration, and so on. Here for the first time the "congress" of the "nation" 
is mentioned23.

First we have to remember that the archbishop and metropolitan, as 
the highest ecclesiastical representative is called in the Regulamenta, was 
elected and promulgated by the congress. In his jurisdiction, however, 
he was only appointed by the monarch. This corresponds to the enlightened 
legal conception allowing the archbishop to exercise his rights only after 
the oath of allegiance and after the confirmation of his election. According 
to the public conception here we see an activity in the institution that 
falls to the monarch’s jurisdiction.

Further we have to state that the archbishop was only given the position 
of a supreme head of the Tllyrian Nation' in ecclesiasticis and that „in 
weltlichen Vorfallenheiten er keineswegs das Haupt der Nation vorzu­
stellen habe"24.

For us two very important ideas result from this. The first one makes 
clear that the archbishop was only the ecclesiastical but not the secular 
head of the members of his church. We must therefore not conclude that

20 Concerning the dubious System of privilegies in the Ottoman Empire that apparently 
was to be takon over by Serbian request cf. Pantazopoulos, 1. c., p. 25 f,

21 Radio, 1. c., p. 55.
22 Mansi, 1. c„ col. 522—574.
22 Mansi, col. 526, § III.
21 Mansi, col. 525 f., § III.

184



the ethnarch's position in the Ottoman Empire meant that the archbishop 
or the patriarcb would have had the position of a secular head, ioo. This 
was not the case. The Turks merely lifted him up in full measure for 
secular administrative work and made him mainly responsible for his 
people. He was the Speaker of his people as regards the state, but — 
contrary to the Austrian Interpretation — he was not head of the church, 
for the archbishop's position as head of this church was irrelevant to 
the Turks. Being a Christian reduced one's position in the Oltoman Empire, 
but did not effect it positively. In the countries on the Danube the arch­
bishop was also given tasks in the secular administration but this did 
not diange the fact that only the reigning sovereign could be head of his 
state. Particular administrative work was besides also transferred to 
bodies of the Catholic church. There is no difference to be made.

The second idea results from the fact that in view of the archbishop's 
Position as head of his church his election at the national congress is 
regarded as an ecclesiastical, legal procedure. Therefore the national 
congress was like the sabor cerkve a national council with the clergy 
and the laity as members entitled to vote. In this Connection it must be 
stated that the archbishop's election had to take place before an approval 
by the monarch. Thus he was not appointed by the monarch as it happened 
with most of the Catholic bishops.

Apart from the national congress there existed the bishop's council, 
called 'Synodalversammlung' in the Regulamenta. There the bishops had to 
assemble with the metropolitan being in the chair. Any other members of 
the clergy are not mentioned any more, the bishops' council consisted of 
bishops only. Their main task was the election of bishops to vacant sees. 
The sovereign consenting to the holding of synods and national councils25 
corresponds to the established Church Law of Austria. The public com- 
missarius, however, was not allowed to be present during the elections. 
In the second Regulament of January 2nd, 1777 this is even more clearly 
defined and the commissarius' presence is explicitly prohibited during 
the election of a bishop and during discussions and decisions concerning 
matters that refer to the „Dogmaticum dieser Kirche"26.

The number of participants is not yet clearly defined in the first Regu­
lament. It is only said that custom and order should be upheld27. At the 
best it means that the deputies consisted of three groups: cleargy, laity 
of military rank, the frontier guards28, and the laity of civil Status. In that 
way the layman predominated. 34 clergymen, 29 military deputies and 
29 civil deputies participated in the council of 1726. In 1730 the relation 
was 53 to 18 to 92. Only the Regulament of 1777 fixed a triplicate equality 
the order of succession of which is remarkable: 25 of the military deputies,

2r' Mansi, col. 535, § XXI.
Mails/, col. 692, § XXI.

27 Mansi, col. 557 I.
28 Rothenberg, G. E., Die österreichische Militärgrenze in Kroatien 1522 bis 1881. Verlag 

Herold 1970.
l’reradovidi, N. v., Des Kaisers Grenzer — 300 Jahre Türlcenabwehr. Verlag Molden 

1970; lurther „Die k, k. Militärgrenze — Beiträge zu ihrer Geschichte". Schriften des Hee­
resgeschichtlichen Museums (Militärwissenschaftliches Institut) in Wien, vol. 6 (1973). 
Table II, nr. 4 gives the pictures of a Serbian Orthodox priest for the military.

185



25 of the provinciali and 25 of the clergy. Against all the bishops' 
remonstrances20 one kept to the fact that the bishops have to be counted 
among the 25 elergymen30. It is noteworthy that it was prohibited to send 
juvenile deputies, although the national congress had specially asked for 
them31. The reasons for refusing were given as lade of maturity and 
danger of not conforming to the duty of keeping top secrets. Nothing was 
said about the mode of electing the deputies. The assigned numbers of 
deputies were apparently not always observed. Suffrage seems to have 
been restricted to a certain number, but not to a greater number of parti- 
cipants. Leopold II declared the additional participation of 25 aristocratic 
deputies at the congress of 1790 an extraordinary granting and for the 
future a triplicate equality of 25 deputies each was again confirmed32. Still 
the question of the bishops participating in addition to the 25 elergymen 
seemed to have been raised again and again, until the 9th Hungarian 
Article of Law of the year 1868 specially States for the Karlowitz congress 
that it consists of 50 lay deputies — the military and civil rank is not 
distinguished —, of 25 clerical deputies and of the bishops.

Although Radic complains very much about the laity's predominance 
at the congress particularly as regards the development since 1868, one 
must remember that it was this 9th Hungarian Article of Law that trans­
ferred the ecclesiastical affairs to the congress and the church bodies 
to a far higher extent than during the period of enlightenment. Properly 
speaking Radic33 too has to admit that the state — since 1867 only the 
Hungarian half of the Empire — was only doing the Controlling. That 
also brought along that the government strictly supervised the congress 
that should exclusively deal with ecclesiastical questions and affairs. In 
view of the rapidly deteriorating relations between the Hungarian su- 
premacy and the Serbs' national Claims in the Austro-Hungarian Monarchy 
and above all at the Hungarian Royal Parliament the political tensions 
worked their ways out into the congress. This is a historical fact. Likewise 
it is certain that the liberalism during the last years of the 19th Century 
also affected the lay deputies. Therefore the religiosity of many a repre- 
sentative could indeed be doubted34. But it is definately wrong to maintain 
with Radic (hat since 1868 the Serbian Orthodox Church of Karlowitz 
was surrendered to laity because of the congress "and the church as such 
was deprived of any right concerning their own affairs."

The Serbian-Orthodox national congress was rooted in the social Order 
of its population, its community-forms, and its state-system. The main 
element of the congress has always been the participation of the clergy 
and of the laity. It was turned into a church body by the Orthodox Church 
and has remained as such. 39

39 Mansi, Beschwerden des Erzbischofs vom 5. Februar 1778, col. 771.
50 Mansi, Benignum rescriptum regium ad Metropolitam dalum, quo genti Serbisae 

querimoniis fir satis vom 7. April 1778, col. 781.
31 Mansi, col. 557, § LXIX, repeated in col. 831. 
s! Mansi, col. 947.
33 Radic, 1. c., p. 30 ff.
31 Radic, 1. c„ p. 31 f.

186



For us there exists also an entirely different reason to confirm upon 
the congress' ecclesiastical position. In 1869 the Emperor Franz Joseph I. 
approved the "Organische Statut der griechisch-romanischen Kirche in 
Ungarn und Siebenbürgen" with "slight modifications". It had bcen tho- 
roughly discussed and thcn voted for on the Greek-Oriental-Roumanian 
National Church Congress in the summer of 1868. This Statute mainly 
was the work of the first great Roumanian Orthodox scholar of Canon 
Law Andreas S c h a g u n a35, the first arcbbishop of the Roumanian-Ortho- 
dox church province of the Austro-FIungarian Monarchy. This organic Sta­
tute basically was the Constitution of the Roumanian autonomous church 
and the basis for a further development of the modern Roumanian Ortho­
dox Canon-Law. One should not forget that this Constitution sprang up 
from the Danubian Monarchy and in 1918 after the end of this federation 
of nations it has also been decisive <for the further development in the king- 
dom of Roumania, and up to the present day.

The organic Statutes special characteristic is its clear juridical struc- 
ture easy to be understood. Here for the first time we find detailed legal 
instructions on the national church congress36. It is named the "Repräsen­
tanz der ganzen Metropolitan Provinz der griechisch-orientalischen Roma­
nen aus Ungarn und Siebenbürgen". In order to understand this one must 
stress the fact that since 1864 the Roumanian Orthodox bishoprics, until 
that time in connection with the Serbian Orthodox metropolis of Karlo- 
witz, had been united to a metropolitan association of its own with the 
archbishop-metropolitan presiding37. Therefore there was only one self- 
governing Roumanian-Orthodox autonomous church in the monarchy on 
the Danube. The congress’ competence was paraphrased as follows: 1) pro- 
visions for keeping up religious liberty and the autonomy of the Orthodox 
Roumanian Church; 2) regulation and control of the affairs of the church, 
the schools and the charitable institutions in the whole metropolis and 
3) election of the metropolitan and the assessors of the metropolitan 
consistory-court.

In order to understand the proper meaning of the congress one has 
to point out the three leading bodies that exist according to the 
organic Statute: the above-mentioned national church congress, the 
metropolitan consistory-court and the bishops' council. Tiere the actual 
distribution of the competence is shown. First of all one must state that 
primarily the bishop and for the metropolis the bishop’s council (§ 171)30 
are competent for the dogmatic and spiritual affairs. The metropolitan is 
bound to call the council once a year and the bishops are obliged to 
participate. At this council all important internal affairs, i. e. the truly 
ecclesiastical questions, are really decided. Therefore the bishops’ coun- * 31

35 As regards Ihis interesling Personality theologically partly influenced by Calvinism 
ci. the recent article of Päcurariu, Miicea, Mitropolitul Transilvaniei Andrei Saguna —- 
100 de ani de la moartea sa. In; Almanadi des Rumänisch-orthodoxen Pfarramtes in Wien, 
XII (1973), p. 133 ff.

311 The Organic Statue is printed in AkKR XXV (1871), p. 233 ff. As regards the National 
Church Congress cf. 5th Hauptstück, §§ 143—157.

31 Cf. my essay on the Orthodox Church in the Danubian Monarchy, 1. c.
3S § 171: .... in welcher die kirchlichen Spiritual-, dogmatischen und symbolischen 

Gegenstände verhandelt werden."

187



eil is of greatest canonical importance, only the election of the eparchial 
bishop is not carried out by this council. He is elected by the clergy 
and the laity at the eparchial council3“, the archbishop, however, is elected 
at the national church council, According to a special mode of election 
in the eparchy 40 lay deputies and 20 clergymen are to be elected for 
an eparchial council whereby the bishop is not to be counted. He is a 
member by law. The consistory-courts are on one hand executive com- 
mittees elected by the eparchial council and by the congress consisting 
of clergy and laymen respectively in Order to maintain the bishop's (arch- 
bishop's) government. On the other hand they are marital courts of first 
and second instance (metropolitan consistory-court). This is the metro- 
politan-consistory-court's task for the whole church. Again it is divided 
into a purely ecclesiastical board — no layman has a right to participa- 
tion — the sdiool-board and the financial board being the church's supreme 
committee of finance and property.

Considering all this, it seems indeed right to give supreme power of 
representation primarily to the national church congress. The true and 
most genuine competence is the election of the archbishop thus showing 
the church's absolute autonomy. The secular "metropolitan-commissio- 
nary's" only right is to proclaim the election which is done be/ore the 
monarch is notified of the election results. The introduction into Office 
is made after verification by the crown.

The division of clergy and laity into 1 : 2 is also valid for the national 
church congress, whereby, however, the bishops are members by law 
not to be counted among the number of clergy. The election System 
which is also regulated shall not be entered into here. It takes care that 
all the eparchies and the subordinated dioceses (protopresbyterates) are 
represented. As a rule the national church congress is called every three 
years and is presided over by the archbishop-metropolitan.

While on the whole the Serbian Church left only the administration 
of the finances to the clergy-laity bodies, the Roumanian Church shows 
an uninterrupted development from Schaguna's Statute up to the present 
day. The ecclesiastical national committee and the ecclesiastical national 
council are vested with competences that even include church affairs.

I also want to mention the congress of the Greek Orthodox Archdio- 
cese in North and South America, the origin of which can be traced back 
to the year 1931. It is closely connected with the work of the later Ecu- 
menial Patriarch Athenagoras I. who died in 1971. In 1930 he was elected 
archbishop of North and South America by the patriarchal synod and 
began his work in February 1931.

As far as I could prove, already the Kaxaorauxdv of 1923 in the articles 
20 and 21 had a IV«-/.?) 'Ey.y.Xr^.aoz'.v.rt SuvsXsuais40. This here is a clergy- 
laity board of delegates that resembles the above mentioned Muctöv &>|i?oüXiov. 
Indeed one has to add that this is an entirely ecclesiastical Institution. 
Since archbishop Athenagoras I. took over power, it has developed to- 10

10 §§ 87 ff.
u At this occasion let me thank Mr. Basil Basiliades of the Greek Orthodox Archdiocese 

of North and South America in New York for transmitting the data.

188



wards a Clergy-Laity Churdi Congress. Already in November 1931 he 
held the first Clergy-Laity Church Congress in New York during which 
the very extensive and detailed law EiSucot Kavoyiopo'vijs ’ApxiejcwiKHrijs ’A|i=p’.y.7,g 
was decided upon. In March 1932 it was approved by the Ecumenical 
Patriarchate. This law was the judicial basis for the great work of con- 
solidating and reforming the Greek Orthodox Church in America. It was 
a very important but at the same time a very difficult task, as in the 
Greek Orthodox community there were rather heterogeneous groups ari- 
sing from their local and temporal origin: Before World War I immigrants 
came from Greece, Turkey and from other countries; after the World 
War I there came refugees and displaced persons from Turkey as well 
as new waves of immigrants from Greece and from other regions. Besides 
there was Americanism with its different way of life and philosophy.

The course that archbishop Athenagoras had taken was the right one. 
This is shown by the fact that only 33 years later at the 17lh congress 
in June 1964 from the experiences of this period an amendment to the 
church's Constitution arose that in its principal features did not only com- 
pletely adhere to the canonical structure of the church but also to the prin- 
ciples decided on already in 1931. This also applies to IO.ijpixo-l.atV.-i)gSav4Xeüoig- 
Therefore we can use the edition printed in 1965 as a basis for our follo- 
wing Statements.

The KXi;pixo-AaVx% SuviXeuocg is defined as the supreme legislative body 
of the archdiocese as concerns temporal affairs. With that the compe- 
tence of the congress is defined much better than it was done before. 
Article I, 3, in which is stated that questions concerning the doctrine or 
such of canonical nature are to be excluded stresses this even more 
clearly. These belong to the competence of the canonically competent 
bodies. All affairs concerning the life and growth of the church, her insti- 
tutions, finances, and administration, her schools and her philantropic 
duties fall to the congress.

The congress meets every two years. The official English translation 
of the Greek text therefore speaks of a Biennial Assembly as official ter- 
minus technicus. The archbishop or an appointed representative presides 
over it.

The members of the congress are partly elected, and partly belong to 
the congress because of their position. Among these there are the arch­
bishop and the other bishops, the members of the Archdiocesan council 
(’Apxieitio-/.o7itx6v SuußoüX’.ov), the deans and Trustees of the Holy Cross Theo­
logical School, the Saint Basil’s Academy as well as the presidents of 
the Greek-American societies, providecl thcy are regulär members of 
the Greek Orthodox Church. Each parish is represented by three dele- 
gates: a priest and two laymen. The priest and the chairman of the parish 
council are delegates by virtue of Office. The chairman of the parish 
council maybe replaced by his represenative or by any mernber of the 
parish council appointed by this council. Another lay delegate is elected 
by the parish assembly. Only these representatives are elected directly 
to the congress. We see that the lay element makes up an important 
part in the congress, but numerically there is no definate relation of clergy 
and laity.

189



Normally the congress meets every two years and is summoned by the 
arcbbishop. Extraordinary congresses may be held if necessary. In this 
case the Arcbdiocesan council determines time and place. If the majority 
of the members are present, there is a quorum for the congress.

The decisions of the congress must be executed by the arcbbishop and 
the Archdiocesan council. It consists of 22 members appointed by the 
archbishop and is supposed to meet twice a year. A body of 7 people is 
set up to deal with current affairs. These are remembrances of the con- 
sistories we got to know earlier. But there are also similarities to the 
diocesan consultors of the Roman Catholic Church. The council, however, 
does not possess any jurisdiction.

This short survey of the church congress in the Greek Orthodox Church 
of North and South America reveals the modern Version of our national 
church congresses as we have portrayed them in two historical examples. 
In all these cases it is certain that they are ecclesiastical institutions. 
They represent bodies in which the people, the laity, share measuredly 
but actively and are highly responsible for their church, Looking back 
from this Contemporary example of the Greek Orthodox Church of Ame­
rica to the Acts of the Apostles, to the so-called apostolic council, the 
circle is full. This means neither an anachronism, nor a "recourse to the 
primitive forms of the church", a catchword which today unfortunately 
is too often abused in de Roman Catholic Church in order to set up an 
alibi for the so-called progressism. All this does not apply to our Clergy- 
Laity Congress. It is rooted in those church elements we find already in 
the church of the apostles: the Cooperation of bishops, clergy, and laity 
in an organic and hierarchic order. We have seen that the laymen's 
contribution to church councils has again and again been expressed 
throughout the church's history. The degree and the way of their parti- 
cipation vary and the council's social form depends on the given time. 
There were also plenty of nadirs and abuses with which, however, not 
only the laity can be charged. In the course of the history of the church 
the diurch councils experienced variations and differentiations, but in 
their basic fundamentations they have always been rooted in the orderly 
Cooperation of clergy and laity. From the beginning it is clear that the 
hierarchic order is immovably fixed. The power of a decision on and the 
responsibility for all the questions concerning the doctrine and the nature 
of the church lies with the bishops in particular and with the clergy in 
general. The laity too shares in a gradual responsibility. Therefore the 
church may order and authorize the laity to participate in synodal life. 
Even the Latin Churdi — considering the many innovations it seems 
necessary to stress that the Occidental Church is meant — shows a be­
ginning in laymen's participation in church councils. However, these are 
rather unbalanced first initiatives.

Throughout centuries the type of the Clergy-Laity Congress gave Sup­
port and hope to the various Orthodox particular churches in times of 
great distress. As the examples of the Roumanian and of the Greek 
Church of America as well as those of the Coptic, Maronite and of the 
Syrian Church show, this type of a church council is an absolutely up-to- 
date way of an ecclesiastical constitutional law. And all this exists among

190



very different political and social conditions as it is to be seen from the 
four examples mentioned above. This gives rise to the thought whether 
this Institution should not be considcred as becoming legally rooted in 
an opportune and modern codification of Oriental Canon Law. As regards 
the Occident I would suggest to recall once again the proverb: Ex Oriente 
Lux.

191



DIE SYNODE DER HIERARCHIE ALS HÖCHSTES VERWALTUNGSOR­
GAN DER EINZELNEN AUTOKEPHALEN ORTHODOXEN KIRCHEN

SPYRIDON N. TROJANOS 

Thessaloniki

/. Einleitung

Als höchste Autorität in der ganzen Orthodoxen Kirche gilt das ökume­
nische Konzil, das eine Versammlung der gesamten orthodoxen Hierar­
chie ist. Die nächste Stufe ist die Synode der Hierarchie, die aus allen 
Bischöfen jeder autokephalen orthodoxen Kirche besteht und ihre höch­
ste Autorität darstellt, wobei sie innerhalb der Partikularkirche ihre Sou- 
veränitätsredite unabhängig von jeder anderen Kirche ausübt1. In vielen 
autokephalen Kirchen existiert neben dieser Synode, die periodisch Zu­

sammentritt, eine ständige Synode, die sich als Vertretung der Hierarchie 
aus einer beschränkten Anzahl von Bischöfen zusammensetzt. Wegen der 
Eigentümlichkeiten, die die Synode der Hierarchie vom organisatorischen 
Standpunkt aus in den einzelnen autokephalen Kirchen aufweist, wird im 
folgenden die in jeder von ihnen geltende Verfassung besonders behan­
delt.

II. Die Autokephale Kirche von Griechenland

Meiner Darstellung möchte ich die Synode der Hierarchie der Autokepha­
len Kirche Griechenlands2 zugrunde legen, nicht aus systematisdien, son­
dern aus rein praktischen Gründen, denn das mir zur Verfügung stehende 
Material ist in dieser Beziehung viel reicher als für die entsprechenden 
Organe der anderen autokephalen Kirchen.

Die Institution der Synode der Hierarchie als höchste Autorität der 
griechischen Kirche wurde erst im Jahre 1923 durch den Gesetzeserlaß 
»Uber das Grundgesetz der Heiligen Synode der Autokephalen Kirche 
von Griechenland" eingeführt. Vor diesem Zeitpunkt war das oberste 
Verwaltungsorgan der Kirche sowohl nach dem königlichen Erlaß vom

' Außer den bekannten Lehrbüchern des orthodoxen Kirchenrechts in griechischer Sprache 
seien hier genannt: H. Alivisatos, Das kanonische Recht der Orthodoxen Kirche in: Ekklc- 
sia. Eine Sammlung von Selbstdarstellungcn der christlichen Kirchen, lirsg. von Fr. Sieg- 
mund-Sdiullze. X. Die Orthodoxe Kirche aut dem Balkan und In Vorderasien, Leipzig 
1939, S. 82 ff. — H. Kolsonis, Verfassung und Aufbau der Orthodoxen Kirche in: Die 
Kirdien der Welt. Bd. I. Die orthodoxe Kirche in griechischer Sicht, hrsg. von P. liratsiotis, 
1. Teil, Stuttgart 1959, S. 170 ff.

* Die Darstellung der zentralen Organisation dieser Kirche ist im wesentlichen enthat 
ten bei S. Trojanos, 'II Äp-fdvuxjts X7j; 'KxxXr,a(aj xi); ’EXXaSoj. I. Ta Kevxp'.xcc Aioixtjiix 
Xkupaxa xaf 'Exx*X«oxixa 'Op-java, Athen 1973.

192



23. Juli/1. August 1833 „über die Unabhängigkeit der Griechischen Kirche" 
als auch nach dem Gesetz Nr. 201 (SA') vom 9724. Juli 1852 dem „Grund­
gesetz der Heiligen Synode der Kirche von Griechenland" eine Synode, 
die aus nur fünf Mitgliedern bestand3 *.

Nach dem Jahre 1969, als der Gesetzeserlaß Nr. 126 — das geltende 
Grundgesetz der griechischen Kirche — in Kraft gesetzt wurde, haben 
alle regierenden (wörtlich: im aktiven Dienst stehenden) Bischöfe der 
griechischen Kirche das Recht zur Teilnahme an den Sitzungen der Sy­
node. Bis zum Jahre 1969 hatten dieses Recht diejenigen Bischöfe, die 
Vorsteher einer Kirchenprovinz waren, mit anderen Worten: alle Metro­
politen'1. Der Unterschied zwischen den beiden Formulierungen ist von 
großer Bedeutung, denn die Titularbischöfe als Bischöfe „im aktiven 
Dienst“ haben, obwohl sie über keine Oberhirtengewalt verfügen, den 
Anspruch erhoben, an der Synode der Hierarchie teilzunehmen. Diese 
Auslegung der entsprechenden Bestimmung des Grundgesetzes wurde 
allerdings von der Versammlung der Hierarchie sowohl im November 1972 
als auch im Mai 1973 nicht akzeptiert, mit der Begründung, daß die kirch­
liche Gewalt, die diese Bischöfe ausüben, keine eigentliche Oberhirten­
gewalt ist.

Unter dem terminus technicus „regierende Bischöfe" (Bischöfe im akti­
ven Dienst) sind alle Bischöfe der griechischen Kirche zu verstehen, die 
nach den jeweils geltenden kirchenrechtlichen Bestimmungen in rechtmäßi­
ger Weise gewählt, geweiht und durch den vorgeschriebenen Erlaß vom 
Staat anerkannt wurden, vorausgesetzt, daß sie nicht aus dem geistlichen 
Stand durch Absetzung ausgestoßen sind oder daß ihnen die Öberhirten- 
gewalt nicht durch das nach dem Gesetz oder den Kanones vorgesehene 
Verfahren (z. B. Erreichung der Altersgrenze, Abdankung, Aufhebung des 
Bischofssitzes u. s. w.) entzogen worden ist. Die unter allgemeiner Dienst­
aufhebung für bestimmte Zeit stehenden Metropoliten dürfen, solange 
ihre Strafe dauert, an den Sitzungen der Synode nicht teilnehmen. Es ist 
dabei zu beachten, daß Metropoliten, die sich aus irgendeinem Grund 
(auch willkürlich, d. h. ohne die vorherige Genehmigung der zuständigen 
kirchlichen Behörde) außerhalb ihrer Provinz aufhalten, ihr Teilnahme­
recht nicht verlieren5 6.

Die Teilnahme an den Synodalsitzungen ist nicht nur Recht, sondern 
auch Pflicht der dazu einberufenen Mitglieder des Gremiums; ausschließ­
lich der Synode steht es zu, einen Oberhirten von dieser Verpflichtung 
gänzlich oder teilweise zu befreien, wenn er am Erscheinen bei einer oder 
mehreren Sitzungen verhindert ist und einen rechtmäßigen Verhinderungs­
grund nachgewiesen hat. In diesem Fall darf er schriftlich einen Teilneh­
mer mit seiner Vertretung beauftragen. Allerdings darf kein Mitglied 
der Synode mehr als zwei abwesende Bischöfe vertreten“.

3 Die geschichtliche Entwicklung s. bei A. Chrislophilopulos, ’EAAiJvwöv iv.y.Xr,mocray.&v 
Bfy.atov *, Athen 1965, S. 67 If. Die entsprechenden Gesetzestexte wurden vom Metropoliten 
Barnabas von Kitros, TI •/.axaoTCtxix-)) vopoOeofa -rjj 'Ey.xXrjota; xi)j ’EÄXdBoj ättö xf;j 
auotaaecn? xoß 'EXXrjvty.oö BaotXsiou Athen 1967, (zitiert: Barnabas, Gesetzgebung) S. 75 ff. 
gesammelt und veröffentlicht.

‘ Königlicher Erlaß vom 16./17. Dezember 1959 Art. 1 (Barnabas, Gesetzgebung S. 316).
5 Siehe A. Chrislophilopulos, a. a. O. S. 166 — S. Trojanos, a. a. O. S. 17 f.
6 Synodalverordnung Nr. 1 vom 31. März 1969/11. September 1970 Art. 4.

193



Wenn es sich um eine „allgemeine kirchliche Frage" handelt, kann die 
Synode auch Bischöfe im Ruhestand (mit Ausnahme derer, denen die Strafe 
des Entzugs der jurisdiktioneilen Gewalt auferlegt wurde) einladen, an 
den entsprechenden Sitzungen teilzunehmen, jedoch ohne Stimmredit. Der 
Begriff „allgemeine kirchliche Frage" gehört vom verwaltungsrechtlichen 
Standpunkt aus zur Kategorie der sog. unbestimmten Rechtsbegriffe, die 
mit der Ermessensausübung in Zusammenhang stehen; infolgedessen ist 
diese Bezeichnung einer Angelegenheit nicht in das freie Ermessen der 
Synode gestellt, sondern sie unterliegt unter gewissen Voraussetzungen 
der Legitimitätskontrolle durch das Oberste Verwaltungsgericht. Eine sol­
che Kontrolle ist aber von beschränkter Bedeutung, denn die Einladung 
dieser Bischöfe (im Ruhestand) beruht auf einer Kann- und keiner Soll­
vorschrift7.

Nach dem oben erwähnten Grundgesetz (Art. 6) hat die Synode der 
Hierarchie bestimmte Befugnisse, die als typische Erscheinungsformen der 
kirchlichen Hirtengewalt folgendermaßen eingeteilt werden können.

a) Gesetzgebung: Die Synode entscheidet über alle Fragen, die sich auf 
das Dogma, die Sitten, die heiligen Kanones und den Kult beziehen, und 
erläßt die erforderlichen Verordnungen. Sie bestimmt die eigene Ge­
schäftsordnung und bestätigt die der übrigen Verwaltungs- und Vollzugs­
organe der Kirche und der geistlichen Gerichte. Der Synode steht außer­
dem gemäß der allgemeinen Klausel des Art. 6 Abs. 16 die Entscheidung 
über jede kirchliche Frage zu, soweit das Gesetz nichts anderes verord­
net, d. h. wenn die in Frage kommende Angelegenheit nicht in die aus­
schließliche Zuständigkeit eines anderen Organs gehört.

b) Rechtsprechung: Die Synode der Hierarchie ist in den drei folgenden 
Fällen richterlich tätig: aa) Sie spricht den persönlichen Kirchenbann aus, 
durch den ein Kirchenglied aus der Gemeinschaft der Gläubigen ausge­
stoßen wird. Diese Jurisdiktionsgewalt der Synode erstreckt sich auch auf 
die Laien, bb) Sie ist die Berufungsinstanz für Gerichtsurteile, durch die 
gegenüber einem Bischof die Strafe der Absetzung oder des Entzugs der 
jurisdiktioneilen Gewalt verhängt wurde, cc) Ihr obliegt die Untersuchung 
der Beschwerden gegen Erkenntnisse der Permanenten Synode, die die 
Beendigung des aktiven Dienstes eines Bischofs zum Gegenstand haben.

c) Verwaltung: Sie sorgt für die Aufrechterhaltung der Glaubenseinheit 
und der Kirchengemeinschaft mit dem ökumenischen Patriarchat und den 
anderen Patriarchaten und autokephalen Kirchen; sie bestimmt die Be­
ziehungen der griechischen Kirche zu den anderen orthodoxen und hetero- 
doxen Kirchen; sie trifft die erforderlichen Maßnahmen zur Einheit, zur 
Befestigung und Vollendung im Glauben sowie zur Bereicherung des Le­
bens des Klerus und der Gläubigen im Sinne der christlicben Lehre. Die 
Synode der Hierarchie als höchste Autorität der griechischen Kirche übt 
die Kontrolle über die Handlungen der Bischöfe und die Oberaufsicht 
über die zentralen und regionalen Verwaltungs- und Vollzugsorgane so­
wie über die kirchlichen Einrichtungen aus; in dieser Funktion gewährt 
sie den Bischöfen die Erlaubnis, sich der Erfüllung ihrer Aufgaben über 
drei Monate hinweg zu enthalten. Im Falle der Vakanz des erzbischöfli-

’ Art. 7 des Grundgesetzes; s. auch S. Trojanos, a. a. O. S. 19—21.

194



chen Throns stellt sie nach den geltenden Bestimmungen die Drei-Kandi­
datenliste auf, worauf die Regierung einem dieser Kandidaten ihre Be­
stätigung erteilt. Auf Vorschlag der Permanenten Synode bestimmt die 
Synode der Hierarchie die Vorsitzenden und die Mitglieder der Ständigen 
Synodalausschüsse sowie ihre Stellvertreter. Ferner gründet sie besondere 
Synodalausschüsse und bestimmt ihre Zusammensetzung und ihren Auf­
gabenkreis. Die Anstellung des Lehrpersonals der kirchlichen Einrichtun­
gen bedarf ihrer Genehmigung. Schließlich, da diese Aufzählung im Text 
des Grundgesetzes keinen einschränkenden Charakter hat, können beson­
dere Befugnisse der Synode der Hierarchie, wie sie sich aus der allgemei­
nen Klausel des Art. 6 Abs. 15 ergeben, ebenfalls durch die (staatliche 
oder kirchliche) Gesetzgebung eingeführt werden9.

Der genannte Kompetenzkreis der Synode umfaßt die ausschließliche, 
die konkurrierende und die gemischte Zuständigkeit. Der ersteren gehören 
alle Fälle an, bei denen das Grundgesetz die entsprechenden Entscheidun­
gen expressis verbis der Synode der Hierarchie Vorbehalten hat (d. h. 
die Ausübung der richterlichen Tätigkeit und die Beteiligung an dem Ver­
fahren zur Besetzung des erzbischöflichen Throns)“. Zur konkurrierenden 
Zuständigkeit sind diejenigen Fälle zu rechnen, bei denen das Gesetz als 
Träger der entsprechenden Gewalt beide Synodalgremien, d. h. die Sy­
node der Hierardiie und die Permanente Synode, alternativ nennt. Unter 
die Bezeichnung „gemischte Zuständigkeit" fällt schließlich jede andere 
Tätigkeit der Hierarchie, die auch von der Permanenten Synode — in ihrer 
Funktion als Stellvertreterin der ersteren — ausgeübt werden darf, vor­
ausgesetzt daß die Synode der Hierarchie in der kritischen Zeit nicht tagte 
(Art. 10 § 2). Die Erfüllung dieser gesetzlich vorgeschriebenen Vorausset­
zungen ist ein essentielles Element der Rechtmäßigkeit der kirchlichen 
Verwaltungsakte, deren Kontrolle dem Obersten Verwaltungsgericht an­
vertraut ist.

Die Versammlungen der Hierarchie sind gemäß Art. 8 § 1 des kirch­
lichen Grundgesetzes entweder ordentliche oder außerordentliche. Die 
ordentlichen finden am 15. November jeden Jahres und am 16. Februar 
des nächsten statt. Die Februar-Versammlung tritt unter der Vorausset­
zung zusammen, daß die Versammlung vom November ihre Tagesord­
nung nicht erschöpft hat und ein entsprechender Beschluß derselben Ver­
sammlung mit einer Mehrheit von zwei Drittel der anwesenden Bischöfe 
vorliegt. Die Versammlung vom November erfolgt, wie das Gesetz aus­
drücklich anordnet, von Rechts wegen, was man auch für die zweite Ver­
sammlung trotz Schweigens des Gesetzes annehmen muß. Die Verwen­
dung des Terminus „von Rechts wegen" ist nicht ohne Bedeutung, denn 
es heißt praktisch, daß die Synode zu den genannten Zeitpunkten von 
keiner (kirchlichen oder weltlichen) Behörde zusammengerufen zu wer­
den braucht und ferner, daß ein Ausfallen oder eine Verlegung der Ver­
sammlung nur durch legislatorische Modifizierung der entsprechenden Be­
stimmungen (Art. 8 § 1) zulässig ist. * *

* Die bis jetzt eingeführten besonderen Befugnisse werden bei S, Trojanos, a. a. O. 
S. 25 f. angeführt.

* Hierzu s. de lege ferenda S. Trojanos, a. a. O. S. 27 f.

195



Die außerordentliche Versammlung tritt zusammen: a) Nach Beschluß 
der Permanenten Synode auf Vorschlag des „speziellen" Synodalausschus­
ses. Dieser Formulierung zufolge ist die erforderliche Entscheidung in das 
Ermessen der Synode gestellt, soweit es sich nicht um Angelegenheiten 
der ausschließlichen Zuständigkeit der Hierarchie handelt, bei der ihre 
Einberufung obligatorisch ist (z. B. zur Aufstellung der Kandidatenliste, 
wenn der erzbischöfliche Thron vakant ist). Wegen der unklaren Aus­
drucksweise des Gesetzes erhebt sich die Frage, was der „spezielle" Sy­
nodalausschuß ist. Damit kann nur der „zuständige" Synodalausschuß ge­
meint sein, d. h. der des Obersekretariats, dem sämtliche Befugnisse, die 
sich auf die Vorbereitung und die Einberufung der Synoden beziehen, an­
vertraut sind, b) Wenn die Hälfte (nicht die absolute Mehrheit) der regie­
renden Bischöfe die Einberufung der Hierarchie beantragt. Man vermißt im 
Gesetz die juristischen Folgen für eine Unterlassung der Einberufung durch 
die kompetente kirchliche Behörde trotz gestellten Antrags. Meiner Mei­
nung nach kann wegen einer solchen Unterlassung, abgesehen von der 
Tatsache, daß dieses Verhalten den Tatbestand eines kanonischen Verge­
hens darstellt, eine Säumnisbeschwerde beim Obersten Verwaltungsgericht 
eingelegt werden. Immerhin darf die Synode in Ermangelung einer ent­
sprechenden Bestimmung nicht von Rechts wegen zusammentreten, was 
man de lege ferenda nur empfehlen könnte.

Die Tagungen der Synode der Hierarchie, gleichgültig ob sie nach dem 
ordentlichen oder dem außerordentlichen Verfahren zusammengetreten 
ist, dauern solange, bis alle Fragen der Tagesordnung erörtert worden 
sind, jedoch nicht über fünfzehn Tage hinaus. Ausnahmsweise ist eine 
Verlängerung dieser Frist bis zu zehn Tagen bei den ordentlichen Ver­
sammlungen gestattet, wenn sie von der Synode selbst mit einer Mehr­
heit von zwei Drittel ihrer anwesenden Teilnehmer gebilligt wird10.

Die Beratungen der Synode der Hierarchie werden nach der Tagesord­
nung durchgeführt, die von der Permanenten Synode aufgestellt wird. 
Zunächst erarbeitet der Ständige Synodalausschuß des Obersekretariats 
eine provisorische Tagesordnung, auf die er eine Reihe von allgemeinen 
Themen setzt. Diese Liste wird mindestens zwei Monate vor der Versamm­
lung den Mitgliedern der Hierarchie zugestellt, die sie innerhalb von fünf­
zehn Tagen mit ihren Bemerkungen und eventuellen Modifikationen zu­
rückschicken müssen. Auf Grund dieser Antworten wird dann, immer auf 
Vorschlag des oben angeführten Ausschusses, die endgültige Tagesord­
nung aufgestellt, die nebst Unterlagen und inzwischen eingereichten Re­
feraten rechtzeitig an die Bischöfe verteilt wird. Die Synode kann auch 
die Erörterung von Themen, die nicht auf der Tagesordnung stehen, in 
Angriff nehmen, wenn zwei Drittel der anwesenden Bischöfe auf den ent­
sprechenden Vorschlag eingegangen sind. Diese Vorschriften betreffen nur 
die ordentlichen Versammlungen; aber in Ermangelung einer besonderen 
Regelung sehe ich keinen Grund, ihre Anwendung für die außerordent­
lichen abzulehnen.

'• Die diesbezüglichen Fragen werden bei S. Trojanos, a. a. O. S. 28—32 ausführlich 
behandelt.

196



Den Vorsitz in den Versammlungen der Hierarchie hat der Erzbischof 
von Athen und ganz Griechenland, den der dienstälteste der anwesenden 
regierenden Bischöfe vertritt.

Die Synode ist beschlußfähig, wenn von den Bischöfen mehr als die 
Hälfte aller Pflichtteilnehmer anwesend ist. Demzufolge werden die vakan­
ten Bischofssitze sowie die Bischöfe, die wegen einer kirchlichen Strafe 
(wie oben erwähnt) nicht geladen sind, nicht mitgerechnet. Die Beschluß­
fähigkeit der Synode wird nicht von der Anwesenheit nicht-stimmberech­
tigter Bischöfe im Ruhestand beeinflußt, die unter den oben aufgeführten 
Voraussetzungen eingeladen werden dürfen.

Den Sitzungen, die durch ein Gebet eröffnet werden, darf außer den 
Teilnehmern und dem Sekretariatspersonal niemand beiwohnen, es sei 
denn, daß er vom Vorsitzenden im konkreten Fall zum Erscheinen aufge­
fordert wurde".

Nach dem Abschluß der Beratungen über alle der Synode vorgelegten 
Fragen ist, wenn eine Beschlußfassung nötig ist, eine Abstimmung vor­
zunehmen, die normalerweise öffentlich ist. Dagegen ist eine geheime Ab­
stimmung nur gestattet, wenn das Gesetz es ausdrücklich anordnet oder 
die Synode auf einen entsprechenden Vorschlag von mindestens fünf Teil­
nehmern eingegangen ist. Abwesende, stimmberechtigte Mitglieder der 
Synode, die unter Nachweis der Verhinderung rechtmäßig ferngeblieben 
sind, dürfen entweder von einem anderen Teilnehmer, wie oben gesagt, 
bei der Abstimmung vertreten werden oder ihr Stimmrecht durch einen an 
den Vorsitzenden adressierten Brief ausüben. In diesem Fall hat der als 
Vertreter bestellte Teilnehmer eine Doppelstimme.

Bei der Abstimmung entscheidet die absolute Mehrheit; bei Stimmen­
gleichheit ist die Stimme des Vorsitzenden oder seines Stellvertreters aus­
schlaggebend. Ausnahmsweise ist eine qualifizierte Mehrheit in folgenden 
vom Grundgesetz bestimmten Fällen erforderlich: a) Für die Billigung des 
Zusammentritts der Synode im Februar sowie die Verlängerung der ordent­
lichen Versammlungen (zwei Drittel der anwesenden Bischöfe), b) Für die 
Auferlegung der Strafe des persönlichen Kirchenbannes (vier Fünftel der 
stimmberechtigten Teilnehmer — infolgedessen werden auch die abwe­
senden mitgerechnet), c) Für die Beschlußfassung über Angelegenheiten, 
die nach dem Ermessen der Synode von grundlegender Bedeutung für die 
Kirche sind, und für die Ausübung der kirchlichen Dispensation (drei Vier­
tel der gesamten Anzahl der regierenden Bischöfe).

Die Verhandlungen werden vom Obersekretär oder vom dazu bestimm­
ten Synodalsekretär zu Protokoll genommen. Die Akten werden in den 
beiden letzten Sitzungen verlesen und bestätigt und von allen Bischöfen, 
die an der Synode teilgenommen haben, obligatorisch — unter Androhung 
kanonischer Strafe — unterzeichnet. Wie sich aus dieser Formulierung (die 
stimmberechtigte und nichtstimmberechtigte Teilnehmer nicht unterschei­
det) ergibt, haben diese Verpflichtung auch die eventuell geladenen und 
erschienenen Bischöfe im Ruhestand. Die Unterschriften der Teilnehmer 
in den Akten sind nach der rezenten Rechtsprechung des Obersten Ver- 11

11 Uber die verfahrensrechtlichen Fragen s. die oben erwähnte Synodalverordnung Nr. 1 
Art. 1—4; s. auch S. Trojanos, a. a. O. S. 32—36.

197



waltungsgerichts Voraussetzung für die Rechtskraft der darin enthaltenen 
Beschlüsse11 12.

Alle Teilnehmer haben in bezug auf die Verhandlungen Schweigepflicht. 
Jede diesbezügliche öffentliche Mitteilung erfolgt nur durch das für die 
Presse zuständige Mitglied der Synode. Darüber hinaus kann die Hierar­
chie, wenn sie es für angebracht hält, die Akten, die während der Beratun­
gen vorgebrachten Referate und ihre Beschlüsse in der offiziellen Zeit­
schrift der griechischen Kirche veröffentlichen lassen. Beschlüsse jedoch, 
die im Rahmen der gesetzgebenden Gewalt der Hierarchie gefaßt worden 
sind, haben für die kirchlichen Verwaltungsorgane erst vom Zeitpunkt 
ihrer Veröffentlichung in dem (staatlichen) Amtsblatt oder in der oben 
erwähnten offiziellen kirchlichen Zeitschrift an verpflichtende Kraft (Art. 5 
§ 3)13.

Die Kanzlei der Synode umfaßt das Obersekretariat und die Büros der 
Ständigen Synodalausschüsse sowie die unabhängigen zentralen Dienst­
stellen der Synode. Diese Kanzlei wird vom Obersekretär geleitet, dem 
vier Synodalsekretäre assistieren14.

Den Sitzungen der Synode der Hierarchie, sowohl den ordentlichen als 
auch den außerordentlichen Versammlungen, hat der Kultusminister beizu­
wohnen, wenn Themen auf der Tagesordnung stehen, die sich auf die Ver­
waltung der Kirche beziehen. Der Minister, der über kein Stimmrecht ver­
fügt und den Generaldirektor für kirchliche Angelegenheiten als Vertre­
ter entsenden kann, ist vom Vorsitzenden der Synode mindestens drei Tage 
vor der in Frage kommenden Sitzung schriftlich unter gleichzeitiger Mit­
teilung der Tagesordnung zu laden. Die Unterlassung der Ladung des Mini­
sters oder die Nichteinhaltung der vorgeschriebenen Frist führt zur Nichtig­
keit der betreffenden Beschlüsse der Synode. Durch den Minister oder sei­
nen Stellvertreter (vor dem Jahre 1969 wohnte seit 1833 den Sitzungen 
der Synode ein Regierungskommissar bei15) übt der Staat seine Aufsicht 
über die Kirche in bezug auf ihre äußeren Angelegenheiten aus. Sie stellt 
einen Bestandteil des gesamten Systems dar, nach dem die Beziehungen 
zwischen Staat und Kirche in Griechenland geregelt sind16. Dafür gewährt 
der Staat der herrschenden Religion, d. h. der Autokephalen Kirche Grie­
chenlands, im Rahmen dieses Systems besondere Unterstützung17. Demzu­
folge erfreuen sich auch die Synode der Hierarchie und die Permanente 
Synode sowie alle regierenden Bischöfe, gemäß der ausdrücklichen Be­
stimmung des Grundgesetzes (Art. 3 § 1) des staatlichen Schutzes, der durch 
das Strafgesetzbuch (Art. 181) allen staatlichen Behörden gewährleistet 
wird.

11 Staatsrat (SojiJoftXtov •rijs ’Ereotpazelag) 1175/1973.
** Die Beschlußfassung erfolgt gemiiß den Bestimmungen des Grundgesetzes Art. 8 und

der Synodalverordnung Nr. 1 Art. 2. Zu der vieldiskutierten Frage der Veröffentlichung 
der Synodalbeschlüsse jeder Art und ihres Vollzugs s. S. Trojanos, a. a. O. S. 38—41.

'* Zur Organisation der Synodalkanzlei s. S. Trojanos, a. a. O. S. 113—118.
15 Siehe hierzu A. Cliristophilopulos, a. a. O. S. 67—69 und 170,
10 Siehe hierzu P. Poulitsas, Die Beziehungen zwischen Staat und Kirche in Griechen­

land in; Die Kirchen der Welt etc. (s, oben Anm. 1), S. 38—48; vgl. auch K. Muratides,
’ExxkTjcia; v.af noXcrefap, Bd. I, Athen 1965, insbes. S. 195 ff.

11 Dazu s. A. Cliristophilopulos, a. a. O. S. 79 f. — A. Marinos, 'II Oprjay.euT'.xz) eXsuflepia, 
Athen 1972, S. 98—100.

198



III. Der ökumenische Patriarchat

Als höchstes Verwaltungsorgan schreibt die Verfassung des Patriarchats18 
eine zwölf Mitglieder zählende Synode mit wechselnder Beteiligung aller 
Metropoliten vor, deren Sitz sich auf türkischem Boden befindet. Eine 
Versammlung der gesamten Hierarchie des ökumenischen Patriarchats, 
d. h. aller Metropoliten der ihm angehörenden Kirchenprovinzen und der 
eventuell eingesetzten Suffraganbischöfe, ist in den kirchenhistorischen 
Quellen der letzten Jahrhunderte nicht belegt. Theoretisch ist der Patriarch 
von Konstantinopel vom Standpunkt des kanonischen Rechtes nicht gehin­
dert, eine solche Synode einzuberufen. Trotzdem würde die Verwirklichung 
dieses Zusammentretens mit unendlichen Schwierigkeiten verbunden sein. 
Unter anderem wäre auch eine staatliche Reaktion wegen der Beteiligung 
der aus dem Ausland kommenden Bischöfe zu erwarten.

IV. Der Patriarchat von Alexandrien

Die von den in der alexandrinischen Kirche geltenden Vorschriften vorge­
sehene Heilige Synode stimmt mit einer Synode der Hierarchie überein, 
denn sie besteht aus sämtlichen Metropoliten dieses Patriarchats19. Die Sy­
node muß entsprechend dem 37. Apostolischen Kanon zweimal im Jahr, im 
Frühling und im Herbst, abgehalten werden: wenn dies nicht möglich ist, 
genügt nach dem 8. Kanon des Trullanums das alljährliche Zusammenkom­
men. Die Einberufung einer außerordentlichen Versammlung ist in das Er­
messen des Patriarchen gestellt, dem auch die Bestimmung des Versamm­
lungsortes zusteht. Die Mitglieder der Synode müssen mindestens 20 Tage 
vorher geladen werden, aber in dringenden Fällen genügt es, wenn sie nur 
fünf Tage vorher benachrichtigt werden. Die einberufenen Metropoliten 
haben persönlich zu erscheinen und an den Sitzungen teilzunehmen; an­
dernfalls, wenn sie keinen rechtmäßigen Verhinderungsgrund Vorbringen 
konnten, werden sie mit kanonischen Strafen belegt. Von dieser Verpflich­
tung werden nach dem Kanon 5 von Karthago die Bischöfe, deren Sitz sehr 
weit vom Versammlungsort liegt, zum Teil befreit, d. h. sie müssen nur 
alle drei Jahre mit den anderen Synodalteilnehmern Zusammenkommen20.

Die Heilige Synode tritt unter dem Vorsitz des Patriarchen zusammen. 
Wenn er verhindert ist, kann er einen der Metropoliten mit seiner Ver­
tretung beauftragen. Die Metropoliten besitzen kein Selbstversammlungs­
recht. Während der Vakanz des Patriarchenthrons dürfen sie als Synode 
nur diejenigen Befugnisse ausüben, die sich auf die Besetzung des Throns 
oder die Erledigung dringender Angelegenheiten (den Erlaß von kirch­
lichen Verordnungen, die Besetzung von Bischofssitzen und die Beschlüsse 
finanzieller Natur ausgenommen) beziehen. Die Beratungen werden nach * 30

18 Die Darstellung dieser Verfassung s. beim Metropoliten Barnabas von Kitros, Of 
ßao'.y.a 1 Gsajiol dtomjastag xff>v 'OpOodosotv Ilaxptapxetcov |i£xä Egropcxffiv ävaay.onvjaemv, Athen 
1972 (zitiert: Barnabas, Institutionen) S. 15—37 (mit Lit.).

11 Patriarchalverordnung vom 13. November 1931 über die Institution der Synode (im 
folg.: Verordnung I) Art. 2 in: Barnabas, Institutionen S. 68.

30 Verordnung I Art. 6—8, ibid. S. 68 f.

199



der Tagesordnung, die rechtzeitig aufzustellen und zu bestätigen ist, durch­
geführt. Fragen, die von den Teilnehmern studiert werden müssen, sind 
ihnen vom Patriarchen vor der Eröffnung der Tagung mitzuteilen. In den 
Synodalsitzungen, die geheim sind, hat der Vorsitzende das Recht, das 
Wort zu erteilen und zu entziehen, wenn ein Teilnehmer den Anstand 
verletzt hat, für die Aufrechterhaltung der Ordnung zu sorgen, die Sitzung 
zu vertagen, zu unterbrechen oder zu schließen, die Verhandlungen für 
abgeschlossen zu erklären, die Themen zur Abstimmung zu bringen und die 
Beschlüsse zu verkünden. Unter der Voraussetzung, daß der Anstand in der 
Ausdrucksweise und der Respekt vor den legitimen Behörden gewahrt 
wird, ist die Redefreiheit in den Synodalsitzungen unbeschränkt21.

Die Oberhirtengewalt, deren Träger der Patriarch von Alexandrien ist, 
wird durch Verordnungen und Beschlüsse ausgeübt, die (nach dem Wort­
laut der entsprechenden Bestimmung22) „in der Synode" erlassen bzw. ge­
faßt werden. Sie umfaßt gemäß der traditionellen kirchenrechtlichen Ein­
teilung drei Gebiete: Verwaltung, Gesetzgebung und Rechtsprechung23.

a) Verwaltung: In die Zuständigkeit des Patriarchen und der Synode 
gehören alle Verwaltungsangelegenheiten, die außerhalb der Kompetenz 
der einzelnen Metropoliten stehen. Die wichtigsten sind: Die Wahl der 
Bischöfe, die Bestätigung des Haushaltsplanes des Patriarchats und der 
Kirchenprovinzen, die Oberaufsicht über die Verwaltung des Kirchenver­
mögens sowie eine Reihe von Befugnissen finanzieller Natur, die Beseiti­
gung von Streitigkeiten zwischen dem Patriarchen und einem Metropoliten 
oder zwischen zwei Metropoliten oder zwischen dem Patriarchen bzw. einem 
Metropoliten einerseits und einer natürlichen oder juristischen Person an­
dererseits. Darüber hinaus ist die Synode in der Vakanzzeit des Patriarchen­
throns dafür zuständig, die erforderlichen Maßnahmen zur Wahl des neuen 
Patriarchen zu treffen2'1.

b) Gesetzgebung: Die Synode hat Verordnungen zu erlassen, die sich 
auf folgende Bereiche beziehen: die Wahl des Patriarchen und der Metro­
politen, die Pflichten und das Einkommen des Klerus, den Vollzug des 
Kultes im allgemeinen, die Verwaltung des Kirchenvermögens, die Aus­
bildung der Kleriker, die Anzahl der Bischofssitze, das kirchliche Prozeß­
recht, die Gestaltung des Familienlebens nach dem christlichen Vorbild, 
die Lebensweise der Mönche, die Verwaltung der kirchlichen Einrichtun­
gen, die Beziehungen zu den anderen Religionen und sonstige kirchliche 
Fragen25. 11 * * * * * * * * * * * * *

11 Verordnung I Art. 2, 3, 10, 14—16, ibid. S. 68—70.
« Art. 1, ibid. S. 68.
u Verordnung I Art. 1, ibid. S. 68.
!l Verordnung I Art. 5, ibid. S. 68.
“ Verordnung I Art. 20, ibid. S. 70; Grundgesetz Art. 2, ibid. S. 49; Patriardialver-

ordnung vom 16. November 1931 über die Kirchenprovinzen und die Wahl der Metropoliten
(im folg.: Verordnung II) Art. 5, ibid. S. 75; Patriarchal Verordnung vom 27. Juni 1934
über die Wahl des Patriarchen (im folg.: Verordnung III) Art. 19, 24, 25, 28, 3! und 33,
ibid. S, 54—58; Patriarchalverordnung vom 13. Mai 1938 ebenfalls über die Wahl des
Patriarchen (im folg.: Verordnung IV) Art. 21—23, 26 und 34, ibid. S. 62—65; Patriarchal-
verordnung vom 15. Mai 1930 über das Priesteramt (im folg.: Verordnung V) Art. 45
und 49, ibid. S. 90; Patriardialvcrordnung vom 20, Januar 1928 über die Finanzverwal­
tung des Patriarchats (im folg.: Verordnung VI) Art. 3, 5, 19, 24, 25, 29, 38, 39 und 45,
ibid. S. 96—102.

200



c) Rechtsprechung: Die Synode urteilt in erster und letzter Instanz über 
die kanonischen Straftaten ihrer Mitglieder. In diesem Falle ist sie aber 
nicht die oberste Justizbehörde, denn ihre Urteile müssen, wenn sie nicht 
einstimmig sind, von einem höheren Gremium nachgeprüft werden. Als 
Berufungsgericht ist die Synode für familienrechtliche Angelegenheiten 
oder für Strafsachen des Klerus und der Laien, die von den kirchlichen 
Gerichten erster Instanz entschieden worden sind, zuständig. Ferner wird 
sie auch als Revisionsgericht tätig. Schließlich gehört das Begnadigungs­
recht in ihre Zuständigkeit, indem sie die von einem kirchlichen Gericht 
verhängte Strafe (die Absetzung ausgenommen) ganz oder zum Teil auf- 
heben kann20.

Die Heilige Synode ist beschlußfähig, wenn außer dem Patriarchen die 
Hälfte der Metropoliten anwesend ist. In dringenden Fällen jedoch darf 
der Patriarch mit zwei Metropoliten einen rechtskräftigen Beschluß fassen. 
Dagegen ist die Anwesenheit aller Synodalmitglieder erforderlich, wenn 
die Synode über eine kanonische Straftat eines Bischofs, für die minde­
stens ein Jahr Suspens angedroht wird, zu urteilen hat27. Bei der Abstim­
mung zur Beschlußfassung entscheidet die einfache Mehrheit und bei Stim­
mengleichheit die Stimme des Vorsitzenden. Wenn die Synode ihre rich­
terlichen Befugnisse ausübt, ist die Stimme der Mehrheit nur dann ent­
scheidend, wenn der Patriarch dabei ist oder ihr beitrit.t2S. Für die Abände­
rung oder die Aufhebung einer Bestimmung der Patriarchalgesetzgebung 
auf Vorschlag eines Metropoliten (auf Vorschlag des Patriarchen genügt 
die einfadie Mehrheit) oder für die Versetzung eines Metropoliten ist eine 
qualifizierte Mehrheit von zwei Drittel aller Synodalmitglieder erforder­
lich2". In zwei Fällen ist ein einstimmiger Beschluß der Synode nötig: Für 
die Abkürzung der für die Versetzung eines Metropoliten vorgeschriebe­
nen Zeit (fünf Jahre) und für die Verurteilung eines Bischofs wegen eines 
relativ schweren kirchlichen Vergehens; andernfalls ist das Gerichtsurteil 
nicht rechtskräftig und bedarf, wie bereits erwähnt, der Bestätigung eines 
ad hoc einzuberufenden Bischofskollegiums™. Bei der Abstimmung ist die 
Vertretung eines abwesenden Metropoliten von einem Teilnehmer nach 
dem von der Patriarchalgesetzgebung vorgeschriebenen Verfahren nur 
dann gestattet, wenn es um eine Bischofsbestellung geht. In diesen Wahl­
versammlungen ist die Abstimmung geheim21.

Die Beschlüsse der Synode, die unter der Aufsicht des Patriarchen voll­
zogen werden, haben für die Gesamtheit der Gläubigen verpflichtende 
Kraft. Sie werden in die dazu bestimmten Bücher nebst ihrer Begründung 
(jedoch ohne die Meinungen der einzelnen Diskussionsteilnehmer) einge­
tragen und vom Patriarchen und dem Sekretär der betreffenden Sitzung 
unterzeichnet. Die Verhandlungen werden entweder vom Obersekretär des 
Patriarchats, der auch für das Patriarchalarchiv verantwortlich ist, oder * 1

Verordnung I Art. 26 und 33, ibid. S. 71 f.; Verordnung V Art. 76, ibid. S. 95; Ver­
ordnung VI Art. 7, ibid. S. 97.

!I Verordnung I Art. 11 und 29, ibid. S. 69 ff.
Verordnung I Art, 12, ibid. S. 69; Verordnung II Art. 5, ibid. S, 75.

2,1 Verordnung I Art. 25, ibid. S. 71; Verordnung II Art, 9, ibid. S. 76.
211 Verordnung I Art. 30, ibid. S. 72; Verordnung II Art. 9, ibid. S. 76.
S1 Verordnung I Art. 9, ibid. S. 69; Verordnung II Art. 5 und 6, ibid. S. 75; vgl. auch

die Verordnungen III Art. 37 (ibid. S. 58) und IV Art. 31 (ibid. S. 64).

201



von einem vom Patriarchen bestimmten Sekretär in zusammengefaßter 
Form zu Protokoll genommen. Dieses Protokoll ist, nachdem es während 
der nächsten Sitzung verlesen und bestätigt worden ist, in ein besonderes 
Buch einzutragen und mit den Unterschriften des Vorsitzenden, der Teil­
nehmer und des Sekretärs zu versehen. Für die Rechtskraft der Akten 
sind jedoch die Unterschriften der Teilnehmer nidit erforderlich. Die Ver­
ordnungen treten in Kraft nach ihrer Veröffentlichung in dem offiziellen 
Blatt des Patriarchats „Pantainos". Wenn der Patriarch meint, daß eine 
verabschiedete Verordnung einer abermaligen Bearbeitung bedarf, kann 
er die Veröffentlichung hemmen; er muß die in Frage kommende Verord­
nung jedoch der Synode bei ihrer nächsten Sitzung zur nochmaligen Ver­
lesung vorlegen. Falls die Synode auf der Veröffentlichung besteht, ist 
die Verordnung für die Vollzugsorgane verbindlich32.

V. Der Patriarchat von Antiochien

Die höchste Autorität der antiochenischen Kirche ist gemäß Art. 4 ihrer 
geltenden Grundordnung33 die Heilige Synode, die sich aus dem Patriar­
chen von Antiochien und sämtlichen regierenden Metropoliten zusam­
mensetzt. Die Synode tritt unter dem Vorsitz des Patriarchen zusammen, 
der ebenfalls zuständig ist für den Vollzug ihrer Beschlüsse (Art. 9 und 
17). Die Grundordnung vom Jahre 195534 enthielt zahlreiche Bestimmun­
gen über die Heilige Synode; die Grundordnung von 1972 dagegen be­
schränkt sich auf wenige Organisations- und Zuständigkeitsnormen und 
überläßt die Regelung der anderen Fragen der Geschäftsordnung des 
Patriarchats (Art. 11, 12 und 16).

In den Zuständigkeitsbereich der Synode fallen folgende Befugnisse:
a) Gesetzgebung: Sie ist das legislative Organ der Kirche von An­

tiochien (Art. 10 und 54).
b) Rechtsprechung: Die Synode urteilt in erster und letzter Instanz die 

kanonischen Vergehen des Patriarchen, der Metropoliten und der Bischöfe 
ab (Art. 12).

c) Verwaltung: Sie entscheidet über Glaubensfragen und bestimmt die 
Beziehungen zu den anderen orthodoxen und zu den heterodoxen Kir­
chen sowie zu den nichtchristlichen Religionen. Sie wählt den Patriarchen 
von Antiochien, die Metropoliten und die Bischöfe, sie errichtet neue Kir­
chenprovinzen und übt die Oberaufsicht über die kirchlichen Lehranstal­
ten und die Verwaltung des Kirchenvermögens durch den Patriarchen aus 
(Art. 10, 11, 13—15, 21, 23, 24 und 30).

VI. Der Patriarchat von Jerusalem

Der jüngste unter den altkirchlichen Patriarchaten ist die Kirche von Je­
rusalem, die nach dem klösterlichen Verwaltungssystem organisiert ist,

ss Verordnung I Art. 12, 13, 17—19, 23, 24, ibid. S. 69 ff.
33 Den Text dieser Grundordnung verdanke ich der freundlichen Hilfe Seiner Exzellenz, 

des Metropoliten Barnabas von Kitros.
34 Siehe Barnabas, Institutionen S, 111—138.

202



denn ihr Hauptteil besteht aus der Bruderschaft des Heiligen Grabes, 
deren Abt der Patriarch von Jerusalem ist. Infolgedessen besitzen außer 
den Metropoliten, den regierenden Bischöfen und den Titularbischöfen 
auch die vom Patriarchen dazu bestimmten Ardiimandriten das Recht, 
an der Synode teilzunehmen laut Art. 4 des jordanischen Gesetzes vom 
26. März 1958 über den Griechischen Patriarchat35, das auch nach der 
Annexion der Stadt durch die Israelis weiterhin gilt. Dementsprechend 
kann von einer Synode der Hierarchie im eigentlichen Sinne des Wor­
tes nicht die Rede sein. Vollständigkeitshalber werden jedoch die Haupt­
merkmale dieser Synode weiter unten angegeben.

Die Zahl der Mitglieder der Synode, die unter dem Vorsitz des Pa­
triarchen oder seines von ihm bestellten Stellvertreters Zusammentritt, 
darf einschließlich des Vorsitzenden nicht mehr als 18 betragen. Die Sy­
node ist beschlußfähig, wenn zwei Drittel ihrer Mitglieder plus eins an­
wesend sind. Für eine legitime Beschlußfassung genügt die einfache Mehr­
heit; bei Stimmengleichheit entscheidet die Stimme des Patriarchen. Eine 
qualifizierte Mehrheit (zwei Drittel der Mitglieder der Synode) ist nur 
für die Amtsenthebung des Patriarchen oder, während der Vakanz des 
Throns, des Sachverwalters erforderlich3“.

Die Zuständigkeit der Synode umfaßt die Regelung aller geistigen Fra­
gen der Kirchen und Klöster des Patriarchats, die Beteiligung an der 
Wahl des Patriarchen und der Bischöfe, die Bestimmung der Ämter der 
Kleriker und deren Pflichten, die Verwaltung der kirchlichen Einrichtun­
gen und des Kirdienvermögens im allgemeinen37. Darüber hinaus kann 
die Synode Verordnungen erarbeiten und erlassen, die sich auf die in­
nere Organisation der Bruderschaft des Heiligen Grabes, auf die eigene 
Geschäftsordnung, auf die Organisation der Priesterschaft des Patriar­
chats und auf die Auferlegung der kirchlichen Strafen beziehen38.

VII. Der Patriarchat von Rußland

Die höchste Autorität in der russischen Kirche ist die Lokalsynode, der 
die Ausübung der Hirtengewalt in jeder Form (Gesetzgebung, Rechtspre­
chung und Verwaltung) zusteht. Sie besteht aus Bischöfen, Geistlichen und 
Laien und tritt in unregelmäßigen Abständen zusammen, „wenn es mög­
lich ist" nach dem Wortlaut des Art. 7 der Verfassung der russischen Kir­
che30. Die eigentliche Verwaltung wird von der Heiligen Synode, einem 
ständigen Organ, ausgeübt, die sich aus sechs regierenden Bischöfen unter 
dem Vorsitz des Patriarchen zusammensetzt.

Außer der Lokalsynode sieht der oben erwähnte Artikel die Möglich­
keit der Versammlung auch einer Synode der Hierarchie vor, wenn der 
Patriarch es zur Regelung von wichtigen kirchlichen Angelegenheiten für

“ Siehe Barnabas, Institutionen S. 151—163.
Art. 3 § 1, 4 § 2, 6 und 27 §§ 2—3, ibid. S. 151 ff. und 160 f.

37 Art. 5, 7, 10 § 3, 18, 19 § 2, 21, 22, 25, 26; 27 §§ 2—3; 28 § 3 und 31 § 2, ibid. 
S. 153—162.
“ Art. 9, ibid. S. 155 f.
™ Siehe Barnabas, Institutionen S. 175,

203



angebracht hält. Zur Einberufung der Synode, deren Vorsitz der Patriarch 
von Moskau und ganz Rußland hat, ist die vorherige Genehmigung der 
sowjetischen Regierung erforderlich. Weitere Einzelheiten über die Zu­
sammensetzung und die Befugnisse der Synode der russischen Hierarchie, 
den Verlauf der Beratungen und die Beschlußfassung sind leider in der 
besagten Verfassung nicht zu finden.

VIII. Der Patriarchal von Serbien

Außer der Autokephalen Kirche Griechenlands hat auch der serbische 
Patriarchat das parallele Bestehen zweier Synodalgremien, nämlich der 
Synode der Hierarchie und der Permanenten Synode, in seine Verfassung 
aufgenommen und eingehend geregelt. Die zentralen Organe der Ortho­
doxen Kirche Serbiens sind neben den beiden Synoden der Patriarch, das 
Oberste Kirchengericht, die Patriarchalversammlung und der Patriarchal- 
verwaltungsrat'10.

Die Synode der Hierarchie setzt sich aus dem Patriarchen und allen regie­
renden Bischöfen (nach dem Wortlaut der Grundordnung Art. 56: Provin­
zialbischöfen) zusammen. In der Synode, die zur Wahl des serbischen 
Patriarchen zusammengerufen ist, sind auch die Hilfsbischöfe teilnahme­
berechtigt mit beschließender Stimme41. Den Vorsitz in der Synode hat 
der Patriarch, den, falls er verhindert ist, einer der Metropoliten42 nach 
dem Alter der Bischofsweihe oder, in deren Abwesenheit, der ordinations­
älteste Bischof vertritt. Wenn die Verhinderung des Patriarchen längere 
Zeit dauert, besonders während der Vakanz des Throns, werden seine 
Aufgaben von der Permanenten Synode ausgeübt; infolgedessen leitet 
der Vorsitzende der letzteren ebenfalls die Versammlungen der Hierarchie. 
In der Synode aber, die zur Wahl des neuen Patriarchen zusammenkommt, 
hat den Vorsitz auf alle Fälle der ordinationsälteste Bischof43.

Die Zeit des Zusammentritts der Synode der Hierarchie, gleichgültig ob 
es sich um eine ordentliche oder außerordentliche Versammlung handelt, 
bestimmt die Permanente Synode, über die Richtlinien, die bei diesem 
Beschluß zu beachten sind, schweigt die Grundordnung. Allerdings scheint 
jegliche staatliche Einmischung bei der Einberufung der Synode ausge­
schlossen zu sein. Die Permanente Synode hat außer der Einberufung und 
der allgemeinen Vorbereitung der Versammlungen der Hierarchie auch 
deren Tagesordnung aufzustellen44.

Die Hierarchie wird ausdrücklich von der Verfassung der serbischen 
Kirche als ihre höchste Autorität anerkannt45. Ihre Befugnisse werden im 
einzelnen folgendermaßen eingeteilt:

a) Gesetzgebung: Sie interpretiert die allgemein verbindlichen und die

*“ Grundordnung Art. 10 in: Barnabas, Institutionen S. 199.
11 Grundordnung Art. 42 in der Modifikation des Jahres 1967, ibid. S. 205 f.

Die Vorsteher der Provinzen Montenegro, Skopje, Dabrobosnien und Zagreb dürfen 
diesen Titel führen (Grundordnung Art. 14 i. f., ibid. S. 201).

11 Grundordnung Art. 43 (in der Fassung des Jahres 1967), 61 und 62, ibid. S, 206 
und 211.
“ Grundordnung Art. 59 und 70 §§ 25—26, ibid. S. 210 und 215.
15 Grundordnung Art. 8 und 57, ibid. S. 198 f. und 210.

204



besonderen kirchenrechtlichen Bestimmungen und sorgt für die Anferti­
gung und Herausgabe der betreffenden Rechtssammlungen. Sie bestimmt 
die Aufgaben des Klerus und der anderen Organe der Kirche, das kirch­
liche Gerichtsverfahren, die Lebensweise der Mönche und Asketen, das 
Prüfungsverfahren der angehenden Priester, die Voraussetzungen zur Ver­
leihung kirchlicher Orden und Auszeichnungen, sie regelt Fragen der kirch­
lichen Trauung und die Gestaltung des kirchlichen Schulwesens und erläßt 
die entsprechenden Verordnungen. Sie verfaßt die eigene Geschäftsord­
nung sowie die Anordnungen, die die Synodalkasse betreffen, und bestä­
tigt die Geschäftsordnungen der anderen Verwaltungsorgane der Kirche 
und die Satzungen der Wohlfahrtsorganisationen und der Vereine, die im 
Interesse der orthodoxen Kirche tätig sind. Sie trifft außerdem Entschei­
dungen, die sich auf die Kirchenprovinzen (Benennung, Grenzen, Haupt­
stadt u. s. w.) und das Amt der Hilfsbischöfe beziehen4".

b) Rechtsprechung: Die Synode der Hierarchie entscheidet Kompetenz­
streitigkeiten zwischen zwei selbständigen kirchlichen Organen. Sie ist 
als erst- und zugleich letztinstanzliches Gericht tätig, wenn es sich um 
Streitigkeiten zwischen einem Bischof einerseits und dem Patriarchen oder 
der Permanenten Synode andererseits handelt. Ebenfalls in erster und 
letzter Instanz urteilt sie die kanonischen Vergehen des Patriarchen ab. 
Als letztinstanzliches Berufungsgericht ist die Hierarchie für Sachen zu­
ständig, die von der Permanenten Synode entschieden worden sind. Fer­
ner obliegt der Hierarchie die Nachlassung einer vom Obersten Kirchen­
gericht verhängten Strafe, und zwar derjenigen der allgemeinen Dienst­
enthebung auf Lebenszeit, der Aufhebung des Priesteramtes und der Ab­
setzung mit Exkommunikation. Die Nachlassung erfolgt auf Antrag des 
Bestraften und Vorschlag des zuständigen Bischofs unter der Vorausset­
zung, daß die Strafe noch nicht in Vollzug gesetzt worden ist. In allen 
oben angeführten Fällen urteilt die Synode mit ordentlicher Gewalt; da­
gegen urteilt sie mit delegierter Gewalt, wenn der Patriarch in der Über­
zeugung, daß ein Verwaltungsakt der Patriarchalversammlung oder des 
Patriarchalverwaltungsrates gegen die Heiligen Kanones oder die Gesetze 
verstößt, diesen der Synode zur Nachprüfung überwiesen hat. In diesem 
Fall fungiert sie nicht nur als Kassationshof, denn auch die Sachentschei­
dung verbleibt bei ihr47.

c) Verwaltung: Der Synode der Hierarchie steht die Auslegung der 
Lehre der orthodoxen Kirche auf Grund der Heiligen Schrift und der Hei­
ligen Tradition zu; ebenfalls die Organisation der inneren und äußeren 
Mission zur Befestigung und Verbreitung des orthodoxen Glaubens, des 
religiösen Unterrichts und des kirchlichen Schulwesens im allgemeinen; 
ferner die Förderung der christlichen Kunst (Ikonenmalerei, Kirchenmusik, 
Drucklegung von liturgischen Büdiern u. s. w.), der Sdiutz und die Instand­
haltung der kirchlichen Denkmäler, die Verwahrung und Erhaltung der 
christlichen Kunstwerke und nicht zuletzt die Sorge für schutzbedürftige 
Personen, insbesondere für Priesterangehörige. Zu diesen Zwecken wählt 
sie das geeignete Personal aus und errichtet die entsprechenden Dienst-

“ Grundordnung Art. 15, 16, 55 § 10, 69 §§ 9—14, 22, 24 und 25, 168, 178, 213 und 
233, ibid. S. 201, 210, 212—214, 240, 243, 255 und 259.

<? Grundordnung Art. 69 §§ 26—28, 87 und 97, ibid. S. 214, 219 und 222.

205



stellen, Anstalten und Einrichtungen (z. B. Schulen, Werkstätten, Museen 
u. s. w.)4S. Sie ist auch zuständig für die Regelung der Beziehungen zum 
Staat und zu den anderen Kirchen und Konfessionen sowie aller kulti­
schen Fragen auf Grund der allgemeinen kirchlichen Kanones und im Sinne 
des orthodoxen Glaubens, für die Heiligsprechung und für die Erteilung 
von Anweisungen in bezug auf das Bußsakrament48. Als höchste kirch­
liche Behörde übt sie die Oberaufsicht über die Permanente Synode und 
die kirchlichen Vereine aus, sie wählt den Patriarchen (dessen Inthronisa­
tion nach der von ihr bestimmten Ordnung erfolgt), die Bischöfe und die 
Hilfsbischöfe sowie den Obersekretär der beiden Synoden, sie bestimmt 
die Mitglieder der Permanenten Synode und der Patriarchalversammlung, 
sie spricht die Amtsentfernung der Bischöfe in den von der Kirchenver­
fassung vorgeschriebenen Fällen aus (Strafurteil, ausdrücklicher und still­
schweigender Verzicht etc.) und genehmigt den Haushaltsplan der Kir- 
chenkasse50. Die Aufzählung der Befugnisse der Hierarchie in der Kirchen­
verfassung hat nach der ausdrücklichen Bestimmung des Art. 69 § 29 kei­
nen einschränkenden Charakter; demzufolge ist es der Synode gestattet, 
auch Sachen zu erledigen, die ihr gemäß den allgemeinen Regeln der kano­
nischen Gesetzgebung zustehen. Abschließend möchte ich hinzufügen, daß 
die Rechtskraft der Beschlüsse der Hierarchie in manchen Fällen die Zu­
stimmung der Patriarchalversammlung zur Voraussetzung hat. So bei der 
Abänderung der Bestimmungen der Kirchenverfassung, bei der Gründung 
von Einrichtungen, deren Unterhalt dem allgemeinen Kirchenetat zur Last 
fällt, bei der Festlegung des Geldbeitrags an die Kirchenkasse der Ge­
meinden, der Klöster und der Kirchenprovinzen und bei der Errichtung 
und Organisation der allgemeinen kirchlichen Lehranstalten51. Bei gewis­
sen Angelegenheiten finanzieller Natur, die in den Zuständigkeitsbereich 
der Patriarchalversammlung gehören, ist nur die vorherige Genehmigung 
der Hierarchie erforderlich (so z. B. bei der Festlegung des Einkommens 
der Kleriker und des anderen Kirchenpersonals)52.

Die Synode der Hierarchie ist beschlußfähig, wenn die Zahl der anwe­
senden, teilnahmeberechtigten Bischöfe größer ist als die der abwesen­
den. Wenn eine Bischofswahl auf der Tagesordnung steht, ist ausnahms­
weise die Anwesenheit von zwei Dritteln der regierenden Bischöfe erfor­
derlich. Den Synodalsitzungen dürfen auch Sachverständige, Geistliche oder 
Laien, beiwohnen, die von der Hierarchie zur Erstattung von Gutachten 
bestellt worden sind. Die Beschlüsse werden durch Abstimmung gefaßt, 
wobei die absolute Mehrheit entscheidet. Wenn die Stimmen gleichmäßig 
verteilt sind, entscheidet der Patriarch bzw. sein Stellvertreter. Nur bei 
Wahlversammlungen, bei denen es um die Besetzung des vakanten Patri­
archenthrons bzw. eines Bischofssitzes geht, schreibt die Kirchenverfassung 
eine geheime Abstimmung vor; folglich darf sie bei anderen Fragen öffent­
lich sein. Die Vertretung eines abwesenden stimmberechtigten Synodalmit- *

*8 Grundordnung Art. 69 §§ 2—5, 7, 16 und 19, 226, 230 und 231, ibid. S. 212 f„ 258 f. 
19 Grundordnung Art. 69 §§ 6, 8, 15, 17, ibid. S. 212 f.
50 Grundordnung Art. 42, 53, 69 §§ 18, 21, 24, 82, 105 und 111, ibid. S. 205, 209, 213, 

218 f„ 225 und 228,
51 Grundordnung Art. 69 § 23, 90 §§ 9—10, 234, ibid. S. 213, 221 und 259.
52 Grundordnung Art. 90 § 1, ibid. S. 220i vgl. audi Art. 90 §§ 3 und 5 und 212 § 2, 

ibid. S. 220 und 254 f.

206



gliedes durch einen Teilnehmer ist bei der Abstimmung in nur einem Fall 
zulässig, nämlich bei der oben erwähnten Bischofswahl. Dieser Möglich­
keit hat die Kirchenverfassung die Beschränkung auferlegt, daß jeder anwe­
sende Bischof nur eine Vertretung übernehmen darf3.

In Abwesenheit des Patriarchen, auch wenn er rechtmäßig laut Art. 61 
und 62 vertreten wird, darf die Synode der Hierarchie nicht, gesetzgeberisch 
tätig werden. In dringenden Fällen ist die Ausübung auch dieser Befug­
nisse gestattet, aber die Gültigkeit des diesbezüglichen Beschlusses ist an 
die Zustimmung des Patriarchen gebunden. Im Falle einer Meinungsver­
schiedenheit muß die Frage in einer Sitzung der Synode unter dem Vor­
sitz des Patriarchen selbst erneut erörtert werden. Alle Beschlüsse der 
Heiligen Synode der Hierarchie kanonischer oder kirchlicher Natur, die 
den Glauben, den Kult, die kirchliche Ordnung und die innere Organisa­
tion der Kirche betreffen, sind wirksam und vollziehbar. Zuständig dafür 
ist die Permanente Synode53 54. Die Beschlüsse und Erkenntnisse der Synode 
der Hierarchie werden in ein besonderes Buch (Codex) eingetragen. Die 
Akten der Synode, die das Personal des Patriarchalsekretariats anfertigt, 
sind von sämtlichen Bischöfen, die an der in Frage kommenden Sitzung 
teilgenommen und bei der Beschlußfassung abgestimmt haben, zu unter­
zeichnen“.

IX. Der Patriarchat von Rumänien

Audi die rumänische Kirdie kennt beim Aufbau ihrer Verwaltung das 
doppelte Synodalsystem. Die Hauptverwaltungsorgane sind die Heilige 
Synode und die Nationale Kirchenversammlung. Die exekutive Gewalt 
wird vom Nationalen Kirchenrat und von der Patriarchalverwaltung aus- 
geübt50 *.

Die Heilige Synode, als Synode der Hierarchie, setzt sich aus dem Pa­
triarchen und sämtlichen regierenden Metropoliten, Suffraganbischöfen und 
Patriarchalvikaren zusammen. Die Träger dieses letzteren Titels sind ITilfs- 
bischöfe, die dem Patriarchen unmittelbar unterstehen und den Rang eines 
Suffraganbischofs haben. Hier sei nebenbei bemerkt, daß die rumänische 
Kirche beachtenswerterweise die alte Organisationsform der Kirche bei­
behalten hat. Die Synode tritt unter dem Vorsitz des Patriarchen zusam­
men,- bei Abwesenheit übernimmt seine Vertretung einer der Metropoli­
ten nach folgender Reihenfolge: der Metropolit von Moldova und Suceava, 
der Metropolit von Ardeal, der Metropolit von Oltenia und der Metro­
polit von Banat. Wenn alle Metropoliten am Ersdieinen verhindert sind, 
hat den Vorsitz der ordinationsälteste Suffraganbischof57.

Die Versammlungen der Hierarchie sind entweder ordentliche oder 
außerordentliche. Die ordentlichen Versammlungen finden einmal im Jahr 
statt; die außerordentlichen, wenn es notwendig ist. Nähere Bestimmun-

53 Grundordnung Art. 43, 60, 68 und 105, ibid. S. 206, 211 f, und 225.
“ Grundordnung Art. 62—64, 70 § 25, ibid, S. 211 f. und 215.
53 Grundordnung Arl. 65 und 67, ibid. S. 212.
50 Grundordnung Art. 8 in: Barnabas, Institutionen S. 278.
57 Grundordnung Art. 11 und 31, ibid. S. 280 und 285.

207



gen über die genaue Zeit der alljährlichen ordentlichen Versammlungen 
sowie über das Organ, das über die Notwendigkeit einer außerordentli­
chen Versammlung zu entscheiden hat, stehen nicht in der Verfassung der 
rumänischen Kirche. Allerdings scheint die Klärung dieser Frage, wie 
sich aus dem ganzen Zusammenhang dieses Textes ergibt, vom Überein­
kommen der zuständigen kirchlichen Organe (des Patriarchen38 und der 
Permanenten Synode) und des Kultusministeriums abhängig zu sein. Der 
Vorsitzende der Synode hat deren Einberufung sowie die inzwischen an­
gefertigte Tagesordnung der Versammlung dem Kultusministerium vier­
zehn Tage vor der festgesetzten Zeit mitzuteilen. Die Eröffnung und die 
Beendigung der Sitzungen der Heiligen Synode haben durch Ministerial- 
beschluß zu erfolgen. Der Kultusminister hat das Recht, den Sitzungen 
beizuwohnen und an den Beratungen teilzunehmen. Darüber hinaus kann 
die Synode Vertreter des Klerus, der Klöster und der theologischen Ein­
richtungen einladen. Die Synode ist beschlußfähig, wenn mindestens zwölf 
der teilnahmeberechtigten Bischöfe anwesend sind. Zur Beschlußfassung 
findet jeweils eine Abstimmung statt, wobei die einfache Mehrheit der 
anwesenden Teilnehmer entscheidet30.

Die Synode der Hierarchie ist die höchste Autorität der rumänischen 
Kirche laut Art. 9 der kirchlichen Grundordnung und als solche übt sie 
folgende Befugnisse auf dem Gebiet der Gesetzgebung, der Rechtsprechung 
und der Verwaltung der Kirche aus:

a) Gesetzgebung: Im allgemeinen entscheidet sie gemäß der Lehre der 
ökumenischen Ostkirche über alle dogmatischen, kanonischen und kulti­
schen Fragen. Zusätzlich zu den Fällen, in denen ihre Kompetenz von der 
kirchlichen Gesetzgebung ausdrücklich anerkannt wird, steht ihr die Ent­
scheidung über jede Frage zu, die nicht in die ausschließliche Zuständig­
keit eines anderen Organs der Kirche fällt, sowie die für alle kirchlichen 
Behörden verbindliche Auslegung der Kirchenverfassung und der eigenen 
Verordnungen. Ferner erarbeitet sie Gesetzentwürfe, die die Orthodoxe 
Kirche Rumäniens betreffen. Schließlich erfolgt die Organisation des 
Mönchslebens, des kirchlichen Schulwesens und der geistlichen Gerichte 
sowie die Festsetzung der Voraussetzungen zur Anstellung und Verset­
zung der Kirchensänger, der Diakone und der Priester durch Verordnun­
gen der Synode der Hierarchie00.

b) Rechtsprechung: Die Synode wird als erstinstanzliches Gericht tätig, 
wenn es sich um kirchliche Vergehen handelt, die ihre Mitglieder began­
gen haben. Als Kassationshof ist sie zuständig zur Nachprüfung von Ge­
richtsurteilen, die die Strafe der Absetzung verhängt haben61.

c) Verwaltung: Sie bewahrt die dogmatische, kanonische und kultische 
Einheit mit der ökumenischen Ostkirche und den anderen orthodoxen 
Kirchen sowie innerhalb der Orthodoxen Kirche Rumäniens62. Sie über­
prüft die Rechtmäßigkeit und die Erfüllung der vorgescbriebenen kanoni- 68

68 Vgl. auch Art. 30 § 1 der Grundordnung, ibid. S. 284. 
s“ Grundordnung Art. 12—15, ibid, S. 280,
00 Grundordnung Art. 10 §§ 3, 4, 20 und 21, 86, 116, 127 und 158, ibid. S. 279 f., 297, 

303, 305 und 312.
61 Grundordnung Art. 10 §§ 10—11, 152 und 155, ibid. S. 279 und 311.
« Grundordnung Art. 10 §§ 1—2, ibid. S. 279.

208



sehen Voraussetzungen bei der Wahl des Patriarchen, der Metropoliten, 
der Erzlbischöfe und der Bischöfe; sie erläßt das feierliche Schreiben bei 
der Inthronisation des neuen Patriarchen. Sie wählt die Patriarchalvikare 
(Hilfsbischöfe) und die Bischöfe, die für die orthodoxen rumänischen Bis­
tümer des Auslands bestimmt sind. Ferner ist sie zuständig für die An­
nahme von Verzichtserklärungen ihrer Mitglieder wie auch zur Gewäh­
rung eines mehr als dreimonatigen Urlaubs an die Bischöfe63. Sie übt die 
Oberaufsicht über die Handlungen der Vollzugsorgane der Bistümer, der 
Kirchenprovinzen und des Patriarchats aus64. Sie erteilt die nötigen An­
weisungen und beaufsichtigt die Drucklegung der liturgischen Bücher und 
der religiösen Bilder, die Übersetzung, die Herausgabe und die Verbrei­
tung der Heiligen Schrift sowie anderer Bücher und Gegenstände religiöser 
Natur zur Verbesserung der Lebensführung und der Sitten der Gläubigen. 
Sie kontrolliert vom dogmatischen, moralischen und künstlerischen Stand­
punkt aus die Werke der Literatur und der orthodoxen christlichen Kunst65 *. 
Außerdem steht ihr die Ausbildung der Kleriker, die Sorge um die Ver­
tiefung ihres Glaubenslebens und die Bearbeitung der Programme der 
Katechese zu“. Besondere Bestimmungen derselben Grundordnung räu­
men der rumänischen Hierarchie außerdem noch folgende Befugnisse ein: 
Sie genehmigt die Gründung eines neuen oder die Auflösung eines be­
stehenden Klosters und die Verleihung gewisser Titel und kirchlicher Aus­
zeichnungen; sie bestimmt die Frist zur Wiederholung einer für nichtig 
erklärten Bischofswahl, den Aufenthaltsort der nicht regierenden (im Ru­
hestand befindlichen) Bischöfe und schließlich die Embleme des Patriar­
chen und der anderen Würdenträger der rumänischen Kirche67.

Alle diese Befugnisse dürfen während der Zeit, in der die Synode der 
Hierarchie nicht Zusammentritt, auch von der Permanenten Synode, die 
aus dem Patriarchen und den regierenden Metropoliten besteht, ausgeübt 
werden, mit Ausnahme derer, die gemäß der ausdrücklichen Vorschrift der 
kirchlichen Grundordnung68 in den ausschließlichen Zuständigkeitsbereich 
der Hierarchie gehören. Das sind die Fälle, in denen sie gesetzgeberisch 
oder richterlich tätig wird, sowie sämtliche Maßnahmen, die die Bischofs­
wahlen und die Aufrechterhaltung der Glaubenseinheit betreffen. Bei den 
letzteren ist die Intervention der Permanenten Synode im Notfall gestat­
tet, aber die Rechtskraft der entsprechenden Beschlüsse setzt die nachträg­
liche Genehmigung der Hierarchie voraus.

Als Kanzlei der Synode der Hierarchie fungiert das Obersekretariat 
des Patriarchats, das über die nötigen Dienststellen zur Durchführung der 
Administrationsarbeiten aller Hauptverwaltungs- und Vollzugsorgane der 
Kirche (einschließlich der Verwaltung des kirchlichen Vermögens) verfügt69.

“ Grundordnung Art. 10 §§ 5—9, 32 und 131, ibid. S, 279, 285 und 307.
M Grundordnung Art. 10 § 12, ibid. S. 279.
65 Grundordnung Art. 10 §§ 13, 17—19, ibid. S. 279 f,

Grundordnung Art. 10 §§ 14—16, ibid. S. 279 f.
Grundordnung Art. 76, 82, 197, 198 und 204, ibid. S. 295 f„ 318 f.

88 Grundordnung Art. 16, ibid. S, 281.
“ Grundordnung Art. 35 ff., ibid. S. 286 ff.

209



X. Der Patriarchat von Bulgarien

Obwohl die Heilige Synode als oberste Behörde der bulgarischen Kirche 
in geistlichen Angelegenheiten von ihrer Grundordnung70 anerkannt wird, 
ist sie nicht die Trägerin der gesamten Oberhirtengewalt innerhalb dieser 
Kirche, denn die kirchliche Gesetzgebung gehört in die Zuständigkeit der 
Patriarchalversammlung, die aus Klerikern und Laien besteht71. Die oben 
erwähnte Grundordnung unterscheidet zwischen einer vollzähligen Sy­
node, d. h. einer Synode mit Beteiligung der ganzen bulgarischen Hierar­
chie, und einer Synode mit Beteiligung einer kleinen Anzahl von Bischö­
fen, d. h. nach unserer Auffassung einer Permanenten Synode. Bei der 
vollzähligen Synode sind alle Vorsteher der Kirchenprovinzen teilnahme­
berechtigt, d. h. alle regierenden Bischöfe, die den Titel eines Metropo­
liten führen. Wenn es sich um wichtige Fragen handelt, die den Glauben 
oder den Kult betreffen, haben an der Verhandlung alle Bischöfe (auch 
die nicht mehr regierenden) der bulgarischen Kirche teilzunehmen72. Die 
Teilnahme an den Sitzungen der Synode stellt eine Verpflichtung der Bi­
schöfe dar, von der sie nur durch einen Synodalspruch befreit werden kön­
nen, vorausgesetzt, daß sie einen rechtmäßigen Grund (insbesondere 
Krankheit) nachweisen können. Säumigen kann die Synode die Strafe der 
allgemeinen Dienstenthebung auferlegen. Außer den Mitgliedern der 
Hierarchie darf niemand bei den Verhandlungen der Synode anwesend 
sein75.

Die Gewalt der Synode der Hierarchie in Bulgarien ist im Vergleich zu 
der anderer orthodoxer Kirchen (z. B. Serbien, Rumänien, Griechenland) 
wesentlich beschränkter, denn sie erstreckt sich nur auf die Gebiete der 
Rechtsprechung und der Verwaltung74. Die Gesetzgebung ist nämlich der 
Patriarchalversammlung Vorbehalten, allerdings im Hinblick auf Recht­
gläubigkeit und kanonisches Recht unter der Kontrolle der Hierarchie75. 
Das heißt nicht, daß die Synode über keine gesetzgeberische Gewalt ver­
fügt, aber sie ist nicht von großer Bedeutung, nachdem die Regelung der 
allgemeinen kirchlichen Fragen nicht in ihren Zuständigkeitsbereich fällt. 
So steht ihr die Erarbeitung der Bestimmungen zur Wahl des Obersten 
Kirchenrates zu, die Bestätigung der Vorschriften über die Organisation 
der Kassen der Synode und anderer kirchlicher Einrichtungen und die 
Regelung des Klosterlebens, des öffentlichen und privaten Kultes und der 
kirchlichen Disziplin76. In dringenden Fällen darf sie Verordnungen erlas­
sen, die sich auf die Organisation und die Verwaltung der Kirche bezie­
hen, aber sie muß sie umgehend der Patriarchalversammlung bei ihrer 
ersten Sitzung77 zur Bestätigung vorlegen78.

,l> Grundordnung Art. 6 in: Barnabas, Institutionen S. 330.
11 Grundordnung Art. 8, ibid. S. 331.
12 Grundordnung Art. 5—6 und 109, ibid. S. 330 und 351.
!I Grundordnung Art. 26—27, ibid. S. 335.
n Grundordnung Art. 9, ibid. S. 331; vgl. auch Art. 175—176, ibid. S. 373.
15 Grundordnung Art. 8, 108 § 7 und 128, ibid. S. 331, 350 und 357.
78 Grundordnung Art. 42, 108 §§ 3, 9 und 25, 174 und 214, ibid. S. 338, 3501., 372 und 381. 
” Ihre ordentlichen Versammlungen finden alle vier Jahre statt (Art. 39 der Grund­

ordnung, ibid. S. 337 f.).
18 Grundordnung Art. 108 § 8, ibid. S. 350: vgl. auch Art. 238, ibid. S. 384.

210



Darüber hinaus hat die Synode der Hierarchie folgende Aufgaben:
a) Rechtsprechung: Sie entscheidet in erster und letzter Instanz über 

alle Angelegenheiten der bulgarischen Bischöfe sowie über Einwendungen 
der Bischöfe und der Direktoren der kirchlichen Einrichtungen, die gegen 
Beschlüsse der Permanenten Synode gerichtet sind. In zweiter Instanz ist 
sie zuständig für die Berufungen gegen erstinstanzliche Gerichtsurteile der 
Permanenten Synode und gegen deren Verwaltungsakte. Ferner steht ihr 
die Bestätigung aller Gerichtsentscheidungen, durch die die Strafen der 
Absetzung und der Exkommunikation verhängt wurden, und die Nachlas­
sung der kirchlichen Strafen zu7".

b) Verwaltung: Sie sorgt für die Aufrechterhaltung der Einheit und der 
Beziehungen zur Orthodoxen Ostkirche im allgemeinen und zu den ein­
zelnen orthodoxen autokephalen Kirchen sowie für die treue Bewahrung 
der echten christlichen Lehre und des Kultes (Einheitlichkeit des Gottes­
dienstes und der Sakramente, Heiligsprechung u. s. w.)* 80. Als höchste 
kirchliche Verwaltungsbehörde wählt sie die kirchlichen Verwaltungs­
organe bzw. ist sie an deren Wahl beteiligt (z. B. des Patriarchen, der 
Permanenten Synode, der Patriarchalversammlung, der Bischöfe u. s. w.) 
und übt über sie, über die kirchlichen Einrichtungen sowie über alle Kleri­
ker und Mönche die Oberaufsicht aus81. Ferner ist sie für die Errichtung 
und die Organisation der kirchlichen Lehranstalten und der stauropegen 
Klöster zuständig82. Schließlich hat die Hierarchie eine Reihe von finanziel­
len Befugnissen, wie z. B. die Bestätigung der Haushaltspläne der Kirche, 
die Genehmigung der Veräußerung von Klostergütern und die Kontrolle 
der Verwaltung des Kirchenvermögens überhaupt83.

Die Synode der Hierarchie tritt regelmäßig zweimal im Jahr, im Juni 
und im November, zusammen. Außerdem kann die Hierarchie laut Grund­
ordnung zu einer außerordentlichen Beratung zusammentreten, wenn der 
Patriarch oder die Permanente Synode diese Versammlung für nötig hal­
ten oder wenn die Hälfte der Metropoliten einen entsprechenden Antrag 
stellt. Das Einberufungsrecht steht dem Patriarchen zu, der den Vorsitz 
der Versammlungen führt. Wenn er an der Ausübung seiner Rechte ver­
hindert ist, darf er ein Mitglied der Synode als seinen Stellvertreter be­
stellen84 85. Zahlreiche Bestimmungen in bezug auf den Verlauf der Ver­
handlungen enthält die Verfassung der bulgarischen Kirche. So hat der 
Vorsitzende die Diskussion mit Takt und Unparteilichkeit zu leiten und 
für den Anstand zu sorgen. Ähnliche Verpflichtungen haben ebenfalls die 
Teilnehmer der Synode, die sich dem Vorsitzenden gegenüber und unter­
einander respektvoll zu benehmen haben. Wenn ein Teilnehmer diese

39 Grundordnung Art. 108 §§ 12, 16 und 18, 113, 180, 194 und 200, ibid. S. 351, 355, 
373 f., 377 f.

80 Grundordnung Art. 108 §§ 1—3 und 6, ibid. S. 350.
81 Grundordnung Art. 7, 18, 20, 21, 23, 25, 32, 36, 39, 43—45, 49—51, 55, 59, 65,

84, 108 §§ 4, 10, 11, 13—15, 17, 19, 22, 138, 144 § 20, 145, 148 und 213, ibid, S. 30,
333—342, 345, 350 f„ 358, 360 f. und 380 f.
“ Grundordnung Art, 98, 100, 102, 104, 108 §§ 20, 26, 110 § 13, 171 § 5, ibid. S. 

348—352 und 371.
85 Grundordnung Art. 108 §§ 23 und 24, 136, 146 §§ 3 und 4, 171 §§ 13, 15 und 18, 

222, 224, 225, 228 und 235, ibid. S, 351, 358, 361, 371 f., 381—383.
81 Grundordnung Art. 24, ibid. S. 351.

211



Vorschriften während der Sitzungen verletzt, indem er den Anstand in 
seiner Rede nicht wahrt oder die vorgesdiriebene Ordnung nicht achtet 
oder von seinen Aufgaben abwcicht, wird er vom Vorsitzenden zunächst 
unter vier Augen und dann — wenn er bei seinem Benehmen verharrt — 
in aller Öffentlichkeit getadelt. Im Notfall kann die Synode auf Vorschlag 
des Vorsitzenden den Schuldigen bestrafen. Die Verletzung einer Verfas­
sungsvorschrift von seiten des Patriarchen während der Ausübung seines 
Präsidialrechts hat eine respektvolle Ermahnung seitens der Synode zur 
Folge, die von ihrem ordinationsältesten Mitglied vorgenommen wird. 
Wenn diese Ermahnung keinen Erfolg hat, wird sie erneut während der 
Sitzung der Hierarchie erteilt. Bleibt die Haltung des Patriarchen unver­
ändert, so trifft die Synode die nötigen Maßnahmen zu seiner Amtsent­
fernung gemäß den kirchlichen Kanones85 *.

Die Synode der bulgarischen Hierarchie ist beschlußfähig, wenn minde­
stens die Hälfte der teilnahmeverpflichteten Bischöfe anwesend ist und 
die Versammlung unter dem Vorsitz des Patriarchen oder seines vorschrifts­
mäßigen Stellvertreters stattfindet. Jeder Teilnehmer hat das Recht, die 
Initiative zu ergreifen und Diskussionsgegenstände für die Tagesordnung 
in Vorschlag zu bringen. Bei der Abstimmung, die zur Beschlußfassung 
erforderlich ist, entscheidet die absolute Mehrheit der Teilnehmer und 
bei Stimmengleichheit die Stimme des Vorsitzenden. Die Abstimmung er­
folgt nach dem Ordinationsalter der Bischöfe in umgekehrter Reihenfolge, 
d. h. an erster Stelle kommt der ordinationsjüngste Bischof. Der Verzicht 
eines Bischofs auf sein Stimmredit ist nicht erlaubt. Die Äußerung einer 
abweichenden Meinung ist gestattet, wenn sie während der Verhandlun­
gen mündlich begründet und innerhalb von drei Tagen in schriftlicher 
Form eingereicht wird80.

Die Beschlüsse werden vom Vorsitzenden verkündet und bedürfen zu 
ihrer Rechtskraft der Aufnahme in das Synodalprotokoll, das von allen 
Teilnehmern einschließlich des Vorsitzenden unterzeichnet werden muß. 
Der Vollzug dieser Beschlüsse steht dem Patriarchen bzw. seinem Stell­
vertreter oder der Permanenten Synode zu87. Die Organisation der Kanz­
lei, die vom Obersekretär geleitet wird, und der dazugehörenden Dienst­
stellen erfolgt durch Verordnung der Synode88.

XI. Die Autokephale Kirche von Zypern

Die Kirche von Zypern ist die kleinste unter den orthodoxen autokepha- 
len Kirchen. Die Heilige Synode setzt sich aus den Mitgliedern der Hierar­
chie zusammen, d. h. aus drei Metropoliten unter dem Vorsitz des Erz­
bischofs. Die Versammlungen der Synode finden regelmäßig einmal im 
Jahr statt, während der vierzigtägigen Fastenzeit und dauern 15 bis 30 
Tage; Versammlungsort ist der Sitz des Erzbischofs, wenn bei der Einbe­
rufung nichts anderes angeordnet wird. Darüber hinaus kann sie der Vor-

85 Grundordnung Art. 119—122, ibid. S. 355 f.
88 Grundordnung Art. 114, 117—119, ibid. S. 355.
81 Grundordnung Art. 110 § 21, 111 § 2, 112, 119 und 123, ibid. S. 353—356.
88 Grundordnung Art. 124 und 125, ibid. S. 356.

212



sitzende —aus eigener Initiative oder auf Antrag zweier Mitglieder der 
Synode — zu einer außerordentlichen Sitzung einberufen. Wenn der Erz­
bischof verhindert ist, seine Vorsitzrechte wahrzunehmen, tritt die Synode 
unter der Leitung des ordinationsältesten der anwesenden Metropoliten 
zusammen. In diesem Fall schreibt die Grundordnung der Kirche von Zy­
pern eine Einschränkung der Befugnisse der Synode vor: sie darf näm­
lich nicht zur Besetzung eines Bischofssitzes schreiten8”.

Der Synode steht die Ausübung aller von den Heiligen Kanones vor­
geschriebenen Befugnisse zu.

a) Auf dem Gebiet der kirchlichen Verwaltung hat die Synode die Ober­
aufsicht über die dogmatische Lehre, über den Vollzug der Sakramente 
und über die Einhaltung der liturgischen Regeln überhaupt, über die 
genaue Befolgung der kirchlichen Vorschriften und Verordnungen, über 
die Ausbildung der Kleriker sowie im Hinblick auf die Erfüllung ihrer 
Pflichten, über die Kirchen, die Klöster und die kirchliche Schule. Sie ist 
ebenfalls zuständig für die Verwahrung und Erhaltung der vom archäolo­
gischen Standpunkt aus wertvollen kirchlichen Gegenstände, für die Vor­
bereitung der Bischofswahlen und für die Inthronisation des Erzbischofs00. 
Dazu kommen einige Befugnisse finanzieller Natur; weiterhin ist die Sy­
node nur insofern an der Verwaltung des Kirchenvermögens beteiligt, als 
ihre Mitglieder an dem dafür zuständigen Zentralen Gemischten Rat teil­
nehmen”'.

b) Als legislatives Organ erarbeitet die Synode kirchliche Verordnun­
gen, die zur Anwendung der Kirchenverfassung erforderlich sind, sie läßt 
sie in Kraft treten, sie ändert sie ab und hebt sie auf02.

c) Die Synode ist die höchste Gerichtsbehörde in Strafsachen des Klerus 
und der Laien, jedoch nicht der Bischöfe, deren schwere Straftaten in 
erster und letzter Instanz von einem höheren Gericht abgeurteilt werden. 
Dazu werden je zwei Bischöfe von den alten Patriarchaten und der Auto- 
kephalen Kirche Griechenlands herangezogen. Ferner entscheidet sie kirch­
liche Verwaltungsstreitigkeiten, insbesondere zwischen den Bischöfen und 
den ihnen untergeordneten Klerikern. Sie ist ebenfalls zuständig für die 
Nachlassung der kirchlichen Strafen im allgemeinen”3.

Die Mitglieder der Synode haben Teilnahmepflicht. Nur mit der Erlaub­
nis der Synode oder aus einem zwingenden Grund, insbesondere wegen 
Krankheit, dürfen sie von der Teilnahme absehen und ihren Chorbischof 
als Vertreter entsenden. Die Heilige Synode von Zypern tritt rechtmäßig 
zusammen, wenn außer dem Erzbischof bzw. seinem Stellvertreter die 
Hälfte ihrer Mitglieder anwesend ist. Alle Beschlüsse werden durch Ab­
stimmung gefaßt, wobei die Mehrheit entscheidet. Im Falle einer Stim­
mengleichheit entscheidet die Stimme des Vorsitzenden; bei Strafangele­
genheiten allerdings gibt nicht der Erzbischof, sondern die für den ange- 
klagten Kleriker mildere Meinung den Ausschlag. Wenn wegen der Va- * 80 * 82

s” Grundordnung Art. 2, 4—7 und 40 in: Apostolos Barnabas 1 N. F. (1929) 386 f. und 398.
80 Grundordnung Art. 17, 24, 30, 31, 39, 41, 54, 126 und 128, ibid. S. 388; 394—398,

411, 444 1.
”> Grundordnung Art. 133, 192, 214, 223, 231, ibid. S. 445 1-, 482, 506—508.
82 Grundordnung Art. 25, ibid. S. 394; vgl. auch Art. 66 und 90, ibid. S. 413 und 427.
93 Grundordnung Art. 17 § 9. 18, 22, 23, 36, 45, 47, 54, 70 § 2, 71, 118 und 127,

ibid. S. 388, 394, 397, 410 1., 413, 442 und 444.

213



kanz des erzbischöflichen Throns bzw. eines Metropolitansitzes oder aus 
irgendeinem anderen Grund eine vollzähliche Versammlung nicht möglich 
ist, werden die Chorbischöfe nadi der von der Grundordnung vorgeschrie­
benen Reihenfolge vom Vorsitzenden geladen. Notfalls ist die Ladung 
eines Bischofs aus einer naheliegenden orthodoxen Kirche zulässig. Diese 
Teilnehmer haben dieselben Rechte und Pflichten wie die ordentlichen 
Mitglieder der Synode bis die Angelegenheit, für die sie berufen worden 
sind, geregelt ist1".

Die Synodalakten werden vom Sekretär der Synode niedergeschrieben, 
in das dazu bestimmte Buch eingetragen und von allen Teilnehmern unter­
zeichnet. Der Vollzug der Beschlüsse steht dem Vorsitzenden zu95.

XII. Die Aulokephale Kirche von Polen

Die Heilige Synode als Trägerin der Apostolischen Gewalt ist laut Art. 16 
der Grundordnung der polnischen Kirche90 für alle kirchlichen Angelegen­
heiten zuständig, die außerhalb der kanonischen Jurisdiktion der einzel­
nen Bischöfe stehen. Sie setzt sich aus sämtlichen Provinzialbischöfen der 
Autokephalen Orthodoxen Kirche von Polen unter dem Vorsitz des Metro­
politen zusammen, der die Synode mindestens zweimal im Jahr einzube­
rufen hat91.

Der Kompetenzkreis der Synode umfaßt folgende Aufgaben:
a) Verwaltung: Ihr steht die Sorge für die Aufrechterhaltung der ortho­

doxen Dogmenlehre, des Glaubens und des Kultes sowie für die genaue 
Befolgung der kirchlichen Kanones zu. Sie übt die Oberaufsicht über das 
moralische Leiben der Kleriker und der Laien aus und verteilt auf Vor­
schlag der Provinzialbischöfe die kirchlichen Ämter. Sie organisiert ferner 
die innere und die äußere Mission und genehmigt die neuen liturgischen 
Bücher und die Hilfsmittel für den religiösen Unterricht. Sie wählt außer­
dem die Bischöfe und wirkt bei der Wahl des Metropoliten, seines Stell­
vertreters und der Mitglieder des Metropolitankontrollausschusses sowie 
bei der Versetzung und Entlassung der Bischöfe und der Festsetzung oder 
Abänderung der Grenzen der Kirchenprovinzen mit90.

b) Rechtsprechung: Die Synode entscheidet über Angelegenheiten, die 
sich auf das kirchliche Leben in Polen beziehen, und über Streitigkeiten, 
die zwischen zwei Bischöfen entstanden sind. In erster und letzter Instanz 
urteilt sie über die kanonischen Vergehen der Bischöfe; bei Strafsachen 
der anderen Geistlichen jedoch ist sie nur als Berufungsinstanz richter­
lich tätig39.

c) Gesetzgebung: Auf diesem Gebiet ist die Zuständigkeit der Synode 
sehr beschränkt; sie erläßt nämlich Anordnungen in bezug auf die Tätig­
keit der Priester im allgemeinen und bestätigt die Gesdiäftsordnung der

Grundordnung Art. 8—13, ibid. S. 387.
•* Grundordnung Art. 14—16, ibid. S. 387 f.
** Don Text der polnischen Grundordnung verdanke ich der freundlichen Hilfe Seiner 

Exzellenz, des Metropoliten Barnabas von Kitros.
” Grundordnung Art. 17.
"* Grundordnung Art. 18 §§ 1—6, 12 und 14.
"ä Grundordnung Art. 18 §§ 7—10.

214



Sitzungen der Nationalen Kirchenversammlung sowie die Satzungen der 
Pfarrgemeinden100.

Die Beschlüsse der Synode werden mit einfacher Mehrheit gefaßt und 
in dem offiziellen Blatt der Autokephalen Kirche von Polen veröffent- 
licht'01.

XIII. Schlußbemerkungen

Der Begriff der Hierarchie umfaßt im Grunde genommen sämtliche Bischöfe 
jeder autokephalen Kirche. Trotzdem ist die Zusammensetzung dieser Sy­
node in der Tat nicht in jeder orthodoxen Kirche gleich. Mitglieder der 
Synode der Hierarchie sind prinzipiell nur die regierenden Metropoliten 
bzw. Provinzialbischöfe. Doch sind manchmal, entweder in den von den 
einzelnen Kirchenverfassungen bestimmten Fällen oder im allgemeinen, 
auch Bischöfe teilnahmeberechtigt (gleichgültig ob mit beschliessender oder 
nur mit beratender Stimme), die über keine selbständige jurisdiktioneile 
Gewalt verfügen, wie z. B. die Hilfsbischöfe in Serbien (nur bei der Pa­
triarchenwahl), die Patriarchalvikare in Rumänien und die nicht mehr 
regierenden Metropoliten in Griechenland und Bulgarien (bei der Erörte­
rung von wichtigen kirchlichen Fragen).

Die Synode der Hierarchie tritt in den orthodoxen autokephalen Kir­
chen (auch in denjenigen, die die Institution der Permanenten Synode 
nicht kennen) periodisch zusammen, in ordentlichen oder außerordentlichen 
Versammlungen. Die letzteren können vom Patriarchen bzw. vom Erzbi­
schof, von der Permanenten Synode (wenn es sie gibt) oder (in Antiochien, 
Griechenland, Bulgarien und Zypern) von einer gewissen Anzahl teilnah­
meberechtigter Bischöfe veranlaßt werden.

Die Bestimmungen, die sich auf das während der Sitzungen zu befol­
gende Verfahren beziehen, haben, obwohl ihre Anzahl in den einzelnen 
Gesetzgebungen variiert, mehrere gemeinsame Punkte, wie z. B. das Vor­
sitzrecht, die Beschlußfähigkeit, die Mehrheit (einfache, absolute und qua­
lifizierte) bei der Beschlußfassung u. s. w. Was nun die Zuständigkeit der 
Synode der Hierarchie anbetrifft, ist sie, wie die meisten orthodoxen Kir­
chenverfassungen ausdrücklich bestimmen, die Trägerin der höchsten Auto­
rität in den einzelnen autokephalen Kirchen; jedoch werden die Grenzen 
dieser Autorität von den einzelnen Gesetzgebungen verschieden gestal­
tet. Ebenfalls verschieden ist die Regelung der Verhältnisse zwischen der 
Kompetenz der Synode der Hierarchie und derjenigen der Permanenten 
Synode — in den Kirchen, deren Verfassung dieses letztere Organ kennt. 
In Serbien und in Bulgarien unterscheiden sich die beiden Zuständigkeits­
bereiche streng voneinander, wobei die entsprechenden Bestimmungen 
die Aufgaben jeder Synode ausführlich aufzählen. Nach der rumänischen 
Gesetzgebung dagegen vertritt die Ständige Synode die Hierarchie wäh­
rend der Zeit, in der diese nicht tagt. Das System der griechischen Grund­
ordnung ist gemischt und stellt eine Kombination der zwei anderen Sy­
steme dar.

100 Grundordnung Art. 18 §§ 11 und 13. 
1,1 Grundordnung Art. 17 § 4 und 19.

215



Die Zulassung eines Organs, das unter gewissen gesetzlich vorgeschrie­
benen Voraussetzungen die Hierarchie zu vertreten hat, bedeutet ohne 
Zweifel eine wesentliche Einschränkung ihrer Rechte. In der gleichen Art 
und Weise muß auch die Verringerung des Aufgabenkreises der Hierarchie 
zugunsten eines anderen kirchlichen Verwaltungsorgans bewertet wer­
den (wie z. B. in Bulgarien zugunsten der Patriarchalversammlung). Dieses 
Phänomen beeinflußt aber keineswegs die Bedeutung der Synode der 
Hierarchie als Trägerin der höchsten Gewalt in den orthodoxen autoke- 
phalen Kirchen, denn es ist meiner Ansicht nach nur auf die allgemein 
bekannten technischen Sdiwierigkeiten zurückzuführen, die mit der Ein­
berufung, der Funktion und der Beschlußfassung aller Kollegialorgane 
verbunden sind.

216



THE ECUMENICAL COUNCILS AND THE CONSCIENCE 
OF THE CHURCH

t KALLISTOS WARE

Oxford

What makes a Council ecumenical?

Since the Rhodes Conference of 1961, Eastern Christendom has been 
making systematic preparations for a 'Great Council' in which, so it is 
hoped, all the autocephalous Churches of the Orthodox communion will 
participate. Many have already begun to ask: Will this prove to be the 
eighth Ecumenical Council in Orthodox history, equal in authority to 
the first seven? When the matter was raised at the Inter-Orthodox Com­
mittee in Chambesy (Geneva) during June 1968, it is significant that 
several of those present expressed reservations. One of the Russian 
delegates, Archbishop Basil (Krivocheine) of Brussels, insisted: ’A coun- 
cil should not be styled "ecumenical" in advance, for history alone can 
Show which councils have proved ecumenical and which have not.' He 
was supported by Professor P. N. Trembelas, representing the Church 
of Jerusalem, who remarked: 'It should not be forgotten that many coun­
cils, summoned with the intention of bedng ecumenical, have been rejected 
by the Church".

The Russian archbishop and the Greek professor were surely justified 
in their caution. It is a basic principle of Orthodox ecclesiology that an 
Ecumenical Council is the highest external authority in the life of the 
Church on earth* 2, and Orthodox are in no doubt concerning the identity 
of the seven councils which are in fact to be considered ecumenical2.

' Archevdque Basile, 'Conference Pan-Orthodoxe ä Chambdsy pres de Gendve, 8—15 
juin 1968’, in Messager de l'Exarchat du Palriarche Russe en Europe Occidentale, No. G4 
(1988), pp. 192, 194; see also 'New Liglil on the Inter-Orthodox Committee at Chambdsy', 
in Eastern Churches Review, vol. ii (1969), p. 313.

2 For a typical Orthodox Statement to this effect, see C. Androutsos, Ao-f|iaxiX7) xfjj 'Op- 
ftodicoo ’AvoctoXmc^s ’ExxAr/ofap (Athens 1907), pp. 287—90.

* Orthodox writers occasionally speak of an eighth or even a ninth Ecumenical Coun­
cil. The Council of Constantinoplc (879—80), held under the chairmanship of St. Photius, 
refers to itself in its first canon as the holy and ecumenical synod' (G. A. Rhallis and 
M. Potlis, üövxaf|ia zur/ 8a(tov xal 'Ispffiv Kavövtov, vol. ii (Athens 1852], p. 705), and a 
number of Orthodox have accordingly treated it as the eighth Ecumenical Council. The 
Councils of Constantinople in 1341 and 1351, which confirmed the teadiing of St. Gregory 
Palamas on the Energies of God and the Divine Light, have also been regarded as ccu- 
menical; so has the Council of Constantinople in 1484, which formally repudiated the 
Union of Florence (see Rhallis and Potlis, vol. v [Athens 1855], p. 143). But most Orthodox 
theologians prefer to speak in terms of only seven Ecumenical Councils: cf. II. S. Alivi- 
zatos, Of 'lepot Kavove; (2nd edition, Athens 1949), pp. 21, 319, and P. N. Trembelas, 
Ao-fpaxi-/.'>] xvjc ’OpD-oSi^ou KaOoAcxijs ’ExxAijota;, vol. i (Athens 1959), p. 136, n. 53 (French 
translation by P. Dumont, Dogmatique de l'Eglise Orthodoxe Catholique, vol. i [Bruges 
1966], p. 164, n. 3).

217



But why, it may be asked, are these seven and no others so recognized? 
How do wc know when a council is genuinely ecumenical? What criteria 
determine ecumenicity?

The word 'ecumenical', applied to the Council of Nicaea from 338 on- 
wards (if not betöre)1 * * 4, in its literal meaning signifies 'world-wide' and 
had originally no special theological overtones5. It is relatively easy to 
establish by external criteria whether an episcopal assembly is world-wide 
or not. But how can we be sure that a council is 'ecumenical' in the 
deeper theological sense — that it is inspired by the Holy Spirit and 
speaks the truth with final and infall ible authority?

This is not an easy q-uestion to answer. It should be emphasized at 
the outset that the church canons do not provide us with a clear and pre- 
cise solution; quite simply, they do not discuss the criteria for ecumeni­
city, or offer specific tests to distinguish true councils from false. It is 
necessary, therefore, to look beyond the letter of the canons to the wider 
historical context, and to make into account the actual course of events 
preceding and following the seven Ecumenical Councils. From this it is 
at once evident that the process whereby Ecumenical Councils come to 
be recognized as such is both gradual and complicated. Take, for example, 
the attitude of Christians towards the Council of Nicaea during the years 
325—381. Writing to the Alexandrians in the days immediately follow­
ing the Council, the Emperor Constantine had no doubts about the irre- 
vocable status of the Nicene decisions. 'That which has commended itself 
to three hundred bishops', he affirmed, 'cannot be other than the judge- 
ment of God; the IToly Spirit, dwelling in the minds of men endowed 
with such character and dignity, has brought to light the will of God'6. 
St. Athanasius, more especially at the end of his life, spoke with equal 
confidence: The word of the Lord which came through the Ecumenical 
Council of Nicaea abides for ever'7. But if the ecumenicity of the Council 
could be established once and for all by some straightforward and exter­
nal criterion such as the number of bishops, if the finality of the Nicene 
decress was obvious from the start, why did the Arian controversy drag 
on for a further half Century? Why was the teaching of Nicaea under- 
mined and challenged by a tortuous series of subsequent councils? What 
was obvious to Constantine in 325 was less obvious to his son and suc- 
cessor Constantius during the 340s and 350s. Even Athanasius, staunch 
defender though he was of Nicene Orthodoxy, makes surprisingly little 
explicit reference in his earlier writings either to the Council or to its 
key-word homoousios. Perhaps it was only by degrees, in the course 
of his polemic against the false councils of the Arian party, that he came 
to appreciate the full pre-eminence of the true Council of 325. Not until 
381 was Nicaea clearly and unambiguously vindicated. Anyone who be-

1 The extant documents of the Council of Nicaea (325) refer to the assembly as the holy 
and great synod', 'the great synod', 'the sacred synod-, without employing the term
ecumenical'.

5 See H. Chadwick, The Origin of the Title "Oecumenical Council"', in The Journal
ol Theological Sluclies, vol. XXIII (1972), pp. 132—5. He argues that the term 'ecumenical
synod’ was originally applied to associations of athletes and actors.

• Socrates, Hisloria Ecclesiastica, I, 9 (PG 67, 85C).
7 Ad AI ros, 2 (PG 26, 1032C).

218



lieves in the intrinsic infallibility of Ecumenical Councils must explain 
why the vindication took so long. Indeed, in the case of other Ecumenical 
Councils the vindication took longer still.

If we consider the various external criteria which might be used to 
determine the ecumenicity of a council, we shall find that none of them, 
taken in isolation, is fully decisive.

(1) The number of bishops. In itself this is no proof of ecumenicity. 
According to the traditional reckoning, there were 318 bishops at Nicaea I8 *, 
150 at Constantinople I, 200 at Ephesus, 165 at Constantinople II, 170 at 
Constantinople III. These five Ecumenical Councils are all far smaller 
than the heretical Council of Ariminum-Seleucia (A. D. 359), attended 
by some 560 bishops“. The iconoclast Council of Hieria (A. D. 754), num- 
bering around 338 bishops, was only marginally smaller than the seventh 
Ecumenical Council, with 350—367 members. Local councils held in Africa 
— for example, the Council of Carthage (A. D. 419) with 217 bishops — 
have been larger than several of the councils regarded as ecumenical. 
Truth and ecumenicity cannot be determined simply by counting heads.

(2) The representative character of Ihe assembly. While the actual num­
ber of bishops attending an Ecumenical Council is a matter of indifference, 
it is certainly necessary that these bishops should represent — at any 
rate in principle10 — all parts of the Orthodox Catholic Church. Without 
this representative character, the synod will be local, not ecumenical 
or 'world-wide'. ßut this, while indispensable, is not by itself sufficient 
to guarantee ecumenicity in the full theological sense. The Councils of 
Ariminum-Seleucia and Ferrara-Florence (1438—9) were as representative 
as any of the seven Ecumenical Councils, yet neither is accepted as ecu­
menical by the Orthodox Catholic Church.

(3) The conviction of the council itself. This is no decisive criterion. 
It is not clear whether the 381 Council thought of itself as ecumenical; 
on the other hand, a number of other councils have explicitly proclaimed 
themselves to be ecumenical, and yet have been rejected by the Church.

(4) Recognilion by the Emperor. Each of the seven Ecumenical Councils 
was summoned by the Christian Emperor, and its decisions were duly 
ratified by imperial decree. This imperial patronage, however, does not 
constitute a necessary, and still less a sufficient, condition for ecumeni­
city. If it were a necessary condition, it would follow that today, in the 
absence of any Orthodox Christian Emperor, an Ecumenical Council is 
an impossibility; and this would mean restricting the institution of the 
Ecumenical Council too narrowly to a specific epoch in history and bin- 
ding the Church, as a divine organism, too closely to a particular political 
System. Still less is imperial patronage a sufficient criterion; for there 
are frequent examples of councils convened and confirmed by Emperors, 
which the Church has not accepted (Ariminum-Seleucia, Hieria, etc.).

8 The real figure was certainly smaller, perhaps about 220 (Chadwidc, arl. cit., p. 132).
“ The Council met in two halves: about 400 Western bishops at Ariminum and 160 

Eastern bishops at Seleucia.
" ln practice, at all seven Ecumenical Councils the representation from the West has 

been largely token; at Constantinople I it was virtually non-existent.

219



(5) Recognition by the Pope of Rome. In Roman Catholic ecclesiology, 
the Pope's acceptance of a council as ecumenical is clearly an indispens­
able, and indeed decisive, criterion. Eastern Orthodoxy, on the other hand, 
has always been reluctant to isolate the Pope from his brother bishops 
and from the whole body of the Church: for the Christian East, an ortho­
dox Pope is essentially primus inlei pares, the senior member of the 
episcopal College, not above the College but within it. As Archbishop 
Bessarion maintained during the early stages of the Council of Ferrara- 
Florence, before acceding to the developed Papalist standpoint: 'Indeed, 
we are not ignorant of the rights and Privileges of the Roman Church; 
but we know too the limits set to these Privileges . . . No matter how 
great the Roman Churdi may be, it is notwithstanding less than an Ecu­
menical Council and the universal Church"1. The Pope, then, cannot act 
in isolation as the final arbiler of conciliar ecumenicity.

(6) Recognition by a subsequent Ecumenical Council. One of the pri- 
mary tasks performed by each Ecumenical Council is to ratify the deci- 
sions of its predecessors11 12. Yet this ratification, important though it is, 
cannot by itself furnish a sufficient criterion of ecumenicity. For, how- 
ever great the number of Ecumenical Councils may be, there must always 
be a last council in the series which has not as yet been confirmed by 
any subsequent synod. If, therefore, we rely on this criterion alone, the 
validity of the entire series is impaired. Furthermore, in appealing to 
this act of confirmation by later Ecumenical Councils, we are merely 
pushing the problem a stage further back. We have still to establish what 
is the criterion used by the later synods in judging their predecessors 
and discriminating between true councils and false.

It seems, then, that we have failed in our search for a criterion or set 
of criteria which will automatically and mechanically ensure the ecumeni­
city of a council. In the actual composition or proceedings of a synod, 
there is apparently no formal and external mark which can establish with 
certainty that the synod in question is ecumenical and therefore infallible. 
As Archbishop Basil and Professor Trembelas rightly observed, we cannot 
predict the future or bind the Holy Spirit in advance. We cannot say 
that, provided certain outward conditions are fulfilled, a specific gathering 
of bishops must inevitably proclaim the truth. In the last resort there is 
only one decisive test, and that is retrospective: Has a particular assembly 
been accepted and recognized as ecumenical by the whole People of God, 
by the general sensus lidelium?

'In the teaching of the Orthodox Church', writes Archbishop Ieronymos, 
'it is the general conscience (r, xotvij auvsiSvjat;) of the pleroma of the 
Church that constitutes the ultimate criterion of the ecumenicity of major

11 Quae supersunt actorum graecorum Concilii Florentini, ed. J. Gill (Rome 1953), p. 
159; cited in J. Gill, Personalities oi the Council oi Florence and Other Essays (Oxford 
1964), p. 267.

12 See, for example, Constantinople I, canon 1; Ephesus, first Session (Schwartz, ACO, 
I, i, 2, pp. 12—13) and canon 7 (these refer only to Nicaea, not to the Council of 381); 
Chalcedon, Dogmatic Decree (Schwartz, ACO, II, i, 2, pp. 127 [323) — 128 (324)) and ca­
non 1 etc. For a particularly full and explicit confirmation of preceding synods, see the 
Quinisext Council (in Truila, A. D. 692), canons 1 and 2.

220



synods'13. Professor Hamilcar Alivizatos adopts the same view: 'An Ecu- 
menical Council can possess no real validity and no authority unless it 
is accepted as such by the conscience of the Church ((>-b -f^ ouvetSijasiog ~-'iZ 

’ExxXvjaiaj)'14. 'Decisions concerning the faith', writes Metropolitan Damas- 
kinos (Papandreou) of Tranoupolis, 'acquire obligatory force for the 
Church as a whole only if, tacitly or explicitly, they have been recognized 
by the people in its entirety as the expression of the faith of the whole 
Church. If the people does not recognize the voice of the Church in them, 
they will remain without effect. What enables a council to be called 
"ecumenical" is this recognition post lactum of its universal importance 
by the entire Church. In other words, the ecumenicity of the councils 
of the ancient Church was verified by an acceptance on the part of the 
royal priesthood which recognized them as such. There can be no infal- 
libility except in the bosom of the totality of the Church'15.

Once we have taken into account this process of acceptance and recog­
nition by the general conscience of the Church, then several of the cri- 
teria mentioned earlier fall into place and can be assessed in the right 
perspective. Confirmation by a Christian Emperor (point 4) and ratifica- 
tion by an Orthodox Pope of Rome, acting as primus inter pares (point 5), 
are both aspects of the process of recognition by the Church at large, 
but the process as such is far wider and cannot be restricted to these two 
alone. Again, when a council solemnly acknowledges the ecumenicity of 
its predecessors (point 6), the criterion whereby it discriminates between 
true councils and false is precisely the fact that certain councils, and no 
others, are accepted as ecumenical by the pleroma of the Church. The 
subsequent council does not reach its decision in vacuo, isolated from 
the experience of the Church at large, but gives expression to what is 
already feit, and known in the conscience of the People of God. As to the 
Problem of the status of the last council in the series, as yet unratified 
by any successor, this is known to be ecumenical precisely because it 
is already recognized as such by the general conscience of the Church.

This process of recognition, while it is an undoubted reality in the 
Churcih's life, is not something which can be rigidly determined by pre- 
cise rules. There is, for example, no specific time-limit within which the 
act of recognition must necessarily be completed. Some councils have 
been accepted by the universal Church within a period of one or two 
generations: Nicaea (325), for instance, was to all intents and purposes 
firmly accepted by the Church at large from 381 onwards. In other cases 
the process has been slower: Constantinople I (381) was not numbered 
among the Ecumenical Councils by Rome until 517; previously the Papacy 
accepted as ecumenical only Nicaea, Ephesus and Chalcedon. The Posi­
tion of the fourth Council is yet more complicated, since from one point 
of view the process of acceptance is still incomplete and to this day the 
Christian East remains divided between those who accept and those who

13 I. Kotsonis, ’H töv XalV.ffiv ivtöj zoö ’Ey-xXijataoTtxoö ’Of/f“Vi3|io3 (Athens 1956), 
p. 38.

11 OE 'Ispoi Kavivsj (first edition, Athens 1923), p. 30. Compare N. Milash, Tö ’ExxArjata- 
3Ttxiv ilxaiov Tijs ’0p9o8d£o« 'AvaioXtx^s ’ExxX'/joia; (Athens 1906), pp. 406—7.

15 La lalcitd dans l'Eglise Orthodoxe', in i’resence Orthodoxe, no. 22 (1973), p. 45.

221



repudiate the ecumenical authority of Chalcedon. It is easy for a member 
of the Byzantine tradition to answer that only the former are 'orthodox', 
whereas the 'non-Chalcedonians' are outside the Church specifically be- 
cause they repudiate the teaching of an Ecumenical Council. But here we 
come dangerously near to arguing in a circle: we seem to be asserting 
that a council is ecumenical because it is accepted by the People of God, 
while a person belongs to the People of God because he accepts the 
Ecumenical Council. Once more we see how impossible it is to discover 
the truth simply by invoking formal and externa! criteria.

Just as there is no strict time-limit, so equally there is no kind of expli- 
cit referendum or plebiscite. The process of acceptance by the conscience 
of the Church works on a radically different level. The reception of the 
council is affirmed, not through some kind of bailot or by a majority 
vote, but implicitly through the living experience of the People of God. 
In the continuing history of the Church on earth, it gradually becomes 
clear that a particular council has been accepted by the conscience of 
the Church or that it has not; that is all. Rather than think in terms of 
a referendum, it is more helpful to use the analogy of a living organism. 
When healthy, a physical organism instinctively rejects from its System 
whatever is alien to it, while absorbing all that is constructive. So it is 
with the Body of Christ: in the life of the divine-human organism of the 
Church, error is continually rejected and truth is retained18. How this will 
happen, we cannot determine in advance by juridical criteria; that it will 
happen, we know for certain from our Lord's own promise, 'When the 
Spirit of Truth has come, He will guide you into all truth' (John 16 : 13).

It must be frankly admitted that there is no passage in the canons, nor 
more generally in the dogmatic decrees, the letters and the surviving acta 
of the Ecumenical Councils, which indicates that the conciliar Fathers 
awaited a subsequent 'recognition' and 'reception' of their decisions by 
the Church at large. Yet we should not be justified in concluding from 
this that the notion of 'reception' is simply a fantasy of modern theolo- 
gians, without basis in the historical facts. For the problem remains: How 
did the Church during the fourth-eighth centuries — the period of the 
seven Ecumenical Councils — discriminate between true councils and 
false? False councils, just as mucb as Ecumenical Councils, regarded their 
decisions as final and did not await any posterior recognition; yet for 
all that they were in fact rejected. We cannot avoid this problem which 
the Patristic period presents to us: how and why were some councils 
accepted as ecumenical, and others repudiated as pseudo-synods? If the 
canons provide us with no precise guidance, and if (as we have argued) 
there is no external feature in the composition and proceedings of a 
council which automatically guarantees ecumenicity, then we are obliged 
to look beyond canonical theory and to search for an answer in the 
actual course of events, in the total history of the Church during this 
period. And this search presents us in the end with only one criterion:

” Here I adapt a line of thought developed by Professor George Galitis (of Thessalonika 
University) at the Anglican-Orthodox Joint Doctrinal Commission in Oxford (6—13 July 
1973).

222



those councils are true and ecumenical which the whole Body of Christ, 
the pleroma of all the baptized, has feit to be such.

The process of reception by the sensus lidelium should not be isolated 
nor restricted to a particular type of function, but is to be found in the 
entire life of the Church at any given historical moment. If, for example, 
it is asked in what specific events of the fourth Century we can find the 
conscience of the Church at work, sifting true councils from false, then 
we must answer: Not in any single incident or incidents, but in the total 
evolution of the Christian Community during this period. When we con- 
sider the way in which the Council of 325 by slow degrees won a more 
general and explicit acceptance -— with the gradual isolation of the extre­
me Eunomian party, the progressive reconciliation of the homoiousians 
and the varying shades of semi-Arians to the Nicene formula, and the 
final triumph of the homoousios at the Council of Constantinople in 381 — 
then we may say that in all this, and in much more besides, the con­
science of the Church is at work, 'receiving' and ’recognizing' the truth 
expressed by the Council of Nicaea.

Sometimes the question is raised: Should this reception by the cons­
cience of the People of God be envisaged in mystical or in juridical terms? 
To this it may be replied that a sharp distinction between the 'mystical' 
and the 'juridical' is scarcely satisfactory. The two categories overlap. 
All acts of the Church are 'mystical' in the sense that they are rooted 
in the celebration of the Holy Mysteries or sacraments, and more especially 
in the celebration of the Eucharist; in the sense, likewise, that they are 
rooted in the fundamental mystery of Christ's Incarnation, without which 
there could be no Church at all. At the same time, any act of the Church, 
as an act happening on earth, in a particular place and at a particular time, 
is subject to administrative and juridical regulations. If pressed, however, 
we are bound to affirm that the process of recognition is mystical rather 
than juridical, since it is something for which the canons do not legislate 
and which is thus not subject to precise legal norms. This does not alter 
the fact that the process of recognition is a concrete and specific reality 
within the Body of Christ, something known and lived in the immediate 
and personal experience of the faithful.

The Guardianship ol Ihe Truth and the Prociamation ol the Truth

The relation between a council of bishops and the general conscience of 
the Church will become clearer if we distinguish between the differing 
yet complementary charismata of the laity and the episcopate.

Each Christian becomes a layman, a member of the chosen People of 
God, through the initiatory mysteries of baptism and chrismation. It is 
these two sacraments that confer the sacerdotium laici, to use a phrase 
of St. Jerome”. They set the layman apart as a consecrated person, making 
him an active participant in the royal, priestly and prophetic ministry 
of Christ: 'You are a royal priesthood' (1 Peter 2:9); ‘He has made us 11

11 Adv. Lucii., 4 (PL 23, 158A).

223



kings and priests' (Revelation 1:6). This royal priesthood of all believers 
is heavily underlined by St. John Chrysostom18 and the Macarian Homi- 
lies (to mention but two examples)'9, and it is re-emphasized constantly 
in the later tradition20.

Through baptism and dmsmation each layman becomes a lidelis, per- 
sonally entrusted with the defence of that fides which he has just pro- 
fessed publicly during the rite of initiation. It is not the bishops alone 
who are guardians and defenders of the faith but each and every member 
of the faithful. As the Eastern Patriarchs affirmed in their Answer to 
Pope Pius IX (1848): 'Among us neither Patriarchs nor Councils could 
ever introduce new teaching, for the defender of religion is the very body 
of the Church, that'is, the people (Xce6;) itself, which desires t'hat its religion 
should be unchanged from age to age, identical with that of its fathers'21.

This sentence has be**n repeatedly quoted by modern Orthodox theo- 
logians, both Greek and Russian, and it lies at the basis of much Contem­
porary Orthodox thinking about the general conscience of the Church. 
It is important, however, not to read too much into the Patriarchs' State­
ment22. The word here translated 'defender' is in Greek itizepwmum'n, which 
means literally someone who carries a shield in front of another. The 
Patriarchs do not describe the laity as arbiters, official spokesmen or 
public teachers of the faith, but simply style them 'shield-bearers'. As 
the context makes clear, the layman's task is to conserve the faith unchan­
ged, safeguarding it from innovation; it is not said that he formulates 
fresh definitions of doctrine or that he examines and expounds the truth 
in council.

These latter tasks are the function primarily of the episcopate which, 
by virtue of the apostolic succession, is endowed with what St. Irenaeus 
terms the Charisma veritatis certum23. It is the specific duty of the bishops 
to expound and proclaim the faith, either singly or corporately: singly, 
in sermons to their flock at the celebration of the Divine Liturgy-, corpora­
tely, when they define the truth in council. Canon 64 of the Council in 
Truilo even excludes the laity altogether from the office of teaching: 'A 
layman must not speak or teadi in public, claiming the office of teacher 
for himself, but must be obedient to the Order handed down by the Lord;

18 In 2 Cor., Hom. iii, 5 and 7 (PG 61, 411, 417—18). For further Patristic references, 
see Trembelas, ioyiiauxi), vol. ii (Athens 1959), pp. 376—9; Frenth trans., vol. ii (Bruges 
1967), pp. 405—8.

'» Hom. XVI, 13; XVII, 1 (PG 34, 624BC).
As typical testimonies we may mention, for the Hast, Symeon of Thessalonika, De 

sanclo unguento, 73 (PG 155, 244CD); for the West, Alcuin (?), Liber de div. ollic., 
16—17 (PL 101, 1205B). Compare also the ceremonies in the Byzantine rite used at the 
consecration of the chrism (|iüpoV) on Holy Thursday: H. Mercenier, La Friere des Eglises 
de Rile Byzanlin, vol. ii, part ii (Chevetogne, no date [? 1959]), pp. 154—61, especially 
the prayer on p. 159.

81 Answer, § 17: in I. N. Karmiris, Ta do'piaf.y.ä xal 2o|ißoMxa Mvrjpeta zf/; ’Op9-oddJou 
KaO-oXtxr/j ’ExxXrjofas vol. ii (Athens 1953), p. 920.

!s As was done, for instance, by the Russian lay theologian Alexis Khomiakov (1804—60): 
see his letter of 1850 to William Palmer of Magdalen, in W. J. Birkbeck, Russia and the 
English Clturch during Ihe lasl iilly years (London 1895), pp. 94—95; and compare E. Every, 
Khomiakoff and the Encyclical of the Eastern Patriarchs in 1848', in Sobornost, series 3, 

number 3 (1948), pp. 102—4.
!s Adv. Haer., IV, xxvi, 2 (PG 7, 1053C).

224



be must listen to those who have received the grace of the word of tea- 
ching, and must be instructed by them about the things of God. For God 
created different members in one Church.' The canon goes on to quote 
St. Gregory of Nazianzus: 'Let one be the ear and another the tongue . , . 
Let one teach and another learn . . . Why make yourself into a shepherd, 
when you are a sheep? Why seek to become the head, when you are a 
foot? Why try to be a general, when your rank is that of an ordinary sol- 
dier?’ In practice this canon has never been rigidly applied in the Christian 
East; the Orthodox Church today, as in the past, possesses a number of 
distinguished lay theologians and lay preachers, most notably in Greece. 
But it should not be forgotten that whenever a layman — or, for that 
matter, a parish priest — acts as a public teadier of the faith, he does so 
not in his own right but with episcopal blessing, as the delegate and 
proxy of his bishop, to whom alone such functions properly and strictly 
belong. Canon 64 in Trullo, even if phrased in a somewhat stark fashion, 
serves as a salutary warning against any tendency to 'democratize' the 
Church or to confuse the distinctive functions of the various Orders in 
the Body of Christ. The Church of God is not democratic but hierarchical. 
As St. Gregory of Nazianzus bluntly expressed it: 'Sheep, do not feed your 
shepherds'24.

A distinction should therefore be made between the guardianship of 
the truth and the proclamalion of the truth. The guardianship of the 
truth is entrusted, not to the bishops only, but to all the baptized: 'You 
have an anointing from the Holy One, and you all have knowledge' (1 
John 2:20). In virtue of this anointing every layman is entrusted with the 
faith, and may be called on occasion to defend and bear witness to it. But 
at the same time the formal and official proclamation of the faith is the 
task not of the laity as such but of the bishops, as successors of the 
apostles.

There is, then, a reciprocity of charismata, a mutual interdependence 
between the ministerial priesthood of the hierarchy and the royal priest- 
hood of all the faithful. In the words of St. Cyprian of Carthage, "The 
Church is the people United to the bishop, the flock clinging to its shepherd. 
The bishop is in the Church and the Church in the bishop'25. A double 
danger must be avoided. On the one hand, we should not so emphasize 
the role of the laity as to deprive the hierarchy of its specific Charisma 
veritaliSi nor, on the other hand, should we so exalt the prerogatives of 
the episcopate as to 'unchurch' the laity. When fulfilling their appointed 
function as teachers and definers of the faith, the bishops are always 
speaking not to the uninitiated but to the initiated — to those who already 
'have knowledge' of the truth, and who are in a vital and genuine sense 
guardians and defenders of the faith. We should not isolate the bishop 
from his flock, nor the council of bishops from the total experience of 
the People of God; for ‘the bishop is in the Church'.

This reciprocity and interdependence between shepherds and flock is 
plainly apparent in the proceedings of the first Council of Jerusalem (Acts 
15), which forms a paradigm for all later councils. The Jerusalem Council * 15

u Oral, xix, 10 (PG 35, 1053C).
15 Ep. Ixvi, 8 (ed. Harte!, 733, 4—5).

225



consists basically of the apostles and presbyters: 'the apostles and pres- 
byters met to consider the matter' (verse 6). These presbyteroi or ’elders’ 
are not exactly equivalent to 'priest' in the later sense, for at this primitive 
period the Offices of bishop and priest have not yet been clearly 
distinguished: to apply terms which are strictly speaking anachronistic, 
yet possess some validity, the Jerusalem Council is essentially an 'episco- 
pal' assembly, a meeting of the hierarchy. The laity seem to be present, 
but do not take an active part in the proceedings: 'The whole multitude 
kept silent' (verse 12). The only persons who are mentioned in Acts 15 
as giving speeches are all of them apostles: Peter, Barnabas, Paul and 
James. It is apparently the apostles alone who act as spokesmen, who 
formulate in words the teaching of the Church. The final decision is 
reached by the apostles together with the presbyters: 'And as they [Paul 
and Timothy] went through the cities, they delivered to them the decrees 
to be kept, which had been ordained by the apostles and presbyters at 
Jerusalem' (16:4).

But the role of the People of God at the Jerusalem Council was not 
purely passive. While it is the apostles and presbyters who formulate the 
conciliar decision, the Church of Jerusalem in its entirety at once makes 
that decision its own, accepting and acclaiming it, and carrying it into 
effect. So it is stated in Acts: 'Then it seemed good to the apostles and 
presbyters with all the Church . . .' (15:22). The reference here, it should 
be carefully noted, is not to the actual adoption of the doctrinal decision 
concerning the observance of the Jewish Law — for this, as we have 
seen, was taken only by the apostles and presbyters — but it is to the 
practical application of this decision, through the sending out of delegates 
to inform other Churches what the Council has determined. The People 
of God at once assumes an active role when it is a question of applying 
the conciliar decisions and carrying them out in practice. This applica­
tion of the conciliar decisions by the People of God is an integral part 
of the process of recognition.

In this connection it is significant that the encyclical letter of the Coun­
cil is issued in the name of the entire Jerusalem Church: 'The apostles 
and presbyters and brethren send greeting . . .' (15:23). When it is said 
afterwards in the same letter, 'It seemed good to us . . .' (verse 25), and 
'It seemed good to the Holy Spirit and to us . . (verse 28), the word 
'us' surely includes the 'brethren' as well as the apostles and presbyters, 
the laity as well as the hierarchy. So the decision, although reached 
initially by the apostles and presbyters alone, is immediately accepted by 
the whole people, which makes that decision its own and plays an active 
part in giving it practical effect.

Obviously it would be wrong to read back into Acts 15 the more fully 
articulated structure of the Church at a later date; but the pattern of con­
ciliar reception is already present here in embryo. The doctrinal decisions 
of the Jerusalem Council are reached by the apostles and presbyters alone; 
it is the hierarchy that proclaims the faith and defines the mind of the 
Church. The laity seem to take no active part in this, but are present as 
'auditors'. These conciliar decisions, however, are immediately received, 
recognized and applied by the whole of the Jerusalem Church, including

226



the laity; the entire community acknowledges that the faith proclaimed 
by the apostles and presbyters is their faith also. In the later period the 
process of acceptance and recognition is usually not so instantaneous as 
in the primitive Church of Jerusalem, but the principle remains the same.

In the light of the distinction that we have drawn between the 
guardianship of the truth and the proclamation of the truth, we can now 
speak with greater precision about the general conscience of the Church 
and its relation to the Ecumenical Council. By 'general conscience' is 
meant the understanding of the faith which is given to all the members 
of the Body through their baptism and chrismation, and which is thereafter 
renewed through their constant reception of holy communion. An Ecumen­
ical Council, concerned as it is with the proclamation of the faith, is 
fundamentally an episcopal assembly. When the members of the laity 
or the lower clergy are present at such a council and take part in the 
discussions, their role is secondary and advisory; the final conciliar 
decision on matters of the faith is taken by the bishops alone, as divinely 
appointed teachers and proclaimers of the truth26. But this truth which 
the bishops define is something entrusted not to the episcopate alone, 
but to all the baptized. The faith to which the episcopate bears witness 
is their faith also; they too are sealed with the gifts of the Spirit and they 
'all have knowledge'.

So it is that the faithful, when listening to the bishop's teaching at the 
Liturgy or when receiving the corporate decisions of episcopal synods, 
play a part that is far from being merely passive. The power to distinguish 
infallibly between truth and error is given, not to the hierarchy in isola- 
tion, still less to any single hierarch on his own, but to the People of 
God in its entirety. In the words of St. Paulinus of Nola, 'Let us hang 
upon the lips of all the faithful, for the Spirit of God breathes upon every 
one of them'2’. St. Hippolytus of Rome, in his Apostolic Tradition, is still 
more explicit: 'On those who believe aright, the Holy Spirit bestows the 
perfect grace of knowing how those who are at the head of the Church 
must teach and safeguard all things'28 *. When the members of the People 
of God rejected such councils as Ariminum-Seleucia or Ferrara-Florence, 
which possessed all the outward marks of ecumenicity, they were acting 
(so Orthodox believe) precisely in virtue of this 'perfect grace'.

It has been argued by Western writers that this notion of the reception 
of councils by the Church at large is a relatively modern development 
in Orthodox theology. Some would Claim that it has been devised post 
lactum to justify the Orthodox rejection of the Council of Florence; it is 
often associated with Khomiakov and the nineteenth-century Slavophils.

28 On (he participation of laity and lower clergy at councils, wholher ecumenical or 
local, see N. Milash, To ’ExxXTpiaorixöV Abcatov, p. 411: Trcmbelas, Aoypa'uxV;, vol. ii, 
p. 407, n. 85 (French trans., vol. ii, p. 437, n. 1); Kotsonis, 'H IHstj tö)V Xamtöv, pp. 35—37; 
Y.-M. Congar, Jalons pour une theologie du laj'cal (2nd ed., Paris 1954), pp, 333—40 
(English trans., Lay People in the Church |London 1957], pp. 234—8).

Even at the Moscow Council of 1917—18, where the laity and lower clergy played an 
unusually prominent role, the ultimate decision on dogmatic issues was reserved to the 
hierarchy.

17 Ep. xxiii, 36 (PL 61, 280C).
28 Trad. apost., 1 (ed. Botte, 4, 3—9).

227



But, as the quotations from St. Paulinus of Nola and St. Hippolytus plainly 
indicate, the same ideas can be found in the era of primitive and undivided 
Christianity. Even if the precise character of this reception is not clarified 
by the Early Fathers on the theoretical level, yet the underlying principle 
is undoubtedly implicit in the actual practice of the Church during the 
period of the seven Ecumenical Councils.

Who or what is iniallible?

After all that has been said concerning the reception of a council by the 
conscience of the Church at large, we are led to ask: According to Eastern 
ecclesiology, who or what is infallible? Is infallibility to be localized in a 
particular organ or part of the Church, or is it the property of the Church 
as a whole?

Here, at first sight, there seems to be a divergence of views among 
Orthodox theologians. Thus Professor Alivizatos Claims, in the passage 
already quoted, that an 'Ecumenical Council has no real validity unless 
accepted by the conscience of the Church29; in other words (to use the 
language of Vatican I), an Ecumenical Council's decisions are infallible 
not ex sese but ex cortsensu ecclesiae. Still more explicitly, Metropolitan 
Damaskinos affirms: 'There can be no infallibility except in the bosom of 
the totality of the Church'30. And we have ourselves stated that the power 
to distinguish infallibly between truth and error is given, not to the 
hierarchy in Insolation, but to the People of God in its entirety. According 
to this line of thought, infallibility is something belonging to the Church 
as a whole, rather than to any specific organ or source of authority 
within the Church.

A different and at first sight contradictory viewpoint is expressed by 
other Orthodox theologians. Thus Christos Androutsos maintains: 'The 
Holy Spirit is the ruling principle of Ecumenical Councils. The hierarchs, 
assembling canonically in general synods, engage in free discussion and 
then formulate their decisions ipso iure; and these decisions are infallible 
in themselves and not because of the agreement of the Church'31. Here, 
as elsewhere, Professor Trembelas follows Androutsos closely: The 
Ecumenical Councils define the truth, "with the co-operation of the Holy 
Spirit“, ipso et divino iure . . . The acceptance and recognition of the 
Councils by the ecclesiastical pleroma, expressing the voice of the whole 
Church, does not constitute a confirmation of the conciliar decisions and 
acts, without which they would be invalid; but it constitutes an external 
testimony, fully official and unassailable in character, concerning their 
sanctity'32.

One group of Orthodox theologians, then, associates infallibility with the 
whole body of the Church, while the other links it more specifically 
with the Ecumenical Council. One party seems to be saying that a Council

30 See above, note 14,
30 See above, note 15.
31 Ao-fpa~ooh p. 200.
33 Ao-fp.x.v.K'fi, vol. ii, pp. 407—8; French frans., vol. ii, pp, 437—8.

228



is infallible ex consensu ecclesiae, the other that it is such ex sese. But on 
closer examination the discrepancy between the two approaches proves 
to be less startling.

In the first place, the group which stresses the process of acceptance 
by the conscience of the Church is at the same time careful to use the 
word 'recognition'. The People of God does not 'make' a council ecume- 
nical, but simply recognizes that it is such. The approval of the People 
of God cannot confer upon conciliar statements a truth and authenticity 
which they would not otherwise possess; unless the statements of a 
council are true in themselves, no amount of posterior approbation can 
confer truth upon them. In that sense, the decisions of an Ecumenical 
Council are ’indeed true ex sese and not from the sübseguent assent of 
the Church.

It is therefore inexact to talk about the conscience of the Church as 
if it were a second source of truth separate from and higher than the 
Ecumenical Council. God, ever present in His Church, speaks tooth through 
councils of bishops and through the People of God as a whole. The 
members of God's People, in virtue of the Spirit that dwells within them, 
recognize the truth that has been proclaimed by the episcopate through 
the power of the same indwelling Spirit: deep speaks to deep (Psalm 
41:8). It is, then, misleading to state: This or that council is ecumenical 
because it has been accepted by the conscience of the Church.' The causal 
relationship should be reversed: This or that council has been accepted 
by the conscience of the Church because it is true and ecumenical.'

In the second place, those who — like Androutsos and Trembelas — 
regard Ecumenical Councils as infallible ex sese or ipso iure, would yet 
add that we can only know that a particular gathering is genuinely 
ecumenical and infallible if it has been subsequently accepted as such by 
the whole Church. Thus Androutsos, after affirming that the decisions of 
an Ecumenical Council are infallible ‘in themselves and not because of 
the agreement of the Church', proceeds at once to qualify this: 'At the 
same time the acceptance of these decisions by the Church is the external 
mark whereby we know that those who formulated the dogmatic decrees 
were under the guidance of the Holy Spirit and interpreted the faith 
correctly'33.

Seen in this light, the Statement 'An Ecumenical Council is infallible 
ex sese' comes dangerously close to a tautology. For it is agreed by all 
— including Androutsos and Trembelas* 31 — that the number of bishops 
and other such external criteria cannot by themselves determine ecumeni- 
city. To be ecumenical, in the full theological sense, a council must not 
only be representative but must give voice to the truth; a council which 
proclaims falsehood is by definition not ecumenical. So the proposition 
‘An Ecumenical Council is infallible' amounts to little more than saying

M loc. cit.
31 Androutsos, loc. cit.: The large number of members does not by itself constitute 

the mark of an Ecumenical Council.' Trembelas, op. cit., vol. ii, p. 404; French trans., 
vol. ii, p. 434: ’lt is a fact frequently attested in history that neither the number of 
bishops present, nor their provenance from every part of the Church, nor the participa- 
tion of all the Principal thrones and ardibishoprics, suflices to make a council ecumenical.

229



'A council that speaks the truth is speaking the truth'. Our problem, 
however, is not to establish whether Ecumenical Councils speak the truth 
(by definition they do), but rather to establish how we know if a council 
is in fact ecumenical. How can we, as living members of the Churdi, know 
with certainty whether a particular assembly is ecumenical and therefore 
infallible? That is the real point at issue; an infallible authority is of no 
value to us unless we can know that it is infallible. And here it is agreed 
by all that there is in the end only one criterion or outward test: we 
can be sure that a council is ecumenical if it has been recognized and 
accepted by the sensus fidelium or general conscience of the Church. 
Over this, the essential point, Androutsos and Trembelas are in agree- 
ment with Alivizatos.

All this becomes somewhat clearer when we analyse the concept of 
infallibility. Strictly speaking, infallibility — the inability to err — belongs 
only to the Persons of the Holy Trinity. It is the property of God, and 
not of any single human being or assembly of human beings as such, nor 
yet of any human Institution in itself. It is often said that the judgement 
of the saints is infallible35, and in an important sense this is most certainly 
true: the man of God knows the truth 'with full consciousness and 
assurance' (sv Kdo-Q a:a3'/(osi -/.cd TcXripotpoptcf)30, not from books or hearsay, 
not through deductive reasoning, but through direct experience and with 
immediate certainty. Yet this happens precisely because the saint is 
divinized and activated by the Uncreated Energies. He possesses 'the 
mind of Christ' (1 Cor. 2:16); the infallibility is not his own, as a 
created human being, but it is the infallibility of God who dwells in him. 
What is true of the saints is true equally of the Ecumenical Councils. 
A council is infallible, not simply because a certain number of bishops 
drawn from a wide geographical area participates in it, but because Christ 
is invisibly present in their midst. The members of every council must 
apply to themselves the words of St. Paul: "We are only the earthenware 
jars that hold this treasure; the abundance of power comes from God 
and not from us' (2 Cor. 4:7).

If, then, we state that Ecumenical Councils define the truth with infallible 
authority, we must at once clarify this by affirming: The Truth is both 
pre-existent and personal. The truth pre-exists the council: conciliar 
assemblies do not create the truth but simply acknowledge the truth that 
has always been present in the conscience of the People of God — 
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est37. As Fr. George 
Florovsky has observed: 'The ultimate distinction between the true and

“ Cf. Ihe words of Bishop Nikolai (Velimirovidi) of Ochrid, al the first Faith and Order 
Conference in Lausanne (1927): The Church of God lives not on opinion, but on the ex­
perience of the saints, as in the beginning so in our days. The opinions of intellectual 
persons may be wonderfully clever and yet be false, whereas the experience of the 
saints is always true. It is God the Lord who is true to Himself in His saints.' (Quoted 
by N. Zernov, The Eastern Churdies and the Ecumenical Movement in the Twentieth 
Century’, in R. Rouse and S. C. Neill, A History ol 1 he Ecumenical Movement 1517—1948 
|2nd cd., London 1967], p. 655.) The last sentence in the quotation confirms precisely the 
point that we are concerned to make; the saint's certainty is not his own, but God's.

10 A key phrase in Eastern ascetic writers of the fourth-fifth centuries (the Macarian 
Homilies, St. Mark the Monk, St. Diadochus of Photice); also used by the Messalians.

37 St. Vincent of Lerins, Commonitorium primum, 2 (PL 50, 640).

230



the false is only made from within the Church, from within the continuing 
life of the Body. It is not made by councils, nor by any other official 
authority . . . The truth has not been discovered by councils, because 
it has never been lost; rather, it has been once more recognized and 
solemnly proclaimed. And the value of these conciliar proclamations 
comes not from their "ecumenical" character but from the fact of their 
catholicity'3*.

It should be noted, in this connection, that the Ecumenical Councils 
have always been most careful to insist that they are not proclaiming 
any new doctrine, but simply the faith held by the Church from the very 
beginning. 'This is the faith of the Fathers . . . this is the faith of the 
Apostles', the bishops affirmed at Chalcedon after the reading of the 
dogmatic definition38 39. ’We take away nothing and we add nothing', the 
Fathers of the seventh Ecumenical Council stated in their doctrinal decree, 
'but we preserve without diminution all the teachings of the Calholic 
Church'. And, cchoing Chalcedon, they exclaimed after the signing of the 
decree, 'This is the faith of the Apostles, this is the faith of the Orthodox, 
this faith made firm the universe"10 41.

Since, then, the truth pre-exists the council, it is not the council that 
judges the truth, nor yet the Churdi at large that judges the council; 
but it is the truth of God that judges them both. The truth of God, further- 
more, is not an abstract idea or a set of verbal formulae but a Person; 
'I am the way, the truth and the life' (John 14:6). It is this living presence 
of Christ that preserves free from error the sensus iidelium, the conscience 
of the People of God; and it is this living presence that alone makes an 
assembly of bishops into a genuine and infallible Ecumenical Council.

There is a constant lemptation among Christian thinkers to 'objectify' 
and 'externalize' the truth, so that it is envisaged in too material a fashion. 
We identify it with the letter of Scripture, with the Office of the Pope, 
or with the Institution of the Council. In so doing we forget the wise 
warning of Vladimir Lossky, Truth can have no external criterion for 
it is manifest of itself and made inwardly plain"“. As Fr. John Meyendorff 
has rightly said, 'It is not the "ecumenicity" but the truth of the councils 
which makes their decisions obligatory for us. We touch here upon the 
fundamental mystery of the Orthodox doctrine of the Church: the Church 
is the miracle of the presence of God among men, beyond all formal 
"criteria", all formal "infallibility" . . . For Orthodoxy, the sole "criterion 
of truth" remains God Himself, living mysteriously in the Church, leading 
it in the way of the truth'42.

A council, then, is ecumenical not by virtue solely of its size or its 
representative character, but because it bears witness faithfully to the

38 Le corps du Christ vivant', in La Sainle Eglise Universelle (Neuchätel/Paris 1948), 
p. 51.

39 Schwartz, ACO, II, i, 2, p. 130 [326], Iines 12—15.
10 Mansi, xiii, 376C, 397D. The phrase 'add nothing and take away nothing' is found 

as early as the second Century, in the letter by Polycrates of Ephesus to Victor oi Rome 
concerning the date of Easter (Eusebius, Historia Ecclesiaslica, V, 24: PG 20, 493B). It is 
used also in Canon 1 in Trullo (sub line).

41 The Myslicai Theology ol the Easlern Church (London 1957), p. 188.
Quoted in M.-J. le Guillou, Mission el Unili (Paris I960), vol. ii, p. 313.

231



true teaching which has existed in the Church from the earliest times. It 
is ecumenical because, in the midst of the assembled bishops, there is 
also present He who said, 'I am the truth'. Without this presence of 
Christ, however large or varied its membership may be, it will not be 
in the truth; it will be a pseudo-synod and not an Ecumenical Council. 
And the external test whereby we know t:hat such a Council has in 
reality proclaimed the truth, is the fact that its decisions have been 
accepted by the pleroma of the members of Christ's Body on earth, by 
the conscience of the Church at large.

Not a System but a Key

Is this Orthodox appeal to the common conscience of the Church, to 
the continuing life of the Body, too elusive and imprecise to be of any 
real use? Such is the objection which is sometimes made in the West. 
Surely, it is argued, the Churdi on earth requires some more exact 
criterion.

Now it is manifestly true that in many controversial situations an 
appeal to the sensus tidelium or general conscience fails to produce 
an obvious and immediate answer to the question under dispute. It 
cannot have been easy for a Christian living in the 340s, in the middle 
of the Arian controversy, or in the 640s, during the heyday of Monothel- 
etism, to discern the true rnind of the Church. Yet it is precisely such 
periods of doubt and hesitation that constitute the strongest supporting 
evidence for the Orthodox position. Had there been any clear and simple 
procedure for determining the truth and obtaining infallible rulings on 
disputed questions, the People of God would not have remained in 
confusion and bewilderment for so long. What matters, however, is not 
the length of time that has to pass before the truth triumphs outwardly 
and visibly within the Church on earth, but the fact that in the end 
the truth always does triumph.

To those who ask for more than this, it must be answered that there 
is a kind of certainty which the Church on earth cannot possess and 
should not seek. The Church, as the Body of Christ and the Kingdom of 
the Holy Spirit, is indeed infallible, 'the living image of eternity in time'. 
But we should also add, in the words of an Anglican author, ‘Infallibility 
is not to be spotted, pinned down, identified with an ecclesiastical organ, 
or demanded on a given occasion. Infallibility is not an oracle you can 
consult'13. The Church', says Fr. Florovsky, ‘gives us not a System but a 
key; not a plan of God's City, but the means of entering it. Perhaps 
someone will lose his way because he has no plan. But all that he will 
see, he will see without a mediator, he will see it directly, it will be 
real for him; while he who has studied only the plan, risks remaining 
öutside and not really finding anything'44.

,s Austin Farrer, 'Infallibility and Historical Revelation', in M. D. Goulder (ed.), Intalli- 
bilily in the Church: An Anglican-Catholic Dialogue (London 1968), p. 23.

11 G. V. Florovsky, ‘Sobornost: the Catholicity of the Church', in E. L. Mascall (ed.), 
The Church oi God: an Anglo-Russlan Symposium (London 1934), pp. 68—69.

232



One final matter should be mentioned before we close. Modern metlhods 
of communication have created unexpected opportunities for the Church 
on earth. All that has here been said concerning the reception of synodical 
decisions by the conscience of the Church at large, aller a council has 
met, applies also to the preparatory stages belore a council assembles45. 
Today the entire Christian community can and should participate in the 
work of preparation, in a way that was not possible in the past.

But if the advance of modern technology has created opportunities, 
making possible this greatly enlarged participation in the conciliar pre- 
parations, the same technological advance has brought about an alarming 
disintegration in the traditional patterns of Christian society, not only 
in the Western world but also, to an ever-increasing degree, in the 
Orthodox East. In the past, despite difficulties of communication and the 
low educational level of most clergy and laity, there existed among the 
members of the Orthodox communion a spiritual solidarity, an instinctive 
understanding of the faith, an integral and intuitive apprehension of the 
divine realm. All this has been sadly undermined by modern industrializa- 
tion and urbanization. There is the further difficulty that, except in Greece 
itself, almost all Orthodox Christians live under conditions in which they 
can be informed and instructed by their church leaders only to a very 
limited degree; ali'ke under the Communist governments of Eastern Europe 
and in the very different Situation of the diaspora, any attempt at an 
articulate interchange of ideas betwcen Orthodox pastors and their flocks 
faces formidable obstacles.

Precisely how the general conscience of the Church can find expression 
today in the Christian East, as it did in the days of St. Athanasius, St. 
Gregory of Nazianzus, St. Maximus the Confessor or St. Gregory Palamas, 
it is not easy to determine in the abstract. One thing, however, is 
abundantly clear. Unless this general conscience plays a responsible and 
Creative role in the current preparations for a 'Great Council', little 
permanent good can be expected from the whole venture. Hitherto the 
preparatory work for the Council has involved only an amazingly 
restricted circle of official delegales and ecclesiastical 'experts'. The 
Inter-Orthodox Commission at Chambesy has briefly discussed the question 
of the participation of the laity in the life of the Church, but unfortunately 
without saying anything in the least way helpful. The question needs to 
be raised again, and in a much more searching and painful fashion.

Let us pray that, in the East as in the West, the prophetic voice of the 
People of God may be heard in our time with renewed clarity and 
effectiveness.

45 This point is well made by Olivier Clement, Tous, preparons ensemble le Concile, 
in Conlacls, no. 76 (1971), p. 420.

233



Pagina bianca



Monastery of Gonia



Orthodox Theological Academy of Crete near Gonia



OPEN ING OF THE CONGRESS

His Eminence Archbishop Eugenios of Crete at the Vesper in the Church 
of the Monastery of Gonia



His Eminence Archbishop Eugenios of Crete at thc formal opening of thc
Congress



Archimandrite Panleleimon Rodopoulos at the welcoming speech



Dr. Alexander Papaderos, director of the Orthodox Academy, at the
welcoming speech



Cretan evening with Lhe Lyceum of Greek Ladies of Chania and the 
Pancretan Association ol Vrakophoroi



Working Session



; 7
 •-

Reception given by the Most Reverend Metropolitan Nicephoros of 
Cydonia and Apokoronon



Reception given by His Eminence Archbishop of Crcte, presenting a book 
to the President of the Society Professor Willibald M. Plöchl



Working session



BI' ’
t .

DAL Jü.




